
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

3 ANNO LXXIX
MARZO 2002



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell'Areivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56333 - fax 011/51 56209 

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/15741 61)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - 347/24620 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 02 61 - 329/21481 26)
venerdì ore 10-12

Distretti pastorali:
TO Vor^ Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 

lunedì ore 10-12 .'•fi)
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 339/359 68 ' 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/9676325 - 335/611 0339) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216 

Terzarioi don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anzia^-

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/97200 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità;
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/5156360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella 111 di copertina)



Rivista diocesana torinese
UffiCIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO

pag.

Atti del Santo Padre
Messaggio in occasione dell’annuale Corso sul foro interno promosso dalla Penitenzieria

Apostolica 411
Messaggio in occasione di un Colloquio Giuridico Intemazionale su “Diritto e giustizia

nel Pontificato di Giovanni Paolo II" 414
Messaggio pasquale 2002 417
Lettera ai sacerdoti per il Giovedì Santo 2002 419
lettera per la Conferenza su “Conflitto di interessi e suo significato nella scienza e nella

medicina" 427
Alla Plenaria del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali (1.3) 430
Incontro con una Delegazione ufficiale della Chiesa Ortodossa di Grecia (11.3) 432

una delegazione del “Rinnovamento nello Spirito Santo” (14.3) 434
Alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Cultura ( 16.3) 436

una delegazione di medici e partecipanti al Congresso promosso dall’Organizzazione
Mondiale di Gastroenterologia (23.3) 439

Atti della Santa Sede

Congregazione per le Chiese Orientali:
Lettera per la Colletta del Venerdì Santo 441

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Presidenza:

Messaggio in occasione della LXXVII1 Giornata Nazionale per l’Università Cattolica
del Sacro Cuore 443

Consiglio Episcopale Permanente:

Sessione dell’11-14 marzo 2002
1. Prolusione del Cardinale Presidente 445
2. Comunicato dei lavori 451
3. Lettera alla Presidenza Nazionale dell’Azione Cattolica Italiana 457
4. Calendario delle Giornate Mondiali e Nazionali 462



410

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Assemblea dei Vescovi (Pianezza, 7 marzo 2002): 
Comunicato dei lavori

465

Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Pasqua
Presentazione dell’Annuario 2002
Omelia in Cattedrale nella Domenica delle Palme
Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo in Cattedrale
Omelie del Triduo Santo:

Giovedì Santo: Cena del Signore
Venerdì Santo: 1. Passione del Signore

2. Alla Via Crucis
Domenica della Risurrezione: 1. Veglia Pasquale

2. Messa del giorno
3. Secondi Vespri

Ritiro spirituale per Imprenditori e Dirigenti

467 
470 
472 
475

4SI 
48-* 
486 
489 
49' 
4<)4 
496

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Comunicazione - Termine di ufficio - Nomine - Nomine e conferme in Istituzioni 
varie - Sacerdote extradiocesano nell'Arcidiocesi

Documentazione

Incontri del Card. Walter Kasper a Torino: Il cammino dell’ecumenismo
- Con sacerdoti e religiosi
- Incontro serale con le persone interessate ai temi delTecumenismo

XIII Giornata Diocesana Caritas: Il volto di Cristo nell’altro: spiritualità e carità
- Carità e spiritualità: perché di un titolo {Pierluigi Dovis)
- Cammino di riflessione in preparazione alla XIII Giornata Diocesana Caritas
- La riflessione dell’esperienza vissuta
- Spiritualità e carità: un contributo dalla Sacra Scrittura {don Bruno Maggiori)
- Spiritualità e carità: un contributo nell’ottica pastorale {don Vittorio Nozza)
- Presentazione del Progetto Vivere insieme la fatica per il Vangelo {Pierluigi Dovis)
- Riflettendo insieme

503
515

52^
52»
531
541
545
549

Documento della Delegazione Regionale Caritas della Lombardia: Volontariato e testimo­
nianza della carità

Presentazione della "Editio typica tertia” del “Missale Romanum"

Perché il Papa chiede perdono? (* Pietro Nonis)

560

565

571



Atti del Santo Padre

Messaggio in occasione dell'annuale Corso sul foro interno 
promosso dalla Penitenzieria Apostolica

La celebrazione del Giubileo ci ha ottenuto 
una rinata consapevolezza del ruolo che il sacramento 

della Penitenza svolge nella vita cristiana

Al venerato Fratello
Mons. LUIGI DE MAGISTRIS

Pro-Penitenziere Maggiore

1. Anche quest'anno il Signore mi concede la gioia di rivolgere la mia parola a 
codesto Dicastero. Saluto cordialmente Lei, venerato Fratello, come pure i Prelati e 
gli Officiali della Penitenzieria Apostolica, ed i religiosi delle varie Famiglie che 
esercitano il ministero penitenziale nelle Basiliche Patriarcali dell'Urbe. Un partico­
lare pensiero va ai giovani sacerdoti e candidati al sacerdozio, che partecipano al 
tradizionale Corso sul foro interno, offerto come servizio ecclesiale dalla Peniten­
zieria.

Vorrei che si leggesse in questo Messaggio la testimonianza dell'apprezzamen­
to che il Papa riserva non solo alla funzione della Penitenzieria, vicaria per Lui nel­
l'esercizio ordinario della Potestà delle Chiavi, ma anche alla fatica dei Padri Peni­
tenzieri, i quali svolgono nel rapporto diretto con la coscienza dei singoli penitenti 
'1 ministero della Riconciliazione e, infine, alla dedizione con cui i giovani sacerdo­
ti e candidati al sacerdozio si stanno preparando all altissimo ufficio di confessori.

2. La missione del sacerdote è efficacemente sintetizzata dalle note parole di 
San Paolo: «Noi fungiamo ... da ambasciatori per Cristo, come se Dio esortasse per 
mezzo nostro. Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio» 
(2Cor 5,20).

In questa circostanza, desidero riprendere ed ampliare un concetto che già 
espressi nella prima Udienza alla Penitenzieria Apostolica e ai Padri Penitenzieri 
delle Basiliche Patriarcali dell'Urbe, il 30 gennaio 1981. Dicevo allora: «Il sacra­
mento della Penitenza ... è non solo strumento diretto a distruggere il peccato - 
momento negativo - ma prezioso esercizio della virtù, espiazione esso stesso, scuo­
la insostituibile di spiritualità, lavorio altamente positivo di rigenerazione nelle

411



412 Atti del Santo Padre

anime del "vir perfectus", “in mensuram aetatis plenitudinis Christi" (cfr. Ef 4,13)». 
Vorrei sottolineare questa efficacia "in positivo" dei Sacramento, per esortare i 
sacerdoti a ricorrere ad esso personalmente, come valido aiuto nel proprio cammi­
no di santificazione, e quindi valersene anche come forma qualificata di direzione 
spirituale.

Alla santità infatti, e in specie alla santità sacerdotale, si può in concreto giun­
gere solo col ricorso abituale, umile e fiducioso al sacramento della Penitenza, inte­
so come veicolo della grazia, indispensabile quando questa purtroppo è stata per­
duta a motivo del peccato mortale, e privilegiato quando il peccato mortale non vi 
è stato e perciò la Confessione sacramentale è Sacramento dei vivi che accresce la 
grazia stessa, non solo, ma corrobora le virtù ed aiuta a mitigare le tendenze eredi­
tate a motivo della colpa di origine e aggravate dai peccati personali.

3. Ascrivo tra i massimi doni, che la celebrazione dell'Anno Santo 2000 ci ha 
ottenuto dal Signore, una rinata consapevolezza in molti fedeli del ruolo decisivo 
che il sacramento della Penitenza svolge nella vita cristiana, e conseguentemente un 
confortante incremento del numero di coloro che vi fanno ricorso.

Certo, nel cammino di ascesi cristiana, il Signore può dirigere interiormente le 
anime in forme che trascendono l'ordinaria mediazione sacramentale. Ciò tuttavia 
non elimina la necessità del ricorso al sacramento della Penitenza, né la subordina­
zione dei carismi alla responsabilità della Gerarchia. È quanto traspare dal noto 
passo della prima Lettera ai Corinzi, ove l'Apostolo Paolo afferma: «Quosdam qui' 
dem posuit Deus in ecclesia primum apostolos, secundo prophetas, tertio doctores ...», con 
quel che segue (cfr. ICor 12,28-31). Nel testo è chiaramente enunziato un ordine 
gerarchico tra le diverse funzioni, istituzionali e carismatiche, nella struttura della 
vita della Chiesa. Questo insegnamento San Paolo ribadisce poi nell'intero capitolo 
14 della medesima Lettera, ove enuncia il principio della subordinazione dei doni 
carismatici alla sua autorità di Apostolo. Ricorre per questo senza titubanza al 
verbo voglio e a forme imperative.

4. Ma è lo stesso Signore Gesù, fonte di ogni carisma, ad affermare nel modo 
più solenne la insostituibilità, per la vita di grazia, del sacramento della Penitenza, 
da Lui affidato agli Apostoli ed ai loro Successori: «Ricevete lo Spirito Santo; a chi 
rimetterete i peccati saranno rimessi e a chi non li rimetterete resteranno non rimes­
si» (Gv 20,22-23).

Non è pertanto conforme alla Fede voler ridurre la remissione dei peccati a un 
contatto, per così dire, privato ed individualistico tra la coscienza del singolo fede­
le e Dio. Certamente il peccato non viene perdonato se non c'è il pentimento perso­
nale, ma nell'ordine attuale della Provvidenza la remissione è subordinata alba' 
dempimento della positiva volontà di Cristo, che ha legato la remissione stessa al 
ministero ecclesiale o almeno alla seria volontà di ricorrere ad esso al più presto, 
quando nell'immediato non vi sia la possibilità di compiere la Confessione sacra­
mentale.

Ugualmente erronea è la convinzione di chi, pur non negando un positivo valo­
re al sacramento della Penitenza, lo concepisce però come cosa supererogatoria, 
perché il perdono del Signore sarebbe stato dato "semel prò semper" sul Calvario e 
l'applicazione sacramentale della misericordia divina non risulterebbe necessaria al 
recupero della grazia.

5. Analogamente, giova ribadire che il sacramento della Penitenza non è un 
atto di terapia psicologica, ma una realtà soprannaturale destinata a produrre nel 
cuore effetti di serenità e di pace, che sono frutto della grazia. Anche quando fosse-



Atti del Santo Padre 413

ro ritenute utili tecniche psicologiche esterne al Sacramento, esse potranno essere 
consigliate con prudenza, ma mai imposte (cfr. per analogia il Monito del Santo Off i- 
zio in data 15 luglio 1961, n. 4).

Quanto poi a specifiche forme di ascetismo verso le quali orientare il penitente, 
il confessore potrà avvalersene, a condizione che non siano ispirate a concezioni 
filosofiche o religiose contrarie alla verità cristiana. Tali sono, ad esempio, quelle 
che riducono l'uomo a un elemento della natura o, al contrario, lo esaltano come 
detentore di un'assoluta libertà. È facile riconoscere, soprattutto in quest'ultimo 
caso, una rinnovata forma di pelagianesimo.

6. Il sacerdote, ministro del Sacramento, avrà presenti queste verità sia nel con­
tatto con ogni singolo penitente, sia nell'insegnamento catechetico da impartire ai 
fedeli.

È peraltro evidente che i sacerdoti, come recettori del sacramento della Peni­
tenza, sono chiamati ad applicare innanzi tutto a se stessi queste certezze con i rela­
tivi orientamenti pratici. Ciò li aiuterà nella personale ricerca della santità, come 
pure nell'apostolato vivo e vitale che debbono svolgere soprattutto con l'esempio: 
«Verba movent, exempla trahunt».

In modo privilegiato, tali criteri guidino i sacerdoti confessori e direttori di spi­
rito nel trattare i candidati al sacerdozio e alla vita consacrata. Il sacramento della 
Penitenza è lo strumento principe per il discernimento vocazionale. Per proseguire 
verso la meta del sacerdozio è necessaria infatti una virtù matura e solida, tale cioè 
da garantire, per quanto è possibile "in humanis", una fondata prospettiva di perse­
veranza nel futuro. È ben vero che il Signore, come fece con Saulo sulla via di 
Damasco, può trasformare istantaneamente un peccatore in santo. Ciò tuttavia non 
rientra nella via abituale della Provvidenza. Perciò chi ha la responsabilità di auto­
rizzare un candidato a proseguire verso il sacerdozio deve avere "hic et nunc" la 
sicurezza della sua attuale idoneità. Se questo vale per ogni virtù e abito morale, è 
chiaro che ciò si esige anche maggiormente per quanto riguarda la castità, dal 
momento che, ricevendo gli Ordini, il candidato sarà tenuto al celibato perpetuo.

7. Affido queste riflessioni, che si trasformano ora in pressante supplica, a 
Gesù, Sacerdote Sommo ed Eterno. Interceda la Vergine Santissima, Madre della 
Chiesa, presso il Figlio suo, affinché si degni concederà alla sua Chiesa santi peni­
tenti, santi sacerdoti, santi candidati al sacerdozio.

Con questo auspicio, di cuore imparto a tutti la Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 15 marzo 2002

IOANNES PAULUS PP. II



414 Atti del Santo Padre

Messaggio in occasione di un Colloquio Giuridico Internazionale 
su “Diritto e giustizia nel Pontificato di Giovanni Paolo II”

Criterio di fondo di ogni retto ordinamento giuridico 
deve essere sempre il riferimento alla persona umana 

in quanto depositaria di una dignità inalienabile 
nella sua dimensione sia individuale che comunitaria

Al venerato Fratello
Mons. SALVATORE FISICHELLA

Rettore Magnifico
della Pontificia Università Lateranense

1. Ho appreso con piacere che 1'Institutum Utriusque luris di codesta Pontifici 
Università Lateranense ha promosso un Colloquio Giuridico Intemazionale dedi' 
cato all'approfondimento dell'intrinseca relazione tra i contenuti fondamentali del 
diritto e l'ideale di giustizia che è proprio della legislazione canonica. Nel rivolger' 
Le il mio saluto, venerato Fratello, mi è caro rinnovarLe le mie felicitazioni per A 
compito che Le è stato recentemente affidato alla guida di quella che, a giusto tito­
lo, viene qualificata come 1'"Università del Papa". Estendo il mio cordiale saluto al 
Preside dell'Istituto "Utriusque luris", padre Domingo Andrés, ed ai Decani delle 
Facoltà di Diritto Canonico e di Diritto Civile, ai quali è affidata l'organizzazione e 
la direzione di questa importante iniziativa giuridica e culturale.

La scelta del tema del Colloquio è un rinnovato segno dell'attaccamento di 
codesto Istituto alla Cattedra di Pietro e della sua fedeltà al Magistero della Chiesa- 
Esso, infatti, mediante il lavoro accademico e formativo delle sue due Facoltà, di 
Diritto Canonico e di Diritto Civile, è chiamato a preparare validi giuristi in entram­
bi gli ordinamenti del diritto, quello della Chiesa e quello della Comunità civile, in 
una prospettiva che, partendo dalla propria consolidata tradizione, si apre alle sol­
lecitazioni poste dalla scienza giuridica contemporanea e, al tempo stesso, alle esi­
genze sempre nuove che maturano in entrambi gli ordinamenti giuridici.

2. In questi giorni vi state confrontando sull'inscindibile relazione tra diritto e 
giustizia nella vigente legislazione canonica, a partire dalla promulgazione del 
nuovo Codice di Diritto Canonico e del Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, e 
di come tale relazione trovi accoglienza negli indirizzi legislativi e nei contenuti 
sostanziali che caratterizzano gli ordinamenti civili, da quelli interni dei singoli 
Stati a quello internazionale.

In questo sforzo di approfondimento vi è di sostegno, quale criterip di indagi­
ne, il principio che la giustizia resta l'essenza di ogni atto, che per sua natura è fina­
lizzato al bene di una comunità e di quanti ne sono parte. Secondo il metodo pro­
prio dell'utrumque ius, vi viene pertanto chiesto di affiancare l'analisi della vigente 
legislazione canonica a quanto matura negli ordinamenti giuridici della società civi­
le, contribuendo così a delineare il reciproco apporto tra i due diritti, scoprendone 
convergenze e peculiarità nell'ottica del servizio alla persona umana.



Atti del Santo Padre 415

Non vi è dubbio che l'unità del diritto e della scienza giuridica trovi il proprio 
fondamento in una giustizia dinamica, espressione non soltanto dello stretto ordi­
ne legale, ma soprattutto di quella recta ratio che deve governare sia i comporta- 
menti dei singoli che quelli dell'autorità. È quanto afferma San Tommaso d'Aqui­
no, quando ricorda che: «Omnis lex humanitus posita in tantum habet de ratione legis, 

quantum a lege naturae derivatur» (Summa Theol., I-II, q. 95, a.2).

3. Nella visione cristiana i termini diritto e giustizia, in quanto operanti nello 
fratturarsi degli ordinamenti giuridici, costituiscono altrettanti richiami ad una 
^ustizia superiore, che diventa criterio di confronto per ogni comportamento giuri­
dicamente rilevante, da quello dei legislatori a quello di quanti, a diverso titolo, 
operano nel campo della giustizia.

In effetti, a partire dall'essenza stessa del diritto della Chiesa emerge immedia­
tamente l'esigenza di garantire la salus animarum quale criterio del corretto rapporto 
tra norma giuridica e legittime aspirazioni dei christifideles. L'ordinamento giuridico 
della Comunità ecclesiale tende primariamente a realizzare la comunione ecclesiale, 
facendo prevalere la dignità di ogni battezzato, nella sostanziale eguaglianza e nella 
diversità dei ruoli di ciascuno. Questa diversità, infatti, non è espressione semplice­
mente di una "esigenza funzionale", ma è indice della peculiare visione antropolo­
gica cristiana e della realtà sacramentale e istituzionale della Chiesa.

Solo nella comunione organica della Comunità ecclesiale, infatti, la dignità dei 
christifideles trova lo spazio ed i modi per collocare l'esigenza legittima di tutela dei 
diritti e di assunzione di doveri. Ecco perché la comunione esige che sia sempre pre­
sente la carità, che non contraddice il diritto, ma lo eleva a strumento di verità, con­
tribuendo a creare la certezza delle regole e quindi l'ordinato svolgersi di relazioni 
giuridiche non lesive della giustizia.

4. Guardando la realtà odierna degli ordinamenti della società civile, pur in 
Presenza di diversità culturali e di concezioni alle quali si ispirano i diversi sistemi 
giuridici, possiamo rilevare quanto il senso del diritto trovi ovunque considerazio­
ne, fino a giungere a vere e proprie rivendicazioni quando emergono conflitti o 
anche atteggiamenti profondi che si oppongono ad un'effettiva giustizia.

Assistiamo spesso, purtroppo, alla formulazione di norme che, invece di con­
temperare le esigenze del bene comune con la garanzia della tutela legittima dei 
àngoli, si limitano a considerare soltanto gli interessi di ristrette categorie, defor­
mando così la stessa idea di giustizia e riducendo l'ordinamento giuridico a mero 
strumento di pragmatica regolamentazione. Anzi, in molti casi, un rapido ed incon­
sueto accrescersi delle norme, giustificato in nome di un'apparente necessità di 
regolamentare ogni aspetto dell'ordine sociale, tende a sottrarre ai singoli ed alle 
formazioni sociali intermedie quegli spazi vitali necessari a garantire le aspirazioni 
P’ù profonde dell'uomo.

E chiaro che la dignità della persona umana, anche se formalmente riconosciu­
ta come fondamento di ogni diritto, risulterebbe violata o almeno disattesa, qualo­
ra la giustizia fosse ridotta a semplice funzione di soluzione di controversie. In que­
sto caso, anche il ruolo della scienza giuridica ne uscirebbe mortificato e l'attività 
degli operatori della giustizia si ridurrebbe all'applicazione di decisioni puramente 
tecniche.

5. Gli ordinamenti giuridici presentano oggi lacune preoccupanti di fronte a 
quei settori nei quali i progressi della tecnologia e della ricerca scientifica, come 
Pure i nuovi stili di vita, hanno posto interrogativi inediti. In questi casi il ricorso a 
funzioni di supplenza, o all'analogia con altre situazioni e norme giuridiche, non 
sempre risulta appropriato, come pure manifesta tutti i propri limiti l'applicazione



416 Atti del Santo Padre

del criterio secondo il quale risulta moralmente permesso e praticabile ciò che l'or­
dinamento giuridico non proibisce.

Una tale situazione culturale mette in luce una crescente carenza di riferimento 
a presupposti etici ed a valori fondativi dell'ordine sociale ispirati a quella dottrina 
morale oggettiva che sta alla base di ogni giusta convivenza umana. Occorre dun­
que ribadire che la funzione legislativa, ad ogni livello, non può trovare giustifica­
zione o fondamento ricorrendo semplicemente all'applicazione della sola regola 
della maggioranza, poiché, come ho sottolineato nell'Enciclica Veritatis splendor, «la 
dottrina morale non può certo dipendere dal semplice rispetto di una procedura; 
essa infatti non viene minimamente stabilita seguendo le regole e le forme di una 
deliberazione di tipo democratico» (n. 113).

6. Muovendo da un tale presupposto, si possono meglio cogliere anche le diffi­
coltà che percorrono attualmente l'ordine internazionale, nel quale un graduale 
distacco da inderogabili presupposti etici rischia di limitare gli effetti dei principi 
insostituibili che di tale ordine sono propri, indebolendo, di conseguenza, la forza 
del diritto internazionale pazientemente costruito. Assistiamo a volte, con ramma­
rico, a comportamenti nella Comunità delle Nazioni che disattendono il fonda- 
mentale principio del pacta sunt servanda, preferendo un continuo ricorso alla pras­
si del consensus per adottare atti che, soggetti alle interpretazioni più varie, risulta­
no limitati negli obblighi che creano per i destinatari e quindi rimangono condizio­
nati nei loro effetti.

Si tratta purtroppo di atteggiamenti rilevabili non solo negli ordinari rapporti 
tra Stati, ma anche nei processi di integrazione sovranazionale, che sembrano spes­
so orientati a separare la dimensione materiale e sociale dell'uomo da quella etica e 
da quella religiosa, con immediati riflessi anche nella sfera politica e normativa. Il 
fatto religioso non può essere equiparato ad una mera convinzione soggettiva, ne 
soprattutto può essere ridotto ad una manifestazione individuale di culto, poiché, 
per sua intrinseca natura, la religione comporta l'esigenza di un'espressione comu­
nitaria e di un'adeguata formazione dei suoi membri. 

7. Criterio di fondo di ogni retto ordinamento giuridico deve essere sempre il 
riferimento alla persona umana, in quanto depositaria di una dignità inalienabile, sia 
nella sua dimensione individuale che in quella comunitaria. Diventa così importan- 
te compiere ogni sforzo affinché sia realizzata un'effettiva tutela dei diritti umani 
fondamentali, senza però costruire intorno ad essi teorie e comportamenti che min- 
no a privilegiare solo alcuni aspetti di questi diritti, o quelli rispondenti a particola­
ri interessi e sensibilità di un determinato momento storico. Si dimenticherebbe in 
questo modo quell'essenziale principio della indivisibilità dei diritti dell'uomo che 
trova fondamento nell'unità della persona umana e nella sua intrinseca dignità.

Nell'esprimere profonda stima e apprezzamento, illustri e cari partecipanti al 
Simposio, per l'impegno e la competenza con la quale offrite il vostro servizio cul­
turale e giuridico in un ambito tanto importante e vitale per la Chiesa e per la 
Comunità civile, invoco su di voi, come pure sulla vostra quotidiana attività di stu­
dio e di ricerca, la materna protezione della Vergine Maria, Speculum Iustitiae. 
Accompagno questi sentimenti e voti con una speciale Benedizione Apostolica, che 
volentieri estendo ai collaboratori, agli studenti e a quanti vi sono cari.

Dal Vaticano, 21 marzo 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 417

Messaggio pasquale 2002

Uomini e donne del Terzo Millennio! 
Là dove entra Cristo risorto, 
entra con Lui la vera pace!

Al termine della Concelebrazione Eucaristica da lui presieduta sulla Piazza San Pietro nella Risur­
rezione del Signore, domenica 31 marzo, il Santo Padre ha rivolto “Urbi et Orbi" il seguente Mes­
saggio:

1. «Venit lesus ... et dixit eis: “Pax vobis!"». «Venne Gesù ... e disse loro: "Pace a 
voi!"» (Gv 20,19).

Risuona oggi, in questo giorno solennissimo, l'augurio di Cristo: Pace a voi! 
Pace agli uomini e alle donne di tutto il mondo! Cristo è veramente risorto, e porta 
a tutti la pace! È questa la "buona notizia" della Pasqua.

Oggi è il giorno nuovo, «fatto dal Signore» (Sai 117,24), che nel corpo glorioso del 
Risorto restituisce al mondo, ferito dal peccato, la sua prima bellezza, radiosa di 
nuovo splendore.

2. «Mors et vita duello conflixere mirando». «Morte e vita si sono affrontate in un 
Prodigioso duello» (Sequenza).

Dopo la durissima battaglia, Cristo ritorna vincitore e avanza sulla scena della 
st°ria, annunciando la Buona Notizia: «Io sono la risurrezione e la vita» (Gv 11,25), «Io 

la luce del mondo» (Gv 9,5).
Il suo messaggio si riassume in una parola: «Pax vobis - Pace a voi!». La sua pace 

e ‘I frutto della vittoria, da Lui conquistata a caro prezzo, sul peccato e sulla morte.

3. «Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo io la do a voi» 
(Gp 14,27).

La pace "alla maniera del mondo" - l'esperienza d'ogni tempo lo dimostra - è 
sPesso un precario equilibrio di forze, che prima o poi tornano a contrapporsi. La 

dono di Cristo risorto, è profonda e completa, e può riconciliare l'uomo con 
con se stesso e con il creato.

Molte religioni proclamano che la pace è dono di Dio. È stata questa l'esperien- 
anche del recente incontro di Assisi. Possano tutti i credenti del mondo con- 

giungere i loro sforzi per costruire un'umanità più giusta e fraterna; possano operare 
stancabilmente, perché le convinzioni religiose non siano mai causa di divisione 
u! odio, ma solo e sempre sorgente di fraternità, di concordia, di amore.

Comunità cristiane di ogni Continente, chiedo a voi, con trepidazione e spe- 
^nza' di testimoniare che Gesù è veramente risorto, e di operare perché la sua pace 

°cchi la tragica spirale di soprusi ed uccisioni, che insanguinano la Terra Santa, 
Sfondata ancora una volta, in questi ultimi giorni, nell'orrore e nella disperazione. 

Sembra che sia stata dichiarata guerra alla pace! Ma la guerra nulla risolve, arreca 
tanto più vasta sofferenza e morte, né servono ritorsioni e rappresaglie. La tra- 
ia è davvero grande: nessuno può rimanere silenzioso e inerte; nessun respon- 

tjn1 e Pitico o religioso! Alle denunce seguano atti concreti di solidarietà, che aiu- 
0 tutti a ritrovare il mutuo rispetto e il leale negoziato.



418 Atti del Santo Padre

In quella Terra Cristo è morto e risorto e ha lasciato, come muta ma eloquente 
testimone, la tomba vuota. Distruggendo in se stesso l'inimicizia, muro di separa­
zione tra gli uomini, Egli ha riconciliato tutti per mezzo della Croce (cfr. E/2,14-16), 
ed ora impegna noi, suoi discepoli, a rimuovere ogni causa di odio e di vendetta.

5. Quanti membri dell'umana famiglia sono oppressi ancora dalla miseria e 
dalla violenza! In quanti angoli della terra risuona il grido di chi implora aiuto, per­
ché soffre e muore: dall'Afghanistan, provato duramente nei mesi scorsi ed ora col­
pito da un disastroso terremoto, a tanti altri Paesi del Pianeta, dove squilibri sociali 
ed ambizioni contrapposte colpiscono innumerevoli nostri fratelli e sorelle.

Uomini e donne del Terzo Millennio! Lasciate che vi ripeta: aprite il cuore a Cri­
sto crocifisso e risorto, che viene offrendo la pace! Là dove entra Cristo risorto, entri 
con Lui la vera pace!

Entri anzitutto in ogni cuore umano, abisso profondo, non facile da risanare (cfr- 
Ger 17,9). Pervada anche i rapporti tra ceti sociali, popoli, lingue e mentalità diver­
se, portando ovunque il fermento della solidarietà e dell'amore.

6. E Tu, Signore risorto, che hai vinto la tribolazione e la morte, dona a noi la 
tua pace! Sappiamo che essa si manifesterà pienamente alla fine, quando verrai nella 
gloria.

La pace, tuttavia, dove Tu sei presente, è già ora operante nel mondo. È questa la 
nostra certezza, fondata su Te, oggi risuscitato da morte, Agnello immolato per la 
nostra salvezza! Tu ci chiedi di tener viva nel mondo la fiaccola della speranza.

Con fede e con gioia la Chiesa canta, in questo giorno sfolgorante: «Surrexit 
Christus, spes mea!» Sì, Cristo è risorto, e con Lui è risorta la nostra speranza. Al­
leluia!



Atti del Santo Padre 419

LETTERA DEL SANTO PADRE

GIOVANNI PAOLO II
AI SACERDOTI

PER IL GIOVEDÌ SANTO 2002

Carissimi Sacerdoti!

1. Con animo commosso mi rivolgo a voi, com'è tradizione, per la giornata del 
giovedì Santo, quasi assidendomi con voi a quella mensa del Cenacolo in cui il 
rjgnore Gesù celebrò con gli Apostoli la prima Eucaristia: un dono fatto a tutta la 
Chiesa, un dono che, pur sotto i veli sacramentali, lo rende presente «veramente, 
talmente, sostanzialmente» (Cone. Trid.: DS 1651) in ogni Tabernacolo e a tutte le 
«titudini. Di fronte a questa presenza specialissima, da sempre la Chiesa si inchina 
111 adorazione: «Adoro te devote, latens Deitas»; da sempre si lascia trasportare dalle 
spirituali elevazioni dei Santi e, come Sposa, si raccoglie in intima effusione di fede 
e di amore: «Ave, verum corpus natum de Maria Virgine».

Al dono di questa presenza specialissima, che lo ripropone nel supremo atto 
sacrificale e lo rende cibo per noi, Gesù legò, proprio nel Cenacolo, uno specifico 
compito degli Apostoli e dei loro Successori. Da allora, essere apostolo di Cristo, 
Come lo sono i Vescovi e i presbiteri che partecipano della loro missione, significa 
essere abilitati ad agire in persona Christi Capitis. Ciò avviene in modo sommo ogni 
v°lta che si celebra il convito sacrificale del Corpo e del Sangue del Signore. Allora 
'1 sacerdote quasi presta a Cristo il volto e la voce: «Fate questo in memoria di me» 

22,19).
Che vocazione meravigliosa è la nostra, miei cari Fratelli Sacerdoti! Davvero 

Possiamo ripetere col Salmista: «Che cosa renderò al Signore per quanto mi ha dato? 
Alzerò il calice della salvezza e invocherò il nome del Signore» (Sai 116,12-13).

2. Nella gioiosa ri-meditazione di questo dono, vorrei quest'anno intrattenermi 
con voi su un aspetto della nostra missione, sul quale già l'anno scorso, in questa cir­
costanza, richiamai la vostra attenzione. Ritengo che esso meriti di essere ulterior­
mente approfondito. Mi riferisco alla missione che il Signore ci ha dato di rappre­
sentarlo non solo nel Sacrificio eucaristico, ma anche nel sacramento della Riconci­
liazione.

Tra i due Sacramenti c'è un'intima connessione. L'Eucaristia, culmine dell'econo­
mia sacramentale, ne è anche la sorgente: tutti i Sacramenti in certo senso scaturi­
scono da essa e portano ad essa. Ciò vale in modo speciale per il Sacramento depu­
tato a "mediare" il perdono di Dio, che accoglie nuovamente tra le sue braccia il 
Peccatore pentito. E vero, infatti, che in quanto ripresentazione del Sacrificio di Cri­
sto, l'Eucaristia ha anche il compito di sottrarci al peccato. Ci ricorda, a tal proposi­
to, il Catechismo della Chiesa Cattolica: «L'Eucaristia non può unirci a Cristo senza 
purificarci, nello stesso tempo, dai peccati commessi e preservarci da quelli futuri» 
(n. 1393). Tuttavia, nell'economia di grazia scelta da Cristo, questa sua energia puri­
ficatrice, mentre opera direttamente la purificazione dai peccati veniali, la persegue 
solo indirettamente per quelli mortali, che pregiudicano in modo radicale il rap-



420 Atti del Santo Padre

porto del fedele con Dio e la sua comunione con la Chiesa. «L'Eucaristia - ci dice 
ancora il Catechismo - non è ordinata al perdono dei peccati mortali. Questo è pro­
prio del sacramento della Riconciliazione. Il proprio dell'Eucaristia è invece di esse­
re il Sacramento di coloro che sono nella piena comunione con la Chiesa» (n. 1395).

Ribadendo questa verità, la Chiesa non vuole certo sottovalutare il ruolo del­
l'Eucaristia. Suo intento è di coglierne il significato in relazione all'intera economia 
sacramentale, così come essa è stata disegnata dalla sapienza salvifica di Dio. E que­
sta, del resto, la linea perentoriamente indicata dall'Apostolo, quando ai Corinzi 
scriveva: «Chiunque in modo indegno mangia il pane o beve il calice del Signore, 
sarà reo del Corpo e del Sangue del Signore. Ciascuno, pertanto, esamini se stesso 
e poi mangi di questo pane e beva di questo calice; perché chi mangia e beve senza 
riconoscere il Corpo del Signore, mangia e beve la propria condanna» (1 Cor 11,27- 
29). Sta nel solco di questa ammonizione paolina il principio secondo cui «chi è con­
sapevole di aver commesso un peccato grave, deve ricevere il sacramento della 
Riconciliazione prima di accedere alla Comunione» (CCC, n. 1385).

3. Nel ricordare questa verità, sento il desiderio, miei cari Fratelli nel sacerdo­
zio, di invitarvi caldamente, come ho già fatto lo scorso anno, a riscoprire perso­
nalmente e a far riscoprire la bellezza del sacramento della Riconciliazione. Esso per 
diversi motivi soffre da alcuni decenni di una certa crisi, alla quale più di una volta 
mi sono riferito, volendo che su di essa riflettesse perfino un Sinodo di Vescovi, lo 
cui indicazioni ho poi raccolto nell'Esortazione Apostolica Reconciliatio et poeniten­
tia. D'altra parte, non posso non ricordare con intima gioia i segnali positivi che, 
specialmente nell'Anno Giubilare, hanno mostrato come questo Sacramento, ade^ 
guatamente presentato e celebrato, possa essere riscoperto largamente anche dai 
giovani. Una tale riscoperta è sicuramente favorita daH'es^enza di comunicazione per- 
sonale, oggi resa sempre più difficile dai ritmi frenetici della società tecnologica, ma 
proprio per questo sentita sempre di più come un bisogno vitale. Certo, a questo 
bisogno si può venire incontro in vari modi. Ma come non riconoscere che il sacra­
mento della Riconciliazione, pur non confondendosi con le varie terapie di tipo psi­
cologico, offre quasi per sovrabbondanza una risposta significativa anche a questa 
esigenza? Lo fa mettendo il penitente in rapporto con il cuore misericordioso di Dio 
attraverso il volto amico di un fratello.

Sì, davvero grande è la sapienza di Dio, che, con l'istituzione di questo Sacra­
mento, ha provveduto anche a un bisogno profondo e ineliminabile del cuore 
umano. Di questa sapienza dobbiamo essere amorevoli e illuminati interpreti attra­
verso il contatto personale, che siamo chiamati a stabilire con tanti fratelli e sorelle 
nella celebrazione della Penitenza. A tal proposito, desidero ribadire che la celebra­
zione personale è la forma ordinaria di amministrazione di questo Sacramento, e 
solo in "casi di grave necessità" è legittimo ricorrere alla forma comunitaria con con­
fessione e assoluzione collettiva. Sono ben note le condizioni richieste per tale gene­
re di assoluzione, ricordando comunque che mai si è esonerati dalla successiva con­
fessione individuale dei peccati gravi, che i fedeli devono impegnarsi a fare perche 
sia valida l'assoluzione (cfr. CCC, n.1483).

4. Riscopriamo con gioia e fiducia questo Sacramento. Viviamolo innanzi tutto 
per noi stessi, come un'esigenza profonda e una grazia sempre nuovamente attesa, 
per ridare vigore e slancio al nostro cammino di santità e al nostro ministero.

Al tempo stesso, sforziamoci di essere autentici ministri della misericordia. Sap­
piamo infatti che in questo Sacramento, come in tutti gli altri, mentre testimoniamo 
una grazia che viene dall'alto ed opera per virtù propria, siamo anche chiamati ad



Atti del Santo Padre 421

essere strumenti attivi di essa. In altri termini - e ciò ci riempie di responsabilità - 
Dio conta anche su di noi, sulla nostra disponibilità e fedeltà, per operare i suoi pro­
digi nei cuori. Nella celebrazione di questo Sacramento, forse ancor più che in altri, 
e importante che i fedeli facciano una esperienza viva del volto di Cristo Buon 
Pastore.

Consentitemi, perciò, di intrattenermi con voi su questo tema, quasi affaccian­
domi nei luoghi in cui ogni giorno - nelle Cattedrali, nelle Parrocchie, nei Santuari 
0 altrove - vi fate carico dell'amministrazione di questo Sacramento. Tornano alla 
mente le pagine evangeliche che più direttamente ci presentano il volto misericor­
dioso di Dio. Come non andare col pensiero al toccante incontro del figliol prodigo col 

misericordioso? O all'immagine della pecorella smarrita e ritrovata, che il Pastore 
S1 pone sulle spalle tutto gioioso? L'abbraccio del Padre, la gioia del Buon Pastore, 
devono essere testimoniati da ciascuno di noi, carissimi Confratelli, nel momento in 
M siamo richiesti di farci, per un penitente, ministri del perdono.

Per mettere tuttavia meglio a fuoco alcune dimensioni specifiche di questo spo­
glissimo colloquio di salvezza che è la Confessione sacramentale, vorrei oggi assu­
mere come "icona biblica" rincontro di Gesù con Zaccheo (cfr. Le 19,1-10). Mi pare 
Sfatti che quanto avviene tra Gesù e il "capo dei pubblicani" di Gerico somigli per 
Vah aspetti ad una celebrazione del Sacramento della misericordia. Seguendo que- 
sto racconto breve, ma così intenso, vogliamo quasi scrutare, negli atteggiamenti e 
nella voce di Cristo, tutte quelle sfumature di sapienza umana e soprannaturale che 
anche noi dobbiamo cercare di esprimere, perché il Sacramento sia vissuto nel 
migliore dei modi.

5. Il racconto, come sappiamo, presenta l'incontro tra Gesù e Zaccheo quasi 
^ne un fatto casuale. Gesù entra in Gerico e l'attraversa accompagnato dalla folla 
’cfr. Le 19,3). Zaccheo sembra mosso, nel suo arrampicarsi sul sicomoro, quasi solo 
aa curiosità. A volte gli incontri di Dio con l'uomo hanno proprio l'apparenza della 
Usualità. Ma nulla è "casuale" sul versante di Dio. Collocati come siamo nelle realtà 
^sforali più diverse, ci può talvolta scoraggiare o demotivare il fatto che, alla vita 
lamentale, tanti cristiani non solo non prestino la debita attenzione, ma spesso, 
quando si accostano ai Sacramenti, lo facciano in modo superficiale. Chi ha espe- 

di Confessioni, di come ci si accosta a questo Sacramento nella vita abituale, 
può rimanere talvolta sconcertato di fronte al fatto che alcuni fedeli arrivano a con- 
essarsi senza neppure sapere bene che cosa vogliono. Per alcuni di loro la scelta di 
andare a confessarsi può essere dettata solo dal bisogno di essere ascoltati. Per altri, 
dall'esigenza di avere un consiglio. Per altri ancora, dalla necessità psicologica di 
Aerarsi dall'oppressione dei "sensi di colpa". Per molti, c'è il bisogno autentico di 
^stabilire un rapporto con Dio, ma si confessano senza prendere sufficiente coscien- 

degli impegni che ne derivano, e magari facendo un esame di coscienza molto 
riduttivo, per mancanza di formazione sulle implicazioni di una vita morale ispira- 
ta al Vangelo. Quale confessore non ha fatto questa esperienza?

Ebbene, è proprio il caso di Zaccheo. Tutto è stupefacente in ciò che gli succede. 
Se non ci fosse stata, ad un certo punto, la "sorpresa" dello sguardo di Cristo, egli 
sarebbe forse rimasto muto spettatore del suo passaggio tra le strade di Gerico. 
Gesù sarebbe passato accanto, non dentro la sua vita. Egli stesso non sospettava che 
la curiosità, che lo aveva mosso ad un gesto così singolare, era già frutto di una 
misericordia che lo precedeva, lo attraeva, e presto lo avrebbe cambiato nell'intimo 
del cuore.

Miei carissimi Sacerdoti, pensando a tanti nostri penitenti rileggiamo quella 
stupenda indicazione di Luca sull'atteggiamento di Cristo: «Quando giunse sul



422 Atti del Santo Padre

luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli disse: "Zaccheo, scendi subito, perché oggi devo 
fermarmi a casa tua"» (Le 19,5).

Ogni nostro incontro con un fedele che ci chiede di confessarsi, anche se in 
modo un po' superficiale, perché non adeguatamente motivato e preparato, può 
essere sempre, per la grazia sorprendente di Dio, quel "luogo" vicino al sicomoro 
in cui Cristo levò gli occhi verso Zaccheo. Quanto gli occhi di Cristo abbiano pene­
trato l'animo del pubblicano di Gerico è per noi impossibile misurarlo. Sappiamo 
però che sono, quelli, gli stessi occhi che fissano ciascuno dei nostri penitenti. Noi, nel 
sacramento della Riconciliazione, siamo strumenti di un incontro soprannaturale 
con leggi proprie, che dobbiamo soltanto rispettare e assecondare. Dovette essere, 
per Zaccheo, un'esperienza sconvolgente sentirsi chiamare per nome. Quel nome era, 
da tanti suoi compaesani, caricato di disprezzo. Ora egli Io sentiva pronunciare con 
un accento di tenerezza, che esprimeva non solo fiducia, ma familiarità, e quasi 
urgenza di un'amicizia. Sì, Gesù parla a Zaccheo come un amico di vecchia data, 
forse dimenticato, ma che non per questo ha rinunciato alla sua fedeltà, ed entra 
perciò, con la dolce pressione dell'affetto, nella vita e nella casa dell'amico ritrova­
to: «Scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua» (Le 19,5).

6. Colpisce, nel racconto di Luca, il tono del linguaggio: tutto è così personali^ 
zato, così delicato, così affettuoso! Non si tratta solo di toccanti tratti di umanità 
C'è, dentro questo testo, un'urgenza intrinseca, che Gesù esprime come rivelatore 
definitivo della misericordia di Dio. Egli dice: «Devo fermarmi a casa tua», o, per 
tradurre ancora più letteralmente: «È necessario per me fermarmi a casa tua» & 
19,5). Seguendo la misteriosa mappa delle strade a Lui indicate dal Padre, Gesù ha 
trovato sul suo cammino anche Zaccheo. Presso di lui Egli sosta come per un incon­
tro previsto fin dall'inizio. La casa di questo peccatore sta per diventare, a dispetto 
di tante mormorazioni dell'umana meschinità, un luogo di rivelazione, lo scenario di 
un miracolo della misericordia. Certo, questo non avverrà, se Zaccheo non scio­
glierà il suo cuore dai lacci dell'egoismo e dai nodi dell'ingiustizia perpetrata con 
la frode. Ma la misericordia gli è già arrivata come offerta gratuita e sovrabbon­
dante. La misericordia lo ha preceduto!

Questo è ciò che avviene in ogni incontro sacramentale. Non dobbiamo pensa­
re che sia il peccatore, con il suo autonomo cammino di conversione, a guadagnar­
si la misericordia. Al contrario, è la misericordia a spingerlo sulla strada della con­
versione. L'uomo, da se stesso, non è capace di nulla. E non merita nulla. La Con­
fessione, prima di essere un cammino dell'uomo verso Dio, è un approdo di Dio nell*1 
casa dell'uomo.

Potremo dunque trovarci, in ogni Confessione, di fronte alle più diverse tipolo­
gie di persone. Di una cosa dovremo essere convinti: prima del nostro invito, e 
prima ancora delle nostre parole sacramentali, i fratelli che chiedono il nostro mini­
stero sono già avvolti da una misericordia che li lavora dal di dentro. Voglia il cielo 
che anche attraverso le nostre parole e il nostro animo di pastori, sempre attenti a 
ciascuna persona, capaci di intuirne i problemi e di accompagnarne con delicatez­
za il cammino, trasmettendole fiducia nella bontà di Dio, riusciamo a farci collabo­
ratori della misericordia che accoglie e dell'amore che salva.

7. «Devo fermarmi a casa tua». Cerchiamo di penetrare ancora più profonda­
mente in queste parole. Sono una proclamazione. Prima di indicare una scelta com­
piuta da Cristo, esse proclamano la volontà del Padre. Gesù si presenta come uno che 
ha un preciso mandato. Egli stesso ha una "legge" da osservare: la volontà del Padre, 
che Egli compie con amore tale, da farne il suo "cibo" (cfr. Gv 4,34). Le parole con 
cui Gesù si rivolge a Zaccheo non sono soltanto un modo di stabilire un rapporto, 
ma l'annuncio di un progetto disegnato da Dio.



Atti del Santo Padre 423

L'incontro si compie nell'orizzonte della Parola di Dio, che fa tutt'uno con la 
Parola e il Volto di Cristo. È questo anche l'inizio necessario di ogni autentico incon­
tro per la celebrazione della Penitenza. Guai se tutto si riducesse a espedienti comu- 
tocativi umani! L'attenzione alle leggi della comunicazione umana può essere utile, 
e non deve essere trascurata, ma tutto dev'essere fondato sulla Parola di Dio. Per 
questo il rito del Sacramento prevede anche che al penitente si proclami questa 
Parola.

E un particolare da non sottovalutare, anche se di non facile attuazione. I con­
fessori fanno esperienza continua di quanto sia difficile illustrare le esigenze di que- 
sta Parola a chi non la conosce che superficialmente. Certo, il momento in cui si 
celebra il Sacramento non è quello più adatto per sopperire a questa lacuna. Occor­
te che ad essa si provveda, con sapienza pastorale, nella precedente fase di prepa- 
rizione, offrendo quelle indicazioni fondamentali che permettano a ciascuno di 
misurarsi con la verità del Vangelo. In ogni caso il confessore non mancherà di 
valersi dell'incontro sacramentale per tentare di portare il penitente a intravedere 
ln qualche modo la condiscendenza misericordiosa di Dio, che a lui tende la sua 
mano non per colpirlo ma per salvarlo.

Del resto, come nascondersi le difficoltà oggettive che la cultura dominante nel 
nostro tempo crea a questo riguardo? Anche cristiani maturi sono da essa non di 
mdo ostacolati nel loro impegno di sintonia con i Comandamenti di Dio e con orien­
tamenti esplicitati, sulla base dei Comandamenti, dal Magistero della Chiesa. È il 
«so di tanti problemi di etica sessuale e familiare, di bioetica, di morale professio­
nale e sociale, ma è anche il caso di problemi riguardanti i doveri connessi con la 
Pratica religiosa e con la partecipazione alla vita ecclesiale. Si richiede per questo un 
lavoro catechetico che non è possibile addossare al confessore nel momento del- 
‘ amministrazione del Sacramento. Sarà bene cercare di farne piuttosto un tema di 
approfondimento in preparazione alla Confessione. A tale scopo, celebrazioni peni­
tenziali, preparate in modo comunitario e concluse poi con la Confessione indivi­
duale, possono essere di grande aiuto.

Per ben delineare tutto questo, l'"icona biblica" di Zaccheo offre ancora un'indi- 
^zione importante. Nel Sacramento, prima che con "i Comandamenti di Dio", ci si 
Scontra, in Gesù, con "il Dio dei Comandamenti". A Zaccheo Gesù presenta se stesso: 
"Mi devo fermare a casa tua». È Lui il dono per Zaccheo, ed è insieme Lui la "legge 
d: Dio" per Zaccheo. Quando si incontra Gesù come un dono, allora anche l'aspet­
to più esigente della legge acquista la "levità" propria della grazia, secondo quella 
dinamica soprannaturale che faceva dire a Paolo: «Se vi lasciate guidare dallo Spi­
rito, non siete più sotto la legge» (Gal 5,18). Ogni celebrazione della Penitenza 
dovrebbe suscitare nell'animo del penitente lo stesso sussulto di gioia che le parole 
di Cristo provocarono in Zaccheo, il quale «in fretta scese e lo accolse pieno di 
gioia» (Le 19,6).

8. La precedenza e la sovrabbondanza della misericordia non devono, peraltro, 
far dimenticare che essa è solo il presupposto della salvezza, che giunge a compimen­
to nella misura in cui trova risposta da parte dell'essere umano. Il perdono concesso nel 
sacramento della Riconciliazione, infatti, non è un atto esterno, una sorta di "sana­
toria" giuridica, ma un vero e proprio incontro del penitente con Dio, che ristabilisce il 
rapporto di amicizia infranto dal peccato. La "verità" di questo rapporto esige che 
l' uomo accolga l'abbraccio misericordioso di Dio, superando ogni resistenza dovu­
to al peccato.

E quello che avviene in Zaccheo. Sentendosi trattato da "figlio", egli comincia a 
Pensare e a comportarsi come un figlio, e lo dimostra riscoprendo i fratelli. Sotto lo



424 Atti del Santo Padre

sguardo amorevole di Cristo, il suo cuore si apre all'amore del prossimo. Da un 
atteggiamento di chiusura, che lo aveva portato ad arricchirsi senza darsi cura della 
sofferenza altrui, passa a un atteggiamento di condivisione, che si esprime in una 
vera e propria "divisione" del suo patrimonio: la "metà dei beni" ai poveri. L'in­
giustizia, perpetrata a danno dei fratelli con la frode, è riparata con una restituzio­
ne quadruplicata: «Se ho frodato qualcuno, restituisco quattro volte tanto» (Le 19,8). 
È solo a questo punto che l'amore di Dio raggiunge il suo scopo, e la salvezza si 
compie: «Oggi la salvezza è entrata in questa casa» (Le 19,9).

Questo cammino della salvezza, espresso in modo così chiaro nell'episodio di 
Zaccheo, deve offrirci, carissimi Sacerdoti, l'orientamento per svolgere con sapien­
te equilibrio pastorale il nostro difficile compito nel ministero delle Confessioni. Da 
sempre esso risente delle opposte spinte di due eccessi: il rigorismo e il lassismo. Il 
primo non tiene conto della prima parte dell'episodio di Zaccheo: la misericordia 
preveniente, che spinge alla conversione e valorizza anche i più piccoli progressi 
nell'amore, perché il Padre vuole fare l'impossibile per salvare il figlio perduto. «Il 
Figlio dell'uomo infatti è venuto a cercare e a salvare ciò che era perduto» (Le 19,10). 
Il secondo eccesso, il lassismo, non tiene conto del fatto che la salvezza piena, quel­
la non solo offerta ma ricevuta, quella che veramente sana e risolleva, implica una 
vera conversione alle esigenze dell'amore di Dio. Se Zaccheo avesse accolto il 
Signore in casa sua senza giungere a un atteggiamento di apertura all'amore, alla 
riparazione del male compiuto, a un proposito fermo di vita nuova, non avrebbe 
ricevuto nell'intimo il perdono che il Signore, con tanta premura, gli aveva offerto-

Occorre essere sempre attenti a mantenere il giusto equilibrio per non incorrere 
in nessuno di questi due estremi. Il rigorismo schiaccia e allontana. Il lassismo dise­
duca ed illude. Il ministro del perdono, incarnando per il penitente il volto del Buon 
Pastore, deve in eguale misura esprimere la misericordia preveniente e il perdono 
sanante e pacificante. È in base a questi principi che il sacerdote è deputato a discer­
nere, nel dialogo con il penitente, se egli sia pronto per l'assoluzione sacramentale- 
Certamente, la delicatezza dell'incontro con le anime, in un momento così intimo e 
spesso sofferto, impone tanta discrezione. Se non appare diversamente, il sacerdo­
te deve supporre che, confessando i peccati, il penitente abbia di essi un dolore 
autentico con il relativo proposito di emendarsi. Tale supposizione sarà ulterior­
mente fondata, se la pastorale della Riconciliazione sacramentale saprà approntare 
opportuni sussidi, assicurando momenti di preparazione al Sacramento che aiutino 
ciascuno a maturare in sé una sufficiente consapevolezza di ciò che viene a chiede­
re. E chiaro tuttavia che, dove apparisse con evidenza il contrario, il confessore ha 
il dovere di dire al penitente che non è ancora pronto per l'assoluzione. Se questa 
venisse data a chi dichiara esplicitamente di non volersi emendare, il rito si ridur­
rebbe a pura illusione, avrebbe anzi il sapore di un atto quasi magico, capace forse 
di suscitare un'apparenza di pace, ma certo non la pace profonda della coscienza, 
garantita dall'abbraccio di Dio.

9. Alla luce di quanto detto, appare anche meglio perché rincontro personale tra 
il confessore e il penitente sia la forma ordinaria della Riconciliazione sacramenta­
le, mentre la modalità dell'assoluzione collettiva abbia carattere eccezionale. Com'è 
noto, la prassi della Chiesa è arrivata gradualmente alla celebrazione privata della 
Penitenza, dopo secoli in cui aveva dominato la formula della penitenza pubblica- 
Questo sviluppo non solo non ha cambiato la sostanza del Sacramento - e non pote­
va essere diversamente! - ma ne ha anche approfondito l'espressione e l'efficacia- 
Ciò si è verificato non senza assistenza dello Spirito, che anche in questo ha svolto 
il compito di portare la Chiesa «alla verità tutta intera» (Gv 16,13).



Atti del Santo Padre 425

In effetti, la forma ordinaria della Riconciliazione non soltanto esprime bene la 
verità della misericordia divina e del perdono che ne scaturisce, ma illumina la stessa 
verità dell'uomo in uno dei suoi aspetti fondamentali: l'originalità di ciascuna perso­
na, che, pur vivendo in un tessuto relazionale e comunitario, mai si lascia appiatti- 
re nelle condizioni di una massa informe. Questo spiega l'eco profonda che suscita 
nell'animo il sentirsi chiamare per nome. Sapersi conosciuti ed accolti in ciò che siamo, 
nelle nostre qualità più personali, ci fa sentire veramente vivi. La stessa pastorale 
dovrebbe tenere in maggiore considerazione questo aspetto per equilibrare in modo 
sapiente i momenti assembleari in cui è sottolineata la comunione ecclesiale e quel­
li dell'attenzione alle esigenze della singola persona. Le persone aspettano, in gene­
re, di essere riconosciute e seguite, e proprio attraverso questa vicinanza sentono 
più forte l'amore di Dio.

In questa prospettiva, il sacramento della Riconciliazione si presenta come uno 
‘lei percorsi privilegiati di questa pedagogia della persona. Qui il Buon Pastore, attra­
verso il volto e la voce del sacerdote, si fa vicino a ciascuno, per aprire con lui un 
dialogo personale fatto di ascolto, di consiglio, di conforto, di perdono. L'amore di 
Dio è tale che, senza togliere agli altri, sa concentrarsi su ciascuno. Chi riceve l'as­
soluzione sacramentale deve poter sentire il calore di questa personale sollecitudine. 
Deve sperimentare l'intensità dell'abbraccio paterno offerto al figliol prodigo: «Gli 
si gettò al collo e lo baciò» (Le 15,20). Deve poter ascoltare quella voce calda di ami­
cizia che raggiunse il pubblicano Zaccheo chiamandolo per nome a vita nuova (cfr. 
Lc 19,5).

10. Di qui anche la necessità di un'adeguata preparazione del confessore alla cele­
brazione di questo Sacramento. Esso deve svolgersi in modo da far rifulgere, anche 
nelle forme esterne della celebrazione, la sua dignità di atto liturgico, secondo le 
norme indicate dal rito della Penitenza. Ciò non esclude la possibilità di adatta­
menti pastorali dettati dalle circostanze, là dove venissero suggeriti da vere esigen­
ze del cammino del penitente, alla luce del classico principio che riconosce la supre- 
ma lex della Chiesa nella salus animarum. Lasciamoci per questo guidare dalla 
sapienza dei Santi. Procediamo con coraggio anche nella proposta della Confessione ai 
giovani. Stiamo in mezzo a loro, sapendoci fare accanto a loro amici e padri, confi­
denti e confessori. Essi hanno bisogno di trovare in noi l'uno e l'altro ruolo, l'una e 
l'altra dimensione.

Facciamoci poi scrupolo di tenere veramente aggiornata la nostra formazione 
teologica, soprattutto in considerazione delle nuove sfide etiche, restando sempre 
ancorati al discernimento del Magistero della Chiesa. Succede a volte, su nodi etici 
di attualità, che i fedeli escano dalla Confessione con idee piuttosto confuse, anche 
perché non trovano nei confessori la stessa linea di giudizio. In realtà, quanti svolgono 
in nome di Dio e della Chiesa questo delicatissimo ministero hanno il preciso dove­
re di non coltivare, ed ancor più di non manifestare in sede sacramentale, valuta­
zioni personali non rispondenti a ciò che la Chiesa insegna e proclama. Non si può 
scambiare con amore il venir meno alla verità per un malinteso senso di comprensione. Non 
d è dato di operare riduzioni a nostro arbitrio, pur con le migliori intenzioni. E 
nostro compito essere testimoni di Dio, facendoci interpreti di una misericordia che 
salva anche manifestandosi come giudizio sul peccato dell'uomo. «Non chiunque 
mi dice: Signore, Signore, entrerà nel regno dei cieli, ma colui che fa la volontà del 
Padre mio che è nei cieli» (Mt 7,21).

11. Carissimi Sacerdoti! Vogliate sentirmi particolarmente vicino a voi, mentre 
vi raccogliete intorno ai vostri Vescovi, in questo Giovedì Santo dell'anno 2002.



426 Atti del Santo Padre

Abbiamo tutti vissuto un rinnovato slancio ecclesiale all'alba del nuovo Millennio, 
all'insegna del «ripartire da Cristo» (cfr. Novo Millennio ineunte, 29 ss.). Era deside­
rio di tutti che ciò coincidesse con un nuovo tempo di fraternità e di pace per l'in­
tera umanità. Abbiamo visto invece scorrere nuovo sangue. Siamo stati ancora testi­
moni di guerre. Sentiamo con angoscia la tragedia della divisione e dell'odio che 
devastano i rapporti tra i popoli.

In questo momento, inoltre, in quanto Sacerdoti, noi siamo personalmente scos­
si nel profondo dai peccati di alcuni nostri fratelli che hanno tradito la grazia rice­
vuta con l'Ordinazione, cedendo anche alle peggiori manifestazioni del mysterium 
iniquitatis che opera nel mondo. Sorgono così scandali gravi, con la conseguenza di 
gettare una pesante ombra di sospetto su tutti gli altri benemeriti Sacerdoti, che 
svolgono il loro ministero con onestà e coerenza, e talora con eroica carità. Mentre 
la Chiesa esprime la propria sollecitudine per le vittime e si sforza di rispondere secon­
do verità e giustizia ad ogni penosa situazione, noi tutti - coscienti dell'umana 
debolezza, ma fidando nella potenza sanatrice della grazia divina - siamo chiama­
ti ad abbracciare il "mysterium Crucis" e ad impegnarci ulteriormente nella ricerca della 
santità. Dobbiamo pregare perché Dio, nella sua provvidenza, susciti nei cuori un 
generoso rilancio di quegli ideali di totale donazione a Cristo che stanno alla base 
del ministero sacerdotale.

È proprio la fede in Cristo che ci dà forza per guardare con fiducia al futuro- 
Sappiamo, infatti, che il male sta, da sempre, nel cuore dell'uomo, e solo quando 
l'uomo, raggiunto da Cristo, si lascia "conquistare" da Lui, diventa capace di irra- 
diare intorno a sé pace e amore. Come ministri dell'Eucaristia e della Riconciliazio- 
ne sacramentale, noi abbiamo a titolo specialissimo il compito di diffondere nel 
mondo speranza, bontà, pace.

Io vi auguro di vivere nella pace del cuore, in profonda comunione tra voi, con 
il Vescovo e con le vostre comunità, questo giorno santissimo in cui ricordiamo, con 
l'istituzione dell'Eucaristia, la nostra "nascita" sacerdotale. Con le parole rivolte da 
Cristo agli Apostoli nel Cenacolo dopo la Risurrezione, e invocando la Vergine 
Maria, Regina Apostolorum e Regina pacis, vi stringo tutti in un fraterno abbraccio: 
Pace, pace a tutti e a ciascuno di voi. Buona Pasqua!

Dal Vaticano, il 17 marzo, quinta Domenica di Quaresima, dell'anno 2002, venti­
quattresimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 427

Lettera per la Conferenza su “Conflitto di interessi 
e suo significato nella scienza e nella medicina”

Uno dei problemi etici più gravi
di fronte ai quali si trova la Comunità Intemazionale

In vista di una Conferenza Internazionale su “Conflitto di interessi e suo significato nella scien­
za e nella medicina", prevista a Varsavia nei giorni 5-6 aprile, il Santo Padre ha inviato al Nunzio 
Apostolico in Polonia la seguente Lettera, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Al Rev.mo JÓZEF KOWALCZYK
Nunzio Apostolico in Polonia

Sono lieto di apprendere che Lei parteciperà alla Conferenza Internazionale che 
S1 terrà a Varsavia il 5 e 6 aprile 2002 sul tema “Conflitto di interessi e suo significato 
ndla scienza e nella medicina", e Le chiedo di volere gentilmente trasmettere i miei 
cordiali e migliori auguri agli organizzatori e ai partecipanti. Il tema della Confe- 
renza merita di essere portato all'attenzione della società in generale. Infatti si trat- 
ia di una questione che non riguarda solo la programmazione e lo sviluppo della 
^cerca medica e della scienza, ma anche il benessere dei popoli e la dignità e il pre- 
stigio stessi della conoscenza scientifica. Di recente la questione è emersa come uno 
dei problemi etici più gravi di fronte ai quali si trova la Comunità Internazionale.

Nelle società progredite la ricerca, e specialmente la ricerca biomedica, è uno 
dei campi più estesi e dinamici dell'innovazione e del progresso, attirando investi­
menti da parte sia degli enti pubblici sia dai gruppi privati, spesso di carattere mul- 
dnazionale.

Sebbene sia certamente giusto che un'azienda nel campo della ricerca biomedi- 
Ca o farmaceutica cerchi un lecito profitto sugli investimenti, talvolta accade che gli 
’hteressi economici prevalenti portino a decisioni contrarie ai valori umani autenti- 
a e alle esigenze di giustizia, esigenze che non possono essere scisse dal fine stesso 
della ricerca. Il risultato può essere un conflitto tra gli interessi economici da una 
parte e la medicina e l'assistenza sanitaria dall'altra. La ricerca in questo ambito 
deve essere svolta per il bene di tutti, compresi coloro che sono privi di mezzi.

In altre parole, esiste il rischio che le attività a sfondo scientifico e le strutture 
Per l'assistenza sanitaria possano nascere non per offrire la migliore assistenza pos­
sibile alle persone conformemente alla loro dignità umana, bensì per massimizzare 
1 profitti e far aumentare gli affari, con un prevedibile abbassamento della qualità 
del servizio per coloro che non possono pagare.

In questo modo, nel campo della scienza e della medicina si crea un conflitto 
d'interessi tra la ricerca e il trattamento corretto delle malattie - che è ciò di cui si 
occupa la ricerca scientifica e medica - e l'obiettivo economico di trarre profitto.

Oggi questo conflitto appare evidente in molti modi specifici. Prima di tutto, 
Può essere osservato nella scelta dei programmi di ricerca, laddove i programmi 
che promettono un rapido profitto sono spesso preferiti ad altre ricerche che com­
portano costi più alti e un maggiore investimento di tempo perché rispettano le esi­
genze dell'etica e della giustizia. Spinta dalla ricerca del profitto e provvedendo a 
Quella che potrebbe essere definita "la medicina dei desideri", l'industria farma-



428 Atti del Santo Padre

ceutica ha favorito una ricerca che ha già collocato sul mercato mondiale prodotti 
contrari al bene morale, inclusi quelli che non rispettano la procreazione e addirit­
tura sopprimono la vita umana già concepita.

Mentre la ricerca biomedica continua a perfezionare metodi di fecondazione 
artificiale umana, sono pochi i fondi e le ricerche destinati alla prevenzione e al trat­
tamento dell'infertilità. La decisione recente in alcuni Paesi di utilizzare gli embrio­
ni umani, o addirittura di produrli, per clonarli così da ottenere cellule staminali 
per fini terapeutici, è sostenuta da grandi investitori. Tuttavia, i programmi etica­
mente accettabili e scientificamente validi che utilizzano le cellule adulte per le stes­
se terapie, con non minore successo, attirano meno sostegni poiché promettono pro­
fitti minori.

Un altro esempio di tale conflitto d'interessi è il modo in cui vengono stabilite 
le priorità per la ricerca farmaceutica. Nei Paesi industrializzati, per esempio, si 
spendono grandi somme per produrre medicine che servono a fini edonistici o per 
immettere sul mercato marche diverse di medicine già esistenti e altrettanto effica­
ci; mentre nelle aree più povere del mondo non vi sono medicine per il trattamen­
to di malattie devastanti e mortali. In questi Paesi è quasi impossibile accedere 
anche alle medicine essenziali perché manca il movente del profitto. Allo stesso 
modo, nel caso di alcune malattie rare, l'industria non offre sostegni finanziari per 
la ricerca e la produzione dei medicinali perché non vi sono prospettive di profitto: 
si tratta delle cosiddette "medicine orfane".

L'etica stessa della ricerca può essere minata dal conflitto d'interessi di cui stia­
mo parlando, come quando, per esempio, i gruppi finanziari affermano il proprio 
diritto di permettere la pubblicazione dei dati di ricerca a seconda che tali dati siano 
o meno nell'interesse dei gruppi stessi.

Anche l'assistenza medica negli Ospedali è sempre più soggetta agli imperativi 
del contenimento dei costi. Sebbene sia giusto evitare sprechi nel fornire l'assisten­
za sanitaria e i trattamenti, non è giusto negare cure adeguate o permettere che il 
livello del trattamento venga abbassato per ottenere maggiori profitti economici.

L'elenco di tali conflitti senza alcun dubbio si allungherà se si permetterà che 
l'approccio utilitaristico prevalga sull'autentica ricerca della conoscenza. Questo è 
ciò che accade quando, per esempio, i mezzi di comunicazione, spesso finanziati 
dagli stessi interessi economici, suscitano aspettative esagerate e generano una spe­
cie di consumismo farmacologico. Al contempo essi tendono a passare sotto silen­
zio quei mezzi atti a tutelare la salute che esigono che le persone agiscano in modo 
responsabile e con autodisciplina.

Affinché la scienza conservi la sua autentica indipendenza e i ricercatori la loro 
libertà, occorre dare la priorità ai valori etici. Assoggettare qualsiasi cosa al profitto 
significa una vera perdita di libertà per Io scienziato. E coloro che vorrebbero soste­
nere la libertà scientifica appellandosi a una "scienza libera dai valori" spianano il 
cammino alla supremazia degli interessi economici.

In una prospettiva più ampia, la preminenza del movente del profitto nel con­
durre una ricerca scientifica significa, in ultima analisi, che la scienza viene privata 
del suo carattere epistemologico, secondo il quale il suo fine principale è la scoper­
ta della verità. Il rischio è che quando la ricerca prende una svolta utilitaristica, la 
sua dimensione speculativa, che è la dinamica interiore del percorso intellettuale 
dell'uomo, viene ridotta o soffocata.

Perché alla ricerca scientifica in campo biomedico venga restituita la sua piena 
dignità, i ricercatori stessi devono impegnarsi a fondo. Spetta soprattutto a loro 
custodire gelosamente e, se necessario, reclamare il significato essenziale di quella 
padronanza e di quel dominio sul mondo visibile che il Creatore ha affidato all'uo-



Atti del Santo Padre 429

mo come compito e dovere. Come ho scritto nella mia prima Lettera Enciclica 
Redemptor hominis, tale significato «consiste nella priorità dell'etica sulla tecnica, nel 
primato della persona sulle cose, nella superiorità dello spirito sulla materia» (n. 
16). Perciò, ho aggiunto, «bisogna seguire attentamente tutte le fasi del progresso 
odierno: bisogna, per così dire, fare la radiografia delle sue singole tappe proprio da 
questo punto di vista» (Ibid.).

Anche le autorità pubbliche, quali custodi del bene comune, devono svolgere 
un ruolo nell'assicurare che la ricerca sia diretta al bene delle persone e della società 
e nel moderare e conciliare le pressioni di interessi divergenti. Pubblicando linee 
guida e destinando fondi pubblici in conformità ai principi della sussidiarietà, esse 
devono sostenere attivamente quei campi della ricerca che non vengono finanziati 
dagli interessi privati. Devono essere pronte a impedire la ricerca che lede la vita e 
la dignità umana o che ignora i bisogni dei popoli più poveri del mondo, che in 
genere sono attrezzati meno bene per la ricerca scientifica.

Nel porgere i miei migliori auguri per il successo di questa importante Confe­
renza, desidero ribadire che la Chiesa guarda agli scienziati e ai ricercatori con spe­
ranza e fiducia. In tal senso rinnovo l'invito che ho rivolto agli intellettuali cattolici 
bella mia Lettera Enciclica Evangelium vitae, e lo estendo a tutti i ricercatori di buona 
volontà: possiate voi rendervi «attivamente presenti nelle sedi privilegiate dell'ela­
borazione culturale, nel mondo della scuola e delle Università, negli ambienti della 
ricerca scientifica e tecnica», profondamente impegnati a essere «a servizio di una 
nuova cultura della vita con la produzione di contributi seri, documentati e capaci 
di imporsi per i loro pregi al rispetto e all'interesse di tutti» (n. 98). È in virtù di que- 
sta ampia visione dell'impegno a favore della verità e del bene comune che la ricer- 
Ca e la conoscenza medica hanno scritto pagine di autentico progresso, meritando il 
riconoscimento e la gratitudine dell'umanità.

Con queste riflessioni invoco l'assistenza di Dio Onnipotente sul lavoro della 
Conferenza e imparto di cuore la mia Benedizione a tutti coloro che vi partecipano.

Dal Vaticano, 25 marzo 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



430 Atti del Santo Padre

Alla Plenaria del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali

Aprire le porte a Cristo 
nella stampa, nella radio e nella televisione, 

nel mondo del cinema e di Internet
Venerdì 1 marzo, ricevendo i partecipanti all’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio delle 
Comunicazioni Sociali, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in tra­
duzione italiana:

1. Siete giunti a Roma dai cinque Continenti in occasione dell'Assemblea Ple- 
naria del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali. Ringrazio l'Arcivesco­
vo John Foley per le sue cordiali parole e per la guida che ha offerto quale Presi­
dente del Consiglio, con l'abile cooperazione del Vescovo Pierfranco Pastore. Desi­
dero cogliere questa opportunità per ringraziare tutto il Consiglio per l'aiuto che con­
tinua a prestare al mio ministero apostolico. Nel mondo di oggi, il Successore di Pietro 
in che modo deve realizzare la propria missione di predicare il Vangelo e di raffor­
zare i suoi fratelli e le sue sorelle nella fede se non attraverso i mezzi di comunica­
zione sociale? Sono profondamente consapevole di questo e quindi molto grato a 
voi e a gruppi quali i Cavalieri di Colombo, che sostengono generosamente la 
vostra opera.

2. Accolgo con favore il tema che avete scelto per questa Assemblea Plenaria: 
"I Mezzi di Comunicazione Sociale e la Nuova Evangelizzazione: attività attuali e p^- 
getti per il futuro". È infatti essenziale considerare il nostro impegno con il mondo 
dei mezzi di comunicazione sociale come una parte vitale di quella nuova evangelizza­
zione alla quale lo Spirito Santo chiama ora la Chiesa nel mondo. Come ho sottoli­
neato nella mia Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, dobbiamo escogitare «un 
programma pastorale ... che consenta all'annuncio di Cristo di raggiungere le per; 
sone, plasmare le comunità, incidere in profondità mediante la testimonianza dei 
valori evangelici nella società e nella cultura» (n. 29). Non è sufficiente aspettare che 
le cose accadano o agire a caso: è il momento di procedere a una programmazione con­
creta ed efficace come quella che state intraprendendo in questa Assemblea Plenaria. 
La sfida particolare è di trovare modi per garantire che la voce della Chiesa non sia 
marginale o messa a tacere nella moderna arena dei mezzi di comunicazione socia­
le. Dovete svolgere un ruolo nel garantire che il Vangelo non resti confinato a un 
mondo strettamente privato. No! Gesù Cristo deve essere proclamato al mondo; e quin­
di la Chiesa deve entrare nel grande forum dei mezzi di comunicazione sociale con 
coraggio e fiducia.

3. Non solo dobbiamo utilizzare i mezzi di comunicazione sociale per comuni­
care Cristo al mondo, ma dobbiamo anche predicare il Vangelo al mondo dei mezzi 
di comunicazione sociale. Quanto ho detto a proposito di Internet vale anche per i 
mezzi di comunicazione sociale: è «un nuovo forum nel senso attribuito a questo ter­
mine nell'antica Roma, ossia uno spazio urbano affollato e caotico che rifletteva la 
cultura dominante, ma creava anche una cultura propria» (Messaggio per la Giornata 
Mondiale delle Comunicazioni Sociali 2002,2). Questa cultura dei mezzi di comunicazione 
sociale deve essa stessa essere evangelizzata!



Atti del Santo Padre 431

Siete chiamati a offrire alla Chiesa l'ispirazione e le idee per quella grande 
opera, ricorrendo ai modelli più elevati di professionalità e alle risorse più profon­
de della fede cristiana e della tradizione cattolica.

Questo è un compito al quale il Pontificio Consiglio si è dedicato con grande 
energia. Durante questa Assemblea Plenaria, per esempio, pubblicherete due 
importanti documenti che sono in preparazione da anni: "Etica in Internet" e “La 
Chiesa e Internet". Essi sono segni non solo della vostra creatività professionale, ma 
anche del vostro impegno di predicare la Buona Novella nel rutilante mondo delle 
comunicazioni sociali.

4. Il Vangelo vive sempre in dialogo con la cultura, perché la Parola eterna non 
smette mai di essere presente nella Chiesa e nell'umanità. Se la Chiesa si allontana dalla 
cultura, il Vangelo stesso tace. Quindi, non dobbiamo temere di varcare la soglia 
culturale dell'attuale rivoluzione della comunicazione e dell'informazione. «Come 
le nuove frontiere di altre epoche, anche questa è una commistione di pericoli e pro­
messe, non priva di quel senso di avventura che ha caratterizzato altri grandi 
periodi di cambiamento» (Ibid.).

Per la Chiesa l'impresa consiste nel far sì che la verità di Cristo eserciti un'in­
fluenza su questo nuovo mondo, con tutte le sue promesse e i suoi interrogativi. Ciò 
implicherà, in particolare, la promozione di un'etica autenticamente umana per creare 
comunione piuttosto che alienazione fra gli individui (cfr. Novo Millennio ineunte, 
43) e solidarietà piuttosto che inimicizia fra i popoli.

Tuttavia, la questione fondamentale è: «Da questa galassia di immagini e suoni, 
emergerà il volto di Cristo? Si udirà la sua voce?» (Messaggio per la Giornata Mon­
diale delle Comunicazioni Sociali 2002,6). In tutta la nostra programmazione, non pos­
siamo mai dimenticare che Cristo è la Buona Novella! Non abbiamo nulla da offrire 
se non Gesù, l'unico mediatore fra Dio e l'uomo (cfr. ITm 2,5). Evangelizzare signi- 
tica semplicemente permettergli di essere visto e udito, poiché sappiamo che se non 
c'è spazio per Cristo, non c'è spazio per l'uomo.

Quindi, cari Fratelli e care Sorelle, vi esorto, in tutta la vostra programmazione, 
a fare spazio a Cristo. Nella stampa, nella radio e nella televisione, nel mondo del 
cinema e di Internet, cercate di aprire le porte a Lui che tanto misericordiosamente 
è per noi la porta della salvezza. Allora, quello dei mezzi di comunicazione sociale 
sarà un mondo di autentica comunicazione, un mondo fatto non di illusione, ma di 
verità e di gioia. Prego con fervore affinché ciò accada e affido la vostra opera a 
Maria, Madre del Verbo Incarnato. Imparto volentieri la mia Benedizione Aposto­
lica a quanti sono impegnati nell'opera del Pontificio Consiglio, quale pegno della 
presenza di Cristo fra voi e della sua forza su tutto ciò che fate in suo nome.



432 Atti del Santo Padre

Incontro con una Delegazione ufficiale 
della Chiesa Ortodossa di Grecia

Dobbiamo approfondire la nostra collaborazione 
e lavorare insieme per far risuonare con forza 
la voce del Vangelo in questa nostra Europa

Lunedì 11 marzo, ricevendo i membri di una Delegazione ufficiale della Chiesa Ortodossa di Gre­
cia, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Carissimi Fratelli in Cristo: «Grazia a voi e pace da Dio Padre nostro e dal 
Signore Gesù Cristo» (2Cor 1,2).

1. E con questo saluto di San Paolo ai cristiani di Corinto che vi accolgo oggi 
con gioia, nella speranza di un futuro di fraternità e di comunione.

Sono profondamente riconoscente a Sua Beatitudine Christodoulos, Arcivesco­
vo di Atene e di Tutta la Grecia, per avervi inviati a Roma come messaggeri di pace, 
dopo l'incontro fraterno che ho avuto con lui durante il mio pellegrinaggio presso 
l'Areopago, sulle orme benedette dell'Apostolo Paolo.

2. La conoscenza personale reciproca, lo scambio d'informazioni, come pure un 
franco dialogo sui mezzi per instaurare relazioni fra le nostre Chiese, costituiscono 
il requisito indispensabile per poter progredire in uno spirito di fraternità ecclesia­
le. Sono anche la condizione essenziale per mettere in atto una collaborazione che 
permetterà ai cattolici e agli ortodossi di offrire insieme una testimonianza viva del 
loro patrimonio cristiano comune. Ciò vale soprattutto nella società di oggi dove 
l'armonizzazione fra gli stili di vita e il Vangelo sembra scemare, come sembra 
anche diminuire il riconoscimento del valore degli insegnamenti evangelici per ciò 
che concerne il rispetto dell'uomo, creato a immagine di Dio, e della sua dignità, 
come pure la giustizia, la carità e la ricerca della verità.

3. Nel contesto dell'evoluzione che caratterizza attualmente il nostro Conti­
nente, l'ora della collaborazione è giunta! Tenendo conto della necessità di una 
nuova evangelizzazione dell'Europa, che le permetterà di ritrovare pienamente le sue 
radici cristiane, la tradizione orientale e quella occidentale, che si fondano entram­
be sulla grande e unica tradizione cristiana e sulla Chiesa apostolica, dovrebbero 
basarsi sul carisma luminoso di Massimo il Confessore, che fu una sorta di ponte 
fra le due tradizioni, fra l'Oriente e l'Occidente, e che seppe privilegiare la pratica 
del sympathos per far fronte alle questioni del mondo. Spetta a noi, anche a noi, 
affrontare tali questioni in modo dinamico e positivo e, forti della speranza che lo 
Spirito Paraclito infonde in noi, cercare di trovarvi delle soluzioni.

Il nostro compito è di trasmettere il patrimonio cristiano che abbiamo ereditato. 
È dunque sempre più urgente che i cristiani offrano alla società un'immagine esem­
plare del loro comportamento comune radicandosi nella fede; che cerchino insieme 
di trovare un rimedio ai gravi problemi etici posti dalle scienze e dalle pratiche che 
vorrebbero prescindere da qualsiasi riferimento alla dimensione trascendentale del­
l'uomo, o persino negarla. Ciò sottolinea nuovamente, come l'Arcivescovo di Atene



Atti del Santo Padre 433

e di Tutta la Grecia e io stesso abbiamo già fatto lo scorso anno, il nostro dovere di 
"fare il possibile perché siano conservate inviolate le radici e l'anima cristiana del­
l'Europa» (Dichiarazione comune dall'Areopago di Atene, 4 maggio 2001).

4. La Chiesa Ortodossa di Grecia, per il modo in cui ha preservato la sua ere­
dità di fede e di vita cristiana, ha una responsabilità particolare in tutto questo. 
Durante il mio soggiorno ad Atene, ho ricordato che «il nome della Grecia risuo­
na ovunque venga predicato il Vangelo ... Dall'epoca apostolica fino ad oggi, la 
Chiesa Ortodossa di Grecia è stata una ricca sorgente dalla quale anche la Chiesa 
d'Occidente ha attinto nel campo della liturgia, della tradizione spirituale e del­
l'ordine giuridico» (Discorso all’Arcivescovo di Atene e di Tutta la Grecia, S.B. Chri- 
stodoulos, 4 maggio 2001). Nella nostra responsabilità, che consiste nel tendere 
verso quell'ecumenismo della santità che ci condurrà infine, con l'aiuto di Dio, verso 
la piena comunione che non significa né assorbimento né fusione, ma incontro 
nella verità e nell'amore (cfr. Slavorum apostoli, 27), noi dobbiamo approfondire la 
nostra collaborazione e lavorare insieme per far risuonare con forza la voce del 
Vangelo in questa nostra Europa, dove le radici cristiane dei popoli devono 
riprendere vita.

5. In questo periodo che ci conduce verso la Pasqua, Festa delle Feste, che non 
potremo purtroppo celebrare nella stessa data, noi, cattolici e ortodossi, siamo 
comunque uniti nella proclamazione del Kerygma della Risurrezione. Questo 
annuncio che desideriamo fare insieme darà agli uomini di oggi una ragione per 
vivere e sperare; la nostra volontà di ricercare la comunione fra noi potrà così ispi­
rare alle società civili un giusto modello di convivialità.

6. Ringraziandovi per la vostra gentilissima visita, vi prego di trasmettere i 
miei cordiali saluti a Sua Beatitudine Christodoulos, ai membri del Santo Sinodo e 
a tutti i fedeli cristiani della Grecia. Riprendendo le parole di San Paolo con le quali 
si conclude la nostra Dichiarazione comune ad Atene, prego il Signore affinché 
guidi il nostro cammino e «possiamo crescere e abbondare nell'amore vicendevole 
e verso tutti».

Che la grazia e la pace di Dio vi accompagnino nella vostra visita e vi permet­
tano di conoscere la carità sincera e fraterna con la quale la Santa Sede e il Vescovo 
di Roma vi accolgono!



434 Atti del Santo Padre

A una Delegazione del “Rinnovamento nello Spirito Santo”

Nato nella Chiesa e per la Chiesa, 
nel vostro Movimento si fa esperienza 

deH’incontro vivo con Gesù e di fedeltà a Dio 
nella preghiera personale e comunitaria

Giovedì 14 marzo, ricevendo una Delegazione del “Rinnovamento nello Spirito Santo”, il Santo 
Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Con grande gioia accolgo voi, rappresentanti del Gruppo del Rinnovamen­
to nello Spirito Santo, in occasione del XXX anniversario della vostra presenza in 
Italia. Saluto il coordinatore del Comitato Nazionale di Servizio e quanti lo coa­
diuvano.

Ripenso con piacere agli incontri avuti con voi negli anni passati. Dal primo, 
nella solennità di Cristo Re del 1980, a quello del 1998, alla vigilia dell'Incontro con 
i Movimenti ecclesiali e le nuove Comunità, in occasione della Pentecoste. Non posso, 
inoltre, dimenticare il contributo che il Rinnovamento nello Spirito ha offerto in 
occasione del Grande Giubileo del 2000, in modo speciale aiutando i giovani e 1° 
famiglie, che fin dagli inizi del mio Pontificato non mi stanco di segnalare come 
ambiti privilegiati di impegno pastorale. Desidero anche ringraziare i vostri diri­
genti per aver voluto imprimere al Rinnovamento una spiccata impronta di colla' 
borazione con la Gerarchia e con i responsabili degli altri movimenti, associazioni e 
comunità. Di tutto, insieme con voi, do lode al Signore, che arricchisce la sua Chie­
sa di innumerevoli doni spirituali.

2. Sì! Il Rinnovamento nello Spirito può considerarsi un dono speciale dello Spi^' 
to Santo alla Chiesa in questo nostro tempo. Nato nella Chiesa e per la Chiesa, il vostro è 
un movimento nel quale, alla luce del Vangelo, si fa esperienza dell'incontro vivo 
con Gesù, di fedeltà a Dio nella preghiera personale e comunitaria, di ascolto fidu­
cioso della sua Parola, di riscoperta vitale dei Sacramenti, ma anche di coraggi0 
nelle prove e di speranza nelle tribolazioni.

L'amore per la Chiesa e l'adesione al suo Magistero, in un cammino di maturazione 
ecclesiale sostenuto da una solida formazione permanente, sono segni eloquenti del 
vostro impegno per evitare il rischio di assecondare, senza volerlo, un'esperienza 
solo emozionale del divino, una ricerca smodata dello "straordinario" e un ripiega­
mento intimistico che rifugge dall'impegno apostolico.

3. In questa speciale circostanza desidero idealmente benedire tre progetti, per1 
quali vi state prodigando, e che proiettano "fuori dal Cenacolo" i Gruppi e 1° 
Comunità del Rinnovamento nello Spirito con generoso slancio missionario.

Mi riferisco, anzitutto, al sostegno che state fornendo alla “implantatio Eccle­
siae" in Moldavia, in stretta collaborazione con la Fondazione “Regina Pacis" del- 
l'Arcidiocesi di Lecce, costituendo una comunità missionaria legata alla Diocesi di 
Chisinau. Saluto con affetto i Pastori di quelle Comunità ecclesiali, Mons. Cosmo 
Francesco Ruppi e Mons. Anton Co§a, unitamente ai Vescovi che partecipano a 
questo incontro.



Atti del Santo Padre 435

Altro interessante progetto è l'animazione spirituale nei Santuari mariani, luoghi 
privilegiati dello Spirito, che vi dà l'occasione di offrire ai pellegrini percorsi di 
approfondimento della fede e di riflessione spirituale.

C'è poi il progetto "Roveto ardente", che è un invito all'adorazione incessante, 
giorno e notte. Avete voluto promuovere questa opportuna iniziativa per aiutare i 
fedeli a "ritornare nel Cenacolo" perché, uniti nella contemplazione del Mistero 
eucaristico, intercedano mediante lo Spirito per la piena unità dei cristiani e per la 
conversione dei peccatori.

Si tratta di tre diversi campi apostolici nei quali la vostra esperienza può forni­
re una quanto mai provvidenziale testimonianza. Il Signore guidi i vostri passi e 
renda i vostri propositi ricchi di frutti per voi stessi e per la Chiesa.

4. A ben vedere, tutte le vostre attività di evangelizzazione, in ultima analisi, 
tendono a promuovere nel Popolo di Dio una crescita costante nella santità. È in effet­
ti la santità la priorità di ogni tempo, e pertanto anche di questa nostra epoca. Di 
santi ha bisogno la Chiesa e il mondo e noi siamo tanto più santi quanto più lascia­
mo che lo Spirito Santo ci configuri a Cristo. Ecco il segreto dell'esperienza rigene­
rante dell'"effusione dello Spirito", esperienza tipica che contraddistingue il cam­
mino di crescita proposto per i membri dei vostri Gruppi e delle vostre Comunità. 
Auspico di cuore che il Rinnovamento nello Spirito sia nella Chiesa una vera "pale­
stra" di preghiera e di ascesi, di virtù e di santità.

In modo speciale, continuate ad amare e a far amare la preghiera di lode, forma 
di orazione che più immediatamente riconosce che Dio è Dio; lo canta per se stes­
so, gli rende gloria perché Egli è, prima ancora che per ciò che fa (cfr. Catechismo 
della Chiesa Cattolica, 2639).

Nel nostro tempo, avido di speranza, fate conoscere ed amare lo Spirito Santo. 
Aiuterete allora a far sì che prenda forma quella "cultura della Pentecoste", che sola 
può fecondare la civiltà dell'amore e della convivenza tra i popoli. Con fervente 
insistenza, non stancatevi di invocare: «Vieni, o Santo Spirito! Vieni! Vieni!».

La Madre Santissima di Cristo e della Chiesa, la Vergine orante nel Cenacolo, sia 
sempre accanto a voi. Vi accompagni pure la mia Benedizione, che imparto con 
affetto a voi ed a tutti i membri del Rinnovamento nello Spirito Santo.



436 Atti del Santo Padre

Alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Cultura

Contribuite ad una presa di coscienza rinnovata 
del ruolo della cultura per il futuro dell’uomo, 

della società e dell’evangelizzazione
Sabato 16 marzo, ricevendo i partecipanti alla’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio della 
Cultura in occasione del XX anniversario della fondazione, il Santo Padre ha pronunciato questo 
discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. Sono lieto di accogliervi, al termine dell'Assemblea Plenaria del vostro Dica­
stero nel corso della quale avete voluto ripartire dalla Lettera Novo Millennio ineun­
te per apportare il vostro contributo alla missione della Chiesa nel Terzo Millennio 
(cfr. n. 40). Il vostro incontro coincide con il XX anniversario della creazione del 
Pontificio Consiglio della Cultura. Rendendo grazie per il lavoro svolto dai membri 
e dai collaboratori del Pontificio Consiglio nel corso di questi venti anni, porgo i 
miei saluti al signor Cardinale Poupard, ringraziandolo per le sue cordiali parole 
che interpretano i vostri sentimenti.

A voi tutti esprimo la mia riconoscenza per la vostra generosa collaborazione al 
servizio della missione universale del Successore di Pietro, e vi incoraggio a prose 
guire, con rinnovato zelo, le vostre relazioni con le culture, per creare ponti fra gl’ 
uomini, per testimoniare Cristo e per aprire i nostri fratelli al Vangelo (cfr. Cost. Ap- 
Pastor bonus, artt. 166-168). Tutto ciò di fatto si realizza mediante un dialogo aperto 
con tutte le persone di buona volontà, diverse per appartenenza e tradizioni, segna­
te dalla loro religione o dalla loro non credenza, ma tutte unite dalla stessa umanità 
e chiamate a condividere la vita di Cristo, il Redentore dell'uomo.

2. La creazione del Pontificio Consiglio della Cultura, volta a «dare a tutta la 
Chiesa un impulso comune nell'incontro, continuamente rinnovato, del messaggi0 
salvifico del Vangelo con la pluralità delle culture, nella diversità dei popoli, ai 
quali deve portare i suoi frutti di grazia» (.Lettera al Cardinale Casaroli per la creazio­
ne del Pontificio Consiglio della Cultura, 20 maggio 1982), segue la linea della rifles­
sione e delle decisioni del Concilio Ecumenico Vaticano II. In effetti i Padri aveva­
no sottolineato con forza il posto centrale della cultura nella vita degli uomini e la 
sua importanza per la penetrazione dei valori evangelici, come pure per la diffu­
sione del messaggio biblico nei costumi, nelle scienze e nelle arti. Sempre in questo 
spirito, l'unione del Pontificio Consiglio per il Dialogo con i non credenti e del Pon­
tificio Consiglio della Cultura in un solo organismo, il 25 marzo 1993, aveva come 
obiettivo quello di promuovere «lo studio del problema della non credenza e del­
l'indifferenza religiosa presente in varie forme nei diversi ambiti culturali ..., con 
l'intento di fornire sussidi adeguati all'azione pastorale della Chiesa per l'evange­
lizzazione delle culture e l'inculturazione del Vangelo» (Motu Proprio Inde a Ponti­
ficatus).

La trasmissione del messaggio evangelico nel mondo di oggi è particolarmente 
ardua, soprattutto perché i nostri contemporanei sono immersi in ambiti culturali 
spesso estranei a qualsiasi dimensione spirituale e d'interiorità, in situazioni dove 
dominano aspetti essenzialmente materialistici. Senza dubbio, più che in qualsiasi



Atti del Santo Padre 437

altro periodo della storia, si deve inoltre notare una rottura nel processo di trasmis­
sione dei valori morali e religiosi fra le generazioni, che conduce a una sorta di ete­
rogeneità fra la Chiesa e il mondo contemporaneo. In questa prospettiva, il Consi­
glio ha un ruolo particolarmente importante di osservatorio, da un lato per indivi­
duare lo sviluppo delle diverse culture e le questioni antropologiche che vi sorgo- 
io e dall'altro per prospettare le possibili relazioni fra le culture e la fede cristiana, 
M modo da proporre nuovi modi di evangelizzazione, a partire dalle aspettative dei 
Nostri contemporanei. Di fatto, è importante raggiungere gli uomini laddove sono, 
£on le loro preoccupazioni e i loro interrogativi, per permettere loro di scoprire i 
Punti di riferimento morali e spirituali necessari a qualsiasi esistenza conforme alla 
Nostra vocazione specifica, e di trovare nella chiamata di Cristo quella speranza che 
Non delude (cfr. Rm 5,5), fondandosi sull'esperienza stessa dell'Apostolo Paolo nel- 
। Areopago di Atene (cfr. At 17,22-34). È evidente, l'attenzione per la cultura per- 
Mette di andare il più lontano possibile nell'incontro con gli uomini. E dunque una 
Mediazione privilegiata fra comunicazione ed evangelizzazione.

3. Fra i più grandi ostacoli attuali si osservano le difficoltà incontrate dalle 
famiglie e dall'istituzione scolastica, che hanno il gravoso compito di trasmettere 
alle giovani generazioni i valori umani, morali e spirituali che permetteranno loro 
di essere uomini e donne desiderosi di condurre una vita personale degna e d'im- 
Pegnarsi nella vita sociale. Parimenti, la trasmissione del messaggio cristiano e dei 
valori che ne derivano, e che conducono a decisioni e a comportamenti coerenti, 
costituisce una sfida che tutte le comunità ecclesiali sono chiamate a raccogliere, 
^prattutto nell'ambito della catechesi e del catecumenato. Altri periodi della storia 
della Chiesa, ad esempio al tempo di Sant'Agostino oppure più di recente, nel corso 
del XX secolo dove si è potuto registrare l'apporto di numerosi filosofi cristiani, ci 
Panno insegnato a radicare il nostro discorso e il nostro modo di evangelizzare in 
una sana antropologia e una sana filosofia. Di fatto, è dal momento in cui la filoso­
fa passa a Cristo che il Vangelo può veramente cominciare a diffondersi in tutte le 
'•azioni. È dunque urgente che tutti i protagonisti dei sistemi educativi si dedichi- 
n° a uno studio antropologico serio, per considerare ciò che l'uomo è e ciò che lo fa 
V]vere. Le famiglie hanno un grande bisogno di essere assecondate da educatori che 
rispettino i loro valori e che le aiutino a proporre riflessioni sulle questioni fonda- 
^entali che i giovani si pongono, anche se ciò sembra andare contro corrente rispet­
tile proposte della società attuale. In tutte le epoche, uomini e donne hanno sapu- 
0 far risplendere la verità con un coraggio profetico. Questo stesso atteggiamento 

e ancora necessario ai nostri giorni.
Il fenomeno della mondializzazione, divenuto oggi un fatto culturale, costitui­

ta una difficoltà e al contempo un'opportunità. Pur tendendo a livellare le identità 
specifiche delle diverse comunità e a ridurle a volte a semplici ricordi folcloristici di 
etiche tradizioni spogliate del loro significato e del loro valore culturale e religio­
so originali, questo fenomeno permette di abbattere le barriere fra le culture e dà 

persone la possibilità di incontrarsi e di conoscersi; allo stesso tempo, obbliga i 
'Agenti delle Nazioni e gli uomini di buona volontà a fare tutto il possibile per far 

S'che sia rispettato ciò che è proprio degli individui e delle culture, per garantire il 
। ne delle persone e dei popoli, e per mettere in pratica la fraternità e la solidarietà. 

a società nel suo insieme deve così confrontarsi con temibili interrogativi sull'uo- 
e sul suo futuro, in particolare in ambiti quali la bioetica, l'uso delle risorse del 

Pineta, le deliberazioni in materia economica e politica, affinché l'uomo venga 
riconosciuto in tutta la sua dignità e rimanga sempre l'attore principale della società 
e *1 criterio ultimo delle decisioni sociali. La Chiesa non cerca assolutamente di



438 Atti del Santo Padre

sostituirsi a coloro che hanno il compito di gestire gli affari pubblici, ma desidera 
avere il suo posto nei dibattiti, per illuminare le coscienze alla luce del significato 
dell'uomo, inscritto nella sua stessa natura.

4. Spetta al Pontificio Consiglio della Cultura proseguire la sua azione e offrire 
il suo apporto ai Vescovi, alle comunità cattoliche e a tutte le istituzioni che lo desi­
derano, di modo che i cristiani abbiano i mezzi per testimoniare la loro fede e la loro 
speranza in maniera coerente e responsabile, e tutti gli uomini di buona volontà 
possano impegnarsi nella costruzione di una società nella quale venga promosso 
l'essere integrale di ogni persona. Il futuro dell'uomo e delle culture, l'annuncio del 
Vangelo e la vita della Chiesa dipendono da questo.

Che possiate contribuire a una presa di coscienza rinnovata del ruolo della cul­
tura per il futuro dell'uomo e della società, come pure per l'evangelizzazione, affin­
ché l'uomo divenga sempre più Ubero e usi questa libertà in modo responsabile! Al 
termine del vostro incontro, affidando la vostra missione alla Vergine Maria, vi 
imparto volentieri una particolare Benedizione Apostolica, che estendo a tutti colo­
ro che collaborano con voi e a quanti vi sono cari.



Atti del Santo Padre 439

A una delegazione di medici partecipanti al Congresso promosso 
dall'Organizzazione Mondiale di Gastroenterologia

La vostra professione si ispiri ai perenni valori etici 
che danno ad essa un solido fondamento

Sabato 23 marzo, ricevendo una delegazione di medici partecipanti al Congresso promosso dal- 
l’Otganizzazione Mondiale di Gastroenterologia, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Volentieri rivolgo il mio cordiale saluto a tutti voi, che prendete parte a que- 
0 Congresso che intende sensibilizzare l'opinione pubblica sul problema della 

Prevenzione del cancro dell'apparato digerente, con particolare riguardo al cancro 
del colon. Saluto, in special modo, il professor Alberto Mentori, Presidente della 
Aerazione Europea delle Malattie Digestive, e quanti da varie Nazioni sono con- 

venuti per questo vostro importante Incontro internazionale.
Esprimo, al tempo stesso, vivo apprezzamento agli organizzatori del Congres- 
ai membri del Comitato Scientifico, ai delegati, ai moderatori, ai relatori, agli 

studiosi e a tutti coloro che sono impegnati nel combattere la malattia, su cui si con­
cha la vostra attenzione.

Non si può non essere contenti nel constatare la crescente disponibilità di risor- 
Se tecniche e farmacologiche, che consentono di individuare tempestivamente nella 
maggior parte dei casi i sintomi del cancro e di intervenire così con più rapidità ed 

Acacia. Vi esorto a non fermarvi ai risultati ottenuti, ma a continuare con fiducia 
e tenacia sia nella ricerca che nella terapia, utilizzando le risorse scientifiche più 
danzate. Prendano esempio da voi i giovani medici ed imparino, grazie al vostro 
luto, a percorrere questo cammino quanto mai proficuo per la salute di tutti.

 2. Certo, non si può dimenticare che l'uomo è un essere limitato e mortale. 
Occorre, pertanto, accostarsi al malato con quel sano realismo, che eviti di ingene- 
rare  in chi soffre l'illusione dell'onnipotenza della medicina. Ci sono limiti che non 

no umanamente superabili; in questi casi bisogna saper accogliere con serenità la 
propria condizione umana, che il credente sa leggere alla luce della volontà divina, 
^sta si manifesta anche nella morte, naturale traguardo del corso della vita sulla 

rra- Educare la gente ad accettarla serenamente fa parte della vostra missione.
. Ea complessità dell'essere umano esige poi che, nel prestargli le cure necessarie, si 
enga conto non soltanto del corpo, ma anche dello spirito. Sarebbe presuntuoso con- 
re allora unicamente sulla tecnica. Ed in questa ottica, un esasperato accanimento 
raPeutico, anche con le migliori intenzioni, si rivelerebbe in definitiva, oltre che inu- 

‘ e' non pienamente rispettoso del malato giunto ormai ad uno stato terminale.
, n concetto di salute, caro al pensiero cristiano, contrasta con una visione di essa 

e 'a riducesse a puro equilibrio psico-fisico. Tale visione, trascurando le dimen- 
°ni spirituali della persona, finirebbe per pregiudicarne il vero bene. Per il cre- 

>.n(te la salute, come ebbi a scrivere nel Messaggio per l'VIII Giornata Mondiale del 
a «si pone come tensione verso una più piena armonia ed un sano equilibrio 
a livello fisico, psichico, spirituale e sociale». L'insegnamento e la testimonianza di 

è tanto sensibile alle sofferenze umane. Con il suo aiuto, anche noi dobbiamo 
sforzarci di essere accanto agli uomini di oggi per curarli e, se possibile, guarirli,

mai dimenticando le esigenze del loro spirito.



440 Atti del Santo Padre

3. Illustri Signori, gentili Signore! Voi dispiegate uno sforzo notevole, grazie al 
concorso di tanti collaboratori e volontari, per informare la pubblica opinione sulle 
possibilità di fruire di una migliore salute, regolando razionalmente le abitudini 
giornaliere e sottoponendosi a preventivi controlli periodici. Mi rallegro per questo 
vostro servizio ed auspico che la vostra professione, seguendo le norme deontolo­
giche che la regolano, si ispiri sempre ai perenni valori etici, che danno ad essa un 
solido fondamento.

Informare i cittadini con rispetto e verità, soprattutto quando si trovano in con­
dizioni patologiche, costituisce una vera e propria missione per quanti si occupano 
della salute pubblica. A ciò intende offrire il proprio apporto il vostro Congresso, al 
quale auspico pieno successo. Auguro altresì di cuore che vi sia una larga risposta 
al messaggio che voi intendete lanciare, così da coinvolgere i mass media in un'effi­
cace campagna informativa.

Vi accompagno volentieri con la mia preghiera e, nell'affidare a Dio il vostro 
lavoro, vi imparto di cuore la mia Benedizione, che estendo volentieri ai vostri cari 
ed a coloro che cooperano con voi in quest'alfa missione umanitaria.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LE CHIESE ORIENTALI

Lettera per la Colletta del Venerdì Santo

Gerusalemme merita uno spazio privilegiato 
nel cuore di ogni credente

Com’è tradizione, la Comunità cattolica è stata chiamata nel Venerdì Santo a fare concreta me­
moria delle necessità della Chiesa che è in Terra Santa, particolarmente nel contesto attuale.
Pubblichiamo il testo della lettera che il Cardinale Prefetto della Congregazione per le Chiese 
Orientali anche quest’anno ha indirizzato per la circostanza a tutti i Vescovi.

Eminenza Reverendissima,
intendo rivolgermi a Lei e a tutti i fratelli e le sorelle in Cristo che fanno parte di code­

sta Comunità ecclesiale per proporre alla vostra considerazione il dovere di far sentire, da 
parte nostra, alla comunità cristiana della Terra Santa, il grande significato della carità ec­
clesiale che ci unisce tutti in Cristo.

Da sempre la Chiesa di Gerusalemme occupa un posto di predilezione nella sollecitu­
dine della Santa Sede e nella preoccupazione di tutto il mondo cristiano. La speciale pre­
mura di Sua Santità per la Terra del Signore e le Chiese di quella regione, ha recentemente 
trovato un’occasione particolare di confronto sul tema del “futuro dei cristiani in Terra 
Santa”. Alcuni autorevoli Membri della Curia Romana, unitamente a tutti gli Ordinari della 
regione e a qualificati rappresentanti dell’Episcopato mondiale, hanno riflettuto, sotto la pre­
sidenza di Sua Santità Giovanni Paolo II, sulla situazione della Chiesa in Terra Santa.

11 protrarsi dello stato di tensione in Medio Oriente, senza che siano ancora compiuti 
passi decisivi e conclusivi verso una meta di pace, costituisce infatti un grave e costante pe­
ncolo, che minaccia non solo la tranquillità e la sicurezza di quelle popolazioni, e la pace 
del mondo intero, ma anche valori altamente cari a tanta parte dell’umanità. Quella Terra be­
nedetta è un patrimonio mondiale di spiritualità, e soprattutto per il mondo cristiano rappre­
senta un bene il cui valore è ineguagliabile. Lo sanno bene i milioni di pellegrini che ogni 
^no raggiungono i Luoghi Santi. Pregando e confrontandosi con il Vangelo visibile, ri­
scontrabile tra quegli scenari e leggibile su quelle pietre, ritornano nelle loro comunità ar- 
ncchiti da una esperienza irripetibile e unica. Gerusalemme merita uno spazio privilegiato 
nel cuore di ogni credente, affinché il pellegrinaggio porti il suo frutto.

441



442 Atti della Santa Sede

Ma quella è, pure, la terra in cui, accanto ai Santuari ed ai Luoghi Santi, esiste ed opera 
una Chiesa vivente, una Comunità di credenti in Cristo, composta da fedeli appartenenti a 
diversi Riti, con tradizioni che hanno le proprie radici in quella pluriformità tipica della 
Chiesa primitiva. E una comunità che nel corso dei secoli ha subito innumerevoli prove ed 
è stata soggetta a molte vicissitudini e, ultimamente, soprattutto per il fenomeno della emi­
grazione, rischia di indebolirsi. Essa non è più autosufficiente e sempre più bisognosa della 
nostra comprensione e del nostro aiuto morale e materiale.

Penso in particolar modo a tutta la struttura educativa e scolastica sostenuta dalle varie 
Chiese cattoliche presenti in Terra Santa, ma anche all’assistenza rivolta ai bambini, agli an­
ziani, ai malati, agli handicappati, ai giovani in cerca di lavoro che permetta loro di sperare 
in un futuro migliore. Tutto ciò sarà possibile anche grazie al contributo che codesta comu­
nità cattolica vorrà raccogliere in occasione della Colletta “prò Terra Sancta” che si celebra 
ogni anno il Venerdì Santo, La raccolta di aiuti deve avere soprattutto lo scopo di generare 
nei fedeli di tutto il mondo l’amore per la Patria comune che è la Terra del Signore, perché 
la Chiesa che là vive si senta sostenuta dalla solidarietà di tutte le comunità cristiane. Gesù 
stesso ha detto: «Chi avrà dato anche solo un bicchiere d’acqua fresca ad uno di questi pic­
coli perché è mio discepolo, in verità io vi dico: non perderà la sua ricompensa» (Mt 10,42). 
Queste parole ben si adattano alla situazione dei cristiani in Terra Santa. Essi sono i piccoli 
da accogliere e i fratelli bisognosi da aiutare, in attesa della pace vera e della meritata sere­
nità. E perché la comunità cattolica di Terra Santa possa continuare a svolgere la sua mis­
sione nel tempo è necessario che i cristiani di tutto il mondo si mostrino generosi, facendo 
affluire a quella Chiesa la carità delle loro preghiere, il calore della loro comprensione ed il 
segno tangibile della loro solidarietà.

A Lei e a tutti i Suoi diretti Collaboratori, particolarmente ai sacerdoti, ai religiosi e alle 
religiose, che con dedizione e impegno si prodigano per realizzare la Colletta “prò Terra 
Sancta”, va la mia più viva gratitudine, unitamente a quella delle Chiese che vivono nella 
Terra di Cristo, impegnate a testimoniare, giorno dopo giorno, con coraggio e perseveranza, 
il suo Vangelo di risurrezione e di pace.

Con sentimenti di fraterno ossequio mi confermo

Suo dev.mo
* Ignace Moussa I Card. Daoud
Patriarca em. di Antiochia dei Siri

Prefetto
* Antonio Maria Vegliò
Arcivescovo tit. di Eclano

Segretario

VENERDÌ SANTO: COLLETTA PER LA TERRA SANTA
Vanno richiamate alcune nonne valide per tutte le chiese, non soltanto parrocchiali, affidate al Clero sia dioce­
sano che religioso. La "‘Colletta” per la Terra Santa è da ritenersi obbligatoria. Il Venerdì Santo è il gior­
no ritenuto più consono alla raccolta, le cui modalità (se durante la celebrazione liturgica o con altre inizia­
tive) sono lasciate alla scelta pastorale del rettore della chiesa. Le offerte ricevute dai fedeli vanno 
tempestivamente versate all’Ufficio diocesano per l’amministrazione dei beni ecclesiastici, che le conse­
gnerà quanto prima al Commissario per la Terra Santa.
Un’annotazione particolare: il coincidere dell’iniziativa con la conclusione della "Quaresima di Fraternità" 
non può essere motivo per esimersi da questo impegno. I fedeli vanno perciò opportunamente avvisati che 
quanto raccolto nella specifica iniziativa sarà devoluto prima di tutto a sostegno delle opere pastorali, assisten­
ziali, educative e sociali che la Chiesa ha in Terra Santa a beneficio dei cristiani e delle popolazioni locali.
La situazione precaria delle popolazioni che abitano nella Terra di Gesù susciti nuovi segni di comunione 
anche nella nostra Chiesa torinese in una diaconia della carità, coerente dimostrazione di una fede autentica­
mente vissuta (RDTo 65 [1988], 243).



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

PRESIDENZA

Messaggio in occasione della LXXVIII Giornata Nazionale 
per l’Università Cattolica del Sacro Cuore

“Nel nome dell’uomo”
“Nel nome dell'uomo'', è il tema proposto alla riflessione in occasione della 78a Giornata Nazio­
nale per l'Università Cattolica del Sacro Cuore, che viene celebrata il 14 aprile 2002, terza Dome­
nica di Pasqua.
In tale occasione - come ogni anno - la Presidenza della C.E.I. indirizza questo Messaggio allo 
scopo di sensibilizzare le comunità cristiane in Italia sull'importanza che la Cattolica assume per 
una incisiva presenza nel Paese.

1- L’uomo è al centro delle problematiche culturali, sociali e politiche che caratterizza- 
no questo nostro tempo. Ma «l’uomo - come scrive Giovanni Paolo II nell’Enciclica 
Redemptor hominis — rimane per se stesso un essere incomprensibile, la sua vita è priva di 
senso, se non gli viene rivelato l’amore, se non s’incontra l’amore» (n. 10). La LXXVIII 
Giornata per l’Università Cattolica del Sacro Cuore, incentrata sul tema Nel nome dell’uo­
mo: il tuo sostegno per l’Università Cattolica nei Paesi emergenti, vuole richiamare l’atten­
zione sul servizio che l’Ateneo dei cattolici italiani si propone di rendere all’uomo, in par­
ticolare all’uomo che vive nei Paesi in via di sviluppo.

La ricerca e la conoscenza sono vie privilegiate per identificare, promuovere e difende­
re valori umani autentici, oggi sempre più spesso messi in discussione dalle culture domi­
nanti. La consapevolezza inoltre che l’ambito scientifico e quello etico sono strettamente 
collegati deve far crescere nelle diverse componenti dell’Università Cattolica la responsabi­
lità per la sorte dell’uomo, minacciata, impoverita e vilipesa nelle forme più diverse in ogni 
parte del mondo.

2. L’impegno dell’Università Cattolica si inserisce nella missione della Chiesa che, 
all’inizio del Terzo Millennio dell’era cristiana, ripropone Gesù come fondamento e model- 

443



444 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

lo di piena umanità. Solo nell’incontro semplice e vitale con Cristo, “via, verità e vita”, cia­
scun uomo può trovare le risorse per superare ansie, contraddizioni e lacerazioni e per tro­
vare risposte agli interrogativi cruciali che lo assillano. Questa è stata l’esperienza gioiosa 
del Grande Giubileo; questa è la proposta offerta dal Santo Padre nella Lettera Apostolica 
Novo Millennio ineunte e dall’Episcopato italiano negli Orientamenti pastorali Comunicare 
il Vangelo in un mondo che cambia.

La crescita intellettuale e morale della persona, vivificata dalla fede in Gesù Cristo, rea­
lizza un umanesimo nuovo e va ad ogni uomo, indipendentemente dalle sue condizioni per­
sonali e sociali. Ciascun uomo infatti ha il diritto di essere rispettato nella sua dignità invio­
labile di persona libera e responsabile delle sue scelte, di avere riconosciuto un legittimo 
protagonismo nella propria piena realizzazione, di conoscere la verità e di accedere alla 
civiltà dell’amore.

3. La Chiesa italiana sostiene l’impegno e le iniziative dell’Università Cattolica in que­
sto orizzonte di servizio a ogni uomo, soprattutto ai più poveri, nella convinzione inoltre che 
i germi di questo umanesimo nuovo debbano essere inseriti nella vita culturale e sociale del 
nostro Paese. In una realtà culturale complessa e non priva di ambiguità occorre ribadire, 
attraverso una riflessione organica ancorata ai valori evangelici, i fondamenti della dignità 
della persona e la sua vocazione trascendente. Si tratta di un compito impegnativo da svol­
gere con la consapevolezza che i frutti, sintesi felice della fatica umana e della grazia del 
Signore, matureranno a suo tempo a vantaggio dei singoli e del bene comune.

La comunità universitaria della Cattolica dovrà sentirsi responsabilmente coinvolta in 
questo progetto di servizio alla piena umanizzazione di tutti. Nello stesso tempo essa dovrà 
sviluppare una esperienza sempre più partecipata di vita universitaria, accreditata dalla qua­
lità della docenza, qualificata dal valore della ricerca e avvalorata dall’etica dell’impegno 
dei docenti e degli studenti. In questa prospettiva l’autonomia didattica significherà soprat­
tutto rinnovare e incrementare il collegamento con le varie istanze della società civile e con 
la comunità ecclesiale.

4. Il rilancio dell’Ateneo dei cattolici italiani, attraverso la missione che gli è propria, 
rappresenta la via maestra che l’Università Cattolica deve percorrere per poter interpretare 
da protagonista esemplare il cambiamento in atto nel sistema universitario italiano.

A questo impegno chiamiamo a collaborare le comunità ecclesiali del nostro Paese in 
un rinnovato slancio di apprezzamento, di fiducia e di condivisione. Tutti i cattolici sentano 
l’Università Cattolica del Sacro Cuore come la propria Università, partecipino con simpatia 
alla sua vita e alle sue attività, ne sostengano concretamente con il proprio generoso contri­
buto lo sviluppo, facciano memoria di essa nella preghiera.

La fede nel Signore Risorto sproni la ricerca della verità e sostenga il servizio all’uomo 
che l’Università Cattolica intende perseguire, fedele all’ispirazione di chi l’ha pensata e 
voluta, e aperta alle esigenze e alle attese dell’uomo del nostro tempo.

Roma, 25 marzo 2002

La Presidenza
della Conferenza Episcopale Italiana



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 445

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione dell’11-14 marzo 2002

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
questo nostro incontro segue a breve distanza quello della seconda metà di gennaio e ci 

consentirà di sviluppare e completare alcune riflessioni allora iniziate. Nel pieno dell’itine­
rario quaresimale e mentre si avvicina la luce della Pasqua, chiediamo al Signore di farci 
gustare la gioia della comunione e di mettere al servizio della causa del Vangelo ogni nostro 
pensiero e deliberazione.

1. Inviamo il più affettuoso saluto al Santo Padre, ormai ristabilito dalla piccola ma 
dolorosa infermità al ginocchio, chiedendo per lui forza, salute e grazia nell’adempimento 
della sua grande missione.

Rimane vivissima in noi la memoria della Giornata di preghiera per la pace nel mondo, 
celebrata il 24 gennaio ad Assisi con i rappresentanti delle Chiese cristiane e delle diverse 
religioni e accompagnata dalla commossa partecipazione di tantissimi credenti e persone di 
buona volontà. È difficile sopravvalutare il significato di questo evento, che può sintetizzar­
si nelle parole pronunciate in quel pomeriggio dal Papa: «In nome di Dio ogni religione porti 
sulla terra Giustizia e Pace, Perdono e Vita, Amore!». Un pur rapidissimo approccio di ordi­
ne storico può forse contribuire a metterlo ancor meglio in luce. Non si può negare infatti 
che in non poche occasioni, del passato remoto o meno remoto ma anche del presente, le 
religioni siano state purtroppo variamente connesse a conflitti, a volte devastanti e terribil-  
mente sanguinosi. Gli assetti istituzionali e le prospettive culturali che caratterizzano ormai 
da molto tempo l’Europa Occidentale, e che si è soliti riassumere nella categoria di “seco­
larizzazione”, si collegano a loro volta alle “guerre di religione” dei secoli XVI e XVII, sus­
seguite alla divisione religiosa di questa parte dell’Europa: da allora si è fatta strada la con­
vinzione che per assicurare una convivenza pacifica e ben ordinata tra le Nazioni e 
all’interno di ciascuna di esse sia necessario non soltanto distinguere nettamente la sfera 
politica da quella religiosa, in conformità alla parola del Vangelo (cfr. Me 12,17 e parali.), 
ma anche ridurre il più possibile la rilevanza e il significato della religione per tutta la vita 
sociale e civile, confinandola nell’ambito della coscienza personale.

Proclamare davanti al mondo, e soprattutto realizzare nel concreto della storia, quella 
dinamica di amore e di fraternità, e quindi di pace e di riconciliazione, che scaturisce dal­
l’autentica fede in Dio può essere dunque una via particolarmente efficace per far crescere 
una nuova e largamente condivisa comprensione del contributo che le religioni possono 
offrire anche sul piano pubblico, sociale e intemazionale. Specialmente in un mondo sem­
pre più “comunicante” e interdipendente, profondamente conflittuale ma al contempo per 
così dire costretto all’unità dagli sviluppi pervasivi delle tecnologie e quindi dell’economia, 
l’essere portatrici di pace porrebbe le religioni all’avanguardia della storia, come indispen­
sabili guide morali e come matrici di rinnovamento culturale, civile ed anche istituzionale.

E chiaro d’altronde che tutto ciò può avvenire non sulla base di una artificiale omolo­
gazione che snaturi e svilisca le religioni concretamente esistenti, mettendo tra parentesi le



446 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

loro differenze e la rivendicazione di verità di ciascuna di esse, ma al contrario rispettando 
e accogliendo - come è avvenuto ad Assisi - queste differenze e componendole nel quadro 
di una autentica libertà religiosa. È facile, inoltre, comprendere quanto il compito di essere 
promotrice di fraternità e di pace, senza frontiere, corrisponda all’indole propria e all’even­
to fondante e generatore della fede cristiana: Gesù Cristo e il suo Vangelo. Non è quindi per 
una circostanza casuale, e nemmeno soltanto per la forza della testimonianza personale di 
Giovanni Paolo II, che la Giornata di preghiera per la pace si è svolta ad Assisi, uno dei luo­
ghi-simbolo del genuino spirito cristiano, ed ha avuto per protagonista il Vescovo di Roma 
e Pastore universale della Chiesa cattolica.

2. Cari Confratelli, la pace che abbiamo invocato ad Assisi, e per la quale non ci stan­
cheremo di pregare, rappresenta simultaneamente, nella congiuntura storica che l’umanità 
sta attraversando, una vera e propria necessità e una sfida estremamente ardua. La sicurez­
za delle diverse Nazioni, comprese quelle economicamente e militarmente più forti, e in par­
ticolare la sconfitta del terrorismo, non sembrano infatti potersi ottenere se non attraverso 
una vastissima collaborazione e solidarietà intemazionale.

In queste ultime settimane, sebbene persistano molteplici focolai di guerra e di tensio­
ne, i timori e le preoccupazioni si sono vieppiù concentrati sulla Terra Santa, dove gli atten­
tati e le rappresaglie si sono drammaticamente intensificati, facendo assai aumentare - da 
entrambe le parti - il numero delle vittime. Questa spirale perversa, apparentemente senza 
via d’uscita, in realtà conferma ed evidenzia quanto sia sbagliata e rovinosa la presunzione 
di poter imporre con la forza delle armi la soluzione ritenuta per sé più sicura e vantaggio­
sa. I due popoli israeliano e palestinese e i loro rispettivi rappresentanti si trovano dunque di 
fronte alla scelta, certo difficilissima ma senza ragionevoli alternative, di cambiare decisa­
mente strada, superando la logica delle armi per entrare in quella della coesistenza e della 
reciproca accettazione. Il Papa, nell' Angelus di domenica 3 marzo, ha dato voce a questa esi­
genza chiedendo con decisione «un immediato cessate il fuoco, insieme con un rinnovato 
senso di umanità, nel rispetto della legge intemazionale»: è indispensabile però che tutti i 
Paesi in grado di influire sulle parti in conflitto esercitino concordemente la più forte e deter­
minata pressione per riportarle al tavolo del negoziato. Se ciò avverrà, sarà compiuto un 
passo in avanti di altissimo significato, non solo per quella regione ma per il rasserenamen­
to dell’orizzonte intemazionale. È importante, in questa prospettiva, fare attenzione a che la 
ratifica da parte del Parlamento italiano dell’accordo quadro per la ristrutturazione dell’in­
dustria europea di difesa non comporti l’attenuarsi dei controlli sul commercio delle armi-

Sulla via della costruzione di assetti mondiali più stabili, pacifici e collaborativi, un con­
tributo di grande importanza può e deve essere dato dall’ulteriore sviluppo dell’unità euro­
pea, per definire il cui profilo istituzionale ha iniziato a lavorare la Convenzione istituita al 
“vertice” di Laeken. Come ha fatto il Santo Padre nel discorso del 23 febbraio al Forum della 
Fondazione De Gasperi, vorremmo rinnovare l’auspicio che sia favorito l’ingresso nell’U­
nione dei Paesi dell’Europa Centrale e Orientale, la cui profonda identità europea non può 
certo essere negata, superando così in via definitiva quella frattura traumatica che era deri­
vata dalla “guerra fredda”. Ancora con il Santo Padre, ribadiamo la necessità che sia rico­
nosciuto il ruolo, passato e presente, del Cristianesimo e delle Chiese nella cultura e società 
europea.

Un nodo finora non risolto e che, attraverso i lavori della Convenzione, ma soprattutto 
sulla base di una concorde volontà dei Governi, dei Parlamenti e finalmente dei popoli euro­
pei, deve trovare il più presto possibile uno sbocco concreto e positivo è quello della piena 
esistenza dell’Europa come tale sulla scena del mondo, ossia di una sua proiezione intema­
zionale che non riguardi soltanto la moneta e le dogane, ma si esprima in maniera unitaria 
ed efficace anche a livello politico e diplomatico. Il criterio della sussidiarietà, a cui secon­
do un’opinione sempre più condivisa deve ispirarsi la forma istituzionale dell’Europa, prò-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana AA?

prio nell’ambito della politica estera sembra da applicarsi in modo da privilegiare le com­
petenze e le responsabilità dell’Unione Europea in quanto tale.

Alla costruzione dell’unità europea l’Italia non può non continuare a dare tutto il suo 
convinto e cordiale contributo: è questa anche la maniera migliore per promuovere i nostri 
veri interessi nazionali, appunto alla luce del principio di sussidiarietà. Il ruolo dell’Italia 
non va ridotto però agli aspetti economici, o anche politici e istituzionali. Per vie diverse, e 
nei rispetto delle doverose distinzioni, l’Italia, e in particolare i cattolici italiani, possono 
molto contribuire a dare nuovo vigore a quella che spesso è chiamata “l’anima” dell’Euro­
pa. Attraverso una nostra presenza e testimonianza, religiosa e culturale, coraggiosa e rivol­
ta al futuro, i popoli europei potranno cioè essere aiutati a riscoprire la fecondità anche 
umana e civile della fede e della tradizione cristiana, superando atteggiamenti dimessi e 
rinunciatari presenti talvolta anche all'intemo delle Chiese.

3. Il presupposto affinché ciò possa realizzarsi è però, chiaramente, che non solo non si 
indebolisca, ma al contrario si accresca e irrobustisca la vitalità della fede cristiana nel 
nostro popolo. Che sia vivo quindi il senso di appartenenza alla Chiesa, che la visione cri­
stiana della vita non vada dispersa in mezzo ai continui cambiamenti, ma sappia invece 
interpretarli e per quanto possibile orientarli, che un ethos agganciato al Vangelo sia ancora 
in grado di ispirare i comportamenti di coloro che si professano credenti.

Sappiamo bene, cari Confratelli, che questa sfida è assai grande e difficile e si gioca su 
molti tavoli, da quelli più propriamente ecclesiali e pastorali a quelli della cultura, della 
comunicazione, degli stessi assetti sociali e legislativi. In questa occasione vorrei però con­
centrare l’attenzione su quella dimensione quotidiana - e settimanale - della vita cristiana 
che si alimenta e concretizza anzitutto nelle nostre parrocchie - o in prospettiva, per le par­
rocchie di minori dimensioni, nelle “unità pastorali” -. Gli Orientamenti pastorali Comuni­
care il Vangelo in un mondo che cambia offrono in proposito prospettive e stimoli di gran­
de interesse.

Uno di essi è la distinzione, e nello stesso tempo la profonda interazione, tra la dimen­
sione comunitaria e la dimensione territoriale della parrocchia, privilegiate rispettivamente 
dal Codice di Diritto Canonico del 1983 (cfr. can. 515 §1) e da quello del 1917 (cfr. can. 
216 §1). In realtà la parrocchia è costituita in primo luogo dalla comunità di fedeli che cerca 
di vivere insieme la fede e la comunione ecclesiale - secondo i tre compiti essenziali che 
fanno riferimento alla Parola di Dio, alla preghiera anzitutto liturgica e alla testimonianza 
della carità - e che trova nell’Eucaristia domenicale il suo principale nutrimento, impulso e 
momento di sintesi. Ma questa comunità tradisce la propria natura ecclesiale e sacramenta­
le - di porzione della Chiesa, che è universale sacramento di salvezza (cfr. Lumen gentium, 
48) - quando degenera in un circolo chiuso e perde quell’ansia di ricerca apostolica che il 
Signore Gesù ha espresso con somma efficacia nelle parabole della pecora perduta e della 
dramma perduta (Le 15,1-10). Perciò il riferimento al territorio, cioè in concreto a tutte le 
persone e le famiglie che abitano nel territorio parrocchiale ed alle attività che in esso si 
svolgono, è a sua volta fondamentale per la parrocchia e, specialmente nelle circostanze 
attuali, evidenzia il suo primo e più prossimo spazio missionario, lo scopo e l’obiettivo che 
la vita parrocchiale non può mai perdere di vista.

È pertanto indispensabile che la sollecitudine pastorale della parrocchia si esprima in 
maniera differenziata, articolandosi su diversi registri. In particolare, per coloro che parteci­
pano in maniera abbastanza regolare, anche se con intensità diversa, alla vita della comu­
nità, vi è grande necessità di itinerari formativi che configurino una autentica iniziazione cri­
stiana, che inizi assai precocemente e che prosegua ben al di là della celebrazione dei 
Sacramenti dell’iniziazione - assumendo allora le forme della mistagogia -. Lo scopo è 
generare cristiani autentici, ben radicati nella fede, desiderosi di vivere come discepoli del 
Signore Gesù e intenzionati a rendergli testimonianza in ogni situazione personale e sociale:



448 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

in grado pertanto di discernere alla luce della fede queste diverse situazioni e gli interroga­
tivi che esse contengono.

Così la comunità parrocchiale potrà diventare progressivamente una comunità realmen­
te missionaria, capace di fermentare con il lievito evangelico il territorio della parrocchia e 
in particolare di avere un’attenzione concreta a tutti i nuclei familiari, di farsi presente nei 
vari ambienti di lavoro e di vita anzitutto attraverso la testimonianza dei credenti che quoti­
dianamente vi operano, di raggiungere con la proposta cristiana i ragazzi e i giovani anche 
meno inseriti nel tessùto parrocchiale, di essere specialmente vicina a coloro che, per diffi­
coltà materiali o spirituali, hanno più bisogno di toccare con mano l’amore di Cristo.

Si tratta certo di un cammino lungo e irto di difficoltà, per il quale occorre in primo 
luogo quella profonda fiducia nella presenza e nell’opera dello Spirito Santo che dà la forza 
di osare e di perseverare. Da questa fiducia nasce anche l’accoglienza e la valorizzazione 
delle varie energie e carismi che molto possono contribuire al lavoro missionario e che a loro 
volta, inserendosi nella comunità parrocchiale con spirito costruttivo e genuina disponibilità, 
possono meglio aver parte alla vita e alla missione dell’unica Chiesa.

Sarebbe inoltre non appropriato e frustrante distinguere rigidamente nel tempo il 
momento formativo e quello missionario: la formazione è certo la premessa indispensabile 
della capacità di testimonianza, ma la formazione stessa non si realizza adeguatamente se 
non è progressivamente accompagnata dalla consapevolezza della chiamata alla missione e 
anche dall’assunzione concreta di iniziative e responsabilità missionarie, proporzionate al 
maturare della persona e della sua vita di fede.

4. La fiducia nello Spirito Santo è particolarmente necessaria in coloro che sono i primi 
responsabili della parrocchia, i parroci, e con loro i sacerdoti che li affiancano nel ministero- 
Come Vescovi non possiamo non essere specialmente vicini ai nostri preti, ai molti anziani e 
ai giovani, in parecchie Diocesi assai meno numerosi. Li aiuteremo così a vivere in pienezza 
e in sincera comunione il loro ministero, intimamente connesso al nostro: ministero di uomi­
ni di Dio, della preghiera, dei Sacramenti, come tali pronti a rispondere alla domanda di 
genuina spiritualità che è nel cuore di molti, anzi, a far emergere questa domanda anche quan­
do è inconsapevole e nascosta, e a purificarla quando è compromessa da false attese e da com­
ponenti non autentiche. Uomo della preghiera, il sacerdote è, consustanzialmente, uomo della 
Parola di Dio e guida della comunità, che evangelicamente presiede e serve: deve essere m 
grado pertanto di spezzare il pane della Parola con quella concretezza che è necessaria per­
ché possa essere vero nutrimento e punto di riferimento per i fedeli e per ciascuno di coloro 
a cui la Parola stessa è rivolta, nelle situazioni che essi si trovano a vivere.

La formazione dei presbiteri e la promozione del loro ministero, essenziale per l’essere 
stesso della Chiesa, sono dunque un tema chiave di tutta la pastorale, per nulla alternativo 
alla formazione e alla valorizzazione dei laici. A questo tema, in realtà, la Chiesa è da sem­
pre attenta e di recente esso è stato oggetto del Sinodo dei Vescovi del 1990, che ha dato 
luogo alla preziosa e tuttora attualissima Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis. Esso 
ha bisogno tuttavia di ulteriore riflessione e soprattutto di rinnovato impegno, sotto molte­
plici aspetti.

Il problema di più immediata evidenza è quello del numero dei sacerdoti: abbiamo g'a 
cominciato infatti a fare i conti, in non poche Diocesi italiane, con una diminuzione del 
Clero tale da compromettere quella capillarità di presenza nel territorio che ha assai contri­
buito a rendere la Chiesa in Italia particolarmente vicina alla gente. La scarsità di sacerdoti 
giovani limita inoltre, spesso dolorosamente, quell’opera basilare che è l’accompagnamen­
to pastorale ed educativo dei bambini, dei ragazzi e dei giovani.

Ma le sfide attuali non riguardano certo soltanto i numeri. Occorre infatti far fronte ao 
esigenze pastorali sempre più impegnative, e in certo senso “radicali”, per i problemi poso 
dal contesto socio-culturale in cui oggi le persone e le famiglie vivono e si formano. Percio



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 449

diventa indispensabile che i sacerdoti per primi siano essi stessi autenticamente missionari, 
capaci di interloquire in nome di Cristo con ogni genere di persone e di situazioni, e non ten­
denti a rimanere nell’ambito per così dire “protetto” della cerchia di coloro che sono più 
vicini e anche personalmente più amici: ciò richiede, chiaramente, una formazione e prepa­
razione adeguata, sotto il profilo umano e relazionale come spirituale e culturale.

È grande, quindi, la necessità di promuovere questo tipo di formazione, sia nei Semi­
nari e nelle Facoltà teologiche sia nella formazione permanente del Clero. Ed ugualmente 
grande deve essere la nostra sollecitudine di Vescovi, in cordiale comunione e collaborazio­
ne con tutti i presbiteri e in particolare con quelli specificamente incaricati della formazio­
ne. Il Papa, parlando ai sacerdoti di Roma il giovedì dopo le Ceneri, ha richiamato il detto 
ben noto del Seminario come pupilla oculi del Vescovo, ma l’ha spiegato in una maniera for­
temente evocativa: il Seminario è “pupilla” perché attraverso di esso il Vescovo “vede il 
futuro della Chiesa”: questa è davvero l’ottica nella quale come Vescovi, e anche come Con­
ferenza Episcopale, possiamo e dobbiamo guardare ai nostri Seminari e Facoltà teologiche, 
ed anche a tutto l’impegno nella formazione dei sacerdoti. In questo spirito, nella presente 
sessione del Consiglio Permanente, cercheremo di fornire le indicazioni più opportune per 
la nuova edizione degli Orientamenti e Norme per la formazione dei candidati al ministero 
sacerdotale.

Lo stesso problema delle vocazioni al sacerdozio ministeriale, che molto ci sta a cuore 
e spesso ci preoccupa, insieme a quello delle vocazioni alla vita consacrata, potrà essere 
affrontato con tanto più fondate speranze quanto più noi sacerdoti e noi Vescovi incarnere­
mo concretamente e con gioia i tratti dell’autentico ministero apostolico, di cui il Signore 
Gesù ci ha reso partecipi.

5. Cari Confratelli, dobbiamo purtroppo constatare che la situazione politica italiana 
continua ad essere assai conflittuale: su gran parte dei temi all’ordine del giorno sono forti 
le tensioni tra maggioranza e opposizione, mentre non mancano le difficoltà anche all’in­
terno dei due schieramenti. Vistose espressioni di protesta e di insoddisfazione si diffondo­
no inoltre in una certa parte dell’opinione pubblica. Sono quind’ particolarmente richiesti a 
tutti, e in modo specifico ai responsabili delle diverse parti politiche, un preciso senso del 
bene comune, un effettivo autocontrollo e una lungimiranza che sappia valutare i problemi 
della Nazione, e anche i legittimi interessi della propria parte politica, con un metro non 
limitato alle situazioni e ai contrasti del momento, che peraltro cambiano assai rapidamente. 
Soltanto così il peculiare “bipolarismo” italiano potrà maturare e non degenerare.

Anche i rapporti tra il Governo e le parti sociali, come pure all’interno di queste ultime, 
mgistrano spesso delle punte conflittuali, non sempre giustificate dalla sostanza delle que­
stioni in gioco. Al di là delle polemiche contingenti, ciò che sembra più necessario per asse­
condare e promuovere lo sviluppo economico e per farlo ritornare a beneficio di tutto il 
Paese, in particolare delle aree geografiche e dei ceti sociali meno favoriti, è una visione 
complessiva, che da una parte non isoli e non assolutizzi qualche singolo problema, norma­
tivo o retributivo, dall’altra eviti di cedere all’illusione che, in un mondo sempre più inter­
dipendente e in rapida evoluzione, gli assetti ereditati dal passato possano in Italia essere 
conservati sostanzialmente inalterati, senza penalizzare l’intero Paese e in particolare pro­
prio le categorie che più si vorrebbe difendere, oltre che i giovani che si affacciano sul 
mondo del lavoro.

6. All’inizio di febbraio il Governo ha approvato il disegno di legge delega sulla rifor­
ma della scuola, che configura in particolare una nuova architettura dei cicli scolastici. Al di 
là della legittima diversità di valutazioni sui vari aspetti specifici, riguardo alla quale non è 
Questa la sede per pronunciarsi, si tratta di un risultato importante, che apre la strada alla rea­
lizzazione di un grande investimento sociale sulla scuola e sulla formazione, tematiche deci-



450 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

sive per la crescita umana, culturale e professionale delle nuove generazioni e quindi per un 
genuino progresso del nostro Paese, alle quali è giusto e doveroso destinare grandi risorse, 
non soltanto economiche.

Resta ora da compiere il passaggio più impegnativo e davvero determinante, che riguar­
da i contenuti degli insegnamenti e di tutta l’opera formativa. In proposito, come comunità 
cristiana, offriamo volentieri la più ampia collaborazione e il patrimonio delle nostre espe­
rienze. Nella medesima ottica confidiamo che siano pienamente valorizzate, con la realiz­
zazione concreta della parità scolastica, le potenzialità educative del mondo cattolico, come 
di ogni altra libera espressione della società civile. Molto importante è, inoltre, che grande 
attenzione e risorse il più possibile adeguate siano dedicate alla promozione della ricerca 
scientifica, indispensabile motore dello sviluppo.

Il disegno di legge sull’immissione in ruolo dei docenti di religione cattolica è stato 
approvato a metà febbraio dal Governo. Si tratta di un adempimento atteso fin da quando, in 
occasione dell 'Intesa del 1985, veniva affermato l’intento dello Stato di dare una nuova 
disciplina dello stato giuridico degli insegnanti di religione. In attesa dell’approvazione par­
lamentare, che si auspica il più possibile rapida, conviene osservare che si realizza così il 
pieno inquadramento scolastico di questa categoria di docenti, nel rispetto del giusto equili­
brio tra le esigenze dello Stato e la specificità dell’insegnamento della religione cattolica, 
confermando al contempo il suo carattere pienamente scolastico. Ciò implica un meritato 
riconoscimento del lavoro svolto dagli insegnanti di religione, in grande maggioranza laici, 
e delle scelte operate in tutti questi anni dalle famiglie e dagli stessi studenti. Ma ciò impe­
gna parimenti sia i docenti sia noi Vescovi e i nostri collaboratori nella pastorale scolastica 
ad un maggiore sforzo per garantire la qualità della proposta educativa offerta a tutti i ragaz­
zi e i giovani tramite l’insegnamento della religione cattolica.

Alquanto problematiche appaiono invece le norme sull’immigrazione contenute nel 
disegno di legge recentemente approvato dal Senato e che deve ora passare all’esame della 
Camera dei Deputati. Non è facile, indubbiamente, formulare una normativa che riesca a 
contemperare esigenze diverse e anche contrastanti - da ultimo ce lo ha ricordato la trage­
dia al largo di Lampedusa -. Esse vanno però comunque affrontate con spirito costruttivo e 
prestando attenzione a tutti gli aspetti di una realtà molto complessa. In particolare, risulta 
discutibile sia il collegare in modo troppo stretto e automatico il permesso di soggiorno con 
il contratto di lavoro sia il limitare severamente le possibilità dei ricongiungimenti familia­
ri. Più in generale, la doverosa tutela della legalità e il rispetto delle compatibilità nell'ac­
coglienza degli immigrati vanno perseguiti all’interno di un approccio solidale e personali­
stico, per il quale, pur senza ignorare i pericoli, l’altro, anche quando viene da lontano, è in 
primo luogo “prossimo”, e non avversario minaccioso.

Segnali per certi versi positivi giungono riguardo a quello che rimane, anzi diventa ogni 
giorno di più, il problema di maggiore gravità con cui è costretta a misurarsi la società ita­
liana: la crisi demografica e l’invecchiamento della popolazione. Interventi sia di responsa­
bili politici, ormai delle più diverse collocazioni, sia di esponenti della società civile e del 
mondo economico denunciano con crescente frequenza e franchezza come sia diventata 
insostenibile la nostra situazione e quanto sia necessaria ed urgente una reale inversione di 
tendenza. Di quest’ultima è forse possibile leggere qualche minimo accenno nei dati relati­
vi all’andamento demografico nell’anno 2001, ma siamo lontani da ogni certezza o anche 
da indizi realmente significativi. Va dunque assai incrementato l’impegno, sia a livello cul­
turale e morale sia sul piano delle misure pratiche perché la famiglia e la generazione ed 
educazione dei figli non siano economicamente e socialmente penalizzate, ma al contrario 
vengano riconosciute nel valore che hanno per il nostro comune e ormai imminente futuro. 
Di fronte ai riscontri ben diversi e per vari aspetti davvero positivi che provengono dalla 
vicina Francia, diventa ancora più doveroso chiedersi se, adottando finalmente provvedi-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 451

menti di portata analoga ed ugualmente organici, non si potrebbero ottenere, progressiva- 
mente, anche da noi paragonabili risultati: negli ultimi anni abbiamo cominciato a muover­
ci in questa direzione, ma la maggior parte del cammino resta da fare.

Il tema moralmente e socialmente assai delicato della procreazione medicalmente assi­
stita dovrebbe approdare nei prossimi giorni all’Aula della Camera dei Deputati, dopo un 
non facile itinerario in Commissione. Auspichiamo fortemente che esso trovi una soluzione 
legislativa rapida e il più possibile conforme ai fondamentali valori etici e antropologici.

Cari Confratelli, affidiamo i nostri lavori alla materna intercessione di Maria Santissi­
ma ed a quella del suo sposo Giuseppe e dei nostri Santi Patroni.

Vi ringrazio per il vostro ascolto e per tutto ciò che ora vorrete osservare e proporre.

2. COMUNICATO DEI LAVORI

L La fede promotrice di fraternità e di pacifica convivenza

Il pensiero dei Vescovi, nell’iniziare i lavori, si è rivolto alla persona di Giovanni Paolo 
II Per lui hanno invocato dal Signore forza, salute e grazia nell'adempimento della sua gran­
de missione. A lui hanno espresso profonda gratitudine per la Giornata di preghiera per la 
pace nel mondo del 24 gennaio ad Assisi, con i rappresentanti delle Chiese cristiane e delle 
diverse religioni. Questo evento ha fatto emergere chiaramente davanti al mondo come la 
dinamica di amore, fraternità, pace e riconciliazione che scaturisce dalla fede in Dio costi­
tuisca un essenziale contributo che le religioni possono e debbono offrire al mondo, quale 
espressione del loro peculiare e irrinunciabile ruolo sul piano pubblico e sociale. In quanto 
Portatrici di pace, le religioni si pongono - ha ribadito il Cardinale Presidente - «all’avan­
guardia della storia, come indispensabili guide morali e come matrici di rinnovamento cul­
turale, civile ed anche istituzionale».

L’incontro di Assisi, senza indurre a false omologazioni e sincretismi, nel rispetto del- 
1 identità di ciascuna religione, riconoscendone la rivendicazione di verità nel quadro di una 
reale libertà religiosa, ha riconfermato l’indole propria della fede che, in Gesù Cristo e nei 
suo Vangelo, trova genuina ispirazione per continuare ad essere promotrice di fraternità e di 
Pace, senza frontiere. Da qui la rinnovata preghiera perché, attraverso una vastissima colla­
borazione e solidarietà intemazionale, trovi spazio la sicurezza nelle diverse Nazioni, sia 
consentito lo sviluppo di ogni popolo e in ogni angolo della terra sia possibile una convi­
venza pacifica e dignitosa.

Questo auspicio si è fatto particolarmente carico di attese nei riguardi della Terra Santa. 
Di fronte all'intensificarsi di sanguinosi attentati e continue rappresaglie, i Vescovi hanno 
unito la loro voce a quella di Giovanni Paolo II, che con decisione ha chiesto un «immedia­
to cessate il fuoco, insieme con un rinnovato senso di umanità, nel rispetto della legge inter­
nazionale». Hanno altresì invocato l’intervento di tutti i Paesi in grado di influire perché le 
parti in lotta - sostituendo la logica delle armi con quella della coesistenza e della recipro­
ca accettazione - possano intraprendere con coraggio e determinazione la via delle trattati­
ve per una pace stabile, che riconosca i diritti di tutti, non ultimi quelli dei cristiani partico­
larmente provati dalle conseguenze del conflitto.

Il tema della promozione della pace ha richiamato anche la necessità di un’attenta vigi-



452 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

lanza sulla produzione e sul commercio delle armi. È questo un tema di particolare attualità, 
in vista della ratifica da parte del Parlamento italiano dell’accordo quadro per la ristruttura­
zione dell’industria europea di difesa.

2. Le Chiese e il contributo alla costruzione dell’Unione Europea

L’avvio dei lavori della Convenzione sul futuro dell’Europa, ha dato occasione al Con­
siglio Permanente di ribadire la necessità che sia riconosciuto il ruolo, passato e presente, 
del Cristianesimo e delle Chiese nella cultura e nella società europea. È necessario che l’U­
nione Europea - a cui l’Italia non può non continuare a dare tutto il proprio convinto e cor­
diale contributo - si definisca sempre più come soggetto e interlocutore intemazionale anche 
a livello politico e diplomatico, per un suo originale apporto allo sviluppo dei popoli e a una 
convivenza pacifica. Per vie diverse - ha precisato lo stesso Cardinale Ruini - «i cattolici 
possono molto contribuire a dare nuovo vigore a quella che spesso è chiamata “l’anima” del­
l’Europa. Attraverso una presenza e testimonianza, religiosa e culturale, coraggiosa e rivol­
ta al futuro, i popoli europei potranno cioè essere aiutati a riscoprire la fecondità umana e 
civile della fede e della tradizione cristiana, superando atteggiamenti dimessi e rinunciatari 
presenti talvolta anche all’interno delle Chiese». Un ulteriore discernimento è richiesto per 
determinare in modo armonico le competenze dell’Unione, quelle dei singoli Stati e quelle 
delle regioni ed enti locali, ispirandosi al principio di sussidiarietà.

Stupore e disappunto sono stati espressi nell’apprendere che la risoluzione ‘Donne e 
fondamentalismo”, discussa e approvata, con l’esile scarto di due voti, dal Parlamento euro­
peo nei giorni scorsi, sembra tendere in alcune sue parti ad accomunare il Cristianesimo, e 
in particolare il cattolicesimo, ai vari fondamentalismi, offrendo così una inaccettabile inter­
pretazione ideologica e priva di fondamenti storici e culturali. Si è annotato anche, con ama­
rezza, che tra le categorie ammesse alla partecipazione al “forum” virtuale che accompa­
gnerà i lavori della Convenzione manca uno specifico riferimento a eventuali soggetti 
religiosi. Questi appaiono come segni evidenti di una persistente tendenza a voler confinare 
l’elemento religioso alla sola sfera del privato. Nello sviluppo del dibattito attorno alla Con­
venzione sarà perciò importante verificare il ruolo attribuito alle Chiese e alla dimensione 
religiosa, le modalità di relazione tra le istituzioni europee e le realtà ecclesiali e religiose, 
nonché la considerazione che verrà data ai Concordati e agli Accordi di analoga natura in 
essere in ciascuno Stato. In questo contesto non potrà mancare la peculiare testimonianza e 
il determinante apporto del laicato cattolico.

3. Verso la XLIX Assemblea Generale della C.E.I.

Il Consiglio Permanente ha definito il programma della prossima Assemblea Generale, 
nel corso della quale è previsto un momento celebrativo del 50° anniversario della prima riu­
nione dei Presidenti delle Conferenze Episcopali regionali italiane, nucleo germinale della 
C.E.I. Sono state definite le modalità con cui verrà affrontato il tema centrale: L'annuncio 
di Gesù Cristo, unico Salvatore e Redentore, e la missione dei credenti in un contesto di plu­
ralismo culturale e religioso. Si vuole approfondire i contenuti cristologici della fede, per 
dare maggiore slancio all’evangelizzazione e alla testimonianza cristiana, nella consapevo­
lezza che è necessario operare un discernimento di fronte ad alcune questioni dottrinali, 
mentre l’annuncio si trova a dover affrontare il compito di trasmettere il Vangelo in un con­
testo di cambiamento culturale e di pluralismo religioso. Si vuole così evidenziare lo stret­
to nesso tra le dimensioni teologica, spirituale e pastorale del tema e promuovere la missio- 
narietà delle comunità ecclesiali. L'articolazione del dibattito prevede momenti assembleari 
e spazi di lavoro per gruppi.

L’Assemblea, inoltre, sarà chiamata a votare la revisione della traduzione della Bibbia



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 453

per l’uso liturgico, dopo un lungo iter di consultazione e coinvolgimento. Si tratta della revi­
sione del testo pubblicato nel 1971 e successivamente ritoccato in alcuni punti nel 1974. Il 
lavoro di revisione è stato avviato nel 1988 dalla Presidenza della C.E.I. con il parere favo­
revole del Consiglio Permanente, che ne ha seguito lo svolgimento, sia direttamente sia 
attraverso un apposito gruppo di cinque suoi membri. L’opportunità che l’intera traduzione 
rivista riceva l’approvazione dell’Assemblea è dirimente in funzione dell’utilizzo di questo 
testo nei lezionari e negli altri libri liturgici a venire.

Particolare attenzione nel corso dell’Assemblea sarà data al cammino dell'Unione 
Europea e ai risvolti che le scelte e i futuri assetti potranno avere sulle Chiese, le confessio­
ni religiose e la stessa dimensione religiosa dell’esistenza. Più in generale sarà esaminata 
l’attuale situazione dei popoli europei, della collaborazione tra le Chiese e del cammino ecu­
menico. Non mancherà una comunicazione sui lavori del Simposio dei Vescovi europei, che 
si terrà a Roma nel mese di aprile, e un aggiornamento sulle iniziative in atto della Chiesa 
italiana nell’ambito delle comunicazioni sociali e in particolare sul quotidiano Avvenire, per 
il quale è prevista a breve una nuova promozione sul territorio.

4. Parrocchia, formazione dei candidati a) sacerdozio, Lettera all’Azione Cattolica

Nel dibattito che è seguito alla prolusione del Cardinale Presidente, molti interventi hanno 
sottolineato l’urgenza e l'opportunità di riflettere sulla condizione e il ruolo della parrocchia. 
Ne è stata ribadita la centralità e l’importanza, come punto di riferimento fondamentale e ordi­
nario della vita cristiana. Nel riferimento al territorio, primo e più prossimo spazio missionario, 
questa porzione di Chiesa, senza distinguere rigidamente il tempo formativo da quello missio­
nario, è chiamata a diventare progressivamente una comunità realmente “estroversa”, nell’otti­
ca della “conversione pastorale". Il legame con il territorio rimanda il tema della parrocchia a 
quello più generale del rapporto tra la Chiesa e il mondo, nella linea della Gaudium et spes.

È stato rilevato come la parrocchia, con tutti i suoi responsabili e operatori pastorali, 
continua ad essere l’imprescindibile struttura ecclesiale per fermentare il territorio - in senso 
geografico ma anche sociale - con il lievito evangelico, per promuovere la soggettività 
pastorale della famiglia, per portare l’annuncio del Vangelo nei vari ambienti di lavoro e di 
vita, per incontrare e coinvolgere le nuove generazioni in un significativo cammino di fede 
e in una concreta esperienza ecclesiale.

Dalla parrocchia la riflessione si è spostata sulla figura e sul ruolo dei presbiteri, anche 
in considerazione delle responsabilità che essi hanno nella conduzione delle comunità par­
rocchiali. I Vescovi hanno avuto parole di apprezzamento per ia generosa dedizione e per il 
qualificato servizio svolto, spesso nel silenzio e nel nascondimento, dai preti in Italia. Nello 
stesso tempo hanno constatato che un rinnovamento della parrocchia comporta anche un 
ripensamento della loro preparazione in relazione al servizio pastorale che oggi sono chia- 
mati a svolgere.

Il prete oggi, è stato ribadito in numerosi interventi, deve esprimere anch’egli una 
costante tensione missionaria, con una forte connotazione spirituale, anima del ministero, 
accompagnata da una autentica capacità di ascolto e di relazione con i fedeli e con i confra­
telli nel sacerdozio. Prendendo atto del progressivo calo dei presbiteri e del loro invecchia­
mento, i Vescovi si sono interrogati sulla necessità di rilanciare anzitutto l'impegno per le 
vocazioni e di riorganizzare le strutture pastorali della diocesi, ripensando le modalità di 
gestione delle parrocchie, favorendo le unità pastorali e una maggiore collaborazione nel 
Presbiterio. È emersa l’esigenza di operare una ridistribuzione del personale, valorizzando 
appieno le energie e i carismi di associazioni, movimenti e gruppi, che sono invitati ad inse­
rirsi nella comunità parrocchiale con genuina disponibilità. Queste riflessioni sulla parroc­
chia e sui presbiteri sono, comunque, solo la premessa di una specifica trattazione, che vedrà 
impegnati tutti i Vescovi italiani nell’Assemblea straordinaria del novembre 2003.



454 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

In questo contesto, il Consiglio Permanente ha fornito indicazioni per la nuova edizione 
degli Orientamenti e Norme per la formazione nei Seminari, dopo quelli del 1980, che si inten­
de scrivere alla luce della Pastores dabo vobis di Giovanni Paolo II. Si tratta di un testo che, 
nell’intenzione della Commissione Episcopale per il Clero e la Vita consacrata, vorrebbe 
offrirsi come uno strumento pedagogico valido per la formazione dei presbiteri delle Chiese 
che sono in Italia. Gli interventi hanno posto in luce la necessità di investire molto sul cam­
mino di preparazione al sacerdozio, nel periodo del Seminario e nella formazione permanen­
te, al fine di garantire lo sviluppo di personalità mature ed equilibrate. Rinnovata attenzione e 
stata riservata ai criteri di discernimento vocazionale, al cammino propedeutico e al successi­
vo accompagnamento. La sequela di Cristo nella forma della consacrazione sacerdotale esige, 
in un contesto in cui i modelli di vita sono deboli e i profili psicologici fragili, un alto spesso­
re umano e spirituale, tale da rendere capaci di vivere e testimoniare, con generosa dedizione, 
i valori della castità propria del celibato, una filiale e costruttiva obbedienza ai Pastori e uno 
stile di vita sobrio nel segno della povertà. Al cuore della sequela sta poi la maturità nella fede: 
l’educazione della fede è elemento centrale della formazione del presbitero.

Nella prospettiva di rilancio della presenza e della missione dei laici nella pastorale ordi­
naria si colloca la specifica attenzione dedicata all’Azione Cattolica. Con la Lettera che sarà 
inviata alla Presidenza dell’associazione in vista dell’Assemblea Nazionale, i Vescovi inten­
dono confermare l’apprezzamento per l’Azione Cattolica e sostenerla nella missione che ogg* 
è chiamata a svolgere nella Chiesa e nel Paese. Di qui l’invito a vivere un impegno sempre più 
puntuale a servizio dell’evangelizzazione, che sappia misurarsi con l’incredulità, con l’indif­
ferenza, con la ricerca di quanti non si riconoscono esplicitamente in una prospettiva cristiana- 
Si tratta di comporre in forma significativa tensione missionaria e laicità, assumendo il Pro­
getto Culturale della Chiesa italiana e declinandolo in forme diffuse e popolari, senza rinun; 
ciare ad essere coscienza critica nella società civile e rendendosi disponibili al dialogo sui 
grandi temi dell’esistenza umana, accettando le sfide lanciate dalla cultura contemporanea.

5. L’impegno della Chiesa nell’accoglienza e integrazione degli immigrati
La Commissione Episcopale per le migrazioni ha presentato alcune indicazioni per un 

migliore servizio religioso agli immigrati, tra cui alcuni criteri per l’eventuale costituzioni 
nelle diocesi di cappellanie per le comunità di immigrati cattolici. In ragione di un flusso 
immigratorio che ha già portato in Italia circa 500.000 immigrati cattolici, è urgente predi; 
sporre una rete di strutture adeguate per confermarne e alimentarne la fede. Le indicazion* 
esaminate dal Consiglio Permanente saranno inviate ad ogni Vescovo, perché individui la 
forma migliore per offrire un’adeguata assistenza religiosa. Ci si propone così di rispondere 
a due esigenze: da una parte promuovere il processo di integrazione degli stranieri anche sul 
piano ecclesiale; dall’altra rispettare e valorizzare il patrimonio di cultura, lingua e tradizi°; 
ne che costituisce la ricchezza di ciascun gruppo etnico. La cura pastorale degli immigra11 
deve spingersi anche a promuovere tra gli stessi un’intensa opera di evangelizzazione, così da 
proporre a tutti, con coraggio e coerenza, l’invito ad accogliere la fede in Cristo. Il crescente 
numero di Battesimi di immigrati adulti indica una strada di impegno da rafforzare.

Alla preoccupazione per la proposta della fede e la cura pastorale si accompagna l’immu­
tata attenzione della comunità cristiana per l’inserimento sociale degli immigrati. Non si » 
mancato di annotare alcune perplessità nei confronti delle norme contenute nel disegno di 
legge recentemente approvato dal Senato, che passerà ora all’esame della Camera dei Depu; 
tati. In particolare, ci si interroga sul collegamento troppo stretto e automatico tra permesso di 
soggiorno e contratto di lavoro, come pure sulla severa limitazione delle possibilità di ricon­
giungimenti familiari e sul rispetto del diritto d’asilo. Più in generale, la doverosa tutela della 
legalità e il rispetto delle compatibilità nell’accoglienza degli immigrati vanno perseguii* 
all’interno di un approccio solidale e personalistico, per il quale, pur senza ignorare i pericoli, 
l’altro, anche quando viene da lontano, è in primo luogo un “prossimo”, non una minaccia.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 455

fa Emergenze della vita sociale del Paese

Allargando lo sguardo sulla situazione del Paese, il Consiglio Permanente ha espresso 
viva preoccupazione per la conflittualità persistente tra le parti politiche e la crescente pro­
testa e diffusa insoddisfazione in una parte dell’opinione pubblica. Anche il dialogo tra 
Governo e parti sociali registra atteggiamenti di reciproca diffidenza e di rigidità, che vanno 
ad alimentare uno scontro le cui ragioni non appaiono così chiare, soprattutto se considera­
te nell’ottica del bene comune e del vero interesse dei cittadini. L’auspicio dei Vescovi è che 
1 problemi possano essere affrontati dalle istituzioni e dalle parti sociali con reciproco rispet­
to, guardando ai reali e concreti interessi del Paese, valutando gli effetti dei provvedimenti 
a breve e a lungo termine, senza arroccamenti dettati da calcoli politici.

La recente approvazione del disegno di legge delega sulla riforma della scuola stabili­
sce una nuova architettura dei cicli scolastici. Si apre ora il passaggio più impegnativo e più 
determinante della riforma: quello relativo alla definizione dei contenuti dell’insegnamento. 
A questo compito la comunità cristiana offre la propria collaborazione, consapevole di poter 
contare sul patrimonio di tante esperienze in atto e su molteplici potenzialità educative. I 
Vescovi ritengono che sulla scuola e sulla formazione la società italiana debba impegnarsi 
con un grande investimento, in cui non potrà mancare l’adeguata promozione di un’effetti­
va parità. Un investimento altrettanto significativo va fatto in ordine alla ricerca scientifica, 
indispensabile motore dello sviluppo umanistico e tecnologico. In attesa dell’approvazione 
Parlamentare del disegno di legge sull’immissione in ruolo dei docenti di religione cattoli­
ca, che si auspica sollecita, i Vescovi, mentre esprimono vivo apprezzamento per il lavoro 
svolto dagli insegnanti di religione e per le scelte operate dalle famiglie e dagli alunni, rin­
novano l’impegno a continuare a fare dell’insegnamento della religione una qualificata pro­
posta culturale ed educativa, offerta a tutti gli studenti.

Un’annotazione preoccupata è stata espressa a riguardo della crisi demografica e del­
l’invecchiamento della popolazione. C’è bisogno di uno sforzo maggiore per sostenere la 
famiglia, la generazione e l’educazione dei figli. I Vescovi, poi, auspicano che l'iter legisla­
tivo concernente le norme sulla procreazione medicalmente assistita - di cui si prevede la 
discussione in Parlamento nelle prossime settimane - giunga presto al suo termine, con l’ap- 
Pmvazione di una legge che sia il più possibile conforme ai fondamentali valori etici e antro­
pologici della vita umana e della famiglia.

Tra gli altri aspetti che meritano particolare attenzione, i Vescovi hanno segnalato il 
diffondersi di forme di dipendenza dal gioco, che spesso vanno ad alimentare la piaga del­
l’usura, mettendo in grande difficoltà non poche famiglie. Una riflessione più attenta meri- 
fa anche la comunicazione televisiva, dove si moltiplicano le programmazioni sempre più 
infarcite di volgarità e sempre meno capaci di trasmettere contenuti e valori.

1- Risoluzioni, approvazioni e indicazioni

Il Consiglio Permanente ha approvato all’unanimità la proposta di far coincidere la data 
della celebrazione della Giornata Nazionale delle comunicazioni sociali con quella della 
Giornata Mondiale, ossia la domenica prima della Pentecoste, che in Italia coincide con la 
solennità dell’Ascensione. Quest’anno la Giornata verrà quindi celebrata il 12 maggio.

Sono state stabilite due domeniche per la sensibilizzazione sul tema del sostegno eco­
nomico della Chiesa. Una Giornata verrà finalizzata alla promozione della firma dell’8 per 
Mille dell’Iperf per il sostegno economico della Chiesa e corrisponderà alla prima domeni­
ca di maggio (eccetto nel caso di coincidenza con la quarta domenica di Pasqua, già dedi­
cata alla Giornata mondiale di preghiera per le vocazioni; in questo caso la Giornata per il 
sostegno economico della Chiesa si trasferirà alla seconda domenica di maggio); un’altra 
Giornata, relativa alla sensibilizzazione per il sostentamento economico del Clero, con par­
ticolare riferimento alla promozione delle offerte deducibili, si celebrerà l’ultima domenica 
dell’anno liturgico, festa di Cristo Re.



456 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

In riferimento all’importanza crescente assunta in Italia dalle Regioni e in genere dagli 
enti locali con le recenti riforme costituzionali, il Consiglio ha preso in esame l’opportunità 
che, ove possibile, venga istituito a livello regionale un Osservatorio giuridico-legislativo, 
con il compito di monitorare il processo di decentramento e di offrire alle diocesi informa­
zioni, valutazioni e proposte per tutte le problematiche che riguardano la dimensione reli­
giosa e i rapporti tra le istituzioni regionali e le realtà ecclesiali.

Nel corso dei lavori sono stati approvati i bilanci preventivi dei Tribunali ecclesiastici 
regionali e la ripartizione dei fondi otto per mille per l’anno 2002 da proporre alla prossima 
Assemblea Generale della C.E.I.; sono stati ammessi alla Consulta Nazionale delle Aggre­
gazioni Laicali il Movimento dei Cursillos di Cristianità e il Servizio di Animazione Comu- 
nitaria-Movimento per un Mondo Migliore; è stata data approvazione definitiva allo Statuto 
dell’associazione “Rinnovamento nello Spirito Santo”. I Presidenti delle Conferenze Epi­
scopali regionali, divisi per zone geografiche, hanno scelto le diocesi in cui si attueranno i 
“progetti pilota” per la qualificazione della nuova edilizia di culto per l’anno 2003: Reggio 
Emilia, Ascoli Piceno, Avellino.

8. Nomine

Il Consiglio, nel quadro degli adempimenti demandati dallo Statuto, ha proceduto alle 
seguenti nomine o conferme:

- Meini S.E. Mons. Mario, Vescovo di Pitigliano-Sovana-Orbetello, eletto membro 
della Commissione Episcopale per la liturgia;

- Scatizzi S.E. Mons. Simone, Vescovo di Pistoia, confermato Assistente ecclesiastico 
nazionale dell’Opera Assistenza Malati Impediti (O.A.M.I.);

- Fasani don Giampietro, della diocesi di Verona, nominato Economo della Conferen­
za Episcopale Italiana;

- Bettoni don Giambattista, della diocesi di Bergamo, nominato membro del Consiglio 
di Amministrazione della Fondazione “Migrantes"',

- Luberto don Alfredo, dell’arcidiocesi di Cosenza-Bisignano, nominato Assistente 
ecclesiastico generale dell’Associazione Guide e Scout Cattolici Italiani (A.G.E.S.C.I.);

- Olea p. Pedro, della Congregazione di S. Giuseppe (Giuseppini del Murialdo), con­
fermato Assistente ecclesiastico centrale della Branca Esploratori-Guide dell’A.G.E.S.C.I.

- Pastorello p. Luciano, dell’Ordine dei Frati Minori, confermato Assistente ecclesia­
stico centrale della Branca Lupetti-Coccinelle dell’A.G.E.S.C.I.

* * *

In concomitanza con la sessione del Consiglio Episcopale Permanente, il giorno 11 
marzo la Presidenza della C.E.I. si è riunita e ha provveduto alle seguenti nomine:

- Saleri don Flavio, della diocesi di Brescia, nominato Direttore della Fondazione 
“Centro Unitario per la cooperazione missionaria tra le Chiese” (C.U.M.);

- Rivella don Mauro, dell’arcidiocesi di Torino, Direttore dell’Ufficio Nazionale per i 
problemi giuridici, nominato membro del Comitato per gli enti e i beni ecclesiastici e per il 
sostegno economico alla Chiesa cattolica - prima sezione;

- Celli don Andrea, della diocesi di Roma, Direttore dell'Ufficio giuridico del Vicaria­
to, nominato membro del Comitato per gli enti e i beni ecclesiastici e per il sostegno eco­
nomico alla Chiesa cattolica - prima sezione.

Roma, 19 marzo 2002



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 457

3. LETTERA ALLA PRESIDENZA NAZIONALE 
DELL’AZIONE CATTOLICA ITALIANA

Gli Orientamenti pastorali dell’Episcopato italiano per il primo decennio del Duemila Comunicare 
il Vangelo in un mondo che cambia hanno ribadito il ruolo delle associazioni e dei movimenti 
ecclesiali nell’Iniziazione cristiana e nella rivitalizzazione della fede (cfr. n. 59), evidenziando altre­
sì l'attenzione dei Vescovi italiani al cammino che l’Azione Cattolica sta compiendo (cfr. n. 61).
Si inserisce in questo contesto la Lettera che il Consiglio Episcopale Permanente, nella sessione 
dell’H-14 marzo 2002, ha voluto indirizzare alla Presidenza Nazionale dell’Associazione per con­
fermare la gratitudine e l’apprezzamento dei Vescovi, per incoraggiare l’Azione Cattolica in un 
momento di difficoltà, per indicare alcune priorità nell’impegno associativo-apostolico, e per 
sostenere la revisione dello Statuto, approvato nel 1969,

Introduzione

Animati da sollecitudine pastorale e motivata fiducia, i Vescovi italiani guardano al 
cammino di rinnovamento in atto nell’Azione Cattolica Italiana, confermando la gratitudine 
e l’apprezzamento per ciò che l’Associazione ha rappresentato e rappresenta per la missio­
ne della Chiesa nel nostro Paese. Il Consiglio Episcopale Permanente vuole contribuire a 
'ale cammino con alcune riflessioni, indirizzate alla Presidenza Nazionale dell’Associazio­
ne e per il tramite della medesima ai responsabili, ai sacerdoti assistenti e a tutti i soci, con 
1 intento di accompagnare, sostenere e incoraggiare.

La peculiare identità dell’Azione Cattolica Italiana e la «diretta collaborazione con la 
Gerarchia, per la realizzazione del fine generale apostolico della Chiesa» (Statuto del- 
1 ^ CJ., art. 1; cf. art. 5), motivano la connotazione pastorale della vostra Associazione, la 
sua singolare collocazione nel panorama delle aggregazioni ecclesiali e l’assidua cura ad 
essa rivolta dai Pastori. Il Santo Padre Giovanni Paolo II è insigne testimone di questa atten- 
Z|one. Così egli si esprimeva qualche anno fa: «Ribadisco [...] l’invito ad accogliere e soste- 
nere nelle comunità parrocchiali l’esperienza associativa dell’Azione Cattolica, particolar­
mente raccomandata dal Concilio Vaticano II (cfr. Apostolicam actuositatem, 20; Christus 
Dominus, 17). Annoverata tra i “vari ministeri” che, “suscitati nell’ambito stesso dei fedeli 
da una chiamata divina”, sono “necessari” per “la impiantazione della Chiesa e lo sviluppo 
della comunità cristiana” (Ad gentes, 15), l’Azione Cattolica assicura al parroco una “diret­
to collaborazione” (Apostolicam actuositatem, 20) ed intende servire “all’incremento di tutta 
la comunità cristiana, ai progetti pastorali ed all’animazione evangelica di tutti gli ambienti 
d' vita, con fedeltà e operosità” (Christifideles laici, 31)» (Discorso agli assistenti del- 
l'A.C.I. [26 ottobre 1995], n. 2).

• Forti di questa identità associativa, siete impegnati con particolare responsabilità a far 
vostro l’invito del Santo Padre a “prendere il largo”, tenendo lo sguardo fisso su Gesù, rin­
viato del Padre. Tale invito si fonda sulla consapevolezza che solo una sempre più profonda 
conoscenza di Cristo e del suo mistero, una continua ricerca della contemplazione del suo 
volto, una viva esperienza di incontro con Lui nella Parola e nei Sacramenti, una convinta 
accoglienza della chiamata universale alla santità e, insieme, l’attenzione al mutare del con­
testo culturale e sociale possono dare efficacia all’annuncio del Vangelo e credibilità alla sua 
testimonianza.

Questa è anche la prospettiva contenuta negli Orientamenti pastorali della Chiesa italia­
na per questo decennio Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, nei quali abbiamo 
sollecitato i fedeli ad accogliere, in modo adeguato ai tempi, l’invito dell’Apostolo Pietro a 
essere «pronti sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della speranza che è in 
voi» (IPt 3,15). Le novità del presente, la ricchezza e la complessità dei percorsi del pen­
siero umano, come anche dell’esperienza quotidiana, richiedono una costante traduzione in



458 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

parole e opere delle ragioni di questa speranza, in modo che sia possibile proporre a ogni 
persona e all’intera società i criteri e le norme di vita che scaturiscono dall’autentica realtà 
dell’uomo, quale ci è stata pienamente rivelata in Gesù Cristo.

Tale impegno, che comporta la condivisione del cammino di ogni uomo e donna, mette 
in chiara luce la partecipazione dei cristiani laici alla missione della Chiesa oggi: essi sono 
chiamati a testimoniare in comportamenti concreti e visibili i valori evangelici, aiutando nello 
stesso tempo ogni persona a lasciarsi interpellare dalla verità sull’uomo rivelata dal Vangelo.

1. Azione Cattolica oggi

La promozione dei laici cristiani, nella visione di Chiesa propria del Concilio Vaticano 
II, passa anche attraverso le diverse forme di aggregazioni laicali, tra le quali un posto par­
ticolare spetta all’Azione Cattolica.

Questa tipica esperienza di laici rappresenta una grande risorsa per la Chiesa in Italia e 
richiede oggi una rilettura, attenta all’eredità del passato e, insieme, coraggiosa nell’assu- 
mere forme rinnovate per il futuro. Riconosciamo, infatti, che senza l’Azione Cattolica 
sarebbe stato impossibile in vari contesti tradurre a livello popolare le scelte maturate dal­
l’Episcopato per l'attuazione delle indicazioni conciliari nella catechesi, nella liturgia e nella 
testimonianza della carità, come anche nella proposta di un modello di Chiesa caratterizza­
to dalla comunione e dallo slancio missionario.

Ma non possiamo fare a meno di cogliere nello stesso tempo talune difficoltà che stan­
no appesantendo la vitalità dell’Azione Cattolica: alcune legate alla vita dell’Associazione; 
altre determinate da situazioni interne alle Chiese locali. Tra queste ultime segnaliamo la 
difficoltà di comporre la presenza di associazioni e movimenti e la stessa fatica della par­
rocchia a collocarsi nel contesto sociale ed ecclesiale in cambiamento.

Dobbiamo rilevare, altresì, che nel tempo ha perso vigore all’intemo della comunità 
ecclesiale, e forse anche presso taluni ambiti della stessa Associazione, la consapevolezza 
che l’Azione Cattolica è una «singolare forma di ministerialità laicale» (Paolo VI), da pro­
muovere con convinzione. L’affievolirsi di questa consapevolezza ha prodotto, in alcuni con­
testi ecclesiali, una flessione della cura formativa - spirituale e apostolica -, che in passato 
aveva contribuito in modo rilevante a suscitare generazioni di saldi testimoni della fede.

Mentre rinnoviamo dunque viva gratitudine per il servizio offerto dall’Azione Cattolica 
al cammino della Chiesa in Italia, ci sentiamo impegnati a condividere con voi la verifica 
delle modalità di vita interna e della stessa configurazione statutaria dell’Associazione, 
insieme alla ricerca di strade nuove per la missione. L’identità e la vitalità dell’Azione Cat­
tolica infatti non riguardano soltanto l’Associazione, ma devono stare a cuore alla comunità 
ecclesiale e in particolar modo al laicato.

2. Impegno per la missione e l’evangelizzazione

La conferma della fondamentale scelta per la missione e per l’evangelizzazione porta 
l’Azione Cattolica a misurarsi oggi con l’incredulità, con l’indifferenza, con la ricerca di 
quanti non si riconoscono esplicitamente o consapevolmente in una prospettiva cristiana, 
nonché con la diffusa estraneità nei confronti di un cammino ecclesiale. È a partire da que­
ste situazioni che occorre elaborare proposte idonee a presentare le ragioni della fede in 
modo credibile e condivisibile, prestando attenzione alle domande e alle scelte delle perso­
ne che sono attorno a voi.

Nel dialogo con chi non crede sappiate attingere luce dal Vangelo, impegnandovi a testi­
moniarlo con la coerenza della vita di ogni giorno, facendovi prossimi a tutti, senza confor­
marvi alle logiche del mondo e ai suoi modelli culturali (cfr. Rm 12,2). Ci aspettiamo che



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 459

sappiate dire il Vangelo con le parole semplici della vita quotidiana, per imparare a parlare 
al cuore di ogni uomo.

Ci sembra questo il modo per comporre, in forma significativa, tensione missionaria e 
laicità, assumendo il Progetto Culturale della Chiesa italiana. In particolare, vi chiediamo di 
assumere il compito di declinare in forme diffuse e popolari tale Progetto, aiutando i laici 
delle comunità parrocchiali a guardare e a giudicare da credenti le questioni impellenti del 
nostro tempo e ad esprimere valutazioni ancorate a una visione cristiana dell’uomo e dei 
Problemi che lo riguardano.

La diffusione dell’Azione Cattolica nelle comunità e la sua connotazione popolare ne 
fanno uno strumento essenziale per realizzare la condivisione di orientamenti culturali 
comuni all’interno delle Chiese particolari e per essere coscienza critica nella società civile. 
Come ricordava il Cardinale Camillo Ruini nella Lettera alla Presidente Nazionale dell’As­
sociazione nel gennaio 1999, «questo significa anche esprimere con forza la voce del laica­
to cattolico attorno ai grandi temi che si agitano nella nostra società e che coinvolgono l’au­
tentica visione della persona e della comunità nel mondo (quali la vita, la famiglia, la libertà 
educativa, il diritto al lavoro, la crescita della società civile, la difesa dei più poveri, ecc.)», 
senza ovviamente entrare negli spazi propri delle forze politiche, evitando il ricorso a moda­
lità di intervento che comporterebbero lo schierarsi con 1’una o l’altra di esse. L’animazio- 
ne del sociale richiede peraltro di ricercare forme efficaci di presenza per dare visibilità alla 
testimonianza cristiana.

La storia dell’Associazione mostra come essa, nel variare delle condizioni culturali, sia 
stata sempre protagonista di un serrato confronto con mentalità, ideologie e modelli sociali 
che negavano valori fondamentali della persona umana, dando voce e unità alle diverse com­
ponenti del mondo cattolico. Oggi viviamo in un contesto caratterizzato da non minori peri­
coli per la dignità della persona umana e la ricerca del bene comune della società, a causa 
ài diffusi orientamenti nichilistici e relativistici. Vorremmo che l’Azione Cattolica si ren­
desse sempre più disponibile al dialogo sui grandi temi della vita e accettasse le sfide lan­
ette dalla cultura contemporanea, non solo per offrire a quanti sono in ricerca la possibilità 
di una riflessione e di una verifica in comune con i cristiani, ma anche per indirizzare i soci 
verso una coraggiosa testimonianza dei valori evangelici nella vita sociale, per una loro effi­
ge penetrazione nel vissuto della nostra società.

Volgendo poi lo sguardo alla missione della Chiesa, chiediamo ai laici di Azione Catto­
lica di essere presenti nelle comunità parrocchiali, stimolandone la missionarietà, e di inse­
di con passione apostolica negli ambienti di vita: la famiglia, la scuola, il mondo del la­
voro e quello delle relazioni sociali, la politica ... La loro testimonianza evangelica potrà 
contribuire a illuminare di senso cristiano queste esperienze e a incrementare la condivisio- 
ne e la collaborazione con ogni persona di buona volontà. Negli Orientamenti pastorali vi 
richiamavamo proprio l’esigenza di «un impegno che [...] contribuisca a rinvigorire, median­
te la testimonianza apostolica tipicamente laicale [...], il dialogo e la condivisione della spe­
ranza evangelica in tutti gli ambienti della vita quotidiana» (Comunicare il Vangelo in un 
'tondo che cambia, 61).

Siamo certi che questo risalto dato alla missionarietà della vostra vocazione, lungi dal 
sottrarvi all’impegno pastorale nelle comunità di appartenenza, soprattutto nelle vostre par­
rocchie, vi spingerà ancora di più a offrire il vostro servizio ecclesiale con la semplicità e la 
disponibilità che vi hanno sempre caratterizzato e realizzerà, all’interno delle comunità eccle- 
«ali, quella conversione missionaria della pastorale richiesta a tutti nel momento presente.

Percorsi formativi rinnovati e appartenenza associativa

Come abbiamo affermato negli Orientamenti pastorali, dall’Azione Cattolica «ci atten­
diamo un’esemplarità formativa» (Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, 61),



460 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

attraverso qualificati e rinnovati itinerari di santità laicale, proposti alle diverse età e condi­
zioni di vita, tenendo presenti le esigenze di crescita delle persone. Occorre pensare - a livel­
lo parrocchiale o interparrocchiale, zonale o diocesano - a luoghi significativi e a momenti 
forti di formazione, per alimentare il cammino di fede dei soci, da offrire all’occorrenza 
anche a coloro che hanno fatto scelte di servizio nella comunità ecclesiale o civile. Ricor­
diamo al riguardo l’aiuto qualificato reso dall’Azione Cattolica ai propri gruppi e all'intera 
parrocchia con i sussidi di catechesi, sui quali generazioni di cristiani hanno maturato il pro­
prio cammino di fede e l’impegno di testimonianza: una tradizione alla quale non deve man­
care continuità. L’annuncio della Parola, la preghiera e la celebrazione dei Sacramenti saran­
no punti di riferimento qualificanti, insieme all’accompagnamento spirituale di cui c’è 
particolare bisogno oggi. Questi itinerari di spiritualità potranno far maturare gradualmente 
una credibile e gioiosa testimonianza cristiana, in questo tempo impegnativo e difficile ma 
per molti versi straordinario.

È necessario adeguare a questi obiettivi gli itinerari formativi dell’Associazione, dando 
un’attenzione rinnovata alla catechesi. In particolare riteniamo importante che nelle parroc­
chie vengano offerti a ragazzi, giovani e adulti cammini organici, nei quali tra l’altro siano 
affrontate le domande piccole e grandi, antiche e nuove che la vita di tutti i giorni pone a 
ogni cristiano che intende operare scelte coerenti con la fede professata. La ricca tradizione 
formativa aiuterà l’Associazione ad elaborare proposte significative non solo per i contenu­
ti ma anche per le forme comunicative.

La formazione deve poi legarsi a una sempre più convinta appartenenza associativa, che 
valorizzi la scelta di convergere come laici nella comune responsabilità di itinerari formati­
vi, di crescita nella comunione ecclesiale, di impegno per la missione, di servizio per l'ani­
mazione della realtà temporale. Si tratta di una dimensione che deve trovare anche forme 
espressive di comunione e di relazioni personali, che valorizzino la presenza e l’apporto di 
ciascuno, insieme a una identità comune, che si esprima nella gioia e nella fierezza di una 
stessa appartenenza, di un comune cammino, di medesimi ideali apostolici.

4. Articolazione diocesana e servizio dei sacerdoti assistenti

Nel formulare queste considerazioni, intendiamo esprimere la convinzione che l’Azione 
Cattolica continua a essere una preziosa esperienza di cui la Chiesa - e ogni Chiesa partico­
lare - non possono fare a meno. Il legame diretto e organico dell’Azione Cattolica con la dio­
cesi e con il suo Vescovo, espresso anche nella collaborazione con gli organismi pastorali dio­
cesani; l’assunzione della missione della Chiesa, il sentirsi “dedicati” alla propria Chiesa e 
alla globalità della sua missione; il far propri il cammino, le scelte pastorali, la spiritualità 
della Chiesa diocesana, tutto questo fa dell’Azione Cattolica non un’aggregazione ecclesiale 
tra le altre, ma un dono di Dio e una risorsa per l’incremento della comunione ecclesiale, sui 
quali ciascun Vescovo, il suo Presbiterio e l’intera comunità ecclesiale sanno di poter fare affi­
damento. In questa prospettiva va affrontato anche il nodo del rapporto tra le aggregazioni 
ecclesiali - associazioni e movimenti -, che deve trarre ispirazione e modello dalla comu­
nione ecclesiale. All’Azione Cattolica chiediamo di farsi carico di tale sensibilità, promuo­
vendo dialogo e collaborazione tra le diverse realtà, nel rispetto della varietà dei carismi ma 
anche nella ricerca di un’effettiva comunione nel quadro della pastorale diocesana.

Nello stesso tempo il carisma dell’Azione Cattolica fa di essa una vera espressione di 
laicato adulto e maturo, del quale la Chiesa italiana ha urgente bisogno per attuare la con­
versione missionaria della pastorale. Giovanni Paolo II ha significativamente sottolineato 
che l’apostolato dell’Azione Cattolica «deve attuarsi secondo alcune chiare direzioni [...]: la 
formazione di un laicato adulto nella fede; lo sviluppo e la diffusione di una coscienza cri­
stiana matura, che orienti le scelte di vita delle persone; l’animazione della società civile e 
delle culture, in collaborazione con quanti si pongono al servizio della persona umana. Per



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 461

procedere secondo queste direzioni, l’Azione Cattolica deve confermare la propria caratte­
ristica di associazione ecclesiale, al servizio della crescita della comunità cristiana, in stret­
to unione con i ministeri ordinati. Questo servizio richiede un’Azione Cattolica viva, atten­
to e disponibile, per contribuire efficacemente ad aprire la pastorale ordinaria alla tensione 
missionaria, all’annuncio, all’incontro e al dialogo con quanti, anche battezzati, vivono 
un’appartenenza parziale alla Chiesa o mostrano atteggiamenti di indifferenza, di estraneità 
e, forse, talora di avversione» (Omelia, 8 dicembre 1998).

Come Pastori riconosciamo lo spessore ecclesiale dell’Azione Cattolica, espresso da un 
vivo senso della Chiesa considerata nel suo mistero e nella sua storia, nelle sue espressioni 
quotidiane, nel suo proporsi come luogo di accoglienza per tutti: per i ragazzi, non solo desti­
natari di una proposta educativa, ma soggetti attivi di missione e di apostolato; per i giovani, 
desiderosi di una Chiesa viva, attenta ai loro travagli e alle loro speranze; per le famiglie, 
annunciatrici della buona notizia di Gesù, intrecciata allo scorrere semplice della vita.

Questo vincolo con la vita della comunità diocesana e con il suo Pastore si esprime 
anche nella presenza e nel ruolo dei sacerdoti assistenti. La storia dell’Azione Cattolica è 
regnata da uno straordinario legame spirituale, di amicizia e di collaborazione con il mini­
stero presbiterale, legame inscritto nella natura stessa dell’Associazione, dal quale presbite­
ri e laici insieme hanno ricevuto giovamento nella loro maturazione umana e cristiana, cia­
scuno secondo la propria vocazione. Ai parroci chiediamo di stimare e di promuovere 
l’Azione Cattolica: nessuno ostacoli la nascita o lo sviluppo di gruppi parrocchiali di Azio­
ne Cattolica, ma al contrario li sostenga in un impegno formativo che arricchisce l’intera 
comunità. Ai sacerdoti assistenti chiediamo vicinanza e condivisione verso questa esperien­
za laicale, sperimentando una relazione fraterna che, nell’incontro di vocazioni distinte, 
Possa continuare a dare frutti di santità. Ai seminaristi chiediamo di voler conoscere l’A­
zione Cattolica e di voler condividere qualche momento della sua vita, per disporsi a soste­
nerla e valorizzarla nel loro futuro ministero pastorale. Ai Confratelli Vescovi rivolgiamo 
l’invito a voler offrire all’Azione Cattolica sacerdoti assistenti qualificati, posti in condizio­
ne di rendere un servizio generoso: mettere bravi sacerdoti a disposizione dell’Azione Cat­
tolica è un investimento per tutta la diocesi.

Conclusione

L’Azione Cattolica affonda le sue radici in una tradizione forte e viva di impegno for­
mativo, di servizio ecclesiale, di generosa missionarietà. Richiamatevi all’audacia dei tanti 
testimoni che l’hanno resa viva, non temendo di tralasciare ciò che è soltanto frutto del tempo.

Responsabili, soci e assistenti guardate avanti con coraggio, traducendo la comunione 
ecclesiale con i Pastori in coesione affettiva e operativa all’interno dell’Associazione. Fede­
le alla sua tradizione l’Azione Cattolica continui a coltivare un affetto filiale verso il Papa e 
1 Vescovi, rinsaldando il legame di corresponsabilità e di collaborazione con i presbiteri. Il 
nostro tempo attende di vedere soci dell’Azione Cattolica che siano testimoni di laicità cri­
stiana nella comunità ecclesiale e nella città degli uomini. Siamo fiduciosi che ciò sia pos­
sibile: lo lasciano fondatamente sperare le nuove energie che continuano ad animare la vita 
di tante associazioni. Vi affidiamo allo Spirito, dal quale il Signore Risorto ha promesso che 
> suoi testimoni avranno forza, per una missione che non può avere frontiere, «fino agli 
estremi confini della terra» (At 1,8).

Con l’augurio più fervido ricordiamo tutti con affetto, mentre invochiamo sull’Associa­
zione ogni benedizione nel gaudio della Pasqua del Signore.

Roma, 12 marzo 2002
Il Consiglio Episcopale Permanente



462 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

4. CALENDARIO DELLE GIORNATE MONDIALI E NAZIONALI
Il Consiglio Episcopale Permanente, nella sessione dell’11-14 marzo 2002, provvedendo al rior^ 
namento delle “Giornate Nazionali di sensibilizzazione e delle Collette Nazionali obbligatorie 1 
armonia con le “Giornate a carattere universale obbligatorie”, ha approvato la collocazione della 
“Giornata delle comunicazioni sociali” (riportandola da quest’anno alla data in cui viene tradiz10- 
nalmente celebrata nelle altre Nazioni del mondo) e delle due “Giornate per il sostegno econo­
mico alla Chiesa cattolica”.
Si riporta di seguito il calendario delle Giornate Mondiali (in neretto) e Nazionali (in co^' 
con la specifica delle date di ricorrenza.

GENNAIO

- 1 gennaio: Giornata Mondiale della pace
- 6 gennaio: Giornata Mondiale dell’infanzia missionaria
- 17 gennaio: Giornata per l’approfondimento e lo sviluppo del dialogo 

tra cattolici ed ebrei
- 18-25 gennaio: Settimana di preghiera per l'unità dei cristiani
— ultima Domenica 

di gennaio: Giornata Mondiale dei malati di lebbra

FEBBRAIO

- prima Domenica 
di febbraio:

- 2 febbraio:
- 11 febbraio:

Giornata Nazionale per la vita
Giornata Mondiale della vita consacrata
Giornata Mondiale del malato

MARZO

- 24 marzo: Giornata di preghiera e di digiuno
in memoria dei missionari martiri

APRILE

- Domenica delle Palme: Giornata Mondiale della gioventù
- Venerdì Santo (o altro

giorno determinato
dal Vescovo diocesano): Giornata per le opere della Terra Santa (colletta obbligatori31

APRILE/MAGGIO/GIUGNO

- prima Domenica 
di maggio: Giornata di sensibilizzazione per il sostegno economico 

alla Chiesa (passa alla seconda Domenica 
quando la prima è la quarta Domenica di Pasqua)



463Atti della Conferenza Episcopale Italiana

' terza Domenica 
di Pasqua: Giornata Nazionale per l'Università Cattolica del Sacro Cuore 

(colletta obbligatoria)

' quarta Domenica 
di Pasqua: Giornata Mondiale di preghiera per le vocazioni

' Domenica precedente 
la solennità
di Pentecoste: Giornata Mondiale delle comunicazioni sociali

giugno

' solennità
del Sacratissimo 
Cuore di Gesù: Giornata Mondiale di santificazione sacerdotale

' ultima Domenica 
di giugno: Giornata per la carità del Papa (colletta obbligatoria)

gttobre

' penultima Domenica 
di ottobre: Giornata Missionaria Mondiale (colletta obbligatoria)

Novembre

' 1 novembre: Giornata della santificazione universale
seconda Domenica
di novembre: Giornata Nazionale del ringraziamento

' terza Domenica 
di novembre: Giornata Nazionale per le migrazioni (colletta obbligatoria)

' 21 novembre: Giornata Mondiale delle claustrali
ultima Domenica
dell’anno liturgico - 
solennità di Nostro 
Signore Gesù Cristo 
Re dell’universo: Giornata Nazionale di sensibilizzazione per il sostentamento 

del Clero e per il sostegno economico alla Chiesa

domenica variabile: Giornata del quotidiano cattolico





Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Assemblea dei Vescovi (Pianezza, 7 marzo 2002)

COMUNICATO DEI LAVORI

Il 7 marzo 2002 si è svolto rincontro della Conferenza Episcopale Piemontese a Villa 
Lascaris di Pianezza, presieduto dall’Arcivescovo di Torino, Card. Severino Poletto.

Tra i vari argomenti affrontati dal Vescovi, consistente sviluppo ha avuto la Comunica­
tone Sociale. Erano presenti come invitati alcuni esperti del settore, assieme al Direttore 
dell’Ufficio Regionale.

Mons. Germano Zaccheo, Vescovo delegato in seno alla C.E.P. per la Pastorale delle 
Comunicazioni Sociali, ha presentato un rapido e ricco panorama della situazione regiona- 
le dei mass media cattolici, evidenziando il bisogno di implementare l’Ufficio Comunica- 
toni Regionale per sostenere ed accompagnare i vari Uffici diocesani.

Particolare interesse è scaturito dalla presentazione della realtà televisiva: Telesubalpina 
c°pre, infatti, il 70 per cento della Regione ed è pronta al potenziamento di tutto il suo palin­
sesto. Grazie a collaborazioni capillari sul territorio, potrà svolgere un’informazione regio- 
nale ancora più incisiva nello stile che da sempre distingue remittente: informazione cor- 
tetta e completa sui fatti quotidiani ed ecclesiali.

A proposito del settimanale "il nostro tempo" si è pensato di fame crescere la collabo- 
tazione.

E seguito un dialogo tra i Vescovi e gli invitati in cui si è sottolineato, tra l’altro, il carat­
tere formativo che i mezzi ecclesiali hanno avuto fino ad oggi: da queste testate giornalisti­
che e radiotelevisive, infatti, sono nati molti professionisti che oggi lavorano nelle grandi 
emittenti e nei grandi giornali.

Concludendo, Mons. Zaccheo, ha proposto che l’Ufficio Regionale delle Comunicazio- 
ni Sociali, diretto da don Alberto Girello, sito a Torino in corso Matteotti n. 11, sia poten­
ziato con una solida équipe formata da persone che già lavorano nei mass media cattolici 
affinché, in quella sede, siano portate avanti proposte operative ed un cammino di forma­
zione per chi lavora nei mass media.

465





Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Pasqua

Sperare nonostante

Desidero offrire a tutti come augurio, ma soprattutto come spunto per 
una salutare riflessione in questi giorni della Settimana Santa e della 
Pasqua, tre citazioni evangeliche, dalle quali si può cogliere uno stimolo per 
leggere con gli occhi della fede la nostra vita di oggi e gli eventi che la toc­
cano e condizionano.

1. «Era verso mezzogiorno quando il sole si eclissò e si fece buio su tutta la terra 
fino alle tre del pomeriggio» (Le 23,44).

Siamo in pieno giorno, ma ciò che si sta compiendo sul Calvario, la cro­
cifissione e la morte di Gesù, dice con chiarezza a quale abisso di tenebre 
e di male l'umanità sia potuta giungere con la condanna a morte di Cristo. 
Un buio che si prolunga nei secoli, fino ai nostri giorni. Basti ricordare 
l'ombra oscura del terrorismo che dall'11 settembre dello scorso anno in 
Poi ha assunto proporzioni mondiali, un sempre più complicato sconvol­
gimento dell'umanità ancora così lontana dalla pace e sempre più invi­
schiata in guerre che hanno dell'assurdo e di fronte alle quali i saggi del 
inondo sembrano incapaci di ottenere ascolto. Sto pensando alla Terra 
Santa, la terra di Gesù, il Principe della pace, dove Ebrei e Palestinesi si 
fronteggiano con violenza, terrore e morte da ambo le parti per rivendica­
re un loro Stato e finora nessuno è riuscito ad indurli alla ragione. Ma 
anche guardando in casa nostra non mancano lunghe ombre di violenza e 
di terrorismo. Cito per tutti due eventi terribili più vicini nel tempo; il 
delitto di Cogne, dove i media si sono buttati con troppo accanimento anzi­
ché stendere un velo di pietà e di silenzio, lasciando alla magistratura il 
compito di accertare la verità dei fatti, e l'efferata uccisione a Bologna, ad 
opera di terroristi, del prof. Marco Biagi: non si capisce con quali motiva­
zioni ma sicuramente per scardinare un già traballante e difficile dialogo 
politico e sociale.

Dove cercare un barlume di speranza di fronte a tanto buio?

467



468 Atti del Cardinale Arcivescovo

2. «Perché cercate tra i morti colui che è vivo? Non è qui, è risuscitato» (Le 
24,5-6).

Sono le parole che le donne si sono sentite rivolgere quando, la mattina 
di Pasqua, si erano recate al sepolcro dove la sera del venerdì era stato depo­
sto Gesù.

Il mondo non può trovare speranza se resta nel fango, se continua ad 
avvitarsi nella spirale del proprio egoismo, dove ciascuno, arroccato sulle 
proprie idee, difende interessi di una parte, o politica o sociale, se si preten­
de di cercare la vita là dove non c'è, cioè tra i morti.

Che significa?
Se per dare pace a tante persone disperate, piene di dubbi, di interroga­

tivi e di tormenti, schiacciate da problemi quotidiani di sopravvivenza si 
vuol far credere che bastino le idee dei filosofi, le strategie dei politici, i 
grandi programmi delle istituzioni intemazionali oppure la forza del dena­
ro o del potere, o l'ubriacatura del piacere,... allora siamo proprio da com­
patire.

Suggerire ai propri simili l'ipotesi che l'uomo possa ritrovarsi totalmen­
te realizzato in se stesso senza tener conto di Dio e chiedere a Lui luce per 
capire dove sta il vero e il bene, e la forza per realizzarli, è l'inganno più 
grande che si possa fare alle persone. Questa non è una predica, è comuni­
care con semplicità una mia convinzione profonda peraltro confermata dal­
l'andamento della storia umana, anche dalla storia delle nostre famiglie e 
della società in cui viviamo.

3. «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna» (Gv 6,68).
I morti non possono darci la vita e ci sono troppi "morti nella mente e 

nel cuore" che camminando per le nostre strade ci illudono di portarci verso 
la luce ma poi ci lasciano nel buio.

Nella notte di Pasqua, quando inizia la Veglia Pasquale, nell'oscurità 
delle chiese lasciate per un momento a luci spente, risuonerà un canto che 
annuncia una luce, che squarcia quel buio, la luce del cero pasquale, simbo­
lo di Gesù risorto: "Cristo, luce del mondo!" canta il diacono e l'assemblea 
risponde: "Rendiamo grazie a Dio!".

Sì, ringraziamo Dio perché finalmente in Gesù, vero uomo e vero Dio, 
tornato vivo dalla morte, riusciamo a vedere la luce di una verità infallibile, 
che è Lui, ritroviamo la capacità di dare un senso alle nostre tribolazioni, 
torniamo a sperare nella vita, in quella vita che si prolunga anche dopo la 
morte, per tutta l'eternità.

Come augurio pasquale suggerisco un consiglio: abbiamo bisogno tutti 
di un po' di umiltà, di prendere maggiormente coscienza del limite umano. 
Misuriamo pure il quoziente della nostra intelligenza, valutiamo le nostre 
capacità di creare nuove attività e nuove prospettive terrene di vita, calco­
liamo i nostri sforzi, anche onesti ed eroici, per risolvere i problemi del 
mondo, ... ci troveremo sempre mancanti, incapaci di realizzare quanto 
sarebbe necessario, e di rispondere a tutti gli interrogativi che sentiamo 
intorno a noi e che ci nascono dentro.



Atti del Cardinale Arcivescovo 469

Dobbiamo avere il coraggio di guardare più in alto, verso Dio, che, in 
Gesù Cristo, morto sulla croce per noi e risorto, ci viene incontro. «Se il 
Signore non costruisce la casa, invano vi faticano i costruttori. Se il Signore non 
costruisce la città, invano veglia il custode» (Sai 127,1).

Ecco il costruttore, il custode, il fondamento della nostra vita e di tutta 
'a storia dell'umanità: Gesù Cristo. Egli è la pietra che noi, costruttori di 
questa nostra società, spesso abbiamo scartato e che Dio invece ha posta 
come pietra angolare, quella che tiene insieme compatta tutta la casa. La 
vera sapienza che tutti dovremmo imparare è convincerci che senza Dio non 
andiamo da nessuna parte. Se l'uomo si arrende a Dio, quella che può sem- 
brare una sconfitta è la vera vittoria.

È questo il mistero della Pasqua: la morte di Gesù sulla croce, che pote- 
va sembrare la sua sconfitta definitiva, ha aperto la strada alla risurrezione, 
una vita nuova e definitiva per Lui e per noi.

Mi auguro che tutti possiamo comprendere questo messaggio e questo 
dono della Pasqua cristiana.

Pasqua di Risurrezione 2002

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



470 Atti del Cardinale Arcivescovo

Presentazione dell’Annuario 2002

L'anno che stiamo vivendo trova l'amata Chiesa torinese coinvolta gene­
rosamente nella prima fase dell'attuazione di un Piano Pastorale che è nato 
da alcune realtà guida, essenziali per la vita cristiana in ogni tempo, sulle 
quali a lungo e a larghissimo raggio si è ampiamente riflettuto con verifiche 
e confronti quali raramente abbiamo sperimentato. La pubblicazione della 
Lettera Pastorale Costruire insieme, il cui testo è stato diffuso in modo con­
solante tra i ministri sacri ed i fedeli, ha offerto le indicazioni di fondo per il 
lavoro corale che via via coinvolge l'intera Arcidiocesi verso l'attuazione 
delle "Missioni" da cui mi attendo grandi frutti spirituali.

L'avvio ufficiale di questo impegnativo cammino ha fatto confluire al 
Palavela di Torino molte delle forze vive che rendono belle e credibili le 
nostre comunità: è stato un pomeriggio intenso e gioioso, quello di dome­
nica 21 ottobre dello scorso anno, insieme abbiamo pregato e fatto festa 
invocando i doni di Dio, abbiamo sperimentato una comunione fraterna 
capace di superare ogni resistenza davanti al cammino che ci attende. E stia­
mo vivendo l'Anno della Spiritualità con l'intensificazione di tempi di ado­
razione nella varie comunità, di confronto aperto e disponibile con la Paro­
la in frequenti tempi di Lectio divina, nelle zone vicariali si promuove una 
riscoperta del dono della misericordia di Dio offrendo più ampia possibilità 
di celebrare il sacramento della Riconciliazione; e intanto nei quattro 
Distretti pastorali si stanno preparando gli animatori delle "Missioni" che 
saranno operative nel prossimo autunno.

Davanti a una Chiesa così viva non posso non rendere grazie al Signore, 
perché è veramente «una meraviglia ai nostri occhi» (Sai 117,23). L'opera dei 
nostri Santi non è solo storia isolata di qualche eroe del passato ma si sta rea­
lizzando anche ora attraverso generosità impensate che non attendevano se 
non l'occasione per manifestarsi; le potenzialità presenti nel cuore di giovani e 
anziani, di fanciulli e di famiglie intere stanno venendo alla luce più di quan­
to molti osassero sperare. Come non pensare alla presenza silenziosa ed inso­
stituibile delle monache dei nostri Monasteri? alle fatiche accolte con cuore 
disponibile da tante persone toccate profondamente dalla malattia, dall'in­
comprensione o dalla solitudine? all'offerta quotidiana di preghiere, azioni, 
gioie e sofferenze di quanti in un anonimato che non cerca pubblici riconosci­
menti sono Yhumus che consente alle nostre iniziative di attecchire e di porta­
re frutto? Devo qui citare esplicitamente mons. Mario Operti, sulle cui spalle è 
gravata la fase iniziale dell'avvio del nostro Piano Pastorale e la cui opera qui 
in terra si è interrotta dolorosamente, ma che ora certamente ci accompagna 
dal Cielo e ci otterrà quanto le forze umane, da sole, non possono sperare.

Il primo anno del nuovo Millennio ha portato alla nostra Chiesa alcune 
novità di rilievo: prima fra tutte l'Ordinazione episcopale di Mons. Gabriele 
Mana, a cui il Santo Padre ha affidato la Chiesa diocesana di Biella. Inoltre, a 
seguito del trasferimento ad Acqui di Mons. Pier Giorgio Micchiardi e della 
morte di mons. Mario Operti, ho nominato due Vicari Generali nelle persone



Atti del Cardinale Arcivescovo 471

di mons. Guido Fiandino e mons. Giacomo Lanzetti. A queste novità ne sono 
necessariamente collegate altre non poche, che rientrano nella ordinarietà 
della vita diocesana: nuovi incarichi o trasferimenti, collegamenti operativi 
•stituzionalizzati di varie comunità tra loro vicine per una migliore e più effi­
cace incidenza pastorale,... Tutte queste cose trovano puntuale e precisa regi­
strazione nelle pagine di questo volume che di anno in anno ci offre la foto­
grafia aggiornata di molti degli aspetti visibili della Chiesa torinese. Nessun 
redattore però riuscirà mai - né lo potrebbe - a rendere plasticamente quanto 
doperà della Grazia sviluppa nei cuori: questo aspetto misterioso ed affasci­
nante possiamo soltanto intuirlo e normalmente non si va oltre. Mi piace però 
coglierne qualche segno: lo scorso 25 novembre il Santo Padre ha arricchito il 
catalogo dei Santi con la Canonizzazione di Giuseppe Marello, nativo di Tori­
no, Vescovo di Acqui e Fondatore di una nuova Famiglia religiosa; il prossi­
mo 18 maggio compirà analogo gesto per Ignazio da Santhià, il frate cappuc­
cino che dal Convento del Monte è quotidianamente sceso per attraversare 
Torino seminando a piene mani opere di misericordia; e nell'autunno di que­
st'anno sarà ancora padre Marcantonio Durando, religioso vincenziano e Fon­
datore delle Suore Nazarene, ad essere glorificato con la Beatificazione.

Torino è felicemente segnata negli ultimi secoli da una presenza visibile 
di santità che la rende invidiabile. Ma noi sappiamo bene che anche le 
gemme più preziose non trasformano il cuore di chi le indossa: è un auto­
matismo che non funziona. Queste "gemme" possono però suscitare in noi 
una santa emulazione: è proprio quanto mi pare di cogliere nell'avvio del 
Nostro Piano Pastorale. Proporre in modo credibile la persona di Gesù e il 
suo messaggio non è possibile se la vita dell'annunciatore non è coerente; 
proprio per questo il Papa Paolo VI affermava: «L'uomo contemporaneo 
ascolta più volentieri i testimoni che i maestri, o se ascolta i maestri lo fa per­
ché sono dei testimoni» (Evangelii nuntiandi, 41).

Come Pastore della Chiesa torinese sono certo che la strada da noi 
imboccata con il nostro Piano Pastorale è itinerario da cui emergeranno frut­
ti anche visibili di santità autentica: quali dei nomi presenti in questo volu­
me arricchiranno il catalogo dei Santi torinesi? Francamente è difficile ipo­
tizzare di quanto si allungherà quello da noi consultabile, ma sono ferma­
mente convinto che quello conservato nel segreto del Cuore di Dio si arric­
chirà tantissimo.

Torino, 19 marzo 2002 - Solennità di S. Giuseppe, Patrono della Chiesa uni­
versale.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

L’Annuario dell’Arcidiocesi di Torino - 2002, pp. 712, si può richiedere all’Opera Dio­
cesana Buona Stampa (c. Matteotti n. Il - 10121 TORINO). Viene messo a disposizio­
ne al prezzo di € 30,00. Può essere inviato per posta, con addebito delle relative spese.



472 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella Domenica delle Palme

E' il tempo della sosta, 
della contemplazione, della preghiera

Domenica 24 marzo, inizio della Settimana Santa, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto in Cat­
tedrale una Concelebrazione Eucaristica con i Canonici del Capitolo Metropolitano.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

OMELIA

Carissimi fratelli e sorelle, sicuramente vi sarete accorti che questa cele­
brazione ha una durata più lunga di quelle normali festive. La Chiesa con­
tinua nella Settimana Santa a riproporci per due volte, la Domenica delle 
Palme e il Venerdì Santo, il lungo racconto che i Vangeli ci offrono della Pas­
sione di Gesù.

Forse non tutti i cristiani sono preparati ad ascoltare più a lungo la Pa­
rola di Dio. E la Chiesa insiste per questo, perché vuole che nella Settimana 
Santa noi ci ritagliamo un po' più di tempo per Dio. Mi fa un po' male, 
quando ci sono queste celebrazioni, lo confesso, il vedere dall'altare che al 
fondo della chiesa c'è un movimento di persone che entrano, stanno cinque 
minuti e poi escono. Spero che non pensino di essere state a Messa. Mi 
auguro invece che siano tanti a decidere di partecipare ai riti della Setti­
mana Santa in modo completo, tenendo conto che le celebrazioni di questa 
settimana sono un po' più lunghe del solito pensando, però, quanto tempo 
noi abbiamo a nostra disposizione, e quanto poco ne diamo a Dio. Dico que­
sto non per giustificare che anche oggi tengo l'omelia, perché è mio dovere 
commentare con voi il significato della celebrazione che stiamo vivendo, e 
Io faccio con il desiderio di essere d'aiuto, col desiderio spirituale di porta­
re qui davanti al Signore non solo tutti voi, fratelli e sorelle carissimi, che 
siete presenti a questa celebrazione in Cattedrale, ma di portare tutta la 
nostra Chiesa diocesana, la nostra città, il mondo intero, davanti al Cristo 
nostro Salvatore. Ci dobbiamo fermare un momento per comprendere quel­
lo che stiamo vivendo. Abbiamo ricordato l'ingresso di Gesù a Gerusalem­
me con la benedizione dei rami d'ulivo, con una piccola processione dal 
fondo della chiesa fino all'altare. Quando Gesù ha fatto il suo ingresso a 
Gerusalemme, duemila anni fa, non c'era una grande folla ad accoglierlo- 
C'era una piccola Gerusalemme che si è accorta di Lui. La Gerusalemme dei 
discepoli, degli amici, di coloro che credevano in Gesù. Tuttavia questa pic­
cola Gerusalemme gli ha fatto festa, gli ha dimostrato la sua fede: «Benedet­
to colui che viene nel nome del Signore!, il Messia figlio di Davide», lo ha procla­
mato come il Salvatore. E soprattutto questa piccola Gerusalemme dei 
discepoli ha manifestato un'attesa, sottolineata dalle parole: «Benedetto colui 
che viene nel nome del Signore!». Era tanto tempo che il popolo d'Israele



Atti del Cardinale Arcivescovo 473

aspettava il Messia; ora è il momento: il Messia arriva. Questo riesce a dirlo 
chi ha fede.

Ma la grande Gerusalemme dov'era? Pongo questa domanda perché 
potremmo attualizzarla così: «Dov'è oggi la grande massa degli uomini, non 
solo a Torino, non solo in Italia, ma nel mondo. Dov'è l'umanità? Guarda 
verso Dio o guarda altrove?». La grande Gerusalemme del tempo di Gesù 
guardava altrove, non era lì ad acclamarlo, lo aspettava da un'altra parte, e, 
notate, Gesù non si ferma a coltivare gli applausi degli amici. Gesù si dirige 
verso l'altra Gerusalemme, per mettersi a confronto, per accettare di essere 
giudicato, perché Lui ha interpretato tutta la sua vita come il cammino verso 
Gerusalemme. «Ecco noi saliamo a Gerusalemme» aveva detto ai suoi discepoli.

«A Gerusalemme il Figlio dell'Uomo sarà preso, processato, condannato 
a morte e crocifisso, ma il terzo giorno risorgerà» (cfr. Mt 20,18-19). E allora 
la lunga lettura della Passione, che noi abbiamo ascoltato, ci ha ricordato 
questo incontro di Gesù con "l'altra Gerusalemme". Dovremmo ripercorre­
re questo testo. Sarebbe bello che ciascuno di noi riprendesse in mano il 
Vangelo di Matteo e ne leggesse personalmente, magari nella propria casa o 
nella propria chiesa, il racconto della Passione di Gesù secondo Matteo. Per 
ritornare su ciò che i tre diaconi hanno letto e per lasciarci prendere, per 
esempio, dalle parole di Gesù o dagli atteggiamenti di Gesù, per lasciarci 
stupire, oserei dire sgomentare dall'atteggiamento dei discepoli. Provate a 
rileggere questo testo di Matteo. Prima, come Pietro, sicuri di sé: «Anche se 
dovessimo affrontare la morte, non ti abbandoneremo» - eppure Gesù lo aveva 
avvertito: «Prima che il gallo canti, mi rinnegherai tre volte» - e poi trovandosi 
come lui a rinnegarLo: «Non conosco quell'uomo». Però mi stupisce come i 
discepoli, invitati da Gesù a vegliare con Lui, a pregare, si addormentino e 
quando Gesù viene arrestato tutti, «tutti i discepoli - dice il Vangelo - abban­
donatolo, fuggirono». Lo hanno lasciato lì e se ne sono andati. E poi, in questa 
lettura, in questa meditazione, in questo approfondimento è importante 
osservare la folla, la gente, che tante volte era stata testimone dei miracoli di 
Cristo, ora invece si accanisce contro di Lui: «Liberaci Barabba e Lui mandalo 
alla morte!». Guardiamo i soldati che lo scherniscono, lo flagellano, si pren­
dono burla di Lui, il popolo che urla: «Sia crocifisso1», e quando il Signore è 
ln alto sulla croce continuano ancora a sfidarlo e a schernirlo.

Carissimi, se abbiamo fretta non possiamo cogliere il senso profondo del 
mistero che celebriamo, dobbiamo aspettare che la celebrazione proceda. Vi 
mvito quando decidete di partecipare ad una celebrazione della Settimana 
Santa a non guardare l'orologio, perché questo è il tempo della sosta, della 
contemplazione, della preghiera. Al centro del racconto della Passione non 
dobbiamo perdere di vista la grande scena del Calvario, con Cristo innalza­
to sulla croce, accanto a Lui la Vergine, pochi altri amici, una folla curiosa e 
sfidante la sua identità: «Se sei il Figlio di Dio scendi dalla croce». Ci siamo mai 
domandati perché Gesù non è sceso? Poteva benissimo scendere e così far 
tacere tutti, ma proprio perché Lui è il Figlio di Dio e vuole la fede sulla sua 
Parola e sui suoi gesti, come il gesto di accettare liberamente la morte per la 
nostra salvezza, non scende dalla croce.



474 Atti del Cardinale Arcivescovo

Per questo il nostro percorso della fede non sta nell'andare a caccia di 
miracoli, di apparizioni, ma nel cercare Gesù, il Gesù dei Vangeli, quel Gesù 
che si è rivelato duemila anni fa come il Figlio di Dio, ed è morto e risorto 
per noi.

Infine desidero fare un piccolo ed ultimo cenno, sperando di non essere 
frainteso. Quando ho sentito leggere, nel testo di stamattina, che Giuseppe 
di Arimatea, un notabile del popolo, ma un credente, è andato da Pilato a 
chiedere il corpo di Gesù e Pilato glielo ha concesso, lo avvolse in un candi­
do lino e lo depose in un sepolcro. Il mio sguardo in quel momento si è gira­
to velocemente verso il luogo della nostra Cattedrale dove è custodita la 
Sindone. Non abbiamo le prove dell'autenticità, c'è solo una grande e forte 
tradizione. Ma la Sindone, misterioso "segno" che ricorda la morte di Cri­
sto, è qui nella nostra Cattedrale. Vi invito allora a collegare la notizia di 
Matteo, che ci ricorda l'azione di Giuseppe di Arimatea che avvolge il corpo 
di Gesù in un lenzuolo bianco di lino, con questo "segno" che riflette in 
modo preciso tutte le notizie evangeliche sulla Passione e sulla Morte del 
Signore.

In questi giorni dobbiamo aver tempo per Dio. Ritagliamo un po' di spa­
zio per la preghiera, per partecipare alle funzioni, per leggere, per medita­
re, per fare silenzio, per confessarci, per riconciliarci con Dio, perché la 
Pasqua è un ritorno al Signore. Ottenere il perdono dei nostri peccati, rico­
minciare una vita nuova dentro di noi, nella nostra storia personale e poter 
poi, Domenica, annunciare con le parole, ma soprattutto con la vita che il 
Signore davvero è risorto.

Questo è l'invito che vi faccio a vivere bene questa settimana, giusta­
mente chiamata Settimana Santa. Più ci impegneremo a cercare il Signore in 
questi giorni, più Domenica sperimenteremo la gioia spirituale della Pasqua 
e della Risurrezione di Gesù. Se invece anche questa settimana dovessimo 
vivere distratti, dispersi in mille cose, passerà anche la Pasqua senza lascia­
re nessun segno di novità.



Atti del Cardinale Arcivescovo 475

Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo in Cattedrale

«La nostra vita tomi ad essere una primavera 
di freschezza di fede e di entusiasmo apostolico 

così da spandere il profumo di Cristo vivente in noi»
Giovedì 28 marzo, come sempre, sono stati centinaia i presbiteri che hanno fatto corona al Car­
dinale Arcivescovo per la Concelebrazione Eucaristica durante la quale sono particolarmente 
ricordati i confratelli che nell'anno celebrano un giubileo sacerdotale.
Questi i testi degli interventi di Sua Eminenza:

INTRODUZIONE

Carissimi confratelli sacerdoti, carissimi diaconi, religiosi, religiose, 
fedeli, che siete partecipi di questa solenne celebrazione della S. Messa Cri­
smale, vi do il mio cordiale benvenuto. In particolare lo do ai sacerdoti per­
ché questo è un momento unico nell'anno nel quale il Presbiterio diocesano 
insieme al Vescovo celebra la festa del proprio sacerdozio. Iniziamo questa 
celebrazione sentendoci in comunione con tutti i sacerdoti, anche con quel­
li che per motivi diversi, soprattutto di salute, non sono qui presenti con noi.

Devo portare il saluto specialissimo del nostro Cardinale Giovanni Sal- 
darini, che lunedì scorso ho visitato a Milano e al quale ho detto che oggi, 
m questa celebrazione, avremmo avuto un ricordo particolare per lui, che 
sente vivo, pur nella sua sofferenza, il proprio ministero di guida, svolto per 
dieci anni, di questa Chiesa. Lo sentiamo in profonda comunione con noi e 
ringraziamo il Signore del bene che tutti da lui abbiamo ricevuto.

Iniziamo ora la celebrazione riconoscendo i nostri peccati e rendendoci 
disponibili a quanto il Signore ci chiede per continuare il nostro cammino 
con generosità.

OMELIA

Premessa
Carissimi confratelli sacerdoti, è a voi che oggi in modo particolare mi 

rivolgo anche se vedo con piacere la presenza nella nostra assemblea di 
numerosi diaconi, religiosi, religiose e fedeli laici. La loro è una presenza che 
indica stima per il nostro ministero ma anche e soprattutto sostegno di pre­
ghiera, di incoraggiamento e di collaborazione affinché ci sia sempre la 
nostra fedeltà ai doni e alle attese di Dio e alle responsabilità che la Chiesa 
ci ha affidato.



476 Atti del Cardinale Arcivescovo

Questa è l'unica solenne occasione nell'anno in cui, pur presiedendo 
un'assemblea eucaristica nella quale sono presenti tutte le componenti del 
Popolo di Dio, sento il dovere e la gioia di rivolgermi in modo particolare a 
voi sacerdoti sapendo che ascoltare quanto come Vescovo e Padre dirò a voi 
può tornare utile a tutti i presenti, soprattutto a coloro che, a vario titolo, si 
trovano ad essere vostri collaboratori nella pastorale.

a) Questa celebrazione ha le caratteristiche di festa del nostro sacer­
dozio, festa nella quale il sentimento prevalente è il rendimento di grazie 
per il dono che abbiamo ricevuto, un grazie che nasce anche dalla convin­
zione che non c'era forma più sublime di realizzarci nella vita come perso­
ne che quella di consumarci ogni giorno nel servizio del Regno di Dio.

b) Questo è anche il giorno in cui come singoli e come Presbiterio 
rinnoviamo le nostre promesse sacerdotali con le quali ci vogliamo ogni 
giorno impegnare in un cammino di fedeltà e di trasparente testimonianza 
della nostra vita.

c) Questo è anche un momento privilegiato per sperimentare la gioia 
della comunione con Dio e tra di noi, la bellezza e l'importanza della nostra 
fraternità ed amicizia vicendevoli, condizione essenziale perché il mio e 
vostro ministero abbiano quella forza di andare avanti con generosità, forza 
che nasce dal toccare con mano che c'è tra me e voi e tra voi e me sostegno 
reciproco, stima, fiducia e grande riconoscimento dell'impegno che tutti cer­
chiamo di mettere per fare ogni giorno il nostro dovere.

Il tema della mia riflessione di stamattina è l'appartenenza, per riscopri; 
re la gioia di essere di Qualcuno. Talvolta ci possono nascere dentro alcuni 
interrogativi: «Di chi sono? Per chi vivo e per chi sono chiamato a darmi 
ogni giorno? Per chi corro quasi senza sosta?». Io desidero vivere soltanto 
per Dio: ma questo può bastare alla mia vita?

Ecco, riflettere sull'appartenenza ci aiuta a capire che siamo di Qualcu­
no, che apparteniamo a Qualcuno, a Qualcuno che ci ha chiamati, che ci ha 
santificati con il dono del suo Spirito, che ci accompagna con il suo amore, 
con il suo conforto, con la sua amicizia, con la sua misericordia, con la sua 
tenerezza. Per questo ci sentiamo accolti, capiti, apprezzati, amati e confor­
tati nel nostro quotidiano impegno pastorale.

1. Appartenenza all'unico e definitivo sacerdozio di Cristo
fondato sulla grazia del sacramento dell'Ordine

a) Nella prima Lettura il Profeta Isaia così si esprimeva riferendosi al 
Messia e a tutti coloro che, consacrati dallo Spirito Santo, si sarebbero messi 
insieme con lui al servizio del Regno: «Voi sarete chiamati sacerdoti del Signo­
re, ministri del nostro Dio sarete detti ... Sarà famosa tra i popoli la loro stirpe ... 
Coloro che li vedranno ne avranno stima, perché essi sono la stirpe che il Signore ha 
benedetto».

b) II Vangelo di Luca, che abbiamo ascoltato, ci ha presentato la cen­
tralità della figura di Gesù non solo in quell'assemblea radunata nella sina­
goga di Nazaret ma anche in tutto il cosmo e in tutta la storia dell'umanità. 
«Gli occhi di tutti nella sinagoga rivolti verso di Lui» indicano una convergenza



Atti del Cardinale Arcivescovo 477

generale ed unitaria su Gesù, che si proclama il Messia, l'Inviato da Dio per 
fa salvezza di tutti i poveri, che sono in primo luogo i peccatori.

c) La pagina dell'Apocalisse (seconda Lettura) sottolineava la vici­
nanza di Gesù qui e ora a ciascuno di noi. Egli rimane la cifra interpretativa 
della nostra vita di sacerdoti, legati a Lui in un'unica avventura: spenderci, 
favorare, consumarci per la costruzione del Regno di Dio. Di questo nostro 
impegno Egli è la ragione ultima e fondamentale, il principio e fondamen­
to. A me e a ciascuno di noi ora Egli dice: «Io sono l'Alfa e l’Omega, Colui che 
e> che era e che viene, l’Onnipotente». Dobbiamo credere che Egli è vivo, il 
Vivente, perché risorto e che viene in ogni istante accanto a noi per soste­
nerci nella fatica dell'evangelizzazione del mondo.

Valore di fondo: la grazia del Sacramento.

2. Appartenenza al Presbiterio diocesano, fondata non su valori umani 
ma sul mistero del comune Sacramento che abbiamo ricevuto
Ci tengo a dire una cosa che mi sta molto a cuore e che mi commuove 

quando penso alla Provvidenza divina che mi ha chiamato qui a svolgere 
questo servizio, nella amata e cara Chiesa di Torino.

Mi pare importante oggi sottolineare che dobbiamo riscoprire la gioia 
di essere parte non di un Presbiterio qualunque, ma di "questo" Presbite­
rio: non lo diciamo per vanto, ma per riconoscere i doni ricevuti. Pochi pos­
sono elencare un numero così grande di sacerdoti "santi" come possiamo 
fare noi. Però questa preziosa eredità ci carica di responsabilità, perché 
abbiamo il dovere di custodire il nostro prezioso passato e soprattutto di 
garantirne la continuità proponendo anche oggi figure credibili di sacer­
doti santi.

Il Presbiterio è un "corpus", un'unità dove ognuno deve sentirsi collega­
to con gli altri ed assumersi le proprie responsabilità per garantire:

• la qualità di vita del Presbiterio intero, compensando con un surplus 
di generosità personale eventuali lacune o lentezze di altri;

• la fedeltà agli impegni fondamentali della nostra vita, così da rispon­
dere positivamente alle attese di Dio nei confronti di ciascuno e di tutti;

• una misura alta della nostra vita spirituale. L'impegno che proponia­
mo a tutti in questo Anno della Spiritualità deve diventare prioritario anche 
per noi: l'assoluta centralità di Dio, il valore normativo e vincolante della 
sua Parola, il dilatare i tempi della preghiera, specialmente la meditazione e 
l'adorazione eucaristica,... sono le condizioni indispensabili per mantener­
ci orientati sul Signore e per dare fondamento di fede ai nostri comporta­
menti.

Il valore di fondo che emerge da tutto questo è la comunione che si nutre 
di grazia, di presenza di Dio in noi e nei confratelli e che si esprime in una 
grande misericordia nei nostri rapporti vicendevoli.

Il Papa nella sua Lettera ai Sacerdoti per questo Giovedì Santo 2002 ci 
invita a riflettere, e lo fa a lungo, sull'importanza che ha il sacramento della 
Confessione nella vita della Chiesa, oltre naturalmente al sacramento del­
l'Eucaristia. Ci ricorda il dovere di essere fedeli penitenti per poter essere



478 Atti del Cardinale Arcivescovo

buoni confessori, segno visibile della misericordia divina. Come si potrà 
essere autentici ministri della misericordia sacramentale se nella vita di ogni 
giorno, nei nostri rapporti tra noi, non siamo misericordiosi, comprensivi, 
buoni nei giudizi, pazienti con chi non la pensa come noi o non si compor­
ta come noi? E la misericordia vicendevole la vera forza della comunione in 
un Presbiterio: perché tutti abbiamo qualcosa da farci perdonare dagli altri, 
perché nessuno è senza limiti o difetti, e tutti vediamo intorno a noi com­
portamenti o atteggiamenti nei confratelli che attendono il nostro perdono, 
la nostra comprensione, la nostra delicata carità. Solo con la misericordia 
una doverosa correzione fraterna produce effetto: il giudizio, la critica, il 
guardare gli altri dall'alto al basso allontana le persone, mentre la compren­
sione avvicina e induce ad aprire il cuore.

Come vorrei che qui, cari confratelli, davanti a Dio comprendeste che il 
cuore del vostro Vescovo vuole essere il segno visibile di questa misericor­
dia. Vi assicuro che mi capita di doverla esercitare, in modo a volte anche 
grande, e lasciate che vi confessi che non mi costa tanta fatica. Di fronte a un 
confratello debole, di fronte a un confratello che chiede aiuto, più che le 
parole ci sono le lacrime che rispondono a lui con un gesto di accoglienza e 
di fraternità.

3. Appartenenza ad una Chiesa locale, nella quale sussistono 
due dimensioni ugualmente significative, ma una acquista valore 
in quanto si rapporta e vive in comunione con l'altra:
la parrocchia e la Diocesi
La realtà parrocchiale è quella che ci coinvolge più da vicino, ma essa 

attinge la sua identità e valore in proporzione di come si relaziona e vive h1 
comunione con la Diocesi e con il Vescovo. La coscienza di appartenere ad 
una Chiesa ci aiuta a coltivare alcuni atteggiamenti importanti in rapporto 
ad essa.

a) Sentirla come la nostra Madre nella fede: una madre che ci ha 
generati alla grazia con il Battesimo e ci ha inseriti a titolo particolare nel 
sacerdozio di Cristo con il sacramento dell'Ordine.

b) Dare il nostro personale, sincero e convinto contributo perché essa 
si presenti sempre meglio come segno visibile di salvezza. Noi tutti, Vesco­
vo, sacerdoti, diaconi, religiosi-religiose, laici consacrati e tutto il Popolo di 
Dio siamo il volto visibile della Chiesa di Cristo. Chi vede noi deve intrave­
dere i segni della presenza di Gesù. Qui si inserisce l'impegno di portare 
avanti il programma del Piano Pastorale. Non è un lavoro opzionale, quasi 
che annunciare Gesù Cristo a tutti o non annunciarlo sia la stessa cosa. E un 
lavoro che ci riporta al nostro dovere fondamentale («Guai a me se non predi­
cassi il Vangelo!»: ICor 9,16b), è, il Piano Pastorale, un'occasione di sentirci 
tutti contemporaneamente impegnati in un lavoro comune, e questo farà 
sicuramente aumentare l'unità tra di noi; è anche, non possiamo negarlo, un 
sacrificio, una fatica, ma che noi vogliamo fare con serenità e fiducia perché 
nella logica della pastorale del possibile a ciascuno è chiesto di fare quello 
che è nelle sue possibilità concrete.



Atti del Cardinale Arcivescovo 419

Sono stato a visitare i nostri confratelli "fidei donum" in Brasile ed Argen­
tina. Sono stato molto consolato nel constatare il loro zelo e le loro fatiche al 
servizio del Vangelo così come sono consolato da voi nel vedere una con­
vergenza sostanziale ed una sincera collaborazione per attuare il Piano 
Pastorale e lo si è visto per come ci si sta muovendo in questo primo anno: 
l'Anno della Spiritualità. Vi ringrazio perché questo mi conforta e mi sostie­
ne nell'impegno che sento di consumare la vita, insieme con voi che amo 
come veri fratelli e amici, per dire Gesù a tutti.

c) In questa Chiesa la gloria, l'onore e la gratificazione per ciascuno 
di noi li cerchiamo nell'umile quotidiano impegno di servizio. Come Gesù, 
che lava i piedi agli Apostoli, anche noi, Vescovo e preti, ci mettiamo in gi­
nocchio davanti a tutti per dire che vogliamo essere utili, pagando di per­
sona, non badando ai sacrifici pur di portare Gesù agli altri. Ci sentiamo 
vicini a tanti nostri confratelli ammalati, soli, e che si sentono a volte di­
menticati, ci avviciniamo a chi è scoraggiato per offrire un sostegno e un 
segno di vicinanza, vogliamo essere attenti a tutti, agli anziani, a quelli di 
media età e ai sacerdoti più giovani. Non esistono categorie o corporazio­
ni: non ci sono i migliori o i peggiori, siamo un "corpus", un'unità dove tutti 
ci sentiamo fratelli e amici e perciò uniti dallo stesso dono e dalla stessa 
missione.

Convinti che grande, oltre ogni immaginazione, è il dono del sacerdozio 
vogliamo prendere l'impegno di fare ai nostri giovani la proposta di pen­
sare seriamente all'ipotesi che Gesù li chiama su questa strada. Non dob­
biamo trascurare questa attenzione, come non dobbiamo considerare il 
Seminario come un accessorio mentre è il centro e il cuore della nostra realtà 
diocesana.

Conclusione
Tra poco ci sarà il rito della benedizione dell'olio degli infermi e dei cate­

cumeni e soprattutto il rito della benedizione del crisma.
Voglio prendere ispirazione per il mio augurio pasquale a tutti voi dalle 

parole della benedizione del crisma, l'olio col quale nell'Ordinazione sacer­
dotale sono unte le mani degli ordinandi per indicare la nostra consacrazio­
ne a Cristo e alla Chiesa. Sono parole che esprimono in preghiera l'auspicio 
che coloro che ricevono, o hanno ricevuto, l'unzione col crisma possano sen­
tirsi santificati ed evangelizzatori della santità. Ecco la citazione: «Questa 
unzione li penetri e li santifichi, perché liberi dalla nativa corruzione e consacrati 
tempio della tua gloria, spandano il profumo di una vita santa».

Che cosa di meglio ci possiamo augurare che la nostra vita tomi ad esse­
re una primavera di freschezza di fede e di entusiasmo apostolico così da 
spandere intorno a noi, in chi ci avvicina, il profumo di Cristo vivente in noi 
e di conseguenza il profumo anche delle nostre virtù e della nostra vita 
santa?

Vi affido tutti alla Vergine Consolata con la certezza che Lei avrà per tutti 
e per ciascuno una parola di incoraggiamento e una carezza di mamma per­
ché ci dice: «Ricordati che tu sei un prediletto del mio Figlio, Gesù».



480 Atti del Cardinale Arcivescovo

Al termine della Messa, prima della Benedizione conclusiva, il Vicario Generale mons. Guido Fian­
dino ha presentato al Cardinale Arcivescovo gli auguri del Presbiterio, con queste parole:

Eminenza,
a nome di tutti i sacerdoti, i religiosi, i diaconi e anche dei seminaristi del nostro Semi­

nario, tutti presenti, con don Mino Lanzetti, Vicario Generale, le auguro Buona Pasqua. H 
mio non è un dovere da adempiere, ma un affetto da esprimere.

Nelle nostre famiglie le feste sono occasioni preziose per esprimere quei sentimenti che 
normalmente ci teniamo dentro, soprattutto noi uomini portati a un riserbo talora eccessivo. 
E allora, in questo giorno della nostra festa di famiglia, lasciamo che il cuore parli.

Il nostro cuore ha già parlato al Signore e con tanta gratitudine in questa Eucaristia uniti 
soprattutto ai sacerdoti, religiosi e diaconi che quest’anno celebrano un anniversario signi­
ficativo del loro servizio nella Chiesa. A tutti loro, soprattutto ai più anziani, un grande gru- 
zie per la loro testimonianza.

Ma vorremmo anche aprire il cuore per dire qualcosa a Lei, Eminenza. Le vogliamo dire 
anzitutto GRAZIE.

È stato un anno impegnativo, questo, dal Giovedì Santo dello scorso anno ad oggi. E 
stato un anno segnato dalla malattia e dalla morte di don Mario Operti e di altri cari sacer­
doti, dalla scelta di nuovi collaboratori, dall’avvio delle Missioni e dell’Anno della Spiri­
tualità, dai vari incontri di Lectio divina nei Distretti, dalle sue Lettere di Natale, di Quare­
sima e ai malati, dal suo viaggio recente in Brasile e in Argentina, dagli incontri con i gio­
vani, con i lavoratori, i professionisti, con professori universitari, con politici,...

Ma certamente in questo anno il momento più misterioso e delicato è stata la morte d1 
don Mario Operti della cui malattia preoccupante Lei ci aveva informati proprio in questa 
Messa lo scorso anno. Se cito questo evento (perché di evento si è trattato) è perché rara­
mente nella sua storia la Diocesi ha vissuto un momento così intenso. La Diocesi ne è usci­
ta fortemente provata ma oso dire che ne è uscita anche più unita, più motivata nel portare 
avanti il Piano Pastorale Diocesano per il quale don Mario ha dato il meglio della sua ric­
chezza spirituale, culturale, pastorale.

In quei giorni Lei, Eminenza, ci ha dato testimonianza esemplare di profonda umanità 
e di sofferta fede. Ci ha fatto pensare all’intensità di affetto di Gesù per l'amico Lazzaro, 
fino alle lacrime. Grazie, Eminenza, abbiamo bisogno di sentire dietro le sue parole un cuore 
di carne che vibra, gioisce, soffre. Grazie perché questo lo abbiamo sentito.

Ancora una parola, mi permetta. Eminenza, continui ad accettare noi sacerdoti così 
come siamo. Veda... al suo entusiasmo (è una parola che Lei usa sovente) non sempre cor­
risponde il nostro. Non siamo facili agli entusiasmi ma, Lei lo sa bene, la passione pastora­
le ci anima e le venature di pessimismo che talora manifestiamo sono ben bilanciate da un 
sano realismo aperto alla speranza e all’impegno generoso.

Alla sua forza morale e fisica che Lei esprime in un ritmo di vita senza soste talora cor­
risponde la fatica, la malattia, l’età avanzata di tanti sacerdoti che stentano a tenere il suo 
passo. E allora, Eminenza, continui - come sta facendo - ad accettare i suoi preti così come 
sono. E grazie a nome dei sacerdoti anziani, malati, soli, per i segni di presenza attenta e cor­
diale che ha loro donato quest’anno.

Termino... A tutti l’augurio che in questi giorni sappiamo sentire come rivolte a ciascuno 
di noi le Parole di Gesù:

«Non voi avete scelto me ma io ho scelto voi»;
«Non vi chiamo più servi ma amici»;
«Andate... io sono con voi».
Con la serenità che ci donano queste parole,... Buona Pasqua!



Atti del Cardinale Arcivescovo 481

Omelie del Triduo Sacro

Solo insieme a Gesù, il vivente perché risorto, 
ci sentiamo di guardare alla vita con occhi nuovi

Il Cardinale Arcivescovo ha presieduto in Cattedrale tutte le celebrazioni del Triduo Sacro, assi­
stito dai Canonici del Capitolo Metropolitano: la liturgia del Giovedì (con la lavanda dei piedi a un 
gruppo di ragazzi) e del Venerdì (compresa la Via Crucis nel Centro storico della Città), la Veglia 
Pasquale (con il conferimento dei Sacramenti dell’iniziazione cristiana a 40 catecumeni adulti e 
del Battesimo a un bimbo), l’Ufficio delle Letture e delle Lodi Mattutine del Venerdì e Sabato 
Santo, la grande Domenica della Risurrezione con la Messa Pontificale e i Vespri solenni. Alle cele­
brazioni pomeridiane del Giovedì e Venerdì Santo ed alla Veglia Pasquale si è unito anche il Vesco­
vo emerito di Acqui Mons. Livio Maritano.
Pubblichiamo il testo dei vari interventi di Sua Eminenza.

GIOVEDÌ SANTO:

CENA DEL SIGNORE

Carissimi, in questi giorni di preparazione alla Pasqua di Risurrezione 
n°i siamo invitati ad una sosta di preghiera e di contemplazione davanti ai 
misteri che la Chiesa ci fa celebrare.

Dovremmo quasi lasciarci condurre per mano dalla liturgia di questi 
8'orni per riuscire ad incontrare quello che chiamiamo mistero, in questo 
caso evento, fatto centrale della storia dell'umanità: la venuta di Gesù sulla 
terra e poi il vertice della sua esperienza terrena, la sua passione, morte, 
risurrezione e gloriosa ascensione al cielo.

Nella sera del Giovedì Santo, come abbiamo ascoltato dalle Letture che 
s°no state proclamate, siamo invitati a fare una sintesi di tutto il cammino 
All'umanità, per vedere come ha il suo vertice, il suo centro, il suo punto di 
riferimento nella vita, nella morte e nella risurrezione del Verbo incarnato, 
Gesù Cristo, il Figlio di Dio.

1. Abbiamo sentito nella prima Lettura, tratta dal Libro dell'Esodo, la 
Profezia di ciò che sarebbe stata la Pasqua cristiana. La profezia è l'indica­
zione che Mosè dà al popolo di offrire a Dio, nella notte della liberazione 
Alla schiavitù dell'Egitto, il sacrificio di un agnello, e poi, in quella notte, 
' Angelo liberatore sarebbe passato per condurre fuori dalla schiavitù il 
Popolo d'Israele. L'Esodo è l'annuncio anticipato di ciò che avrebbe fatto 
Gesù liberando l'umanità dalla schiavitù del peccato. Però nella prima Let- 
teira che abbiamo ascoltato noi possiamo individuare alcuni elementi 
importanti di profezia che si realizzeranno poi nella Pasqua di Gesù:

• innanzi tutto il sacrificio, l'agnello deve essere immolato, sacrificato 
a Dio per ringraziarlo del dono della liberazione che il popolo sta per ri­
cevere;

• inoltre, con il sacrificio, il popolo è invitato ad indicare la propria 
■dentità: ogni casa degli Ebrei deve essere segnata con il sangue dell'agnel-



482 Atti del Cardinale Arcivescovo

lo sugli stipiti della porta per indicare che lì è presente una porzione del 
popolo che attende la liberazione. Non è esclusione di salvezza degli egi­
ziani, ma dobbiamo leggere nella simbologia della profezia, che il Signore ci 
offre attraverso l'esperienza dell'Esodo, ciò che Lui farà un giorno per tutta 
l'umanità, e il sangue che segna la porta di casa indica l'appartenenza al 
popolo dei salvati;

• infine il popolo esce dall'Egitto, attraversa il Mar Rosso e poi, dopo 
quarant'anni nel deserto, giungerà alla Terra promessa. Questa è la libera­
zione attuata da Dio per il suo popolo.

La Chiesa ci fa incontrare questa prima Lettura in apertura del solenne 
Triduo Pasquale per aiutarci a vedere tutto un cammino di secoli e di mil­
lenni, fatto dall'umanità, nell'attesa dell'evento centrale della salvezza che è 
Cristo Signore.

Così noi questa sera passiamo dalla profezia alla realtà e la sera del Gio­
vedì Santo la Chiesa ci invita a sostare nel Cenacolo per contemplare quello 
che Gesù ha compiuto con i suoi discepoli la sera prima di morire.

2. Consentitemi ora di citare un'espressione del Vangelo, che non abbia; 
mo letto nella liturgia di stasera ma che ci può aiutare a creare dentro di noi 
il clima spirituale giusto per vivere la Pasqua. Gli Apostoli chiedono a Gesù- 
«Dove vuoi che andiamo a preparare perché tu possa mangiare la Pasqua?» -s* 
riferivano alla Pasqua ebraica che tutti gli anni gli Ebrei celebrano in rin­
graziamento a Dio per la liberazione dall'Egitto - e il Signore risponde- 
«Andate in città e vi verrà incontro un uomo con una brocca d'acqua; seguitelo e là 
dove entrerà dite al padrone di casa: Il Maestro dice: Dov'è la mia stanza, perché io 
vi possa mangiare la Pasqua con i miei discepoli? Egli vi mostrerà al piano supe­
riore una grande sala con i tappeti, già pronta; là preparate per noi». Ho citato 
quest'espressione del Vangelo di Marco (14,12-15), che in modo simile è pre­
sente anche in Matteo e Luca, perché mi sembra che questa ricerca di solen­
nità, di bellezza della sala dell'ambiente del Cenacolo, richiami l'importan­
za di ciò che deve essere la nostra vita in questi giorni.

Dove il Signore vuole celebrare la Pasqua con noi? Nell'intimo della 
nostra vita, in quello che noi qualche volta chiamiamo il cuore, inteso come 
il nostro mondo spirituale, come l'intimità della nostra coscienza, come la 
situazione morale della nostra vita.

Il Signore vuole incontrarci in una situazione di vita bella, riconciliata 
con Lui, trasparente, aperta al suo amore. Se abbiamo questo atteggiamen­
to interiore riusciamo a capire ciò che Gesù compie nel Cenacolo la sera 
prima di morire e riusciamo a cogliere i doni che ci fa.

• Pensiamo al dono dell'Eucaristia che anticipa nel sacramento, secon­
do il magnifico testo della prima Lettera di San Paolo ai Corinzi che stasera 
abbiamo ascoltato nella seconda Lettura, ciò che il giorno successivo Gesù 
avrebbe compiuto sulla croce: il sacrificio della sua vita, il dono del suo 
corpo immolato, dato a noi nel segno del pane, il dono del suo sangue ver­
sato, dato a noi nel segno del vino. E ogni volta che noi partecipiamo all'Eu­
caristia, come stasera, siamo messi in collegamento con i frutti di quella 
morte e di quella risurrezione.



Atti del Cardinale Arcivescovo 483

• L'Eucaristia è sacrificio, sofferenza, dono di vita, ma anche comunio­
ne perché il Signore ha voluto donarci il suo corpo nel segno del pane per 
essere mangiato da noi, per diventare una sola cosa con noi.

• L'Eucaristia è anche presenza che rimane sempre, giorno e notte, nelle 
nostre chiese, e questa sera prolungheremo la nostra adorazione eucaristica 
Proprio per manifestare la convinzione che la presenza reale di Cristo nel­
l'Eucaristia è un aspetto importante del dono d'amore che Lui ci ha fatto. In 
Questo modo la sofferenza e il sacrificio di Cristo sono segno del suo amore 
Per noi.

In questi giorni della Settimana Santa, fratelli e sorelle carissimi, è 
importante fermarci e dire a noi stessi, davanti al Cristo che muore in croce: 
«Davvero, Signore, tu mi hai voluto bene!». San Giovanni, introducendo la 
Pagina del capitolo tredicesimo del suo Vangelo che abbiamo ascoltato in 
questa celebrazione, dove descrive la lavanda dei piedi, diceva: «Gesù, 
sapendo che era giunta la sua ora di passare da questo mondo al Padre, dopo aver 
amato i suoi che erano nel mondo, li amò sino alla fine».

Chi sono "i suoi"? Siamo noi e stasera questa parola deve risuonare in 
modo consolante per noi. Gesù ci ha amati sino all'estremo limite del possi­
bile, donandoci tutto, Lui che era il Figlio di Dio, compresa la sua vita.

Così il gesto della lavanda dei piedi, che simbolicamente ripeteremo tra 
Poco, indica un atteggiamento del Signore verso di noi, indica il servizio, 
quel servizio che Pietro inizialmente non aveva capito, perché Lui è venuto 
nel mondo non per essere servito ma per servire e dare la sua vita per noi.

3. Quindi dobbiamo entrare nel clima dell'Eucaristia che, come ho detto 
Prima, è sacrificio, è comunione ed è presenza.

Non dobbiamo però solo guardare e credere al sacrificio di Gesù per noi, 
31 dono della sua comunione con noi, al dono della sua presenza, ma verifi­
care il nostro sacrificio per Lui. Che cosa siamo disposti noi ad offrire al 
Signore come sacrificio, come rinuncia al male?

• Dobbiamo considerare la nostra comunione con Lui, perché a volte 
Può anche succedere che quando riceviamo l'Ostia consacrata Gesù viene in 
n«i senza che noi ci offriamo a Lui, senza che noi comunichiamo con Lui. 
Gesu è venuto per incontrarci personalmente e noi a volte nemmeno ce ne 
accorgiamo, nemmeno ce ne rendiamo conto, nemmeno rispondiamo dopo 
averlo ricevuto con un momento di gioia, di intimità, di silenzio, di pre­
ghiera, di riconoscenza, di lode.

• Allo stesso modo dobbiamo considerare la nostra presenza davanti al 
Signore. Lui è presente nelle nostre chiese, nel silenzio del tabernacolo, e 
attende la nostra adorazione e la nostra preghiera, ma quante ore e quante 
giornate intere i nostri tabernacoli sono abbandonati e Gesù è solo! Non è 
che Lui abbia bisogno della nostra compagnia, siamo noi che abbiamo biso­
gno della sua. Il nostro coinvolgimento nel mistero dell'Eucaristia, di que­
sto grande testamento d'amore nel quale Gesù ci dice: «Come io vi ho amato, 
c°sì amatevi anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34), si manifesta con l'amore 
verso i fratelli, oltre che a Dio. La Messa deve prolungare una comunione 
con tutta la Comunità e con tutta l'umanità, soprattutto quella sofferente.



484 Atti del Cardinale Arcivescovo

Come è importante la comunione di tutti gli uomini convocati ad entrare a 
far parte della famiglia di Dio!

• E infine il servizio: la lavanda dei piedi ci ricorda l'atteggiamento di 
disponibilità che dobbiamo vivere verso i poveri, verso coloro che hanno 
bisogno di noi, e che vuol dire anche nascondimento, come ci insegna Gesù 
inginocchiato per terra davanti ai suoi Apostoli, come ci insegna il Figlio di 
Dio che lava i piedi a delle creature umane e dice che dobbiamo stare volen­
tieri all'ultimo posto, nel silenzio e nel nascondimento, e se facciamo del 
bene ci invita a non dirlo ai quattro venti, ma a lasciare che solo Dio veda il 
bene che compiamo, attendendo solo da Lui la lode e la ricompensa.

Dentro al Cenacolo tra Gesù e i suoi Apostoli c'è un clima di amore, di 
intimità, di letizia, ma questa letizia che è frutto dell'amore e dell'amicizia è 
turbata dall'ombra del tradimento di Giuda. Il Signore, infatti, dice: «Uno di 
voi mi tradirà» (Mt 26,21). E noi siamo avvertiti del rischio che corriamo del 
tradimento. Possiamo incontrare un tradimento grave, ma anche tanti pio 
coli tradimenti che possiamo compiere anche stasera partecipando non 
bene, senza un profondo fervore, all'Eucaristia. Mettiamoci nel clima di chi 
vuole essere fedele al Signore, di chi vuole essere attento, sensibile e ricono­
scente per quanto il Signore ci dà, e preparati a sapere che tra poco, su que­
sto altare, Gesù Cristo in persona si renderà presente per noi.

Ecco perché adoriamo, ecco perché ringraziamo, ecco perché attendiamo 
l'incontro con Lui nella Comunione, ecco perché in questi giorni continue­
remo a stargli vicino per tenergli compagnia.

VENERDÌ SANTO:
1. PASSIONE DEL SIGNORE

Carissimi, quando partecipiamo a questa liturgia del Venerdì Santo 
dobbiamo avere tutti insieme la preoccupazione di lasciarci toccare profon­
damente dal mistero che celebriamo. Oggi celebriamo il mistero della morte 
di Gesù. Abbiamo ascoltato il racconto della Passione del Signore secondo 
l'Evangelista Giovanni e la nostra prolungata presenza nell'ascolto deve un 
momento aiutarci a sentire un coinvolgimento personale, diretto, per gli 
eventi vissuti da Gesù nella sua Passione e Morte.

Io personalmente sono stato impressionato dall'inizio del testo di Gio­
vanni che abbiamo ascoltato questa sera. Gesù davanti a Giuda, ai soldati 
che vanno per arrestarlo, domanda: «Chi cercate?». Risposero: «Gesù, il Naza­
reno», e Lui disse: «Sono io».

Sento risuonare questa domanda davanti a noi ed è Gesù che la rivolge 
a noi che siamo qui in Cattedrale: «Chi cercate?». E dovremmo rispondere: 
«Gesù, il Nazareno».

Così la mia piccola riflessione di stasera vuole essere di aiuto a me, e a



Atti del Cardinale Arcivescovo 485

voi, per riuscire davvero ad incontrare il Signore Gesù. Questo è il momento 
nel quale noi dobbiamo proiettare sulla nostra assemblea il racconto di ciò 
che il Signore ha vissuto negli ultimi istanti della sua vita terrena, e la nostra 
assemblea deve lasciarsi coinvolgere in un momento di silenzio e di adora­
zione per manifestare la propria fede in un Dio che ci ha amati al punto da 
dare il suo Figlio per la nostra salvezza. La morte di Cristo infatti ci presen­
ta un Dio vicino a noi, non un Dio lontano che si disinteressa dei problemi 
dell'umanità, ma un Dio interessato a noi fino al punto da donare il proprio 
Figlio nel sacrificio compiuto sulla croce.

La fede però, per diventare convinzione profonda, ha bisogno di silen­
zio, ha bisogno di prendere le distanze dai pensieri e dalla preoccupazioni 
della nostra vita, ha bisogno di sosta prolungata di preghiera. Così riuscia­
mo a capire che siamo preziosi agli occhi di Dio perché, come ci ricorda la 
Prima Lettera di Pietro «siamo stati riscattati - salvati - non con cose corrutti­
bili come l'argento e l’oro, ma con il sangue prezioso di Cristo» (cfr. 1,18-19).

Da questa convinzione nasce l'adorazione, cioè il riconoscere l'assoluta 
centralità di Dio nella storia dell'umanità e il fondamento della persona di 
Cristo nella storia della nostra vita. Non vogliamo questa sera ripetere, 
come fece il popolo davanti a Pilato, “sia crocifisso". Non vogliamo né elimi­
nare, né emarginare Gesù dalla nostra vita. Vogliamo invece che Lui regni 
sulla nostra vita e adorare significa ricuperare il fondamento del Primo 
Comandamento: «Non avrai altro Dio all'infuori di me». Guardando, allo- 
ra, la scena della Passione e Morte del Signore, che stasera avremo ancora 
' opportunità di meditare durante la solenne Via Crucis cittadina, che fare­
mo tra le vie del Centro storico, noi riusciamo a sentire veramente che lì 
ogni uomo trova una risposta d'amore ai suoi problemi, ai suoi interrogati­
vi, alle sue paure, alle sue speranze, alle sue "attese" anche per il dopo que­
sta vita. Questo è il momento nel quale noi proiettiamo sulla nostra assem­
blea l'evento ascoltato nella pagina del Vangelo di Giovanni. Però, carissimi 
fratelli e sorelle, proprio per suscitare stasera una sensibilità maggiore di 
preghiera e una vicinanza particolare a un lembo di questo mondo mag­
giormente provato in questi giorni, vorrei che noi proiettassimo il mistero 
che celebriamo su quanto sta avvenendo nella Terra di Gesù, a Gerusalem­
me e in tutta la Palestina.

Questo è il giorno, il Venerdì Santo, nel quale in tutte le Comunità cri­
stiane si fa memoria della Terra Santa, ma non come territorio, bensì come 
richiamo a tutti gli eventi riguardanti Gesù, da Betlemme, a Nazaret, a 
Cafarnao, a Gerusalemme dove si è compiuta la Pasqua del Signore e la sua 
Risurrezione, considerando tutti i luoghi delle apparizioni fino alla sua 
Ascensione al cielo.

Non possiamo tacere di questa situazione assurda di odio, di terrorismo, 
di rappresaglia, di guerra che non finisce mai per cui un popolo non accet­
ta l'altro e non si riesce a rispettare il diritto di tutti alla vita, ad una patria 
e ad una terra.

Questo è il giorno durante il quale dobbiamo pregare perché cessi tale 
spirale di violenza e di odio. Questo è il giorno durante il quale dobbiamo



486 Atti del Cardinale Arcivescovo

invocare il Cristo, principe e re della pace, perché la sua pace entri nella testa 
e nei cuori dei responsabili dei popoli, non solo di quei due specifici, ma di 
chi sta dietro le loro spalle.

Chiediamo questa sera a Dio il dono della pace nella terra di Gesù, dove 
Gesù è morto, dove Lui ha donato la vita per la salvezza degli uomini e per 
insegnar loro una convivenza nuova, frutto della sua Pasqua. In particolare 
questa sera ricordiamo la Comunità cattolica di Gerusalemme e della Terra 
Santa, ridotta ai minimi termini perché molti hanno dovuto fuggire, non rie­
scono a vivere, a ritrovarsi, ad avere un minimo di sicurezza, di sussistenza 
e di speranza. La Chiesa di Torino deve sentirsi in profonda comunione con 
la Comunità cattolica di Gerusalemme, guidata dal Patriarca Mons. Sabbah, 
in profonda comunione di preghiera e anche di aiuto, perché oggi, come in 
tutte le chiese del mondo, siamo invitati alla colletta per la Terra Santa.

Infine, dobbiamo proiettare tutto il racconto della Passione del Signore 
sulla nostra vita personale. Sono poche, ma essenziali, le cose da fare. Dob­
biamo accostare la croce di Gesù alle nostre croci, alle nostre tribolazioni, 
alle nostre sofferenze di ogni giorno, alle nostre piccole o grandi passioni, 
intese come fatiche e difficoltà che incontriamo, e riuscire, attraverso l'c- 
sempio e l'aiuto del Signore, a capire che la sofferenza ha sempre un signi' 
ficato, anche quando per noi non è immediatamente comprensibile. Se Lui 
innocente ha scelto di soffrire, vuol dire che la sofferenza, vissuta con la sua 
prospettiva, è sempre salvifica. Avviciniamo la nostra croce a quella del 
Signore e impariamo a sostenere i fratelli e le sorelle che accanto a noi sof­
frono. Gesù ha incontrato il Cireneo che lo ha aiutato a portare la croce men­
tre saliva al Calvario, noi dovremmo accorgerci che tutti abbiamo accanto a 
noi Lui, che ci aiuta a portare le nostre croci, ma nello stesso tempo ci chie­
de di diventare a nostra volta, accanto a fratelli e sorelle che soffrono, pic­
coli o grandi Cirenei, che sostengono e confortano la sofferenza degli altri.

San Giovanni nel suo racconto della Passione del Signore ci fa anche il 
dono di una notizia importante: ricorda che accanto alla croce di Gesù c'era 
Maria sua Madre, la Vergine Addolorata che accetta di partecipare e condi­
videre la Passione e l'offerta del suo Figlio e che questa sera è qui con noi in 
preghiera e in comunione con tutta la Chiesa pellegrina su questa terra e ci 
conduce, ci accompagna fin sotto la croce di Gesù, per farci capire che lì c'è 
l'amore, che lì bisogna volgere lo sguardo, che lì tutti dobbiamo riconosce­
re la calamita che attira la nostra vita per dare compimento alla Parola di 
Gesù: «Quando sarò elevato da terra, attirerò tutti a me» (Gv 12,32).

2. ALLA VIA CRUCIS

Introduzione nella Basilica della Consolata
Fratelli e sorelle carissimi, diamo inizio alla solenne Via Crucis che si 

svolgerà per le strade del Centro storico della nostra Città in questa sera del 
Venerdì Santo 2002.



Atti del Cardinale Arcivescovo 487

Il significato di questo incontro di preghiera è quello di accompagnare 
Gesù nel cammino della croce, Via Crucis significa appunto la via, la strada 
della croce. Noi desideriamo camminare con Lui per meditare, riflettere 
sulla sofferenza, sulla Passione e Morte del Signore Gesù. Camminiamo con 
Lui per comprendere l'amore infinito che L'ha spinto a soffrire e morire per 
noi, e camminiamo con Lui per offrire le nostre croci, le nostre aspirazioni, 
i nostri desideri di vita nuova per questa Pasqua del 2002, e soprattutto 
offrire anche l'impegno di migliorare la Chiesa, la Comunità cristiana e il 
mondo intero.

Iniziamo perciò il nostro grande cammino di preghiera con un momen­
to in cui riconosciamo i nostri peccati e chiediamo perdono al Signore.

Conclusione in Cattedrale
Carissimi, concludiamo questa nostra serata di meditazione sulla Pas­

sione e Morte di Gesù nella nostra Cattedrale. È stato un momento di rac­
coglimento, di meditazione, sostenuto dalle riflessioni proposte dai giovani 
delle parrocchie del Centro storico della nostra Città, vissuto in un clima di 
silenzio e di preghiera che mi ha edificato.

Avevo invitato all'inizio a fare questo cammino per accompagnare Gesù 
meditando la sua sofferenza ed ora siamo qui, nella nostra Cattedrale, dove 
è custodita anche la Santa Sindone che ci presenta i segni di questa tragica 
e misteriosa sofferenza. Adesso è il momento del confronto, tra noi e Lui, il 
Crocifisso. Si tratta di Persona vera, si tratta di un corpo vero, inchiodato ad 
una croce. Il sangue di Cristo sparso è sangue vero, umano. La sua è stata 
una morte vera, totale, anche se non definitiva perché è risorto, ma vera, 
non apparente.

E noi siamo qui, a distanza di duemila anni, ad adorare il Crocifisso per­
ché crediamo che Lui è vero Dio e vero uomo e perché siamo convinti che, 
pur essendo Dio, ha nascosto in un certo qual senso, come dice San Paolo 
nella Lettera ai Filippesi, la sua divinità assumendo un corpo umano, la con­
dizione di servo, di schiavo, e facendosi obbediente fino alla morte e alla 
morte di croce.

Siamo qui per dire grazie a Gesù che è morto per noi, ma siamo qui, 
dicevo, per un confronto. Non possiamo, fratelli e sorelle carissimi, non 
mettere a confronto il Venerdì Santo di Cristo con i nostri venerdì santi. 
Questa nostra celebrazione non può essere un'apparente manifestazione di 
religiosità esterna, siamo qui perché abbiamo qualche cosa da guardare in 
Cristo e qualche cosa di nostro da mettere a confronto con Lui.

• Iniziamo con il confrontare la sua Croce e le nostre croci. La misura 
che passa tra la sua e le nostre è estremamente sproporzionata. La Croce di 
Cristo ha una dimensione infinita, le nostre sono piccole croci, tuttavia sono 
pesanti sulle nostre spalle perché noi siamo piccoli. Vediamo il segno della 
dimensione infinita della Croce di Cristo, sentiamo le sue parole pronun­
ciate mentre, inchiodato in croce, innalzato tra cielo e terra, attendeva la 
morte. Si rivolge al Padre così: «Dio mio, Dio mio! Perché mi hai abbandonato?».



488 Atti del Cardinale Arcivescovo

Fermiamoci sulla percezione di vuoto che l'Uomo Gesù ha sentito in quel 
momento. Il silenzio del Padre sembra essere per Gesù una sofferenza che 
lo schiaccia fino alla morte e gli fa gridare questo gemito di invocazione. Noi 
siamo davanti ad un mistero, perché il Padre non ha abbandonato Gesù, ma 
gli ha fatto provare ciò che noi facciamo. Si è addossato i nostri peccati. Dio 
non ci abbandona mai, fratelli carissimi, ma le nostre croci sono certe volte 
pesantissime per mistero, perché non riusciamo a spiegarle, però dobbiamo 
anche riconoscere che spesso è perché abbiamo voltato le spalle a Dio: non 
è Dio che ci ha abbandonati, ma siamo noi che abbiamo abbandonato Dio. 
Questa sera il confronto serve a convincerci che a Pasqua ci si converte, si 
chiede perdono, si ritorna a Dio, si toma ad avere fiducia in Lui.

• Confrontiamo poi il suo Amore e il nostro amore. L'ha detto Gesù: 
«Non c'è amore più grande di questo, che dare la vita per i propri amici». Ecco il 
libro da leggere, il Crocifisso, per capire cos'è l'Amore di Dio per noi. Ci ha 
amati fino al punto di dare la vita. E il nostro amore? Sentiamo la misura del 
nostro amore in un'altra parola di Gesù pronunciata dall'alto della croce: 
«Padre, perdonali perché non sanno quello che fanno». Certo Gesù ha detto que­
ste parole in riferimento ai suoi crocifissori, alla gente che lo derideva men­
tre Lui agonizzava sulla croce, ma questa sera le dice a me e a tutti noi. Gesù 
è morto per implorare misericordia per noi, e Lui ci scusa davanti al Padre 
perché dice che noi non sappiamo quello che facciamo nella vita, perché se 
sapessimo davvero chi è Dio, come Dio ci ha creati, come Dio ci ha amati, 
come Dio ci desidera vicini a se stesso, noi tutti cambieremmo subito la 
nostra vita e diventeremo più santi, più generosi, più impegnati, più penti­
ti, più aperti all'Amore di Dio e al prossimo. Confrontiamo l'Amore infini­
to con la nostra insicurezza che ci porta a vivere distratti, qualche volta 
mediocri, forse anche talvolta cattivi.

• Infine confrontiamo l'abbandono, la fiducia, la speranza in Dio. Gesù 
muore così, dice infatti: «Tutto è compiuto!», «Padre nelle tue mani riconsegno 
la mia vita!». «Ed emesso un alto grido, spirò». Gesù muore riconsegnandosi al 
Padre con la certezza che non cadeva nel nulla, ma che sarebbe risorto ad 
una vita definitiva con la sua umanità, per dare a tutti gli uomini del mondo 
e della storia la certezza della risurrezione finale. In chi noi abbiamo fidu­
cia? La fiducia del Cristo nel Padre, anche quando l'urlo misterioso dell'ab­
bandono lo fa gemere, non è venuta certamente meno, perché quello è stato 
un urlo di preghiera. La fiducia di Cristo nel Padre messa a confronto con la 
nostra fiducia. In chi noi abbiamo fiducia? Dov'è la nostra speranza per il 
domani, per il futuro, per il momento della nostra morte, per il "dopo"? 
Abbiamo forse fiducia in ciò che passa, che ci illude, che ci confonde o ci 
distrae, oppure abbiamo fiducia in ciò che dura per sempre?

Ecco, confrontarsi con il mistero della morte di Gesù significa confron­
tarsi con un Dio che ci ha creati e amati per sempre. Per questo domani sera, 
nella solenne Veglia Pasquale ascolteremo e inviteremo alla gioia per la 
Risurrezione di Cristo, che è garanzia della nostra risurrezione. Vorrei dav­
vero che come significato di questa nostra bella serata di preghiera ci fosse 
un personale, intimo atto di amore a Gesù che è morto per noi!



Atti del Cardinale Arcivescovo 489

Però è difficile amare Dio, perché non lo vediamo, per questo dobbiamo 
fermarci e chiedere il dono della fede, dobbiamo invocare la protezione di 
chi, più di tutti, ha capito questo Amore. Siamo partiti dal Santuario della 
Vergine Consolata; il Vangelo di San Giovanni ci presenta Maria ai piedi 
della croce, la Madonna è stata accanto alla croce e aveva capito fino in 
fendo questo grande mistero dell'Amore. Chi, come Maria, sta a lungo a 
contemplare, a pregare, a invocare, a fissare lo sguardo su Colui che è stato 
trafitto, riesce ad amare.

Questo è l'ultimo grande atto con cui chiudiamo la nostra serata di pre­
ghiera. È un atto che nasce dal cuore, che non viene pronunziato forte, ma 
i1 Signore che legge nel cuore di ciascuno sa che siamo usciti di casa, tutti, e 
siamo qui perché gli vogliamo bene e vogliamo ringraziarlo perché è morto 
Per noi per aprirci la strada della salvezza eterna.

DOMENICA DELLA RISURREZIONE 
1. VEGLIA PASQUALE

Carissimi, vorrei davvero riuscire a creare in ciascuno di noi quel clima 
spirituale di fede, di gioia, di festa, che la Chiesa vuole che noi esprimiamo 
in questa solenne Veglia Pasquale.

Do il mio benvenuto soprattutto al gruppo di coloro che saranno, in que­
sta Santa Notte, battezzati, cresimati e che si accosteranno per la prima volta 
all'Eucaristia. Sono quaranta adulti e un bambino, il cui papà e la cui 
mamma verranno battezzati questa sera. Gli adulti vestiti di bianco che ci 
sono dietro i sacerdoti non devono essere confusi con i neobattezzandi di 
stasera, sono adulti che hanno fatto un cammino di riscoperta del loro Bat­
tesimo ed esprimono, indossando la veste bianca, il cammino che hanno 
percorso e il traguardo raggiunto con la volontà di vivere la propria fede 
nelle nostra Comunità.

1. E' importante cogliere il significato della Veglia.
Questa del Sabato Santo non è una semplice veglia di preghiera, come 

altre che facciamo nelle nostre Comunità, questa è chiamata la "madre" di 
tutte le Veglie.

Chi veglia questa sera esprime un'attesa: per noi è un'attesa di fede e di 
preghiera per accogliere il dono di una nuova esperienza della Pasqua. Dob­
biamo porre a noi stessi questa domanda preliminare: «Chi, in questo momen­
to, sa vivere bene lo spirito della Veglia? Chi sente di essere in attesa di una 
Persona, che è Gesù vivo, perché risorto, e che ancora una volta si rende pre­
sente in mezzo a noi?». La risposta è chiara. Vìve bene questa Veglia di attesa:

• colui che sa di aver bisogno di salvezza, perché conosce i propri limi­
ti e i propri peccati;



490 Atti del Cardinale Arcivescovo

• colui che ha già sperimentato tante volte che le salvezze umane pro­
messe dalle creature sono fasulle, non risolvono i problemi, non danno con­
vincenti risposte di senso;

• colui che ha intuito, e perciò è venuto qui, che solo Gesù porta la sal­
vezza "vera" e perciò è qui per cercare e accogliere Lui.

2. La nostra attesa ora viene premiata: Gesù, il Risorto, il Vivente è qui 
con noi e per noi. Anche i segni che incontriamo nella Veglia Pasquale par­
lano in modo efficace alla nostra mente e alla nostra coscienza. Ecco che cosa 
avviene in questa Celebrazione:

a) all'oscurità della notte, simbolo del buio interiore della mente e 
del cuore, segue la luce:

• la luce della verità,
• la luce dell'amore,
• la luce della forza, dell'energia spirituale per una vita nuova;

b) alla morte, la più terribile quale è stata quella di Gesù, subentra la 
vita, la risurrezione: la sua e la nostra. E questo il grande annuncio che in 
questa notte risuona in tutte le chiese e che anche noi abbiamo ascoltato: 
«Esulti il coro degli angeli, gioisca la terra, gioisca la madre Chiesa, godete tutti voi 
fratelli carissimi, perché Gesù Cristo, il nostro Signore, è veramente risorto dai 
morti. Questa è la nostra certezza di fede, questa è la nostra speranza, questo è il 
segno più grande che noi siamo amati da Dio. Questa è la notte in cui Cristo, spez­
zando i vincoli della morte, risorge vincitore dal sepolcro» (cfr. Preconio);

c) al nostro peccato, la vera disgrazia dell'umanità, che rovina la 
nostra vita personale, la serenità delle famiglie, la fedeltà dei cristiani al pro­
getto di Dio e la pace nel mondo, subentra la grazia, la possibilità di un 
nuovo incontro col Signore, che ci porta i doni della sua Pasqua.

Se abbiamo atteso ascoltando le letture della Parola di Dio che ci hanno 
annunciato la Creazione, l'Esodo, la vita nuova di cui parlava il Profeta Eze­
chiele, se noi abbiamo vissuto quest'attesa ecco che in questo momento 
siamo in grado di dire: «Signore, siamo qui per proclamare la tua Risurre­
zione, siamo qui per dire che Tu sei vivo, presente in mezzo a noi, e porti a 
noi i doni pasquali».

3. Ecco i doni di questa Pasqua, nuovo passaggio di Gesù tra noi.
a) I nuovi battezzati: sono fratelli e sorelle che hanno deciso, coscien­

temente e liberamente (sono infatti tutti adulti), di farsi cristiani, di sceglie­
re Gesù Cristo come loro Signore e Salvatore, maestro e modello di vita. Noi 
li guardiamo con gioia e con fiducia non solo perché con questo Sacramen­
to essi entrano a far parte della nostra Chiesa ma anche perché la loro scel­
ta è un grande messaggio per noi. Essi hanno capito che per le loro persone 
è importante:

• lasciare una vita senza un legame con Dio per affidarsi ora totalmen­
te a Lui e al suo amore;

• credere fermamente che solo camminando con Gesù e mettendo in 
pratica i suoi insegnamenti si è veramente felici nella nostra vita;

• affidarsi agli aiuti spirituali che ci vengono dal Signore, come i Sacra-



Atti del Cardinale Arcivescovo 491

menti, ed al sostegno della Comunità cristiana, la Chiesa, nella quale ora 
entrano a far parte e che continuerà ad accompagnarli.

b) La vita nuova per tutti, perché tutti a Pasqua dobbiamo rivivere la 
grazia e gli impegni del nostro Battesimo e dobbiamo ricominciare una vita 
nuova. Non celebra la Pasqua cristiana colui che in cuor suo ha già deciso 
di lasciare tutto come prima nella propria esistenza. Pasqua è passaggio di 
Dio, Pasqua è morire al peccato, alla mediocrità, all'egoismo; Pasqua è far 
nascere, con l'aiuto di Dio, dentro di noi ed intorno a noi qualcosa di nuovo 
per dare compimento alla promessa di Dio: «Ecco, faccio una cosa nuova: pro­
prio ora germoglia, non ve ne accorgete?» (Is 43,19). Abbracciando la vita nuova 
che Cristo risorto ci porta, ciascuno di noi si rinnova e si rinnova anche la 
nostra Comunità che sta camminando secondo il Piano Pastorale diocesano 
che ci impegna ad annunciare il Signore a tutti, anche a chi è lontano, a chi 
è in ricerca di fede o si è allontanato. Questo è il momento di esultare vera­
mente perché il Signore è con noi.

c) Ricominciare il nostro cammino spirituale di vita arricchita dalla 
nuova grazia di questa Pasqua che consiste:

• nella pace di Cristo,
• nella forza interiore garantita dalla presenza dello Spirito Santo,
• nella certezza di ottenere, se lo vogliamo, il perdono di tutti i nostri 

peccati, iniziando così davvero una vita nuova.
- È questo ciò che Gesù ha portato agli Apostoli quando, appena risor­

to, li ha incontrati nel Cenacolo, entrando da loro a porte chiuse.
- È questo ciò che auguriamo ai neofiti, cioè ai neobattezzati.
- E questo che cerchiamo e domandiamo come dono per ciascuno di 

noi: accorgerci che non siamo disorientati, ma che fissando il nostro sguar­
do sul Signore risorto lo vediamo camminare davanti a noi e ci sforziamo, 
come dicevano i padri del deserto, di mettere i nostri piedi nelle orme lascia­
te da quelli di Gesù.

Ci può essere un augurio più bello di questo da scambiarci con affetto e 
preghiera in questa luminosa notte di Pasqua?

Auguri perciò a tutti: che vi sentiate felici, per ricevere da Gesù risorto i 
suoi doni pasquali.

2. MESSA DEL GIORNO

Carissimi fratelli e sorelle, se abbiamo vissuto bene i quaranta giorni del 
tempo di Quaresima, giorni di preghiera, di meditazione, di penitenza, di 
digiuno, di carità, oggi siamo nelle disposizioni ideali per celebrare il gran­
de evento della Risurrezione del Signore.

Sicuramente siamo qui per chiedere al Signore un aiuto alla nostra fede, 
Perché abbiamo ascoltato nella pagina di Giovanni come, la mattina di 
Pasqua, Pietro e Giovanni, che erano andati al sepolcro a verificare quanto 
Maria di Magdala aveva riferito loro, non avessero ancora compreso le



492 Atti del Cardinale Arcivescovo

Scritture che di Lui dicevano che sarebbe risuscitato dai morti. È quindi 
fondamentale per noi il grande annuncio che la Chiesa oggi ci fa della 
Risurrezione di Cristo perché riguarda la vita e la morte, e noi oggi dob­
biamo davvero domandarci se siamo qui sulla terra per la vita o per la 
morte. Ecco il percorso che insieme cercheremo di fare con questa riflessio­
ne, durante la quale vorrei riuscire ad aiutare me e voi a creare rincontro 
tra la Risurrezione di Cristo e la nostra, anche la risurrezione del nostro 
corpo, che dopo la corruzione del sepolcro risorgerà nuovo per una glorifi­
cazione definitiva.

1. Questa festa di Pasqua ci chiede di accogliere con convinzione e con 
gioia la più grande verità della storia umana: Gesù Cristo è veramente 
risorto.

Non si può celebrare con sincerità la Pasqua cristiana se non si fa questo 
grande atto di fede. Da duemila anni milioni di discepoli di Cristo hanno 
creduto questa verità che per noi oggi deve diventare vero fondamento 
della nostra scelta cristiana di vita.

Costruiamo questa nostra certezza su elementi che derivano dall'ascol­
to delle Scritture:

• il sepolcro vuoto: la mattina di Pasqua le donne e i discepoli vanno al 
sepolcro e lo trovano vuoto;

• le parole degli angeli alle donne: «È risorto, non è qui... Andate, dite di 
suoi discepoli e a Pietro che Egli vi precede in Galilea. Là lo vedrete». La prova 
vera è il vederlo vivo, risorto;

• le numerose apparizioni di Gesù vivo, risorto nel suo vero corpo* 
«Guardate, toccatemi, sono proprio io, non sono un un fantasma ... datemi qualche 
cosa da mangiare ... Tommaso vieni qui, tocca, verifica ...» (cfr. i Vangeli: passi 
paralleli);

• l'annuncio di Pietro e degli altri Apostoli dal giorno di Pentecoste in 
poi: «Uomini di Israele, ascoltate queste parole. Quel Gesù che voi avete ucciso, chie­
dendo a Pilato la sua condanna a morte, Dio lo ha risuscitato il terzo giorno e volle 
che apparisse non a tutto il popolo, ma a testimoni prescelti da Dio, a noi che abbia­
mo mangiato e bevuto con lui dopo la sua risurrezione dai morti» (cfr. At passim)-

Fermiamoci su queste parole: «Andate... Egli vi precede in Galilea. Là la 
vedrete!», questa promessa è anche per noi.

Ma come lo possiamo vedere?
• Con la fede, che ci aiuta ad accettare la testimonianza di chi, come gli 

Apostoli, lo ha visto con i propri occhi e ha constatato la verità della sua 
risurrezione. Se poi ci domandiamo perché Gesù risorto è apparso solo a 
poche persone prescelte e non a tutto il popolo, non troviamo altra risposta 
se non quella che ci conferma che Dio non ci impone nulla, vuole che la 
nostra scelta sia libera, Lui è amore e si offre a noi con lo stile dell'amore, 
quasi dicendoci: «Se vuoi, sappi che io sono morto per te e accetta questa 
testimonianza d'amore. Se vuoi credere, sappi che io sono risorto perché tu 
possa essere predestinato alla vita eterna». Così noi vediamo il Cristo risor­
to con la nostra fede, se accettiamo la testimonianza di chi lo ha visto.

• Con l'esperienza quotidiana di vita che ci fa toccare con mano, se



Atti del Cardinale Arcivescovo 493

abbiamo l'attenzione interiore, come Dio ci sia vicino, ci aiuti, ci sostenga e 
ci ami in tutti gli eventi, anche i più tristi, della nostra vita.

• Con i continui riscontri che ci vengono offerti quando mettiamo in 
Pratica gli insegnamenti di Gesù: quando lo ascoltiamo la nostra esistenza 
scorre nella gioia, nella serenità, con una forza particolare nelle difficoltà. 
Diversamente ci sentiamo disorientati, dispersi, soli, a volte disperati.

2. «Perché cercate tra i morti colui che è vivo?» (Le 24,5) è la seconda bellis­
sima espressione che vorrei lasciarvi in questa mattina di Pasqua.

Da sempre l'uomo è alla ricerca di Dio, di un assoluto, di uno che gli dia 
certezze, risposte di senso per la propria vita, per i problemi e le sofferenze 
di ogni giorno e soprattutto una parola di speranza per il futuro, per il 
"dopo questa vita terrena".

Anche tutti noi siamo in questa continua e quotidiana ricerca. Ma dove 
orientiamo la nostra ricerca?

Spesso tra i morti, cioè andiamo da coloro che ci riempiono di parole e 
di promesse, ma senza risultati veri, perché non hanno, come Gesù, «parole 
di vita eterna» (Gv 6,68).

Chi sono questi moderni imbonitori davanti ai quali spesso ci fermiamo 
incantati ma che non sanno indicare la strada della vera salvezza?

a) I tanti maestri del sospetto, del dubbio diffuso anche verso le 
verità fondamentali della vita umana, dell'esaltazione della debolezza della 
ragione umana che sarebbe incapace di conoscere Dio e di trovare un fon­
damento alla realtà, per cui si arriva a relativizzare tutto e la persona si trova 
senza riferimenti, senza certezze.

b) Gli imbonitori dell'illusione del tutto facile, del tutto lecito, del tutto 
possibile. Sono quelli che propugnano di impostare la vita come una fuga 
dalle responsabilità, dagli impegni, dal sacrificio per cercare il piacere fine a 
se stesso, la corsa al benessere o al successo anche sole di un momento.

c) Coloro che vorrebbero farci credere di aver in mano la formula 
magica per risolvere i problemi, distraendoci e facendoci chiudere gli occhi 
sulla realtà della vita che ha un suo fascino, una sua bellezza, ma proprio 
Perché il costruirla in modo armonico e pieno costa fatica, sofferenza, lotta 
contro il male e richiede che siamo disposti a pagare prezzi alti di eroismo 
Per realizzare la pace, la giustizia, l'amore.

Perché è così difficile la pace, la giustizia, l'amore nella nostra realtà 
umana? Perché ci sono troppi deliri di onnipotenza, ci sono troppe chiusu­
re sui propri egoismi, interessi, ci sono ancora tante barriere ideologiche e ci 
sono tanti, troppi, che parlano, che accettano l'idea che da un altro, da un 
qualunque altro possa venire qualcosa di buono e di vero per noi. Conti­
nuando così si brancola nel buio, si cammina nei cimiteri, tra le tombe e non 
si costruiscono le città degli uomini vivi, realizzati, contenti, pacifici.

3. Solo insieme con Gesù, il Vivente perché risorto, ci sentiamo di guar­
dare alla vita con occhi nuovi, in modo diverso. Egli non ci nasconde la realtà 
delle cose, la gravità dei problemi e la fatica grande che si deve fare perché 
possano entrare nella testa e nel cuore della gente i valori cristiani. Ma sa



494 Atti del Cardinale Arcivescovo

infonderci forza e coraggio perché conosce l'onda contraria che nel mondo c'è 
nei confronti del messaggio evangelico. Egli non ci illude ma ci avverte: «Voi 
avrete tribolazione nel mondo (quante persecuzioni hanno avuto i cristiani nella 
storia, anche ai nostri giorni) ma abbiate fiducia; io ho vinto il mondo!» (Gv 16,33).

Dobbiamo essere sinceri con noi stessi e riconoscere:
• che essere buoni, che comportarci bene costa fatica, ma con Lui, Gesù, 

si può;
• che ci sono troppe sofferenze da affrontare, ma Gesù ci è vicino e ci 

aiuta;
• che il mondo sotto molti aspetti va male, ma noi sappiamo vedere in 

esso il dono di una Presenza che salva,
• che in molte famiglie c'è lo strazio, la delusione, il fallimento, ma noi 

continuiamo a credere che dopo l'ubriacatura del momento tornerà a pre­
valere la stima e la ricerca della visione cristiana della famiglia fondata su 
un vero e definitivo impegno d'amore che si chiama matrimonio;

• che anche qui da noi ci sono sempre molti problemi da risolvere: il 
lavoro, che spesso non c'è, l'educazione così difficile da realizzare, l'acco­
glienza di tanti immigrati, che divide l'opinione pubblica, divisioni e ten­
sioni sociali; ma come cristiani sappiamo che c'è una strada per costruire, 
con la pazienza, l'impegno quotidiano e i piccoli gesti che non fanno rumo­
re, ma che contribuiscono al progresso e alla crescita della convivenza nella 
fraternità.

Non cercate tra i morti... non scavate solo nel male ... cercate il bene, sot­
tolineate il tanto bene che ci circonda, la grandezza morale e la generosità di 
tante persone, di tante famiglie e comunità...

Non vedete quanto bene offre questa Città anche e soprattutto con la sua 
fede e testimonianza cristiana?

Ci sono i problemi, spesso siamo come dei crocifissi, ma c'è Gesù con noi- 
E questa la nostra certezza per cui sappiamo che lentamente ma inesorabil­
mente Egli ci salverà, perché il bene, anche se non fa rumore, è più forte del 
male, l'amore vince l'odio, l'egoismo, l'indifferenza, la vita sconfigge la morte.

Non cercate più tra i morti, cercate il Vivente. Egli è qui, presente e vivo 
in quest'Eucaristia che stiamo celebrando ed attende di potersi donare a noi 
per stare con noi sempre.

Chi crede, solo chi crede lo vedrà. È questo il vero dono della nostra 
Pasqua. Auguro a tutti di aprire con coraggio gli occhi della fede per acco­
gliere il Risorto e camminare sempre con Lui per le strade del mondo.

3. SECONDI VESPRI

Siamo qui riuniti per chiudere, con la celebrazione dei Vespri, la solen­
nità della Pasqua anche se, come sapete, la Pasqua dura otto giorni, infatti 
per tutta la settimana fino a domenica prossima le celebrazioni quotidiane 
saranno solenni.



Atti del Cardinale Arcivescovo 495

Il testo che abbiamo ascoltato mette in relazione il grande evento della 
Risurrezione del Signore con il suo sacrificio, la sua immolazione, la sua 
Passione e morte, ed è interessante osservare come i Vangeli delle "appari­
zioni" di Gesù risorto sottolineino sempre la preoccupazione del Signore di 
far vedere le sue ferite, quelle dei chiodi e quella del costato, quasi a sotto­
lineare una unità indissolubile tra il suo sacrificio, l'immolazione e la risur- 
rezione.

Il sacrificio del Cristo ha espiato i peccati dell'umanità e tutti i nemici di 
Dio saranno messi sotto i suoi piedi. Il nemico di Dio è il peccato, il male; e 
l'oppositore di Dio, colui che si chiama il separatore, il diavolo, e tutti colo­
ro che seguono i suoi suggerimenti saranno sconfitti. San Paolo, a questo 
proposito, ci ricorda che l'ultimo nemico ad essere sottomesso sarà la morte, 
quasi a dire che la morte che è stata vinta con la risurrezione non è l'ultima 
parola anche nella storia della nostra vita.

La Festa di oggi è una festa di speranza, che apre una prospettiva futu­
ra nella storia di ciascuno di noi e nella storia dell'umanità.

Il Vangelo di Giovanni, che abbiamo ascoltato questa mattina nella S. 
Messa, ci ricordava che quando Pietro e Giovanni sono giunti al sepolcro 
hanno visto la tomba vuota, le bende piegate, il sudario riposto a parte, e poi 
l'Evangelista dice, parlando del discepolo che Gesù amava, «vide e credette». 
Io spero che tutti abbiamo visto con la fede la Risurrezione del Signore, e 
oggi siamo qui anche con la celebrazione dei Vespri a proclamare con la 
nostra fede ciò che abbiamo visto, nel senso che abbiamo riascoltato l'an­
nuncio della Risurrezione, ci siamo sentiti confortati nella fede della Chiesa, 
che è ben più grande della nostra fede personale, e crediamo che veramen­
te il Signore è morto per noi ed è risorto, crediamo che la sua morte è sal­
vezza per noi e che ci rende graditi a Dio perché apparteniamo al suo Figlio 
Gesù.



496 Atti del Cardinale Arcivescovo

Ritiro spirituale per Imprenditori e Dirigenti

Spiritualità e lavoro
Domenica 17 marzo, il Cardinale Arcivescovo ha incontrato un gruppo di Industriali e Dirigenti, 
riuniti nella Villa Lascaris a Pianezza per un tempo di ritiro spirituale in preparazione alla Pasqua, 
ed ha loro proposto questa meditazione:

Premessa

Benvenuti a casa mia, perché Villa Lascaris dove ci troviamo è dell’Arcivescovo di Tori­
no in quanto è scritto che quando il marchese Lascaris ha donato questa villa all’Arcivesco­
vo di Torino aveva posto la condizione che venisse a vivere almeno tre settimane all’anno, 
altrimenti avrebbe perduto il diritto della proprietà. Io ho fatto i conti, e pur non venendo 
mai qui a vivere in modo continuativo, ma solo contando i giorni in cui vengo per incon­
trarmi con sacerdoti e laici supero le tre settimane, quindi conservo la proprietà.

Inizio complimentandomi con voi perché oggi è domenica, il giorno del Signore che si 
santifica in due modi: con la partecipazione all’Eucaristia e con il riposo festivo. Però 13 
domenica è anche il giorno della famiglia, della distensione, e quindi accogliere come avete 
fatto voi un invito per un momento di riflessione, di approfondimento di alcuni aspetti della 
spiritualità, della crescita spirituale di se stessi, toma a vostra lode.

• Questo è un breve ritiro spirituale che mira soprattutto alla vostra formazione perso­
nale. Oggi non ci mettiamo a fare discorsi di tipo professionale e nemmeno parliamo del­
l’articolo 18 o della flessibilità nei rapporti di lavoro, ma vogliamo sentirci soprattutto come 
individui - se volete come categoria di imprenditori e dirigenti - davanti a Dio. Vogliamo 
metterci in rapporto con Lui e dire: «Signore, che cosa Tu hai da dirci? E che cosa noi pos­
siamo fare per dare una risposta a quello che Tu ci dici?».

• L’incontro di oggi si colloca all'intemo del cammino quaresimale che compiamo 
come Chiesa, come comunità, come famiglie, ma anche come individui. Fra quindici giorni 
celebreremo la Pasqua e per celebrare la Pasqua non è sufficiente dire: «Sono andato 3 
Messa e ho fatto la Comunione», sebbene questo sia un aspetto importante, ma occorro 
entrare nella dinamica del mistero della Passione, Morte e Risurrezione di Cristo e rinnova­
re profondamente la nostra vita spirituale e professionale.

• Vogliamo, con questo incontro, collocarci anche nell’itinerario tracciato per l’Anno 
della Spiritualità nell’ambito del Piano Pastorale diocesano. Il tema che trattiamo “Spiritua­
lità e lavoro” è stato scelto proprio in relazione all’Anno della Spiritualità che stiamo viven­
do e tutte le iniziative che sono state organizzate sono finalizzate a preparare le quattro gran­
di Missioni diocesane che dovranno riservare un’attenzione particolare non solo alle fasce di 
età delle persone alle quali sono rivolte, ma anche alle categorie professionali. L’Anno della 
Spiritualità serve ad approfondire il nostro rapporto con Dio perché, se è più chiaro il nostro 
legame con Dio, diventa anche più comprensibile il nostro dovere e impegno di annunciare il 
Vangelo a tutte le persone, mentre se non è chiara questa premessa fondamentale - secondo 
la quale Dio è tutto, noi siamo sostenuti da Lui e senza Dio non abbiamo prospettive, rispo­
ste, parole per dar significato alle realtà che incontriamo, compresa la vita che è la realtà più 
grande - tutto il lavoro per annunciare Gesù Cristo non avrebbe una fondazione opportuna. 
L’Anno della Spiritualità non è solo un anno di preparazione e di ricerca di motivazioni, ma 
è un anno di preghiera affinché il Signore ci aiuti a capire l’amore che ha avuto per noi, e lo 
capiamo guardando il Crocifisso, contemplando quello che Lui ha fatto per noi, ed è un anno 
anche di impegno per trovare tutte le motivazioni spirituali di cui parlavo prima.



Atti del Cardinale Arcivescovo 491

• Infine, non vorrei dimenticare che questo breve ritiro spirituale è per voi sintonizzato 
profondamente con la vostra condizione professionale di imprenditori e dirigenti. Perciò vor­
rei cercare di calarmi nella vostra realtà quotidiana di vita, che è la vostra attività ed anche la 
vostra responsabilità come imprenditori e dirigenti cattolici, che quindi avete delle motiva­
zioni a monte e una fondazione per le proprie scelte morali, oltre che una testimonianza da 
offrire alla nostra società confusa come non mai, soprattutto nel campo del lavoro.

1. Che cosa si intende per “spiritualità”?

a) In senso molto generale spiritualità per una persona credente è tutto ciò che la 
mette in relazione alla trascendenza, ossia quelle realtà e quei valori che sono al di sopra del 
nostro piano naturale umano. In particolare, Dio è il Trascendente e quindi una persona che 
si apre al mistero di Dio ed entra in relazione con Lui è attenta alla trascendenza e coltiva 
ima spiritualità.

b) In senso proprio spiritualità è ciò che riguarda la nostra vita di fede, intesa come 
il nostro rapporto con un Dio personale che noi abbiamo conosciuto. Questo Dio che noi 
abbiamo conosciuto si chiama Padre, Figlio e Spirito Santo e in particolare è

• un Dio che inizialmente ha manifestato la sua esistenza e si è rivelato in tanti modi 
attraverso i secoli (cfr. Eb 1,1);

• un Dio che ultimamente e in modo definitivo ha compiuto la sua rivelazione nella per­
sona di suo Figlio, Gesù Cristo, che è irradiazione della sua gloria e impronta della sua 
sostanza (cfr. Eb 1,2-3). Il Dio in cui crediamo è quindi il Dio di Gesù Cristo, ossia il Dio 
Trinità che si è rivelato a noi in modo definitivo attraverso il Figlio, Gesù Cristo, che è via 
risolutiva nella nostra ricerca della dimostrazione dell’esistenza di Dio, soprattutto con l’e­
vento della sua Risurrezione (cfr. ICor 15). Per questo è molto importante che ciascuno di 
noi giunga a fare la propria professione di fede in Gesù Cristo che è Figlio di Dio e quindi 
è Dio, perché se non siamo convinti di questa verità di fede, tutto il nostro impianto cristia- 
no non regge;

• un Dio che:
- ci parla e ci spiega il suo progetto su di noi,
- attende la nostra risposta d’amore di figli attuando la sua Parola: «Chiunque ascolta 

queste mie parole e le mette in pratica, è simile a un uomo saggio che ha costruito la sua 
casa sulla roccia» (Mt 7,24). Quando Dio ci chiede una cosa lo fa perché ci vuole bene e 
desidera che cresciamo interiormente e in pienezza;

- sarà il nostro gaudio eterno. Qui apro una piccola parentesi per dirvi che quando 
incontro gente che non crede trovo che il problema sul quale tutti sono inceppati è quello 
della morte e del “dopo”. Io credo e affermo che per ciascuno di noi c’è una vita eterna pei 
che l’ha detto Gesù e Lui è il Figlio di Dio, perciò non ci inganna. Posso poi avere altre con­
ferme di tipo filosofico che affermano l’immortalità dell’anima, ma credo nella vita eterna 
perché Gesù ha detto così, Lui con la sua Risurrezione è andato “oltre” ed è entrato nella 
gloria anche con il suo corpo.

c) In senso ancora più proprio e specifico spiritualità è la strada personale che cia­
scuno di noi deve percorrere, legata alla propria vocazione e professione, per incontrare Dio, 
per amarlo e testimoniarlo. Nel vostro caso particolare, penso che la maggior parte di voi 
abbia anche la vocazione alla vita matrimoniale oltre a quella per la professione che svol­
gete, quindi la vostra condizione di vita personale (per esempio nella vita di famiglia) e la 
vostra professione sono la strada attraverso la quale voi dovete rendere gloria a Dio. lo devo 
far bene il Vescovo, lui deve far bene il prete, ciascuno di voi deve far bene l’imprenditore 
o il dirigente, oltre che il papà o la mamma di famiglia. Quindi c’è anche una spiritualità del 
lavoro, una spiritualità della professione.



498 Atti del Cardinale Arcivescovo

2. L’attività umana e il lavoro umano

Quale scopo deve avere il lavoro umano e l’attività umana in senso generale? Perché 
dobbiamo lavorare? O meglio, perché il Signore ci ha messi nella condizione di dover lavo­
rare per vivere?

Ogni attività, ogni lavoro umano ha questi significati:
• continuare l’opera della creazione. Dio ha affidato all’uomo e alla sua custodia tutto 

il creato: «Dio prese l'uomo e lo pose nel giardino di Eden, perché lo coltivasse e lo custo­
disse» (Gen 2,15). Quindi dobbiamo far crescere e custodire, non distruggere l’aria, l’acqua, 
tutti gli altri valori che il Signore ha messo nelle nostre mani;

• esprimere le proprie qualità o doni attuando così la propria realizzazione personale. E 
vero o no, oltre che bello, che quando realizziamo una cosa magari partendo da poco o nulla 
abbiamo una certa soddisfazione? Ed è lecita questa soddisfazione se tutto è stato fatto come 
si doveva, perché il lavoro ha anche lo scopo di realizzare la persona. A questo proposito 
ricordo che la Dottrina Sociale della Chiesa condanna un’impostazione del lavoro che umi­
lia l’uomo-persona, perché il lavoro è per l’uomo, non per altro;

• far crescere anche gli altri e la condizione di vita di tutta la società, intesa come le per­
sone che abbiamo vicino, per la realizzazione delle aspirazioni più grandi e più nobili di cia­
scuno. Quanto più voi riconoscete nella gioia di aver fatto crescere altre persone, tanto più 
vi sentite “santi” e “sante”, perché la santità è - dopo aver pregato per avere la forza e la luce 
nella comunione con Dio - vivere bene il nostro dovere, là dove il Signore ci ha messi al 
servizio del bene comune e non solo per il nostro personale interesse.

3. Il lavoro vissuto in questa prospettiva

Quando il lavoro è vissuto in questa prospettiva realizza le attese di Dio e quindi è svol­
to con fede e noi costruiamo la spiritualità del lavoro, cioè quel valore o quella caratteristi­
ca della vita cristiana per cui si loda, si ama e si incontra Dio lavorando, svolgendo la pro­
pria professione. Per questo prima ho parlato di santità che è comunione di vita con Die­
siamo santi quando abbiamo la grazia di Dio in noi, ma ciascuno di noi cresce nella comu­
nione con Dio quanto più svolge le proprie attività secondo le attese di Dio e, più in parti­
colare per voi, secondo quelli che sono chiamati i principi cristiani, secondo l’insegnamen­
to del Cristo, che la Dottrina Sociale della Chiesa ha ripetuto per la nostra comprensione 
nelle condizioni e realtà di vita diverse.

Uso due immagini bibliche per aiutare a ricordare le cose che ho detto.
• Nel settimo capitolo del Vangelo di Matteo, Gesù, parlando di chi ascolta la sua paro­

la e la mette in pratica e di chi invece l’ascolta ma non la mette in pratica, dice che i primi 
sono simili a quei costruttori di case che fondano le proprie costruzioni sulla roccia e que­
ste resistono a qualsiasi azione esterna, mentre i secondi sono simili a coloro che per rispar­
miare o per superficialità costruiscono sulla sabbia e le loro case non resistono a lungo (cft 
Mt 7,24-27). Ciascuno di noi provi a pensare se nella propria vita ha costruito sulla roccia o 
sulla sabbia. Voi siete imprenditori o dirigenti e sapete meglio di me che costruire sulla roc­
cia significa avere certe garanzie di solidità grazie alle quali si acquista fiducia anche a livel­
lo umano. A livello spirituale è la stessa cosa. Se la nostra casa, la casa della nostra vita, non 
è costruita su dei principi che hanno basi solide, reggiamo poco, soprattutto su questo fron­
te “pagano”, di cultura neopagana, che avanza, per cui noi cristiani abbiamo sempre più la 
sensazione di essere rimasti in pochi a difendere certi principi.

• Un’altra immagine è presente nel terzo capitolo della Prima Lettera ai Corinzi. San 
Paolo invita, quando si costruisce la propria vita, a stare attenti perché non bisogna mettere 
un fondamento diverso da quello che c’è già e che si chiama Gesù Cristo. Lui è il fonda­
mento di ogni vita cristiana, con la sua Persona, la sua Parola e il suo esempio, poi sopra



Atti del Cardinale Arcivescovo 499

quel fondamento ciascuno può mettere quello che crede, stando però sempre attento a cosa 
mette, perché se uno mette oro, pietre preziose, argento, legno, fieno o paglia, quando verrà 
la prova del fuoco i risultati saranno diversi (cfr. ICor 3,10 ss.).

Così è la nostra vita cristiana e quindi vivere una spiritualità cristiana significa costrui­
re la propria vita secondo Cristo, avendo presente la logica evangelica del granello di sena­
pe o del pugno di lievito.

Chiediamoci ancora:
a) Che cosa vogliamo costruire e realizzare nella nostra vita?
b) Come, per quale strada, con quali principi, con quale fondamento?
c) Più in particolare, come ci rapportiamo nel rapporto dialettico esistente tra le 

leggi economiche, di mercato o di produzione, e la coscienza cristiana? Non è facile trova­
re un’armonia in questo rapporto dialettico, ma è importante perseguirla.

Concludo invitandovi, nel breve tempo di riflessione che c’è prima della S. Messa, a 
pensare alla vostra vita spirituale, a parlare un po’ con il Signore; per esempio, ciascuno per 
conto proprio potrebbe verificare:

• il proprio personale cammino di fede: le verità che sono acquisite, i dubbi e gli inter­
rogativi che si pongono, le esperienze di vita fatte o conosciute, per capire che per cammi­
nare abbiamo sempre bisogno di certezze;

• come concretamente domani, tornando sul luogo di lavoro, è chiamato a santificarsi;
• come, in qualità di imprenditore o dirigente, è possibile offrire la propria collabora­

zione qualificata nella vita e nelle attività pastorali della nostra Chiesa diocesana, testimo­
niando con la vita che il messaggio cristiano è al servizio dell’uomo e per il bene di tutti.

Nella mia Lettera Pastorale “Costruire insieme” c’è un passo che vi leggo perché a 
Pasqua dovremmo tutti confessarci per distaccarci dal peccato. In questa Lettera, parlando 
del peccato sociale, ho scritto: «C’è poi il peccato, i peccati di tutti gli uomini, che pesano 
come fattore negativo nella storia, e i peccati dei credenti, soprattutto quando, senza alcuna 
remora, con i loro modi di pensare e con i loro comportamenti si allineano a quelle che pos­
siamo chiamare “strutture di peccato”, vere e proprie idolatrie del mondo, quali, ad esempio 
il profitto ad ogni costo, il guadagno e non il dono, il potere, l’affermazione di sé senza scru­
poli, il successo, il farsi largo nella vita schiacciando gli altri, soprattutto i più indifesi, la 
ricerca del piacere in sostituzione dell’amore, lo sfruttamento al posto della condivisione» 
ipagg. 36-37).

Chiediamo al Signore la grazia che anche questo incontro possa aiutarci a fare un pic­
colo passo in più nel nostro cammino di fede e di santità. Quindi se a Pasqua tutti ci prefig­
giamo di fare questo cammino verso il Signore, la Pasqua è buona, ben celebrata, ha porta­
to un avvicinamento nella nostra vita verso il Signore.

In questo senso vi faccio gli auguri di Buona Pasqua!





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione
RIVELLA don Mauro, direttore dell’Ufficio Nazionale per i problemi giuridici, è stato 

anche nominato in data 11 marzo 2002 - per un quinquennio - membro del “Comitato per 
gli enti e i beni ecclesiastici e per la promozione del sostegno economico alla Chiesa” per la 
Azione prima attinente “gli enti e i beni ecclesiastici”.

Armine di ufficio
CERESA don Gianfranco, F.D.P., nato in Sant’Angelo Lodigiano (LO) 1’1-5-1949, 

°rdinato il 30-5-1981, ha terminato in data 31 marzo 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale 
nella parrocchia Santa Famiglia di Nazaret in Torino.

binine

GIACOMINO don Guido, nato in Ciriè il 3-2-1944, ordinato il 4-4-1970, è stato nomi- 
nato in data 4 marzo 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia Santi Giovanni Bat­
ata e Bartolomeo in Rivara e della parrocchia S. Lorenzo Martire in Pertusio. Sostituisce il 
tocerdote don Domenico Ferrerò.
, GARBIGLIA can. Giancarlo, nato in Piobesi Torinese il 10-7-1937, ordinato il 29-6- 
1961, parroco della parrocchia Madonna degli Angeli in Torino, è stato anche nominato in 
data 16 marzo 2002 pro-rettore della chiesa S. Cristina in Torino.

CASARIN don Severino, F.D.P., nato in Noale (VE) il 7-4-1940, ordinato il 15-9-1973, 
‘ stato nominato in data 1 aprile 2002 vicario parrocchiale nella parrocchia Santa Famiglia 

Nazaret in 10151 TORINO, p. E. Montale n. 18, tei. 011/73 11 85.

Nomine e conferme in Istituzioni varie

Confraternita del SS. Sudario - Torino
. L’Arcivescovo di Torino, in data 15 marzo 2002, ha confermato - per il quinquennio 
2002-31 dicembre 2006 - la sig.ra LIQUORI FUNDUKLIAN Laura presidente della Con- 
totemita del SS. Sudario in Torino.

Sacerdote extradiocesano nell’Arcidiocesi

CASTIONI mons. Piero - del Clero diocesano di Tortona -, nato in Garlasco (PV) il 27- 
J'1933, ordinato il 29-6-1957, è stato autorizzato in data 7 marzo 2002 a dimorare nel ter- 

t’torio dell’Arcidiocesi.

501





Documentazione

Incontri del Card. Walter Kasper a Torino

Il cammino dell’ecumenismo
Martedì 5 marzo, il Card. Walter Kasper, Presidente del Pontifìcio Consiglio per la Promozione 
dell’Unità dei Cristiani, è stato a Torino. Nella mattinata ha parlato a sacerdoti e religiosi della 
Regione Pastorale Piemontese riuniti nel salone di Vakiocco; alla sera ha incontrato le persone 
interessate ai temi dell'ecumenismo nel salone Beato Giuseppe Allamano, presso la casa Madre 
dei Missionari della Consolata. Le due iniziative sono state promosse rispettivamente dalla 
Commissione Regionale e dalla Commissione Diocesana di Torino per l’Ecumenismo e il Dialogo. 
Pubblichiamo successivamente il testo dei due interventi di Sua Eminenza.

INCONTRO CON
SACERDOTI E RELIGIOSI

Situazione presente e futuro del movimento ecumenico 
Comunione come concetto chiave ecumenico

L L’ecumenismo in una situazione che cambia

Stiamo all’inizio del nuovo Millennio e non possiamo evitare di affrontare la questione: 
dove siamo giunti, dal punto di vista ecumenico? Che cosa abbiamo realizzato negli ultimi 
35 anni, da quando cioè la Chiesa cattolica, con il Concilio Vaticano II, è entrata ufficial­
mente a far parte del movimento ecumenico? Quali sono i risultati positivi? Quali sono i pro­
blemi nuovi e le nuove sfide che dobbiamo affrontare? Ho deliberatamente scelto per que­
sta sezione della mia conferenza il titolo: “L’ecumenismo in una situazione che cambia’’.

In un certo senso, è possibile parlare di crisi. Il termine crisi, tuttavia, non deve essere 
inteso soltanto nella sua accezione negativa, come “crollo” o “collasso” di ciò che è stato 
costruito negli ultimi decenni, e che non è certo di poca entità. Adopero la parola nel signi­
ficato originario del termine in greco, che sta ad indicare una situazione in bilico, sul filo del 
rasoio; una situazione che può evolvere positivamente o negativamente. Entrambe le svolte 
sono possibili. Una situazione di crisi è una situazione nella quale con l’esaurirsi di antiche 
strade si crea lo spazio a nuove possibilità. Una situazione di crisi è pertanto una sfida, e un 
tempo per prendere delle decisioni.

Ripercorrendo gli ultimi tre anni, e specialmente l’anno 2000, del Giubileo, appare chia­
ramente che non esiste una forma di crisi soltanto nell’accezione negativa del termine.

503



504 Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo

Nel 1999, ad Augsburg, non abbiamo soltanto apposto una firma, ma abbiamo anche 
celebrato l’evento della ratifica della Dichiarazione Congiunta sulla dottrina della 
Giustificazione con la Federazione Luterana Mondiale. Secondo le parole di Papa Giovanni 
Paolo II, si è trattato di una vera e propria pietra miliare: da una parte, la Dichiarazione era 
il risultato di molti dialoghi ecumenici, a livello nazionale ed intemazionale, che si erano 
svolti negli anni precedenti; d’altra parte, con la firma della Dichiarazione, abbiamo rag­
giunto soltanto un consenso differenziato, e siamo molto lontani dal traguardo che ci siamo 
prefissi. Pur entro tali limiti, l’evento è stato considerato da molti cristiani come un segno di 
pace offerto al mondo. Essi sono stati lieti di constatare che differenze e polemiche vecchie 
di secoli, che avevano diviso le Chiese su un argomento centrale e fondamentale del mes­
saggio, potevano essere superate per mezzo di un serio dialogo ecumenico.

Durante l’Anno Giubilare, abbiamo avuto la consolazione di celebrare alcuni importan­
ti e profetici eventi ecumenici, così come essi sono stati definiti da Papa Giovanni Paolo II 
in Novo Millennio ineunte (n. 48), quali l’Apertura della Porta Santa in San Paolo fuori le 
Mura; la Giornata del Perdono, nella prima Domenica di Quaresima; la Commemorazione 
dei Testimoni della Fede del XX secolo, al Colosseo.

Per l’Apertura della Porta Santa e per la Commemorazione dei Testimoni della Fede, i 
delegati delle altre Chiese e Comunità ecclesiali erano in numero superiore a quelli presen­
ti alle sessioni del Concilio Vaticano II. Tutti erano profondamente commossi. Infatti, come 
non essere commossi nel vedere, all’inizio di un nuovo Millennio, il Vescovo di Roma, il 
primo di tutti i Vescovi, unito ed insieme con il rappresentante delle Chiese separate 
dell’Oriente, il delegato del Patriarcato ecumenico, e con il rappresentante delle Chiese 
separate d’Occidente, l’Arcivescovo di Canterbury, entrare nella Basilica di San Paolo, per- 
correre un tratto insieme con loro - anche se pochi passi -; come non essere commossi nel 
vedere, a conclusione della solenne liturgia, tutti i Vescovi e le autorità delle Chiese e 
Comunioni cristiane separate scambiare il segno di pace con il Vescovo di Roma. [Ancora 
più commovente, per me, è stata la celebrazione dei Testimoni della Fede del XX secolo, un 
secolo che più di ogni altro è stato un’epoca di martiri di tutte le Chiese e Comunità eccle­
siali. La commemorazione di questa comune eredità di martirio è una sorgente di speranza 
poiché, secondo le parole di Tertulliano, il sangue dei martiri è «semen Christianorum», ed 
allo stesso tempo «semen Christianorum unitatis»].

Una simile esperienza ci è stata donata il 24 gennaio a Assisi, dove abbiamo celebrato 
la Giornata della preghiera per la pace con la presenza di quasi tutte le Chiese e Comunità 
ecclesiali - più che mai prima - radunate dopo i tragici eventi dell’11 settembre per dare 
insieme testimonianza per la pace.

Possiamo ricordare tutte le visite del Santo Padre: la visita in Romania, che ha prece­
duto i pellegrinaggi in Egitto e al Monte Sinai, ed il pellegrinaggio in Terra Santa; e le visi­
te successive in Grecia, Siria, Ucraina, Armenia. Si è trattato di viaggi molto importanti dal 
punto di vista ecumenico. Al pari dei messaggi che Giovanni Paolo II scambia regolarmen­
te con le autorità delle altre Chiese, essi vanno molto al di là di una espressione di diplo­
mazia e di un gesto di cortesia, ed hanno un profondo significato. Infatti, secondo la tradi­
zione della Chiesa dei primi secoli, sono espressioni di una comunione ecclesiale che, oggi- 
è già reale e profonda, anche se incompleta. Di fatto i viaggi stessi di Giovanni Paolo II sono 
stati il risultato, il frutto, di 35 anni di azione ecumenica.

Tutto ciò mostra chiaramente la nuova e positiva situazione ecumenica, ed è la prova 
della crescita che si è verificata negli ultimi decenni. Oltre ai preziosi risultati registrati per 
ciascuno dei dialoghi, questi eventi mostrano una essenziale svolta storica e una nuova situa­
zione storica. Papa Giovanni Paolo II, nella sua Lettera Enciclica Ut unum sint (1995). 
descrive ed esprime apprezzamento per i frutti del dialogo che egli definisce «fraternità 
ritrovata» (n. 41). I cristiani delle varie Chiese e Comunità ecclesiali non sono più nemici, 
o vicini indifferenti; si incontrano da fratelli, si assistono vicendevolmente, si comportano



Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo 505

da amici; essi percorrono la stessa strada, intraprendono lo stesso pellegrinaggio verso la 
piena comunione.

Non possiamo e non vogliamo regredire, ritornare al punto in cui non esisteva questa 
ricca eredità ecumenica. Dobbiamo costruire su questa eredità. Tuttavia, saremmo ciechi se 
negassimo l’insorgere di una nuova situazione che non si pone soltanto in continuità con 
questi ultimi 35 anni. L’Anno Giubilare ha celebrato i frutti di ciò che è stato raggiunto, ma 
ha anche sottolineato che, in vari modi, all’inizio di un nuovo Millennio, ci troviamo con­
frontati con una situazione che cambia e che può essere definita una situazione di crisi, nel 
duplice significato del termine.

1. Un primo elemento di cambiamento, o meglio, di una situazione che è già mutata, 
consiste nella distanza di tempo (trentacinque anni), che ci separa dal Concilio Vaticano II 
e dal suo Decreto sull’Ecumenismo nel quale si afferma che l’unità dei cristiani è una delle 
principali preoccupazioni dell’Assise conciliare (cfr. Unitatis redintegratio, 1). [In una certa 
misura, e paradossalmente, la crisi del movimento ecumenico è la conseguenza del suo suc­
cesso. Per molti, l’ecumenismo è diventata cosa ovvia. Tuttavia, a mano a mano che ci avvi­
ciniamo gli uni agli altri, si fa più dolorosa la nostra esperienza di non essere ancora in piena 
comunione tra di noi. Siamo feriti da ciò che ancora ci separa e ci impedisce di radunarci 
attorno alla Tavola del Signore; siamo sempre di più insoddisfatti dallo status quo ecumeni­
co, ciò che sviluppa la frustrazione ecumenica e, a volte, persino l’opposizione. Parados­
salmente, lo stesso progresso ecumenico è anche causa del malessere ecumenico.]

Per la generazione alla quale appartengo, il Concilio Vaticano II e la sua decisione di 
entrare nel movimento ecumenico, è stata una grande esperienza e, in un certo senso, una 
esperienza nuova. Nel frattempo, è cresciuta una nuova generazione di fedeli cattolici e di gio­
vani sacerdoti che «non hanno conosciuto Giuseppe»; questa generazione non era nata all’e­
poca del Concilio, e non comprende veramente come sono cambiate le cose e perché sono 
cambiate. Essa non comprende i nostri problemi teologici e non se ne preoccupa. Le questio­
ni ecumeniche hanno dunque perduto il loro fascino. Ciò è molto spesso dovuto ad una lacu­
na nella catechesi e nella predicazione. Molti non sanno nulla della dottrina cattolica o prote­
stante e non conoscono le differenze tra l’una e l’altra. Spesso possiedono soltanto una cono­
scenza superficiale e frammentaria, che proviene loro dai mezzi di comunicazione sociale.

In questa situazione, dobbiamo affrontare un compito e una sfida. In primo luogo, dob­
biamo promuovere la formazione ecumenica e la ricezione dei risultati ecumenici. I risulta­
ti del progresso ecumenico non sono ancora penetrati nel cuore e nella carne della nostra 
Chiesa e delle altre Chiese. La teologia ecumenica non è presente quale parte integrante dei 
programmi teologici. [La televisione determina spesso la ricezione, mentre - abbiamo potu­
to constatarlo nel dibattito avvenuto in Germania dopo la firma della Dichiarazione 
Congiunta sulla dottrina della Giustificazione - affidabili teologi ritengono che l' ecumenico 
non leguntur.] In secondo luogo, dobbiamo chiarire la visione ecumenica e rinnovarla. 
Abbiamo bisogno di una verve e di uno slancio ecumenico nuovo. Corriamo il pericolo di 
perdere una intera generazione di giovani se non saremo capaci di offrire loro una visione. 
Ciò richiede uno sforzo catechetico, omiletico, teologico, ma soprattutto un rinnovamento 
spirituale e un nuovo inizio.

2. Un secondo elemento nella nostra situazione, è costituito dal nuovo accento posto 
sull’identità. Sotto un’angolatura più secolare, la ricerca di apertura e il dialogo possono 
essere considerati come una parte, un aspetto o una forma di globalizzazione. Tale tenden­
za deve fare nel frattempo i conti con una nuova ricerca di identità culturale, nazionale, etni­
ca, confessionale ed anche personale. Il nuovo interrogativo è: «Cchi siamo? Chi sono io? 
Come possiamo, come posso evitare di essere assorbito da un insieme senza volto, più gran­
de di noi, più grande di me?».



506 Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo

Un tale interrogativo si applica ovviamente al mondo ortodosso, si può anche indivi­
duare in alcune reazioni luterane alla Dichiarazione Congiunta sulla dottrina della 
Giustificazione, ed anche in alcuni ambienti cattolici romani. Nelle sue estreme conseguen­
ze, esso prospera nei movimenti fondamentalisti che sono, in una qualche misura, una rea­
zione al pluralismo postmoderno. La questione dell’identità è una forma di autoaffermazio­
ne e spesso una espressione del timore di perdere se stessi. Di conseguenza, l’ecumenismo 
è spesso accusato - o, meglio, è frainteso - come un qualcosa che abolisce identità confes­
sionale e conduce ad un pluralismo arbitrario, all’indifferenza, al relativismo e al sincreti­
smo. L’ecumenismo è diventato spesso un termine con accezione negativa.

Certamente, la questione dell’identità in quanto tale è una questione legittima, anzi 
essenziale. Infatti, un dialogo genuino è possibile soltanto tra persone che possiedono una 
identità propria. Essa tuttavia può costituire un ostacolo ed una limitazione. Il compito sarà 
di pervenire ad una identità aperta poiché l’identità è una realtà relazionale: possiedo la mia 
identità soltanto in relazione agli altri, e soltanto nel condividere con gli altri. In questo 
senso, il concetto di ecumenismo deve essere chiarito. In tale contesto, potremmo scorgere 
quale sia il problema ed il vantaggio di Dominus lesus che ha sottolineato la questione del­
l’identità. Dobbiamo far risaltare chiaramente che un serio ecumenismo è cosa del tutto 
diversa dall’indifferenza confessionale e dal relativismo che tende ad incontrarsi attorno ad 
un minimo comune denominatore. L’ecumenismo deve essere compreso come l’identità cat­
tolica aperta e condivisa, come una espressione genuina, ma anche come l’aspetto della cat­
tolicità nel senso più profondo del termine.

3. Un terzo elemento è costituito dalla differenziazione all'intemo delle grandi famiglie 
confessionali. Il Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani ha giusta­
mente deciso all’inizio dell’impegno ecumenico di avviare un dialogo con le Chiese orto­
dosse nel loro insieme, con le Federazioni o le Alleanze mondiali delle Chiese protestanti- 
Si è trattato di una decisione ragionevole.

Tuttavia, stiamo diventando sempre più consapevoli del fatto che non esiste realmente 
una Chiesa ortodossa. Esistono Chiese ortodosse autocefale, spesso gelose della loro indi­
pendenza, le quali vivono in situazione di tensione con le loro proprie Chiese sorelle. Con 
Costantinopoli abbiamo buoni rapporti, mentre con Mosca, il dialogo a livello universale, è 
attualmente molto difficile; con la Grecia la situazione sta migliorando; nel Medio Oriente, 
nel territorio dell’antica sede di Antiochia, la situazione è completamente diversa e già esi­
ste una comunione quasi piena.

Mi sono già riferito alle tensioni all’interno del mondo luterano sulla questione dei mini­
steri, e alle tensioni nell’ambito della Comunione Anglicana. Oltre alle tensioni relative a 
questioni istituzionali, esistono tensioni su problematiche etiche quali l’aborto, l’omosessua­
lità, la bioetica, la morale politica, con riferimento alla pace e la giustizia nel mondo, ecc.

Si tratta soltanto di esempi, dai quali tuttavia sorge un interrogativo: «Quale sarà la velo­
cità dell’ecumenismo nel futuro? Sarà un ecumenismo a due velocità, o anche a più velo­
cità?». Probabilmente sì, tuttavia non senza pericoli e non senza dover affrontare nuovi pro­
blemi. Pertanto un ecumenismo a due velocità è cosa assai delicata che va trattata con la più 
grande discrezione. Ma nella situazione attuale non esiste una alternativa realistica. 
L’attuazione di questo concetto richiede una responsabilità ecumenica che trovi un equili­
brio tra la Chiesa universale e le Chiese locali. Le Chiese locali debbono assumersi le loro 
responsabilità, e non possono aspettarsi nulla dal centro.

4. Un quarto ed ultimo punto. Nella sua Lettera Apostolica Tertio Millennio adveniente 
(1994), Papa Giovanni Paolo II aveva espresso la speranza che con l’Anno Giubilare avrem­
mo raggiunto la piena comunione con le Chiese ortodosse, o che almeno saremmo stati più 
vicini a questo traguardo (n. 34). Dopo il Giubileo, il Papa è stato molto più cauto nella sua 
Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte. Egli ha parlato della lunga strada ancora da per-



Documentazione - // cammino dell’ ecumenismo 507

correre (nn. 12. 48). Ciò mi sembra molto realistico. L’epoca dell’entusiasmo ecumenico, 
caratteristico del periodo immediatamente successivo al Concilio, è ormai conclusa.

Le conseguenze sono, a volte, la disillusione e anche lo scetticismo; come anche, molto 
spesso, una dura critica rivolta alla Chiesa ufficiale (Amtskirche), atteggiamenti ed atti di 
protesta, o un ecumenismo selvaggio che non tiene in alcun conto delle direttive ufficiali, ad 
esempio del Direttorio per l'applicazione dei principi e delle norme sull’ ecumenismo. 
Questo ecumenismo selvaggio è controproducente poiché, invece di creare maggiore comu­
nione, esso è causa di nuove divisioni. Per quanto mi riguarda, preferisco parlare di un 
nuovo approccio realistico, e di un ecumenismo più compiuto ed adulto, che ha superato 
l’entusiasmo della giovinezza, ma anche la rozzezza comportamentale dell’adolescenza, ed 
è diventato maturo e realistico.

Ciò significa che dobbiamo prevedere un lungo periodo durante il quale continueremo 
a vivere nella situazione presente caratterizzata da una comunione che già esiste ed è profon­
da, ma che non è ancora una comunione piena. Vale a dire una situazione nella quale abbia­
mo lasciato alle spalle le antiche ostilità e l’indifferenza, e nella quale abbiamo riscoperto la 
fratellanza di tutti i cristiani. Ritengo che si tratti del più importante risultato degli ultimi 
decenni di ecumenismo. Ma dobbiamo rimanere realisti e non tracciare modelli astratti di 
unità che, prima o poi, porterebbero soltanto a nuove delusioni. Il problema sta dunque nel 
dare vita e struttura alla nostra situazione che durerà probabilmente molto più a lungo di 
quanto avremmo immaginato. Come possiamo vivere e come possiamo plasmare questa 
situazione intermedia? Nell’ultima parte di questo intervento torneremo sull’argomento. 
Dapprima vorrei riflettere sul concetto chiave cattolico, o meglio sulla visione ecumenica la 
quale ci ispira particolarmente durante il probabilmente lungo periodo intermedio: il con­
cetto cattolico di comunione.

2. Il concetto cattolico di Communio quale visione ecumenica

1. Iniziamo con una scoperta sorprendente. Proprio per il fatto che tutti i dialoghi di 
questi ultimi trentacinque anni non si sono svolti secondo un piano prestabilito, desta anco­
ra più meraviglia il constatare che essi convergono in modo sorprendente. Essi convergono 
nel loro strutturarsi attorno al concetto di communio, che costituisce il concetto chiave di 
tutti questi dialoghi. Tutti i dialoghi definiscono l’unità visibile di tutti i cristiani come una 
communio-unità, e convergono nel comprenderla, in analogia al modello trinitario origina­
rio, non in chiave di uniformità, ma come unità nelle diversità e diversità nell’unità. Questa 
convergenza nel concetto di communio corrisponde alla visione del Concilio Vaticano II. Il 
Sinodo straordinario dei Vescovi del 1985 dichiara che la communio-ecclesiologia è «l'idea 
centrale e fondamentale dei documenti conciliari».

2. I documenti di dialogo mostrano convergenza riguardo al concetto di communio, tut­
tavia. se considerati più in profondità, essi mostrano comprensioni diverse soggiacenti a 
questo termine. Il concetto comune di communio ha vari significati e pertanto richiama 
aspettative diverse e obiettivi pianificati. Ciò genera necessariamente dei malintesi, sia per 
noi che per i nostri partners. Comunque, la convergenza attorno ad un unico e stesso con­
cetto, facendo astrazione da altri fattori, è anche una causa di confusione. Le differenze nella 
comprensione riflettono le diverse ecclesiologie delle varie Chiese e Comunità ecclesiali. 
Spesso la comprensione teologica di communio è anche sostituita o oscurata da una com­
prensione antropologica o sociologica. L’uso secolarizzato del termine communio conduce 
ad una comprensione secolare di un ecumenismo caratterizzato da criteri non teologici, 
genericamente sociali, e di plausibilità.

Nel suo significato secolarizzato, la communio è compresa in modo “orizzontale” come 
comunità di persone risultante dal desiderio di singoli individui di costituire una comunità.



508 Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo

La communio in questo senso è il risultato di una associazione di partners che sono princi­
palmente liberi ed uguali. Tale comprensione applicata alla Chiesa descrive una Chiesa “dal 
basso”, cioè la Chiesa della base in opposizione alla Chiesa costituita e al suo ecumenismo 
ufficiale. Ma la communio può essere anche compresa nel senso neoromantico, di una comu­
nità personale, a crescita spontanea, basata su relazioni precipuamente personali; una comu­
nità che suggerisce la vicinanza delle persone ed il calore, in una atmosfera familiare ed ami­
chevole. Da ciò risulta una comprensione della Chiesa che evoca fratelli e sorelle, un model­
lo che si è cercato frequentemente di realizzare nelle comunità monastiche e nelle fraternità, 
come anche in alcune Chiese Libere e comunità devozionali. Oggi, questo modello è spes­
so messo in pratica da piccoli gruppi, da comunità di base, e specialmente da comunità spi­
rituali che si sono costituite in tempi più recenti. Tuttavia, se il modello di una ecclesiologia 
fraterna è applicato alla Chiesa nel suo insieme, [esso può condurre ad una ecclesiologia 
equivalente ad un “caldo cantuccio dove annidarsi”, e che] si pone in situazione di frizione 
con la realtà istituzionale di una grande Chiesa, piuttosto che adoperarsi a stabilire un rap­
porto costruttivo con essa.

Una comprensione istituzionale e unilaterale della communio può d’altra parte genera­
re delle incomprensioni. Essa conduce spesso a comprendere la Chiesa in termini di com- 
munio hierarchica, nel senso in cui tale termine era di solito compreso nella teologia pre­
conciliare: la Chiesa quale societas perfecta inaequalis o inaequalium. Il Concilio ha cerca­
to di superare tale comprensione istituzionale e unilaterale, ponendo di nuovo l’accento sulla 
dottrina biblica e della Chiesa primitiva circa il ministero di tutti i battezzati, come anche 
sulla dottrina del sensus e consensus fidelium da essa derivante. Tutto ciò non conduce ad 
una comprensione democratica, ma ad un concetto partecipativo della communio con diritti 
differenziati di collaborazione.

Pertanto la Chiesa non è né una democrazia né una monarchia, né tantomeno una 
monarchia costituzionale. Essa è gerarchica nel senso originario del termine, che significa 
“origine santa”, cioè la Chiesa deve essere compresa sulla base di ciò che è santo, a causa 
dei doni di salvezza, della Parola e del Sacramento quali segni autorevoli e mezzi efficaci 
dello Spirito Santo. Tutto questo ci porta alla comprensione teologica, originaria e autenti­
ca di communio quale visione cattolica dell’unità.

3. Il termine greco per communio, koinónia, originariamente non significa comunità- 
ma partecipazione (participatio). Il verbo koinoneo ha il significato di «condividere, parte­
cipare, avere qualcosa in comune». Ciò è parte del messaggio della Bibbia nella sua globa­
lità: Dio ricapitola in Cristo tutte le cose, quelle del cielo e quelle della terra (Ef 1,10)- 
Secondo gli Atti degli Apostoli, la Chiesa primitiva a Gerusalemme costituiva una koinónia 
nella frazione del pane e nelle preghiere (At 2,44; 4,23). Secondo Paolo, la nostra koinónia 
è con Cristo Gesù (ICor 1,9), con il Vangelo (Fil 1,5), nello Spirito Santo (2Cor 13,13). 
nella fede (Fm 6); essa è koinónia nella sofferenza e nella consolazione (2Cor 1,5.7; Fil 
3,10); la prima e seconda Lettera di Pietro parlano di koinónia nella gloria che deve mani­
festarsi (JPt 5,1), e della natura divina (2Pt 1,4); secondo la prima Lettera di Giovanni, la 
nostra koinónia è con il Padre e con il Figlio e di conseguenza tra di noi (IGv 1,3). 
Fondamento e termine di misura di questa comunione è l’unità del Padre e del Figlio (Gv 
17,21-23).

La base sacramentale della communio è la communio nell’unico Battesimo per mezzo 
del quale siamo battezzati nell’unico Corpo di Cristo (ICor 12,12 s.; cfr. Rm 12,4 s.; Ef 4.3 
s.), e per mezzo del Battesimo siamo uno in Cristo (Gal 3,26-28). Il vertice della communio 
è la celebrazione eucaristica. Di conseguenza, nella storia della teologia il testo destinato ad 
assumere la maggiore importanza era il capitolo decimo (versetti 16 e seguente) della prima 
Lettera di Paolo ai Corinzi: «Il calice della benedizione che noi benediciamo, non è forse 
comunione con il sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo, non è forse comunione con



Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo 509

il corpo di Cristo? Poiché c’è un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti 
infatti partecipiamo dell’unico pane». Questo testo dichiara che la koinónia nell’unico pane 
eucaristico è fonte e segno della koinónia nell’unico corpo della Chiesa; l’unico corpo euca­
ristico di Cristo è fonte e segno dell’unico corpo ecclesiale di Cristo.

Questa affermazione non deve condurre ad una unilaterale ecclesiologia di communio 
eucaristica. La comunione con Dio per mezzo di Gesù Cristo nello Spirito Santo ha anche 
effetti sulla comunione dei fratelli tra di loro, e specialmente sulla comunione con i poveri. 
Pertanto la koinónia /communio ha anche una dimensione teologica, comunitaria e sociale. 
Sarebbe errato limitare il significato ecclesiale della koinónia/communio ai Sacramenti e al 
culto, oppure soltanto all’Eucaristia, così come sarebbe errato sottolineare soltanto la 
dimensione sociale. Esiste una dimensione verticale ed una dimensione orizzontale di comu­
nione. I Sacramenti sono il fondamento della Chiesa, e la Chiesa, fondata sacramentalmen­
te, celebra i Sacramenti; la comunione sacramentale si esprime in un comportamento comu­
nitario e sociale.

Tuttavia, i differenti aspetti dell’unica realtà di communio possono essere accentuati in 
vari modi. Pertanto, dall’unico e basilare termine comune koinónia/communio, possono 
derivare ecclesiologie di communio diverse e, a volte, opposte. Sulla base di un accordo 
ecumenico di vasta portata relativamente a tale concetto, esistono sviluppi confessionali 
diversi.

4. Consideriamo, in primo luogo, la nuova ecclesiologica eucaristica nelle Chiese 
d’Oriente, un’ecclesiologia che non è senza controversie all’intemo dei circoli ortodossi; 
essa non rappresenta semplicemente “la” posizione ortodossa. Tuttavia, dal punto di vista 
ecumenico essa è diventata influente. Il punto d’avvio per l’ecclesiologia eucaristica secon­
do ICor 10,16 s., è l’intima connessione tra communio ecclesiale ed eucaristica. Esso signi­
fica che la Chiesa è realizzata nella Chiesa locale radunata per l’Eucaristia. La Chiesa loca­
le, che celebra l’Eucaristia, è la Chiesa radunata intorno al Vescovo. Poiché l’unico Cristo e 
1 unica Chiesa sono presenti in ogni Chiesa locale, nessuna Chiesa locale può essere isola- 
fi; ogni Chiesa locale è necessariamente ed essenzialmente in koinónia!communio con le 
altre Chiese locali che celebrano l’Eucaristia. La Chiesa universale è una communio-unità di 
Chiese.

Per i teologi ortodossi, questa ecclesiologia eucaristica ha spesso una intenzione anti- 
Primaziale. Poiché ogni Chiesa locale è Chiesa nel senso compiuto del termine, non può esi­
stere un ministero ecclesiale o una autorità più alta del Vescovo. Sebbene sia esistita, e sin 
dai primi tempi, una precedenza di Sedi metropolitane e di Patriarchi, tale precedenza è tut- 
fivia circoscritta sinodalmente. Anche il ministero petrino è esercitato da tutti i Vescovi, 
individualmente e in comunione sinodale. Pertanto, è opinione delle Chiese ortodosse che il 
Problema del primato di Roma possa essere considerato soltanto in relazione con la struttu­
ra sinodale e conciliare della Chiesa. [I partners ortodossi si riferiscono sempre al Canone 
34 dei Canoni degli Apostoli, nel quale si afferma che il primo Vescovo può prendere deci­
sioni importanti soltanto in accordo con gli altri Vescovi, e che questi ultimi possono farlo 
soltanto in accordo con lui (cfr. Documento di Vaiamo, 1988). In questo senso,] le Chiese 
ortodosse possono generalmente accettare che Roma detenga il «primato d’amore» (Ignazio 
d Antiochia, Ad Rom., Proem.), ma lo intendono come un primato d’onore ed escludono 
ogni primato di giurisdizione. Un’altra questione è il determinare se ciò corrisponda piena- 
mente alla situazione dei primo Millennio.

L’ecclesiologia dei riformatori perviene ad un problema analogo. Nei suoi primi scritti, 
Lutero è ancora molto consapevole della relazione tra la Santa Comunione e la Chiesa. 
Tuttavia la teologia luterana e riformata comprende generalmente la Chiesa in quanto fon­
data sulla proclamazione della Parola piuttosto che sui Sacramenti, e la definisce creatura 
verbi. [Secondo la comprensione della Riforma, la Chiesa si trova laddove la Parola di Dio



510 Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo

è predicata in tutta la sua purezza, ed i santi Sacramenti sono amministrati in conformità al 
Vangelo. Pertanto, la communio sanctorum diventa sinonimo di congregatio fidelium - un 
termine per definire la Chiesa che era già comunemente usato nel Medio Evo.] In questo 
senso, esiste un accordo di base tra la comprensione cattolica e la comprensione della 
Riforma di una communio che non è fondata “dal basso”, dall’associazione di fedeli, e che 
è invece costituita dalla Parola e dal Sacramento.

Ma la differenza è anche chiara. Per i riformatori, la Chiesa diventa reale nel culto 
comunitario della congregazione locale. Lutero vuole sostituire alla parola “Chiesa”, che 
egli considera oscura e confusa, la parola “congregazione” (“Gemeinde"). La comprensio­
ne che la Riforma ha della Chiesa si basa ed ha il suo centro di gravità nella congregazione. 
L’assemblea della congregazione locale che celebra il culto costituisce la realizzazione visi­
bile e la manifestazione della Chiesa; essa non manca di nessun elemento costitutivo per la 
Chiesa. La critica mossa alla distinzione teologica tra episcopato e pastorato, e specialmen­
te alla “monarchia papale” della Chiesa universale, deriva fondamentalmente da un tale con­
centrarsi sulla congregazione locale. Secondo la comprensione della Riforma comunemen­
te accettata, l’episcopato differisce soltanto funzionalmente dal pastorato; l’episcopato è il 
ministero del pastore che esercita una funzione di governo ecclesiale.

Ma anche sulla questione dell’episcopato è possibile individuare oggi alcune conver­
genze. Neppure ai tempi della Riforma fu possibile mantenere un approccio esclusivamen­
te centrato sulla congregazione locale; sorse anche allora la questione deìVepiskopé, de' 
ministero di supervisione e di sorveglianza sotto forma di un ministero di visitazione. Nel 
XX secolo si fecero dei progressi, senza tuttavia raggiungere un consenso. Divenne chiaro 
che la Chiesa si realizza su vari livelli: il livello locale, i livelli regionale e universale. Per 
ciascuno di tali livelli è costitutivo l’essere con e di fronte di ministero e congregazione. Ciò 
ripropone la questione della qualità dei ministeri di guida nella Chiesa, a livello regionalee 
universale. Tale nuova apertura da un punto di vista più universalista ha fatto sì che in molo 
dialoghi si sia affrontata la questione della possibilità di un ministero universale d’unità.

Attualmente, comunque, prevale ancora l’approccio incentrato sulla Chiesa locale e 
sulla congregazione locale. Il traguardo ecumenico accettato oggi dalla maggior parte delle 
Comunità ecclesiali della Riforma è una comunità conciliare o comunione di Chiese che 
restano indipendenti, ma si riconoscono reciprocamente Chiese, sono d’accordo nel condi­
videre altare e pulpito, come anche ministeri e servizi reciprocamente accettati. [Questa idea 
costituisce in particolare la base della Concordia di Leuenberg (1973). Il medesimo concet­
to è anche soggiacente al modello di “diversità riconciliata” sostenuta dalla Federazione 
Luterana Mondiale.] Si pone così la questione di sapere se il modello di unità della Riforma 
quale rete di congregazioni locali, Chiese locali, o attualmente famiglie confessionali, sia 
compatibile con l’approccio ecclesiologico cattolico. Sebbene siano stati fatti dei progressi 
nella formulazione del problema e comincino ad affiorare possibili linee di convergenza, 
non si scorge attualmente un solido consenso ecumenico.

5. Per una presentazione sistematica dell’ecclesiologia cattolica di communio, iniziamo 
dalla Costituzione conciliare Lumen gentium. Nel primo capitolo, che cerca di definire dove 
realmente e concretamente si trova la Chiesa, la questione ecumenica affiora acutamente con 
il famoso subsistit in. La Costituzione afferma che la Chiesa di Cristo è concretamente reale 
nella Chiesa cattolica, in comunione con il Papa e i Vescovi in comunione con lui. Questa 
affermazione rappresenta il punto cruciale del dialogo ecumenico. La Dichiarazione 
Dominus lesus (2000) ed il dibattito che ne è seguito, hanno mostrato in modo inequivo­
cabile che, in questo contesto, i nervi sono scoperti e che, di conseguenza, la soglia del do­
lore è molto bassa.

Ciò che è in ballo qui è la questione cruciale, dal punto di vista ecumenico, di come si 
colleghino l'una all’altra due affermazioni e cioè: da una parte, che l’unica Chiesa di Cristo



Documentazione - li cammino dell’ecumenismo 511

è concretamente reale e presente nella Chiesa cattolica romana e, dall’altra, che parecchi ed 
essenziali elementi della Chiesa di Gesù Cristo si trovano al di fuori dei confini istituziona­
li della Chiesa cattolica (Lumen gentium, 8. 15; Unitatis redintegratio, 3) e, nel caso delle 
Chiese dell’Oriente, che oltre tali confini si trovano persino genuine Chiese particolari 
(Unitatis redintegratio, 14).

L’affermazione di Dominus lesus che va al di là delle parole del Concilio, secondo la 
quale la Chiesa di Gesù Cristo è “pienamente” realizzata soltanto nella Chiesa cattolica, 
offre lo spunto per una risposta appropriata. [Tale affermazione significa logicamente che, 
sebbene al di fuori della Chiesa cattolica non vi sia la piena realizzazione della Chiesa di 
Gesù Cristo, vi è tuttavia una imperfetta realizzazione. Al di fuori della Chiesa cattolica non 
vi è pertanto il vuoto ecclesiale (Ut unum sint, 13). Può non esserci “la” Chiesa, ma c’è la 
realtà ecclesiale. Di conseguenza,] Dominus lesus non afferma che le Comunità ecclesiali 
originate dalla Riforma non sono Chiese; essa sostiene che non sono Chiese in senso pro­
prio; il che significa, al positivo, che in un senso improprio, analogo alla Chiesa cattolica, 
esse sono Chiese. In effetti, queste Chiese hanno una diversa comprensione della Chiesa; 
non vogliono essere Chiese in senso cattolico.

Se ci si chiede inoltre che cosa costituisca concretamente la pienezza di ciò che è catto­
lico, i testi del Concilio mostrano che tale pienezza non riguarda la salvezza o la sua realiz­
zazione soggettiva. Lo Spirito agisce anche nelle Chiese e Comunità ecclesiali separate 
(Unitatis redintegratio, 3); al di fuori della Chiesa cattolica esistono forme di santità e di 
martirio. D’altra parte, la Chiesa cattolica è anche una Chiesa di peccatori; essa ha bisogno 
di purificazione e di pentimento. La piena realtà e pienezza di ciò che è cattolico non si rife­
risce alla santità soggettiva, ma ai mezzi di salvezza sacramentali e istituzionali, i 
Sacramenti e i ministeri. [Soltanto in questo aspetto sacramentale e istituzionale, il Concilio 
può rilevare una mancanza (defectus) nelle Chiese e Comunità ecclesiali della Riforma 
(Unitatis redintegratio, 22). Pertanto, entrambe, la pienezza cattolica ed il defectus delle 
Mire, sono sacramentali ed istituzionali, e non esistenziali, o addirittura di natura morale; 
esse si situano al livello dei segni e strumenti di grazia e non al livello della res, la grazia 
della salvezza stessa.]

La conseguenza della tesi secondo la quale l’unica Chiesa di Gesù Cristo sussiste nella 
Chiesa cattolica è che l’unità attualmente non è data soltanto in frammenti, e che essa è per­
tanto un futuro traguardo ecumenico. Anzi, l’unità sussiste anche nella Chiesa cattolica, è 
già reale in essa (Unitatis redintegratio, 4). Tutto ciò non significa che la piena comunione 
in quanto traguardo del cammino ecumenico debba essere compresa come un semplice ritor­
no dei fratelli separati e delle Chiese nel grembo della Chiesa madre cattolica. Nella situa­
zione di divisione, l’unità della Chiesa cattolica non è concretamente realizzata in tutta la 
sua pienezza; la divisione resta una ferita anche per la Chiesa cattolica. Soltanto lo sforzo 
ecumenico volto ad aiutare la comunione esistente, reale, ma incompleta, a crescere fino al 
raggiungimento della piena comunione nella verità e nell’amore, condurrà alla realizzazio­
ne delia cattolicità in tutta la sua pienezza (Unitatis redintegratio, 4; Ut unum sint, 14). In 
questo senso, lo sforzo ecumenico è un pellegrinaggio comune verso la pienezza della cat­
tolicità che Gesù Cristo vuole per la sua Chiesa.

Tale processo ecumenico non è una strada a senso unico lungo la quale soltanto gli altri 
hanno da imparare da noi e che, in ultima analisi, debbono unirsi a noi. L’ecumenismo si 
realizza per mezzo di uno scambio reciproco di doni e per il tramite di un mutuo arricchi­
mento (Ut unum sint, 28). La teologia cattolica può accettare tutto ciò che l’ecclesiologia 
ortodossa di communio ha da dire positivamente poiché anche l’ecclesiologia cattolica 
sostiene che, ovunque è celebrata l’Eucaristia, la Chiesa di Gesù Cristo è presente. Dalla teo­
logia della Riforma essa deve imparare che anche la proclamazione della Parola di Dio ha 
la funzione di stabilire la Chiesa e la communio. Inversamente, la Chiesa cattolica è convin­
ta che i suoi “elementi” istituzionali quali l’episcopato ed il ministero petrino siano doni



512 Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo

dello Spirito per tutti i cristiani; pertanto essa anela a che essi contribuiscano, in una forma 
spiritualmente rinnovata, ad una più piena unità ecumenica. Più ci avvicineremo a Cristo in 
questo modo, più ci avvicineremo gli uni agli altri per essere, alla fine, pienamente uno in 
Cristo.

La nostra comprensione del subsistit indica che secondo il modo di comprendere catto­
lico, l’unità è più di una rete e unita-communio di Chiese locali. Sebbene ogni Chiesa loca­
le sia pienamente Chiesa (Lumen gentium, 26. 28), essa non è tutta la Chiesa. L’unica Chiesa 
esiste nelle Chiese locali e a partire da esse (Lumen gentium, 23), ma le Chiese locali esi­
stono anche nell’unica Chiesa e a partire da essa (Communionis notio, 9), sono modellate a 
sua immagine (Lumen gentium, 23). Le Chiese locali non sono suddivisioni, semplici sezio­
ni, sviluppi o provincie dell’unica Chiesa; né l’unica Chiesa è la somma di Chiese locali, 
ovvero il risultato della loro associazione, del loro reciproco riconoscimento o della loro 
reciproca interpenetrazione. L’unica Chiesa è reale nella communio delle Chiese locali, ma 
non nasce da essa, è previamente data e sussiste nella Chiesa cattolica. Considerate insieme: 
ciò significa che l’unica Chiesa e la diversità delle Chiese locali sono simultanee; esse sono 
interne Luna all’altra (pericoretiche).

In questa pericoresi, l’unità della Chiesa ha la priorità sulla diversità delle Chiese loca­
li. Il fatto che l’unità ha priorità su tutti gli interessi particolari è quanto mai ovvio nel 
Nuovo Testamento (ICor 1,10 ss.). Per la Bibbia l’unica Chiesa corrisponde ad un solo 
Dio, un solo Cristo, un solo Spirito, un solo Battesimo (cfr. £/4,5 s.). In conformità con il 
modello della Chiesa primitiva di Gerusalemme (At 2,42), malgrado tutte le legittime 
diversità, essa è una attraverso la predicazione dell’unico Vangelo, l’amministrazione degli 
stessi Sacramenti e l’unico governo apostolico esercitato nell’amore (Lumen gentium, 13; 
Unitatis redintegratio, 2).

La tesi della priorità dell’unità si oppone comunque alla mentalità postmoderna di 
fondamentale pluralismo secondo la quale non esiste più l’unica verità, ma soltanto le 
verità. Pertanto la posizione cattolica incontra attualmente delle difficoltà in dibattiti pub­
blici. L’ecclesiologia cattolica deve, per così dire, navigare controcorrente rispetto allo 
spirito del tempo. Ciò non equivale necessariamente a debolezza, e può costituire anche 
la sua forza.

Tale comprensione cattolica della communio-unità della Chiesa ha la sua concreta 
espressione nel ministero petrino quale segno e servizio all’unità dell’episcopato e alle 
Chiese locali (Dignitatis humanae, 11 s.; Lumen gentium, 18). Tutte le altre Chiese e 
Comunità ecclesiali ritengono tale posizione offensiva, e la considerano il più grande osta­
colo nel cammino verso una più grande unità ecumenica. Per noi il ministero petrino è un 
dono per preservare l’unità, come anche la libertà della Chiesa, da vincoli a senso unico con 
certe Nazioni, culture o gruppi etnici. Papa Giovanni Paolo II ha preso l’iniziativa e ha rivol­
to l’invito ad «un fraterno, paziente dialogo» (Ut unum sint, 96).

In alcuni dialoghi sono stati fatti incoraggianti progressi e sono emerse convergenze 
circa un ministero universale di governo (cfr. Fede e Costituzione, Santiago de Compostela, 
1993; ARCIC II, // dono dell'Autorità, 1998; Communio Sanctorum, 2001) (cfr. Ut unum 
sint, 89, nota 148 s.). Malgrado questa nuova apertura, non si intravede ancora un consenso 
fondamentale. La posizione ecumenicamente aperta di altre Chiese può considerare che un 
tale ministero d’unità sia possibile iure umano, o persino auspicabile; esse non lo ricono­
scono tuttavia come iure divino, essenziale per la Chiesa.

[Infine, il problema del subsistit nel suo insieme e la specifica comprensione cattolica 
della communio ha una dimensione più profonda. L’intero problema, deve essere visto sullo 
sfondo della comprensione cattolica specifica della relazione tra Gesù Cristo e la Chiesa. Il 
differenziante subsistit in ha lo scopo di indicare che esiste una relazione differenziata tra 
Gesù Cristo e la Chiesa. Essi non devono essere identificati l’uno con l’altra, o essere con­
fusi, né tuttavia possono essere separati l’uno dall’altra, o semplicemente posti l’uno accan-



Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo 513

to all’altra. La Chiesa non è Cristo che continua a vivere, ma Gesù Cristo vive ed opera nella 
Chiesa che è il suo Corpo. In questo essere insieme differenziato, l’uno e l’altra costituisco­
no, secondo Sant’Agostino, il “Cristo integrale”. Ne consegue che il solus Christus è per noi 
allo stesso tempo il totus Christus, caput et membra.

Le discussioni con la posizione della Riforma possono svolgersi in tutta la loro profon­
dità soltanto se esse partiranno da questa base generale. La visione della Riforma tende ad 
opporre Gesù Cristo quale capo della Chiesa alla Chiesa stessa. Tutto ciò diventa ovvio 
quando, nel caso di dottrine ecclesiali, si registrano riserve circa il loro carattere definitiva­
mente vincolante, e ci si chiede, cioè, se tali dottrine siano in conformità con la Scrittura; la 
posizione protestante tende, in questo ambito, ad un certo revisionismo. Un problema ana­
logo sorge quando si tratta dell’ammissione all’Eucaristia e quando si argomenta che, poi­
ché Gesù Cristo invita tutti, la Chiesa non può negare l’accesso. Una siffatta argomentazio­
ne è impossibile per i cattolici poiché Gesù Cristo invita soltanto nella Chiesa e per mezzo 
della Chiesa.]

Se si riconosce la natura fondamentale di questi problemi si comprende che, malgrado 
gli incoraggianti progressi, il cammino ancora da percorrere appare difficile e forse lungo 
(Novo Millennio ineunte, 12). In questo senso diventa anche più importante chiedersi: che 
cosa possiamo fare già da ora? Quali sono i passi successivi da intraprendere?

3. Prassi ecumenica durante il periodo di transizione

Per la Chiesa è essenziale vivere in una situazione intermedia tra il “già” e il “non anco­
ra”. Pertanto, la piena comunione nel suo senso plenario può essere soltanto una speranza 
escatologica. Sulla terra, la Chiesa sarà sempre una Chiesa peregrinante, continuamente in 
lotta con le tensioni, gli scismi e l’apostasia. In quanto Chiesa di peccatori, essa non può 
essere una Chiesa perfetta. Secondo Johan Adam Móhler, al quale si ispirava Yves Congar, 
uno dei Padri della teologia ecumenica, dobbiamo distinguere tra le tensioni che fanno parte 
della vita e sono un segno della vita e le contraddizioni che rendono impossibile e distrug­
gono la vita comunitaria e conducono alla scomunica. Il compito ecumenico, pertanto, non 
consiste nel rimuovere tutte le tensioni, ma nel trasformare le contraddizioni in completez­
za e in tensioni costruttive; in altre parole, al compito ecumenico compete di trovare un 
grado di sostanziale consenso che permetta di abrogare le scomuniche.

Abbiamo raggiunto un tale scopo con gli Accordi cristologici firmati con le antiche 
Chiese dell'Oriente e con la Dichiarazione Congiunta sulla dottrina della Giustificazione. 
Per altre questioni, in particolare quelle che riguardano i ministeri nella Chiesa, fino ad ora 
non abbiamo avuto successo. Stiamo dunque vivendo un periodo di transizione, che, con 
tutta probabilità, è destinato a durare ancora per qualche tempo.

Dobbiamo riempire di vera vita lo stadio intermedio che abbiamo raggiunto, di una reale 
anche se non completa communio ecclesiale. “L’ecumenismo dell’amore” e “l’ecumenismo 
della verità” che mantengono certamente tutta la loro importanza, debbono essere attuati per 
mezzo di un “ecumenismo di vita”. Le Chiese non divergevano soltanto nelle loro dispute, 
ma anche a motivo dell'estraniamento, cioè del modo secondo il quale vivevano. Perciò esse 
debbono di nuovo avvicinarsi le une alle altre nelle loro vite; debbono fare l’abitudine le une 
delle altre, pregare e agire insieme, debbono vivere insieme, sopportare il tormento dell’in­
completezza della communio, e della comunione ancora impossibile alla Tavola del Signore. 
Vorrei sottolineare sei punti che dovrebbero essere discussi e concretizzati nelle nostre 
discussioni.

1. Lo stadio intermedio deve avere il suo ethos proprio. Rinuncia ad ogni tipo di pro­
selitismo aperto o nascosto; consapevolezza che ogni decisione presa “all’intemo” tocca 
anche i nostri partners; guarigione delle ferite che provengono dalla storia (purificazione



514 Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo

delle memorie); una più estesa ricezione dei dialoghi ecumenici e degli accordi già rag­
giunti. Senza pericoli per la nostra fede e la nostra coscienza, noi potremmo fare già molto 
di più insieme di quanto non facciamo generalmente: studio comune della Bibbia, scambio 
di esperienze spirituali, raccolta di testi liturgici, culto comune attraverso i servizi della 
Parola, migliore comprensione della tradizione comune e delle differenze esistenti, collabo- 
razione nella teologia, nella missione, nella testimonianza culturale e sociale, collaborazio­
ne nell’area dello sviluppo e della salvaguardia dell’ambiente, nel campo dei mezzi di comu­
nicazione sociale, ecc. Per questo periodo di transizione sono particolarmente importanti, 
come abbiamo già sottolineato, la ricezione ecumenica e la formazione ecumenica. In que­
sto contesto dovremmo ricordare quanto è stato affermato in occasione dell’ultima Plenaria 
del nostro Dicastero, e che purtroppo è stato in massima parte dimenticato.

2. Dobbiamo trovare forme istituzionali e strutture per il presente stadio di transizione 
e per “l’ecumenismo di vita”. Ciò può essere in particolare realizzato attraverso Consigli di 
Chiesa a livello regionale e nazionale. Tali Consigli non sono super-Chiese e non esigono 
nulla da esse in termini di abbandono della loro propria identità. La responsabilità di per- 
correre la via ecumenica resta una responsabilità delle Chiese stesse. Ma i Consigli di 
Chiesa sono un importante strumento ed un foro per la collaborazione tra le Chiese e stru­
mento per la promozione dell’unità (Direttorio per l’applicazione dei principi e delle nonni 
sull’ecumenismo [1993], 166-171). Anche questo argomento è stato trattato in una delle pie* 
cedenti Plenarie del nostro Dicastero.

3. La situazione che cambia non deve impedirci di continuare a dialogare. Dopo u 
sostanziale chiarimento del contenuto centrale della fede (cristologia, soteriologia e dottri­
na della giustificazione), la questione della Chiesa e della sua missione diventa centrate 
Sarà necessario chiarire la comprensione della Chiesa e della communio e giungere ad uà 
accordo sul traguardo finale del pellegrinaggio ecumenico. Tutte le Chiese hanno da lavora­
re “in casa loro” per comprendere e spiegare meglio la natura e la missione della Chiesa. Nel 
fare questo, dobbiamo esporre i nostri accordi e le nostre differenze; si tratta dell’unte0 
modo per giungere ad un chiarimento ed, infine, ad un consenso. Un irenismo sbagliato non 
ci conduce da nessuna parte. In questo senso, incoraggiamo e collaboriamo al processo con­
sultivo multilaterale della Commissione Fede e Costituzione, La natura e il fine dello 
Chiesa. Per l’anno 2002 abbiamo in programma un Congresso teologico intemazionale sul 
tema "La situazione presente ed il futuro del movimento ecumenico”. Esso avrà lo scopo di 
chiarire la visione ecumenica cattolica.

4. Del dibattito attorno alla comprensione di communio fa parte il dibattito attorno 8* 
ministeri nella Chiesa. Tale argomento costituisce oggi il punto cruciale del dialogo ecume­
nico. In particolare, si tratta dell’episcopato nella successione apostolica e della risposta alto 
richiesta di Papa Giovanni Paolo II nella Lettera Enciclica Ut unum sint (n. 95) sul futuro 
esercizio del ministero petrino nella nuova situazione ecumenica. Dovremmo far risaltare 
maggiormente che entrambi sono un dono per la Chiesa, un dono che vogliamo condivide­
re per il bene di tutti. Tuttavia non sono soltanto gli altri che possono imparare da noi; anche 
noi possiamo trarre insegnamento dalla tradizione ortodossa e dalla tradizione della 
Riforma, e considerare inoltre come integrare al meglio l’episcopato ed il ministero petrino 
nelle strutture sinodali e collegiali. L’impegno di rafforzare e sviluppare le strutture sinoda­
li e collegiali nella nostra propria Chiesa senza rinunciare all’aspetto essenziale della perso­
nale responsabilità dei ministri, è l’unico modo che potrebbe permetterci di raggiungere un 
consenso sul ministero petrino e il ministero episcopale.

5. In questo stadio intermedio esistono due modi di fare ecumenismo, entrambi impor­
tanti e correlati: l’ecumenismo ad extra attraverso incontri ecumenici, dialoghi e collabora-



Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo 515

zione; e l’ecumenismo ad intra attraverso la riforma ed il rinnovamento della Chiesa catto­
lica stessa. Non esiste ecumenismo senza conversione (Unitatis redintegratio, 6-8; Ut unum 
sint, 15-17). È di particolare importanza per noi sviluppare una «spiritualità di comunione» 
(Novo Millennio ineunte, 42 s.), nella nostra propria Chiesa e tra le Chiese.

Soltanto ristabilendo in questo modo la fiducia, recentemente perduta, potremo fare dei 
passi avanti. Più concretamente: soltanto attraverso una equilibrata relazione tra Chiesa uni­
versale e Chiese locali possiamo concepire un ecumenismo a due velocità e, ciò che è più 
importante, possiamo rendere credibile il concetto ecumenico di communio quale unità nella 
diversità e diversità nell’unità.

6. Last but not least: sin dal suo esordio, il movimento ecumenico è stato, e sarà, un 
impulso e un dono dello Spirito Santo (Unitatis redintegratio, 1. 4). Così, in ogni attività 
ecumenica, il primo posto spetta all’ecumenismo spirituale, che è il cuore di tutto l’ecume­
nismo (Unitatis redintegratio, 7-8; Ut unum sint, 21-27). Spesso ridurre l’attivismo ecume­
nico varrebbe a farci ottenere di più. Dunque, l’ecumenismo spirituale dovrebbe essere mag­
giormente promosso, e si dovrebbero rafforzare le relazioni con e fra i monasteri, i movi­
menti, le fraternità ed i gruppi che hanno orientamenti ecumenici.

All’inizio del nuovo Millennio abbiamo bisogno di un entusiasmo ecumenico nuovo. 
Ma questo non significa escogitare utopie del futuro senza fondamento nella realtà. La 
pazienza è sorella minore della fede cristiana. Invece di guardare all’impossibile, e morde­
re il freno, dobbiamo vivere la communio già data e possibile, e fare ciò che è possibile fare 
oggi. Procedendo in questo modo, passo dopo passo, possiamo sperare, con l’aiuto dello 
Spirito di Dio, che ci riserva sorprese sempre nuove, di trovare la via verso un migliore futu­
ro comune. Abbiamo dunque speranza e pazienza, coraggio e fiducia. In questo senso «Due 
in altum! Caliamo le reti per la pesca» (Le 5,4).

INCONTRO SERALE
CON LE PERSONE INTERESSATE 
AI TEMI DELL’ECUMENISMO

Chiesa e Chiese nel nuovo Millennio: 
il cammino dell'ecumenismo

I. Riassunto della Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte

“Due in altum!”, “Prendi il largo!”. Questa è la parola che riecheggia nella Lettera 
Apostolica di Papa Giovanni Paolo II Novo Millennio ineunte (nn. 1. 15. 58). E questa è la 
parola di sfida e di incoraggiamento che, rivolta da Gesù ai suoi discepoli (Le 5,4), inspira 
anche i paragrafi dedicati dal documento all’ecumenismo del Terzo Millennio (nn. 12. 48).

1. Una prospettiva ecumenica per il Terzo Millennio

Il fatto che il Papa, nella sua Lettera Apostolica, abbia fatto riferimento alla dimensione 
ecumenica ed all'impegno ecumenico in maniera esplicita, nei due rispettivi paragrafi, e si 
sia richiamato all’ecumenismo in modo generale più volte nel testo dimostra quanto al Santo



516 Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo

Padre stia a cuore l’unità di tutti i cristiani. Come egli afferma nell’Enciclica Ut unum sint 
(1995), essa «non è un accessorio» (n. 9), «non è soltanto una qualche “appendice” che 
s’aggiunge all’attività tradizionale della Chiesa» (n. 20), ma «sta al centro stesso della sua 
opera» (n. 9); essa rappresenta inoltre «una delle priorità pastorali» del suo Pontificato (n. 
99) ed uno dei punti più fondamentali del programma per il nuovo Millennio.

Sottolineando la dimensione ecumenica, il Papa ribadisce quanto sia importante segui­
re la volontà del Signore, assumendo il compito che Cristo ha affidato ai suoi discepoli, 
come testamento, alla vigilia della sua passione e della sua morte (Gv 17,21). Il Concilio 
Vaticano II ha formulato esplicitamente ed in maniera vincolante questo compito nel 
Decreto Unitatis redintegratio. I Padri conciliari hanno sostenuto chiaramente che «il rista­
bilimento dell’unità da promuoversi fra tutti i cristiani è uno dei principali intenti» del 
Concilio (n. 1 ). Il Concilio Vaticano II, definendo quelli che sono gli obiettivi ecumenici, ci 
offre «una sicura bussola per orientarci nel cammino del secolo che si apre» (Novo Millennio 
ineunte, 57).

In maniera schematica e speculativa, si potrebbe descrivere il primo Millennio come il 
Millennio della Chiesa indivisa ed il secondo Millennio come quello delle divisioni e della 
molteplicità. Ci auguriamo che il terzo Millennio possa essere definito come il Millenni0 
della diversità riconciliata all'intemo dell’unità. Già nel secolo XIX, grandi filosofi e teolo­
gi avevano previsto che ci sarebbe stata una terza epoca indivisa, una cosiddetta epoca “gio­
vannea”. Papa Giovanni Paolo II ha ripreso quest’idea in modo personale, parlando di 
«epoca ecumenica» e di «epoca di grazia ecumenica» (Ut unum sint, 4).

2. Atti ecumenici profetici

Durante l’Anno Giubilare 2000 ci sono stati molti atti profetici che, in un certo senso, 
hanno anticipato questa nuova epoca ecumenica. «Rimane luminoso» - scrive il Papa - un 
evento ecumenico particolarmente significativo, realizzato il 18 gennaio 2000 con la cele­
brazione ecumenica nella Basilica di S. Paolo fuori le Mura. «Per la prima volta nella sto­
ria, una Porta Santa è stata aperta congiuntamente dal Successore di Pietro, dal Primate 
Anglicano e da un Metropolita del Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli, alla presenza 
di rappresentanti di Chiese e Comunità ecclesiali di tutto il mondo» (Novo Millennio ineun­
te, 12). Questa celebrazione comune è stata realmente un atto profetico, una prefigurazione 
simbolica della piena unità nella diversità.

La Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ricorda altri importanti eventi ecumenici 
dell’Anno Giubilare. Degna di particolare nota, oltre al pellegrinaggio del Santo Padre al 
Monte Sinai ed in Terra Santa (n. 13), è la “purificazione della memoria”, che ha trovato 
espressione nel corso della “toccante Liturgia” della prima domenica di Quaresima, il 12 
marzo 2000, in occasione della richiesta di perdono per i peccati, tra cui quelli commessi 
contro l’unità. Questa «purificazione della memoria ha rafforzato i nostri passi nel cammi­
no verso il futuro, rendendoci insieme più umili e vigili nella nostra adesione al Vangelo» 
(n. 6; cfr. Ut unum sint, 17. 33 ss. 42. 52).

Altrettanto importante dal punto di vista ecumenico è stata la Commemorazione dei 
Testimoni della Fede del XX secolo, celebrata il 7 maggio 2000 al Colosseo insieme ai rap­
presentanti delle altre Chiese e Comunità ecclesiali (Novo Millennio ineunte, 17). La cele­
bre “legge” pronunciata da Tertulliano dice: Sanguis martyrum - semen Christianorum. La 
Commemorazione di martiri appartenenti a tutte le Chiese e Comunità ecclesiali ci incorag­
gia quindi a guardare con speranza ad un futuro ecumenico comune. La percezione che lo 
Spirito Santo agisce anche nelle altre Comunità ecclesiali, attraverso esempi di santità che 
vanno fino all’effusione del sangue in nome della fede, fa parte delle grandi esperienze del 
movimento ecumenico (cfr. Ut unum sint, 12. 15. 48. 83 s.) e infonde “nuova forza” all'ap­
pello conciliare all’unità dei cristiani (Ut unum sint, 1).



Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo 517

3. Un cammino ancora lungo, ma pieno di speranza

Se durante l’Anno Giubilare fossero state taciute alcune difficoltà ecumeniche, come la 
questione delle indulgenze, che si è presentata sin dall’inizio, ed alcuni problemi ecclesiolo­
gici, come quelli sollevati dalla Dichiarazione Dominus lesus nella seconda metà dell’Anno 
Santo, ciò avrebbe denotato una mancanza di lucidità, un semplicismo illusorio. Altri argo­
menti, che necessitano un ulteriore chiarimento ed approfondimento, sono già stati individuati 
nell’Enciclica Ut unum sint (n. 79). È del tutto naturale che, in una situazione di non ancora 
piena unità, esistano sul cammino ecumenico delle pietre d’inciampo e, a volte, addirittura dei 
“macigni”. Tuttavia, questo non ci deve scoraggiare e amareggiare, ma piuttosto spingere a 
proseguire sulla via del dialogo. Ed il nostro cammino non dovrà essere caratterizzato da uno 
spirito di indifferentismo, di relativismo o di falso irenismo, poiché la verità dovrà essere 
ricercata in maniera autentica e senza compromessi fuorviami (cfr. nn. 18. 36. 79).

Novo Millennio ineunte afferma con lucidità e realismo: «Le tristi eredità del passato ci 
seguono ancora oltre la soglia del nuovo Millennio. La celebrazione giubilare ha registrato 
qualche segnale davvero profetico e commovente, ma ancora tanto cammino rimane da fare» 
(n. 48). Tuttavia, nonostante il cammino sia faticoso, esso è anche pieno di speranza e lo 
Spirito è «capace di sorprese sempre nuove» (n. 12).

4 Comprensione e incomprensione del dialogo

Abbiamo dunque ancora una lunga via da percorrere. La nostra speranza deve - come 
l’Apostolo Paolo dice - affermarsi nella pazienza, che è la piccola sorella della speranza. Ma 
ci vuole una pazienza attiva e coraggiosa, non una pazienza passiva, comoda e pigra, 
dobbiamo dunque domandarci: «Cosa è il dialogo ecumenico? Come farlo?». Questa 
domanda mi porta a una breve digressione sul concetto di dialogo sotto il titolo: Compren- 
sione e incomprensione del dialogo.

Come ogni cosa al mondo, anche la lettera e il contenuto del dialogo ecumenico sono 
«sposti a malintesi e abusi. Qualche volta, la lettera del dialogo è diventata uno slogan, sotto 
*1 quale si cela lo spirito del relativismo, dell’indifferentismo e di un pluralismo di principio, 
oggi largamente predominante nella nostra civiltà. A volte, il dialogo ecumenico viene anche 
scambiato per un falso irenismo che può condurre a simulacri di soluzione, a compromessi 
ridotti al minimo comune denominatore, oppure ad un qualunquismo opportunistico e prag­
matico che perde di vista la questione della verità.

La Dichiarazione Dominus lesus del 6 agosto 2000 ha giustamente respinto tali atteg­
giamenti che contraddicono l’esigenza di verità del Vangelo. Il dialogo ecumenico dev’es­
sere un dialogo nella carità e nella verità. Poiché la verità senza la carità è fredda e spesso 
può respingere, mentre la carità senza la verità è insincera e vuota. Si tratta di vivere secon­
do la verità nella carità (Ef 4,15).

Correttamente inteso, il dialogo ecumenico non è in contraddizione con l’esigenza di 
Verità; ai contrario, è al servizio della piena conoscenza della verità. Essendo il dialogo total­
mente diverso da uno small talk privo d’impegno, esso penetra nel profondo dell’esistenza 
umana e del suo orientamento verso la verità. Pertanto, per Giovanni Paolo II il dialogo è un 
passaggio obbligato del cammino da percorrere verso l’autocompimento dell’uomo, del sin­
golo individuo come anche di ciascuna comunità umana (Ut unum sint, 28).

Nella storia della salvezza, Dio ha scelto la via del dialogo con il popolo eletto di Israele 
« con l’intera umanità. Molte volte, e in diversi modi, Dio ha parlato ai padri per mezzo dei 
profeti, e negli ultimi tempi per mezzo di suo Figlio (Eb 1,2). Nel suo grande amore. Egli 
ha parlato agli uomini come ad amici e si è intrattenuto con loro per invitarli e ammetterli 
alla comunione con Lui (Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 2). 11 culmine 
ài questo dialogo di Dio con noi uomini è Gesù Cristo stesso, in Lui, Uomo-Dio, è avvenu­
to il dialogo, il più intenso, assolutamente unico, insuperabile e definitivo tra Dio e l’uomo.



518 Documentazione - // cammino dell’ ecumenismo

Perciò Gesù Cristo è per noi il dono eccelso, il fondamento, la fonte e la misura perenne di 
ogni dialogo.

Tuttavia, nessuna mente umana, nessuna cultura e nessuna formulazione teologica, per 
quanto profonda, può esaurire «le imperscrutabili ricchezze di Cristo» (Ef 3,8). Abbiamo 
però la promessa dello Spirito di Cristo che ci guida alla verità tutta intera (Gv 16,13). Per 
mezzo dello Spirito Santo, Dio non cessa di parlare con la Chiesa e introduce i credenti a 
tutta la verità (Dei Verbum, 8).

II. Risultati dei dialoghi

Dopo questo sguardo sull’Anno Giubilare e la digressione sul concetto del dialogo e la 
sua vera comprensione, nella seconda parte del mio intervento propongo una visione d’in­
sieme sui diversi dialoghi e sui risultati raggiunti. Ma nell’impossibilità di riferirmi in ma­
niera esaustiva ad ognuno di essi, parlerò dapprima del risultato generale e poi raggrupperò 
i dialoghi in sei casi. Questa mia scelta, che è puramente metodologica, tiene comunque 
conto di quei risultati che sono già stati ricevuti da parte della Chiesa cattolica.

1. La fraternità riscoperta

L’Enciclica Ut unum sint (cfr. nn. 4 ss.) aveva ricordato i progressi del dialogo ed i risul­
tati raggiunti. Così, anche la Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte si sofferma sui frut­
ti del dialogo, resi visibili dall’Anno Giubilare 2000. Nei trentacinque anni che sono tra­
scorsi dalla fine del Concilio Vaticano II ai nostri giorni, il dialogo dell’amore e della verità 
ha prodotto molti frutti, tra cui il più importante è quello della riscoperta della fraternità di 
tutti i cristiani (Ut unum sint, 41 ss.).

Le varie Chiese e Comunità ecclesiali oggi non si pongono più le une di fronte alle altre 
in un atteggiamento di ostilità, di concorrenza, di incomprensione o di indifferenza. La loro 
riscoperta della solidarietà, della fraternità «non è la conseguenza di un filantropismo libe­
rale o di un vago spirito di famiglia», ma si radica «nel riconoscimento dell’unico 
Battesimo» (Ut unum sint, 42), tramite cui esse appartengono all’unico corpo di Cristo (cfr- 
ICor 12,13; Gal 3,27 s.) e sono unite in una comunità reale, seppure ancora incompleta 
(Unitatis redintegratio, 3 s.; Ut unum sint, 11). La celebrazione giubilare del bimillenario 
della nascita di Gesù è stata un’occasione propizia per riaffermare questa fraternità risco­
perta ed «incoraggiare il cammino verso la piena comunione» (Novo Millennio ineunte, 12)-

2. Sei esempi di dialogo ecumenico

Abbiamo già percorso passi importanti su questa via verso la piena comunione Vorrei 
accennare sei passi, o meglio: sei casi.

• Primo caso: la comunione “quasi piena” tra la Chiesa cattolica e le Chiese ortodosse
Forse questo titolo “comunione quasi piena tra la Chiesa cattolica e le Chiese ortodos­

se” sorprende. Leggiamo nei giornali, quasi ogni giorno, di problemi e tensioni con certe 
Chiese ortodosse, recentemente soprattutto con la Chiesa ortodossa russa. Certo, ci sono 
problemi e difficoltà, ma sono meno problemi di una fede diversa che di una mentalità diver­
sa, talvolta mescolata con problemi di natura politica. Alcune Chiese ortodosse, particolar­
mente la Chiesa ortodossa russa, hanno riacquistato oggi la libertà dopo più di 70 anni di 
oppressione e persecuzione ed hanno bisogno di tempo per orientarsi in un mondo comple­
tamente cambiato. Ciò richiede pazienza da parte nostra.

Nonostante queste difficoltà, iniziamo comunque il XXI secolo alla luce dei passi intra­
presi per superare nove secoli di divisione tra le Chiese ortodosse (dell’Oriente) e la Chiesa 
cattolica. Abbiamo adesso una maggiore coscienza della nostra comune eredità apostolica



Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo 519

(cfr. Ut unum sint, 55), e riconosciamo le Chiese ortodosse come Chiese sorelle, in quanto 
riconosciamo le comuni origini apostoliche, la comunione nella fede e nella speranza, ed una 
comune struttura sacramentale della Chiesa, Seppur separati, cattolici ed ortodossi hanno 
mantenuto «la loro ecclesialità e gli oggettivi vincoli di comunione che li legano a vicenda».

Già Paolo VI descriveva la comunione tra la Chiesa ortodossa e la Chiesa cattolica come 
«quasi completa, anche se non perfetta». Mediante il dialogo, siamo arrivati ad un consen­
so più approfondito sull’ecclesiologia, basandoci sulla particolare comprensione ed il mutuo 
riconoscimento della successione apostolica e della vita sacramentale. Certamente, ancora 
non abbiamo risolto la questione del Primato (e della sinodalità), né superato le serie ten­
sioni che esistono tra le nostre comunità in diversi luoghi, relative soprattutto all’esistenza 
delle Chiese orientali cattoliche e alle accuse di proselitismo.

Durante l’ultima sessione plenaria della Commissione mista internazionale di Diàlogo 
,ra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa nel suo insieme, che si è tenuta negli Stati Uniti 
a Baltimora nell’agosto del 2000, abbiamo discusso le implicazioni ecclesiologiche dell’u- 
niatismo. Non abbiamo raggiunto una soluzione. A questo punto, è chiaro che le autorità di 
entrambe le parti devono valutare i risultati conseguiti e determinare quali saranno i prossi­
mi passi da compiere. Ma a Baltimora è stato anche chiaro che tutte le Chiese sono deter­
minate a continuare il dialogo.

Dato che il dialogo intemazionale è difficile, proseguiamo anche in altri modi. Il dialo­
go teologico è importante, ma non è l’unica forma. Non sono da sottovalutare, ad esempio, 
gli incontri personali. Così le visite del Santo Padre in Terra Santa, in Grecia, in Siria, in 
Armenia e presto in Bulgaria sono importantissime. Alla Giornata di preghiera per la pace 
in Assisi erano presenti delegazioni ortodosse di alto livello, provenienti da quasi ogni 
Chiesa ortodossa. Mai come in quest’occasione, si è registrata una partecipazione così rap­
presentativa. La settimana scorsa una delegazione della Chiesa di Grecia era a Roma, il pros­
simo mese, una delegazione di Roma sarà in Serbia. La Chiesa madre di Gerusalemme sta 
aPrendosi, e con la Chiesa ortodossa russa le nostre porte non sono chiuse.

' Secondo caso: il superamento delle controversie cristologiche del Primo Millennio
In Oriente, accanto alle Chiese ortodosse, abbiamo le Antiche Chiese Orientali che sono 

chiamate precalcedonesi perché si sono distaccate già nel quarto e quinto secolo. Dopo il 
Vaticano II, sono state riallacciate in vario modo le relazioni fraterne con queste Chiese: con 
la Chiesa Assira dell’Oriente (tristemente nota come Nestoriana), la Chiesa Copta in Egitto, 
la Chiesa Siriana, la Chiesa ortodossa dell’Etiopia, la Chiesa ortodossa dell’Eritrea, la Chiesa 
Apostolica Armena e la Malankara Church in India che risale ai cristiani di San Tommaso.

A livello dogmatico, dobbiamo ricordare le diverse Dichiarazioni cristologiche comuni 
che sono state firmate dai Papi e dai Patriarchi delle Antiche Chiese Orientali. Le Dichia- 
razioni cristologiche comuni hanno condotto alla «risoluzione delle controversie cristologi­
che tra la Chiesa cattolica e le Antiche Chiese dell’Oriente, controversie che risalgono alle 
reazioni avute contro il Concilio di Efeso ed il Concilio di Calcedonia».

La firma di queste Dichiarazioni cristologiche ci riporta ad eventi passati e prepara il 
futuro, perché spiana la strada verso una più grande comunione. La soluzione del problema 
dogmatico innesca un nuovo processo di guarigione delle memorie. Adesso non è più pos­
sibile considerare queste Chiese come eretiche. Inoltre, riconosciamo che le loro formula­
zioni della dottrina cristologica, anche se diverse dalla nostra, sono fedeli alla Tradizione 
aPostolica. Queste Dichiarazioni mostrano che unità della Chiesa non è uniformità ma unità 
nella molteplicità, una molteplicità che non è una debolezza ma una ricchezza.

• Terzo caso: anglicani e cattolici, il terzo documento sull’autorità
ed una particolare esperienza di comunione tra i Vescovi

La Chiesa anglicana, o meglio la Comunità anglicana, ha una posizione intermedia tra le 
Chiese dell’Oriente e dell’Occidente. Benché risalga al periodo della Riforma del XVI seco-



520 Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo

lo, essa ha preservato la struttura episcopale, perché negli Stati Uniti ed in Canada è chiama­
ta “Episcopalian Church”. Dopo il Concilio Vaticano II, nella “Anglican Roman Catholic 
International Commission” (ARCIC), abbiamo avviato un dialogo molto intenso e fecondo.

Entrambe le Chiese hanno risollevato questioni teologiche sull’autorità. Ricordiamo, ad 
esempio, da parte anglicana, il Virginia Report (sulle strutture dell’autorità all'interno del­
l’anglicanesimo) preparato come documento di discussione per la Lambeth Conference del 
1998. Da parte cattolica, va menzionata l’Enciclica di Papa Giovanni Paolo II del 1995, Ut 
unum sint, che propone un dialogo sul Primato al fine di cercare insieme forme di esercizio 
di questo ministero di unità che siano accettate da tutti (cfr. nn. 95. 96). Nei secoli scorsi, il 
dialogo su tale punto è stato molto difficile e spesso polemico. Adesso, benché non abbia­
mo raggiunto un consenso, siamo pervenuti a convergenze e ad un notevole avvicinamento- 
Le visite dell’Arcivescovo di Canterbury ne sono un segno.

Forse conoscete l’ultimo documento elaborato dalla seconda Commissione di questo 
dialogo (ARCIC II), “Il dono dell’autorità". Tale documento, basandosi sui risultati della 
precedente fase di dialogo, vuole chiaramente condurre ad un approfondimento di questa- 
Esso sottolinea che l’autorità nella Chiesa, se correttamente capita, è un dono di Dio, un 
dono che va ricevuto con gratitudine.

In un altro contesto, vorrei menzionare la riunione dei Vescovi cattolici ed anglicani, la 
prima di questo tipo, che ha avuto luogo nel maggio 2000 a Toronto (Canada), con la parte­
cipazione di Primati di tredici Province anglicane ed altrettante Conferenze Episcopali. La 
riunione è stata un’esperienza spirituale. Abbiamo iniziato il primo giorno con un ritiro spi' 
rituale comune. L’esperienza della preghiera comune, la celebrazione eucaristica e la comu­
nione nella vita hanno marcato tutta la riunione ed hanno facilitato anche la discussione sui 
punti difficili e controversi. Condividiamo una grande eredità comune, ma ci sono anche dif­
ferenze serie, recentemente soprattutto su questioni etiche e riguardanti l’ordinazione delle 
donne. Argomento all’ordine del giorno è stata anche - sempre nella prospettiva della piena 
comunione visibile - l’importanza della missione della Chiesa nel mondo di oggi.

Alla fine è stata pubblicata la Dichiarazione “Comunione nella missione" nella quale si 
proponeva che le autorità competenti di entrambe le Chiese firmassero una “Dichiarazione 
congiunta d’accordo” per indicare che condividiamo lo stesso obiettivo della piena unità 
visibile, riconosciamo il consenso di fede da noi raggiunto, e rinnoviamo l’impegno per una 
vita ed una testimonianza comuni. A tale scopo è stato creato un Gruppo di Lavoro, che nel 
frattempo si è riunito ed ha iniziato il suo lavoro.

• Quarto caso: la Dichiarazione congiunta sulla Dottrina della Giustificazione.
una pietra miliare

Mi soffermerò più a lungo su questo esempio, perché considero che il dialogo con le 
Chiese luterane, che ha preso avvio subito dopo il Concilio Vaticano II, ha raggiunto in que­
sti anni risultati significativi, a livello della Chiesa universale e a livello delle Chiese locali- 
Inoltre, esso rappresenta un modello di dialogo da proporre per il nostro lavoro ecumenico- 
Sin dall’inizio, l’esito di maggior rilievo è stato quello raggiunto dallo studio sulla dottrina 
della giustificazione, vale a dire l’argomento che aveva condotto ad una rottura della comu­
nione nel XVI secolo. Per Martin Lutero, essa era l’insegnamento secondo il quale la Chiesa 
“sta in piedi o cade”.

Lutero riteneva che la giustificazione non fosse soltanto una questione teorica ma essen­
zialmente esistenziale. Egli si chiedeva : «Come trovare un Dio misericordioso?»; «Come tro­
vare in me la pace e la quiete?». Lutero dovette fare l’esperienza che per quanto si fosse ado­
perato a compiere le buone opere, egli non aveva raggiunto la pace interiore. Nella sua ricer­
ca egli scoprì, leggendo la Lettera ai Romani, che, quando Paolo parlava della giustizia di 
Dio, non voleva affermare che Dio ci considera giusti perché siamo resi giusti a motivo delle 
nostre buone opere, ma perché Egli ci accetta come peccatori. Non si tratta della nostra giu-



Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo 521

stìzia, ma della giustizia di Dio, giustizia che Dio ci dà per i meriti di Cristo, senza la nostra 
collaborazione, come sola grazia, e soltanto sulla base della fede (sola gratia, sola fide).

Il Concilio di Trento non potè accettare questa dottrina, così come essa era compresa a 
Quel tempo dai protestanti. Certamente, anche Trento condannò la dottrina pelagiana secon­
do la quale una persona può redimere se stessa attraverso le buone opere. Tuttavia, il 
Concilio concluse che noi possiamo cooperare alla nostra giustificazione, non con le nostre 
sole forze, ma perché la grazia ci ispira e ci abilita a farlo.

Per quattrocento anni questa dottrina ci ha diviso. La divisione tra noi non è stata pro- 
vocata da futili motivi, ma da un diverso modo di comprendere il fulcro stesso della buona 
novella della nostra salvezza. Nel dopoguerra, e come conseguenza di un avvicinamento tra 
cattolici e luterani, teologi cattolici ed evangelici hanno preparato la via dell’intesa. Essi 
l’anno studiato ed investigato insieme la nostra tradizione comune, la Sacra Scrittura ed i 
Padri della Chiesa. Hanno considerato attentamente la storia della Riforma, gli scritti di 
Lutero e il Concilio di Trento, giungendo spesso alle stesse conclusioni. Non sono stati gli 
accomodamenti facili, un falso atteggiamento di conciliazione o di liberalismo ad avvici- 
narci, ma un comune ritorno alle sorgenti della nostra fede.

Come ben potete osservare, la Dichiarazione congiunta sulla Dottrina della 
Giustificazione non è dunque qualcosa che piove all’improvviso dal cielo. Il documento è 
stato preparato per decenni attraverso un dialogo teologico ed ecumenico condotto da esper­
ti soprattutto in Germania e negli Stati uniti.

Tuttavia, con la Dichiarazione congiunta abbiamo raggiunto un livello di autorevolezza 
Maggiore. I risultati dei dialoghi precedenti erano da considerarsi acquisizioni dei teologi e 
di Commissioni che non potevano identificarsi, al livello della rappresentatività, con le 
Chiese alle quali appartenevano. Era venuto dunque il momento per le Chiese stesse, dopo 
una tale preparazione, di assumere la discussione sulla questione e continuare il dialogo. [La 
Federazione Luterana Mondiale” ed il “Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità 

dei Cristiani” decidevano allora di preparare la stesura definitiva di una “Dichiarazione 
congiunta” sulla Dottrina della Giustificazione.]

Dopo vari progetti ed emendamenti da entrambe le parti, nel 1997 si giungeva alla ste­
rra finale della Dichiarazione, sottoposta per esame alle autorità di entrambe le comunio- 
”i, ovvero i Sinodi delle varie Chiese luterane e, per la Chiesa cattolica, la “Congregazione 
Per la Dottrina della Fede” ed il “Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei 
Cristiani”.

Da parte luterana, malgrado le molte obiezioni suscitate, si giungeva ad esprimere un 
Magnus consensus sulla Dichiarazione. Per quanto riguarda la Chiesa cattolica, l’afferma­
zione era che la Dichiarazione aveva evidenziato un fondamentale accordo ma era accom­
pagnata dalla precisazione che, per alcuni argomenti toccati dal documento, non si poteva 
dire che esso esprimesse un vero e proprio consenso. Per questo motivo si decideva di chia­
rire le questioni controverse in un documento, che reca il titolo di Allegato. Si tratta dunque 
”on di un consenso completo ma di un consenso differenziato.

[I punti aperti erano soprattutto in riferimento all’espressione luterana che la persona è 
giustificata e peccatrice allo stesso tempo (simul iustus et peccator), e alla questione della 
cooperazione della persona nella giustificazione. Vi era inoltre la questione di come doves­
se essere situata la giustificazione nell’insieme del dato di fede. Secondo Lutero, la dottrina 
della giustificazione non è una verità di fede come le altre, ma il centro ed il criterio attor­
no al quale si articolano tutte le altre verità. Da parte cattolica si ritiene fermamente che essa 
sia un criterio indispensabile, che è tuttavia vincolato all’insieme della professione di fede 
trinitaria e cristologica.]

La firma della Dichiarazione congiunta il 31 ottobre 1999 ad Augsburg è stata molto più 
di un atto diplomatico di firma di un contratto; essa è stata una celebrazione solenne liturgi­
ca ed una festa popolare nelle strade e nelle piazze della Città. Grande era la gioia e la sod-



522 Documentazione - Il cammino dell’ ecumenismo

disfazione di avere sorpassato, dopo secoli, un importante ostacolo alla piena comunione. D 
Papa ha parlato di una pietra miliare. Questa formula esprime bene il significato e i limiti 
della Dichiarazione congiunta. Abbiamo raggiunto un importante scopo intermedio, ma non 
ancora lo scopo finale.

Ma qual è il significato dell’accordo realizzato? Esso significa che cattolici e luterani 
possono dare una testimonianza comune di ciò che è per loro il fulcro della fede; e che que­
sta testimonianza comune ci permette di entrare, insieme, in un nuovo secolo e in un nuovo 
Millennio. Particolarmente importante è il paragrafo 15 con la professione comune:

«Insieme crediamo che la giustificazione è opera del Dio uno e trino. Il Padre ha 
inviato il Figlio nel mondo per la salvezza dei peccatori. L'incarnazione, la morte 
e la risurrezione di Cristo sono il fondamento e il presupposto della giustifica­
zione. Pertanto, la giustificazione significa che Cristo stesso è nostra giustizia’ 
alla quale partecipiamo, secondo la volontà del Padre, per mezzo dello Spirito 
Santo. Insieme confessiamo che non in base ai nostri meriti, ma soltanto per 
mezzo della grazia, e nella fede nell’opera salvifica di Cristo, noi siamo accettati 
da Dio e riceviamo lo Spirito Santo, il quale rinnova i nostri cuori, ci abilita t 
chiama a compiere le buone opere».

Questo è un consenso molto ampio. Ma anche se è vero che la Dichiarazione congiun­
ta costituisce un importante passo avanti, è altrettanto vero che noi non abbiamo ancora rag­
giunto il nostro scopo. La Dichiarazione ha la sua importanza, che non esclude i suoi litn*' 
ti. Il documento tratta apertamente delle questioni che ancora ci dividono e che abbiamo *3 
responsabilità di affrontare. Nel n. 43 della Dichiarazione congiunta si legge:

«Il nostro consenso su verità fondamentali della dottrina della giustificazione de'e 
avere degli effetti e trovare un riscontro nella vita e nell’ insegnamento delle Chiede 
Al riguardo permangono ancora questioni, di importanza diversa, che esigono ulte­
riori chiarificazioni. Esse riguardano, tra l’altro, la relazione esistente tra Parola 
di Dio e insegnamento della Chiesa, l’ecclesiologia, l’autorità della Chiesa e la sud 
unità, il ministero e i Sacramenti, ed infine la relazione tra giustificazione ed etW 
sociale. Siamo convinti che la comprensione comune da noi raggiunta offra la bas( 
solida per detta chiarificazione. Le Chiese luterane e la Chiesa cattolica si adope' 
reranno ad approfondire la comprensione comune esistente affinché essa possd 
dare i suoi frutti nell’ insegnamento e nella vita ecclesiale».

Accanto a queste questioni ancora aperte, è importante tradurre il consenso raggiunto ne* 
linguaggio degli uomini del nostro tempo, affinché quello che confessiamo insieme come fu*' 
ero del Vangelo possiamo testimoniarlo insieme, così che tutti noi siamo raggiunti dal mes­
saggio, toccati, convertiti e riempiti di speranza. Un altro compito importante è quello di allar­
gare il consenso fra luterani e cattolici, coinvolgendo i riformati e le altre denominazioni pr°" 
testanti. Soprattutto i metodisti sono interessati ad un avvicinamento. Così la Dichiarazione 
congiunta da una parte è la conclusione di un processo di dialogo, dall’altra è il punto di par­
tenza per nuovi dialoghi. Il pellegrinaggio ecumenico non si arresta, ma continua.

• Quinto caso: il dialogo con i pentecostali
come nuovo elemento nel movimento ecumenico

La Chiesa anglicana, la Chiesa luterana e le Chiese riformate sono dette Chiese storiche 
e risalgono al XVI secolo. Sono partner nel dialogo ecumenico tradizionale. Nel corso del 
XX secolo la scena ecumenica è cambiata e sta ancora evolvendo, soprattutto per ciò che 
riguarda le nuove comunità pentecostali ed evangeliche e la loro straordinaria crescita. 
Questa crescita costante di pentecostali ed evangelici in tutto il mondo ha cambiato la scena 
ecumenica e rappresenta attualmente una della maggiori sfide pastorali ed ecumeniche per 
la Chiesa cattolica.



Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo 523

Non si devono confondere queste comunità con le sette e con la loro missione molto 
aggressiva, con cui non è possibile un dialogo ecumenico. Al contrario, con i pentecostali e 
con gli evangelici il dialogo si sta sviluppando, sta crescendo la stima reciproca, spesso 
anche l’amicizia, e stanno diminuendo i pregiudizi. E chiaro che le differenze ecclesiologi­
che tra la Chiesa cattolica ed i pentecostali sono molto grandi. Nondimeno, a livello inter­
nazionale, la Commissione Cattolico-Pentecostale ha pubblicato nel 1998 il testo 
Evangelizzazione, proselitismo e testimonianza comune. Per la prima volta, cattolici e pen­
tecostali affrontano il tema del proselitismo con l’intento di avanzare proposte costruttive, 
cercando di individuare le cause dei conflitti e le possibili soluzioni, e tenendo presente il 
nandatum unitatis.

Lo studio di questo testo a livello locale si è rivelato uno strumento utile per avviare un 
processo di avvicinamento e di riconciliazione. Alla base di un approccio missiologico vi è 
una concezione ecclesiologica. Questo dialogo è molto importante per il futuro.

' Sesto caso: la Commissione Fede e Costituzione e il dialogo multilaterale
Il dialogo ecumenico si svolge a livello di dialoghi non solo bilaterali, ma anche multi­

laterali. La Commissione più importante è la “Commissione Fede e Costituzione” del 
“Consiglio Ecumenico delle Chiese” costituito nel 1948.

Credo che sia degno di nota soprattutto il cosiddetto documento di Lima Battesimo, 
Eucaristia e Ministero del 1982. Gli argomenti trattati in questo documento sono di capita­
le importanza per la ricerca ecumenica: il Battesimo è l’entrata nella Chiesa e il fondamen­
te dell’essere Chiesa e dell’essere insieme membri nell’uno ed unico Corpo di Cristo; 
l’Eucaristia è il centro ed il fulcro della Chiesa, la comunione eucaristica è dunque lo scopo 
del movimento ecumenico; il ministero è strumento e tutela della comunione, ma sfortuna­
tamente anche fonte di controversie e differenze fra le Chiese. Così la discussione e la rifles­
sione su questo documento di Lima, che mostra, accanto ad un notevole consenso e a gran­
di convergenze, anche serie differenze, proseguono tuttora tra le Chiese.

Attualmente la “Commissione Fede e Costituzione” sta riflettendo sull’ecclesiologia. Il 
documento di lavoro, intitolato The Nature and Purpose ofthe Church, A Stage on thè Way 
,0 a Common Statement, è stato pubblicato nel 1998. In questo testo gli autori hanno cerca­
to di raccogliere le prospettive ecclesiologiche comuni che sono attualmente riconosciute 
c°me il risultato delle discussioni bilaterali e multilaterali degli ultimi 50 anni. Oltre ai risul­
tati raggiunti, il testo evidenzia le questioni che rimangono aperte.

É la speranza del Pontificio Consiglio che questo testo, una volta finalizzato, possa 
avere un significato simile al documento di Lima. Dopo la Dichiarazione congiunta sulla 
Dottrina della Giustificazione, sono emerse questioni ecclesiologiche, particolarmente que­
stioni relative al ministero: il sacerdozio, la successione apostolica dei Vescovi e il primato 
del Vescovo di Roma. Il ministero nella Chiesa come servizio di unità sfortunatamente è 
diventato un ostacolo all’unità. Per molti cristiani e teologi delle altre Chiese i ministeri sono 
un ostacolo; noi cattolici crediamo che siano un dono di Cristo per la sua Chiesa, uno stru­
mento e un punto di riferimento per la comunione; perciò vogliamo condividere questo dono 
c°n gli altri come uno dei nostri contributi per la piena comunione.

III. Prospettive fondamentali per il futuro

La Lettera Apostolica non si limita ad individuare le difficoltà che ancora esistono, ma 
suggerisce anche fondamentali orientamenti volti al superamento di tali ostacoli.

L La prospettiva cristologica

La prima e la più importante indicazione è di natura cristologica. Essa ha ispirato tutto 
I Anno Giubilare, essendo alla base dello stesso programma di orientamento voluto dal



524 Documentazione - Il cammino dell’ecumenismo

Papa per il Terzo Millennio. Il Papa ha ribadito: ricercare il volto di Cristo: questa è la chia­
ve della nostra testimonianza (cfr. Novo Millennio ineunte, 16-28). Ciò vale anche per il dia­
logo ecumenico. Soltanto nel pieno dono di noi stessi a Gesù possiamo diventare in Lui una 
cosa sola. Solo in Cristo saremo una sola cosa. Perciò la conversione a Cristo è l’essenza 
dell’ecumenismo.

Per mezzo del Battesimo comune apparteniamo tutti quanti al Corpo di Cristo che è la 
Chiesa. Come Cristo non è diviso, così non deve esserlo e non può esserlo ultimamente la 
Chiesa (cfr. ICor 1,13). In quanto Corpo di Cristo, la Chiesa è indivisibile. Lo stesso dono 
dell’unità fluisce continuamente, misteriosamente, da Cristo-Capo nel Corpo mistico, che è 
la Chiesa (Novo Millennio ineunte, 48).

Le divisioni tra i cristiani non possono quindi distruggere l’unità fondamentale della 
Chiesa, minandone il fondamento ultimo delle sue relazioni. La realtà della divisione trae ori­
gine dalla storia, si genera nei rapporti tra i cristiani ed è la conseguenza dell’umana fragilità 
nell’accogliere il dono dell’unità. Poiché l’unità è un dono indistruttibile, noi non abbiamo 
bisogno di produrla, di crearla; essa ci è data ed è presente, sussiste nella Chiesa cattolica- 
Tuttavia, le divisioni dei cristiani impediscono che la Chiesa stessa attui la pienezza della cat­
tolicità ad essa propria. Alla Chiesa stessa diventa più difficile esprimere sotto ogni aspetto la 
pienezza della cattolicità proprio nella realtà della vita (Unitatis redintegratio, 4).

La preghiera di Gesù: «Siano anch’essi una cosa sola» (Gv 17,21) è dunque “insieme 
rivelazione e invocazione”. Così il nostro compito è quello di farla giungere alla sua piena 
realizzazione. L’unità ha bisogno di essere accolta e sviluppata in maniera sempre più profon­
da. Come scrive il Santo Padre, questo imperativo è, insieme, «forza che ci sostiene, salutare 
rimprovero per le nostre pigrizie e ristrettezze di cuore» (Novo Millennio ineunte, 48).

A queste ristrettezze di cuore appartiene oggi anche un triste indebolimento del fonda­
mento cristologico. L’unicità di Gesù Cristo è il fondamento per l’unità della Chiesa. Ma 
dove questa unicità di Cristo viene abbandonata, dove vi è un pluralismo e un relativismo 
religioso e la tesi di una possibile pluralità di religioni salvifiche prende campo, dove l’uni' 
cità del Cristianesimo viene abbandonata, là anche l’impegno ecumenico diventa inutile- 
Purtroppo ci troviamo in questa situazione. Perciò la Dichiarazione Dominus lesus sull’un1' 
cità e l’universalità dell’opera salvifica di Cristo, malgrado alcuni malintesi che ne sono 
risultati, è stata importante anche dal punto di vista ecumenico. Questa Dichiarazione ha 
difeso i fondamenti sui quali è costruito l’impegno ecumenico e così ha riassunto ciò che e 
comune, ciò che dovrebbe essere comune a tutti i cristiani, ciò che li unisce malgrado le loto 
differenze.

2. La prospettiva ecclesiologica

Il secondo riferimento è di natura ecclesiologica. L’unità, nonostante i limiti propri del­
l’umano, non manca di realizzarsi nella Chiesa cattolica, ma «opera pure in varia misura nei 
tanti elementi di santificazione e di verità che si trovano alTintemo delle altre Chiese e 
Comunità ecclesiali» (Novo Millennio ineunte, 48). Si tratta del famoso "subsistit” enun­
ciato dal documento conciliare Lumen gentium (n. 8), sulla cui interpretazione è stato ver­
sato così tanto inchiostro, come aveva già previsto G. Philips, redattore principale della 
Costituzione dogmatica sulla Chiesa. Interessante è dunque l’interpretazione indiretta che 
troviamo in Novo Millennio ineunte, che vede operare nelle altre Chiese e Comunità eccle­
siali non soltanto singoli elementi della Chiesa di Gesù Cristo, ma in varia misura anche l’u­
nità della Chiesa in Cristo.

Le conseguenze dell’unità fondamentale di tutti i battezzati, che persiste malgrado tutte 
le differenze, sono esposte dettagliatamente in altri paragrafi della Lettera Apostolica, 
soprattutto là dove si parla di una spiritualità di comunione (Novo Millennio ineunte, 43) e 
di una valorizzazione e sviluppo degli strumenti istituzionali atti a promuovere l’unità.



Documentazione - // cammino dell' ecumenismo 525

Secondo la Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte il termine comunione è il termi­
ne chiave per l’intera pastorale. La grande sfida che dobbiamo affrontare consiste nel fare 
della Chiesa una casa e una scuola di comunione (n. 43). La comunione realizzata nella 
Chiesa cattolica dev’essere un invito ed un incentivo per gli altri cristiani. Così la riforma e 
il rinnovamento dei ministeri e dei mezzi di comunione; la verifica dell’esercizio del mini­
stero petrino e della collegialità episcopale; la riforma della Curia Romana; l’organizzazio­
ne dei Sinodi; il funzionamento delle Conferenze Episcopali; la valorizzazione dei Consigli 
Presbiterali e Pastorali (cfr. nn. 44 s.), tutto questo ha una immediata importanza per il riav­
vicinamento ecumenico.

Non c’è soltanto un ecumenismo “ad extra”, al di fuori, ma anche un ecumenismo “ad 
intra”, di dentro, e quest’ultimo è il presupposto del primo. Non soltanto gli altri debbono 
convertirsi, ma anche noi cattolici dobbiamo convertirci e rinnovarci. Dobbiamo diventare 
di più una casa e una scuola di comunione, dove gli altri possono sentirsi a loro agio.

Nella Chiesa cattolica deve risplendere il mistero della comunione trinitaria, una comu­
nione nell’autocomunicazione e nel «fare spazio» all’altro (cfr. Novo Millennio ineunte, 43). 
Nel contesto delle relazioni con le Chiese dell’Oriente, il Papa ribadisce l’importanza dello 
scambio dei doni, affinché la Chiesa possa riprendere a respirare con due polmoni, come nel 
Primo Millennio, e impari nuovamente a camminare su un cammino comune. In tal senso, i 
cristiani d’Oriente e d’Occidente, «nel rispetto delle legittime diversità», dovranno acco­
gliersi e sostenersi a vicenda come membra dell’unico Corpo di Cristo (Novo Millennio 
ineunte, 48).

3. La prospettiva spirituale

Abbiamo già detto che l’unità della Chiesa è fondata in Gesù Cristo ed è un dono dello 
Spirito di Cristo. Quindi non possiamo “fare” o organizzare noi la piena comunione. Il rag­
giungimento dello scopo della via ecumenica sarà un dono dello Spirito, una nuova 
Pentecoste, di cui ha parlato il Beato Papa Giovanni XXIII, all’apertura del Concilio 
Vaticano IL Così noi dobbiamo radunarci come - e con - Maria e gli Apostoli prima di 
Pentecoste e pregare per la venuta dello Spirito Santo. Dobbiamo accordarci nella preghie­
ra di Gesù «ut omnes unum sint». Non basta un attivismo ecumenico, ci vuole dapprima la 
preghiera ecumenica. Il Concilio Vaticano II lo ha sottolineato ed il Papa lo ha ribadito nella 
sua Enciclica Ut unum sint: l’ecumenismo spirituale è il cuore dell’ecumenismo.

Il dialogo ecumenico è una via per mezzo della quale lo Spirito di Dio parla con la 
Chiesa e ci conduce più a fondo nella verità affidata alla Chiesa. Infatti il dialogo ecumeni­
co è molto di più di uno scambio di idee, interessante ma senza impegno, o di un dibattito 
di politica ecclesiale; esso non è neanche una faccenda puramente accademica o un collo­
quio tra esperti. Il dialogo ecumenico è uno «scambio di doni» (Ut unum sint, 28). Di con­
seguenza, il dialogo non intende togliere nulla alla verità; non intende abbandonare nulla di 
ciò che ci è dato come ricchezza della nostra fede. Al contrario, esso ci può arricchire con 
percezioni più profonde e con aspetti nuovi e finora meno contemplati dell’unica verità che 
è Gesù Cristo stesso (Gv 14,6). Così il dialogo ecumenico può aiutarci concretamente a rea­
lizzare in maniera piena la cattolicità propria della Chiesa (Cosi. dogm. sulla Chiesa Lumen 
gentium, 13; Decr. sull’Ecumenismo Unitatis redintegratio, 4).

Inteso in questo modo, il dialogo ecumenico, nella sua dimensione più profonda, è un 
processo spirituale. Esso non è possibile senza una conversione personale ed un rinnova­
mento istituzionale (cfr. Unitatis redintegratio, 4); lo spirito di preghiera deve essere l’ani­
ma di ogni dialogo ecumenico (cfr. Ut unum sint, 21-27). Poiché, in ultima analisi, noi non 
siamo in grado di “fare” la piena unità; possiamo soltanto chiederla come dono dello 
Spirito Santo. Ecco perché la Settimana di Preghiera per l'unità di tutti i cristiani è così 
importante.



526 Documentazione - // cammino dell’ecumenismo

Ciò significa anche una spiritualità di comunione nella carità, nella libertà, nella mise­
ricordia, nella condivisione, nell’amicizia; una spiritualità che è anche capacità di vedere 
innanzi tutto ciò che è positivo, respingendo le tentazioni di trionfalismo, di autoafferma­
zione, di apologia ad ogni prezzo, di prepotenza e di superiorità. Dire e fare la verità nella 
carità (£/4,15). Ciò non vuol dire che basta un ecumenismo di gentilezza e di cortesia; 
anche la testimonianza della verità è, se legata alla carità, un’espressione e una testimo­
nianza della carità e uno scambio dei doni, un mutuo arricchimento. Con la verità e la carità 
possiamo promuovere una spiritualità e una prassi di comunione nella nostra stessa Chiesa 
e contribuire alla realizzazione del testamento del Signore: Ut unum sint.

Ritorniamo alla fine alla Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte. In questa Lettera 
programmatica per il nuovo Millennio i paragrafi dedicati all’ecumenismo si concludono 
con il motto di tutta la Lettera con una parola piena di fiducia e di speranza, che fa eco all’in­
vito iniziale: «“Due in altum!’’. “Andiamo avanti”. Un nuovo Millennio si apre davanti alla 
Chiesa, come oceano vasto in cui avventurarsi» (n. 58). Andiamo avanti con speranza! 
Andiamo avanti con pazienza, ma anche con coraggio! Andiamo avanti con fiducia!

Card. Walter Kasper
Presidente del Pontificio Consiglio 

per la Promozione dell’Unità dei Cristiani



Documentazione 527

XIII GIORNATA DIOCESANA CARITAS

IL VOLTO DI CRISTO NELL’ALTRO: 
SPIRITUALITÀ E CARITÀ

La Giornata Diocesana Caritas, giunta alla sua XIII edizione, si è svolta a Torino sabato 9 marzo nel 
teatro dell’Istituto Agnelli con l’intento dichiarato di sottolineare 1’ “Anno della Spiritualità” coniu­
gando la carità nell’unità dell’esperienza cristiana: non due modi contrapposti di vivere la seque­
la di Cristo, ma un continuo che parte dall’amore di Dio per rivelarsi nell’amore dell’altro, par­
tendo dal più piccolo e povero. Dunque non facili spiritualismi in cui rifugiarsi ma nemmeno il 
buttarsi affannosamente in attivismi di vario genere.
Vissuta nelle sue radici più profonde, la testimonianza di carità è davvero “annuncio”, anzi è uno 
dei modi più eloquenti ed incisivi della comunicazione del Vangelo all’uomo contemporaneo, fan­
ciullo e giovane, adulto o anziano. Purché esprima il mistero dell'Incarnazione e sia specchio della 
fonte dell’Amore che è il Padre.
Pubblichiamo il testo dei vari interventi svolti nel corso della Giornata, a cui ha partecipato un 
folto numero di operatori, volontari e sacerdoti con il Cardinale Arcivescovo, i due Vicari Generali 
e il Vice-Sindaco di Torino dr. Marco Calgaro.

Carità e spiritualità: perché di un titolo

L’avvio del Piano Pastorale diocesano ha proiettato l’intera comunità cristiana nella 
dimensione dello Spirito. Caritas Diocesana, costruendo lo strumento formativo chiamato 
Giornata Caritas, non poteva non cogliere la provocazione. Proprio nell’ambito pastorale 
che ci accomuna si avverte con maggiore forza il dilemma tra Marta e Maria. Troppo sbi­
lanciati sul fare o troppo preoccupati di atteggiamenti spiritualistici, rischiamo di non vive­
re pienamente l’identità cristiana. Questo incontro vuole essere un contributo all’approfon­
dimento del legame inscindibile che unisce spiritualità e carità.

Il cammino di preparazione è partito dal coinvolgimento di cinque gruppi di studio 
(quattro Commissioni zonali e un gruppo di volontari) ai quali è stato chiesto di condurre 
una riflessione seria ed approfondita sul rapporto carità e spiritualità. Tale riflessione è par­
tita dal confronto della Parola di Dio e dalla rilettura della propria esperienza personale. I 
risultati, che saranno esposti all’inizio di questo Convegno durante un talk show condotto 
dal caporedattore di Radio Proposta, faranno da stimolo per la reazione di due esperti: don 
Bruno Maggioni, biblista, reagirà a partire dalla Sacra Scrittura; don Vittorio Nozza, diret­
tore di Caritas Italiana, reagirà a partire dalla pastorale. Il nostro incontro proseguirà con una 
finestra di presentazione del progetto di rete telematica tra i Centri di Ascolto e Servizio pre­
senti in Diocesi. Non è certo una mina vagante per garantire la vostra attenzione. Si pone in 
continuità con il discorso della spiritualità che per noi si traduce nella concretezza della vita, 
facendosi pane spezzato, sporcandosi le mani, agendo nella logica della Incarnazione.

L’incontro terminerà con un momento di dibattito e approfondimento in cui tutti potre­
mo dare il nostro contributo.

I Padri del Deserto narrano che un giovane monaco incontrò per caso un monaco più 
anziano seduto tra gente che pregava, lavorava e meditava. «Sono in grado di camminare 
sull’acqua - disse il giovane discepolo -. Quindi, andiamo su quel laghetto laggiù ci sedia­
mo e intavoliamo una discussione di spiritualità». Ma il maestro rispose: «Se ciò che stai 
cercando di fare è fuggire da questa gente, perché non vieni con me a volare nell’aria, a 
muoverti spensierato nel quieto cielo aperto e lì parlare di spiritualità?». Il giovane novizio 
replicò: «Non posso perché io non possiedo il potere di cui parli». Il maestro spiegò: «Certo, 
il tuo potere di rimanere immobile sull’acqua è lo stesso che possiedono i pesci. E la mia



528 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

capacità di fluttuare nell’aria è propria di qualsiasi mosca. Queste capacità non hanno nien­
te a che vedere con la verità e, in effetti, possono facilmente diventare la base dell’arrogan­
za e della competizione, non della spiritualità. Se dobbiamo parlare di argomenti spirituali, 
dobbiamo parlarne proprio qui in questo posto».

Quasi tutte le persone che prendono sinceramente in considerazione le cose dello spiri­
to pensano che il nucleo del racconto sia vero: la vita quotidiana è la vera sostanza di cui è 
fatta la grande santità. Abbiamo tutti in qualche modo imparato che, per poter trovare la spi­
ritualità, si deve lasciare il luogo dove viviamo. Ognuno di noi spera di ottenerne abbastan­
za in un determinato momento della sua vita affinché essa l’accompagni in tutti gli altri 
momenti. Oggi come allora le mode riempiono la vita spirituale. Un anno ci viene detto che 
la panacea sono le novene, un altro i ritiri e un altro anno ancora i luoghi di meditazione- 
Alcuni credenti convinti ci assicurano che il culto da loro scelto è la risposta alle battaglie 
della vita. Gli amanti dell’occulto promettono una salvezza che viene dalle stelle o da una 
antica tradizione orientale. Più e più volte, cure, culti ed esercizi psicologici vengono rego­
larmente provati e regolarmente abbandonati, mentre la gente cerca qualcosa che la faccia 
sentire bene, che rafforzi la sua visione della realtà e che dia un senso e un orientamento alla 
sua vita. Tuttavia, come dimostra l’antico racconto, se non ci comportiamo in modo spiri­
tuale là dove ci troviamo e così come siamo, a nulla valgono i nostri sforzi. Stiamo sempli­
cemente consumando l’ultima moda spirituale che intorpidisce la nostra confusione ma non 
riempie mai i nostri spiriti né libera i nostri cuori1.

Pierluigi Dovis

Cammino di riflessione in preparazione 
alla XIII Giornata Diocesana Caritas

La Caritas Diocesana ha chiesto a quattro realtà locali, una per Distretto pastorale, di condurr 
una riflessione preparatoria che è sfociata nelle “testimonianze” riportate in seguito.
A queste realtà si è aggiunto un gruppo di giovani della Famiglia Vincenziana.
Di seguito è riportata la griglia di lettura offerta per la preparazione.

FISSANDO LO SGUARDO SU GESÙ

Primo incontro di riflessione a partire dalla persona di Gesù

Per prima cosa fissiamo lo sguardo su Gesù, per imparare dai suoi atteggiamenti- 
Dedichiamo del tempo ad approfondire la conoscenza del Signore attraverso la lettura atten­
ta di alcuni passi evangelici e del Nuovo Testamento. Di seguito sono citati alcuni esempi- 
Altri se ne possono trovare facendo emergere la nostra memoria biblica.

' Chittister J., Fermati e ascolta il tuo cuore. Vivere oggi la regola di San Benedetto = I Frutti 1. Effatà 
Editrice, Cantalupa (TO) 1999, pp. 9-11.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 529

Marta e Maria: un classico del rapporto tra azione e contemplazione (Le 10,38-42).
Gesù in preghiera sceglie di andare nelle altre città (Le 4,42-44).
I poveri li avrete sempre con voi (Gv 12,8).
Dio è amore (IGv 4).
Lasciamoci anche guidare dalla Lettera Pastorale del nostro Arcivescovo. Possiamo leg­

gere alcune pagine, come La missione della Chiesa, opera di Dio (pp. 18-20), Con un nuovo 
stile (pp. 30-31), Un'impresa comune (p. 51), Preghiera e santità, condizioni e cuore della 
missione (pp. 57-61), // ruolo del laicato e la pastorale d'ambiente (pp. 77-79), Un proble­
ma di fondo (pp. 88-92).

Cerchiamo di capire come Gesù ha vissuto il rapporto tra spiritualità e carità nei suoi 
gesti concreti. Cosa ci insegna? Quali indicazioni di fondo suggerisce alla nostra vita? Quali 
sono i punti più difficili da realizzare? Quali quelli qualificanti?

Vediamo anche se riusciamo a chiarirci che cosa intendiamo per spiritualità: è l’insie­
me delle pratiche di pietà, è un atteggiamento interiore, è un modo concreto per leggere la 
vita con gli occhi del Vangelo, è il mio modo concreto di vivere da discepolo del Signore? 
E cosa c’entra con la carità?

L’incontro ha quindi la finalità di chiarire lo sfondo sul quale affrontare la riflessione. 
Ma vuole anche raccogliere delle indicazioni concrete proprio a partire da Gesù che, anche 
nella riflessione su carità e spiritualità, ci è Maestro.

DALL’ESPERIENZA DI CRISTO ALLA NOSTRA ESPERIENZA

Secondo incontro di riflessione a partire dal nostro vissuto

Proviamo a reagire ad alcune affermazioni di natura teologica e pastorale. Cosa su­
scitano in noi alla luce della esperienza di vita e di carità? Ci dicono qualcosa della 
spiritualità e del suo rapporto con la carità? Non siamo tenuti a condividere le afferma­
zioni: prendiamole semplicemente come stimolo per la riflessione e lasciamo agire lo 
Spirito in noi.

1. La carità è una qualità di Dio. La nostra carità è autentica solo se ci porta ad inten­
sificare la comunione con Dio. Come è possibile che io sia interessato al povero? Perché c’è 
Dio fonte di ogni bene. Noi siamo carità riflessa di quella sorgiva che è Dio. «Cosa ci gua­
dagno ad essere buono e pieno di carità?». Ci guadagno Dio.

2. La carità trae la sua origine dalla fede (vissuta come dono, testimoniata con la vita, 
celebrata nella liturgia). Durante l’Eucaristia - attraverso i riti - riconosco il dono della fede 
e me ne approprio. Questa è la condizione perché la fede diventi esperienza di discepolato 
condivisa nella testimonianza (di carità). L’Eucaristia è momento di comunicazione tra Dio 
e me. Posso verificare se è veramente così se sono poi capace a viverla in continuità con la 
vita esterna. Carità diventa a sua volta comunicazione.

3. La carità parte da Cristo non dai bisogni del prossimo, ma si esprime nell’atten­
zione al bisogni del prossimo. Ogni cristiano è Cristo che vive e testimonia oggi un aspetto 
particolare della sua infinita carità, che si fa gesto, segno, servizio, dono, ... Due sono i 
comandamenti legati all’amore, inscindibili. Ma l’amore all’altro è sempre il secondo.

4. La carità promuove una spiritualità di comunione. Questo significa anzitutto 
sguardo del cuore sul mistero della Trinità che abita in noi e la cui luce va colta anche sul 
volto del fratello; significa capacità di sentire il fratello di fede nell’unità profonda del corpo 
mistico, come uno che mi appartiene, per condividere con lui; significa capacità di vedere



530 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

innanzi tutto ciò che di positivo c’è nell’altro per accoglierlo come dono di Dio per me: 
significa saper fare spazio al fratello, portando i pesi gli uni degli altri (cfr. Novo Millennio 
ineunte, 43).

A partire da queste affermazioni e da quello che suscitano nel nostro cuore cerchiamo 
di andare a fondo, magari interrogandoci con formule tipo quelle di seguito suggerite: 
- alla luce del mistero dell’Incarnazione (Dio si fa solidale con l’uomo per portarlo alla sal­

vezza), quale penso sia il rapporto tra carità e spiritualità nella nostra esperienza concre- 
ta di cristiani e, specialmente, di persone impegnate nei servizi di carità?

- quali strumenti - personali e comunitari - stiamo mettendo in atto per animare il nostro 
servire con lo “spirito” del dare la vita?

- in che modo la spiritualità è anima della carità e la carità risultante della spiritualità nella 
nostra esperienza di vita?

- quali difficoltà incontro nel vivere una spiritualità concreta nel servizio di prossimità ai 
poveri che svolgo quotidianamente?

- come è possibile animare la comunità cristiana ad una carità che sia stile di vita e, quin- 
di, atteggiamento spirituale interiore profondo?

- quali elementi principali riteniamo debbano esserci nella spiritualità di un operatore di 
carità? Quali atteggiamenti profondi vanno maggiormente coltivati?

- è possibile pensare ad una “spiritualità comunitaria” della carità? Con quali mezzi colti­
varla?

RICERCANDO UNA SINTESI

Terzo incontro di riflessione per fissare i punti nodali

Si tratta ora di porre mano all’aspetto meno facile: far sintesi di tutte le nostre riflessio­
ni. Perché il nostro lavoro sia utile agli altri è necessario che arriviamo a redigere un testo 
di due o tre pagine che esprima sinteticamente - ma senza tralasciare nulla - i frutti del 
nostro cammino. Facciamo in modo che il testo si concluda con una o due “domande” o pro­
vocazioni che vorremmo rilanciare durante il Convegno ai due esperti e a tutta la nostra 
Diocesi.

Decidiamo anche chi di noi sarà il portavoce durante il Convegno. Non abbiate paura: 
la tecnica che si userà sarà facilissima e aiuterà ad esprimersi senza alcun problema. 
Ricordiamoci di far arrivare in Caritas la nostra riflessione e il nome del delegato.

Terminiamo l'incontro con una preghiera meditata del Magnificat, testo della più aita 
spiritualità pronunciato da Maria proprio accingendosi al servizio nei confronti della cugina 
Elisabetta.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 531

La riflessione dell’esperienza vissuta

1. Riflessione della Commissione Zonale Caritas zona vicariale 5 
Vallette-Madonna di Campagna del Distretto pastorale Torino Città

Laboratorio di riflessione coordinato da don Giovanni Rege Gianas. Relatore: Piercarlo Merione.

Cosa spinge molti cristiani, uomini e donne, giovani e anziani, a rinunciare a momenti 
della loro vita per dedicarli ad altre persone che vivono sofferenza e disagio?

Frettolosamente potremmo rispondere: «Hanno fissato lo sguardo su Gesù». Hanno 
guardato come Lui agiva e in base ai loro cammini umani e spirituali agiscono di conse­
guenza. Hanno accettato quello stile di vita che Gesù alimentava con la preghiera e con 
momenti di solitudine in intimità profonda con il Padre mettendoLo al primo posto.

Quello che qualificava l’agire di Gesù non era tanto quello che Lui faceva esteriormen­
te, anche se la gente era ammirata da questo e accorreva a Lui da ogni parte, ma quello che 
Lui era. Il popolo non lo capì, nemmeno gli Apostoli lo compresero fino in fondo; solo colo­
ro che Lo amarono riuscirono ad intravederne il significato. Sarà solo con il dono dello 
Spirito Santo che gli Apostoli e i discepoli comprenderanno pienamente i gesti e le parole 
di Gesù.

È importante capire questo per vivere spiritualmente la carità non come assistenti dei 
bisogni altrui o come persone filantropiche ma, guardando a Gesù, per entrare nel mistero 
di comunione della Trinità stessa. Una Trinità che è comunione, che si dona nella persona 
di Gesù senza aver paura di umiliarsi fino alla morte di croce, che con la potenza dello 
Spirito solleverà l’uomo “su ali di aquila” per condurlo a vivere l’intimità del Padre.

La spiritualità della carità si pone in questo dinamismo di Dio che ci chiama ad 
essere suoi figli pienamente liberi e alla ricerca continua della dignità nostra e altrui.

Oggi però, in una società di immagine, il donarsi gratuitamente nel silenzio, nella riser­
vatezza, nell'umiltà non gratifica umanamente, per cui dopo vari tentativi di approccio alla 
realtà del disagio, ci si allontana. Molti non si accorgono nemmeno che accanto a loro c’è 
chi soffre, chiusi come sono nel loro mondo fatto di egoismi e di divertimenti. Le sofferen­
ze delle persone sono molte e complesse; come poterle affrontare senza correre il rischio di 
dire solo belle parole o di tamponare piccole falle dimenticando le voragini?

Se basiamo i nostri interventi caritativi solo sulle cose da fare, riduciamo il problema 
all’aspetto organizzativo e solo alcune persone saranno capaci di realizzare questo perché 
competenti e disponibili. La massa dei cristiani si sentirà non coinvolta ad esclusione di 
alcuni momenti particolari come il Natale, la Quaresima o altre iniziative specifiche.

Molti operatori di carità si identificano in quella Marta del Vangelo (Le 10,38-48) che 
era molto intenta nelle faccende di casa, ritrovandosi però dopo un po’ di tempo stanchi, 
delusi e demotivati. Altri operatori sono molto spirituali ma non sanno accorgersi delle per­
sone accanto (coniuge, figlio, vicino di casa) che soffrono e che a un certo momento posso­
no anche uscire di casa sbattendo la porta.

Né la preghiera vissuta in modo egocentrico, né l’attività caritativa fine a se stessa per­
mettono alla persona di uscire di uscire dal suo mondo per creare comunione. Che cosa è 
dunque necessario?

Bisogna partire da una spiritualità che aiuti la persona a mettersi in relazione con 
un “Tu” che affascina per la sua Bellezza e Amore. Quando si realizza una comunione di 
spirito con il “Tu divino” si diventa persone capaci di dignità e di condivisione innanzi tutto 
verso se stessi e di conseguenza verso gli altri. Vivere una spiritualità non porta a “fare delle 
cose” o a “dire delle parole” ma attraverso le energie dello Spirito Santo a compiere un’o-



532 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

pera di trasfigurazione in se stessi e negli altri. Questo porterà ad esseri belli dentro, gioio­
si con se stessi e coraggiosi nella vita.

Sono questi tre atteggiamenti che permetteranno di rendere affascinanti i gesti di soli­
darietà e di condivisione:

- belli nello spirito perché la persona che percepisce di essere amata dal Signore a sua 
volta ama con tenerezza e affettività prediligendo chi è nella fatica e nella sofferenza. Si è 
belli nello spirito perché il nostro modo di fare non è possessivo ed abitudinario, ma dai 
nostri gesti traspare un amore che conforta e consola, come da quelli di Gesù;

- gioiosi nel cuore perché il nostro agire è pieno di speranza, ancorato nel mistero 
pasquale di Cristo. Andiamo al di là dei calvari di ognuno per cercare concretamente spazi 
di risurrezione. La nostra speranza non si arrende nemmeno di fronte alla morte fisica per­
ché crediamo in Colui che è Vita e Risurrezione nostra;

- coraggiosi nell’agire perché siamo inseriti in una storia di salvezza dove i vari farao­
ni o Pilato della storia cercano di renderci schiavi, ma noi non abbiamo paura. Allora ci 
affianchiamo alle persone incatenate da vari mali per poter insieme a loro rompere questi 
legami di malvagità, di oppressione e vivere la libertà dei figli di Dio.

Tutti i cristiani sono chiamati a vivere questo mistero d’amore, ma l’operatori 
“Caritas" si differenzia nel rendere visibili segni di giustizia e di liberazione tenendo sem­
pre ben presente che, se non lo vivrà intimamente lui stesso, il suo agire - anche se umana­
mente pregevole - non diventerà “storia di salvezza”.

Questo mistero di amore noi lo viviamo tutte le volte che celebriamo l’Eucaristia; per 
l’operatore di carità diventa quindi indispensabile vivere l’Eucaristia perché permette di 
entrare in questa dinamica di salvezza.

E questo l’augurio che rivolgiamo a tutti gli operatori delle varie Caritas: ancorato all’a­
more del Padre, con la speranza che ci viene da Gesù risorto, ognuno di noi sia coraggio­
so nel cercare strade nuove per vincere i mali che affliggono T umanità.

2. Riflessione del Centro Zonale Caritas di Ciriè 
in unione con la Parrocchia di San Carlo Canavese 

zona vicariale 11 del Distretto pastorale Torino Nord

Laboratorio di riflessione coordinato dal diacono Carlo Mazzucchelli. Relatrice: Marisa Carmazzi-

Abbiamo riflettuto insieme sulla spiritualità e sul suo rapporto con la carità e ci siamo 
convinti che è indispensabile, innanzi tutto, un approfondimento della nostra fede per 
conoscere Gesù, il Dio-con-noi, per poi metterci alla sua sequela vivendo la carità che si 
distingua dal filantropismo

Con questo spirito abbiamo risposto alla chiamata a vivere il servizio della carità, per 
sentirci impegnati in un amore operoso e concreto verso ogni essere umano. È un ambito che 
richiede un cammino spirituale e per progredire è necessario un continuo rinnovato biso­
gno di preghiera e riflessione. Noi, che abbiamo la grazia di credere in Dio, dovremmo sen­
tire amore nel trasmettere e coltivare la nostra fede con generoso impegno.

Gesù ha vissuto il rapporto tra spiritualità e carità nell'Incarnazione, nella chiamata 
dei suoi, nell’annuncio di un Regno di giustizia e di pace, nella sua misericordia e nel dono 
di sé. Egli, percorrendo le vie della Palestina, manifestava con i suoi gesti di amore e libe­
razione la gloria di Dio. Istituì l’Eucaristia per restare sempre in mezzo a noi e accettò libe­
ramente la morte in croce per vincere la morte stessa con la risurrezione.



Documentazione - Xlll Giornata Diocesana Caritas 533

Da queste azioni gloriose dobbiamo trarre l’insegnamento per accogliere ogni altra 
persona, accettarne l’individualità, leggerne le necessità nascoste (materiali o morali) supe­
rando i pregiudizi, senza perdere la nostra identità culturale e religiosa. Insieme si è riflet­
tuto che si richiede capacità di comprensione e amorevolezza per il dolore e la povertà del­
l’uomo, il vero protagonista.

Nel compiere il nostro servizio di fratellanza siamo sottoposti a dura verifica nel discer­
nere difficoltà reali e falsi bisogni. La complessità della realtà che avviciniamo, ci lascia 
sempre un senso di impotenza, di limitatezza nel vedere che non esistono soluzioni facili.

Perciò diventa importante il modo in cui ci poniamo per servire. Spetta a noi dispor­
ci con rispetto, riservatezza e modestia. Con questi sentimenti possiamo intravedere nella 
persona che chiede aiuto il volto sofferente di Cristo.

In quanto all’argomento di coltivare una “spiritualità comunitaria della carità”, nel 
nostro gruppo di lavoro abbiamo riflettuto che esistono difficoltà di tipo pastorale. Infatti, ci 
sentiamo talvolta isolati da un discorso comunitario, più considerati “addetti alla carità” che 
non espressione della nostra scelta spirituale.

A nostro modesto e umile parere si tratta forse di percorrere un sentiero difficile e 
spinoso di pastorale comunitaria, che si fondi meno sul fare, ma sull'ascolto della 
Parola di Dio: dove pensare e fare diventino stile di vita.

3. Riflessione della Commissione Zonale Caritas di Rivoli 
zona vicariale 23 del Distretto pastorale Torino Ovest

Laboratorio di riflessione coordinato dal diacono Arcangelo Eccli, S.D.B. Relatrice: Liliana 
Caccetta.

Abbiamo voluto iniziare la serie di incontri sul tema proposto, riflettendo su alcuni brani 
della Lettera Pastorale del nostro Arcivescovo e ci siamo resi conto che questo compito non 
solo non ci è sembrato un “lavoro in più”, ma è stato uno stimolo a ricercare nuove vie e 
nuovi modi per testimoniare la nostra fede oggi.

* * *
1. Spiritualità

La parola “spirito” che troviamo nella Bibbia, in ebraico significa “soffio di vento”, 
“respiro della vita” ed indica anche che l’uomo ha saziato la sua fame o la sua sete ed ha 
ripreso coraggio. Lo spirito, nella nostra tradizione, indica tutto l’uomo, non solo una sua 
dimensione. Infatti, la forma di saluto “con il tuo spirito” significa “con te”.

Se cerchiamo sul vocabolario della lingua italiana la parola spiritualità troviamo questa 
definizione: qualità spirituale; ciò che si riferisce allo spirito, in quanto pura intelligenza e 
sentimento assoluto, intimo ed astratto.

Noi, dopo alcuni incontri di riflessione, ci siamo trovati concordi nel ritenere che Cristo 
(cui vogliamo fare costante riferimento) ha vissuto il rapporto tra spiritualità e carità facen­
do la volontà del Padre. Ha aderito cioè completamente, anche nella sua carne, al proget­
to di Dio. Spiritualità è quindi per noi non solo atteggiamento interiore, ma stile di vita, 
essenza che coinvolge tutto il nostro essere, che ci eleva e ci spinge a vivere ed a confor­
marci alla vita di Gesù Cristo.

Dal nostro confronto è anche emerso che la spiritualità è personale, che ciascuno la vive



534 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

in maniera diversa e questo perché, derivando dalla Grazia, è parte di quei doni che Dio ci 
ha dato chiamandoci alla santità.

La risposta che ciascuno di noi dà a questa sua chiamata (alla propria vocazione) 
è la “carità”. Carità che noi chiamiamo anche amore e che è il nuovo comandamento che 
Cristo ci ha portato. Amore che non consiste nelle parole piene di sentimento, ma nelle sem­
plici azioni della vita; amore che deve essere senza riserve in quanto fondamento e criterio 
dell’etica cristiana.

2. Spiritualità e carità
Abbiamo voluto confrontarci con alcune affermazioni proposte nella griglia di ri­

flessione.
- La carità è una qualità di Dio: la carità è l’amore con cui Dio ci ama e che ci dona con­

tinuamente attraverso il suo Spirito. Quindi è mediante la carità che possiamo amare Dio 
e gli uomini.

- La carità trae la sua origine dalla fede: alcuni sostengono che la carità può partire da 
grandi ideali, come la giustizia e la libertà. Lavorando per questi ideali, testimoniando 
con la propria vita il desiderio di realizzarli, necessariamente si diventa sostegno al pove­
ro, all’indifeso, all’oppresso.

- La carità parte da Cristo e non dai bisogni del prossimo: ogni uomo che vive secondo la 
legge di Dio (legge naturale, scritta nel cuore di ogni uomo) testimonia un particolare 
aspetto dell’infinita carità di Dio. La carità si può quindi esprimere in modi diversi, tal­
volta contrapposti, ma è sempre volta alla piena realizzazione umana dell’altro.

- La carità promuove una spiritualità di comunione: è il risvolto più difficile della carità- 
Non sempre si riesce a vedere il bagliore della luce di Dio sul volto dell’altro e quin­
di diventa difficile accoglierlo come dono. Solo un lento e graduale cammino spirituale- 
può portare ad accogliere “il fratello” come uno che mi appartiene e di cui mi devo far 
carico.

In sintesi come gruppo riteniamo che esista uno stretto rapporto tra carità e spiri' 
tualità, in quanto la prima discende direttamente dalla seconda e ne riceve la spinta 
motivante.

La ragione per la quale ci sforziamo di andare incontro all’altro, nonostante le sue “spi- 
golosità” e le eventuali differenze caratteriali e culturali è che noi stessi siamo stati accolti: 
infatti “quando eravamo ancora peccatori” Dio è entrato nella storia del mondo e di cia­
scuno di noi. Il requisito necessario per amare è sentirsi amati ed esserlo stati concretamen­
te, dal Signore e da quanti nella nostra vita sono stati segni e mediatori del Suo amore per 
noi.

La spiritualità è anima della carità nella misura in cui attingiamo alla Sorgente dell’a­
more gratuito e generoso attraverso gli strumenti efficaci della preghiera e dei Sacramenti; 
questi ci permettono di ritrovare, nella fatica quotidiana, il senso cristiano della vita e la 
motivazione per andare oltre noi stessi.

Crediamo inoltre che, con questi presupposti, sia possibile elaborare una spiritualità 
comunitaria della carità attraverso una pastorale che punti sulla preghiera, intesa come filo 
costante che ci unisce all’Autore della vita e ci permette di imparare, poco per volta, il Suo 
modo di amare.

3. Alcune sollecitazioni

Il gruppo ha poi voluto confrontarsi con alcune domande posteci dalla Caritas 
Diocesana.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 535

Alla luce del mistero dell'Incarnazione, quale pensate sia il rapporto tra carità e spiri­
tualità nella vostra esperienza concreta di cristiani e, specialmente, di persone impegnate 
nei servizi di carità?

La carità vera è “carità amore”, non “carità pietà”. Per noi impegnati nei vari ser­
vizi, che vogliamo, cioè, trasformare in atti pratici il comandamento “Amatevi come io ho 
amato voi", la carità è espressione e derivazione della spiritualità. A volte possiamo sentir­
ci più Marta che Maria, ma facciamo nostra l’espressione di San Vincenzo il quale diceva 
che occuparsi dei poveri è «lasciare Dio per Dio».

Quali strumenti - personali e comunitari - stiamo mettendo in atto per animare il 
nostro servire con lo spirito del dare la vita?

Cerchiamo di mettere i bisogni del prossimo davanti ai nostri. Occorre utilizzare pazien­
za, generosità, intelligenza, conoscenza, intuizione, tempo e risorse

- per essere voce di chi non ne ha,
- per dare dignità a chi l’ha perduta o non l’ha mai avuta,
- per dare fiducia negli uomini e speranza in Dio, Padre di tutti.
In che modo la spiritualità è anima della carità?
La spiritualità è ragione ed espressione della nostra fede; fede che si esprime nella 

carità, come sbocco naturale. Non quindi una fede espressa a parole, ma con gesti concre­
ti. Dobbiamo essere coerenti nel quotidiano, per mettere in pratica, con la carità, la volontà 
di Dio.

Quali difficoltà incontrate nel vivere una spiritualità concreta nel servizio di prossimità 
ai poveri?

La prima difficoltà è la tentazione continua di allinearsi alla mentalità corrente, mate­
rialista ed edonista. Poi le difficoltà nello stabilire relazioni chiare con chi chiede aiuto. Ed 
infine quella di trovarsi davanti agli “ultimi” che vogliono rimanere tali.

Come è possibile animare la comunità cristiana ad una carità che sia stile di vita e, 
quindi, atteggiamento spirituale interiore profondo?

Orientandosi continuamente alla Parola di Dio con coerenza, andando controcorrente e 
tenendo sempre presente che essere figli di Dio è vera libertà. Nelle comunità e nella vita 
sociale sono molto più importanti la coerenza e lo stile di vita piuttosto che tante parole o 
prediche.

Quali elementi principali riteniamo debbano esserci nella spiritualità di un operatore 
di carità? Quali atteggiamenti profondi vanno maggiormente coltivati?

L’umiltà è fondamentale. Se non si è disposti a soffocare se stessi, il proprio status, la 
propria cultura, le proprie affermazioni, non si può capire, compatire, perdonare, aiutare. 
Occorre condivisione spirituale e materiale. È necessario coltivare la fede e la conoscenza 
dell’animo umano.

È possibile pensare ad una “spiritualità comunitaria" della carità? Con quali mezzi 
coltivarla?

È facile coinvolgere la comunità in iniziative di carità e solidarietà; si corre però il 
rischio che terminato il progetto tutto si fermi lì e ci si senta realizzati per ciò che si è 
fatto. Il cammino per una spiritualità comunitaria è lungo e si può realizzare solo se la comu­
nità è “un cuor solo ed un'anima sola”.

4. Domande per far reagire i relatori

Perché, nelle nostre celebrazioni, non vediamo mai - o vediamo raramente - i nostri 
“poveri”?

- forse non è sufficiente la nostra testimonianza?
- cosa manca nel nostro agire, per cui non riusciamo a coinvolgere in un cammino di 

fede chi ci ha chiesto aiuto?



536 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

Dobbiamo continuare ad aiutare le persone che sembrano aver scelto l’assistenzialismo 
a vita?

Anche queste due domande, come il documento che ci è stato inviato, sono state ogget­
to di riflessione durante gli incontri della Commissione Zonale Caritas: le giriamo perché 
possano essere oggetto di riflessione per gli esperti che interverranno al Convegno.

Infine vorremmo ringraziare la Caritas diocesana che, invitandoci a riflettere sull’argo­
mento del Convegno, ci ha dato la possibilità di confrontarci e di fare un cammino di rifles­
sione che è stato per ciascuno di noi estremamente positivo.

4. Riflessione della Caritas Interparrocchiale Braidese 
zona vicariale 21 del Distretto pastorale Torino Sud-Est

Laboratorio di riflessione coordinato dal diacono Faustino Gioelli. Relatore: Faustino Gioelli.

Sullo stimolo di alcuni brani del Vangelo e della Lettera Pastorale “Costruire insieme", 
si sono incontrati per la riflessione (tre incontri) gli operatori delle varie espressioni eccle­
siali caritative delle Comunità parrocchiali della Città di Bra.

L’incontrarsi per condividere esperienze ha sicuramente stimolato la comunione fra i 
componenti, il senso di appartenenza all’Arcidiocesi di Torino ed il proposito di creare, in 
futuro, altre occasioni di confronto. L’essere stati chiamati ad un contributo per la XIII 
Giornata Diocesana Caritas è stato vissuto con lo spirito di dono e di farsi dono.

La suddivisione che segue non ha lo scopo di dare organicità agli interventi, ma quello 
di indicare in quale contesto di riflessione sono essi scaturiti.

1. Fissando lo sguardo su Gesù

La contemplazione e l’azione non sono due momenti distinti o, peggio, contrapposti; 
l’azione va vissuta nella contemplazione e la contemplazione nell’azione, pena lo snaturar­
si dell’unità. Viviamo nel mondo della globalizzazione e anche la carità ha la necessità di 
essere globalizzata, vincendo la tentazione dell’ambito ristretto e gratificante.

Nell’economia della missione occorre saper promuovere gli investimenti capaci di una 
donazione sempre più ampia senza lasciarsi intrappolare da una falsa parsimonia. L’amore 
è la via, la verità e la vita; senza amore c’è disorientamento, falsità e morte.

La “carità”, ossia l’amore, non è una qualità di Dio ma l’essenza stessa di un Dio che 
ha tanto amato il mondo da donare il suo unico Figlio. Questo amore, ci viene rivelato e tra­
smesso da Gesù, che per mezzo della sua incarnazione, si è fatto dono per noi. È un dono 
gratuito che richiede di essere accolto, attraverso la fede, nella nostra vita per viverlo e con­
segnarlo agli uomini nel dono di noi stessi.

La “carità” va vissuta non con l’atteggiamento di chi deve adempiere un compito, per 
liberare la coscienza dall’obbligo di un adempimento, ma con lo spirito di chi, sensibile alle 
necessità del prossimo, sa farsene carico.

La preghiera è essenziale per “vivere” in modo autentico la “carità”, anzi la preghiera 
stessa è già carità. Attraverso la preghiera, otteniamo la grazia di vivere con maturità e con­
sapevolezza il corpo mistico di Cristo; pertanto ogni nostro fratello viene vissuto come dono 
stesso di Dio.

Solo amando il prossimo con un amore misericordioso, che sa accettare anche gli aspet­
ti più problematici, poiché gratuito, possiamo - nonostante i nostri limiti - corrispondere



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 537

all’amore che il nostro Salvatore sempre ci dona. L’attenzione al prossimo non trova una 
risposta sufficiente solo attraverso le azioni materiali, ma nel dono del nostro tempo e, 
soprattutto, nel dono di noi stessi.

Nell’esercizio della “carità” le maggiori difficoltà si concretizzano nel porgere un aiuto 
proporzionato alla richiesta, unitamente all’impegno paziente dell’ascolto delle persone con 
cui si viene a contatto. A questo si aggiunge il sapersi far carico della sofferenza, della soli­
tudine, che mina la qualità di vita di un numero considerevole di persone nella nostra società.

La preghiera, la formazione e l’ascolto sono gli aspetti più qualificanti del tema “carità”, 
perché sono gli elementi indispensabili al saper essere e stare, spiritualmente e material­
mente, vicini ai nostri fratelli nella necessità. La testimonianza della carità è indispensabile 
nei confronti di chi non crede per rendere visibile che Cristo è in noi e agisce in noi come 
testimoni.

La carità è senza dubbio il modo più concreto e credibile di leggere la vita con gli 
occhi del Vangelo e con lo spirito dei discepoli di Cristo.

2. Dall’esperienza di Cristo alla nostra esperienza

La carità parte da Cristo in quanto è Gesù Cristo che ci lega al Padre. Dobbiamo rico­
noscere, con umiltà, i nostri limiti in quanto non sempre c’è una risposta pronta e generosa 
all’invito di Dio; spesso manca la spinta necessaria a muoversi sulla strada della testimo­
nianza ed a riconoscere Dio come vero padre della vita. Dio ci previene in ogni cosa, per­
ché tutto è prima di noi, per cui è necessario coltivare la tendenza all’anticipo per preve­
nire il più possibile la domanda di aiuto; essere costantemente attenti è sorgente di amore 
gratuito.

La carità va posta come strumento per arrivare al Padre, attraverso Cristo, evi­
tando che diventi solo il momento di origine di una operosità che rischia di non contempla­
re il momento spirituale. Sentirsi vicini a Cristo quando si è con il prossimo per poter vede­
re nel fratello la presenza del Signore e quindi esprimere l’amore di Dio nel nostro agire. 
Occorrono molti anni, bisogna sempre sentirsi in ricerca riguardo alla comprensione del 
nostro essere testimoni di Cristo.

L’insegnamento avuto negli anni della crescita è un fattore molto importante alla matu­
razione dello spirito di carità perché la rende parte di noi ed alimenta costantemente il nostro 
agire. Alcune volte si perde nell’agire il senso dell’esperienza della Chiesa.

Ecco quindi la spiritualità come modo di essere completo rispetto al traguardo della pie­
nezza cristiana e come antenna sempre attenta che sa captat e la realtà che ci circonda. Se ci 
sentiamo un dono di Dio, allora dobbiamo a nostra volta saper essere dono; un dono non 
estemporaneo, ma pertinente ai bisogni della realtà in senso lato che ci circonda; esiste non 
solo la carità verso il prossimo, ma la carità verso tutto il mondo creato. Non solo il fare 
cose, ma anche il dono costante della propria esistenza come valore stimolante della vita di 
discepoli in Cristo.

Viene sottolineato che i gruppi si arricchiscono anche grazie a momenti di riflessione e 
di preghiera, come quello che stiamo vivendo in queste settimane di confronto. Anche un 
incontro può diventare momento di scambio di doni; doni che riceviamo e ci ridoniamo, 
costantemente arricchiti.

Siamo chiamati anche a promuovere la speranza in tutti ed in modo particolare verso 
i più deboli e verso le nuove generazioni. Dobbiamo sentirci come persone di cui Cristo si 
fida ed essere consapevoli e responsabili del comportamento che quotidianamente teniamo. 
Questo comportamento che assume la carità come termine di paragone sa tramutarsi conti­
nuamente nell’ascolto e nell’accoglienza.

Dobbiamo considerare il tempo come elemento portante e fondamentale del nostro 
donarci. Il tempo va amministrato con sapienza e discernimento per non correre il rischio di



538 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

essere avari o prodighi di tempo. Siamo sempre di fretta, molte volte manca il tempo per 
essere dono; l’importanza del saper cambiare strada e del saper far cambiare strada; il tempo 
è amore, occorre saperlo trovare perché senza tempo donato non può esistere amore.

Come per il tempo nelle nostre azioni, occorre raggiungere un certo grado di libertà sul­
l’esempio della libertà di Gesù, che si dona tutto a tutti, si occupa di tutto, ma da tutto con­
serva indipendenza. L’unica dipendenza stretta, se così la si può chiamare, è quella con il 
Padre che è Signore e padrone di tutte le cose. Diversamente si corre il grosso rischio di 
essere dominati dalle situazioni o dalle cose, che spesso di per sé non sono né buone né cat­
tive, ma assumono la bontà o la malizia dal nostro modo di agire. Occorre non essere sud­
diti del fare, del denaro, del successo.

Bisogna aver cura del prossimo, ma è molto importante, all'interno della comunità, 
affinché lo spirito della carità si diffonda: adoperarsi affinché tutti ne abbiano cura, senza 
peraltro poi disinteressarsi, per poter eventualmente aggiungere quello che manca (buon 
samaritano).

La carità va fatta bene e con competenza: è quindi necessaria una buona conoscenza 
delle possibilità che l’amministrazione pubblica offre e dialogare con essa non solo per ero­
gare dei servizi, ma per porsi nei suoi confronti anche come elemento di stimolo. E questo 
per evitare che l’associazione o il gruppo diventi solo un elemento di delega e non di coin­
volgimento.

Questo è il nostro contributo che probabilmente esprime solo parte del nostro vissuto e 
della nostra esperienza. L’episodio di Marta e Maria ci ha certamente richiamati a non cor­
rere il rischio di disperdere la nostra operosità quotidiana disancorandola dalla dimensione 
spirituale, che si alimenta della Parola, della liturgia. Questa costante preoccupazione è sem­
pre stata da noi recepita insita nel progetto educativo della Caritas Diocesana rivolto a tutta 
la Diocesi e di questo ne diamo atto e ringraziamo di cuore.

Nella sua Lettera Pastorale il nostro Cardinale Arcivescovo, inoltre, ci ricorda che la 
missione è testimonianza, una testimonianza che nasce dal nostro rapporto con Dio, con il 
fratello e con il mondo creato; una testimonianza che si basa su di un valore fondante che è 
Dio e ci abilita a porci nei confronti della vita in modo sempre positivo, perché Dio è vita.

5. Riflessione del Gruppo congiunto Giovani 
della Società di San Vincenzo de’ Paoli 

e dei Gruppi di Volontariato Vincenziano

Laboratorio di riflessione coordinato da don Mario Sebastiano Mana e p. Gerardo Artnani, C.M. 
Relatrice: Simona Girola.

Il nostro Gruppo di riflessione era formato da alcuni giovani delle Conferenze di San 
Vincenzo e di alcuni dei Gruppi di Volontariato Vincenziano, con i rispettivi Assistenti 
Spirituali.

1. Azione e contemplazione

Siamo partiti dalla lettura insieme del brano tratto dal Vangelo di Luca, in cui si narra 
l’episodio che vede Gesù ospite di Marta e Maria, le sorelle di Lazzaro. Marta e Maria 
rispecchiano due diversi aspetti della nostra vita: l’azione e la contemplazione.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 539

Marta rappresenta la nostra vita affannata, fatta di corse e mille impegni, il nostro ser­
vizio troppo spesso frettoloso e poco attento o delicato, perché ... “c’è tanto da fare, quindi 
bisogna fare presto!”. Rappresenta il nostro scegliere di fare prima di fermarci a riflettere e 
pregare.

Maria è invece simbolo di contemplazione, di preghiera, di ascolto della Parola. L’invito 
che ci rivolge è quello di riscoprire la bellezza di una spiritualità coinvolgente: non dob­
biamo mai dimenticare che spiritualità è sentirsi profondamente amati da Dio, sentirsi 
importanti ai suoi occhi; è sperimentare, di conseguenza, l’amore, la comunione con gli altri; 
è condividere esperienze; è gustare l’altro vivendo momenti intensi insieme, ascoltandosi, ... 
Spiritualità, ancora, è cercare la presenza di Dio nella nostra vita, è un riscoprirlo, provan­
do ogni volta lo stupore di ritrovarlo così vicino a noi. È la sorpresa di non sentirsi mai soli, 
perché ... Lui c’è.

Spiritualità è dunque relazione con Dio e con gli altri, così come relazione è anche la 
carità. Carità è un modo di vivere e di essere grazie al quale scopro Dio e gli altri, ma - 
soprattutto - scopro Dio negli altri.

Federico Ozanam affermava che prima di andare a incontrarsi col povero è necessa­
rio soffermarsi un attimo in preghiera, per prepararsi a vedere Gesù nel volto di chi avvi­
ciniamo e lasciarci toccare il cuore da Lui. Carità è quindi sentirsi vicini ai nostri fra­
telli e amarli di quell’amore che possiamo attingere solo da Dio: San Vincenzo perce­
pisce Dio come la bontà, la tenerezza, e quindi ci chiede di "essere la tenerezza di Dio per 
gli altri”.

2. Servizio come preghiera

Tante volte questi discorsi sono molto lontani dal vissuto delle nostre Conferenze e dei 
nostri Gruppi di Volontariato. Infatti, spesso prevale la Marta che c’è in noi, e c’è disequili­
brio fra il fare e il pregare. Pensiamo a quanto sia faticoso, per esempio, vivere un momen­
to di preghiera: già organizzarlo è più faticoso che preparare un’attività pratica; inoltre la 
risposta delle persone cui lo proponiamo rischia di essere meno entusiasta, in quanto capita 
di vivere la preghiera insieme come una “cosa poco accattivante”, che toglie spazio alle cose 
veramente importanti e serie, cioè il servizio vero e proprio. E dire che ... quando le nostre 
azioni sono svolte alla luce della Parola e dello Spirito ... i risultati sono molto migliori!!

Pertanto questo diventa impegno - anche se faticoso - a vivere il servizio come pre­
ghiera, come rapporto spontaneo che crea un legame indissolubile fra Dio, gli altri e noi, e 
che ci coinvolge interamente.

Troppo poco, poi, attingiamo alla risorsa della fede ... s’intende non come “ultima 
spiaggia” quando non si sa più dove sbattere la testa, ma come fiducia cieca nella 
Provvidenza, così come ce la insegnano San Vincenzo e Ozanam, che, pur essendo tutt’al- 
tro che degli sprovveduti, non perdono mai la speranza di un aiuto proveniente dal Signore.

3. Provocazioni

Proprio per questo ci siamo lasciati con alcune domande/provocazioni, impegnandoci a 
trovare una soluzione all’interno delle nostre Conferenze e dei nostri Gruppi.

• Una prima provocazione può essere relativa alla serietà - che talvolta rasenta la tri­
stezza - che troppo spesso pervade i nostri Gruppi. Rischiamo di dimenticarci che 
Cristianesimo è invece gioia dovuta alla presenza di Dio tra di noi, presenza non ingom­
brante ma carica di dolcezza e di amore. E allora chiediamoci perché non sempre si respira 
aria di serenità durante le nostre attività, i nostri incontri,...

• Un’altra provocazione è relativa al coraggio di fermarci a pregare veramente: non 
solo con formule precostituite, non di corsa, tanto per farla; ma una preghiera viva, che



540 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

parta dal nostro vissuto. In questo modo la preghiera può raggiungere due risultati fonda­
mentali: metterci in relazione di amore con Dio e unirci tra noi nella vita di tutti i giorni e 
nel servizio.

• Una provocazione difficile, rimasta ancora insoluta, è il considerare, con sempre più 
convinzione, il povero non solo come un fratello bisognoso di aiuto, ma come un fratello 
di fede, qualcuno che è capace di darci degli stimoli per vivere al massimo la nostra fede. Il 
povero è infatti una persona che ha tanto da darci, forse ben più di quanto non possiamo dar­
gli noi; è una persona che dobbiamo saper ascoltare, con cui dobbiamo saper pregare. Un 
impegno importante è quello di imparare a misurare il nostro operato col metro dei poveri: 
una delle frasi più belle di San Vincenzo è quella in cui afferma che i poveri ci perdoneran­
no ogni pacco che portiamo, in quanto il nostro agire è solo un ristabilire la giustizia, un 
restituire loro quello che dovrebbero avere di diritto e che i casi della vita hanno loro tolto-

Dal Libro Sinodale (n. 95)

L’attenzione ai poveri
L’attenzione ai poveri, «luogo privilegiato di incontro con Cristo» e segno con­

creto della sua carità, vanta nella nostra Diocesi una tradizione luminosa, che ha dimo­
strato nel tempo una straordinaria capacità di cogliere il mutare delle esigenze e di 
offrire risposte originali ed esemplari. Fra le molte realizzazioni, è doverosa una paro­
la di riconoscenza per la Piccola Casa della Divina Provvidenza di San Giuseppe 
Benedetto Cottolengo. Tuttavia l'opzione preferenziale per i piccoli e i poveri stenta a 
diventare il movente dell’azione pastorale delle nostre comunità. Permane di fatto una 
mentalità di delega, che relega il servizio della carità ai margini della vita delle par­
rocchie e dei gruppi, affidando a pochi specialisti i compiti di animazione e interven­
to in questo settore.

Nella Consultazione sinodale l’amore per il povero, comunque lo si intenda, viene 
percepito come via privilegiata e credibile della testimonianza del Vangelo. Tuttavia a 
livello pratico la cura del povero non coinvolge ancora le comunità locali come tali, 
perché prevale una mentalità di delega. Pertanto l’attività caritativa dei gruppi sia coor­
dinata all'intemo dell’unico progetto pastorale parrocchiale.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 541

Spiritualità e carità:
un contributo dalla Sacra Scrittura*

Ho letto gli scritti frutto dei vostri gruppi di approfondimento, e devo complimentarmi 
con voi per quanto avete detto. A partire dalle vostre riflessioni ho cercato di vedere, attra­
verso tutta la Bibbia e specialmente fissando lo sguardo su Gesù, cosa si possa intendere per 
carità e per spiritualità e quale sia il rapporto tra le due. Forse è rapporto più semplice di 
quanto possiamo pensare. Fissare lo sguardo su Gesù ci interessa particolarmente perché è 
in Lui che si è reso visibile il Figlio di Dio. E uno sguardo sull’umanità di Gesù, sulle espe­
rienze che Lui ha vissuto, sulle relazioni che ha messo in atto, sul come le ha instaurate e 
sulla fonte dalla quale ha ricavato tali relazioni. Uno sguardo sullo stile di Gesù che ci con­
senta di comprendere come aiutare i bisognosi: il Figlio di Dio guarda solo i bisogni dei 
bisognosi o guarda in alto per vedere come Dio ama quell’uomo bisognoso?

1. Ascolto: contemplare l’ospite senza affanno

Nella riflessione vi siete soffermati sul famoso episodio narrato nel Vangelo secondo 
Luca comunemente noto come “Marta e Maria”. Proviamo a rileggerlo cercando di supera­
re la dicotomia tra servizio e contemplazione per cui Marta esprime il carisma del servizio 
e Maria quello della contemplazione.

«Mentre erano in cammino, entrò in un villaggio e una donna, di nome Marta, lo accol­
se nella sua casa. Essa aveva una sorella, di nome Maria, la quale, sedutasi ai piedi di 
Gesù, ascoltava la sua parola; Marta invece era tutta presa dai molti servizi. Pertanto, fat­
tasi avanti, disse: “Signore, non ti curi che mia sorella mi ha lasciata sola a servire? Dille 
dunque che mi aiuti”. Ma Gesù le rispose: “Marta, Marta, tu ti preoccupi e ti agiti per 
molte cose, ma una sola è la cosa di cui c’è bisogno. Maria si è scelta la parte migliore, che 
non le sarà tolta”»'.

Se avete l’occasione di visitare un monastero di contemplative, dove comunemente si 
ritiene che ci si dedichi esclusivamente alla contemplazione, troverete che anche lì c’è ser­
vizio. Non c’è dicotomia negli atteggiamenti delle due sorelle. Sia Marta che Maria con­
templano l’ospite. Un ospite che è “uomo ospite”, il Figlio di Dio ospite. I due atteggiamenti 
si assommano: Maria si siede per ascoltarlo, Marta attende al servizio. Quest’ultima è rim­
proverata da Gesù non perché svolge un servizio - che è valore oltremodo cristiano - ma a 
motivo del fatto che svolge un servizio affannato che distrae. Distrae talmente che Marta 
dimentica la prima cosa di cui ha bisogno l’ospite: essere accolto, avere compagnia. Per 
meglio comprendere, pensiamo a quando siamo invitati in una famiglia. Arrivi a casa, il 
marito è ancora fuori, la moglie è affannata. “Accomodati, mettiti in salotto, guarda la tele­
visione”: non è questo ciò che cerchiamo e desideriamo quando andiamo a trovare qualcu­
no. Andiamo per parlare e stare insieme. La cena non è che una occasione, non l’essenza 
della visita. Accoglienza e compagnia, sono uno stile. Ogni azione deve nutrirsi di questo 
stile: compagnia, accoglienza, parola, ascolto di Dio e ascolto dell’uomo. Come è possibile 
aiutare una persona se non la si ascolta? Il rischio che si corre è che poi gli aiuti siano utili 
a chi aiuta, non a chi è aiutato. Si possono mandare in Africa vagoni pieni di scarpe da cal­
cio ma il missionario potrebbe osservare che i bambini giocano a piedi nudi e fanno molta 
fatica ad usare le scarpe. E lo stesso si potrebbe dire di tanti giocattoli. L’ascolto quindi è la 
prima suggestione che vi offro riflettendo sul rapporto carità e spiritualità.

* La presente redazione del testo non è stata rivista dall'Autore [N.d.RJ.
1 Le 10,38-42.



542 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

2. Condivisione: cambiare la relazione

Per fare un passo in avanti parliamo di condivisione, termine che oggi si usa poco per­
ché la nostra società è diventata efficientista. Il Figlio di Dio, esempio vero di carità, venen­
do nel mondo non ha “risolto” molti dei problemi incontrati, ma ha condiviso. Potremo 
anche risolvere alcune grandi emergenze del mondo, ma questo non può realizzarsi piena­
mente senza la condivisione. Sposto per un attimo lo sguardo da Gesù per concentrarmi sul 
famoso testo di San Paolo che troviamo al capitolo tredici della prima Lettera ai Corinzi. È 
lo splendido “inno alla carità”.

«Se anche parlassi le lingue degli uomini e degli angeli, ma non avessi la carità, sono 
come un bronzo che risuona o un cembalo che tintinna.

E se avessi il dono della profezia e conoscessi tutti i misteri e tutta la scienza, e posse­
dessi la pienezza della fede così da trasportare le montagne, ma non avessi la carità, non 
sono nulla.

E se anche distribuissi tutte le mie sostanze e dessi il mio corpo per esser bruciato, ma 
non avessi la carità, niente mi giova.

La carità è paziente, è benigna la carità; non è invidiosa la carità, non si vanta, non si 
gonfia, non manca di rispetto, non cerca il suo interesse, non si adira, non tiene conto del 
male ricevuto, non gode dell’ ingiustizia, ma si compiace della verità. Tutto copre, tutto 
crede, tutto spera, tutto sopporta.

La carità non avrà mai fine. Le profezie scompariranno; il dono delle lingue cesserà e 
la scienza svanirà. La nostra conoscenza è imperfetta e imperfetta la nostra profezia. Ma 
quando verrà ciò che è perfetto, quello che è imperfetto scomparirà. Quand’ero bambino, 
parlavo da bambino, pensavo da bambino, ragionavo da bambino. Ma, divenuto uomo, ciò 
che era da bambino l’ho abbandonato. Ora vediamo come in uno specchio, in maniera con­
fusa; ma allora vedremo a faccia a faccia. Ora conosco in modo imperfetto, ma allora cono­
scerò perfettamente, come anch'io sono conosciuto.

Queste dunque le tre cose che rimangono: la fede, la speranza e la carità; ma di tutte 
più grande è la carità!»2.

Nei primi versetti Paolo presenta tre figure di cristiani che, nonostante il molto agitarsi, 
non riescono a giungere a buone conclusioni. Potremmo anche riferirlo alle nostre comunità, 
alle volte sono molto agitate. Tre figure che rappresentano il cristiano che parla senza con­
cludere nulla - il paragone usato da Paolo ci porterebbe a definirlo “trombone” —, il cristia­
no che sa molto ma non conclude nulla, il cristiano tutta generosità e pronto a tutto eccetto 
che al cambiamento della relazione. Mi pare che spesso i cristiani siano pronti ad aiutare gli 
altri ma non a cambiare le relazioni, non a riconoscere che tutti abbiamo i medesimi diritti- 
Io che aiuto mi sento più in alto, mi sento il ricco che solleva il povero, colui che incarna la 
civiltà nei confronti dell'abitante di altre terre. Trovo molta fatica nel cambiare le relazioni­
li Vangelo invece è un invito proprio a quel cambiamento.

Torniamo alla seconda parte del testo di San Paolo, dove è descritto analiticamente cosa 
sia la carità.

Il testo ci propone un elenco di verbi che non esprimono qualcosa da dare all’altro ma 
il come relazionarsi con l’altro. La carità è una relazione. La carità è l’amore di Dio per 
noi. Viverla così è difficile. Si può anche dare molto ma spesso in un’ottica vecchia, ben al 
di qua della novità evangelica. Molta generosità nell’aiutare, poco coraggio nel cambiare 
le relazioni. Abbiamo parlato di giustizia, di diritti e di carità: è cosa seria capire che l'al­
tro ha i medesimi miei diritti, ha la medesima mia dignità e non semplicemente acconten­
tarsi di trovare una soluzione a qualche problema. Una soluzione andrà anche trovata ma la 
base evangelica da coltivare è la proclamazione di un Dio che ha creato ogni uomo affi­
dandogli il mondo e consegnandogli gli stessi diritti fondamentali. Tante le conseguenze.

2 ICor 13,1-13.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 543

Ad esempio, si potrà anche dire che gli extracomunitari vanno rimandati ai loro Paesi, ma 
con rispetto.

Un imperativo di carità e spiritualità suggerisce, per il nostro oggi, di impegnarsi per 
una rigenerazione della fraternità. Sembra difficile non pensare che Gesù Cristo è davvero 
morto per tutti gli uomini e che quindi tutti hanno la stessa dignità e lo stesso diritto di gode­
re delle cose. Aggiungerei anche di governarle. Invece a volte si pensa che Dio abbia crea­
to gli uomini in due categorie, chiedendo alla parte migliore di preoccuparsi anche degli 
altri. In questo ragionamento viene a mancare il concetto di giustizia. Siamo chiamati ad 
allargare il concetto dei diritti che riguardano l’uomo. Per far questo dobbiamo annunciare 
e qualche volta anche denunciare. Compito di tutti i cristiani, anche laici. Non lasciamo solo 
ai Vescovi le denunce.

La carità è una relazione, un cambiamento della relazione. Tale cambiamento è il modo 
più concreto per proclamare che siamo credenti in Dio, che vogliamo affermare il primato 
di Dio e che vogliamo dare gloria a Dio. Siccome crediamo in un Dio che ama tutti gli uomi­
ni, dargli gloria significa sforzarsi di cambiare le nostre relazioni. L’accoglienza, la visione 
diversa dei rapporti è la vera gloria di Dio.

«Gloria a Dio nel più alto dei cieli e pace in terra agli uomini che egli ama»'. La glo­
ria che Dio ha nei cieli assume in terra il volto della pace.

3. Gratuità: trasparenza del volto di Cristo

«Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date»4. Gesù non ha mai considerato se 
l’ammalato che aiuta è persona buona o no, se è importante perché può facilitargli o osta­
colargli la missione. La carità non fa differenze, in nessun modo. La differenza semmai è 
data dalla gravità del bisogno. Questa è proclamazione del Dio di Gesù Cristo perché, se cre­
dessi di dargli gloria costruendo una chiesa enorme in cui però i bianchi avessero un prima­
to rispetto ai neri non sono cristiano. Proviamo ad immaginare che cosa vuole Dio per la sua 
gloria. Guardando a Gesù, che ha rivelato visibilmente l’amore del Padre, possiamo dire che 
Dio vuole la gratuità. Gesù aveva certamente cose importanti da fare quando, salendo a 
Gerusalemme, sente la voce del povero che dice: «Figlio di Davide, abbi pietà di me»5. 
I suoi discepoli lo fanno tacere adducendo la motivazione che il Signore ha una missione da 
compiere. Ma Gesù non accetta. Non ha cose più importanti da fare se non quella di anda­
re incontro gratuitamente a chi ha bisogno. Con questo stile Gesù rende visibile e compren­
sibile agli occhi dell’uomo l’amore di Dio. Rende visibile chi è Dio.

Dunque ogni tipo di carità cristiana deve avere in se la nota di gratuità che è per natu­
ra universale. Gratuità che è anche piena di discrezione, come dice il Vangelo: «Quando 
invece tu fai l’elemosina, non sappia la tua sinistra ciò che fa la tua destra, perché la tua 
elemosina resti segreta; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompenserà»6. La carità 
non si fa pubblicità. Oggi invece la parola d’ordine è visibilità. Quale visibilità? Quella 
“pubblicitaria” della carità mi piace poco. Mi ricordo quando, nel dopoguerra, alle fami­
glie povere come la mia arrivavano pacchi di aiuto di due tipi. Il primo portava la scritta

’ Le 2, la.
' Mt 10,8b.
5 «Mentre si avvicinava a Gerico, un cieco era seduto a mendicare lungo la strada. Sentendo passare la 

gente, domandò che cosa accadesse. Gli risposero: "Passa Gesù il Nazareno!". Allora incominciò a gridare: 
“Gesù, figlio di Davide, abbi pietà di me!". Quelli che camminavano avanti lo sgridavano, perché tacesse; ma lui 
continuava ancora più forte: “Figlio di Davide, abbi pietà di me!". Gesù allora si fermò e ordinò che glielo con­
ducessero. Quando gli fu vicino, gli domandò: “Che vuoi che io faccia per te?". Egli rispose: “Signore, che io 
riabbia la vista". E Gesù gli disse: “Abbi di nuovo la vista! La tua fede ti ha salvato". Subito ci vide di nuovo e 
cominciò a seguirlo lodando Dio. E tutto il popolo, alla vista di ciò, diede lode a Dio» (Le 18,35-43).

6 Mt 6,3-4.



544 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

“dono del popolo americano”, l’altro “dono della Pontificia Opera Assistenza”. Ora, sulla 
prima etichetta non ho osservazioni, ma che si scriva “dono del Vaticano” su un pacco di 
aiuti è cosa che mi piace meno. Sarebbe stato così semplice non mettere etichette, lasciando 
al cuore della gente di pensare che arrivava la Provvidenza di Dio. La carità non si pub­
blicizza: «La sinistra non sappia ciò che fa la destra». La carità è discreta. Un versetto del­
la Bibbia ricorda: il ricco da’ poco e fa abbassare gli occhi del povero7 che è costretto a 
ricevere. Dio dà molto e non fa abbassare gli occhi, non si fa nemmeno accorgere che sta 
aiutando.

Perché la nostra carità sia credibile, perché sia Vangelo, perché sia memoria di Gesù 
Cristo e specchio della grandezza di Dio è importante essere convinti che l’annuncio è gra­
tuito. La carità è annuncio se è fatta con questo stile, se è “annuncio plastico” che esprime 
in un gesto come concepiamo Dio, cosa Dio sia per noi, la memoria di Gesù Cristo. Tale 
memoria è gratuità, è gesto di carità e condivisione. Non crediamo solo in Dio ma in un Dio 
che ama gli uomini, tutti gli uomini. Per credere ci vorrà anche la parola, che presenta la per­
sona di Gesù testimoniata in gesti trasparenti. La vera carità è infatti quella di Gesù che è 
più grande di quanto possiamo fare noi. Il nostro compito è copiare la carità di Cristo. Il ser­
vizio di carità va sostenuto da uno stile che non attira l’attenzione sul soggetto, ma su di Lui. 
La trasparenza della carità cerca di riprodurre il modello di Gesù. Perciò, se aiuto un disa­
bile, non devo mirare a che il fratello dica: «Che santo quest’uomo» ma: «Come è bello il 
suo Dio!». Ecco la trasparenza della carità.

Perché ci sia gratuità, che è trasparenza dell’amore di Dio, occorre anche avere lo sti­
pendio fisso. Quando abbiamo lo stipendio sufficiente possiamo lavorare gratuitamente. Nel 
nostro caso lo stipendio fisso è avere alle spalle l’amore di Dio, nel quale crediamo. Così 
non avremo bisogno di altre gratificazioni. E poi speriamo anche di avere alle spalle una 
comunità che condivida le nostre scelte in modo da esprimere pienamente la trasparenza 
della gratuità. Mi ha molto sorpreso la testimonianza di una giovane famiglia missionaria in 
un Paese musulmano, che lavorava nonostante non ci fossero previsioni di conversione e 
permanessero difficoltà a parlare di Gesù Cristo. L’esperienza concreta di quelle persone ci 
insegna che «tutti sanno che siamo cristiani e in ogni caso testimoniamo non semplicemen­
te 1’esistenza di Dio. Quando arrivano i medicinali per i bambini li distribuiamo a cristiani 
e musulmani. Loro non lo farebbero con noi, non scatterebbe la reciprocità, ma la recipro­
cità non è la legge della carità». Alle volte la carità non è così accettata. Si dice che certi 
modi di ragionare sono fuori dal tempo. Non sempre la carità converte, anzi a volte fa ride­
re. Lo sapeva bene Gesù quando all’ultima cena disse ai discepoli: «Da questo tutti sapran­
no che siete miei discepoli»8. Non dice che gli uomini si convertiranno ma che capiranno 
che siamo cristiani. Qualcuno resterà incantato e si convertirà, qualcun altro ci bollerà come 
buonisti. In verità personalmente sono contento se mi danno del buonista; sarebbe molto 
peggio se mi dessero del “cattivista”.

Per sapere cos’è carità devo guardare a Dio. Così compio un atto di contemplazione che 
è squisita espressione di spiritualità. Guardo a Dio per capire qual è il bene dell’uomo, per­
ché voglio prolungare il bene che Dio vuole a me. Per tutto questo devo guardare in alto. 
Gesù si ritirava spesso da solo a pregare. Se non facciamo così come potremmo avere alle 
spalle un amore gratuito che ci sostiene? Lo dice lo stesso Gesù in un brano del Vangelo 
secondo Giovanni9. Se manca questo riferimento costante a Dio non possiamo avere gli 
occhi per vedere e per capire quale è il Vangelo da realizzare. Ebbene, la carità di Dio, oltre

’ «/l ricco commette ingiustizia e per di più grida forte, il povero riceve ingiustizia e per di più deve scusar­
si» (Sir 13,3).

8 Gv 13,35.
’ «Ecco, verrà l'ora, anzi è già venuta, in cui vi disperderete ciascuno per conto proprio e mi lascerete solo; 

ma io non sono solo, perché il Padre è con me» (Gv 16,32).



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 545

ad essere trasparenza è eccedente, non si limita al bisogno dell’altro ma coinvolge la perso­
na. Non è sufficiente fare l’analisi dei bisogni - cosa opportuna se non altro per non dare 
aiuti sbagliati - ma serve il cambiamento delle relazioni. Questa è l’eccedenza della nostra 
carità. La carità è misurata sull’amore di Dio non sui bisogni dell’uomo, esattamente come 
la croce non è misurata sul peccato dell’uomo e sulla sua gravità, ma sull’amore di Dio, per 
riparare i nostri peccati sarebbe bastato molto meno.

Concludo con una frase biblica: «Non amiamo a parole né con la lingua, ma coi fatti e 
nella verità»l0. E un richiamo alla concretezza che significa certamente dare ma anche ascol­
tare concretamente nella verità. E la verità è Gesù. Ricaviamo da Lui le caratteristiche del 
pensare e dell’agire cristiano.

La radice di tutto sta nel rispecchiare il Dio in cui crediamo e che contempliamo.

don Bruno Maggioni 
docente Facoltà Teologica 
dell’Italia Settentrionale

Spiritualità e carità: 
un contributo nell’ottica pastorale*

Dopo il profondo intervento di don Bruno tento, a partire soprattutto dai contributi 
costruiti e preparati da voi, e dall’abbondanza delle provocazioni che sono uscite da questa 
prima parte della mattinata, di concentrare la mia attenzione su quattro passaggi fondamen­
tali. Desidero focalizzare e sostare su alcuni elementi che possono contribuire a fare luce sul 
nostro essere testimoni e costruttori, giorno per giorno, di pastorale della carità. Dice il 
Sommo Pontefice nella Novo Millennio ineunte che, se siamo veramente ripartiti dalla con­
templazione di Cristo, dovremo saperlo scorgere soprattutto nel volto di coloro con i quali 
Egli stesso ha voluto identificarsi. «Avevo fame... avevo sete...»'. «Dobbiamo - dice sem­
pre Giovanni Paolo II -, fare in modo che i poveri si sentano, in ogni comunità cristiana, 
come a casa loro. Non sarebbe, questo stile, la più grande ed efficace presentazione della 
Buona Novella del Regno? Senza questa forma di evangelizzazione, compiuta attraverso la 
carità e la testimonianza della povertà cristiana, l’annuncio del Vangelo, che pur è la prima 
carità, rischia di essere incompreso o di affogare in quel mare di parole a cui l’odierna 
società della comunicazione quotidianamente ci espone. La carità delle opere assicura una 
forza inequivocabile alla carità delle parole»2.

Sono quattro le provocazioni che ho scelto cogliendole nei vostri contributi.

10 /Gv3,18.

* La presente redazione del testo non è stata rivista dall’Autore [N.R.].
1 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 49.
1 Ivi, 50.



546 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

1. Vestire la carità di Dio
La spiritualità a cui siamo chiamati e sulla quale dobbiamo far crescere la nostra ordi- 

narietà si veste delle caratteristiche della carità di Dio. Accenno appena all’argomento per­
ché don Bruno ci ha già dato forti pennellate rispetto alla carità di Dio sulla quale ci spec­
chiamo e in cui quotidianamente tentiamo di rimanere. Elenco tali caratteristiche: la gra­
tuità; la sovrabbondanza; l’eccedenza - il nostro è un Dio sciupone; la preferenza per i 
peccatori, i lontani, i poveri, gli esclusi; la concretezza; una capacità di amare estesa addi­
rittura ai nemici; la visibilità e trasparenza. A partire dalla contemplazione di queste carat­
teristiche della carità di Dio, la comunità cristiana e il singolo sono chiamati, proprio nel 
luogo familiare e quotidiano che caratterizza il proprio vissuto, ad accogliere, narrare e 
tradurre nella concretezza tutta questa serie di caratteristiche che sono proprie della carità 
di Dio.

Per favorire tutto ciò, al cristiano e alla comunità viene chiesto di “esserci”. Viene chie­
sto di “star dentro” l’ordinario, la quotidiana situazione che caratterizza la vita dei nostri ter­
ritori. Non siamo spettatori. Non arriviamo di tanto in tanto come può arrivare l’ambulanza 
per caricare qualcuno che è incidentato. Dobbiamo “esserci”, ed esserci significa in pratica 
mettere in atto azioni cristiane di contemplazione, di lettura, di conoscenza di tutta una serie 
di vissuti, di storie, di volti, di umanità che ci appartiene, che è parte del nostro quotidiano- 
Esserci si traduce in azioni molto semplici. La prima: assumere un metodo pastorale, un 
modo di esserci come credenti, come comunità, come pastori, come laici, come operatori- 
come animatori di comunità. Assumere un metodo pastorale che consista nel conoscerci e 
conoscere per poterci rivolgere a tutti. Se non si conosce, se non si ascolta, se non ci si pori 
in sintonia con le diverse presenze, i volti, le storie, le situazioni, diventa difficile rivolgerci 
a dire la Parola, celebrare la Grazia, e significare una presenza ricca di carità. Rivolgendoci 
a tutti è possibile amarli in modo personale, relazionale, ricco. E la relazione di prossimità- 
di attenzione, di rispetto, di messa in risalto della dignità che appartiene a tutti e che ben sot­
tolineava ed evidenziava don Bruno. Rivolgendoci a tutti in modo personale, poi, è possibi­
le imparare in maniera concreta ad agire non mettendo “cose” nella vita dell’altro ma donan­
do se stessi, passando dal dono di cose al dono di sé. Dono di sé che va ad arricchire non 
alcuni momenti della nostra vita e della nostra giornata, ma ogni momento della nostra giot' 
nata. Conoscendo, intervenendo ed imparando ad intervenire assumiamo anche pian piano 
un linguaggio più rispettoso delle persone, soprattutto di quelle che sono in difficoltà- 
Proprio questo emergeva con chiarezza dai vostri contributi in termini di alcune linee indi­
viduate su cui camminare a partire dalla contemplazione di Cristo. Mi sembra un po’ que­
sto il contenuto di quei tentativi pastorali bene espressi anche durante questa mattinata. 
L’esserci, l’incarnarci dentro le costanti quotidiane situazioni caratterizzandole soprattutto 
di relazionalità, di prossimità, di capacità. Direi quasi, a costruire storie sempre nuove con 
persone singole, con gruppi, con realtà a cui queste persone appartengono.

2. Spiritualità eucaristica

Secondo piccolo gruppo di riflessioni, sempre colte dalle vostre provocazioni. Una spi­
ritualità eucaristica espressa nella ordinarietà. Le situazioni di bisogno, i molti volti della 
sofferenza, del disagio e dello sfruttamento interrogano la nostra vita di credenti, interro­
gano le nostre attività ordinarie, interrogano il nostro modo di ascoltare e accogliere la 
Parola, di celebrare la grazia dei Sacramenti. A partire da tutto ciò si trasforma, modifica, 
cambia anche il nostro modo di porci in relazione con la radice che sta nella Parola e nella 
Eucaristia. La conseguenza è proprio il dono di sé, la gratuità, la capacità di porre se stes­
si dentro la vita dell’altro. E allora se il cammino da fare va in questa direzione, spiri­
tualità eucaristica vuole soprattutto dire: tradurre l’esperienza cristiana in stili di vita, in



Documentazione - Xlll Giornata Diocesana Caritas 547

scelte, in proposte, in impegni, in progetti. Tale spiritualità non può essere pensata come 
avulsa, come lontana, come distanziata dal concreto tradurre l’esperienza cristiana in un 
qualcosa che si deve giorno per giorno inserire, innervare dentro la nostra quotidianità. Una 
spiritualità che non è una aggiunta occasionale, temporanea a quello che solitamente fac­
ciamo. Non è un qualcosa che cammina parallelo al nostro agire, al nostro essere impegnati 
nella scuola, nel lavoro, nella vita familiare, nella contrada, nel contesto abitativo, nelle 
situazioni che ci devono vedere presenti come cittadini. La vera spiritualità eucaristica è 
quella che è capace di tenuta di fronte alle prove e agli insuccessi. E quella che accetta la 
fatica del servizio meno gratificante. È quella che vede un cammino di salvezza anche nelle 
situazioni umane più degradate, più frantumate, più schiacciate, più impoverite. È quella 
che mette in crisi la nostra efficienza costantemente alla ricerca di risultati di tipo efficien- 
tista. Se la spiritualità che ho definito eucaristica cammina nell'ordinarietà su questi per­
corsi, possiamo cogliere dentro di essa soprattutto tre caratteristiche. Innanzi tutto è una 
spiritualità di grande respiro: coglie il complesso delle realtà terrene, guarda al volto del 
fratello e del povero e nello stesso tempo sa orientare il proprio sguardo su quanto lo cir­
conda, su quanto è causa della sua vita, distorta o maltrattata, su quanto può interpellare 
giorno per giorno la nostra vita. In secondo luogo è una spiritualità che si avvale dei gesti, 
della pedagogia dei fatti, delle quattordici opere di misericordia: corporali e spirituali. Ed 
è una spiritualità, in terzo luogo, capace di suscitare, di provocare, di educare - come ben 
diceva don Bruno - ad assumere stili di vita, modi di essere presenti. Tali stili si possono 
tradurre in atti spiccioli, come ad esempio: l’attenzione al povero, l’uso ricco di gratuità del 
nostro tempo e del nostro denaro; il senso e la dignità della presenza dell’altro; l’acco­
glienza e il rispetto della diversità in ogni contesto di vita; l’apertura dei nostri ambienti, 
dei nostri contesti abitativi, delle nostre case all’accoglienza, alla capacità di relazione; una 
qualche forma di condivisione espressa in modo creativo e in modo gratuito; il rifiuto dello 
spirito di cosificazione delle persone, di litigiosità, di maldicenza. Tutto questo è banco, è 
luogo, è territorio dentro il quale le nostra vita di ogni giorno deve esprimere e dire che stia­
mo, con fatica ma con grande sguardo, dentro il tentativo di crescere e far crescere in una 
spiritualità eucaristica.

3. Stili di vita: carità e missionarietà

Terza provocazione che mi è giunta dai contributi che avete offerto: questa spiritualità 
ha la preoccupazione di curare, di educare costantemente ad attenzioni e a stili veramente 
di grande carità e missionarietà. Li accenno soltanto. Innanzi tutto educare allo stile di 
prossimità che privilegia la relazione umana, la compagnia, la presa in carico, la condivi­
sione come concreti modi di tradurre la legge dell'Incarnazione, il mistero dell’In­
carnazione. Favorire la cura delle relazioni primarie, familiari, di buon vicinato, di appar­
tenenza sociale e culturale, perché la persona sia aiutata nella presa di coscienza attiva della 
propria identità. Promuovere la partecipazione, la ricerca della giustizia, della costruzione 
della giustizia, il riconoscere i pari diritti nell’altro. Promuovere la partecipazione alle deci­
sioni con iniziative culturali, educative, formative, informative e di altro tipo. Suscitare 
costantemente all’interno della comunità parrocchiale il sentirsi una delle parti che stanno 
all’interno di un territorio e quindi con la necessità di favorire, di stare a rete dentro i nostri 
contesti. Proprio a partire da questa spiritualità siamo chiamati ad essere costruttori di 
legami forti, non distruttori, e non divisori. Stare all’interno dei nostri territori avendo uno 
sguardo da Regno di Dio. Qui trova dimora il rispetto e la ricerca di itinerari di crescita ai 
valori della pace e della vita. Quanta fatica facciamo a pensare pace, a parlare pace, a 
costruire pace. Uno sguardo da Regno di Dio che sappia mettere in atto un’azione politica 
e sociale promuovente giustizia. Uno sguardo da Regno di Dio ricco di stili personali e



548 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

familiari improntati a sobrietà, ad essenzialità. Uno sguardo da Regno di Dio capace di 
avere un’attenzione all’ambiente, al creato, al contesto nel quale siamo per servire e non 
per distruggere. Ecco una serie di stili, di modi concreti di tradurre la gratuità di Dio: 
“Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date” come è richiamato dal messaggio di 
Giovanni Paolo 11 per questa Quaresima’.

4. Luoghi di comunione

L’ultima provocazione che ho tratto dai vostri contributi riguarda la cura dei luoghi 
pastorali di partecipazione che devono essere luoghi privilegiati proprio per educarci, edu­
care e far crescere la spiritualità della carità. Li accenno soltanto. Il Consiglio Pastorale 
Parrocchiale è il primo essenziale luogo pastorale della comunione e della comunicazione 
pastorale. Nella comunità rappresenta la “crema”, quello che sta sopra. Non sopra per dete­
riorare quello che sta sotto. Sta sopra proprio per favorire il costruire comunione, il costrui­
re comunicazione pastorale. Il Consiglio per gli Affari Economici è il luogo della comunio­
ne dei beni in cui i pochi pani e pesci sono raccolti e ridistribuiti per le esigenze di fede, di 
culto e per i bisogni dei poveri. Questo Consiglio è obbligatorio secondo il Codice di Diritto 
Canonico. Quanto veramente è pensato, è attivato e fatto lavorare in questa direzione? E 
capace di costruire condivisione di quei pochi o tanti beni per i bisogni di fede, di culto, e 
per i bisogni materiali, relazionali, di senso, di significato da dare alla vita di tante creatu­
re? I ministeri costituiti come quelli di fatto sono il luogo della relazione viva, della comu­
nicazione accogliente. Basti pensare al compito dei Ministri straordinari della Comunione 
che prolungano nelle case dei malati, negli ambienti degli anziani e degli handicappati, il 
clima dell’appartenenza alla vita della comunità anche se bloccati dentro una situazione di 
particolare sofferenza. Il luogo della famiglia con il coinvolgimento più ampio dei nuclei 
familiari proprio per dare all’intera comunità una tonalità, un clima accogliente e familiare' 
Probabilmente le nostre comunità faticano ad essere accoglienti, ad essere familiari, proprio 
perché è giocato poco questo ruolo ricco di accoglienza e familiarità che dovrebbe avere la 
famiglia da gestire anche a servizio dell’intera comunità. Le Associazioni, i Gruppi, i 
Movimenti possono essere luoghi della comunione nella missione non nello sparpaglia­
mento delle forze - come spesso avviene - o addirittura nell’essere contro. I luoghi di aggre­
gazione come oratori, centri-giovanili, pensati e vissuti come strumenti preziosi per la comu­
nione e la comunicazione educativa. E infine i luoghi e le iniziative per l’accoglienza e il 
servizio. Lo stesso documento del Convegno Ecclesiale di Palermo evidenzia la necessità di 
far sì che nelle Parrocchie o nelle inter-parrocchie si realizzi una presenza, una struttura, un 
qualcosa che nella concretezza dica servizio, attenzione, ascolto nei confronti dei poveri e 
che, aggiungendosi agli edifici del culto e della catechesi, sia segno della dimensione della 
spiritualità caritativa della pastorale di quella comunità parrocchiale4. Sono tutti luoghi 
pastorali questi che bene o male abbiamo a disposizione e che dovrebbero essere curati e 
amati proprio per far crescere questo tipo di spiritualità.

Concludo sottolineando come una spiritualità incarnata, una spiritualità eucaristica, 
una spiritualità che cura gli stili e le scelte di prossimità e di relazione, una spiritualità che 
ha cura ai luoghi per far crescere la pastorale all’interno del proprio territorio e della par­
rocchia, una spiritualità di questo tipo deve far sì che la comunità cristiana sia presente per 
il territorio ossia per tutti gli uomini e le donne che camminano in questa storia. Siamo a 
servizio del territorio, siamo per il territorio. Una comunità nel territorio. Una comunità 
spregiudicata nel territorio, capace cioè di non-pregiudizio nei confronti di alcuni. E infi-

’ Cfr. Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date - Messaggio di Giovanni Paolo II per la Quaresi­
ma 2002.

4 Cfr. C.E.I., Nota pastorale Con il dono della carità dentro la storia, 35.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 549

ne una comunità con il territorio: capace cioè di passare dal conoscere al comprendere, 
dall’incontrare all’entrare in relazione, dal condividere al favorire comunione tra le per­
sone. Ho preso solo quattro filoni dei tanti che i cinque gruppi hanno proposto a tutti noi. 
E un primo, piccolo tentativo di reagire davanti alla ricchezza del vostro cammino.

don Vittorio Nozza
direttore della Caritas Italiana

Presentazione del Progetto Vivere insieme la fatica per il Vangelo 
per la messa in rete telematica

dei Centri di Ascolto, Accoglienza e Servizio 
e contestuale inaugurazione della nuova sede 

del Centro di Ascolto e Servizio “Le due Tuniche” 
della Caritas diocesana

Desideriamo inserire nel contesto della XIII Giornata Caritas, dedicata alla riflessione 
sul rapporto tra spiritualità e carità nel contesto del Piano Pastorale Diocesano, una finestra 
di presentazione di due mezzi concreti di prossimità che la Diocesi propone ai fratelli più 
poveri, alle comunità cristiane e alla società civile di questa Città.

Entrambe vogliono riaffermare con forza che la Chiesa torinese, proprio aprendo la sta­
gione della grande Missione, è e vuole essere vicina ai fratelli in difficoltà, non come pie­
tosa infermiera dei mali della storia ma come “madre e maestra” all’inizio del Terzo 
Millennio, in una delle Città più industrializzate del nostro Paese.

Vicina a quei fratelli che, a dispetto di ogni richiamo festivaiolo proveniente dalla rivie­
ra, anche questa sera dovranno attendere l’ora del riposo alla luce di una candela concessa 
loro dalla pietà di qualche sacrestano cittadino. Vicina a quei fratelli che, faticosamente, 
hanno la gioia di avere un tetto sopra la testa ma devono stringersi al muro contiguo all’ap­
partamento accanto per sentire il tepore. Vicina ai tanti fratelli sfrattati - e sono alcune 
migliaia - o in via di sfratto che alzeranno lo sguardo verso tante finestre chiuse ma senza 
luce, finestre di case libere ma non affittabili alle categorie deboli. Vicina a molti giovani e 
adulti che sono stati espulsi o non riescono ad entrare nel circuito lavorativo e per i quali le 
soluzioni del lavoro interinale non rappresentano un trampolino di lancio; o di quanti lavora­
no sei mesi per poi rimanere nell’attesa per due anni. Vicina a quanti fino a pochi mesi fa 
erano della classe media e oggi sono costretti a tenere in gran conto i centesimi del neonato 
Euro. Vicina ai circa trentamila ammalati mentali, quelli sostenuti dalle sole braccia dei fami­
liari e quelli rinchiusi in pensioni o alloggi a volte emarginanti. Vicina ai depressi, ogni gior­
no in numero maggiore, che paiono votati alla solitudine e alla indignazione quando com­
piono gesti estremi. Vicina ai fratelli senza fissa dimora, sempre più giovani, sempre più 
donne, che ancora oggi non hanno un luogo caldo in cui potersi fermare nelle lunghe gioma-



550 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

te invernali attendendo che il dormitorio apra le porte. Vicina alle tante sorelle che stanno 
sostenendo da sole la loro famiglia, distrutta da uomini schiavi di alcool, droga e soprattutto 
dal meccanismo perverso del facile gioco di azzardo e delle scommesse. Vicina a chi vive con 
preoccupazione le prossime decisioni circa gli aiuti sanitari che pare vadano sempre più verso 
il carico al cittadino, la discussione sui livelli essenziali di assistenza che vengono paventati 
come minimi. Vicina agli anziani maltrattati nel corpo e nello spirito da figli e nipoti.

Una Chiesa vicina a questa Città, un po’ delusa per la perdita del salone dell’automobi­
le e di alcune espressioni nazionali di prestigio, piena di entusiasmo - peraltro apparente­
mente molto economicistico - per l’avventura olimpica e per le opere legate all’alta velo­
cità, ancora preoccupata per le questioni di ordine pubblico spesso legate all’immigrazione, 
talora agitata da spauracchi di fantasmi di intolleranza. Una Città che sta rischiando di smar­
rire il senso del dono, della gratuità, della presa in carico appiattendosi in forme virtuali di 
condivisione che mantengono la distanza tra l’io e l’altro.

Vicinanza che si manifesta in due segni.

IL PRIMO SEGNO:
IL RINNOVATO CENTRO DI ASCOLTO E SERVIZIO “LE DUE TUNICHE"

In questi giorni si sono ultimati i lavori di ristrutturazione della nuova sede del Centro 
di Ascolto e Servizio “Le due Tuniche”. Il Centro è nato nei primi anni ’90 presso l’Ufficio 
della Caritas Diocesana come luogo aperto all’accoglienza delle persone con difficoltà 
attraverso l’ascolto. Dal 1994 ha avuto sede in via Cappel Verde, diventando punto di 
appoggio per alcune migliaia di persone in difficoltà. Gli ospiti sono alcuni senza fissa 
dimora, altri con residenza in Città o Diocesi. Il servizio che svolge è ben descritto dal 
nome che ha assunto: “Le due Tuniche”. Si fa riferimento al brano del libro della Genesi 
in cui si racconta, in forma comprensibile agli ebrei di tremila anni fa, della cacciata dei 
progenitori dal giardino dell’Eden. Mentre Adamo ed Èva devono lasciare il giardino a 
causa dell’errore commesso, ricevono da Dio due tuniche che li ricoprono e li proteggono- 
Un segno eloquente della misericordia di Dio. Lo stesso atteggiamento che il Centro vuole 
coltivare.

Per motivi organizzativi, ma soprattutto per garantire un miglior rispetto alla perso­
na dei poveri, il Centro cambia sede. A partire dalla prossima settimana di Pasqua - l'ini­
zio del mese di aprile 2002 - il Centro aprirà i battenti in via Saint Bon 68, al primo pian0 
di una costruzione che desideriamo affidare alla protezione di Maria Madre della Carità, 
titolo usato dal Papa in occasione della celebrazione del trentennale della Caritas Italiana, 
nel novembre scorso.

Il servizio che presterà sarà plurimo: anzitutto l’ascolto, punto centrale dell’attività; ma 
sarà affiancato anche da alcune forme di servizio verso i più poveri (indirizzo, accompa­
gnamento, facilitazione di procedure, eventuali aiuti anche di natura economica) e da una 
forte progettualità di consulenza per gli operatori dei servizi di carità delle parrocchie.

“Le due Tuniche” diventa un simbolo del lavoro che circa 600 Centri stanno svolgendo 
in Diocesi. Simbolo forte perché:

- è situato in una porzione di territorio che vive quotidiane difficoltà, pur non assur­
gendo all’onore delle cronache. È un territorio tagliato in due dalla dismessa ferrovia inter­
rata Torino-Ceres, fa centro intorno alla stazione Dora, in mezzo a molti palazzi abitati da 
famiglie povere, vede diversi elementi del disagio generale. Un’ottima palestra per un futu­
ro progetto Urban III;

— è situato nel territorio della parrocchia Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime. 
Accoglierà con l’ascolto i crocifissi del Terzo Millennio e cercherà di dare consolazione.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 551

quella che viene da Dio, alle tante lacrime degli uomini e delle donne che spesso ci accon­
tentiamo di definire “esclusi”. In loro vedrà il volto di Cristo;

- non si propone di risolvere i tanti problemi, ma di mettersi accanto ai più poveri per 
cercare di fare con loro un tratto del cammino, forte della certezza che è il Signore che li 
accompagna.

UN SECONDO SEGNO: IL PROGETTO DI RETE TELEMATICA
TRA CENTRI DI ASCOLTO, ACCOGLIENZA E SERVIZIO
COLLEGATI CON LA CHIESA CATTOLICA TORINESE
VIVERE INSIEME LA FATICA PER IL VANGELO

1. Obiettivi

Il progetto ha di mira la costruzione di una rete, collegata tramite Internet, tra tutti i 
Centri di Ascolto, di Accoglienza e di Servizio che fanno riferimento alla Chiesa Cattolica 
torinese. Secondo i risultati della Terza Indagine sui Servizi socio-assistenziali ecclesiali 
voluta dalla Consulta Nazionale degli Enti socio-assistenziali ecclesiali e condotta tra il 
1998 e il 1999, nel territorio dell’Arcidiocesi di Torino operano circa seicento punti di ser­
vizio che si riconoscono in enti e associazioni di ispirazione ecclesiale, un decimo di tutti 
quelli presenti nel Nord Italia. La prospettiva sarebbe quella di metterli tutti in rete, ma certo 
con tempi molto lunghi. Una dimensione, anzitutto, operativa. Ma anche un risvolto 
informativo e formativo. Infatti, il progetto desidera anche offrire al grande pubblico, attra­
verso lo specchio di Internet, la possibilità di conoscere questa realtà assistenziale, i testi 
della comunità cristiana inerenti a questo settore, le informazioni generali e di carattere for­
mativo. Uno strumento, quindi, interessante per far comprendere all’uomo di oggi come 
l'albero della carità fiorito in Torino nel XIX secolo sia ancora pieno di gemme.

A Caritas Diocesana, che è organismo pastorale e non assistenziale, che ha compiti di 
promozione della carità nella comunità cristiana con modi aderenti alla situazione attuale, 
non interessa tanto lo strumento in sé, quanto il contenuto profondo che esso indica. 
Costruire una rete tra Centri ecclesiali non è cosa desunta dalla necessità di migliorare il ser­
vizio e la sua efficienza, ma è una esigenza della comunione e del guardare al povero con 
gli occhi di Cristo. Questa rete è uno strumento di comunione. Comunione tra noi, comu­
nione con i poveri, comunione con la società civile che è in questa Città. Ecco perché è stato 
scelto il titolo Vivere insieme la fatica per il Vangelo: insieme è il carattere distintivo dell’i­
niziativa; la fatica è richiamo realistico all’impegno del servizio ai poveri; il Vangelo è l’o­
rizzonte in cui tutto il progetto si situa e per cui il progetto stesso ha senso. Mentre servia­
mo i poveri noi seguiamo Cristo, lo testimoniamo, lo annunciamo come Parola capace di 
costruire una società più giusta e umana.

Guardando agli ospiti che quotidianamente i Centri incontrano, il progetto si prefigge di 
garantire nel migliore dei modi la dignità degli ospiti perché in ciascuno di loro vediamo il 
volto di Cristo.

2. L’aspetto divulgativo del progetto

E stato pensato un sito Internet dedicato al progetto Vivere insieme che ospita una parte 
divulgativa e di informazione, fruibile a tutti gli utenti della rete, ed una parte riservata, 
contattabile solo dagli enti che aderiscono al progetto.

La parte divulgativa è un vero e proprio sito di comunicazioni che contiene informazio­
ni generali su Caritas Diocesana, sul progetto in questione, link verso siti diocesani e di altre 
Caritas o associazioni, documentazione inerente l’ambito dell’esclusione sociale prove-



552 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

niente sia dal livello civile che da quello ecclesiale. Sarà a disposizione una banca dati con­
tenente le indicazioni dei servizi socio-assistenziali collegati con la Chiesa Cattolica presenti 
nel territorio della Diocesi di Torino: una vera finestra su questa espressione di Chiesa che. 
da tempo, lavora a servizio dell’uomo nella Città, portando la testimonianza dell’amore gra­
tuito che viene da Dio. Per facilitare la ricerca delle informazioni utili il sito è provvisto di 
motore di ricerca, secondo le metodologie più comunemente diffuse al momento.

Pensiamo sia bello vederlo come una finestra a cui tutti potranno affacciarsi per vede­
re il volto fraterno della Chiesa che è in Torino.

3. L'aspetto operativo del progetto

Chi è munito di specifica password, garante della privacy dei dati contenuti, può acce­
dere alla zona dedicata all’operatività del discorso di rete. Al suo interno, in apposite e diver­
sificate banche dati, sono contenuti anzitutto i profili personali degli ospiti che hanno avuto 
accesso ai vari servizi, profili garantiti scrupolosamente secondo le norme della legislazio­
ne sul trattamento dei dati sensibili. Tali profili saranno visibili per intero solo da parte del 
Centro che ha immesso i dati, quello che si sta prendendo cura della persona in oggetto. Gli 
altri Centri potranno solamente accedere ad alcuni dati fondamentali della persona, quell1 
necessari per avere un indirizzo su come aiutare il soggetto nel caso si presentasse ad un 
Centro che non l’ha in carico. In altre banche dati saranno custodite notizie sui vari Cento 
socio-assistenziali utili al lavoro concreto dei volontari, come notizie inerenti la legislazio- 
ne o altra documentazione specifica. Una sorta di mailing list completerà il panorama della 
parte criptata.

Tutte le banche dati sono posizionate su un server appositamente dedicato, concesse 
dalla Conferenza Episcopale Italiana. Materiale, quindi, in giacenza non sul computer d1 
ogni singolo Centro ma su uno uguale per tutti. Questo perché in qualsiasi momento ci si 
possa collegare ed avere le indicazioni, almeno quelle di massima, che sono necessarie- 
Caritas Diocesana fungerà da amministratore del sistema, in stretta collaborazione con 
l’Ufficio per la Pastorale dei Migranti e il Servizio Informatico della Arcidiocesi torinese-

I dati immessi, sia riferiti agli ospiti che ai Centri, saranno esplicitamente autorizzati da 
chi avente causa. L’archivio verrà regolarmente segnalato al Garante per la privacy come 
richiesto dalia legge.

Tutte queste accortezze fanno venire alla mente una battuta cara ai Santi della carila 
della Torino ottocentesca: il bene va fatto bene.

4.1 partners del progetto
Il nostro progetto non potrebbe sperare di prendere il largo senza la partnership di più 

entità. Metterle in evidenza aiuterà a comprendere l’ampiezza e la serietà del progetto.
Nella sua parte organizzativa il progetto è figlio di Caritas Diocesana, che ha attinto 

all’esperienza dell’Ufficio per la Pastorale dei Migranti della nostra Diocesi, da tempo in 
attività su un progetto simile. Molto ha inciso l’esperienza pluriennale di Caritas Italiana che 
ha messo a punto e diffuso in molte Diocesi italiane lo strumento detto Osservatorio delle 
Povertà. A tale strumento Caritas Diocesana ha guardato con attenzione. Il nostro progetto 
ha potuto venire alla luce anche grazie al cammino compiuto dall’OSPO. In cartellina d 
sono dei riferimenti più precisi per chi desidera.

Nella sua parte costitutiva il progetto ha visto intervenire quattro grandi attori: il Servizio 
Informatico dell’Arcidiocesi di Torino, soprattutto nelle persone di don Giuseppe Coha e del 
dott. Alessandro Rodani; il Servizio Informatico della Conferenza Episcopale Italiana, 
soprattutto nelle persone del suo direttore - il dott. Giovanni Silvestri qui presente -, del doti-



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 553

Antonello Fazio e del dott. Maurizio Curro; la Caritas Italiana, particolarmente nelle perso­
ne del direttore don Vittorio Nozza e del dott. Renato Marinaro; la Cooperativa La Bussola 
di Torino, nelle persone della dott.ssa Anna Peiretti e del dott. Luca Magnani.

Il primo degli attori ha svolto una grande azione di approfondimento della progettualità 
e di mediazione con le necessità tecniche; il secondo ha messo a disposizione ingenti risor­
se per la realizzazione tecnica del software di gestione, realizzandolo ex novo; il terzo ha 
dato la consulenza gestionale ed interpretativa necessaria per la realizzazione della catego- 
rizzazione delle singole banche dati; il quarto ha curato la realizzazione grafica del sito e gli 
adempimenti di pubblicazione.

Non è superfluo sottolineare che la C.E.I. ha scelto questo come progetto pilota a 
livello nazionale: l’esperienza di Torino sarà apripista per le Diocesi italiane, potrà dare 
suggerimenti per ulteriormente accrescere la portata dell’Osservatorio delle Povertà, darà un 
impulso alle tante reti di collegamento già attive in molte Diocesi anche vicine a noi.

Nella sua parte attuativa - almeno per la sperimentazione - il progetto può contare su 
tutti gli enti precedentemente citati. Verrà coordinato da Caritas Diocesana in stretta unione 
con la Pastorale dei Migranti. Insieme al direttore è stato costituito un pool di gestione che 
fa capo al dott. Luca Astolfi - anche responsabile del servizio civile in Diocesi - e al dott. 
Andrea Bertolazzi, addetto alla Pastorale dei Migranti.

Quanto agli aspetti economici il progetto, nella sua fase sperimentale, si appoggia sul 
concorso di fondi provenienti dal Comune di Torino e dalla Caritas Diocesana, unitamente 
al concorso della C.E.I. che ha messo a disposizione risorse soprattutto per la realizzazione 
del software di gestione. I 78.000,00 € necessari per la fase sperimentale consentiranno 
anche l’acquisto di alcuni computer da fornire ai Centri non ancora fomiti dello strumento, 
a editare gli aspetti grafici, a predisporre un cammino formativo all’uso dello strumento, a 
far fronte ai primi impegni gestionali dell’intera rete.

5. Brevi cenni di storia del progetto

Nella seconda metà degli anni ’90, all’intemo del Coordinamento Ecclesiale convocato 
da Caritas Diocesana dei Centri di servizio per persone in difficoltà era sorta l’esigenza di 
trovare uno strumento agile e di facile utilizzo che consentisse ai vari Centri di stabilire una 
rete tra di loro. Necessità imposta dalla sempre crescente complessità dell’universo delle 
povertà estreme, gravi e relative, che si affacciavano con sempre maggiore incidenza sulla 
scena torinese. I canali convenzionali fino allora utilizzati non erano più in grado di soste­
nere un servizio sempre più complesso e articolato. Nello stesso decennio la Diocesi di 
Torino vede l’incrementarsi dei Centri di Ascolto, luoghi deputati ad essere la porta dell’ac­
coglienza per la persona in difficoltà all’intemo della comunità cristiana. La metodologia del 
lavoro stava andando verso cambiamenti significativi, che richiedevano maggiori strumenti. 
Ma soprattutto emergeva con forza la necessità di trovare strumenti adatti a garantire 
la dignità degli ospiti, anche se immersi nelle difficoltà di una vita esposta a tante crisi.

I tempi non erano ancora del tutto maturi per iniziare l’avventura, ma qualche passo 
venne fatto. Iniziarono alcuni Centri tra i più grandi a dotarsi di stmmentazione informatica 
locale per costruire delle banche dati, preziosi scrigni in cui depositare le ansie e le speran­
ze di decine e decine di persone in difficoltà. Poi fu l’allora Servizio Migranti di Caritas 
Diocesana ad impostare una prima rete tra alcuni Centri di servizio per gli stranieri. 
Esperimento riuscito a livello della divulgazione e dell’informazione - il sito era ed è fre­
quentemente visitato - ma più limitato nella costruzione della rete.

Le cose continuarono così fino all’estate del 2000 quando il Comune di Torino decise 
di pubblicare un bando per mettere in atto alcune azioni a favore delle povertà più gravi. Una 
di queste azioni aveva di mira la costruzione di reti telematiche che potessero favorire l’at­
tenzione ai più poveri. Era l’occasione attesa da anni. Caritas Diocesana fu informata della



554 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

cosa e presentò un progetto, straordinariamente semplice nella sua ambiziosa portata. Lo 
firmò l’allora Pro-Vicario Generale dell’Arcidiocesi, il compianto mons. Mario Operti, 
pochi mesi dopo addormentatosi in Cristo a seguito di una breve ed intensa malattia. Fu pro­
prio lui a volere fortemente questo progetto. Sotto la sua supervisione incominciò. Poi venne 
l’aiuto del Comune che accettò il progetto, finanziandone una parte. Alla sua intercessione 
noi oggi lo affidiamo.

6.1 soggetti della sperimentazione
Tra qualche giorno inizierà la fase sperimentale del progetto, che vedrà impegnata una 

ventina di punti concentrati soprattutto in Città e nella prima cintura. Questa fase, che ci 
impegnerà per oltre un anno, vede imbarcati sulla stessa nave:

- il Centro di accoglienza stranieri della parrocchia San Luca in Torino,
- l’Associazione Zonale Accoglienza Stranieri della zona vicariale 9: Lingotto-Mira- 

fiori Sud,
- il Centro di Ascolto Barbaroux,
- il Centro di Ascolto della parrocchia Beati Parroci in Torino,
- il Centro Servizi Vincenziani per senza dimora,
- il Cottolengo,
- l’associazione Gentes per gli stranieri,
- il Centro di Ascolto della parrocchia Gesù Nazareno in Torino,
- il Centro di Ascolto della parrocchia La Pentecoste in Torino,
- il Centro di Ascolto e Servizio “Le due Tuniche” della Caritas Diocesana,
- il Centro di Ascolto della parrocchia Natività di Maria in Venaria Reale,
- la parrocchia Sacro Cuore di Gesù in Savonera,
- la parrocchia San Francesco d’Assisi in Venaria Reale,
- la parrocchia San Gioacchino in Torino,
- la parrocchia San Giovanni Bosco in Torino,
- la parrocchia Santa Maria della Stella in Druento,
- il Sermig,
- l’Ufficio per la Pastorale dei Migranti.
Questi Centri operativi - insieme ad alcuni altri che si aggiungeranno a breve -, colle­

gandosi con un sito Internet dedicato, potranno immettere in rete le informazioni, dialogate 
tra loro, raccogliere informazioni di vario genere, accedere ad una banca dati specifica in cui 
conservare i dati inerenti gli ospiti. Vediamo nel dettaglio la composizione del sito.

7.1 tempi del progetto
Rispetto alla tabella di marcia programmata, che potrete vedere visitando il sito, i tempi 

sono più lunghi. Andiamo meno spediti perché il lavoro non è indifferente. Meglio non bru­
ciare le tappe. Da novembre del 2000 fino a febbraio di quest’anno ci siamo dedicati alla 
progettazione e alla realizzazione di tutti i supporti tecnici e culturali necessari. Da marzo 
ad agosto di quest’anno ci applicheremo alla formazione e alla pratica tecnica. Da settem­
bre 2002 inizieremo la vera parte sperimentale, che si protrarrà per circa un anno.

8. Cosa abbiamo già fatto

Progetto tecnico ormai in atto, software costituito grazie all’Ufficio Informatico della 
C.E.I., prima edizione delle pagine web: tutte cose già fatte. A breve verranno distribuiti i 
computers necessari e partirà il corso di formazione. Possiamo dire di essere già nella spe­
rimentazione.



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 555

9. Per vedere qualcosa...

Tutto il materiale descritto è parzialmente a disposizione in rete. Basta connettersi con 
il sito che sarà il luogo fisico dello scambio per gli sperimentatori e per l’osservazione di chi 
vorrà conoscere meglio il mondo variegato dell’assistenza di stampo ecclesiale.

L’indirizzo web è: www.caritas.torino.it
Il sito non è ancora completato. La parte divulgativa è under construction e verrà com­

pletata nelle prossime settimane. Vi sono già alcune notizie e rimandi interessanti. Uno tra 
tutti: il rimando al sito istituzionale della Caritas di Torino, con notizie e documentazioni e 
la possibilità di agganciare il sito della Diocesi, di cui è diretta conseguenza.

Pierluigi Dovis

Riflettendo insieme*
Indicazioni e suggerimenti

in margine al momento di dibattito al termine della mattinata di lavoro

Le domande suscitate dalle riflessioni dei relatori

• Un operatore pastorale del Distretto pastorale Torino Città
1) La realtà di cristiano che don Maggioni ha tratteggiato, quella di una persona che ha 

scelto di vivere il proprio cammino spirituale nella concretezza della realtà storica, non è 
altro che una questione di trasformazione dell’intimo, per essere in qualche modo visibili 
alla gente come Gesù vuole. È proprio così?

• Una operatrice di Centro di Ascolto del Distretto pastorale Torino Nord
2) Desidero soffermarmi sulla osservazione fatta durante rincontro per cui pare che in 

parrocchia non si parli molto di carità. Nella mia realtà, non si fa che parlare di carità. La 
vera questione sta nel fatto che poi questo discorso venga recepito nel modo giusto. È faci­
le che si illustri la necessità di volerci bene e poi, dopo dieci minuti, già scatti il giudizio e 
l’emarginazione. La mia impressione è che ci siano molte riflessioni ma scarsa manifesta­
zione di reale carità all'interno delle nostre comunità. Non sto parlando di elemosina, ma 
di amore. La capacità propositiva del parroco c’entra fino a un certo punto: è l’educazione 
alla carità ad essere scarsa. Probabilmente non la recepiamo perché è faticosa da realizza­
re. Facevo parte di uno dei gruppi che si sono impegnati nella riflessione per questa 
Giornata Caritas. La nostra meditazione ha evidenziato come i poveri in chiesa sono pro­
prio pochi. Ci siamo chiesti se siamo capaci di dare una sufficiente testimonianza come 
operatori di carità sul nostro “essere” cristiani. Non so se sia un problema legato all’acco-

* I testi qui presentati non sono stati rivisti dagli Autori [N.d.R J.

http://www.caritas.torino.it


556 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

glienza il fatto che, se in chiesa viene un ceto medio alto o medio, non ci siano i poveri. 
Forse si sentono discriminati.

• Una volontaria di Associazione operante nel Distretto pastorale Torino Città
3) Con cinquantadue anni non mi sento già anziana, lavoro da molto tempo, faccio 

volontariato. Nonostante tutto, quello che dirò potrebbe apparire un po’ reazionario. Non è 
così. Non posso nascondere il fatto di essere un po’ preoccupata dall’enfasi posta sulla tec­
nologia anche per i servizi di prossimità. Non voglio sembrare anacronistica e fuori moda, 
ma mi preoccupa che lo strumento informatico oggi presentato possa diventare qualcosa di 
diverso da una “mappatura” e andare nel senso di un certo desiderio di reciproco controllo 
anche nei confronti del fratello più povero. Scusate se parlo così ma lo dico con un vissuto 
veramente forte, per cui mentre sono d’accordo che sia indispensabile darci degli strumenti 
mi permetto anche di richiamare a non farci sommergere e schiacciare da uno strumento a 
discapito della relazione. È questo che importa in profondità, non tanto se il fratello è pas­
sato a mangiare al Cottolengo o in una altra mensa.

• Una coordinatrice di attività formative diocesane
4) Vorrei davvero ringraziare per le cose che sono state dette. E desidero fare una bre­

vissima riflessione su quella che può essere la formazione del cristiano che dedica la sua vita 
a servizio per gli altri. Il nodo della comunione mi sembra possa avere due aspetti: quello 
dell’amore e quello della risposta. Il primo va inteso come ciò che stimola il vero cristiano 
ad essere cristiano, a vivere la carità come esistenza dell’essere cristiano. Rispondere al 
comandamento che ci ha dato Dio - amatevi gli uni gli altri come io ho amato voi —, poi- 
penso abbia una conseguenza pastoralmente rilevante: chi sta facendo un servizio di prossi­
mità non andrebbe più definito “volontario”. È una persona che acquisisce lo spirito di vita 
del cristiano. Occorre quindi una rivoluzione copernicana proprio nella preparazione all’es­
sere cristiani. La formazione deve mettere al primo posto la carità perché solo così io sono 
davvero cristiano e rispondo alla mia missione. Poi ben venga anche la formazione di chi si 
impegna ad un servizio concreto per essere in grado di affrontare le diverse difficoltà. Perù 
io credo che la prima formazione, come è già stato detto, è quella di essere capaci di rap­
portarci con la persona che ci sta davanti in modo da aiutarla a recuperare la sua dignità e 18 
sua libertà di persona. Di nuovo, più che appellarci alle doti umane, potremmo scoprire delle 
indicazioni precise di comportamento nella Parola di Dio. È su questo aspetto che noi cri­
stiani abbiamo molto trascurato la formazione. Di qui conseguono il comportamento, la pre­
senza fattiva nel territorio, l’essere segno efficace, segno costruttivo e non demolitore.

Riflessioni a voce alta in risposta alle domande

Pierluigi Dovis - direttore della Caritas Diocesana
Rispetto alla questione sollevata sul progetto informatico presentato questa mattina, 

desidero precisare un dato di fondo. Sono assolutamente d’accordo con chi ha comunicato 
la propria riflessione dubitativa. Lo dico con cuore aperto: personalmente ho molti dubbi su 
questo progetto, dubbi positivi che ritengo necessari per vivere fuori dall’incanto disincar­
nato. Mi pare di poter dire, però, che può essere una buona opportunità se lo riteniamo un 
mezzo. Anche se riuscissimo a inserire nel database tutti i profili dei nostri fratelli in diffi­
coltà, non ne salveremo alcuno per il semplice fatto di averli inseriti, né la rete informatica 
renderà ipso facto il nostro servizio più testimoniale di Cristo. È necessario mettere insieme 
le due cose. Utilizzare lo strumento tenendo conto che è soltanto un elemento che ci facili­
ta e alleggerisce una parte del nostro lavoro. Così potremo attendere con maggiore forza e



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 557

precisione a quell’altra parte: la cura della relazione. Parlando paradossalmente, dovremo 
fare dei corsi di formazione non per usare lo strumento informatico che avete visto - molto 
semplice -, ma per diventare sempre più capaci di vivere con il povero una relazione profon­
da aiutati dallo strumento. Qui entra la spiritualità. La questione sollevata mi dà l’occasione 
di chiedere fraternamente a chi sperimenterà la rete informatica proposta e a chi la vedrà dal­
l’esterno di essere coscienza critica di questo progetto, perché sia e rimanga uno strumento.

Don Bruno Maggiori - Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale
Mi riaggancio alla prima domanda espressa. Per essere cristiani occorre ripercorrere il 

Vangelo dove scopriamo il Figlio di Dio che, facendosi uomo, ci ha mostrato come Lui 
pensa Dio, come lo immagina e, attraverso il suo comportamento, ci ha rivelato come Dio 
si comporta verso di noi, come ci considera. La prima cosa da realizzare è, quindi, cambia­
re la nostra idea di Dio interpretandola secondo il Vangelo. Fintanto che avremo idee sba­
gliate di Dio anche i nostri comportamenti saranno erronei. Un esempio è rintracciabile nel­
l’episodio della lavanda dei piedi. Attraverso questo gesto Gesù ha rivelato la sua grandez­
za, che non è come quella degli uomini - i quali si sarebbero fatti lavare i piedi, non li avreb­
bero lavati. La grandezza di chi lava i piedi è la grandezza dell’amore che si dona per ser­
virci. Se siamo convinti di questo la carità diventa rivelazione del polso di Dio. Non posso 
rivelare Dio se non attraverso la carità. È in gioco l’idea di stessa di Dio. Quello che mi stu­
pisce non è tanto il fatto che i cristiani dicano belle parole e poi non le mettano in pratica - 
questo è frutto della debolezza del peccato. Mi stupisce il constatare che molti cristiani 
ragionano diversamente dal Vangelo, per esempio in termini razziali o razzisti, di ingiusti­
zia. Come quando sono disposti a dare per carità ma non accettano che gli altri abbiano gli 
stessi diritti. E tutto questo credendosi comunque cristiani. In questo non si accorgono di 
smentire il nocciolo del Cristianesimo. E quasi come se negassero l’Eucaristia.

Vi riporto un esempio. In un paese dalle mie parti hanno organizzato alcuni giorni fa la 
festa del carnevale. Al termine della manifestazione nella piazza del Duomo c’era calca per 
prendere i pullman. Tra l’altro era appena finita la Messa vespertina. Come è nostro costu­
me si spingeva un po’ da tutte le parti per salire. Anche una signora anziana venne stratto­
nata, da ultimo anche da parte di una ragazza di colore, a sua volta anch’ella spinta. La 
nostra signora si è alterata immediatamente e ha affrontato la ragazza straniera con la solita 
frase: «Ecco, vieni a rubare il lavoro ai nostri figli e non hai nemmeno educazione. 
Scommetto che non hai neppure il permesso!». E poi avanti con: «Non si può più stare tran­
quilli, non c'è sicurezza, non si può più uscire di casa!». Quella signora era appena uscita 
da Messa. Ho avuto la sensazione che non fosse per nulla convinta di aver fatto male ad 
atteggiarsi così rispetto alla straniera. Era convinta di essere nel giusto. Non è una questio­
ne di debolezza: manca la catechesi e una idea corretta di Dio. Tornando all’episodio. 
Un’altra signora cercò di far ragionare la nostra ricordandole che tutti sono spinti e tutti 
spingono. Si avventurò anche a ricordare i tempi in cui noi italiani andavamo in Argentina 
ed eravamo stranieri. Risposta perentoria: «Ma i nostri andavano a portare la civiltà del 
lavoro». Una frase tipica del ventennio fascista. Io stesso a scuola ho imparato che nel 
mondo nessuno sapeva lavorare prima che gli italiani emigrassero in ogni dove per portare 
la civiltà del lavoro. La signora più tollerante rincarò ancora la dose: «Ma gli italiani hanno 
portato anche la mafia». Attimo di esitazione nell’interlocutrice. Dopo breve silenzio chia­
ra una voce si levò dal fondo del bus: «Ma quelli erano terroni!». Purtroppo questa è la men­
talità del cristiano medio delle nostre parti. Non si tratta di discernere tra i popoli, si tratta 
di essere o non essere cristiani. È questione dell’idea di Dio che hai.

Oggi abbiamo parlato di spiritualità. Io vengo dalla Brianza, terra di uomini concreti, 
non di mistici. Da uomo concreto leggo il Vangelo e vi trovo delle domande di altissima e 
seria spiritualità. Nel Vangelo queste sono espresse attraverso i luoghi dell’incontro e del



558 Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas

riconoscimento del Signore. E sono tutti gesti concreti: accogliere un ammalato, sostenere 
un bambino,... Altra tipologia di spiritualità è quella che desidera contemplare il divino, il 
Dio silenzioso che richiede di entrare in se stessi e fare il vuoto dentro. Sono forme diverse, 
forme della tradizione orientale, che vanno rispettate. Ma la tipicità della spiritualità dei 
discepoli di Cristo è di incontrare Dio nei fratelli. Allora spiritualità è carità. In questo modo 
quando preghiamo dovremmo accorgerci che stiamo pregando una Persona che è risorta e 
vive con noi. Mi ha sempre colpito il brano del Vangelo in cui si narra la visita delle donne 
al sepolcro di Gesù. L’angelo dice loro una semplice frase: «Non è qui». A me piacerebbe 
che sui diari in cui segniamo le esperienze di accoglienza si potesse scrivere: «Non è qui»-

Don Vittorio Nozza - direttore della Caritas Italiana
Riprendo brevemente alcuni passaggi delle domande che sono state poste.
Il primo intervento penso vada interpretato come tentativo di dire che in parrocchia si 

parla di carità. Tentativo che merita delle sottolineature perché è vero che questo avviene, ed 
è importante che avvenga con continuità. C’è il parlare di carità nella meditazione, nella 
catechesi, in tutte quelle forme che tendono a formare e a educare ad uno stile di vita- 
Ritengo importante inoltre che si creino le condizioni per sperimentare concretamente. Non 
solo dire, parlare, catechizzare, in modo costante e continuativo alla carità, ma creare anche 
le condizioni che mettono le nostre comunità in relazione reciproca. Fino al punto che la 
fatica quotidiana del relazionarsi, del prendersi in considerazione, del porsi in ascolto e del 
progettare crei le condizioni necessarie perché in parrocchia ci sia questa pioggerella costan­
te e continua su di noi. Intravedo per quanto riguarda la figura del presbitero, del sacerdote- 
dei parroco un ruolo di presidenza, colui che tende a favorire un una serie di legami di comu­
nione, e stare positivamente in relazione tra singole persone, tra famiglie, tra gruppi. Per aiu­
tare i sacerdoti della nostra comunità parrocchiale dobbiamo metterli nella condizione di 
essere in questo ruolo di presidenza, di ricucitura, una sorta di ruolo di sarto all'intemo della 
comunità perché le diverse componenti dicano in verità la dimensione comunitaria del loro 
specifico annunciare, celebrare e testimoniare la carità di Dio.

Rispetto alla domanda sui pochi poveri nelle nostre chiese, credo che questa osserva­
zione ci debba interrogare molto sul linguaggio, sulle modalità concrete con cui le nostro 
celebrazioni, i nostri momenti di culto, di preghiera, le nostre feste patronali abbiano la 
capacità di accorgersi dei volti dei poveri. Si tratta di interrogarci sui linguaggi, sui luoghi- 
sulle modalità. Probabilmente le nostre usanze richiedono ai poveri un’ulteriore fatica per 
poter accedere a ciò che, per diritto e per amore, spetta anche a loro. Ci sono e ci sono stati 
tentativi in momenti di liturgia, di preghiera. Ne ho una piccola esperienza personale e posso 
dire che i poveri gustano il silenzio, gustano l’ascolto della Parola di Dio, hanno una loro 
parola da dire come tentativo di capire e di accogliere la Parola di Dio. Però bisogna creare 
le condizioni più opportune perché possano essere nella situazione di partecipare. Se, nel pur 
necessario rispetto delle nostre esigenze, continuiamo con un modo di dire la Parola, di cele­
brare l’Eucaristia, di vivere il culto, di festeggiare determinate ricorrenze senza tener conto 
di quella lettura, di quella conoscenza, di quell’approccio diverso che deve essere messo in 
atto nei confronti dei poveri, difficilmente essi potranno prendere parte a momenti di comu­
nità in cui si celebra, si prega e si dice la Parola.

Passo alla riflessione riguardo all’essere cristiano più che essere volontario. Una picco­
la immagine: magari qualcuno di noi durante la settimana trova il modo di fare un po’ di atti­
vità fisica in palestra. Le ore di palestra settimanale non sono finalizzate a se stesse ma allo 
star bene per tutta la settimana. I tempi, lo spazio, l’educazione, le opere di volontariato ser­
vono per “star bene” su quei valori tutta la settimana. Direi che essere volontari - e la scel­
ta di fare volontariato ne è lo strumento - sia l’occasione per dare tono all’ascolto, all’ac­
coglienza, alla condivisione, all’attenzione, alla relazione. Dare tonalità a questi valori nel-



Documentazione - XIII Giornata Diocesana Caritas 559

l’arco di tutta la nostra vita serve per essere testimonianza. In alternativa si presenta il 
rischio, come veniva detto, di condurre il nostro essere cristiani dentro alcuni tempi, alcune 
azioni, alcuni spazi, alcune gratuità che sono doverose, ma non esaustive. Nelle nostre 
comunità è necessaria la presenza di qualcuno che, in modo specifico continuativo, prepa­
rato, gratuito, si spenda sulle particolari situazioni di necessità. Ma questo, ripeto, è palestra, 
è occasione per mantenere alto dentro la settimana l’insieme di tutte quelle dimensioni che 
fanno della nostra vita una pienezza di testimoniante amore.

Pierluigi Dovis - direttore della Caritas Diocesana
Ritengo che con questo momento di approfondimento possiamo dirci soddisfatti e 

avviarci a concludere questa Giornata. Rilancerei solo un’ultima riflessione: non lasciamo 
cadere le sollecitazioni che ci sono arrivate in questa Giornata. Perché non possiamo essere 
noi i primi a promuovere nelle nostre comunità e nelle nostre associazioni nel corso di que­
sto anno dedicato alla spiritualità - come anche durante tutti gli anni dedicati al Piano 
Pastorale - dei momenti di riflessione e di approfondimento su queste radici e a mettere in 
evidenza la spiritualità come carattere proprio della vita cristiana? È necessario che ci cre­
diamo, forse, un pochino di più. Questo è l’impegno che potremmo prenderci insieme.



560 Documentazione

Documento della Delegazione Regionale Caritas della Lombardia

Volontariato e testimonianza della carità

PRESENTAZIONE

Il presente documento, che offre alcune preziose indicazioni riguardanti il volontariato di 
ispirazione cristiana, è la sintesi di un lungo e approfondito confronto promosso dalla Dele­
gazione Regionale Caritas a partire dalla celebrazione dell’Anno Intemazionale del Volonta­
riato. A questo confronto hanno partecipato molte realtà di ispirazione cristiana coordinate - 
a livello regionale e nelle Diocesi - dalla Caritas secondo il suo specifico mandato pastorale-

Il documento è stato presentato alla Conferenza Episcopale Lombarda che ne ha discus­
so in due sessioni e ha invitato le Caritas a proporlo e a diffonderlo come utile e opportuno 
strumento da cui trarre adeguati percorsi formativi e promozionali.

Il volontariato è certamente un’esperienza significativa per il cammino di educazione 
alla fede, con particolare riferimento ai giovani, ed è pure un’esperienza che non deve per­
dere la qualificante caratteristica di gratuità e di dedizione ai più poveri in un contesto socia­
le dove tale dimensione e attenzione rischiano di essere sottovalutate anche a livello forma­
tivo e pedagogico.

Auspico che questo documento della Delegazione Regionale Caritas sia diffuso tra i volon­
tari e le numerose realtà associative così da testimoniare la fecondità dell’ispirazione evange­
lica che è e può essere, soprattutto oggi, sorgente capace di alimentare l’autentica esperienza 
di volontariato, anche sotto la forma del servizio civile maschile e femminile dei giovani.

Milano, 11 marzo 2002
* Carlo Maria Card. Martini

Arcivescovo Metropolita di Milano

* * *

Introduzione
«Un dottore della legge si alzò per mettere alla prova [Gesù]: “Maestro, che devo fare 

per ereditare la vita eterna?". Gesù gli disse: “Che cosa sta scritto nella Legge? Che cosa 
vi leggi?". Costui rispose: “Amerai il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la 
tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua mente e il prossimo tuo come te stes­
so”. E Gesù: “Hai risposto bene; fa’ questo e vivrai".

Ma quegli, volendo giustificarsi, disse a Gesù: “E chi è il mio prossimo?".
Gesù riprese: “Un uomo scendeva da Gerusalemme a Gerico e incappò nei briganti che 

lo spogliarono, lo percossero e poi se ne andarono, lasciandolo mezzo morto. Per caso, un 
sacerdote scendeva per quella medesima strada e quando lo vide passò oltre dall’altra 
parte. Anche un levita, giunto in quel luogo, lo vide e passò oltre. Invece un Samaritano, che 
era in viaggio, passandogli accanto lo vide e n’ebbe compassione. Gli si fece vicino, gli 
fasciò le ferite, versandovi olio e vino; poi, caricatolo sopra il suo giumento, lo portò a una 
locanda e si prese cura di lui. Il giorno seguente, estrasse due denari e li diede all'alberga­
tore, dicendo: Abbi cura di lui e ciò che spenderai in più, te lo rifonderò al mio ritorno.

Chi di questi tre ti sembra sia stato il prossimo di colui che è incappato nei briganti?”- 
Quegli rispose: “Chi ha avuto compassione di lui”. E Gesù gli disse: “Va’ e anche tu fa' lo 
stesso" » (Le 10,25-37).



Documentazione 561

Premessa

La storia di Gesù di Nazaret è una storia d’amore e di donazione: Egli «passò in mezzo 
a noi facendo del bene». Il Buon Samaritano evangelico, che passò accanto al povero, lo 
guardò, «n'ebbe compassione», «gli si fece vicino» (...) «e si prese cura di lui» diventa 
l’immagine dello stile di Gesù e, al tempo stesso, della testimonianza cristiana.

La comunicazione della fede e la testimonianza cristiana sono costituite da storie di 
ascolto, di relazione e di dono, con un’attenzione preferenziale per i poveri.

Il volontariato, forma moderna del dono e della relazione gratuita, può diventare una 
forma della testimonianza cristiana.

1. Il volontariato oggi

Oggi il volontariato è un’esperienza umana e sociale riconosciuta e che impegna nel 
nostro territorio persone e associazioni di diversa cultura e ispirazione. La “Carta dei valo­
ri del volontariato", stilata dal mondo del volontariato italiano, al termine dell’Anno Inter­
nazionale dei Volontari proposto dall’O.N.U., qualifica come volontario «la persona che, 
adempiuti i doveri di ogni cittadino, mette a disposizione il proprio tempo e le proprie capa­
cità per gli altri, per la comunità di appartenenza o per /’ umanità intera. Egli opera in modo 
libero e gratuito promuovendo risposte creative ed efficaci ai bisogni dei destinatari della 
propria azione o contribuendo alla realizzazione dei beni comuni». Partendo da presuppo­
sti culturali diversi, il volontario agisce, in forma individuale o associata, per il bene comu­
ne e un mondo migliore.

2. Il volontariato d'ispirazione cristiana

Il volontariato d’ispirazione cristiana nasce da un’idea di persona che è “immagine e 
somiglianza” di un Dio che entra nella storia con libertà, gratuità e umiltà, e che insegna la 
carità come principio della relazione tra Dio e gli uomini e degli uomini tra loro.

La relazione tra gli uomini assume, in Gesù Cristo, la forma della fraternità: diventa la 
Chiesa, dove ogni espressione di dono, di servizio libero è la risposta all’amore di Dio e il 
principio dell’amore umano.

La Carità nel suo duplice volto d’amore per Dio e per i fratelli è la sintesi della vita 
morale del credente. In questa prospettiva, ricordando che Gesù è venuto a evangelizzare i 
poveri (Mt 11,5; Le 7,22), come non sottolineare più decisamente l’opzione preferenziale 
della Chiesa per i poveri e per gli emarginati? (cfr. Giovanni Paolo II, Tertio Millennio adve­
niente, 51).

Il volontariato per il cristiano è una delle esperienze nella quale dunque si manifesta e 
si realizza la carità intesa come amore per i fratelli, risposta al dono ricevuto da Dio: «Vi do 
un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come io vi ho amato, così amatevi 
anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34).

La Chiesa, la comunità cristiana nelle dimensioni diocesane e parrocchiali, vede nel 
volontariato che nasce da queste motivazioni un segno concreto e visibile dell’Amore di 
Dio, della Carità evangelica e della scelta preferenziale per i poveri.

3. La spiritualità del volontariato d'ispirazione cristiana

Il volontariato è uno dei possibili segni concreti di uno stile di vita cristiana della per­
sona che informa la propria esistenza a partire da alcuni valori fondativi quali la gratuità, il 
dono, il rispetto della dignità dell’altro, la condivisione, la sobrietà. In questa chiave, la



562 Documentazione

riflessione che nel decennio scorso ci ha impegnato come Chiesa, con le indicazioni pasto­
rali di “Evangelizzazione e testimonianza della carità”, e il forte richiamo del Papa conte­
nuto nella “Novo Millennio ineunte”, ci sollecita a mantenere l’esperienza del volontariato 
d’ispirazione cristiana con la dovuta evidenza, sottolineandone la dimensione spirituale 
seguendo l’immagine del Buon Samaritano.

L’azione volontaria incarna una scelta di stile di vita imperniata sui valori e sulle espe­
rienze di dono e gratuità. Per il volontariato d’ispirazione cristiana questo è il riferimento 
valoriale qualificante.

La gratuità non può essere considerata solo come una categoria economica. Non si trat­
ta di contrapporre il servizio gratuito a quello professionale retribuito, ma di dare significa­
to e senso alla gratuità intesa come valore che guida la relazione; che dona in maniera disin­
teressata; che rispetta l’altro senza obbligarlo alla relazione, senza pretendere una restitu­
zione. La gratuità qualifica la relazione, informa la mentalità dei progetti di vita, è una 
dimensione qualificante dell’essere cristiani.

Il volontariato si contraddistingue per la sua intrinseca volontà a muoversi verso, ad 
andare incontro. In questa prospettiva, la reciprocità non è mai intesa come misura della 
relazione ma come legame che si crea tra le persone in virtù del dono gratuito.

Lo stile del volontario d’ispirazione cristiana, carico del dono dell’Eucaristia domenica­
le, sceglie la prossimità come stile di vita che arriva a condividere nella sobrietà tempo, cose 
e ambienti con un’attenzione privilegiata ai più poveri e all’uso dei mezzi poveri, cercando di 
coinvolgere nell’esperienza di dono la propria famiglia e tutta la comunità cristiana.

4. La testimonianza cristiana del volontariato in una società che cambia

La testimonianza cristiana del volontariato in una società che cambia può assumere un 
ruolo importante nel rendere responsabili e partecipi gli uomini al bene comune e verso una 
“civiltà dell'amore”, con fantasia e creatività. La nuova legislazione sociale affida al volon­
tariato non solo compiti di supplenza ai nuovi servizi alla persona, ma lo vede intervenire ai 
tavoli territoriali per la programmazione e la gestione dei servizi. Da qui l’impegno a una 
nuova presenza sul territorio e nella società, in forma individuale e associata, del volonta­
riato d’ispirazione cristiana, perché programmi e risorse siano orientati alla tutela dei diritti 
della persona.

Il volontariato d’ispirazione cristiana ha bisogno di riqualificarsi e riorientarsi dentro i 
cambiamenti sociali in atto, mantenendo fondativa la motivazione spirituale del proprio 
impegno.

La capacità del volontariato di osservare i bisogni, di ascoltare la domanda, di essere 
presente capillarmente sul territorio e nelle comunità locali, di costruire ed innescare rela­
zioni interpersonali, di portare all’evidenza bisogni e risposte concrete, di sostenere i dirit­
ti, d’interloquire con i soggetti sociali e le istituzioni, rende evidente come il volontariato 
possa aumentare la coesione sociale, contribuire alla costruzione di uno “spontaneo patto 
sociale” locale, creare le precondizioni per la costruzione di un discorso “politico” che parta 
da un universo di valori condivisi e non solo dall’esplosione degli interessi individuali, di 
gruppo, di categoria.

Il volontariato è uno dei soggetti del Welfare, accanto al Terzo Settore, che ha proprie 
specificità e differenze rispetto agli altri attori presenti nel sociale (cooperative sociali, asso­
ciazioni di promozione sociale, fondazioni, enti morali, enti religiosi/ecclesiali). Nel rap­
porto con il Terzo Settore il volontariato deve salvaguardare e valorizzare il proprio appor­
to d’originalità, che offre al mondo dei servizi sociali strumenti per un’evoluzione e una 
forza d’innovazione e creatività fondamentali. In questo senso si può affermare che se il 
Terzo Settore perdesse il volontariato o lo diluisse in una concezione riduzionistica. perde­
rebbe l’anima stessa che lo aiuta ad essere segno di cambiamento e di ricchezza valoriale.



Documentazione 563

Nel rapporto con le istituzioni, il volontariato deve poter svolgere adeguatamente e pro­
pulsivamente il ruolo di collaboratore nella lettura dei bisogni, nell’individuazione delle 
priorità, nella programmazione delle politiche di cittadinanza, nella progettazione dei servi­
zi, nella verifica della qualità e del raggiungimento degli obiettivi, denunciando anche caren­
ze e sprechi. Questo compito di sussidiarietà orizzontale realmente partecipativa ha bisogno, 
oltre a leggi che lo riconoscano, anche di percorsi di consapevolizzazione, di formazione e 
d’accompagnamento che aiutino il volontariato stesso ad esserne attore significativo.

5. La testimonianza cristiana del volontariato nella Chiesa

I volti e le forme del volontariato ecclesiale, personale, di gruppo o associato, sono mol­
teplici e rivolti a persone e famiglie, realtà del mondo culturale, del tempo libero, del disa­
gio sociale.

Da sempre, con particolare attenzione, il volontariato d’ispirazione cristiana guarda ai 
poveri e alle persone in difficoltà nelle nostre comunità: anziani, ammalati, senza fissa dimo­
ra, tossicodipendenti, detenuti, ecc.

Nella Chiesa il compito di formazione e promozione del volontariato trova nella Cari­
tas lo strumento privilegiato nelle nostre Diocesi e Parrocchie, anche in collaborazione con 
altri Uffici pastorali e in particolare con gli Uffici della catechesi e della liturgia.

Infatti, lo Statuto della Caritas Italiana riporta quale propria finalità istituzionale l’esse­
re organismo pastorale costituito al fine di promuovere, anche in collaborazione con altri 
organismi, la testimonianza della carità della comunità ecclesiale, in forme consone ai tempi 
e ai bisogni, in vista dello sviluppo integrale dell’uomo, della giustizia sociale e della pace, 
con particolare attenzione agli ultimi e con prevalente funzione pedagogica.

Quest’impegno rappresenta il modo con il quale si vuole accompagnare strategicamen­
te la testimonianza della carità, senza trascurare, anzi valorizzando, il cammino spirituale e 
l’approfondimento culturale.

Possiamo allora individuare alcune azioni chiave delle Caritas in relazione al volonta­
riato: la formazione, la promozione, il coordinamento, il compito educativo-formativo lega­
to alla “pedagogia dei fatti”.

La formazione riguarda sia i processi d’apprendimento delle abilità necessarie per il ser­
vizio, sia lo sviluppo e la maturazione delle motivazioni che fondano l’identità del volonta­
rio e delle organizzazioni.

La promozione può riguardare diverse azioni: valorizzare e proporre il volontariato nei 
percorsi educativi e formativi ordinari dei cristiani; promuovere la costituzione d’associa­
zioni di volontariato fra i laici delle Parrocchie o la partecipazione dei laici ad organizza­
zioni già esistenti, creando forme di collaborazione stretta e continuativa con le realtà di 
volontariato che per ispirazione, principi, attività si collocano più a stretto contatto con le 
comunità cristiane.

E importante, inoltre, che le Diocesi si dotino e realizzino strumenti di coordinamento 
del volontariato d’ispirazione cristiana in ambito socio-assistenziale, per favorirne la pro­
mozione e per realizzare dei luoghi dove confrontarsi, approfondire e prendere posizione nel 
contesto odierno sulle problematiche sociali. Le reali opportunità di coordinamento posso­
no anche contribuire a far partecipare le realtà d’ispirazione cristiana ai percorsi di costru­
zione di rappresentanza all’intemo del mondo del volontariato nel suo complesso e del più 
ampio Terzo Settore. La costruzione di queste rappresentanze è oggi una necessità del rin­
novato contesto sociale ed istituzionale a cui non ci si deve sottrarre.

La Consulta regionale e diocesana delle opere socio-assistenziali diventa lo strumento 
per assolvere tale compito.

Infine, l’attenzione educativa si può esplicare, oltre che nelle attività svolte all'interno 
di gruppi e associazioni, anche attraverso la proposta d’attività di volontariato a gruppi gio-



564 Documentazione

vanili, parrocchiali, ecc., fino a garantire presenze stabili all’interno dei servizi di carità e 
condivisione (le “opere segno”) della comunità ecclesiale, in percorsi di catechesi, con l’at­
tenzione anche a proporre esperienze forti di condivisione e servizio, nell’accompagnamen­
to e inserimento di soggetti deboli e svantaggiati nelle attività ordinarie di una comunità o 
di un gruppo.

È importante continuare a incrementare la diffusione nelle Parrocchie e nei vari conte­
sti pastorali di un’attenzione educativa al volontariato, perché attraverso di esso si propone 
uno stile di vita cristiana che abbia tra le sue componenti la gratuità e il servizio agli ultimi-

6.1 giovani e il volontariato

Il mondo giovanile, ricco di attese e di risorse, di tempo e di luoghi, di proposte, trova 
nel volontariato non solo un luogo di servizio originale, ma anche uno spazio significativo 
di educazione alla fede cristiana e alla cittadinanza solidale.

Uno strumento educativo al volontariato per i giovani è il servizio civile che, nella Chie­
sa, vede la Caritas diocesana, in collaborazione con gli Uffici di pastorale giovanile e Ora­
tori, come lo strumento di coordinamento e di gestione, con un’attenzione preferenziale al 
servizio verso le fasce più deboli della popolazione.

Attualmente, il servizio civile, come il servizio militare, è un dovere civico per servire 
il nostro Paese. Nella prospettiva del servizio civile volontario, sia maschile che femminile- 
già in corso di sperimentazione, le Caritas e le Comunità cristiane si sentano impegnate a 
presentare ai giovani il rinnovato compito di promuovere e gestire il servizio civile volonta­
rio, perché sia conservata l’attenzione preferenziale ai poveri e l’obiezione di coscienza alla 
guerra e sia costruita una proposta educativa ai valori della solidarietà e della pace anche 
attraverso questa nuova esperienza giovanile.

La Delegazione Regionale
delle Caritas Diocesane della Lombardia



Documentazione 565

Presentazione della “Editio typica tertia”
del “Missale Romanum”

Venerdì 22 marzo, nella Sala Stampa della Santa Sede, è stata presentata VEditto typica tertia del 
Missale Romanum. Pubblichiamo, per documentazione, il testo degli interventi del Card. Jotge 
Arturo Medina Estévez, Prefetto della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti, e di Mons. Francesco Pio Tamburrino, Segretario della medesima Congregazione.

INTERVENTO DEL
CARD. MEDINA ESTÉVEZ

Dopo il Concilio Vaticano II e seguendo le indicazioni della Costituzione Sacrosanctum 
Concilium sulla Liturgia, è stata pubblicata la prima edizione tipica del Messale Romano nel 
1970. Dopo qualche anno fu pubblicata la seconda edizione tipica nel 1975. Dopo trent’an- 
ni appare questa terza edizione tipica, divenuta necessaria per diversi motivi e la cui prepa­
razione ha preso quasi un decennio. Siamo lieti di poter offrire a tutto il Clero e ai fedeli di 
Rito Romano questa nuova edizione del Missale Romanum, il più importante fra tutti i libri 
liturgici rinnovati dal Concilio Ecumenico Vaticano II.

Il Decreto con il quale la Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti pubblica questa nuova edizione del Missale Romanum attesta l’approvazione del 
Santo Padre avvenuta il 10 aprile del 2000 e la data di emanazione, il 20 aprile dello stesso 
anno, Giovedì Santo, in accordo con le edizioni del 1970 e del 1975.

L’edizione che presentiamo è il risultato di una lunga opera di revisione e aggiorna­
mento iniziata nel 1991 e proseguita nel 1996, anni nei quali il Dicastero ha celebrato le sue 
Assemblee Plenarie. L’impegno profuso nel mettere mano M'editio typica si è concentrato 
fondamentalmente nell’adeguamento della parte normativa e canonica al Codex luris 
Canonici e nel conformare quella normativa liturgica alle disposizioni che la Santa Sede ha 
emanato dopo il 1975.

Non si tratta di una semplice reimpressio emendata ma di una vera e propria editio 
typica, una edizione cioè ufficiale, aggiornata, destinata alla celebrazione eucaristica in 
lingua latina e che costituisce la base immediata per le traduzioni nelle lingue nazionali, 
la cui cura spetta alle Conferenze dei Vescovi dei diversi Paesi del mondo, secondo quan­
to stabilito nella recente Istruzione della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina 
dei Sacramenti sulle traduzioni dei libri liturgici Liturgiam authenticam del 28 marzo 
2001, per ottenere la recognitio della Santa Sede, prima di entrare in vigore nella rispetti­
va area linguistica. L'editio typica diventa il paradigma cui bisogna riferirsi per intra­
prendere il lavoro di traduzione dei testi liturgici nelle lingue vemacolari e ad essa deve 
attenersi in ordine alla fedeltà. Tale documento, che si è andato formulando nel corso degli 
anni successivi al Concilio Vaticano II e che ha ricevuto un energico impulso dalla Lettera 
del Santo Padre Vicesimus quintus annus del 1988 (n. 20), diventa in questo particolare 
momento uno strumento preciso e obbligatorio nell’opera di traduzione dei libri liturgici 
in vista dell’efficacia e della fedeltà nel comunicare il contenuto del patrimonio della 
Chiesa latina.

Il Decreto di promulgazione di questa terza edizione tipica, approvato dal Santo Padre, 
stabilisce la necessità di una revisione globale dei Messali finora in uso attraverso una nuova 
presentazione dei testi tradotti alla Santa Sede per la necessaria recognitio. In altre parole il 
documento, ribadendo il contenuto essenziale della summenzionata Istruzione, dispone che 
le traduzioni del Messale nelle lingue vemacolari attualmente in vigore, vengano rivedute



566 Documentazione

con grande cura in modo che siano quanto più fedeli all’originale latino, senza interpreta­
zioni né parafrasi, tenuto conto nondimeno del genio di ciascuna lingua.

Il Messale attuale è il successore degli antichi Sacramentari, libri liturgici cioè che con­
tenevano le formule da recitarsi da parte del Vescovo o del sacerdote che presiedeva la cele­
brazione. Nell’evoluzione storica dei libri liturgici, furono inserite nel Messale anche le let­
ture bibliche, facendo di esso un libro plenario, segno della mentalità che faceva del sacer­
dote colui che assommava in sé tutti i compiti da esercitarsi nell’ambito della celebrazione, 
per cui il cosiddetto Messale Plenario è testimone della considerazione affermata intorno 
alla figura del sacerdote come colui che è l’espressione in sé della sintesi dei ministeri e non 
colui che esercita il ministero della sintesi.

Con il Concilio Ecumenico Vaticano II si è avuta una approfondita revisione dei libri 
liturgici e dei relativi riti in essi presenti. A motivo della varietà delle letture offerte alla com­
prensione e meditazione dei fedeli è stata operata una separazione tra il Messale e il 
Lezionario, con la conseguente rivalutazione dei singoli compiti esercitati dai diversi mini­
stri presenti nell’ambito della celebrazione liturgica, in particolare i diaconi, i lettori, ecc.

Non stupisce il fatto che lungo la storia i diversi Pontefici abbiano prestato particolare 
cura nel pubblicare diverse edizioni del Missale Romanum, attraverso anche la preoccupa­
zione di tutelare la fedeltà, la correttezza e la nobiltà del linguaggio liturgico in esso adope­
rato, segno evidente questo della speciale importanza che riveste l’Eucaristia nella vita della 
Chiesa (Sacrosanctum Concilium, 47).

Nello scorrere dei secoli si è assistito ad una varietà di edizioni ufficiali del Missale 
Romanum, che ha conosciuto cambiamenti, integrazioni e inserimenti che hanno arricchito 
qualitativamente la celebrazione del mistero eucaristico, secondo le esigenze specifiche de* 
tempi in cui furono effettuati. Lungo questa traiettoria storica evolutiva del Missale 
Romanum si è cercato sempre di salvaguardare ciò che viene chiamata 1’unitas substantia­
lis del Rito Romano, elemento che deve rimanere inalterato come testimonianza della tradi­
zione indefettibile della Chiesa. Infatti, il Messale, come anche gli altri libri liturgici, secon­
do l’antico adagio lex orandi legem statuat credendi, esprimono il sensusfìdei della Chiesa» 
non attraverso formulazioni di stile dogmatico ma attraverso la densità classica dello stile 
verbale liturgico, nutrito non solo da parole ma anche attraverso gesti e segni secondo quan­
to proviene dalla stessa Rivelazione divina.

La parte sostanziale del Missale Romanum è costituita dai formulari eucologici, cioè 
dalle preghiere, anche se la corretta celebrazione, Vars celebrandi, ha bisogno di norme ed 
indicazioni che regolino ed aiutino sia il presidente della celebrazione sia l’assemblea stes­
sa a svolgere ordinatamente e partecipare fruttuosamente, in conformità al ruolo specifico 
che spetta a ciascuno, alla celebrazione dei misteri della salvezza. Tutto ciò è contenuto in 
quella parte del Messale chiamata Institutio generalis, che non è una semplice collezione di 
rubriche, ma un vero e proprio direttorio sulla celebrazione eucaristica, con indicazioni di 
carattere teologico, liturgico, pastorale e spirituale. Il suo scopo è quello di assicurare un 
dignitoso svolgimento celebrativo ed anche una ragionevole uniformità tra le celebrazioni» 
senza escludere peraltro le legittime variazioni e adattamenti che la normativa stessa auto­
rizza in vista della partecipazione attiva e del bene spirituale dei fedeli.

Considerata l’importanza del testo, la Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina 
dei Sacramenti ha proceduto ad una pubblicazione in anticipo dell' Institutio generalis, nella 
forma di un libro stampato e nel sito Internet del Dicastero, diffondendolo tra le Conferenze 
dei Vescovi del mondo, in vista di una consultazione ed approfondimento a livello diocesa­
no. Tale iniziativa ha avuto il suo positivo risultato, attraverso una serie di osservazioni, rice­
vute da più parti, che da una parte hanno migliorato la qualità del testo e dall’altra ne hanno 
sottolineato il valore e l’efficacia. Pertanto, il testo definitivo dell' Institutio generalis è quel­
lo che si trova ora nel Messale che stiamo presentando.



Documentazione 567

L’editio typica tertia del Missale Romanum ha apportato qualche ritocco e insieme alcu­
ne integrazioni nel testo dell' Institutio generalis, dopo aver consultato gli Eminentissimi 
Cardinali ed Eccellentissimi Vescovi membri della Congregazione, che sostanzialmente 
vanno considerate come precisazioni del precedente testo o come necessarie integrazioni in 
ottemperanza alla normativa emanata dopo il 1975.

Probabilmente tra le novità più rilevanti vanno sottolineate quella di aver allargato la 
possibilità di amministrare ai fedeli la Comunione sotto le due specie, la cui normativa, mag­
giormente semplificata, tiene conto sia delle facoltà abbastanza ampie concesse dopo la 
seconda edizione tipica, sia dei precedenti storici, sia dell’uso generale nei Riti Orientali. La 
nuova normativa costituisce un’estensione notevole di quanto stabilito finora, per cui è com­
petenza del Vescovo diocesano emanare per la sua Diocesi norme circa la distribuzione della 
Comunione sotto le due specie. Tale competenza del Vescovo è primaria, conformemente a 
quanto stabilito dal diritto (Codice di Diritto Canonico, can. 381 §1), per cui non è sottopo­
sta ad una previa autorizzazione della Conferenza dei Vescovi. Inoltre, il Vescovo diocesa­
no può rimettere la facoltà a ciascun sacerdote, in quanto pastore di una particolare comu­
nità, il giudizio sull’opportunità di distribuzione della Comunione sotto le due specie, al di 
fuori dei casi segnalati nei quali viene sconsigliata.

Inoltre, l’inserimento di un nuovo capitolo, precisamente il IX, in armonia con quanto 
prescritto dall’Istruzione Varietates legitimae sull’inculturazione liturgica, risulta abbastan­
za rilevante e di fondamentale importanza. In esso vengono ripresi e ribaditi i principi e i 
criteri da applicare quando una Conferenza dei Vescovi giudichi necessario introdurre nel 
Messale adattamenti al di là di quelli previsti dal Messale stesso. Tali adattamenti vanno 
considerati come particolari ed eccezionali, la cui giustificazione non può essere altro che la 
necessità di venire incontro al bene spirituale delle Chiese particolari interessate, ferma 
restando la salvaguardia dell’unità sostanziale del Rito Romano.

Dal punto di vista delle novità introdotte all'intemo del testo stesso del Missale 
Romanum si possono elencare alcune particolarità che sono certamente di grande efficacia 
pastorale.

Anzitutto è stato completato il lavoro di integrazione o di adeguamento del 
Calendarium Romanum generale con l’inserimento di quelle celebrazioni stabilite dopo 
l'editio typica altera:

- le memorie ad libitum:
23 aprilis: S. Adalberti, episcopi et martyris;
28 aprilis: S. Ludovici Mariae Grignion de Montfort, presbyteri;
2 augusti: S. Petri luliani Eymard, presbyteri;
9 septembris: S. Petri Claver, presbyteri;
28 septembris: Ss. Laurentii Ruiz et sociorum, martyrum;
- le memorie obbligatorie:
14 augusti: S. Maximiliani Mariae Kolbe, presbyteri et martyris;
20 septembris: Ss. Andreae Kim Tae-gon, presbyteri, et Pauli Chong Ha-sang et socio­

rum, martyrum;
24 novembris: Ss. Andreae Dung Lac, presbyteri, et sociorum, martyrum.
D’altra parte l’Autorità Superiore ha disposto l’aggiunta di 11 nuove celebrazioni:
3 ianuarii: SS.mi Nominis lesu;
8 februarii: S. losephinae Bakhita, virginis;
13 maii: Beatae Mariae Virginis de Fatima;
21 maii: Ss. Christophori Magallanes, presbyteri, et sociorum, martyrum;
22 maii: S. Ritae de Cascia, religiosae;
9 iulii: Ss. Augustini Zhao Rong, presbyteri, et sociorum, martyrum;
20 iulii: S. Apollinaris, episcopi et martyris;



568 Documentazione

24 iulii: S. Sarbelii Makhluf, presbyteri;
9 augusti: S. Teresiae Benedictae a Cruce, virginis et martyris;
12 septembris: SS.mi Nominis Mariae;
25 novembris: S. Catharinae Alexandrinae, virginis et martyris.
Nell’Orda Missae, precisamente nel corpus praefationum, è stato aggiunto un nuovo 

Prefazio per i martiri; il Comune della Beata Vergine Maria è stato arricchito di nuovi for­
mulari, i cui testi sono presi per la maggior parte dei casi dalla Collectio Missarum de Beata 
Maria Virgine, con una migliore distribuzione degli stessi; nella sezione delle Messe ad 
diversa sono stati inseriti due formulari particolari provenienti dal Messale preconciliare, 
ovvero un nuovo formulario nell’ambito delle Messe Pro remissione peccatorum, desunto 
dall’edtio typica del 1962 dove appariva sotto il titolo Ad petendam compunctionem cordis; 
e il formulario della Messa ad postulandam continentiam; tra le Messe votive, poi, va segna­
lato l’inserimento del formulario della Messa denominata De Dei Misericordia.

Queste particolari novità, come anche gli altri inserimenti introdotti nell' editio typica 
tertia o il ritocco effettuato su alcune parti già esistenti, costituiscono il quadro globale della 
nuova edizione del Messale che contribuisce a darne l’importanza dovuta e che producono 
un arricchimento sul piano della prassi rituale e dell’approfondimento teologico.

Nel presentare ufficialmente Veditio typica tertia del Missale Romanum, la Congre­
gazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti auspica che possa essere un vali­
do strumento a servizio del Popolo di Dio, una garanzia di unità all'interno del Rito Romano 
e insieme un incentivo a perseguire quella piena, consapevole e attiva partecipazione alle 
celebrazioni liturgiche, solido obiettivo ed efficace mezzo per conseguire la salvezza.

INTERVENTO DI
MONS. TAMBURRINO

Facendo propria l’affermazione del Sinodo dei Vescovi del 1985, il Papa Giovanni Paolo 
II ha ribadito che «il rinnovamento liturgico è il frutto più visibile dell’opera conciliare» 
(Lett. Ap. Vicesimus quintus annus, 11). Per molti, il messaggio del Concilio Vaticano II è 
stato percepito innanzi tutto mediante la riforma liturgica. Del resto, «esiste un legame stret­
tissimo e organico tra il rinnovamento della liturgia e il rinnovamento di tutta la vita della 
Chiesa. La Chiesa non solo agisce, ma si esprime anche nella liturgia e dalla liturgia attin­
ge le forze per la vita» (Giovanni Paolo II, Dominicae Cenae, 13).

Il Missale Romanum, nella sua III edizione tipica, rappresenta, senza dubbio, il dono 
offerto dalla Santa Sede, e in modo speciale dal Santo Padre, alle Chiese particolari di Rito 
Romano, con la garanzia dell’autenticità, in sostanziale fedeltà alla traditio ereditata da chi 
ci ha preceduti e trasmessa alla generazione che viene. Tuttavia, a guardare con attenzione, 
questa III editio typica ha tenuto conto di particolari adattamenti del Messale Romano, avve­
nuti negli ultimi trent’anni in molte Chiese locali mediante le traduzioni nelle lingue parla­
te, confermate dalla Santa Sede. In questo senso, il nuovo Missale Romanum recepisce alcu­
ne istanze già ufficializzate nei Messali tradotti e rappresenta, sotto qualche aspetto, uno svi­
luppo del Rito Romano. Su questi elementi offrirò alcuni esempi.

Nei giorni feriali di Avvento la editio typica altera del 1975, promulgata dal Papa Paolo 
VI, offriva una raccolta di testi a cui attingere ogni giorno. L’attuale edizione presenta for­
mulari completi, distribuiti nei singoli giorni feriali.



Documentazione 569

In parecchi Messali in lingue parlate era stata autorizzata l’introduzione del Simbolo 
Apostolico accanto al Simbolo Niceno-Costantinopolitano. La possibilità di scegliere, facol- 
tativamente, questa formula di professione di fede introduce nel Messale un venerabile 
imbolo occidentale, attestato a Roma dal III secolo (DS, 10 ss.), spiegato da eminenti Padri 
della Chiesa, quali Sant'Ambrogio, Sant’Agostino, Rufino, e altri Vescovi dellTberia, della 
Gallia meridionale, dell’Alemagna, della Ibemia, della Dacia, e presente, in forma interro­
gativa battesimale, nel Sacramentario Gelasiano, che riporta la prassi liturgica romana del 
Vi secolo, che rimonta alla Traditio Apostolica attribuita ad Ippolito romano. Si può anche 
n°tare, per inciso, che tale Simbolo Apostolico trovò, dal secolo XVI, il favore delle 
Comunità riformate ed è tuttora in uso nel loro culto, spesso in alternativa al Niceno- 
Costantinopolitano, nelle Comunità luterane, calviniste, anglicane, presbiteriane, valdesi, 
ecc. A parte questo risvolto ecumenico, che è piuttosto secondario, il punto importante è il 
Supero di una tradizione genuinamente romana, arrivata fino al Catechismo Romano del 
*564 e al Breviario Romano, edito nel 1568 «ad tollendam orandi varietatem: proinde etiam 

forma symboli toti Ecclesiae Latinae iniuncta est» (DS, 30).
Per il tempo pasquale le orationes erano ripetute in forma ciclica nei giorni infra-setti- 

Wanali: ora sono state introdotte orazioni proprie per ogni giorno, tratte dagli antichi 
Sacramentari, la cui qualità teologica e letteraria è di altissimo profilo.

Talvolta, sono stati introdotti dei piccoli cambiamenti, che, nondimeno, veicolano prin­
cipi importanti. Ad esempio, nelle Preci Eucaristiche, dove da tempo si chiedeva di adegua­
te la stesura grafica del testo al genere letterario della Prex e alla sua teologia, recepita sem- 
Per et ubique dalle antiche Chiese di Oriente e di Occidente, secondo la quale tale Prece ini­
zia non dal “vere sanctus” o dal “Te igitur”, bensì dal dialogo del prefazio. Del resto, già 
le rubriche del Messale postconciliare richiedevano che l’assemblea stesse “in piedi” fin dal­
l’orazione sulle offerte. In base a questo principio, anche la Prex Eucaristica 1 o Canon 
Romanus inizia con il dialogo tra il sacerdote e l’assemblea, prosegue con il prefazio con­
cluso dal Sanctus, al quale si lega il Te igitur (che proprio nell’avverbio igitur contiene 
un chiaro richiamo a ciò che strutturalmente lo precede).

Un altro elemento che caratterizza la nuova “editio” è il ripristino delle orationes super 
Populum in tutto il tempo quaresimale, che arricchiscono la forma consueta di benedizione, 
Prima della dimissione del Popolo di Dio. In questo caso si può costatare il senso della tra­
ditio del nuovo Messale, che non disprezza nessuna precedente forma liturgica autentica­
mente romana, perché una gran parte di tali orationes super populum sono riprese dal 
Messale del 1962 e altre dagli eccelsi formulari dei Sacramentari antichi.

Ancora, nell’Ordo Missae e nei principi espressi chiaramente nella Institutio generalis 
Missalis Romani (nn. 115 ss.), viene riconfermata la scelta - che ha anche una chiara con­
notazione ecclesiologica - della Missa cum populo come forma tipica della celebrazione 
eucaristica, a differenza dell’Ordo Missae del Messale Plenario del 1570, che presentava in 
primo luogo la Missa privata del sacerdote con possibili adattamenti in presenza di un mini­
stro, dei fedeli, di dignitari ecclesiastici (Papa, Vescovi), cantata o con la schola. Anzi, la /// 
editio typica, che vede la luce dopo la pubblicazione del Caeremoniale Episcoporum (1984) 
e dei vari Ordines dei Sacramenti, evidenzia l’esemplarità delia Celebrazione Eucaristica 
presieduta dal Vescovo: «In Ecclesia locali primus sane locus tribuatur, propter eius signi­
ficationem, Missae cui praeest Episcopus a suo presbyiterio, diaconis et ministris laicis cir­
cumdatus [cfr. Sacrosanctum Concilium, 41)] et in qua plebs sancta Dei plene et actuose 
participat, ibi enim habetur praecipua manifestatio Ecclesiae» (Institutio generalis Missalis 
Romani, 112)

Si noterà anche che, la stessa forma di celebrazione «cui unus tantum minister assistit» 
(Institutio generalis Missalis Romani, 252-272), in questo Messale è stata uniformata nei riti 
alle altre forme di celebrazione, perché per una inspiegabile incoerenza, anche nel Messale



570 Documentazione

del 1975 era regolata da rubriche che prevedevano lo spostamento del Messale da destra a 
sinistra e altre cerimonie della Messa tridentina.

Una ricchezza straordinaria di questa editio typica III è l’inserimento di una enorme 
quantità di testi musicali in gregoriano, che trovano la loro collocazione non in “Appendici”, 
bensì al loro posto nello svolgimento celebrativo dell’Ordinario o del Proprio. Per il testo 
latino del Messale, compare per la prima volta nella Institutio generalis Missalis Romani, al 
n. 41, l’indicazione della Costituzione Sacrosanctum Concilium, n. 116, in cui si afferma: 
«Principem locum obtineat, ceteris paribus, cantus gregorianus, utpote Liturgiae romanae 
proprius», senza escludere altre forme musicali, purché siano confacenti allo spirito dell'a­
zione liturgica e favoriscano la partecipazione di tutti i fedeli. Senza dubbio, il Messale 
attuale favorisce e incoraggia la partecipazione con il canto, ma anche segnala, in due luo­
ghi della Institutio generalis Missalis Romani, ai nn. 45 e 56, l’opportunità di momenti di 
silenzio, che dovranno aiutare a dare alla celebrazione un clima intensamente orante e con­
templativo.

Questa complessa e laboriosa opera della Congregazione per il Culto Divino e la 
Disciplina dei Sacramenti, nonostante i condizionamenti e i limiti che essa possa contenere 
in quanto opera delle mani dell’uomo, rappresenta il libro autentico che la Chiesa ci offre 
per celebrare i divini misteri in piena ortodossia e legittimità. Esso offre alle Chiese locali 
un modello per le loro edizioni in lingue volgari e una occasione per ravvivare nelle comu­
nità cristiane lo spirito genuino della liturgia della Chiesa.

* * *

Anche in questa editio del Messale si verifica la sintesi di lex orandi e lex credendi. Tale 
libro liturgico è uno strumento nelle mani dei Pastori e dei fedeli. Lo si potrebbe paragona­
re ad un acquedotto: ne possiamo sottoporre ad analisi i percorsi tra monti e valli, la porta­
ta delle condutture, ma l’importante è che l’acqua arrivi in abbondanza. Oggi possiamo ral­
legrarci, perché la liturgia, regolata ormai dalla terza edizione del Missale Romanum può 
dissetare il Popolo di Dio pellegrinante nel deserto ed è in grado di far sperimentare ai cre­
denti, radunati per il convito sacrificale, che il Risorto è in mezzo ai suoi e continua ad offri­
re «la pienezza di ogni grazia e benedizione del cielo» (Canon Romanus).

Da L’Osservatore Romano, 23 marzo 2002



Documentazione 571

Perché il Papa chiede perdono?

Introduzione

L’ultima, nel senso di più recente, anzi prossima, domanda di perdono Giovanni Paolo 
Il l’affida in questi giorni ad una Lettera indirizzata ai sacerdoti, come ogni anno, per il 
Giovedì Santo, giorno ultimo della vita di Cristo, istitutivo della condizione sacramentale 
dei presbiteri e dei Vescovi, e dell’Eucaristia in funzione della quale essi sono. I giornali 
hanno parlato, ahimè, con poca proprietà.

La Lettera riguarda particolarmente il sacramento della Penitenza, nel quale l’anima che 
si riconosce colpevole domanda perdono, e l’ottiene dalla misericordia di Dio mediante il 
ministero o servizio della Chiesa. Il Papa non nasconde da un lato che la cultura dominante 
ha reso più difficile ed infrequente lo svolgimento di tale Sacramento, sia da parte del peni­
tente sia da parte dei ministri, che talora sembrano meno disponibili di un tempo e per nume­
ro e per carità pastorale. Un ostacolo è costituito, nei penitenti, - dice il Papa - da «tanti pro­
blemi di etica sessuale e familiare, di bioetica, di morale professionale e sociale, ma è anche 
il caso di problemi riguardanti i doveri connessi con la pratica religiosa e con la partecipa­
zione alla vita ecclesiale». La figura esemplare per questo discorso è quella di Zaccheo, trat­
ta dal Vangelo (Le 19,6), uomo impicciato dall’uso del denaro, suo e altrui, che peraltro si 
confessa e viene perdonato decidendo di cambiare vita.

D’altro canto, il sacerdote confessore deve vincere le tentazioni opposte, che possono 
essere il rigorismo o il lassismo (permissivismo).

Noi presbiteri, a nostra volta, ci sentiamo rivolgere dal Papa alcune espressioni partico­
larmente forti e delicate: «Siamo personalmente scossi nel profondo dai peccati di alcuni 
nostri fratelli che hanno tradito la grazia ricevuta con l’Ordinazione, cedendo anche alle peg­
giori manifestazioni del mysterium iniquitatis (2Ts 2,7) che opera nel mondo. Sorgono così 
scandali gravi, con la conseguenza di gettare una pesante ombra di sospetto su tutti gli altri 
benemeriti sacerdoti, che svolgono il loro ministero con onestà e coerenza, e talora con eroi­
ca carità. Mentre la Chiesa esprime la propria sollecitudine per le vittime, e si sforza di 
rispondere secondo verità e giustizia ad ogni penosa condizione, noi tutti... siamo chiama­
ti ad abbracciare il mysterium Crucis e ad impegnarci ulteriormente nella ricerca della san­
tità» (n. 11).

Pietro chiede perdono

Fu proprio Simone figlio di Giona, chiamato da Gesù Cefa o Pietro, che un giorno, 
impressionato dal discorso che il Maestro ripeteva sulla necessità di perdonare per essere 
perdonati, Gli domandò: «Quante volte dovrò perdonare al mio fratello: sette volte?», e 
voleva dire un numero tanto grande di volte. E Gesù a lui: «Non sette volte, Pietro, ma set­
tanta volte sette», ossia un numero senza fine, perché l’amore, il più facile come il più dif­
ficile, non dice mai: “Basta!” (cfr. Mt 18,21-22).

Colui che insegnò a perdonare comandò anche, anzi prima, di chiedere perdono. 
Partendo dal presupposto che nessuno di noi è senza peccato («In multis offendimus omnes», 
diceva la vecchia versione della Bibbia: «Tutti pecchiamo in molte cose, sotto molti aspet­
ti» - cfr. Gc 3,2) Gesù inserisce nella preghiera base, il “Padre nostro”, una richiesta preci­
sa: «Rimetti a noi i nostri debiti come noi li rimettiamo ai nostri debitori» (Mt 6,12; cfr. 
6,14). E quasi quel come non bastasse, aggiunge poi nello stesso discorso i noti articoli del 
codice morale evangelico, che fanno del Cristianesimo la religione più bella, sì, ma anche la



572 Documentazione

più ardua e difficile: «Se voi infatti perdonerete agli uomini le loro colpe, il Padre vostro 
celeste perdonerà anche a voi; ma se voi non perdonerete agli uomini, neppure il Padre 
vostro perdonerà le vostre colpe» (Mt 6,14-15).

Prima che Pietro riceva, assieme al gruppo degli Apostoli, il comando e la potestà di 
«andare in tutto il mondo a predicare il Vangelo ad ogni creatura» (cfr. Mt 28,19-20; Me 
16,15), Pietro stesso ha bisogno più volte di essere perdonato, perché proprio lui che dirà, 
in vista della passione di Cristo: «Anche se tutti dovessero scandalizzarsi di te, io non mi 
scandalizzerò» (Mt 26,33), per tre volte, nella notte della Passione, griderà a voce alta, 
imprecando, di non conoscere Gesù di Nazaret. Poi, da lì a poco, avrà, con uno sguardo di 
Gesù, la grazia del pentimento: ma il solco delle lacrime allora versate non si cancellerà mai 
dal suo volto (Mt 26,75).

* * *

Diventato, come i suoi Successori nella sede vescovile di Roma, Vicario di Gesù in 
terra, capo visibile della Sua Chiesa, Pietro avrà nella storia quasi bi-millenaria molte occa­
sioni di perdonare, ma anche molto bisogno di essere a sua volta perdonato. Divenuti Papi 
o Vescovi, i Successori degli Apostoli si troveranno anzi in molte circostanze, dalle perse­
cuzioni del primo secolo sino alle efferate crudeltà di sistemi come quelli di Lenin-Stalin e 
Hitler e Mao, nella opportunità, se non nella necessità morale, di perdonare ai nemici, e di 
chiedere perdono a coloro ai quali la Chiesa cristiana nel suo complesso, e i cristiani indi­
vidualmente o a gruppi, avessero fatto del male. “Fare del male”, si sa, è possibile anche- 
semplicemente, non facendo tutto il bene che si può o si deve fare. Non sempre i peccati di 
omissione sono da considerare più lievi di quelli commessi operando. A chiedere perdono 
la Chiesa ha insegnato sempre, e nella persona dei presbiteri e dei fedeli partecipanti 
all’Eucaristia ha recitato ogni giorno la non facile preghiera che comincia con la parola 
“Confesso...”; non facile da applicare, facile a dirsi.

Un dovere della Chiesa: perdonare, chiedere perdono

La Chiesa ha svolto da sempre il compito d’insegnare a confessare, e a confessarsi; ma 
del male che essa, comunità cristiana, in singoli suoi membri o in quanto Chiesa poteva aver 
fatto, o fare, non sempre ha sentito il bisogno di chiedere perdono con altrettanta facilità e 
frequenza. La maturazione di una consapevolezza riguardante certi valori (come la libertà di 
coscienza e, in genere, quelli che oggi si dicono “diritti dell’uomo”) è stata terribilmente 
lenta: un percorso seminato di debolezze e incertezze, di colpe e di vittime. Profeti santi 
come Francesco d'Assisi e Caterina da Siena, che avevano trovato la forza di riconoscere e 
rimproverare singoli cristiani o intere classi sociali per le loro cadute e colpe, rappresenta­
vano la Chiesa quale avrebbe dovuto essere tutta, sempre; e invece erano, con altri Santi, 
momenti eccezionali della carità vissuta in prima persona, praticata e non solo predicata.

La novità costituita da questo Papa, provenuto da un orizzonte culturale diverso da quel­
lo che vide nascere e crescere i suoi Predecessori, da Adriano VI (1522-1523) in poi, sta nel 
fatto che egli, in quanto primo responsabile di ciò che nella Chiesa avviene, ha il coraggio 
di affermare: «Certamente alla fine di questo Secondo Millennio si deve fare un esame di 
coscienza: dove siamo, dove Cristo ci ha portato, dove noi abbiamo deviato dal Vangelo» 
(da una intervista a Jas Gawronski, cit. da L. A.): dove noi abbiamo deviato; “noi” che fac­
ciamo la Chiesa e, in certo senso, siamo Chiesa, se non la Chiesa. Seguendo, per dare al 
discorso un minimo di sistematicità, l’ordine tenuto da Luigi Accattoli nel suo bel libro 
Quando il Papa chiede perdono (Mondadori, Milano 1997), potremmo anzitutto fare un 
cenno dei preliminari, dei “precedenti storici ed ecumenici”, alla richiesta di perdono, con­
seguente al riconoscimento delle responsabilità, promossa da Giovanni Paolo IL Non avre-



Documentazione 573

mo la possibilità di approfondire ciascuno degli argomenti, ma abbiamo la volontà di nomi­
narli, almeno, magari mettendoli in ordine alfabetico come fa Accattoli, dopo aver ricorda­
to che «una volta nessuno chiedeva perdono» (pp. 17 e ss.) e che «primi furono i Protestanti» 
(pp. 22 e ss.).

“Deviazioni” diverse

Una volta nessuno chiedeva perdono: nessuno che avesse titoli per rappresentare la 
Chiesa, o per promuoverla sulla strada del riconoscimento di responsabilità dimostrate e con­
siderate come vere colpe, peccati compiuti contro la legge di Dio e la carità o la giustizia nei 
confronti degli uomini. Chi scrive queste righe è nato e cresciuto in una comunità ecclesiale 
fortemente gerarchizzata, la quale aveva tutte le certezze, e avrebbe considerato una debo­
lezza sottolineare che la santità della Chiesa, proclamata in ogni professione di fede («credo 
la Chiesa, una santa cattolica apostolica») poteva, anzi doveva, ammettere anche debolezze, 
errori, colpe volontarie di Pastori e semplici cristiani. A dir il vero la cosa veniva fatta in qual­
che modo presente, ad esempio in quelle lunghe stagioni nelle quali le coscienze più avver­
tite e vigili dichiaravano che la Chiesa era "reformanda in capite et in membris”, doveva 
essere riformata nel capo e nelle membra. Ma non si trattava mai di vere e proprie confessioni 
di colpa, e di conseguenti domande di perdono: i testi di storia ecclesiastica sui quali la mia 
generazione si formò davano alla Chiesa tutte le ragioni, agli altri tutti i torti.

Potremmo citare, a livello culturale non privo di conseguenze pratiche, le “deviazioni”, 
per dirla con Giovanni Paolo II, costituite dalla condanna di testi e di uomini, alcuni dei 
quali andarono di conseguenza soggetti a gravi sofferenze: di essi la Chiesa in tempi suc­
cessivi (non molto lontani dai presenti, a dir il vero) ha riconosciuto non solo l’innocenza, 
ma le benemerenze. Con il caso Galileo fu coinvolto anche il canonico polacco Copernico 
(1473-1543), autore di un testo ("De revolutionibus orbium coelestium libri sex”, messo 
all’Indice nel 1616, in occasione del primo processo di Galilei, ma dapprima dedicato a 
Paolo III, «appassionato cultore di scienze astronomiche»). Il libro in seguito al secondo 
processo di Galilei non fu più stampato in Europa dal 1630 al 1873.

Un altro piccolo grande libro della condanna del quale la Chiesa di oggi, a partire dal 
Concilio, presenta con cospicuo ritardo domanda di perdono è il Delle cinque piaghe della 
santa Chiesa di Antonio Rosmini, fulminato dalla messa all'Indice dei libri proibiti proprio 
mentre l’Autore, già preannunciato quale Cardinale di Santa Romana Chiesa si trovava a 
Gaeta presso il Papa Pio IX fuggiasco da Roma dove egli aveva svolto negli anni 1848-’49 
anche un’importante missione politica, come suggeritore di riforme costituzionali che non 
si fecero mai. Di Rosmini è nota la santità: a lui ricorrevano per la direzione spirituale anche 
Alessandro Manzoni e Niccolò Tommaseo (quest’ultimo, stando al suo diario, con minor 
profitto). Ma la sua causa di Beatificazione sta incontrando, a quanto pare, ostacoli ancora 
maggiori di quelli superati dal Beato Pio IX.

“Il peso dei morti”

Uno dei più grandi teologi del nostro tempo, Hans Urs von Balthasar, molto caro a Papa 
Woityla, che a lui ha attinto per tanto tempo come a un maestro affidabile, ha proposto con 
linguaggio chiaro e preciso, ancora negli anni Sessanta del secolo passato, la convinzione che 
il principio cattolico della Tradizione vieta ai cristiani di liberarsi da quello che egli chiama 
“il peso dei morti”. Il fatto che la Chiesa abbia compiuto o permesso «cose che oggi non si 
possono più approvare» non ci autorizza ad agire, a sentire, come se ciò che è accaduto nei 
secoli non fosse accaduto: «Ciò che sotto i Papi medievali sembrava ammissibile, forse 
persino comandato, se lo poniamo direttamente tra il nudo Vangelo e la nostra coscienza



574 Documentazione

odierna, appare come del tutto imperdonabile, addirittura peccato grave». Per questo, 
aggiungeva von Balthasar, conveniva «far subito, cioè già in quegli anni, precedenti il 
Pontificato di Giovanni Paolo II, una piena confessione di peccato». Ed elencava, a mo’ d1 
esempio, alcuni di quei comportamenti che oggi, alla maturata coscienza cristiano-cattolica, 
appaiono forse giustificabili, ma moralmente inammissibili: «Battesimi coatti, tribunali 
dell’Inquisizione e autodafé (espressione ispano-portoghese che significa, per sé, “atto di 
fede” al quale gli eretici venivano indotti alla fine del processo, ma di fatto è sinonimo di 
condanna, per lo più al rogo: interessante sotto questo aspetto la voce omonima ne 11'£4' 
ciclopedia cattolica [ed. 1949, voi. II, coll. 466-7], nel corso della quale si ha ancora il 
coraggio di dichiarare: «L’Inquisizione non condannava a morte e tanto meno al fuoco nes­
suno, perché era composta di ecclesiastici, cui è proibito spargere il sangue; essa si limita­
va a trasmettere al braccio secolare gli eretici ostinati»; il che equivaleva, com’è noto, a con­
dannarli alla pena capitale il più delle volte). Von Balthasar elencava dunque le colpe del 
passato, a cominciare dai Battesimi coatti, dai tribunali dell’Inquisizione e degli autodafé' 
in un crescendo impressionante: «Conquiste di Continenti stranieri col ferro e col fuoco per 
portarvi, in occasione di uno sfruttamento brutale, anche la religione della croce e dell’3' 
more, ingerenze indesiderate e del tutto stolte in problemi dell’avanzante scienza naturate- 
bandi e scomuniche da parte di un’autorità spirituale che agisce e vuole essere riconosciute 
come politica: cose penose senza fine» (H. U. Von Balthasar, Chi è il cristiano?- 
Queriniana, Brescia 1966, p. 13; cit. da Accattoli, pp. 17-18). Il testo è del 1965, anno dell3 
chiusura del Concilio Vaticano II.

In tale tempo la Chiesa ha già significativamente preso coscienza dei peccati di moli' 
cristiani consumati in un passato più o meno remoto, ed è intervenuta, con Papa Roncalli c 
Papa Montini, ad aprire la strada del pentimento e della domanda di perdono. Basti citatere 
prò memoria, due interventi piuttosto soffici, ma molto significativi: uno di Giovanni XXIII 
uno di Paolo VI. Papa Giovanni ordina di sopprimere l’aggettivo latino ‘‘perfidis” che qua- 
lificava, in una preghiera del Venerdì Santo, il sostantivo “Judaeis”. «Oremus, diceva l’ora' 
zione, pro perfidis Judaeis». In latino l’aggettivo perfidus indica colui che rompe la fedeltà- 
manca alla parola data; ma in italiano la parola suonava, e suona, più pesante. Gli ebrei ave' 
vano buoni motivi per dolersene. Il confronto fra i testi della preghiera antica, e di quell3 
emendata, è significativo, e apre la strada ad una serie d’interventi, fra i quali si pone, ad 
esempio, il discorso tenuto in San Pietro il 29 settembre 1963 da Papa Paolo VI, a tre mesi 
dalla sua elezione, a proposito dei fratelli separati, ossia dei cristiani non cattolici: «Se alcu­
na colpa - diceva cautamente ma con fermezza Paolo VI - fosse a noi imputabile per tale 
separazione, noi ne chiediamo a Dio umilmente perdono e domandiamo venia altresì ai fra- 
telli che si sentissero da noi offesi; e siamo pronti, per quanto ci riguarda, a condonare le 
offese di cui la Chiesa cattolica è stata oggetto».

Papa Paolo

Il 21 settembre successivo Papa Montini andava oltre. Parlando alla Curia Romana, 
prima compartecipe delle responsabilità papali nel bene e nell’eventuale non-bene, ebbe il 
coraggio di dire: «Dobbiamo accogliere le critiche, che ci circondano, con umiltà, con rifles­
sione, e anche con riconoscenza». E quasi ricordando velatamente il passato, il tempo in cui 
accadeva proprio ciò che egli deplorava, aggiunse: «Roma non ha bisogno di difendersi 
facendosi sorda ai suggerimenti che le vengono da voci oneste, e tanto meno se queste voci 
sono quelle di amici e fratelli». Durante il Concilio, che egli portò coraggiosamente e 
sapientemente a termine, essendo quell’assise andata ben oltre i confini di tempo e di tempi 
previsti da Papa Giovanni. Paolo VI compì «la reciproca abolizione delle scomuniche del 
1054 con il Patriarcato di Costantinopoli». Oggi pare roba di altri tempi: scomuniche fra 
Chiese cristiane, quasi mille anni d’incomunicabilità. Il Papa bresciano trovò poi il corag-



Documentazione 575

gio e la gioia di andare, con lo stesso spirito, a portare l’annuncio di pace e di perdono a 
Gerusalemme, scambiando il bacio fraterno col Patriarca Atenagora (6 gennaio 1964), e il 
14 dicembre 1975, dieci anni dopo la riconciliazione con Costantinopoli (l’odierna 
Istanbul), durante una solenne liturgia improvvisamente si inginocchiò a baciare i piedi del 
prelato che rappresentava quel Patriarca. C’era in quel gesto un significato profondo, una 
memoria dolorosa. Cinque secoli prima, in occasione del Concilio di Firenze (che invano 
tentò di scongiurare la caduta di Costantinopoli in mano ai Turchi, avvenuta nel 1453), Papa 
Eugenio IV aveva preteso tale gesto dal delegato del Patriarca di Costantinopoli.

Papa Paolo attirò sulle proprie posizioni, tanto più ardimentose in quanto la sua indole 
era riservata e schiva, il Concilio intero, di cui pilotò la conclusione. Nel Decreto sull’ecu­
menismo si dichiarava apertamente: «Ecumenismo vero non c’è senza interiore conversio­
ne: poiché il desiderio dell’unità nasce e matura dal rinnovamento dello spirito, dalla abne­
gazione di se stessi e dal pieno esercizio della carità». E poiché nessuno, se non voglia dirsi 
bugiardo, va esente da colpe, il Concilio di Paolo VI soggiungeva: «Perciò con umile pre­
ghiera chiediamo perdono a Dio ed ai fratelli separati (sejunctis), come pure noi perdonia­
mo ai nostri debitori» (Unitatis redintegratio, 7). Veniva dunque rifacendosi largo, nella fitta 
maglia di pregiudizi reciprocamente contrapposti, che la Chiesa, nella persona dei cristiani, 
è, sì, santa, ma anche peccatrice; e come tale ha il dovere, guardando anche semplicemente 
a se stessa, senza confrontarsi con altri, di riconoscersi bisognosa di perdono, e di chiedere 
perdono. Qualcuno dice che non si dovrebbe parlare di “Chiesa”, in tal caso, ma di noi, cat­
tivi cristiani, visto che San Paolo dice che Cristo ha agito in modo da averla dinanzi a sé, 
questa sua sposa, «senza macchia e senza ruga» (Ef 5,27). Ma le rughe e le macchie non 
stanno a sé, sono un connotato del corpo, dell’intero organismo...

Poiché dovremo intoppare necessariamente in problemi come quello di Galileo, che 
ancor oggi si fa sentire quando la scienza moderna e la Chiesa ripercorrono il proprio cam­
mino storico, si può citare, se non altro per un confronto con il linguaggio dell’attuale Papa, 
un accenno del Concilio al “caso Galileo”. «Ci sia concesso deplorare - diceva in Gaudium 
et spes (n. 39), il Concilio Vaticano II - certi atteggiamenti mentali, che talvolta non man­
carono neppure fra i cristiani, derivati dal non avere sufficientemente percepito la legittima 
autonomia della scienza, e che - suscitando contese e controversie - trascinarono molti spi­
riti a ritenere che scienza e fede si oppongono fra loro». Tanta cautela, oggi lo si può dire 
anche in questa sede, non pareva molto adatta a rasserenare gli animi ancora corrucciati, 
come quello del grande teologo protestante Karl Barth (cfr. L. A., p. 40).

Albino Luciani
Persino Albino Luciani, Papa per 33 giorni, del quale conserviamo carissimo ricordo, 

ebbe modo di confidare che nei suoi progetti avrebbe trovato posto un’ampia sentita profon­
da domanda di perdono: «Se Cristo Signore mi darà vita, se avrò la forza, la giusta luce e i 
giusti consensi, ho in mente di convocare una rappresentanza di Vescovi di tutto il mondo 
per un atto di penitenza, di umiltà, di riparazione, di pace e di amore della Chiesa universa­
le, da ripetersi ogni anno dal Papa e dai Vescovi nelle Chiese locali, il Venerdì Santo ... Noi 
dobbiamo illuminare i cristiani e spronare preti e Vescovi a parlare chiaramente e aperta­
mente». Il Papa accennava agli ebrei. Più avanti, passando agli indigeni, dichiarava un sen­
timento maturato durante i viaggi missionari in Africa e nelle Americhe: «Noi cristiani in 
alcuni momenti della storia siamo stati tolleranti di fronte ai massacri degli indios, al razzi­
smo e alla deportazione dei popoli africani». E qui Albino Luciani ricordava, come profeta 
inascoltato e perseguitato, quel Bartolomé de las Casas, domenicano e Vescovo, del quale 
abbiamo in questa sede detto qualcosa non so quanti anni fa (cfr. Camillo Bassotto, // mio 
cuore è ancora a Venezia, Venezia 1990, p. 265; cit. L. A., pp. 43-44).



576 Documentazione

Wojtyla: un programma

Papa Wojtyla cominciò a maturare l’idea dell’opportunità, anzi del dovere, per i cristia­
ni, e per la Chiesa che essi costituiscono, di domandare perdono, molto per tempo. Già leg­
gendo il Vangelo, anzitutto, o pregando i Salmi che da più di 60 anni sono il suo cibo quo­
tidiano. «Quando vi mettete a pregare - leggeva in Marco (11,25) -, se avete qualcosa con­
tro qualcuno, perdonate, perché anche il Padre vostro che è nei cieli perdoni a voi i vostri 
peccati». Il comando di perdonare, strettamente collegato con quello di amare (non c'è 
amore senza perdono, non perdono senza amore) trovava un’espressione narrativa dramma­
tica nella parabola dei due servi, ambedue debitori, uno dei quali, pur vedendo rimesso il 
proprio debito per la bontà del signore, non lo rimette a sua volta al proprio con-servo: e per­
ciò sarà duramente condannato. «Così, conclude la parabola, anche il Padre mio celeste farà 
a ciascuno di voi (ossia vi giudicherà e condannerà) se non perdonerete di cuore al vostro 
fratello» (Le 18,33 ss.).

Ancora più incisivo è il discorso della Montagna: «Se dunque presenti la tua offerta sul­
l’altare, e lì ti ricordi che il tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono 
davanti all’altare, e va’ prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi toma ad offrire il tuo 
dono» (Mt 5,23-24). Questo inciso è tanto più pertinente col nostro discorso, in quanto colui 
al quale è rivolto il comando è uno che sta per svolgere un’azione doppiamente liturgica, 
cioè ufficiale, rituale: di preghiera e di offerta. Egli non ricorda, anzitutto, di dovere qual­
cosa al fratello nel senso dell’obbligo, ma che il fratello è in disposizioni non favorevoli a 
lui; e si determina quindi, pur non avendo nulla di cui chiedere perdono, ad andare incontro 
per primo al fratello “che ha qualche cosa contro di lui”.

In realtà nessuno dei cristiani che vogliano vivere seriamente il comandamento dell'a- 
more, nessuna delle Chiese o istituzioni religiose che intendano presentare a Dio nelle con­
dizioni dovute il sacrificio della preghiera o il dono della carità, può considerarsi in tutto « 
dappertutto esente da colpa, non bisognoso di perdono, non disponibile a chiederlo o a 
donarlo, se non vuol venir meno alla condizione fondamentale stabilita da Gesù che dice 
«Uno è il Padre vostro, e voi siete tutti fratelli» (Mt 23,9). Oltre alla coscienza individuale, 
la Chiesa di Cristo è attualmente il luogo del perdono dei peccati: perdono dato, perdono 
richiesto (Gv 20,23): «A chi rimetterete i peccati saranno rimessi, a chi non li rimetterete- 
resteranno non rimessi».

La maturazione del bisogno di chiedere perdono, oltre che per le colpe personali, per le 
inadempienze, gli errori, le deviazioni o - diciamolo chiaro - i delitti della collettività cri­
stiana, è stata lenta e graduale, come si conviene al cambio della mentalità, alla nascita-cre­
scita di una stagione culturale. Caterina da Siena (1347-1380), che nella lettera 218 scrive 
a Papa Gregorio XI per incoraggiarlo a promuovere la pace tra i cristiani, non ha mancato 
di dare il suo contributo all’arruolamento di nuovi crociati che bloccassero o eliminassero il 
pericolo islamico, a difesa o liberazione dei Luoghi Santi. Il Papa lo ricorderà, dicendo che 
ella «faceva sua la mentalità allora dominante, secondo cui tale compito poteva persino esi­
gere il ricorso alle armi» (12 dicembre 1995). Il ricordo delle Crociate pesò, nel corso di 
certi viaggi del Papa in Paesi prevalentemente islamici (come in Nigeria nel 1982, in Kenya 
nel 1995), fino ad indurre i capi musulmani a non incontrare il Vescovo di Roma successo­
re dei promotori delle crociate antiche: non tuttavia al punto da fargli smettere o premettere 
ogni sforzo per avviare o riavviare un dialogo “paziente, fermo, rispettoso” con tutti i rap­
presentanti dellTslam incontrati in centinaia di occasioni, fino al recente momento di pre­
ghiera per la pace di Assisi. E sì che il Papa ha memoria buona, e sa che un grande polacco. 
Jan Sobieski, fu tra i vincitori della battaglia che liberò Vienna, nel 1693, dall’Islam turco 
giunto nel cuore dell’Europa. Fu lui a dirmi che furono di Sobieski le parole «Vincit Deus», 
con cui il condottiero comunicò la vittoria: parole incise in una medaglia che noi facemmo 
coniare in Polonia per la sua visita a Vicenza (7-8 settembre 1991).



Documentazione 577

Un altro argomento sul quale il Papa ha fatto noto il bisogno e il dovere di chiedere per­
dono è quello costituito dalla non sufficiente opposizione o resistenza messa in atto dai cat­
tolici di fronte alle dittature, per un verso (come a quella nazista in Germania): «Anche se 
molti sacerdoti e molti laici, come gli storici nel frattempo hanno dimostrato, si opposero a 
quel regime di terrore, e anche se si attivarono molte forme di opposizione nella stessa vita 
quotidiana, ciò fu tuttavia troppo poco» (Berlino, 24 giugno 1996, alla comunità ebraica). 
Parlava così il figlio di una terra, la Polonia, che fra il 1939 e il 1945 perdette a causa degli 
hitleriani tanti figli quanti ne perdette il popolo d’Israele: sei milioni circa.

L'unione dei cristiani

La divisione tra le Chiese cristiane è sicuramente il peccato più grande per ampiezza 
geografica, più durevole per consistenza cronologica, più tenace per le incrostazioni ideolo­
giche e i risentimenti che nel corso dei secoli si sono sedimentati.

Come dicevamo, in seguito ai primi provvedimenti assunti nell’ambito di convegni di 
Chiese non-cattoliche, ai quali la nostra Chiesa non ritenne opportuno di prendere parte (e 
oggi ci domandiamo se fece davvero bene a insistere sul fatto che essa non è una Chiesa tra 
le Chiese ma la madre dalla quale i figli si sono separati) e soprattutto grazie alla cresciuta 
conoscenza storica dei fatti, e alla migliorata considerazione anche morale, non solo teolo­
gica, delle Sacre Scritture, anche la Chiesa cattolica ha cominciato a chiedersi se non riguar­
dasse particolarmente lei la preghiera rivolta l’ultima sera da Gesù al Padre: «Che essi siano 
una sola cosa, come Tu ed io siamo una cosa sola: Padre santo, custodisci nel tuo nome colo­
ro che mi hai dato, perché siano una cosa sola, come noi ... Io in loro e Tu in me, perché 
siano perfetti nell’unità e il mondo sappia che Tu mi hai mandato e li hai amati come hai 
amato me» (Gv 17,21. 11. 23). Quella preghiera non esprime, semplicemente, un desiderio, 
non un bene accessorio o opzionale; è un imperativo strutturale: dove alla Chiesa di Gesù 
mancasse l’unità si avrebbe il diritto di dubitare della presenza di Lui e del Suo Spirito, al 
quale Egli attribuisce il compito di guidare i Suoi «alla conoscenza della verità tutta intera» 
(Gv 16,13).

Alla necessità di sanare, per quanto sta nella Chiesa cattolica, le divisioni che fanno 
“separati” tanti fratelli battezzati, Giovanni Paolo II ha dedicato, con gli accenti nuovi sug­
geriti dal Concilio, l’attenzione qualche centinaio di volte; ma chi voglia attingerne i termi­
ni in modo chiaro ed essenziale basterà che veda il promemoria inviato ai Cardinali in vista 
del Concistoro straordinario nel 1994; la Lettera Tertio Millennio adveniente, dello stesso 
anno; l’Enciclica che prende titolo dalle parole di Gesù Ut unum sint (maggio 1995). Tutti 
gli anni Novanta sono punteggiati e vivificati da aperture, sollecitazioni, inviti riguardanti 
l’unità dei cristiani, e rivolti in modo particolare alle Chiese che chiamiamo un po’ somma­
riamente protestanti.

Malattia radicata

I cardini di quella sostanziosa documentazione si possono ridurre ad alcuni comanda- 
menti morali ed evangelici, che diventano programmi di azione:

1) purificare la memoria «personale e comunitaria dal ricordo di tutti gli urti, le ingiu­
stizie, gli odi del passato»;

2) riconoscere le colpe: «Se non evadiamo i fatti (riguardanti la Riforma), ci rendiamo 
conto che le colpe degli uomini ci hanno portato all’infelice divisione dei cristiani e la nostra 
colpa ci impedisce sempre di nuovo i passi possibili e necessari verso l’unità». A questo 
punto dell’incontro avvenuto a Magonza il 17 novembre 1980 il Papa ebbe il coraggio di 
rispolverare e ripetere la prima confessione storica di un Papa, non italiano pure lui, Adriano



578 Documentazione

VI, resa nel 1513 alla Dieta di Norimberga: «... Noi tutti, prelati e sacerdoti, abbiamo devia­
to, e non c’è neppure uno che faccia il bene (cfr. Sai 14,3). Perciò dobbiamo tutti rendere 
onore a Dio e umiliarci davanti a Lui. Ognuno di noi deve considerare perché è caduto, e 
giudicare se stesso piuttosto che essere giudicato da Dio nel giorno dell’ira». Aggiungeva il 
nostro Papa polacco: «Con l’ultimo Papa tedesco e olandese dico: “La malattia è profonda­
mente radicata e sviluppata; si deve procedere quindi passo per passo e affrontare i mali più 
gravi e pericolosi con medicine appropriate, per non aggrovigliare di più ogni cosa con una 
riforma affrettata”» (v. L. A., p. 84);

3) ricordando la domanda di Pietro a Gesù, il Papa dice: «Dobbiamo perdonare sempre, 
memori di avere bisogno noi stessi del perdono. Ne abbiamo bisogno molto più spesso di 
quanto noi stessi dobbiamo perdonare» (28 novembre 1991, apertura del Sinodo dei Vescovi 
sull'Europa).

I peccati dei cristiani, dei Pastori come dei semplici battezzati, sono stati compresi nel 
sacrificio salvifico di Cristo «Non soltanto i peccati personali debbono essere compresi e 
superati, ma anche quelli sociali, come a dire le strutture stesse del peccato, che hanno con­
tribuito o possono contribuire alla divisione e al suo consolidamento» (Ut unum sint, 34.82)- 
Cattolici e non cattolici non possono non provare sofferenza quando considerano la disu­
nione che li divide: un vero scandalo, o inciampo, per la fede dei semplici e dei bene inten­
zionati.

Le donne

Sono lieto di poter dedicare un momento di attenzione a questo argomento, al quale 
Papa Wojtyla ha consacrato più attenzione e, se posso dire una mia opinione, più cuore che 
ogni altro suo Predecessore. Sono particolarmente lieto di potervi accennare in questa 
Vicenza, dalla quale Elisa Salerno, grande e umile femminista cristiana vicentina condan­
nata all’emarginazione o allo scarso ascolto nella stessa nostra Chiesa, poteva scrivere i® 
tempo di guerra a Pio XII: «Beatissimo Padre, un fatto doloroso assai mi riporta ai piedi 
della Santità Vostra. Il Discorso, per altro ammirabile, da Voi pronunciato il 30 novembre 
u.s., per l’inaugurazione del VI anno dell’Accademia Pontificia delle Scienze, ove accenna 
alla creazione della donna, è stato disastroso. La divina Rivelazione n’è uscita stravolta, sic­
ché la “Genesi” è venuta a porsi contro la Genesi...» (dicembre 1941). Com’è noto, per 
quanto concerne la considerazione della donna, della sua dignità e funzione nella Chiesa c 
nella società, all’interno della cultura cattolica si è detto e fatto, fin dagli inizi, tutto e il con­
trario di tutto. I primi colpi li diede, dopo che Gesù, il Figlio di Dio «nato da donna» (Gal 
4,4), usò tanta misericordia e persino amicale tenerezza, il suo discepolo neoconvertito 
Paolo, che prosegue in questo la consolidata tradizione farisaica: «Capo della donna è l’uo­
mo» (ICor 11,3); «la donna è gloria dell’uomo» (Ibid., 11,7); «la donna deriva dall’uomo» 
(11,8); «la donna fu creata per l’uomo» (11,9): con un accondiscendente riconoscimento 
successivo: «Come infatti la donna deriva dall’uomo, così l’uomo ha vita dalla donna; tutto 
poi proviene da Dio» (ICor 11,11). Nel bellissimo documento Mulieris dignitatem (set­
tembre 1988), Giovanni Paolo II inquadra, com’è sua abitudine, il problema nel contesto, 
che non accetta di farsi esprimere solo in slogan, e riconosce che c’è bisogno, a proposito 
dei rapporti uomo-donna nella vita e nel matrimonio (e, aggiungiamo noi, all’interno della 
Chiesa) di un rinnovamento culturale: «La consapevolezza che nel matrimonio c’è la reci­
proca “sottomissione dei coniugi nel timore” - che vuol dire “senso di responsabilità” - di 
Cristo, e non soltanto quella della moglie al marito, deve farsi strada nei cuori, nelle coscien­
ze, nel comportamento, nei costumi» (nn. 9. 24). E più avanti (il 10 giugno 1995), il Papa 
va oltre, allargando il discorso su un orizzonte più vasto: «Al tempo di Gesù (e anche dopo. 
Santità, anche al tempo in cui io ero bambino e ragazzino!) pesava sulle donne il retaggio di



Documentazione 579

una mentalità che le discriminava profondamente. L’atteggiamento del Signore è una coe­
rente protesta contro ciò che offende la dignità della donna...». Quanto resti da fare in que­
sto campo, tutti vedono: ma le direttive, intanto, sono date, e nessuno può onestamente igno­
rarne la forma e il peso.

Ebrei

Avremmo dovuto anticipare questo argomento, che nella coscienza morale e culturale 
del Papa, ma ancor più nella sua esperienza storica, individuale e sociale, emerge certamen­
te tra i primi.

La storia dell’antisemitismo precede di molto la storia del Cristianesimo come si sa 
dalla lettura dell’Antico Testamento. Per la gelosa difesa, tribale, nazionale, religiosa, poli­
tica, tradizionale, dei valori sui quali si costituì fin dall’antichità, e per la coerenza corag­
giosa e paziente con cui tali valori visse in situazioni spesso difficili, geograficamente fran­
tumate, storicamente variabili, il popolo di Abramo e di Giacobbe (costui ha come altro 
nome Israele) merita un’attenzione rispettosa. Rende quel popolo sacro al rispetto di tutti 
coloro che stimano la libertà - religiosa civile politica - come un bene imprescindibile la 
tragedia, chiamata olocausto, che il nazionalsocialismo inflisse non solo agli ebrei (anche i 
russi e polacchi ebbero milioni di morti, militari e civili) ma solo agli ebrei per il fatto che 
erano ebrei.

Nell’Europa Orientale, a partire dalla Russia zarista, ma un po’ dappertutto, dal Baltico 
ai Balcani, le comunità ebraiche, che avevano trovato riparo dalle ostilità, spesso persecuto­
rie, dell’Europa Occidentale, andavano periodicamente soggette a pressioni limitative delle 
libertà, e ad oppressioni di tipo sia politico sia culturale sia economico. La storia dell’anti­
semitismo, di quello medioevale come di quello successivo, è una costante che tende a dila­
tarsi, piuttosto che a ridursi, all'intemo della cristianità, sia cattolica sia ortodossa sia prote­
stante: fatte, naturalmente, le debite eccezioni. Questa storia ha per protagonisti e vittime 
quelli che Giovanni Paolo II ha chiamato «nostri fratelli maggiori»; essa ha nella nostra tra­
dizione alcuni germi significativi già in certi scrittori latini, come Tacito, i quali a volte 
fanno addirittura confusione, per quanto concerne ad esempio le vicende romane sotto 
Nerone, tra ebrei e cristiani. A dir il vero il complesso delle persecuzioni e dei martini ai 
quali il piccolo popolo d’Israele è andato soggetto prima ancora della nascita di Cristo può 
considerarsi, per insistenza e acutezza, se non per vastità, più rilevante, in proporzione, del 
complesso di tribolazioni-persecuzioni alle quali andarono soggetti fin dall’inizio - allora a 
causa della classe dirigente ebraica, almeno in Gerusalemme - i seguaci di Gesù di Nazaret: 
che era, come ha giustamente sottolineato in un titolo recente lo storico veneziano Calimani. 
“ebreo”.

Nella Sinagoga di Roma, che sorge vicino ad uno dei Ghetti più famosi del mondo (la 
cui istituzione fu formalizzata tra il 1552 e il 1555; ma altrove ne esistevano di ben più anti­
chi), il Pontefice che la visitò per primo nell’aprile 1986 deplorò, citando il Concilio, ogni 
forma di antisemitismo «da chiunque compiuta», e fece capire vigorosamente che sul lungo 
periodo dei disagi, delle contrapposizioni, delle persecuzioni «occorre non stancarsi di 
riflettere per trame gli opportuni insegnamenti». Pur tenendo conto delle differenti condi­
zioni culturali e storiche, soggiungeva il Papa, non si può non riconoscere «che gli atti di 
discriminazione, di ingiustificata limitazione della libertà religiosa, di oppressione anche sul 
piano della libertà civile, nei confronti degli ebrei, sono stati oggettivamente manifestazioni 
gravemente (sottolineatura mia) deplorevoli». Il Papa fa risuonare efficacemente una dichia­
razione del Concilio: «La Chiesa deplora gli odi, le persecuzioni e tutte le manifestazioni 
dell’antisemitismo dirette contro gli ebrei in ogni tempo da chiunque»; il Papa ripete «da 
chiunque».



580 Documentazione

Insieme la Chiesa sente dolore per l’indifferenza del passato (1987), e per la passività 
di alcuni di fronte all’Olocausto (anche se, come osserva Accattoli, «l’autocritica 
sull’Olocausto è stata più coraggiosa in campo evangelico che in campo cattolico»: p. 103).

Galileo

Il “caso Galileo” si è trascinato per tre secoli e mezzo, dalla prima metà del Seicento (a 
due riprese: 1616-1630) fino alla seconda metà, quasi alla fine, del Novecento, prima di 
avere all’intemo della Chiesa una impostazione radicalmente diversa, e di avere a più ripre­
se il Pontefice Romano impegnato non tanto a spiegare le ragioni della Chiesa stessa, quan­
to a chiedere perdono a tutti coloro che ne subirono danno, culturale o spirituale, in così 
lungo corso di tempo, in così tenace resistenza da parte degli intransigenti.

Il “caso” va inquadrato, come moltissimi altri, nell’ambito dei tribunali ecclesiastici isti­
tuiti in tempi lontani a difesa della fede minacciata dalle eresie. Si partì dal Medio Evo, e 
forse ancor prima, da Costantino-Teodosio che dichiarando il culto cristiano-cattolico reli­
gione di Stato dava luogo, anche senza precise intenzioni persecutorie, a forme d’integrali­
smo che danneggiavano i non credenti e li obbligavano a piegare la propria coscienza, o 
almeno il proprio atteggiamento, ad una legge cristiana che non si sentivano di accettare con 
piena libertà.

Per farla breve, fu condannato e processato Galileo, grandissimo scienziato, pensatoree 
astronomo, che insegnò nella nostra Università di Padova tra il 1592 e il 1610. Quello fu 
l’anno di pubblicazione del Sidereus Nuncius, piccolo libro che fece tanto rumore perché 
dava notizia della scoperta di due satelliti di Giove che si muovevano, contro il dogma anti­
co che voleva il cielo del tutto immobile nel suo complesso, avente nella Terra il proprio cen­
tro attorno al quale ruotava ogni giorno il Sole. Galileo aveva adottato come ipotesi, ma 
forse come qualcosa di più, ossia tesi astronomica della quale avrebbe cercato la dimostra­
zione scientifica, la teoria di Copernico: che il Sole fosse relativamente immobile, e il siste­
ma solare, Terra compresa, gli girasse all’intorno. Teoria che anche mia zia Gegia, che Din 
l’abbia in gloria, rifiutava sdegnosamente, lamentando che io spendessi inutilmente, p# 
imparare tali baggianate, i soldi della famiglia per studiare in Seminario.

Coloro che detenevano quasi il monopolio della Bibbia, ed erano la maggior parte degù 
interpreti, gridarono allo scandalo, e accusarono più o meno apertamente, il più delle volte 
senza averne letti gli scritti, Galileo di eresia: perché secondo loro anche la Scrittura dichia­
rava apertamente che la Terra sta ferma e il Sole si muove.

Processato senza maltrattamenti una prima volta a Roma, dal gesuita Roberto Bellar­
mino (che poi fu dichiarato santo, ma non per questo), Galileo venne ammonito, e s’impe­
gnò a non professare pubblicamente la teoria copernicana. Ma negli scritti, fra i quali citerò 
fra poco una superba pagina appartenente ad una Lettera inviata a una gran Signora. 
Cristina di Lorena, il Maestro s’ingegnò di dimostrare due alte verità, a proposito delle 
quali non solo da oggi riconosciamo che egli aveva ragione, e i suoi avversari torto. Dette 
in poche parole, esse si possono enunciare così: la Bibbia è il libro della salvezza, non un 
libro di scienze naturali o astronomiche. Due libri guidano l’uomo alla verità: la Scrittura, 
ispirata da Dio, e la Natura, creata da Dio. La prima insegna in che modo l’uomo «vadia 
in cielo», cioè possa salvarsi; la seconda insegna in che modo «vadia il cielo», ossia fun­
zioni l’universo. Essendo a senso unico l’Autore dei due libri, Egli non può entrare in con­
traddizione con se stesso. Dunque se contraddizione appare, ciò sarà dovuto al fatto che 
l’uomo o non ha ancora imparato bene a leggere la Natura, o non ha imparato a ben inter­
pretare la Scrittura: «Stante, dunque, ciò mi par che nelle dispute di problemi naturali non 
si dovrebbe cominciare dalle autorità di luoghi delle Scritture, ma dalle sensate esperienze 
e dalle dimostrazioni necessarie: perché, procedendo di pari dal Verbo divino la Scrittura



Documentazione 581

Sacra e la natura, quella come dettatura dello Spirito Santo, e questa come osservantissima 
essecutrice de gli ordini di Dio; ed essendo, di più, convenuto nelle Scritture, per accom- 
modarsi all’intendimento dell’universale, dir molte cose diverse, in aspetto e quanto al 
nudo significato delle parole, dal vero assoluto; ma, all’incontro, essendo la natura ineso­
rabile ed immutabile, e mai non trascendente i termini delle leggi impostegli, come quella 
che nulla cura che le sue recondite ragioni e modi d’operare sieno o non sieno esposti alla 
capacità degli uomini; pare che quello degli effetti naturali che o la sensata esperienza ci 
pone dinanzi a gli occhi o le necesarie dimostrazioni ci concludono, non debba in conto 
alcuno esser revocato in dubbio, non che condennato, per luoghi della Scrittura che aves­
sero nelle parole diverso sembiante». Nel 1633, anziano di 69 anni e cecuziente, Galileo fu 
processato in Roma, obbligato a ritrattare le sue tesi, condannato al confino nella sua vil­
letta toscana di Arcetri. Il fatto fece piombare in doloroso stupore, e in parte bloccare alme­
no tra i cattolici, il mondo scientifico europeo, già allora in strettissime relazioni interna­
zionali. La Chiesa ne portò le conseguenze gravi fino a poco tempo fa, ancora sotto Papa 
Giovanni.

Il Papa, questo Papa, prima enunciò, poi fece compiere, una revisione profonda del cla­
moroso “caso”: «A ulteriore sviluppo di quella presa di posizione del Concilio (che aveva 
toccato l’argomento con molta cautela) io auspico che teologi, scienziati e storici, animati 
da uno spirito di sincera collaborazione, approfondiscano l’esame del caso Galileo... A que­
sto compito, che potrà onorare la verità della fede e della scienza, e dischiudere le porte a 
future collaborazioni, io assicuro tutto il mio appoggio» (10 novembre 1979). In seguito, 
dunque, mantenendo la parola data. Giovanni Paolo II riconobbe gli errori commessi, e con­
cluse che «l’errore dei teologi del tempo (ma anche, di conseguenza, dei giudici dell’Inqui­
sizione) nel sostenere la centralità della Terra, fu quello di pensare che la nostra conoscen­
za della struttura del mondo fisico fosse, in certo qual modo, imposta dal senso letterale 
della Scrittura» (31 ottobre 1992). Poiché ho già trattato, in questa sede, un altro caso, anco­
ra più tragico, suscitato da una sentenza capitale dell’Inquisizione romana, quello di 
Giordano Bruno, vogliate dispensarmi ora dal tornarvi sopra, ma non dal ripetere, come il 
Papa tante volte ci ha insegnato, che bisogna mettersi bene in mente due verità:

1) non è lecito costringere contro sua volontà qualcuno ad accettare come obbliganti le 
verità della fede;

2) non si può né privare della libertà né tanto meno della vita qualcuno in nome di Dio, 
di qualsiasi dio si tratti.

Indios e Neri

Purtroppo poco tempo rimane per indicare un altro settore, a proposito del quale, con 
grande coraggiosa determinazione, il Papa ha domandato perdono a interi popoli: intendia­
mo accennare all’argomento della schiavitù, della tratta dei negri oltre l’Atlantico, della 
distruzione d’intere popolazioni, tollerata, se non promossa, anche da uomini di Chiesa, a 
cominciare ben prima della scoperta delle Americhe. Come ci sembra d’aver già detto altra 
volta, in circostanza simile a questa, parlando del terribile libretto del domenicano Vescovo 
Bartolomé de las Casas (1474 - 1566), intitolato “La destrucción de las Indias”, quei gra­
vissimi mali furono perpetrati così frequentemente, e per così lungo tempo, che la schiavitù 
fu abolita negli Stati Uniti d’America solo a partire dal 1865, e nel “cattolico Brasile dal 
1888”. Il moralista Pietro Palazzini ricorda che da quando Carlo V, nel 1517, autorizzò la 
prima tratta di 4.000 africani, «si instaurò un vero mercato tra il governo spagnolo e privati 
o compagnie private; in seguito il commercio di carne umana fu fatto tra Stati e Stati. Tutte 
le Nazioni ricorsero alla tratta, o nell’interesse delle proprie colonie, o per quello di altre» 
(Enciclopedia Cattolica, ad vocem, XI, 56).



582 Documentazione

Il 13 ottobre 1992, a 500 anni dalla scoperta dell’America, ricordando un incontro con 
gli indios americani degli Stati Uniti, il Papa disse: «Mediante il pellegrinaggio al luogo 
dove iniziò l’evangelizzazione ... abbiamo voluto, al tempo stesso, compiere un atto di espia­
zione davanti all’infinita santità di Dio per tutto ciò che, in questo slancio verso il Continente 
americano, è stato segnato dal peccato, dall’ingiustizia e dalla violenza ... A questi uomini 
(che furono vittime) noi non cessiamo di chiedere “perdono”. Questa richiesta di perdono si 
rivolge soprattutto ai primi abitanti della nuova terra, agli indios, e poi anche a coloro che 
come schiavi furono colà deportati dall’Africa per i lavori pesanti...» (21 ottobre 1992).

Conclusione

Peccato non potere in questa sede, ora, neanche accennare di sfuggita ad argomenti 
come alle Crociate, al razzismo, all’integralismo, alla mafia ed alle varie ingiustizie, alle 
guerre di religione... La direzione comunque è quella indicata e presa da questo Papa intre­
pido. Chi verrà, il più tardi possibile, dopo di lui, non potrà non assumere lo stesso atteg­
giamento, approfondire le analisi, dichiarare il pentimento, studiare modi efficaci perché la 
Chiesa cattolica, della quale siamo nonostante tutto onorati di far parte, continui a recitare 
con convinzione crescente le parole antiche e sempre nuove: «Rimetti a noi i nostri debiti 
come noi li rimettiamo ai nostri debitori».

* Pietro Nonis
Vescovo di Vicenza



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

Azione servizi generali

Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56 209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209

E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento
Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 335/632 3590)
ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)

Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/51 56 369
E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56 209
E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56383 - fax 011/51 56 209
venerdì ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56 286 

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Uffiao per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011/51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Uffiao per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Uffiao per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56 340 - fax 0! 1/51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

I ffiao per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delPEducazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56430 - fax 011/51 56 439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/2462092 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXX1X - N. 3 - Marzo 2002

Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. I I - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede "Buona Stampa”
C.SO Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 8/2002
Spedito: Ottobre 2002


