
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

4
ANNO LXXIX
APRILE 2002



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio. 
Tutti gli Uffici sono chiusi: 
- il sabato pomeriggio; 
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato; 
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre; 
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili. 

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011 /568 28 17 - 349/15741 61)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - 347/2462067)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329/2148126)
venerdì ore 10-12

Distretti pastorali:
TO Nord:¥owr\ don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 0594) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/96763 25 - 335/611 0339) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216 

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56 360 - ab. 011/521 15 57)

(segue nella III di copertina)



Rivista diocesana torinese
Ufficiale per gli atti dell’arcivescovo e della curia metropolitana

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica in forma di “Motti Proprio" Misericordia Dei su alcuni aspetti della 
celebrazione del sacramento della Penitenza 591

Messaggio per il Congresso Nazionale della F.U.C.L 596
Lettera ai partecipanti alla II Assemblea Mondiale sullTnvecchiamento 598
Lettera al Cardinale Segretario di Stato sui problemi della Palestina 601
Ai partecipanti alla Sessione Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali (l ! .4) 603
Riunione interdicasteriale con i Cardinali degli Stati Uniti d’America:

- Discorso del Santo Padre (23.4) 605
- Messaggio ai sacerdoti statunitensi 607
- Comunicato finale 607

Ai partecipanti al X Simposio promosso dal Consiglio delle Conferenze Episcopali 
d’Europa (25.4) 610

Ai partecipanti all’XI Assemblea Nazionale dell’A.C.I. (26.4) 612
Alle Associazioni Cristiane Lavoratori Italiani (27.4) 614
Alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti (29.4) 616

Atti della Santa Sede

Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso:

Messaggio ai buddhisti per la festa del Vesakh 619

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Convenzione tra l’Istituto Centrale per il Catalogo e la Documentazione del Ministero per 
i beni e le attività culturali e la Conferenza Episcopale Italiana circa le modalità di col­
laborazione per l’inventario e il catalogo dei beni culturali mobili appartenenti a enti e 
istituzioni ecclesiastiche 621

Anno LXXIX Aprile 2002



590

Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella Veglia di preghiera per le Vocazioni
Omelia in Cattedrale nella Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni
Omelia nella Veglia in preparazione alla Giornata della Solidarietà
Omelia nella festa di S. Giuseppe Benedetto Cottoiengo
Intervento al Convegno “Sport... e non solo”

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Comunicazione - Rinuncia - Termine di ufficio - Trasferimento - Nomine - Curia 
Metropolitana - Nomine e conferme in Istituzioni varie - Dimissione di oratorio a usi 
profani - Sacerdote diocesano defunto

Documenta/.ione

X Simposio dei Vescovi d’Europa:
Cronaca
Discorso del Santo Padre

I. Relazioni:
1. Evangelizzare i giovani in un’Europa post-moderna (* Card. Cormac Murphy- 

O’Connor)
2. L’evangelizzazione dei giovani: itinerari (* Card. Godfried Danneels)
3. Sfide e approcci ai cammini di fede dei giovani dell’Europa Centrale e Orientale 

(don Borys Gudziak)
4. Giovane di venti secoli. Immagini di Chiesa sulle strade d’Europa (mons. Sergio 

Lanza)
II. Messaggio finale

III. Lettera dei giovani ai Vescovi europei
Appendice - Contributo della Conferenza Episcopale Italiana nella fase preparatoria del 

Simposio

La presenza della Santa Sede negli Organismi Intemazionali (* Jean-Louis Tauran)

Il Diritto Canonico, perché? (* Julian Herranz)



Atti del Santo Padre

LETTERA APOSTOLICA 
IN FORMA DI “MOTO PROPRIO”

MISERICORDIA DEI
DEL SOMMO PONTEFICE
GIOVANNI PAOLO II

SU ALCUNI ASPETTI DELLA CELEBRAZIONE 
DEL SACRAMENTO DELLA PENITENZA

Per la misericordia di Dio, Padre che riconci­
lia, il Verbo prese carne ne) grembo purissimo 
della Beata Vergine Maria per salvare «il suo 
Popolo dai suoi peccati» (Mt 1,21) e aprirgli «la 
via della eterna salvezza»1. San Giovanni Batti- 
sta conferma questa missione indicando in Gesù 
1 "Agnello di Dio», «colui che toglie il peccato 
del mondo» (Gv 1,29). Tutta l'opera e la predica­
zione del Precursore è una chiamata energica e 
calorosa alla penitenza e alla conversione, il cui 
segno è il battesimo amministrato nelle acque del 
Giordano. Lo stesso Gesù si è sottomesso a quel 
rito penitenziale (cfr. Mt 3,13-17), non perché 
abbia peccato, ma perché «Egli si lascia annove- 
rare tra i peccatori; è già “l'Agnello di Dio che 
toglie il peccato del mondo” (Gv 1,29); già anti­
cipa il "battesimo" della sua morte cruenta»2. La 
salvezza è, dunque e innanzi tutto, redenzione 
dal peccato quale impedimento all’amicizia con 
Dio, e liberazione dallo stato di schiavitù nel 
quale si trova l’uomo, che ha ceduto alla tenta­
zione del Maligno e ha perso la libertà dei figli di 
Dio (cfr. Rm 8,21).

La missione affidata da Cristo agli Apostoli 
è l’annuncio del Regno di Dio e la predicazione 
del Vangelo in vista della conversione (cfr. Me 

16,15; Mt 28,18-20). La sera dello stesso giorno 
della sua risurrezione, quando è imminente l’ini­
zio della missione apostolica, Gesù dona agli 
Apostoli, in virtù della forza dello Spirito Santo, 
il potere di riconciliare con Dio e con la Chiesa i 
peccatori pentiti: «Ricevete lo Spirito Santo; a 
chi rimetterete i peccati saranno rimessi e a chi 
non li rimetterete, resteranno non rimessi» (Gv 
20,22-23)’.

Lungo la storia e nell'ininterrotta prassi della 
Chiesa «il ministero della riconciliazione» 
(2Cor 5,18), donata mediante i sacramenti del 
Battesimo e della Penitenza, si è dimostrato un 
impegno pastorale sempre vivamente sentito, 
compiuto in ossequio al mandato di Gesù come 
parte essenziale del ministero sacerdotale. La 
celebrazione del sacramento della Penitenza ha 
avuto nel corso dei secoli uno sviluppo che ha 
conosciuto diverse forme espressive, sempre, 
però, conservando la medesima struttura fonda­
mentale che comprende necessariamente, oltre 
all’intervento del ministro - soltanto un Vescovo 
o un presbitero, che giudica e assolve, cura e 
guarisce nel nome di Cristo - gli atti del peni­
tente: la contrizione, la confessione e la soddi­
sfazione.

' Messale Romano, Prefazio dell’Avvento I.
2 Catechismo della Chiesa Cattolica, 536.

Cfr. Concilio Tridentino, sess. XIV. De sacramento poenitentiae, can. 3: DS 1703.

591



592 Atti del Santo Padre

Nella Lettera Apostolica Novo Millennio 
ineunte ho scritto: «Un rinnovato coraggio pasto­
rale vengo poi a chiedere perché la quotidiana 
pedagogia delle comunità cristiane sappia pro­
porre in modo suadente ed efficace la pratica del 
sacramento della Riconciliazione. Come ricorde­
rete, nel 1984 intervenni su questo tema con l’E­
sortazione post-sinodale Reconciliatio et paeni- 
tentia, che raccoglieva i frutti di riflessione di 
un'Assemblea del Sinodo dei Vescovi dedicata a 
questa problematica. Invitavo allora a fare ogni 
sforzo per fronteggiare la crisi del "senso del 
peccato". (...) Quando il menzionato Sinodo 
affrontò il problema, stava sotto gli occhi di tutti 
la crisi del Sacramento, specialmente in alcune 
regioni del mondo. I motivi che ne erano all’ori­
gine non sono svaniti in questo breve arco di 
tempo. Ma l’Anno Giubilare, che è stato partico­
larmente caratterizzato dal ricorso alla Penitenza 
sacramentale, ci ha offerto un messaggio inco­
raggiante, da non lasciar cadere: se molti, e tra 
essi anche tanti giovani, si sono accostati con 
frutto a questo Sacramento, probabilmente è 
necessario che i Pastori si armino di maggior 
fiducia, creatività e perseveranza nel presentarlo 
e farlo valorizzare»4.

Con queste parole ho inteso e intendo far 
coraggio e. nello stesso tempo, rivolgere un forte 
invito ai miei confratelli Vescovi - e, attraverso 
di essi, a tutti i presbiteri - per un sollecito rilan­
cio del sacramento della Riconciliazione, anche 
come esigenza di autentica carità e di vera giusti­
zia pastorale5, ricordando loro che ogni fedele, 
con le dovute disposizioni interiori, ha diritto a 
ricevere personalmente il dono sacramentale.

Affinché il discernimento sulle disposizioni 
dei penitenti in ordine alla remissione o meno, e 
all’imposizione dell’opportuna penitenza da 
parte del ministro del Sacramento possa essere 
attuato, occorre che il fedele, oltre alla coscienza 
dei peccati commessi, al dolore per essi e alla 
volontà di non più ricaderci'’, confessi i suoi pec­
cati. In questo senso, il Concilio di Trento 
dichiarò che è necessario «per diritto divino con­
fessare tutti e singoli i peccati mortali»’. La 
Chiesa ha visto sempre un nesso essenziale tra il 
giudizio affidato ai sacerdoti in questo Sacra­

mento e la necessità che i penitenti dichiarino 
propri peccati", tranne in caso di impossibili 
Pertanto, essendo la confessione completa del 
peccati gravi per istituzione divina parte costitu- 
tiva del Sacramento, essa non resta in alcun 
modo affidata alla libera disponibilità dei Pastori 
(dispensa, interpretazione, consuetudini locali' 
ecc. ). La competente Autorità ecclesiastica speci|- 
fica unicamente - nelle relative norme discipli- 
nari - i criteri per distinguere l’impossibili 
reale di confessare i peccati da altre situazioni i» 
cui l’impossibilità è solo apparente o comunq"" 
superabile. 

Nelle attuali circostanze pastorali, venendo 
incontro alle preoccupate richieste di numero51 
Fratelli nell’Episcopato, considero conveniente 
richiamare alcune delle leggi canoniche vigenti 
circa la celebrazione di questo Sacramento, pre-- 
cisandone qualche aspetto per favorire in spinto 
di comunione con la responsabilità che è propria 
dell’intero Episcopato" una sua migliore ammini- 
strazione. Si tratta di rendere effettiva e di tutela- 
re una celebrazione sempre più fedele, e pertanto 
sempre più fruttifera, del dono affidato alla Chie- 
sa dal Signore Gesù dopo la risurrezione (cfr.6’ 
20,19-23). Ciò appare specialmente necessaf" 
dal momento che si osserva in alcune regioni la 
tendenza all’abbandono della confessione perso- 
naie insieme ad un ricorso abusivo all"’assolu- 
zione generale" o “collettiva", sicché essa non 
appare come mezzo straordinario in situazioni 
del tutto eccezionali. Sulla base di un aliarga- 
mento arbitrario del requisito della grave neces- 
sita'", si perde di vista in pratica la fedeltà alla 
configurazione divina del Sacramento, e concre- 
tamente la necessità della confessione individua- 
le, con gravi danni per la vita spirituale dei tede 
li e per la santità della Chiesa.

Pertanto, dopo aver sentito in merito la Con- 
gregazione per la Dottrina della Fede, la Congre- 
gazione per il Culto Divino e la Disciplina dei 
Sacramenti e il Pontificio Consiglio per i Testi 
Legislativi, nonché i pareri di venerati Fratelli 
Cardinali preposti ai Dicasteri della Curia Roma­
na, ribadendo la dottrina cattolica riguardo al 
sacramento della Penitenza e della Riconciliazio- 
ne, esposta sinteticamente nel Catechismo della

4 N. 37: 445 93 (2001). 292.
‘ Cfr. C.I.C.. cann. 213 e 843 §1.
6 Cfr. Concilio Tridentino, sess. XIV, Doctrina de sacramento paenitentiae. cap. 4: DS 1676.

Ihid.. can. 7: DS 1707.
“ Cfr. Ihid.. cap. 5: DS 1679: Concilio Fiorentino. Decr. pro Armeniis: DS 1323.
‘ Cfr. can. 392: Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium. 23.27; Decr. sull''uffico 

pastorale dei Vescovi Christus Dominus. 16.
” Cfr. can. 961 §1.2".



Atti del Santo Padre 593

Chiesa Cattolica", cosciente della mia responsa­
bilità pastorale e con piena consapevolezza della 
necessità ed efficacia sempre attuali di questo 
Sacramento, dispongo quanto segue.

1. Gli Ordinari ricordino a tutti i ministri del 
sacramento della Penitenza che la legge univer­
sale della Chiesa ha ribadito, in applicazione 
della dottrina cattolica in materia, che:

a) «La confessione individuale e integra e 
l’assoluzione costituiscono l’unico modo ordina­
rio con cui il fedele, consapevole di peccato 
grave, è riconciliato con Dio e con la Chiesa; 
solamente una impossibilità fisica o morale scusa 
da una tale confessione, nel qual caso la riconci­
liazione si può ottenere anche in altri modi»12,

b) Perciò, «tutti coloro cui è demandata in 
forza dell’ufficio la cura delle anime, sono tenuti 
all’obbligo di provvedere che siano ascoltate le 
confessioni dei fedeli a loro affidati, che ragione- 
volmente lo chiedano, e che sia ad essi data l’op­
portunità di accostarsi alla confessione indivi­
duale, stabiliti, per loro comodità, giorni e ore»

Inoltre, tutti i sacerdoti che hanno la facoltà di 
amministrare il sacramento della Penitenza, si 
mostrino sempre e pienamente disposti ad ammi­
nistrarlo ogniqualvolta i fedeli ne facciano ragio­
nevolmente richiesta14. La mancanza di disponi­
bilità ad accogliere le pecore ferite, anzi, ad 
andare loro incontro per ricondurle all’ovile, 
sarebbe un doloroso segno di carenza di senso 
pastorale in chi, per l'Ordinazione sacerdotale, 
deve portare in sé l’immagine del Buon Pastore.

2. Gli Ordinari del luogo, nonché i parroci e i 
rettori di chiese e santuari, devono verificare 
Periodicamente che di fatto esistano le massime 
facilitazioni possibili per le confessioni dei fede­
li- In particolare, si raccomanda la presenza visi­
bile dei confessori nei luoghi di culto durante gli 
orari previsti, l'adeguamento di questi orari alla 
situazione reale dei penitenti, e la speciale dispo­
nibilità per confessare prima delle Messe e anche

per venire incontro alla necessità dei fedeli 
durante la celebrazione delle SS. Messe, se sono 
disponibili altri sacerdoti15.

3. Poiché «il fedele è tenuto all’obbligo di 
confessare secondo la specie e il numero tutti i 
peccati gravi commessi dopo il Battesimo e non 
ancora direttamente rimessi mediante il potere 
delle chiavi della Chiesa, né accusati nella con­
fessione individuale, dei quali abbia coscienza 
dopo un diligente esame»1'’, va riprovato qualsia­
si uso che limiti la confessione ad un’accusa 
generica o soltanto di uno o più peccati ritenuti 
più significativi. D’altra parte, e tenendo conto 
della chiamata di tutti i fedeli alla santità, si rac­
comanda loro di confessare anche i peccati 
veniali17.

4. Alla luce e nel contesto delle norme prece­
denti. deve essere compresa e rettamente applica­
ta l’assoluzione a più penitenti insieme senza la 
previa confessione individuale, prevista al can. 
961 del Codice di Diritto Canonico. Essa, infat­
ti. «riveste un carattere di eccezionalità» ” e «non 
può essere impartita in modo generale se non:

1° vi sia imminente pericolo di morte ed 
al sacerdote o ai sacerdoti non basti il tempo per 
ascoltare le confessioni dei singoli penitenti:

2° vi sia grave necessità, ossia quando, 
dato il numero dei penitenti, non si hanno a 
disposizione confessori sufficienti per ascoltare, 
come si conviene, le confessioni dei singoli entro 
un tempo conveniente, sicché i penitenti, senza 
loro colpa, sarebbero costretti a rimanere a lungo 
privi della grazia sacramentale o della sacra 
Comunione; però la necessità non si considera 
sufficiente quando non possono essere a disposi­
zione dei confessori, per la sola ragione di una 
grande affluenza di penitenti, quale può aversi in 
occasione di una grande festa o di un pellegri­
naggio» ”,

Circa il caso di grave necessità, si precisa 
quanto segue:

Cfr. nn. 980-987. 1114-1134. 1420-1498.
12 Can. 960.
" Can. 986 §1.
“ Cfr. Concilio Vaticano II. Dece sul ministero e la vita dei presbiteri Presbyterorum Ordinis, 13: Ordo Poe­

nitentiae, Praenotanda, n. 10, b, editio typica, 1974.
15 Cfr. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti. Responsa ad dubia proposita: 

"Notitiae”, 37 (2001 ), 259-260.
16 Can. 988 §1.

Cfr. can. 988 §2; Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Reconciliatio et poenitentia (2 dicembre 
1984), 32: AAS 77 (1985). 267; Catechismo della Chiesa Cattolica. 1458.

Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Reconciliatio et poenitentia. 32: l.c., 267.
19 Can. 961 §1.



594 Atti del Santo Padre

a) Si tratta di situazioni che, oggettiva­
mente, sono eccezionali, come quelle che si pos­
sono verificare in territori di missione o in comu­
nità di fedeli isolati, dove il sacerdote può passa­
re soltanto una o poche volte l'anno o quando le 
condizioni belliche, meteorologiche o altre simi­
li circostanze lo consentano.

h) Le due condizioni stabilite nel canone 
per configurare la grave necessità sono insepara­
bili, per cui non è mai sufficiente la sola impossi­
bilità di confessare “come si conviene” i singoli 
entro “un tempo conveniente” a causa della scar­
sità di sacerdoti; tale impossibilità deve essere 
unita al fatto che altrimenti i penitenti sarebbero 
costretti a rimanere “a lungo”, senza loro colpa, 
privi della grazia sacramentale. Si debbono perciò 
tener presenti le circostanze complessive dei 
penitenti e della diocesi, per quanto attiene l’or­
ganizzazione pastorale di questa e la possibilità di 
accesso dei fedeli al sacramento della Penitenza.

c) La prima condizione, l’impossibilità di 
poter ascoltare le confessioni “come si conviene” 
“entro un tempo conveniente”, fa riferimento 
solo al tempo ragionevolmente richiesto per l’es­
senziale amministrazione valida e degna del 
Sacramento, non essendo rilevante a tale riguar­
do un colloquio pastorale più lungo, che può 
essere rimandato a circostanze più favorevoli. 
Questo tempo ragionevolmente conveniente, 
entro cui ascoltare le confessioni, dipenderà dalle 
possibilità reali del confessore o confessori e 
degli stessi penitenti.

d) Circa la seconda condizione, sarà un 
giudizio prudenziale a valutare quanto lungo 
debba essere il tempo di privazione della grazia 
sacramentale affinché si abbia vera impossibilità a 
norma del can. 960, allorché non vi sia imminen­
te pericolo di morte. Tale giudizio non è pruden­
ziale se stravolge il senso dell’impossibilità fisica 
o morale, come accadrebbe se, ad esempio, si con­
siderasse che un tempo inferiore a un mese impli­
cherebbe rimanere “a lungo” in simile privazione.

e) Non è ammissibile il creare o il permet­
tere che si creino situazioni di apparente grave 
necessità, derivanti dalla mancata amministra­
zione ordinaria del Sacramento per inosservanza 
delle norme sopra ricordate2" e, tanto meno, dal­
l’opzione dei penitenti in favore dell’assoluzione 
in modo generale, come se si trattasse di una pos­
sibilità normale ed equivalente alle due forme 
ordinarie descritte nel Rituale.

f) La sola grande affluenza di penitenti 
non costituisce sufficiente necessità, non soltanto

in occasione di una festa solenne o di un pelle­
grinaggio, ma neppure per turismo o altre simili 
ragioni dovute alla crescente mobilità delle per 
sone.

5. Giudicare se ricorrano le condizioni richie­
ste a norma del can. 961 §1,2°, non spetta al con­
fessore, ma «al Vescovo diocesano, il quale, 
tenuto conto dei criteri concordati con gli altri 
membri della Conferenza Episcopale, può deter­
minare i casi di tale necessità»21. Tali criten 
pastorali dovranno essere espressione della ricer­
ca della totale fedeltà, nelle circostanze dei 
rispettivi territori, ai criteri di fondo espressi 
dalla disciplina universale della Chiesa, i quali 
peraltro poggiano sulle esigenze derivanti dalle 
stesso sacramento della Penitenza nella sua divi- 
na istituzione.

6. Essendo di fondamentale importanza. in 
una materia tanto essenziale per la vita della 
Chiesa, la piena armonia tra i vari Episcopati de1 
mondo, le Conferenze Episcopali, a norma de 
can. 455 §2 del C.I.C., faranno pervenire quanto 
prima alla Congregazione per il Culto Divino e la 
Disciplina dei Sacramenti il testo delle norme 
che esse intendono emanare oppure aggiornatte 
alla luce del presente Motu proprio sull’applica- 
zione del can. 961 del C.l.C. Ciò non mancherà
di favorire una sempre più grande comunione tra 
i Vescovi di tutta la Chiesa, spingendo ovunque 
fedeli ad attingere abbondantemente alle fon- 
delia misericordia divina, sempre zampillanti nel
sacramento della Riconciliazione.

In questa prospettiva di comunione sarà puret 
opportuno che i Vescovi diocesani riferiscano' 
alle rispettive Conferenze Episcopali circa il 
verificarsi o meno, nell’ambito della loro giuri-
sdizione, di casi di grave necessità. Sarà poi 
compito delle Conferenze Episcopali informare' 
la predetta Congregazione circa la situazione di 
fatto esistente nel loro territorio e sugli eventuali

mutamenti che dovessero in seguito registrarsi-

7. Quanto alle disposizioni personali dei pe­
nitenti viene ribadito che;

a) «Affinché un fedele usufruisca valida 
mente dell’assoluzione sacramentale impartii 
simultaneamente a più persone, si richiede che , 
non solo sia ben disposto, ma insieme faccia 
il proposito di confessare a tempo debito i singo­
li peccati gravi, che al momento non può confes­
sare»22.

20 Cfr. sopra, nn. I e 2.
21 Can. 961 §2.
22 Can. 962 §1.



Atti del Santo Padre 595

h) Per quanto è possibile, anche nel caso 
di imminente pericolo di morte, venga premessa 
ai fedeli «l’esortazione che ciascuno provveda a 
porre l’atto di contrizione»2’.

c) È chiaro che non possono ricevere vali­
damente l’assoluzione i penitenti che vivono in 
stato abituale di peccato grave e non intendono 
cambiare la loro situazione.

8. Fermo restando l’obbligo «di confessare i 
propri peccati gravi almeno una volta all’an­
no»24, «colui al quale sono rimessi i peccati gravi 
mediante l’assoluzione generale, si accosti quan­
to prima, offrendosene l’occasione, alla confes­
sione individuale, prima che abbia a ricevere 
un’altra assoluzione generale, a meno che non 
sopraggiunga una giusta causa»25.

9. Circa il luogo e la sede per la celebrazione 
del Sacramento, si tenga presente che:

a) «il luogo proprio per ricevere le confes­

sioni sacramentali è la chiesa o l’oratorio»26, pur 
restando chiaro che ragioni di ordine pastorale 
possono giustificare la celebrazione del Sacra­
mento in luoghi diversi27;

b) la sede per le confessioni è disciplinata 
dalle norme emanate dalle rispettive Conferenze 
Episcopali, le quali garantiranno che essa sia col­
locata «in luogo visibile» e sia anche «provvista 
di grata fissa», così da consentire ai fedeli ed agli 
stessi confessori che lo desiderano di potersene 
liberamente servire2".

Tutto ciò che con la presente Lettera Apo­
stolica in forma di Motu proprio ho stabilito, 
ordino che abbia pieno e durevole valore e sia 
osservato a partire da questo giorno, nonostante 
qualsiasi altra disposizione in contrario. Quanto 
ho stabilito con questa Lettera ha valore, per sua 
natura, anche per le venerande Chiese Orientali 
Cattoliche, in conformità ai rispettivi canoni del 
Codice loro proprio.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 7 del mese di aprile - Domenica nell’Ottava di Pasqua o della 
Divina Misericordia - nell’anno del Signore 2002, ventiquattresimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II

21 Can. 962 §2.
24 Can. 989.
25 Can. 963.
26 Can. 964 §1.
27 Cfr. can. 964 §3.
a Cfr. can. 964 §2; Pontificio Consiglio per l'Interpretazione dei testi Legislativi, Responsa ad propo­

situm duhium: de loco excipiendi sacramentales confessiones (7 luglio 1998): A4S 90 (1998), 711.



596 Atti del Santo Padre

Messaggio per il Congresso Nazionale della F.U.C.I.

Non vergognatevi mai del Vangelo!
Professate con umile fierezza

la gioia dell’appartenenza alla comunità ecclesiale

Carissimi giovani della F.U.C.I.!

1. Ho appreso con piacere che la vostra Federazione si appresta a celebrare il 
proprio Congresso Nazionale, dedicato ad un tema particolarmente interessante ed 
attuale per la Chiesa e la società: "Solidarietà nella rete delle interdipendenze" . Nel 
rivolgere ai partecipanti e a tutti i soci il mio affettuoso saluto, desidero assicurarvi 
la mia vicinanza spirituale e augurarvi l'esito più proficuo di questo appuntamen- 
to così importante per la vostra vita associativa.

Mi è caro accompagnare i lavori che svolgete in questi giorni con alcune rifles- 
sioni, che mi stanno particolarmente a cuore, e che vorrei affidare alla vostra mente 
e ai vostri cuori vigili e generosi.

Siete giovani cattolici universitari. Penso a voi, studenti e studentesse, come a 
persone sensibili e coraggiose che hanno scoperto la bellezza di una vita illumina- 
ta dalla fede nel Signore Gesù e vissuta in piena comunione con la Chiesa. Non ver- 
gognatevi mai del Vangelo! Non lasciatevi vincere dal timore di professare con 
un'umile fierezza la gioia dell'appartenenza alla comunità ecclesiale. Non confon- 
dete il dialogo con un'accoglienza acritica delle opinioni dominanti, ma, seguendo 
l'esortazione dell'Apostolo Paolo, «esaminate ogni cosa, tenete ciò che è buono» 
(7 Ts 5,21).

In questo servizio alla Verità, non potrà poi mancare il sostegno prezioso di una 
formazione solida e accurata, costantemente nutrita dalla meditazione della Parola 
di Dio, accompagnata e sorretta da chi vi è posto a fianco nel cammino di fede, pun- 
tualmente verificata sulla base di criteri adatti a discernere la genuina identità eccle- 
siale di un'Associazione come la vostra, che si prefigge di essere in piena e costan- 
te sintonia con i Pastori della Chiesa.

2. L'ambito specifico di vita e di attività della F.U.C.I. è quello dell'Università. La 
vostra missione è dunque quella di essere "lievito, sale e luce" del Vangelo negli 
ambienti della ricerca scientifica e della qualificazione professionale. Per fare questo, 
occorre innanzi tutto coltivare un'intensa vita spirituale, nutrita dall'ascolto della 
Parola di Dio, dalla preghiera assidua, dalla partecipazione alla liturgia della Chie­
sa. Accanto all'impegno per lo studio e alle attività associative, non deve mai man­
care la consapevolezza di essere soprattutto dei contemplativi del mistero di Dio.

La vostra limpida e gioiosa testimonianza cristiana, vissuta in cordiale comu­
nione con quanti condividono l'ideale evangelico anche in altre aggregazioni eccle­
siali, aiuti tutti a incontrarsi con la persona di Gesù. Lui solo può riempire di senso 
la vita e offrire salvezza piena e sicura al cuore affamato di libertà e di vera felicità. 
Solo in una cultura cristianamente ispirata gli autentici valori umani possono tro­
vare la loro realizzazione integrale.

Quanto poi al linguaggio col quale annunciare la buona novella del Signore 
Gesù, esso deve ispirarsi alla franchezza schietta e mite dei veri testimoni della



Atti del Santo Padre 597

fede. Potrà così evitare sia i toni della polemica amara, sia i rischi di una sorta di 
"complesso di inferiorità", che purtroppo si insinua a volte nella coscienza di alcu­
ni cattolici. Vi esorto, pertanto, a fare vostro, con convinta e sentita adesione, il "Pro­
getto Culturale" della Chiesa in Italia, offrendo generosamente il prezioso apporto 
di una mediazione intelligente, fedele e creativa.

3. So che in occasione di questo Congresso Nazionale vi proponete di riflettere 
su di un tema particolarmente urgente e delicato: il progressivo intensificarsi delle 
dazioni tra i popoli, fenomeno che è oggi qualificato con il termine di "globalizza­
zione". A tale riguardo, desidero qui richiamare alcuni principi fondamentali, che 
Possono aiutare ad orientare questo fenomeno nella giusta direzione.

La crescente interdipendenza tra i popoli, mentre richiede il rifiuto del terrori­
smo e della violenza come via praticabile per ricostruire le condizioni essenziali di 
giustizia e di libertà, esige soprattutto una forte solidarietà morale, culturale, eco- 
nomica e un'organizzazione politica della società internazionale che possa garanti­
ti diritti di tutti i popoli.

La soluzione al male del sottosviluppo e alle situazioni drammatiche in cui 
vivono e muoiono milioni di persone è di natura fondamentalmente etica, e ad essa 
devono corrispondere scelte economiche e politiche coerenti. II primo e decisivo 
contributo per uno sviluppo veramente degno dell'uomo è rappresentato dal soste­
rò a programmi di educazione culturale. Come ho avuto modo di ribadire nei- 
l'Enciclica Redemptoris missio, il vero progresso della società deriva primariamente 

«dalla formazione delle coscienze, dalla maturazione delle mentalità e dei costumi,
È l'Uomo il protagonista dello sviluppo, non il denaro o la tecnica» (n. 58). Certa- 
mente va perseguita anche la riforma del commercio internazionale e del sistema 
finanziario mondiale, ma ognuno è chiamato ad assumere impegni precisi secondo 
e proprie possibilità, modificando, per quanto è necessario, il proprio stile di vita, 
affinché si possa giungere ad uno sviluppo equo e solidale, i cui benefici siano 
messi a disposizione di tutti.

Infatti, come ho sottolineato in altra occasione, cooperare allo sviluppo dei 
Popoli «è un imperativo per tutti e per ciascuno degli uomini e delle donne, per le 
società e le Nazioni» (Sollicitudo rei socialis, 32).

 4. Carissimi giovani, proseguite nel vostro impegno ecclesiale, culturale e asso- 
ciativo, seguendo gli esempi di vita e testimonianza cristiana dei tanti "fucini" che 
vi hanno preceduto nel segno della fede e nella generosa adesione ai valori e agli 
ideali della F.U.C.I.

Affido le vostre persone e i lavori di questo Congresso alla materna protezione 
della Vergine Maria, Sede della Sapienza, e, nell'assicurarvi la mia vicinanza con la 

peghiera e con l'affetto, di cuore vi benedico, insieme con i vostri Assistenti, fami- 
liari ed amici.

Dal Vaticano, 26 aprile 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



598 Atti del Santo Padre

Lettera ai partecipanti
alla II Assemblea Mondiale sull'Invecchiamento

La dignità della persona anziana si difende 
con il principio di solidarietà, con l'interscambio 

tra le generazioni, con l’aiuto reciproco
A vent’anni alla prima Assemblea Mondiale, tenutasi a Vienna nel 1982, sotto l'egida dell'ONI 
dall’8 al 12 aprile si è svolta a Madrid una nuova Assemblea. Il Santo Padre, oltre ad aver inviai 
una apposita Delegazione per rappresentare la Santa Sede, si è reso presente con questa Lettera 
che pubblichiamo in traduzione italiana:

Eccellentissimo Signore,
sono lieto di porgere a Lei e, attraverso di Lei, a tutti i partecipanti alla II Assem- 

blea Mondiale sull'Invecchiamento, un cordiale saluto, con i migliori auspici di suc- 
cesso nei vostri lavori.

Venti anni dopo la I Assemblea Mondiale, tenutasi a Vienna nel 1982, la 
sente riunione è una meta significativa e soprattutto un impulso verso il futuro, 
momento che l'invecchiamento della popolazione mondiale sarà certamente uno 
dei fenomeni più rilevanti del XXI secolo.

Negli ultimi due decenni, l'Organizzazione delle Nazioni Unite si è fatta pro- 
motrice di numerose iniziative volte a comprendere e a risolvere i problemi posti 
dal crescente aumento del numero delle persone entrate nella fase dell'anzianità-

Di tali iniziative, una delle più lodevoli è stata l'Anno internazionale delle Per' 
sone Anziane, celebrato nel 1999, un'occasione efficace per richiamare l'attenzione 
di tutta l'umanità sulla necessità di affrontare responsabilmente la sfida di costrui- 
re "una società per tutte le età".

Ho espresso la mia partecipazione a tale evento con una Lettera rivolta agli 
Anziani, ai quali mi sento vicino non solo per sollecitudine pastorale, ma anche per- 
ché condivido personalmente la loro condizione. D'altro canto, il Pontificio Consi' 
glio per i Laici ha pubblicato un documento intitolato "La dignità dell'anziano e la 
missione nella Chiesa e nel mondo". In tale occasione, la Chiesa cattolica ha rinnovato 
l'attenzione che ha sempre dimostrato per questa categoria di persone, promuo-" 
vendo iniziative proprie e collaborando con le autorità pubbliche e la società civile

Ora voi vi siete riuniti per una valutazione d'insieme dell'applicazione de' 
piano di azione internazionale del 1982 e per delineare strategie per il futuro- 
Venendo da ogni parte del mondo, rendete testimonianza del fatto che la questiono 
dell'invecchiamento riguarda tutta l'umanità e deve essere affrontata in modo glo- 
baie, e, più in particolare, deve essere inserita nella complessa problematica dello 
sviluppo.

In effetti, si sta producendo ovunque un cambiamento profondo della strutturo 
della popolazione, che porta a riesaminare i progetti sociali e a discutere nuova- 
mente non solo sulla loro struttura economica, ma anche sulla visione del ciclo vita- 
le e i rapporti fra generazioni. Si può dire che una società si mostra giusta nello 
misura in cui risponde ai bisogni assistenziali di tutti i suoi membri e il suo livello 
di civiltà si misura in base alla protezione offerta ai membri più deboli del tessuto 
sociale.



Atti del Santo Padre 599

Come garantire la durata di una società che sta invecchiando, consolidando la 
sicurezza sociale delle persone anziane e la qualità della loro vita?

Per rispondere a questa domanda è necessario non lasciarsi guidare soprattut­
to da criteri economici, ma ispirarsi piuttosto a saldi principi morali.

Occorre, in primo luogo, considerare l'anziano nella sua dignità di persona, 
dignità che non diminuisce con il passare degli anni e con il deterioramento della 
salute fisica e psichica. È evidente che questa considerazione positiva può trovare 
un terreno fecondo solo in una cultura capace di superare gli stereotipi sociali, che 
fanno consistere il valore della persona nella giovinezza, nell'efficacia, nella vitalità 
fisica e nella piena salute. L'esperienza dice che, quando manca questa visione posi- 
tiva, è facile che si emargini l'anziano e lo si releghi a una solitudine paragonabile 
a una vera morte sociale. E la stima che l'anziano ha di se stesso non dipende forse 
in buona parte dall'attenzione che riceve in famiglia e nella società?

Per essere credibile ed effettiva, l'affermazione della dignità della persona 
anziana è chiamata a esprimersi in politiche volte a una distribuzione equa delle 
nsorse, di modo che tutti i cittadini, e anche gli anziani, possano beneficiarne.

Si tratta di un compito arduo che si può realizzare solo applicando il principio 
della solidarietà, dello scambio fra generazioni, dell'aiuto reciproco. Questa solida­
rietà deve manifestarsi non solo nel contesto di ogni Nazione, ma anche fra i popo­
li, mediante un impegno che porti a tener conto delle profonde disuguaglianze eco­
nomiche e sociali fra il Nord e il Sud del pianeta. Di fatto, la pressione della povertà 
può mettere in dubbio molti principi di solidarietà, causando vittime nei settori più 
fragili della popolazione, fra i quali quello degli anziani.

Un aiuto per la soluzione dei problemi legati all'invecchiamento della popola­
zione proviene certamente dall'inserimento effettivo dell'anziano nel tessuto socia­
te/ utilizzando il contributo di esperienza, conoscenza e saggezza che può offrire. 
Gli anziani, in effetti, non devono essere considerati un peso per la società, ma una 
risorsa che può contribuire al suo benessere. Non solo possono rendere testimo- 
manza del fatto che vi sono aspetti della vita, come i valori umani e culturali, mora­
li e sociali, che non si misurano in termini economici o di funzionalità, ma offrire 
anche un contributo efficace nell'ambito lavorativo e in quello della responsabilità. 
Si tratta, infine, non solo di fare qualcosa per gli anziani, ma anche di accettare que­
ste persone come collaboratori responsabili, con modalità che rendano ciò vera­
mente possibile, come agenti di progetti condivisi, in fase sia di programmazione, 
s>a di dialogo o di attuazione.

Occorre parimenti che tali politiche si completino con programmi formativi 
volti a preparare le persone all'anzianità durante tutta la loro esistenza, rendendo­
le capaci di adattarsi ai cambiamenti, sempre più rapidi, nello stile di vita e di lavo­
ro, Una formazione incentrata non solo sul fare ma anche e soprattutto sull'essere, 
attenta ai valori che fanno apprezzare la vita in tutte le sue fasi, e sull'accettazione 
sia delle possibilità sia dei limiti che la vita ha.

Anche se si deve considerare l'anzianità in modo positivo e con il proposito di 
sviluppare tutte le sue possibilità, non si devono eludere né occultare le difficoltà e 
il termine inevitabile della vita umana. Sebbene sia certo che, come dice la Bibbia, 
le persone «nella vecchiaia daranno ancora frutti» (Sai 92,15), è pure vero che la 
terza età è una fase della vita in cui la persona è particolarmente vulnerabile, vitti­
ma della fragilità umana. Molto spesso la comparsa di malattie croniche riduce 
l'anziano all'invalidità e ricorda, inevitabilmente, il momento del termine della 
vita. In questi momenti particolari di sofferenza e di dipendenza, le persone anzia­
ne non solo hanno bisogno di essere assistite con i mezzi che la scienza e la tecnica



600 Atti del Santo Padre

offrono, ma anche di essere seguite con competenza e amore, affinché non si senta' 
no un peso inutile e, il che è ancor peggio, giungano a desiderare e a sollecitare la 
morte.

La nostra civiltà deve assicurare agli anziani un'assistenza ricca in umanitàe 
permeata di valori autentici. A tale proposito, possono svolgere un ruolo detenni' 
nante lo sviluppo della medicina palliativa, la collaborazione dei volontari, il coin' 
volgimento delle famiglie - che perciò devono essere aiutate ad affrontare la loro 
responsabilità - e l'umanizzazione delle istituzioni sociali e sanitarie che accolgono 
gli anziani. Un vasto campo in cui la Chiesa cattolica, in particolare, ha offerto 
continua ad offrire - un contributo importante e permanente.

Riflettere sull'anzianità significa pertanto prendere in considerazione la perso­
na umana che, dalla nascita fino al suo tramonto, è dono di Dio, a sua immaginee 
somiglianza, e sforzarsi affinché ogni momento dell'esistenza sia vissuto con 
dignità e pienezza.

Su di Lei, Signor Presidente, e su tutti i partecipanti alla II Assemblea Mondiale 
sull'Invecchiamento, invoco la protezione del Dio della vita.

Dal Vaticano, 3 aprile 2002

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 601

Lettera al Cardinale Segretario di Stato sui problemi della Palestina

Tutta la Chiesa in preghiera per la Terra Santa

Al Signor Cardinale 
ANGELO SODANO 
Segretario di Stato

La drammatica situazione in cui versa la Terra Santa mi induce a rivolgere di 
nuovo un pressante appello a tutta la Chiesa, affinché si intensifichino le preghiere 
di tutti i credenti per quelle popolazioni ora dilaniate da forme di violenza inaudi- 

Proprio in questo periodo, nel quale il cuore dei cristiani si volge verso i luoghi 
dove il Signore Gesù ha patito, è morto ed è risorto, giungono notizie sempre più 
Magiche, che contribuiscono ad accrescere lo sgomento dell'opinione pubblica, 
suscitando l'impressione di una inarrestabile deriva di disumana efferatezza.

Di fronte alla caparbia determinazione con cui, da una parte e dall'altra, si con- 
hnua ad avanzare sulla strada della ritorsione e della vendetta, si apre di fronte 
all'animo angosciato dei credenti la prospettiva del ricorso alla preghiera accorata 
a quel Dio che, solo, può cambiare i cuori degli uomini, anche dei più ostinati.

La prossima domenica 7 aprile la Chiesa celebrerà con particolare fervore il 
mistero della Divina Misericordia, e renderà grazie a Colui che s'è fatto carico delle 
miserie della nostra umanità. Quale ricorrenza più adatta potrebbe trovarsi per far 
salire verso il Cielo una corale invocazione di perdono e di misericordia, che implo­
ri dal Cuore di Dio uno speciale intervento su quanti hanno la responsabilità e il 
Potere di compiere i passi necessari, anche se costosi, per avviare le parti in lotta 
verso accordi giusti e dignitosi per tutti?

Le sarei pertanto grato, venerato Fratello, se volesse farsi interprete, nel modo 
che riterrà opportuno, di questo mio desiderio presso i Pastori delle varie Chiese 
particolari, invitandoli per la prossima domenica a questa concorde supplica in 
un'ora tanto grave per tutta l'umanità. Possa così giungere a quella Terra cara ai cre­
denti delle tre Religioni monoteiste un messaggio di pace stabile e duratura.

Con questo auspicio, che sale dal profondo del mio cuore, invio a Lei ed a tutti 
i miei Fratelli nell'Episcopato una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 4 aprile 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



602 Atti de! Santo Padre

La Segreteria Generale della C.E.I., accogliendo il pressante appello del Papa, ha proposto 
di utilizzare nella domenica 7 aprile questi testi per la “Preghiera universale o dei fedeli”'-

Fratelli e sorelle, sia benedetto Dio che nella sua grande misericordia ci ha rige­
nerati ad una speranza viva mediante la risurrezione del suo Figlio. Con un cuor solo 
e un’anima sola rivolgiamo a Lui la nostra supplica perché tutta la terra possa acco­
gliere il frutto della Pasqua.

Preghiamo insieme e diciamo:
Dio della misericordia e della pace, ascoltaci.

I. Per la Chiesa.
Signore, con il dono dello Spirito l'hai costituita testimone della tua pace. Dona­

le il coraggio di annunciare a tempo opportuno e non opportuno il perdono e la ricon­
ciliazione. Ti affidiamo in particolare le comunità cristiane che operano in Terra Santa, 
perché continuino a essere premurose e sollecite verso i più sofferenti. Preghiamo.

2. Per le popolazioni della Terra Santa.
Signore, che nel tuo Figlio risorto, ti sei fatto vicino ad ogni uomo con il dono 

della tua pace, ricordati di coloro che stanno vivendo momenti di paura e sofferenza, 
e accogli nel tuo abbraccio tutte le vittime della violenza assurda e inaudita che insan­
guina la Terra cara a tutti i credenti. Preghiamo.

3. Per i responsabili delle Nazioni.
Signore, che nella croce del tuo Figlio hai sconfitto ogni forma di inimicizia, piega 

la durezza dei cuori ostinati e agisci nelle menti dei responsabili della pace, perché 
compiano i passi necessari per far camminare le parti in lotta verso accordi giusti e 
rispettosi della dignità di tutti. Preghiamo.

4. Per noi qui riuniti in preghiera.
Signore, che nella forza del tuo Spirito, continui a suscitare testimoni della pace, 

tu solo puoi aprire i nostri cuori al dono senza misura, al perdono impossibile, alla soli­
darietà difficile. Aiuta ciascuno di noi ad acconsentire alla tua grazia. Preghiamo.

O Dio. la tua misericordia è infinita, senza limite è la tua tenerezza: sciogli le 
catene della vendetta, risana le ferite negli animi e ristabilisci in profondità i rapporti 
turbati, affinché uomini e popoli possano sollevare lo sguardo verso un futuro di pace. 
Per Cristo nostro Signore.

Amen.



Atti del Santo Padre 603

Ai partecipanti alla Sessione Plenaria 
della Pontifìcia Accademia delle Scienze Sociali

Educare alla solidarietà
Giovedì 11 aprile, ricevendo i partecipanti alla Sessione Plenaria della Pontificia Accademia delle 
Scienze Sociali, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in traduzione 
italiana:

1. È con gioia che vi accolgo in occasione dell'VIII Assemblea Generale della 
Pontificia Accademia delle Scienze Sociali. Saluto in modo particolare il signor 
Edmond Malinvaud, vostro Presidente, al quale esprimo la mia gratitudine per il 
Messaggio che a nome di tutti voi mi ha appena rivolto, e ringrazio anche Monsi­
gnor Marcelo Sànchez Sorondo e tutte le persone che coordinano i lavori della 
vostra Accademia. Con le competenze che vi sono proprie, avete scelto di prose­
guire la vostra riflessione sui temi della democrazia e della mondializzazione, 
aprendo così la ricerca sulla questione della solidarietà fra le generazioni. Un tale 
approccio è prezioso per lo sviluppo della dottrina sociale della Chiesa, per l'edu­
cazione dei popoli e per la partecipazione dei cristiani alla vita pubblica, in tutti gli 
°rganismi della società civile.

2. La vostra analisi mira anche a offrire una luce sulla dimensione etica delle 
scelte che i responsabili della società civile e ogni uomo devono effettuare. La cre­
scente interdipendenza fra le persone, le famiglie, le imprese e le Nazioni, come 
Pure fra le economie e i mercati - quella che viene chiamata mondializzazione -, ha 
sconvolto il sistema delle interazioni e dei rapporti sociali. Pur avendo sviluppi 
Positivi, essa comporta anche minacce inquietanti, in particolare raggravarsi delle 
disuguaglianze fra le economie potenti e le economie dipendenti, fra le persone che 
beneficiano delle nuove opportunità e quelle che sono lasciate in disparte. Tutto ciò
invita dunque ad esaminare in maniera rinnovata la questione della solidarietà.

3. In questa prospettiva, e con il progressivo allungamento della vita umana, la 
solidarietà fra le generazioni deve essere oggetto di grande attenzione, con una sol­
lecitudine particolare per i membri più deboli, i bambini e le persone anziane. In 
Passato la solidarietà fra le generazioni era in molti Paesi un atteggiamento natura- 
leda parte della famiglia; oggi è divenuta anche un dovere della comunità che deve 
esercitarlo con spirito di giustizia e di equità, vegliando affinché ognuno abbia la 
sua giusta parte dei frutti del lavoro e possa vivere in ogni circostanza con dignità. 
Con i progressi dell'era industriale, si sono visti Stati mettere in atto sistemi di aiuto 
alle famiglie, in particolare per ciò che concerne l'educazione dei giovani e i sistemi 
Pensionistici. E bene che si sviluppi l'attitudine a prendersi cura delle persone gra- 
zie a un'autentica solidarietà nazionale, affinché nessuno venga escluso e si con­
sta a tutti di accedere a una assistenza sociale. Non si può non gioire di questi 
progressi, dei quali beneficia però un'esigua parte degli abitanti del pianeta.

In questo spirito, spetta in primo luogo ai responsabili politici ed economici fare 
tutto il possibile perché la mondializzazione non si realizzi a discapito dei più biso­
gnosi e dei più deboli, allargando maggiormente il divario esistente fra ricchi e 
Poveri, fra Nazioni povere e Nazioni ricche. Invito le persone che hanno funzioni di 
governo e i responsabili della vita sociale ad essere particolarmente vigilanti, con-



604 Atti del Santo Padre

ducendo una riflessione per prospettare decisioni a lungo termine e per creare equi- 
libri economici e sociali, soprattutto mettendo in atto sistemi di solidarietà che ten­
gano conto dei mutamenti prodotti dalla mondializzazione e che evitino che tali 
fenomeni impoveriscano ancora di più fasce considerevoli di certe popolazioni, so 
non di interi Paesi.

4. A livello mondiale, si devono prospettare e applicare scelte collettive, attra- 
verso un processo che favorisca la partecipazione responsabile di tutti gli uomini, 
chiamati a costruire insieme il loro futuro. In tale prospettiva, la promozione di 
modi democratici di governo permette di coinvolgere tutta la popolazione nella 
gestione della res publica, «sulla base di una retta concezione della persona umana” 
(Centesimus annus, 46) e nel rispetto dei valori antropologici e spirituali fondamen­
tali. La solidarietà sociale presuppone di uscire della semplice ricerca d'interessi 
particolari, che devono essere valutati e armonizzati «in base a un'equilibrata gerar- 
chia di valori e, in ultima analisi, ad un'esatta comprensione della dignità e dd 
diritti della persona» (Centesimus annus, 47). È dunque opportuno sforzarsi di edu- 
care le giovani generazioni a uno spirito di solidarietà e a una vera cultura di aper- 
tura all'universale e di attenzione verso tutte le persone, di qualunque razza, 
tura o religione esse siano.

5. I responsabili della società civile sono fedeli alla loro missione quando ricor- 
cano prima di tutto il bene comune, nell'assoluto rispetto della dignità dell'essere 
umano. L'importanza delle questioni che le nostre società devono affrontare e delle 
poste in gioco per il futuro dovrebbe stimolare una volontà comune di ricercare 
questo bene comune, per una crescita armoniosa e pacifica delle società, come 
per il benessere di tutti. Invito gli organi di regolamentazione che sono al servizio
della comunità umana, come gli Organismi intergovernativi o internazionali, a 
sostenere, con rigore, giustizia e comprensione, gli sforzi delle Nazioni, in vista del 
"bene comune universale". È così che verranno a poco a poco garantite le modalità 
di una mondializzazione non subita ma controllata.

Di fatto, spetta alla sfera politica regolamentare i mercati, sottoporre le leggi del 
mercato a quelle della solidarietà, affinché le persone e le società non siano in balia9 
di cambiamenti economici di ogni tipo e siano protette dalle scosse legate alla dere- 
golamentazione dei mercati. Incoraggio dunque ancora una volta i protagonisti 
della vita sociale, politica ed economica ad approfondire le vie della cooperazione, 
fra persone, imprese e Nazioni, cosicché la gestione della nostra terra venga realiz- 
zata in vista delle persone e dei popoli e non del mero profitto. Gli uomini sono 
chiamati a superare i loro egoismi e a mostrarsi più solidali. Possa l'umanità di 
oggi, nel suo cammino verso un'unità, una solidarietà e una pace più grandi, tra­
smettere alle generazioni future i beni della creazione e la speranza in un futuro 
migliore!

Rinnovandovi la certezza della mia stima e il mio ringraziamento per il servi­
zio che rendete alla Chiesa e all'umanità, invoco su di voi l'assistenza del Signoro 
Risorto e, di tutto cuore, vi imparto la Benedizione Apostolica, che estendo alle 
vostre famiglie e a tutte le persone che vi sono care.



Atti del Santo Padre 605

Riunione interdicasteriale con i Cardinali degli Stati Uniti d’America

Affrontando con chiarezza e determinazione
il problema degli abusi, la Chiesa aiuterà la società 

a comprendere e a far fronte alla crisi esistente 
al suo interno

Nei giorni 23-24 aprile, in Vaticano si è svolto un incontro straordinario fra i Cardinali degli Stati 
Uniti d’America con i responsabili della Conferenza Episcopale Statunitense e i Capi di diversi 
Dicasteri romani sul tema dell’abuso sessuale di minori.

DISCORSO DEL 
SANTO PADRE

Martedì 23 aprile, vi è stata l’Udienza Pontifìcia durante la quale il Santo Padre ha pronunciato 
questo discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Cari Fratelli!

L Permettetemi di assicurarvi innanzi tutto che apprezzo molto gli sforzi che 
state compiendo per tenere la Santa Sede, e me personalmente, al corrente della 
complessa e difficile situazione creatasi nel vostro Paese negli ultimi mesi. Sono 
fiducioso che il vostro dibattito qui darà molti frutti per il bene del popolo cattoli­
co negli Stati Uniti. Siete venuti nella casa del Successore di Pietro, il cui compito è 
quello di confermare i suoi fratelli Vescovi nella fede e nell'amore e di unirli intor­
no a Cristo nel servizio al Popolo di Dio. La porta di questa casa è sempre aperta 
per voi. E lo è ancora di più quando le vostre comunità sono afflitte.

Come voi, anch'io sono stato profondamente addolorato per il fatto che sacer­
doti e religiosi, la cui vocazione è di aiutare le persone a vivere una vita santa agli 
occhi di Dio, hanno causato ai giovani tanta sofferenza e scandalo. A causa del gran­
de male fatto da alcuni sacerdoti e religiosi, la Chiesa stessa viene guardata con dif­
fidenza e molti si sentono offesi per come loro appare che abbiano agito i respon­
sabili ecclesiastici in tale questione. L'abuso che ha causato questa crisi è sbagliato 
secondo ogni criterio ed è giustamente considerato un crimine dalla società; è anche 
un peccato orrendo agli occhi di Dio. Alle vittime e alle loro famiglie, ovunque si 
trovino, esprimo il mio profondo senso di solidarietà e sollecitudine.

2. E vero che una mancanza di conoscenza generalizzata della natura del pro­
blema, e talvolta anche le consulenze di esperti medici, hanno portato i Vescovi a 
prendere decisioni che gli eventi successivi hanno mostrato essere sbagliate. Ora 
state lavorando per stabilire criteri più affidabili, al fine di assicurare che simili erro­
ri non vengano ripetuti. Al contempo, pur riconoscendo quanto questi criteri siano 
indispensabili, non possiamo dimenticare la forza della conversione cristiana, quel­
la decisione radicale di allontanarsi dal peccato e ritornare a Dio, che raggiunge i 
recessi dell'animo umano e può operare un cambiamento straordinario.

Non dobbiamo nemmeno dimenticare l'immenso bene spirituale, umano e



606 Atti del Santo Padre

sociale, che la maggioranza dei sacerdoti e religiosi negli Stati Uniti ha compiuto e 
sta tuttora compiendo. La Chiesa cattolica nel vostro Paese ha sempre promosso i 
valori umani e cristiani con grande vigore e generosità, in un modo che ha aiutato 
a consolidare tutto ciò che è nobile nel popolo americano.

Una grande opera d'arte può essere intaccata, ma la sua bellezza rimane; que- 
sta è una verità che ogni critico intellettualmente onesto deve riconoscere. Alle 
comunità cattoliche negli Stati Uniti, ai loro Pastori e membri, ai religiosi e alle reli- 
giose, ai docenti delle Università e delle scuole cattoliche, ai missionari americani in 
tutto il mondo, vanno il ringraziamento, di tutto cuore, dell'intera Chiesa cattolica 
e quello personale del Vescovo di Roma.

3. Gli abusi sui giovani sono un grave sintomo di una crisi che colpisce non sole 
la Chiesa, ma anche la società nel suo insieme. È una crisi della moralità sessuale 
dalle radici profonde, crisi persino dei rapporti umani, e le sue vittime principi1 
sono la famiglia e i giovani. Affrontando il problema degli abusi con chiarezza e 
determinazione, la Chiesa aiuterà la società a comprendere e a far fronte alla 
esistente al suo interno.

Deve essere assolutamente chiaro ai fedeli cattolici, e più in generale alla 
società, che i Vescovi e i Superiori si preoccupano soprattutto del bene spirituale 
delle anime. La gente deve sapere che nel Sacerdozio e nella vita religiosa non c'è 
posto per chi potrebbe far del male ai giovani. Deve sapere che i Vescovi e i sacer- 
doti sono totalmente impegnati a favore della pienezza della verità cattolica 
questioni riguardanti la moralità sessuale, verità fondamentale sia per il rinnovi 
mento del Sacerdozio e dell'Episcopato sia per il rinnovamento del matrimonio e 
della vita familiare.

4. Dobbiamo avere fiducia nel fatto che questo momento di prova porterà 
purificazione dell'intera comunità cattolica, purificazione urgentemente necessaf11’ 
se la Chiesa deve predicare con maggiore efficacia il Vangelo di Gesù Cristo in 
la sua forza liberatrice. Ora dovete far sì che, laddove ha abbondato il peccato,' 
sovrabbondi la grazia (cfr. Rm 5,20). Tanto dolore, tanto dispiacere, deve portare a 
un Sacerdozio più santo, a un Episcopato più santo e a una Chiesa più santa.

Solo Dio è fonte di santità, ed è soprattutto a Lui che dobbiamo rivolgerci 
ottenere il perdono, la salvezza e la grazia di affrontare questa sfida con coraggi 
intransigente e armonia d'intenti. Come il Buon Pastore del Vangelo di domenca 
scorsa, i Pastori devono andare tra i loro sacerdoti e la loro gente come uomini che 
ispirano profonda fiducia e condurli ad acque tranquille (cfr. Sai 22,2).

Prego il Signore affinché dia ai Vescovi degli Stati Uniti la forza di basare la loro 
risposta alla crisi attuale sulle solide fondamenta della fede e sull'autentica carità 
pastorale per le vittime, nonché per i sacerdoti e l'intera comunità cattolica 
vostro Paese. Chiedo anche ai cattolici di rimanere vicini ai loro sacerdoti e ai loro
Vescovi, e di sostenerli con le preghiere in questo difficile tempo. 

La pace di Cristo Risorto sia con voi!

d 
e



Atti de! Santo Padre 607

Al termine dei lavori della Riunione interdicasteriale con i Cardinali statunitensi sono stati diffusi 
un Messaggio ai sacerdoti degli Stati Uniti d’America e il Comunicato finale. Pubblichiamo i due 
documenti in traduzione italiana:

MESSAGGIO
Al SACERDOTI 
STATUNITENSI

Noi, Cardinali degli Stati Uniti e la Presidenza della Conferenza Nazionale dei Vescovi 
cattolici, radunati con i nostri confratelli Cardinali della Curia Romana attorno al Successo­
re di Pietro, desideriamo rivolgere una speciale parola a voi, nostri fratelli sacerdoti che vi 
prodigate con tanta generosità giorno dopo giorno nel servizio del Popolo di Dio.

Nel nostro incontro siete stati molto presenti nel nostro pensiero e nel nostro cuore, per­
ché ben conosciamo il pesante fardello di dolore e di vergogna che state sopportando per 
colpa di alcuni che hanno tradito la grazia dell’Ordine sacro abusando di quanti erano affi­
dati alle loro cure. Siamo dispiaciuti che la vigilanza episcopale non sia stata in grado di pre­
servare la Chiesa da questo scandalo. La Chiesa intera, la Sposa di Cristo, è rattristata da 
questa ferita: in primo luogo le vittime e le loro famiglie, ma anche voi che avete dedicato 
le vostre vite all' ufficio sacro del Vangelo di Dio (Rm 15,16).

A voi tutti esprimiamo la nostra profonda gratitudine per tutto ciò che fate per far pro­
gredire il Corpo di Cristo nella santità e nell’amore. Ci impegniamo ad aiutarvi con ogni 
mezzo in questi momenti travagliati, e vi chiediamo di essere vicini a noi nel vincolo del 
Sacerdozio, mentre cerchiamo in ogni modo di portare la grazia risanatrice di Cristo a quan­
ti serviamo.

Siamo in piena armonia con le parole che il Santo Padre ha pronunciato ieri nel suo 
discorso: «Non dobbiamo nemmeno dimenticare l'immenso bene spirituale, umano e socia­
le, che la maggioranza dei sacerdoti e religiosi negli Stati Uniti ha compiuto e sta tuttora 
compiendo. ... Alle comunità cattoliche negli Stati Uniti, ai loro Pastori e membri, ai reli­
giosi e alle religiose, ai docenti delle Università e delle scuole cattoliche, ai missionari ame­
ricani in tutto il mondo, vanno il ringraziamento, di tutto cuore, dell'intera Chiesa cattoli­
ca e quello personale del Vescovo di Roma».

Mentre volgiamo il nostro sguardo al futuro, imploriamo insieme dall'eterno Sommo 
Sacerdote la grazia di vivere questo tempo di prova con coraggio e fiducia nel Signore Cro­
cifisso. Questo ci ricorda il mandato della nostra Ordinazione- «Imita il mistero che celebri, 
conforma la tua vita al mistero della Croce di Cristo Signore» (Rito dell'Ordinazione); e 
costituisce una parte vitale di ciò che offriamo alla Chiesa mentre essa attraversa questo 
tempo di sofferta purificazione. Dalla casa del Successore di Pietro, che ci ha confermato 
nella fede, noi a nostra volta intendiamo confermare voi nell'umile ed eminente servizio del 
Sacerdozio cattolico al quale siete stati chiamati. Pace a voi.

COMUNICATO FINALE

Nei giorni 23-24 aprile 2002 si è svolto un incontro straordinario in Vaticano fra i Car­
dinali degli Stati Uniti, i responsabili della Conferenza Episcopale cattolica degli Stati Uniti 
e i Capi di diversi Uffici della Santa Sede sul tema dell'abuso sessuale di minori.

L’incontro è stato convocato con tre scopi principali:
- da parte dei Vescovi americani, di informare la Santa Sede circa le difficoltà che 

hanno dovuto affrontare nei mesi recenti;



608 Atti del Santo Padre

- da parte dei Dicasteri Romani, di ascoltare direttamente dai Cardinali americanie 
dagli Officiali maggiori della Conferenza Episcopale cattolica degli Stati Uniti una valuta­
zione generale della situazione;

- di sviluppare insieme dei percorsi sui quali muoversi nell’affrontare tali questioni.
Come è noto, il Santo Padre ha ricevuto il gruppo di lavoro nella biblioteca privata nella 

tarda mattinata di martedì 23 aprile e ha pronunciato un discorso programmatico. Oggi. 
termine della sessione mattutina. Sua Santità ha invitato a pranzo i Cardinali americani e i 
Vescovi, per continuare la discussione di alcuni temi sollevati durante l'incontro.

I partecipanti desiderano anzitutto esprimere la loro unanime gratitudine al Santo Padrt 
per le sue chiare indicazioni circa l’orientamento e l'impegno per il futuro. In comunione 
con il Papa, essi riaffermano alcuni principi basilari.

1) L’abuso sessuale di minori è giustamente considerato un crimine dalla società ed e 
un terribile peccato agli occhi di Dio, specialmente quando è perpetrato da sacerdoti e da 
religiosi, la cui vocazione è di aiutare le persone a condurre una vita santa di fronte a Dioe 
agli uomini.

2) È necessario manifestare alle vittime e alle loro famiglie un profondo senso di sol*' 
darietà, e provvedere ad una giusta assistenza affinché ritrovino la fede e ricevano 
pastorali.

3) Anche se i casi di vera pedofilia da parte di sacerdoti e religiosi sono pochi, tutti1 
partecipanti hanno riconosciuto la gravità del problema. All’incontro, sono stati discussi' 
termini quantitativi del problema, dato che le statistiche al riguardo non sono molto chintz 
Si è attirata l’attenzione sul fatto che quasi tutti i casi hanno visto coinvolti adolescenti.c 
pertanto non erano casi di vera pedofilia.

4) Unitamente al fatto che non può essere scientificamente affermato un legame 
celibato e pedofilia, la riunione ha ribadito la validità del celibato sacerdotale come un don° 
di Dio alla Chiesa.

5) Date le questioni dottrinali che sottostanno al deplorevole comportamento in Que' 
stione, sono state proposte alcune linee di risposta:

a) i Pastori della Chiesa devono chiaramente promuovere il corretto insegnamento 
morale della Chiesa e rimproverare pubblicamente le persone che diffondono dissenso e 
gruppi che propongono approcci ambigui nella cura pastorale;

b) deve essere fatta senza indugio una nuova e seria Visita Apostolica di Seminati1' 
altri Istituti di formazione, con particolare attenzione alla necessità della fedeltà all’inse- 
gnamento della Chiesa, specialmente nel campo morale, e di un più profondo studio dei cn- 
teri di idoneità dei candidati al Sacerdozio;

c) sarebbe appropriato che i Vescovi della Conferenza Episcopale cattolica degl' 
Stati Uniti chiedessero ai fedeli di unirsi a loro nell’osservanza di una Giornata Nazionale 
di preghiera e di penitenza, in riparazione delle offese perpetrate e come supplica a Dio per 
la conversione dei peccatori e la riconciliazione delle vittime.

6) Tutti i partecipanti hanno considerato questo tempo come una chiamata ad una mag­
giore fedeltà al mistero della Chiesa. Pertanto, essi vedono il tempo presente come un 
momento di grazia. Pur riconoscendo che criteri pratici di condotta sono indispensabili e 
urgentemente necessari, non possiamo sottovalutare, con le parole del Santo Padre, «la forzo 
della conversione cristiana, quella decisione radicale di allontanarsi dal peccato e ritorno' 
re a Dio, che raggiunge i recessi dell'animo umano e può operare un cambiamento straor­
dinario». Allo stesso tempo, come affermato da Sua Santità, «la gente deve sapere che n^ 
Sacerdozio e nella vita religiosa non c'è posto per chi potrebbe far del male ai giovani. Ded 
sapere che i Vescovi e i sacerdoti sono totalmente impegnati a favore della pienezza dello 
verità cattolica nelle questioni riguardanti la moralità sessuale, verità fondamentale sia pò



Atti del Santo Padre 609

il rinnovamento del Sacerdozio e dell’Episcopato sia per il rinnovamento del matrimonio e 
della vita familiare».

E ancora, con le parole del Santo Padre, «non dobbiamo dimenticare l'immenso bene 
spirituale, umano e sociale, che la maggioranza dei sacerdoti e religiosi negli Stati Uniti ha 
compiuto e sta tuttora compiendo. La Chiesa cattolica nel vostro Paese ha sempre promos­
so i valori umani e cristiani con grande vigore e generosità, in un modo che ha aiutato a 
consolidare tutto ciò che è nobile nel popolo americano. Una grande opera d’arte può esse­
re intaccata, ma la sua bellezza rimane; questa è una verità che ogni critico intellettual­
mente onesto deve riconoscere. Alle comunità cattoliche negli Stati Uniti, ai loro Pastori e 
membri, ai religiosi e alle religiose, ai docenti delle Università e delle scuole cattoliche, ai 
missionari americani in tutto il mondo, vanno il ringraziamento, di tutto cuore, dell'intera 
Chiesa cattolica e quello personale del Vescovo di Roma».

Per questa ragione, i Cardinali e i Vescovi presenti all’incontro hanno oggi inviato un 
messaggio a tutti i sacerdoti degli Stati Uniti, loro collaboratori nel ministero pastorale.

Come parte della preparazione per la riunione in giugno dei Vescovi americani, i parte­
cipanti statunitensi all’incontro romano hanno presentato ai Prefetti delle Congregazioni 
Romane le seguenti proposte:

1) noi proponiamo di inviare alle competenti Congregazioni della Santa Sede un insie­
me di criteri nazionali che la Santa Sede esaminerà adeguatamente (recognitio), nei quali 
iranno contenuti gli elementi essenziali per le azioni da intraprendere nei confronti dell’a­
buso sessuale di minori nelle Diocesi e negli Istituti religiosi degli Stati Uniti;

2) proporremo che la Conferenza Episcopale cattolica degli Stati Uniti raccomandi un 
procedimento speciale per la dimissione dallo stato clericale di un sacerdote che è divenuto 
notorio ed è colpevole dell'abuso sessuale ripetuto e aggressivo di minori;

3) anche se riconosciamo che il Codice di Diritto Canonico contiene già un procedi­
mento giudiziario per la dimissione dallo stato clericale di sacerdoti colpevoli di abuso ses­
suale di minori, proporremo in più un procedimento speciale per i casi che non sono notori 
nia nei quali il Vescovo diocesano considera il sacerdote un pericolo per la protezione di 
bambini e giovani, al fine di evitare grave scandalo in futuro e di salvaguardare il bene 
comune della Chiesa;

4) proporremo una Visita Apostolica di Seminari e Case religiose di formazione, riser­
vando speciale attenzione ai loro criteri di ammissione e alla necessità per loro di insegnare 
a dottrina morale cattolica nella sua integrità;

5) proporremo che i Vescovi degli Stati Uniti facciano ogni sforzo per porre in atto la 
sfida sottolineata dal Santo Padre, che cioè la crisi attuale «deve condurre a un Sacerdozio 
Piu santo, a un Episcopato più santo, a una Chiesa più santa», invitando ad una santità più 
Profonda aH’intemo della Chiesa negli Stati Uniti, inclusi noi stessi come Vescovi, il Clero, 
1 religiosi e i fedeli laici;

6) proponiamo che i Vescovi degli Stati Uniti indichino una Giornata di preghiera e di 
Penitenza in tutta la Chiesa negli Stati Uniti, per implorare riconciliazione e il rinnovamen- 
t0 della vita ecclesiale.

Dal Vaticano, 24 aprile 2002



610 Atti del Santo Padre

Consiglio delle 
'to. Laboratorio

Ai partecipanti al X Simposio 
promosso dal Consiglio delle Conferenze Episcopali d'Europa

«Il Vangelo è indispensabile per costruire 
un futuro di pace vera in Europa e nel mondo»

Giovedì 25 aprile, incontrando i partecipanti al X Simposio promosso dal 
renze Episcopali d'Europa sul tema Giovani d’Europa nel cambiarne* 
Fede, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Con grande gioia vi accolgo in occasione del vostro X Simposio e a ciascuno’ 
esprimo il mio cordiale benvenuto. In particolare, saluto il Presidente del Consiglio 
delle Conferenze Episcopali d'Europa (C.C.E.E.), Mons. Amédée Grab, e lo ringra- 
zio per i sentimenti di profonda comunione con il Successore di Pietro, che ha volu' 
to esprimere a nome di tutti voi.

Come ho già avuto modo di ricordare altre volte, la funzione ecclesiale delle 
Conferenze Episcopali d'Europa costituisce un frutto provvidenziale del Concilio 
Vaticano II, e rappresenta un dono speciale di comunione per il nostro tempo 
corso dei passati decenni, questi incontri hanno offerto la possibilità di intensif'ca 
re fra le diverse Comunità cattoliche in Europa quei rapporti di carità evangeli'3 
che le rendono autentiche case e scuole di comunione.

Incontrandovi, vado con la mente ai diversi Simposi ai quali Iddio mi ha con- 
cesso di partecipare quale Arcivescovo di Cracovia. Ricordo in modo speciale quel- 
lo del 1975, quando ebbi l'onore di essere uno dei relatori.

In ogni Incontro si è avuta l'opportunità di affrontare aspetti e progetti della 
nuova evangelizzazione,- grande impresa apostolica che coinvolge l'intero popolo 
cristiano.

2. Di particolare rilievo è il tema scelto per questo X Simposio: Giovani d'Euro- 
pa nel cambiamento. Laboratorio della Fede.

Ogni Pastore sa che sua prima responsabilità è di aiutare i fedeli ad incontrare 
Cristo. Un incontro che, lungo i trascorsi due Millenni, ha trasformato la vita di per- 
sone e di intere generazioni d'Europa. Come non sentire forte la responsabilità di 
salvaguardare queste radici cristiane?

In realtà, sono proprio i giovani a chiedere che il Vangelo sia seminato oggi in 
modo nuovo nel loro cuore. Sono essi a ripeterci, talora in modo esigente, l'attesa 
per la ''buona notizia". Sì, Fratelli carissimi, avvertiamo l'urgenza di presentare alle 
nuove generazioni come unico Redentore dell'uomo quel Gesù che, essendo Dio, ha 
voluto per amore entrare nelle ferite della storia fino a sperimentare l'abbandono 
della croce.

Dinanzi al vuoto di valori ed ai profondi interrogativi esistenziali che inter- 
pollano l'odierna società, dobbiamo proclamare e testimoniare che Cristo ha preso 
su di sé le domande, le attese e persino i drammi dell'umanità d'ogni tempo- 
Con la sua risurrezione Egli ha pienamente reso possibile la realizzazione del de 
siderio di vita e di eternità che alberga nel cuore di ogni uomo e specialmente dei 
giovani.

L'Europa ha urgenza di incontrare questo Dio, che ama gli uomini e si fa pre- 
sente in ogni umana prova e difficoltà. Perché ciò avvenga, è indispensabile che i



Atti del Santo Padre 611

credenti siano pronti a testimoniare la fede con la vita. Cresceranno allora Comu­
nità ecclesiali mature, preparate e disposte a utilizzare ogni mezzo per la nuova 
evangelizzazione.

3. Carissimi giovani, vi saluto con affetto. Trovo quanto mai significativo che 
V°L speranza della Chiesa e dell'Europa, siate presenti a questo Simposio. Esso vi 
interessa da vicino perché, nel contesto sociale attuale, è a voi che guarda con sin­
golare attenzione la Chiesa. Essa attende da voi il dono d'una esistenza pienamen­
te fedele a Cristo e al suo messaggio di salvezza.

In questo tempo liturgico risplendente per la luce del Risorto, auspico che Egli 
vi doni la sua pace. Possa Egli essere per ognuno di voi Maestro, come lo è stato per 
i discepoli di Emmaus. E voi, carissimi, seguitelo fiduciosamente con entusiasmo e 
perseveranza. Non permettete che venga emarginato. 11 Vangelo è indispensabile 
Per rinnovare la cultura; è indispensabile per costruire un futuro di pace vera in 
Europa e nel mondo. Tocca a voi, carissimi giovani, offrire questo contributo. Non 
esitate, pertanto, a rispondere "sì" a Dio che vi chiama.

4. Saluto poi i delegati delle altre Chiese e Comunità ecclesiali presenti. Si 
avverte sempre più chiaramente che la riconciliazione tra i cristiani è determinante 
Per la credibilità dell'annuncio del Vangelo e per la costruzione dell'Europa. La 
Charta oecumenica per l'Europa, firmata a Strasburgo nell'aprile del 2001, da questo 
punto di vista segna un passo rilevante per l'incremento della collaborazione fra 
Chiese e Comunità cristiane. Prego Dio perché che su questo cammino si proceda 
con sempre crescente fiducia e determinazione.

Rivolgo pure il mio beneaugurante pensiero ai responsabili degli Organismi 
episcopali dell'Africa, dell'Asia e dell'America, che intervengono ai lavori. Grazie 
alla vostra presenza, carissimi, si allarga la prospettiva ecclesiale e l'Europa prende 
più profonda coscienza della propria responsabilità verso altre terre e popolazioni 
Per costruire l'auspicata solidarietà universale. Auguro a ciascuno di contribuire al 
pieno successo del Simposio.

5. Carissimi Fratelli e Sorelle, durante questi giorni e in ogni istante della vostra 
esistenza il Signore, con la potenza dello Spirito Santo, vi ricolmi dei suoi doni di 
amore, di gioia e di pace. Vi accompagni Maria, la Madre della Chiesa, e vi proteg­
ga l'Evangelista San Marco, di cui celebriamo proprio oggi la festa.

Mentre a tutti assicuro il mio ricordo nella preghiera, di cuore benedico voi e le 
Comunità ecclesiali alle quali appartenete.

In questo fascicolo di RDTo, alle pagg. 647-694, viene pubblicata un’ampia documentazione su 
questo Simposio.



612 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti all’XI Assemblea Nazionale dell'A.C.I.

La Chiesa ha bisogno
di un'Azione Cattolica viva, forte e bella

Venerdì 26 aprile, incontrando i partecipanti all’XI Assemblea Nazionale dell'Azione Cattolica Ita­
liana. il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Mi è particolarmente gradito accogliervi in speciale Udienza in occasione 
della vostra XI Assemblea Nazionale.

Il rapporto tra l'Azione Cattolica e il Papa è molto stretto e nel tempo si è con­
solidato. Fin dal suo inizio, infatti, la vostra Associazione ha avuto nella persona e 
nell'insegnamento del "bianco Padre" un qualificante punto di riferimento per1 
propri programmi e per la propria azione. Questo legame si caratterizza come una 
salda amicizia, che trova espressione in alcuni significativi incontri: ogni anno, a 
Natale, i ragazzi dell'A.C.R. vengono a farmi gli auguri, mentre ogni triennio 0 
rivediamo in occasione della vostra Assemblea Nazionale. È quanto avviene sta­
mani, in queste prime ore della vostra XI Assemblea Nazionale.

Saluto in modo speciale il Cardinale Camillo Ruini, Presidente della Conferen­
za Episcopale Italiana, e i Vescovi che vi hanno accompagnato, la Presidente Nazio- 
naie, signora Paola Bignardi, l'Assistente Ecclesiastico Generale, Mons. Francesco 
Cambiasi, gli altri Assistenti e Responsabili. Estendo il mio saluto a ciascuno di voi 
che prendete parte all'Assemblea, e a tutti gli iscritti.

2. In questa circostanza, desidero prima di tutto dirvi grazie per il vostro amore 
alla Chiesa, che la fede vi fa sentire come la vostra famiglia. Grazie per il vostro 
impegno nella vita ordinaria delle comunità parrocchiali. So che voi "ci siete , 
anche quando la vostra presenza preferisce i modi discreti del confondersi tra il 
Popolo di Dio nel servizio umile e quotidiano.

Questo vostro servizio ecclesiale non si riduca mai a mero attivismo, ma sia 
segno concreto della compassione con cui il Signore si china sulle sofferenze dei 
poveri e chiede a ciascuno di aprire il cuore ai drammi di quanti sono in difficoltà-

Continuate a costruire all'interno del Popolo di Dio legami di comunione e di 
dialogo: nei Consigli Pastorali, nei rapporti con i sacerdoti e con gli altri gruppi e 
movimenti. Tanto più apprezzato sarà il vostro servizio, se saprete far emergere in 
modo mite e sereno il volto maturo di un laicato aperto e propositivo.

A tal fine, è importante plasmare vere coscienze cristiane, attraverso una for­
mazione diretta a giovani e adulti, a ragazzi e anziani, a famiglie e adolescenti. Mi 
è caro, in questo contesto, spendere una parola di particolare apprezzamento por 
tutti coloro che in Azione Cattolica svolgono il servizio educativo, impegnandosi ad 
accompagnare le persone con l'insegnamento e con l'ascolto, con la comprensione 
e con il sostegno dell'esortazione e dell'esempio. Nella storia della Gioventù Fem­
minile era in uso il motto: "L'ideale vale più della vita". Specialmente voi, cari for­
matori, sappiate far intravedere ai più giovani la bellezza di un'esistenza anche 
oggi pronta a spendersi per l'ideale che Cristo propone nel Vangelo.

3. Consentitemi di profittare di questa felice occasione per consegnarvi alcuni 
messaggi, che tanto mi stanno a cuore.



Atti del Santo Padre 613

Prima di tutto, vorrei dirvi che la Chiesa non può fare a meno dell'Azione Cattolica. 
La Chiesa ha bisogno di un gruppo di laici che, fedeli alla loro vocazione e stretti 
attorno ai legittimi Pastori, siano disposti a condividere, insieme con loro, la quoti­
diana fatica dell'evangelizzazione in ogni ambiente.

Come recentemente vi hanno scritto i vostri Vescovi, «il legame diretto e orga­
nico dell'Azione Cattolica con la Diocesi e con il suo Vescovo, l'assunzione della 
missione della Chiesa, il sentirsi "dedicati" alla propria Chiesa e alla globalità della 
sua missione; il far propri il cammino, le scelte pastorali, la spiritualità della Chie­
sa diocesana, tutto questo fa dell'Azione Cattolica non un'aggregazione ecclesiale 
ha le altre, ma un dono di Dio e una risorsa per l'incremento della comunione eccle­
siale» (Lettera del Consiglio Permanente della C.E.I. alla Presidenza Nazionale dell'A.C.L, 
del 12 marzo 2002).

La Chiesa ha bisogno dell'Azione Cattolica, perché ha bisogno di laici pronti a 
dedicare la loro esistenza all'apostolato e a stabilire, soprattutto con la Comunità 
diocesana, un legame che dia un'impronta profonda alla loro vita e al loro cammi- 
n° spirituale. Ha bisogno di laici la cui esperienza manifesti, in maniera concreta e 
quotidiana, la grandezza e la gioia della vita cristiana; laici che sappiano vedere nel 
Battesimo la radice della loro dignità, nella Comunità cristiana la propria famiglia 
con cui condividere la fede, e nel Pastore il padre che guida e sostiene il cammino 
dei fratelli; laici che non riducano la fede a fatto privato, e non esitino a portare il 
fermento del Vangelo nel tessuto delle relazioni umane e nelle istituzioni, nel terri­
torio e nei nuovi luoghi della globalizzazione, per costruire la civiltà dell'amore.

4. Proprio perché la Chiesa ha bisogno di un'Azione Cattolica viva, forte e bella, 
mi piace ripetere a ciascuno di voi: Due in altum!

Duc in altum, Azione Cattolica! Abbi il coraggio del futuro. La tua storia, segna­
to dall'esempio luminoso di Santi e Beati, brilli anche oggi per fedeltà alla Chiesa e 
alle esigenze del nostro tempo, con quella libertà tipica di chi si lascia guidare dal 
soffio dello Spirito e tende con forza ai grandi ideali.

Due in altum! Sii nel mondo presenza profetica, promovendo quelle dimensioni 
della vita spesso dimenticate e perciò ancora più urgenti come l'interiorità e il silen- 
21°, la responsabilità e l'educazione, la gratuità e il servizio, la sobrietà e la fraternità, 
la speranza nel domani e l'amore alla vita. Opera efficacemente perché la società di 
oggi recuperi il senso vero dell'uomo e della sua dignità, il valore della vita e della 
famiglia, della pace e della solidarietà, della giustizia e della misericordia.

Due in altum! Abbi l'umile audacia di fissare il tuo sguardo su Gesù per far 
ripartire da Lui il tuo autentico rinnovamento. Ti sarà così più facile distinguere ciò 
che è necessario da ciò che è frutto del tempo, e vivrai l'auspicato rinnovamento 
come un'avventura dello Spirito, che ti renderà capace di percorrere anche i sentie- 
n ardui del deserto e della purificazione per giungere a sperimentare la bellezza 
della vita nuova, che Dio non smette di donare a quanti si affidano a Lui.

Azione Cattolica, non avere paura! Tu appartieni alla Chiesa e stai a cuore al 
Signore, che non cessa di guidare i tuoi passi verso la novità mai scontata e mai 
superata del Vangelo.

In tale itinerario, quanti fate parte di questa gloriosa Associazione, sappiate che 
il Papa vi sostiene e vi accompagna con la preghiera, e nel rivolgervi il suo caldo 
invito a perseverare negli impegni assunti, tutti di cuore vi benedice.



614 Atti del Santo Padre

Alle Associazioni Cristiane Lavoratori Italiani (A.C.L.I.)

Laici fedeli alla Chiesa, 
ai lavoratori, ai valori democratici

Sabato 27 aprile, incontrando i membri delle Associazioni Cristiane Lavoratori Italiani (A.C.LI.),il
Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di incontrarvi di nuovo, in occasione della Conferenza Organizza­
tiva e Programmatica della vostra Associazione. A tutti rivolgo un saluto cordiale, 
a partire dal Presidente, il signor Luigi Bobba, che ringrazio per le nobili espressio­
ni con cui ha voluto illustrare il significato dell'odierno incontro.

Di fronte ai nuovi scenari ed ai rapidi mutamenti della società, voi volete rin­
novare il vostro impegno ad assumere fino in fondo l'antico e sempre nuovo com­
pito di evangelizzare il lavoro e la vita sociale. E questo volete fare in atteggiamento d1 
fiduciosa apertura al futuro.

Raccogliete così l'invito che suggellò il Giubileo: «Andiamo avanti con speran­
za! Il nostro passo deve farsi più spedito nel ripercorrere le vie del mondo» (Novo 
Millennio ineunte, 58).

Per questo voi, responsabili e membri delle A.C.L.I., siete oggi chiamati ad esse­
re nuovamente le "api operaie" della Dottrina sociale della Chiesa, strada maestra 
per rispondere alle grandi sfide dell'età contemporanea. Studiate la Dottrina socia­
le, annunciatela in tutta la sua interezza, osate proposte concrete che dicano con evi­
dente immediatezza la centralità della persona umana. Fate fruttificare questa eredita 
preziosa, attualizzando la vostra tradizionale fedeltà alla Chiesa, ai lavoratori,ai 
valori di una sana democrazia. Siate sempre determinati nell'impegno di difendere 
l'uomo, la sua dignità, i suoi diritti, la sua dimensione trascendente.

2. Questo significa operare concretamente per costruire «una società del lavoro 
libero, dell'impresa e della partecipazione» (Centesimus annus, 35), dando sostanza 
a nuove e condivise prospettive di autentico sviluppo.

Da qui l'urgenza, come ebbi occasione di sottolineare in occasione del Giubilo0 
dei lavoratori, di una coalizione globale a favore del lavoro dignitoso. Ciò implica che 
si faccia il possibile per consentire effettive opportunità di lavoro per tutti, assicu­
rando al tempo stesso un'adeguata retribuzione a ciascuno. Sarà pure necessario 
curare le modalità di esercizio del lavoro, facendo in modo che non entrino in con­
flitto con l'equilibrio personale e familiare, e non impediscano lo sviluppo armoni­
co del progetto di vita di ciascuno. Le veloci trasformazioni in atto nei sistemi pro­
duttivi devono essere accompagnate con intelligenza, avendo sempre attenzione 
alle esigenze delle aree geografiche e dei ceti sociali meno favoriti.

3. Un impegno coraggioso e determinato in questa direzione non potrà non 
riaffermare il ruolo della famiglia, prima scuola anche di quelle virtù sociali che sono 
anima dello sviluppo. Servono allora politiche sociali a misura di famiglia, politiche 
della formazione e del lavoro orientate a conciliare tempo di lavoro e tempo per la 
cura della famiglia.

Importanza non minore avrà la decisione di investire per il dialogo tra le genera­
zioni, formando e valorizzando giovani capaci di dare sapore e illuminare la nostra



Atti del Santo Padre 615

società come sale della terra e luce del mondo. Per questo la formazione e l'elabo­
razione culturale sono parte essenziale dell'impegno delle A.C.L.I.

L'attenzione a rinvigorire il tessuto della solidarietà e della vita sociale, infine, 
vi porta naturalmente ad un'apertura europea e mondiale. In questa prospettiva, vi 
esorto a seguire creativamente sia il dibattito sul processo "costituente" in atto nel­
l'Unione Europea sia quello sull'allargamento dell'Unione stessa, dando voce all'i­
spirazione cristiana e alle ragioni delle libere formazioni sociali.

4. Cari Fratelli e Sorelle! So che siete impegnati in molteplici iniziative di anima­
zione e di servizio, avendo a cuore in particolare di tutelare le persone più povere di 
istruzione e di risorse. Oggi siete chiamati ad allargare i confini della vostra azione 
sociale, in relazione ai nuovi fenomeni dell'immigrazione e della mondializzazione.

In particolare, il fenomeno della globalizzazione, che è il nome nuovo della que­
stione sociale, impone di fare ogni sforzo per far convergere le forze in campo verso 
un autentico spirito di fraternità. Lo stretto legame tra la dimensione locale e quel­
la globale richiede, in particolare ai Paesi più favoriti, più esigenti forme di responsa­
bilità nei confronti dei Paesi in via di sviluppo. Tale responsabilità si dovrà manife­
stare ormai con urgenza anche nei confronti delle risorse della terra e della salva- 
guardia del creato. Sta anche in questo il senso profondo dell'invito, più volte ripetu­
to, a "globalizzare la solidarietà".

Operando con questa coerenza voi realizzerete quella fedeltà alla Chiesa di cui ho 
parlato all'inizio: la "globalizzazione della solidarietà", infatti, è conseguenza diret­
ta di quella universale carità che è l'anima del Vangelo. Sarete ugualmente fedeli 
all'uomo, del quale continuerete a ricordare i doveri e a promuovere i diritti nel con­
testo delle nuove condizioni in cui versa l'economia mondiale. E lo farete senza 
venir mai meno a quella fedeltà ai valori democratici a cui l'Associazione si è ispirata 
fin dalle sue origini.

5. E questo il tempo di fedeli laici che sappiano riconoscere nella realtà sociale 
e del lavoro le speranze e le angosce delle persone del nostro tempo, laici capaci di 
testimoniare con la loro vita i "valori del Regno", anche quando ciò comporti l'an­
dare contro corrente rispetto alle logiche del mondo. È il tempo di laici che, in un 
contesto sociale percorso da tante speranze fallaci, vogliano testimoniare la speran­
za che non delude (cfr. Rm 5,5).

Un simile forte impegno "missionario" suppone un altrettanto forte impegno 
contemplativo. Voi sapete che la contemplazione cristiana non sottrae, anzi invita 
all'impegno nella storia. Il Papa vi esorta ad essere, in questo inizio di Millennio, 
annuncio vivo della costante presenza di Cristo, che cammina con l'umanità di ogni 
tempo.

Con questo augurio, nella luce del tempo pasquale e nell'imminenza della festa 
di San Giuseppe Lavoratore, di cuore imparto a voi e alle vostre famiglie la mia 
Benedizione.



616 Atti del Santo Padre

Alla Plenaria del Pontificio Consiglio 
della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti

L’Apostolato tra le genti del mare: 
una grande sfida da affrontare 

in un singolare “cantiere" missionario
Lunedì 29 aprile, il Santo Padre ha incontrato i partecipanti alla Plenaria dei Pontificio Consiglio 
della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti ed ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di porgervi il mio cordiale benvenuto in occasione della Riunione 
Plenaria del Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, che 
ha come tema il mondo del mare. Saluto con affetto il Presidente del vostro Dica­
stero, Mons. Stephen Fumio Hamao, e lo ringrazio per le cortesi parole che ha volu­
to rivolgermi a nome dei presenti. A ciascuno esprimo viva gratitudine per l'atten­
ta cura e il generoso sforzo con cui vi fate tramite, con la vostra quotidiana attività, 
della sollecitudine della Chiesa verso quanti sono impegnati in questo complesse 
ambito della mobilità umana.

Scrive Sant'Agostino: «Contemplo la grandezza del mare che sta intorno, mi stu­
pisco, ammiro; [ne] cerco l'autore ...» (Omelia sul Salmo 41,7). Queste parole ben sin­
tetizzano l'atteggiamento del cristiano di fronte al creato, grande dono di Dio all'u­
manità, e specialmente dinanzi alla maestosità e alla bellezza del mare. Sono certo 
che questi stessi sentimenti animano tutti coloro che, nel loro apostolato, si rivolga­
no al vasto mondo dell'emigrazione e del turismo, avente come riferimento il mare

Si tratta di un ambito sociale assai diversificato, dove, se anche non poche sono 
le sfide, non mancano le opportunità di evangelizzazione.

2. L'incremento della mobilità umana e il processo di globalizzazione hanno 
notevolmente influito sui flussi migratori e turistici e sull'attività della gente de'1 
mare. Sono aumentate le occasioni di incontro. Accanto però a notevoli vantagg1 
derivanti dal fenomeno, si registrano anche effetti negativi, dolorose separazionie 
situazioni complesse e difficili. Penso, ad esempio, ai marittimi obbligati a vivere 
lunghi periodi di lontananza dalle famiglie; ai ritmi lavorativi stressanti, interrotti 
soltanto da brevi soste nei porti, ai quali tanta gente del mare è sottoposta; ai molti 
emigranti che solcano mari ed oceani in cerca di migliori condizioni di vita e non di 
rado scoprono amare realtà, ben diverse da quelle propagandate dai mezzi di 
comunicazione.

Né si possono dimenticare quelle singolari offerte turistiche di "paradisi artifi­
ciali", dove si sfruttano, a scopi meramente commerciali, popolazioni e culture loca­
li a beneficio d'un turismo che, in certi casi, non rispetta nemmeno i più elementa­
ri diritti umani della gente del luogo.

3. È importante non far mancare a quanti fanno parte della grande famiglia del 
mare un supporto spirituale. Va offerta loro l'opportunità d'incontrare Dio e di sco- 
prire in Lui il vero senso della vita. È compito dei credenti testimoniare che gli 
uomini e le donne sono chiamati a vivere dappertutto un'«umanità nuova», ricon­
ciliata con Dio (cfr. Ef 2,15).



Atti del Santo Padre 617

Se è presente il sostegno di qualificati agenti pastorali, i turisti potranno apprez­
zare di più la vacanza e le crociere, perché non saranno solo viaggi di piacere. 
Godranno sì del loro tempo libero e d'un meritato periodo di riposo, ma saranno 
aiutati al tempo stesso a dialogare con le persone e le civiltà con le quali vengono a 
contatto ed a trascorrere momenti di riflessione e di preghiera. E pure importante 
non far mancare ai migranti un'accoglienza fraterna e un'adeguata assistenza reli­
giosa, così che si sentano compresi nei loro problemi e ben accolti in società che 
rispettano la loro identità culturale. Gli stessi clandestini, che rischiano a bordo di 
navigli di fortuna, non devono essere abbandonati a se stessi.

In ogni situazione, sarà necessario assicurare condizioni di lavoro più giuste e 
rispettose delle esigenze individuali e familiari, ed insieme ci si dovrà sforzare di 
proporre adeguate opportunità di coltivare la propria fede e la pratica religiosa. Ciò 
richiede l'impostazione di una pastorale attenta alle diverse condizioni, con forme 
di presenza apostolica adattate ai molteplici bisogni delle persone.

4. La vostra Plenaria intende meglio focalizzare questi aspetti, tenendo conto 
che s'impone un approccio globale verso una realtà umana e sociale così comples­
sa. Gli operatori pastorali non cesseranno di agire in collaborazione e comunione 
Materna tra loro, per affrontare in modo efficace le grandi sfide che presenta questo 
singolare "cantiere" missionario.

A tal fine, risulta utile richiamare le norme già in vigore, enunciate nella Lette­
ra Apostolica Stella Maris e nell'Istruzione De pastorali migratorum cura, della quale 
e in preparazione un'edizione aggiornata, come pure le indicazioni del documento 
Orientamenti per la Pastorale del Turismo. Né va dimenticato l'urgente bisogno di for­
mare bene i fedeli laici, chiamati a lavorare in quest'ambito apostolico, e di suscita­
re una rinnovata consapevolezza nelle Comunità cristiane circa i problemi della 
mobilità umana, mediante un costante aggiornamento.

Mentre formulo voti che la vostra Plenaria contribuisca ad approfondire la com­
prensione di queste diverse situazioni sociali e pastorali, vi incoraggio a portare 
avanti ogni valida iniziativa per l'evangelizzazione di questo complesso settore.

Affido i lavori del vostro incontro alla materna protezione di Maria Stella Maris, 
alla quale chiediamo di volerci condurre al porto di un mondo più solidale, più fra­
terno e più unito. Con tali sentimenti imparto di cuore a tutti la Benedizione Apo­
stolica.





Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER IL DIALOGO INTER-RELIGIOSO

Messaggio ai buddhisti
per la festa del Vesakh

In occasione del “Vesakh” 2002, la festa più importante per i buddhisti, il Cardinale Presidente del 
Pontifìcio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso anche quest'anno ha inviato un messaggio, che 
pubblichiamo in traduzione italiana:

Cari amici buddhisti!

1. Scrivo di nuovo a voi quest’anno in occasione della festa di Vesakh per offrirvi le più 
sentite felicitazioni da parte del Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso. Prego che 
tutti i nostri amici buddhisti in ogni parte del mondo trascorrano una felice e gioiosa festività.

2. Mentre invio questo messaggio di felicitazioni, non posso non ricordare i drammati­
ci eventi dell’ 11 settembre dello scorso anno. Da allora, la gente in ogni parte del mondo ha 
avvertito un nuovo timore per il futuro. In mezzo a questo timore, non dovrebbe essere no­
stro dovere, come cristiani e buddhisti, insieme alle persone di buona volontà, incoraggiare 
la speranza e costruire una cultura che si basi su questa per contribuire ad un mondo più pa­
cifico nel futuro?

3. Noi viviamo in un'era contraddistinta da un grande progresso tecnologico. Ciò su­
scita problemi sulla promozione dei valori umani, ed è su questo argomento che vorrei con­
dividere alcuni pensieri con voi. Uno dei più importanti valori umani è senza dubbio il di­
ritto alla vita, a proteggerla dal momento del concepimento fino al momento della morte 
naturale. Tuttavia, si deve considerare il serio paradosso che questo diritto alla vita è mi­
nacciato proprio dall'odierna tecnologia altamente avanzata. Un tale paradosso è giunto fino 
al punto di creare una “cultura della morte’’, nella quale l’aborto, l’eutanasia, e gli esperi­
menti genetici sulla stessa vita umana hanno già ottenuto o stanno per ottenere il riconosci­
mento legale. Possiamo non mettere in relazione questa cultura della morte nella quale le 
vite umane più innocenti, indifese e gravemente malate sono minacciate dalla morte, e gli 
attacchi terroristici, come quelli dell' 11 settembre, nei quali sono state colpite migliaia di 
persone innocenti? Dobbiamo dire che entrambi si fondano sul disprezzo per la vita umana.

619



620 Atti della Santa Sede

4. L'insegnamento e la tradizione buddhista sostengono il rispetto per tutti gli esseri vi­
venti non importa quanto essi possano apparire insignificanti. Se perfino le creature che 
sembrano non avere alcun valore sono trattate con una tale attenzione, tanto più si deve ri­
spettare l’essere umano che, come crediamo noi cristiani, è stato creato ad immagine e so­
miglianza di Dio stesso. La dignità dell’essere umano e i diritti che ne derivano sono stati 
certamente di recente una primaria preoccupazione dei cattolici. È precisamente sul comu­
ne rispetto per gli esseri umani che noi cristiani e buddhisti dobbiamo costruire una "cultu­
ra della vita”, nella quale il diritto alla vita sia pienamente protetto dal concepimento fino 
alla morte naturale e si realizzino concretamente tutte le condizioni necessarie per una vita 
degna degli esseri umani. Questa sarebbe una maniera per reagire e superare la cultura della 
morte.

5. È nostra comune credenza che il rispetto per la vita umana prima di divenire un* 
realtà sociale sia nel cuore delle persone. Vorrei qui ricordare in particolare i giovani, i cui 
cuori sono probabilmente scandalizzati e soffrono a causa dei tragici eventi che hanno visto 
con i propri occhi. Una educazione particolarmente per i giovani a rispettare la vita deve es-' 
sere una delle priorità più urgenti. Attraverso le nostre rispettive comunità e istituzioni noi 
possiamo progettare il nostro proprio approccio nell’educare i giovani così che possano pre-
valere fra di loro delle convinzioni fortemente etiche e una cultura della vita. Solo nella mi- 
sura in cui un’etica e una cultura della vita prevarranno nell’intera società possiamo spera- 
re che il principio del rispetto per la vita si conservi negli atteggiamenti e nelle leggi della 
società.

6. Cari amici buddhisti, questi sono i pensieri che desidero condividere quest’anno con 
voi. Guardiamo insieme al futuro con la speranza che esso porti un mondo più pacifici 
prospero per tutti. Buona festa!

Francis Card. Arinze
Presidente



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

CONVENZIONE
L’ISTITUTO CENTRALE PER IL CATALOGO E LA DOCUMENTAZIONE 

DEL MINISTERO PER I BENI E LE ATTIVITÀ CULTURALI
E LA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

CIRCA LE MODALITÀ DI COLLABORAZIONE
PER L’INVENTARIO E IL CATALOGO DEI BENI CULTURALI MOBILI 

APPARTENENTI A ENTI E ISTITUZIONI ECCLESIASTICHE
A seguito dell'/n/esa 13 settembre 1996 tra il Ministro per i beni culturali e ambientali e il Presi­
dente della Conferenza Episcopale Italiana sulla tutela dei beni culturali ecclesiastici (cfr. RDTo 73 
[ 1996), 1515-1519), della circolare ministeriale del 14 gennaio 1998 in materia di catalogazione e 
della circolare della C.E.l. del 26 gennaio 1998 sulle forme di collaborazione tra Diocesi e Soprin­
tendenze in relazione all'inventario ecclesiastico, il Presidente della Conferenza Episcopale Italia­
na, Card. Camillo Ruini, e il Direttore dell'Istituto Centrale per il Catalogo e la Documentazione 
del Ministero per i beni e le attività culturali, arch. Maria Luisa Polichetti, hanno firmato, in data 8 
aprile 2002, la “Convenzione" che specifica le forme di collaborazione tra Chiesa e Stato per quan­
to riguarda l’inventario e il catalogo dei beni culturali mobili appartenenti a enti ecclesiastici.
La “Convenzione" identifica, in particolare, concrete modalità di collaborazione per la redazione 
dell’inventario ecclesiastico e del catalogo attraverso indicazioni riguardanti la programmazione, 
gli standard metodologici, le modalità operative, i diritti d’autore, le modalità per l’integrazione 
dei sistemi, la consegna dei materiali.
L’accordo è di particolare rilievo e attualità del momento che le Diocesi italiane stanno operando 
attivamente, affiancando le tradizionali attività istituzionali svolte dalle Soprintendenze territoria­
li, e che l’attività di inventariazione informatizzata, avviata nel 1996, dovrebbe terminare entro la 
fine del 2005.

L’ISTITUTO CENTRALE PER IL CATALOGO E LA DOCUMENTAZIONE 
DEL MINISTERO PER I BENI E LE ATTIVITÀ CULTURALI

e
LA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA.

IN ATTUAZIONE delle disposizioni dell'’Intesa 13 settembre 1996 tra il Ministro per i 
e ambientali e il Presidente della Conferenza Episcopale Italiana sulla tutela 

dei beni culturali ecclesiastici,

621



622 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

- APPROFONDENDO la circolare ministeriale in materia di catalogazione del 14 gennaio 
1998. Prot. N° 286/A14 e la circolare della Conferenza Episcopale Italiana del 26 gennaio 
1998 sulle forme di collaborazione tra Diocesi e Soprintendenze in relazione all’inventario 
ecclesiastico promosso dalle Diocesi italiane e al catalogo promosso dal Ministero per i beni 
e le attività culturali,
- ALLO SCOPO di identificare concrete modalità di collaborazione per la redazione del­
l’inventario ecclesiastico e del catalogo dei beni culturali mobili di proprietà di enti e istitu­
zioni ecclesiastiche, oltre che per specificare le forme di utilizzo dei rispettivi archivi alfa­
numerici e iconografici,
- PREMESSO che l’inventariazione e la catalogazione del patrimonio artistico e storico 
nazionale costituiscono obiettivo prioritario per le istituzioni civili e religiose in quanto fon­
damento conoscitivo di ogni successivo approfondimento scientifico ed intervento volto alla 
conservazione ed alla tutela del patrimonio culturale;
- PREMESSO inoltre che la Conferenza Episcopale Italiana (in seguito C.E.I.) promuove 
interventi di inventariazione sui beni di proprietà ecclesiastica sulla base dell’attività di 
coordinamento della programmazione svolta dall’Istituto Centrale per il Catalogo e la Docu­
mentazione (in seguito I.C.C.D.) per l’intero ambito nazionale, integrando attività e risorse 
per la costituzione del Sistema Informativo Generale del Catalogo

concordano sulle seguenti disposizioni:

Art. 1
Gli interventi di inventariazione promossi dalla C.E.I. si uniformano alle direttive d1 

merito e di metodo stabilite dall’I.C.C.D. in osservanza del proprio mandato istituzionale-

Art. 2 - Programmazione
Le attività di inventariazione promosse dalla C.E.I. rientrano in un piano coordinato di 

interventi, la cui definizione viene curata in fase di programmazione, in sede centrale e pef- 
ferica, d’intesa con 1'I.C.C.D.. le Soprintendenze competenti e le Amministrazioni regionale

In sede centrale un delegato della C.E.I., unitamente a rappresentanti dell’LC.C.0” 
delle Amministrazioni regionali e delle Soprintendenze competenti, partecipa ai lavori del 
Comitato Paritetico Nazionale per la definizione di programmi coordinati su scala naziona­
le e per la verifica dello stato di attuazione dei programmi avviati.

Per quanto attiene all’attivazione ed al funzionamento del Sistema Informativo Genera­
le del Catalogo in sede periferica funzioni analoghe a quelle del Comitato Paritetico Nazio­
nale devono essere attivate in sede di coordinamento con le Soprintendenze competenti. le 
Regioni, gli Enti locali e le Istituzioni attive nel settore della catalogazione, al fine di piani-' 
ficare gli interventi sulla base della conoscenza degli archivi documentali esistenti e rispet­
to ai criteri di priorità individuati in relazione alle esigenze delle parti interessate ed esple­
tati nelle diverse sedi di redazione progettuale.

Art. 3 - Standard metodologici
Gli interventi di inventariazione promossi dalla C.E.I. concorrono alla costituzione del 

Sistema Informativo del Catalogo Generale. A tal fine si uniformano agli standard metodo­
logici emanati dall’I.C.C.D. a livello di:

- tracciati di rilevamento dei dati;
- normative di compilazione;



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 623

- vocabolari, dizionari terminologici e thesauri;
- procedure di verifica e controllo automatico;
- normative per il trasferimento dei dati alfanumerici;
- standard di ripresa fotografica;
- standard per l’acquisizione ed il trasferimento delle immagini digitali.
Le integrazioni dei dati connesse a specifiche esigenze ecclesiastiche sono di pertinen­

za esclusiva degli archivi ecclesiastici; il livello di integrazione degli archivi ecclesiastici 
con quelli ministeriali è definito dalla normativa del formato di trasferimento ai diversi livel­
li di ricerca (inventario, precatalogo, catalogo), che consente lo scambio dei dati secondo il 
formato convenzionale definito dall’I.C.C.D. (qualunque sia lo strumento di data entry uti­
lizzato).

La certificazione delle schede di inventario prodotte in ambito ecclesiastico spetta al 
responsabile scientifico incaricato dall'autorità ecclesiastica competente, il quale utilizza 
anche gli strumenti e le procedure informatiche predisposte per il controllo e la validazione 
dei dati al fine della loro acquisizione nel Sistema Informativo Generale del Catalogo.

Art- 4 - Modalità operative

In base a quanto stabilito dalle circolari di entrambi gli enti, richiamate in premessa, in 
seguito alla programmazione gli enti territoriali procederanno nella gestione delle campagne 
di schedatura secondo i seguenti criteri.

Campagne di catalogazione promosse dal Ministero
Preliminarmente all’avvio dei lavori le Soprintendenze devono comunicare alle Autorità 

ecclesiastiche competenti i luoghi, i tempi, le modalità d'intervento e le tipologie dei beni 
mteressati; devono inoltre comunicare i nominativi degli schedatori e dei fotografi incarica- 
h- compresi gli appartenenti a cooperative, che devono a loro volta essere forniti di lettera 
d> presentazione del Soprintendente.

Le Autorità ecclesiastiche competenti pongono a disposizione della Soprintendenza e 
degli operatori incaricati eventuali materiali documentali anche di tipo informatico già ela- 
^rati (elenchi. inventari, tabelle, ricognitive, ecc.) e forniscono agli operatori incaricati 
dalla Soprintendenza tutta la collaborazione e la disponibilità necessaria per l’agevole svol­
gimento e la sollecita conclusione degli interventi.

Per accelerare la conclusione formale delle operazioni con l’apposizione della firma 
sulle singole schede da parte dei responsabili interessati, le schede compilate potranno esse- 
re raccolte presso la Curia diocesana.

Campagne di inventariazione promosse dalla C.E.l.
Preliminarmente all’avvio dei lavori le Diocesi devono identificare gli inventari eccle­

siastici recenti, gli inventari realizzati da Soprintendenze, Regioni, Province, Comuni, 
Comunità montane e ottenerne copia. Qualora per ottenere copia degli inventari fosse neces­
sario stipulare convenzioni tra enti ecclesiastici e enti pubblici, tali convenzioni siano con­
cordate con le altre Diocesi a livello regionale e, in ogni caso, con l’Ufficio Nazionale per i 
beni culturali ecclesiastici.

Da parte sua la Soprintendenza offre piena disponibilità alla consultazione dei propri 
archivi cartacei ed elettronici al fine di fornire elementi conoscitivi dettagliati sullo stato 
della catalogazione nel territorio d’interesse.

L’assegnazione all'Autorità ecclesiastica competente dei numeri di catalogo generale 
che registrano le schede prodotte ex novo può essere effettuata per il tramite della Soprin­
tendenza competente territorialmente o direttamente dall'I.C.C.D.. che provvede conte-



624 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

stualmente ad informare la Soprintendenza competente. Per quanto riguarda le schede revi­
sionate ci si atterrà alla numerazione già attribuita.

Le Autorità ecclesiastiche e le Soprintendenze provvedono a scambiarsi ogni informa­
zione utile per integrare e aggiornare i rispettivi archivi.

I corsi di formazione promossi sia dall’Autorità ecclesiastica sia dall’Amministrazione 
si avvarranno di figure di docenti altamente qualificate, di estrazione anche diversa (come 
Ministero, Soprintendenza, I.C.C.D., Università, Facoltà di Teologia), tali comunque da 
garantire un adeguato livello di preparazione nei diversi settori disciplinari di interesse 
(come storia della Chiesa, liturgia, iconografia, storia dell’arte, metodologie di catalogazio­
ne, tecnologie informatiche, tecniche di ripresa fotografica).

Art. 5 - Diritti d’autore
In ordine alla necessaria integrazione ed alla comune disponibilità degli archivi alfanu­

merici ed iconografici costituiti a livello centrale e locale 1T.C.C.D. e le Soprintendenze da 
una parte, la C.E.I. e le Diocesi dall’altra, concedono la reciproca utilizzazione a titolo gra­
tuito dei materiali prodotti, limitatamente agli usi istituzionali delle Amministrazioni statai* 
ed ecclesiastica, e non a fini commerciali o produttivi, salvo esplicita autorizzazione del­
l’ente competente.

I criteri e le modalità per l’accesso alle banche dati degli organi ecclesiastici e ministe­
riali da parte dei medesimi organi o da parte di terzi a scopo di studio o per iniziative di valo­
rizzazione o di altro tipo, saranno determinati da apposite Convenzioni che dovranno speci­
ficare anche i criteri per la eventuale fruibilità in rete.

Art. 6 - Modalità e integrazione dei sistemi
I criteri e le modalità per l’integrazione delle banche dati degli organi ecclesiasticie 

ministeriali dovranno essere definiti congiuntamente dalla C.E.I. e dall’I.C.C.D., per i requi­
siti tecnici relativi alle la diffusione in rete, per le caratteristiche dei contenuti informativi e 
per gli standard di sicurezza dei sistemi e l'accesso alla gestione dei dati.

Allo scopo di perseguire gli obiettivi indicati nella presente Convenzione a livello terri­
toriale potranno essere stipulate apposite Convenzioni che attuino localmente i criteri ivi 
contenuti.

Gli sviluppi progettuali che possano prevedere il passaggio dagli interventi di inventa­
riazione a quelli di catalogazione nonché l’estensione dell’attività catalografica a ulteriori 
tipologie di beni (come i beni immobili e quelli archeologici) saranno oggetto di ulteriori 
integrazioni alla presente Convenzione.

Art. 7 - Consegna dei materiali
Per la consegna dei materiali si fa riferimento a quanto stabilito nelle circolari di 

entrambi gli enti richiamate in premessa.

Roma, 8 aprile 2002

Il Direttore dell’l.C.C.D.
Maria Luisa Polichetti

Il Presidente della C.E.I.
Camillo Card. Ruini



Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella Veglia di preghiera per le Vocazioni

Nella storia di ogni vocazione 
c’è sempre davanti agli occhi 

una persona testimone
La sera di giovedì 18 aprile, in preparazione alla Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni, 
il Cardinale Arcivescovo ha presieduto in Cattedrale una Veglia di preghiera nel corso della quale 
ha tenuto questa omelia:

Carissimi, vogliamo fermare la nostra riflessione non solo su questa fon- 
damentale, conosciutissima, pagina delle Beatitudini ma anche sul tema che 
il Santo Padre ci propone per la prossima Giornata di preghiera per le Voca- 
zioni: Santi per vocazione. Siamo chiamati ad essere santi. Credo che, questa 
sera, noi siamo qui convenuti (ho visto percorrendo la navata tanti religiosi 
e soprattutto tante religiose ma anche tanti giovani, oltre che adulti e sacer- 
doti) non solo per invocare il dono delle vocazioni ma per capire di più la 
n°stra vocazione. È quindi molto importante l'espressione del Santo Padre 

che ci è stata ricordata dai testi che abbiamo ascoltato proclamare: «La 
Chiesa è la casa della santità». Però bisogna passare dalle parole ai contenuti 
che le parole stesse esprimono, perché c'è il rischio di riuscire a dire cose 
belle sulla santità e rimanere, non dico lontani -- credo che nessuno di noi sia 
intano dalla santità, perché se siamo in grazia santificante siamo già nella 
santità, immersi nell'amore di Dio Trinità -, ma un po' ai margini della san­
tità, di non lasciarci coinvolgere più di tanto e di non aver il coraggio di 
comprometterci e di rischiare la nostra vita per il Signore.

Partiamo dalla pagina del Vangelo che è stata proclamata: le Beatitudi- 
ni, questo dire di Gesù per otto volte: «Beati i poveri, i miti, i misericordiosi, i 
Puri di cuore, gli operatori di pace, i perseguitati, ...». Che cosa cerchiamo di 
essenziale, di sostanziale nella nostra vita se non un po' di felicità, di gioia, 
di soddisfazione per quello che siamo e per quello che facciamo? Nel discor­
so di Gesù è però chiara un'indicazione: «Vuoi essere nella gioia, vuoi che la 
tua vita abbia un senso compiuto, vuoi sentirti realizzato? Questa è la stra­
da che io ti indico». Ma la parola di Gesù, il suo messaggio, la sua voce, che

625



626 Atti del Cardinale Arcivescovo

risuona a noi, proclamata attraverso le pagine dei Vangeli, corre il rischio d* 
essere confusa, sommersa, distorta da altrettante parole che sentiamo den* 
tro di noi e intorno a noi. La strada di Gesù, molto chiaramente indicata, è 
offuscata da tante altre strade che, a prima vista, sembrano più facili, più 
affascinanti, più comode e più soddisfacenti.

Domandiamoci: «Perché diminuiscono in modo così impressionante, 
qui da noi in Italia ed Europa, i sacerdoti, i religiosi e le religiose? Perché? 
Forse perché il Signore non chiama? O non sarà perché oggi molti preferi­
scono strade diverse da quelle che ci propone Gesù?». A prima vista, quello 
che Lui ci propone sembra pesante. Chi vuole essere povero, afflitto, eh* 
desidera ed aspira ad essere perseguitato? Quindi preferiamo la ricchezza 
illudendoci che nel possedere cose o idee o potere o successo si conti di più- 
Preferiamo tutto ciò che il mondo ci propone. Per meditare, brevemente s* 
capisce, questa pagina di Vangelo, noi dovremmo ri percorrere tre parole 
chiave che troviamo nel messaggio cristiano: verità, libertà, amore.

Le Beatitudini sono una proclamazione di verità. Non so se tutti abbia­
mo presente quell'espressione del Vangelo di Giovanni: «Se rimanete fedo1 
alla mia parola, sarete davvero miei discepoli; conoscerete la verità e la verità vif^ 
liberi» (Gv 8,31-32). Noi crediamo di sapere dove sta la verità sui grandi prò" 
blemi della vita. E Gesù dice: «Io sono la verità», cioè l'espressione massin13 
di ciò che è la realizzazione della tua vita nella verità, insieme, naturalme*1' 
te, a una libertà intesa come capacità di fare il bene, di scegliere la pa3'1’ 
migliore e di dominare, di eliminare, di superare le tentazioni del male. L3 
vita intesa come conoscenza della verità, espressione massima di libertà, p°r 
cui nessun vincolo mi condiziona. Le risposte logiche rispetto alla veri» 
conosciuta diventano amore, cioè dono di noi al Signore e ai fratelli. La log1' 
ca di ogni vocazione è l'amore. Il fine di ogni vocazione è l'amore, cioè'3 
capacità di fare di se stessi e della propria esistenza dono agli altri, a Dioe 
ai fratelli. E solo l'amore dà la felicità, la gioia.

Queste tre parole chiave potrebbero essere riassunte in una sola parola 
che è il tema che il Santo Padre ci offre per questa Giornata Mondiale di p1^ 
ghiera per le Vocazioni. La parola è "Santità". Il Papa spiega nella Novo Md' 
lennio ineunte che «la santità è la misura alta della vita cristiana».

Da qui traggo due conclusioni pratiche. Una per i giovani, che sol*0 
ancora in ricerca, che non sanno ancora decidere su quale percorso dev« 
camminare la loro vita e che stanno cercando di capire qual è la propn3 
vocazione, cioè il progetto di Dio su di loro.

Cari giovani, per voi stasera c'è solo questo messaggio da parte mia; 
bisogna salire di un gradino nella vita cristiana. Rimangono poi ancora tatù1 
gradini da salire, ma li salirete in seguito. Sovente ci si ferma a un livello 
inferiore rispetto ad un orizzonte di luce. Se vogliamo vedere lontano ed 
abbiamo di fronte una grande muraglia bisogna salire per superare il livel­
lo di questo ostacolo ed avere davanti l'orizzonte aperto. Io ho l'impressio­
ne che oggi la grande tentazione dei giovani sia quella di fermarsi un gra­
dino al di sotto di questo livello dal quale si potrebbe vedere l'orizzonte infi­
nito della propria esistenza. Per questo non si vede, non si capisce e si guar­
da ai gradini che sono sotto o si guarda indietro. Il Signore vi chiede di sali'



Atti del Cardinale Arcivescovo 627

re un gradino più in su. «Gesù salì sulla montagna, si mise a sedere e disse ai suoi 
discepoli...». Certamente questo può essere soltanto un fatto fisico, dato che 
è salito sul monte delle Beatitudini, ma potrebbe anche avere un significato 
simbolico. Per capire la strada delle Beatitudini non si può stare in pianura, 
sui livelli bassi della vita cristiana. Da lì la ragione per cui non si capisce che 
cosa il Signore vuole da me. Perché non guardo in alto ma sempre e solo in 
basso e a chi mi sta intorno, e resto condizionato dagli amici e amiche per 
cui se dicessi che mi faccio prete o suora temo di essere deriso e non ho il 
coraggio delle mie idee. Bisogna salire un gradino. Questo è il messaggio 
che vi lascio e la preghiera che faccio per voi. Perché questa sera qualche 
giovanotto e qualche ragazza deve uscire con un'idea più chiara sulla rispo­
sta da dare al Signore che chiama. Abbiamo invocato tanto lo Spirito Santo, 
abbiamo sentito che la luce dello Spirito ci illumina, come dice Paolo, in 
questa vocazione «per essere santi al cospetto del Padre e immacolati nell'amore».

E agli altri - sacerdoti, religiosi/e, diaconi, persone consacrate - deside­
ro lasciare questo messaggio: bisogna realizzare la misura alta della nostra 
vocazione che dobbiamo vivere dentro la nostra vita cristiana. Si pone il 
discorso della fedeltà, della qualità di vita, della testimonianza. Bisogna sali­
re un po' di più di livello per raggiungere anche noi, soprattutto noi, "la 
misura alta della vita cristiana". Io sono preoccupato della qualità della vita 
dei sacerdoti e delle persone consacrate e temo che talvolta la nostra pre­
senza diventi controindicazione per i giovani che ci guardano e cercano di 
mdagare, di capire se la nostra scelta può essere affascinante per loro. Nella 
storia di ogni vocazione c'è sempre davanti agli occhi una persona testimo- 
ne- Per me è stato così. Figure di sacerdoti che ho visto da ragazzo e ai quali 
desideravo assomigliare nella mia vita. Ma se queste figure affascinanti 
dovessero rarefarsi sempre di più dove devono guardare i giovani per sen- 
bre che è bello farsi prete? Dove devono guardare le ragazze per capire che 

bello consacrarsi a Dio nella vita religiosa? Voi capite che per me e per voi, 
che siamo già dei consacrati, questa Giornata delle Vocazioni è soprattutto 
esame di coscienza, appello alla conversione e richiamo a domandarci: 
''Quanti, incontrando me, hanno sentito che poteva essere bello, entusia­
smante fare la mia stessa scelta?». Questo è il messaggio che intendo darvi 
commentando questa pagina delle Beatitudini e che adesso sarà continuato 
da alcune figure di santi attuali. Quest'anno 2002 il Piemonte è interessato 
da tre figure di Santi che il Papa propone alla Chiesa universale, due Beati­
ficazioni e una Canonizzazione. Queste figure ci saranno proposte per 
domandarci: questa Chiesa di Torino, che ha espresso così numerosi Santi, i 
Quali hanno avuto un seguito di vocazioni - tanti infatti hanno fondato 
famiglie religiose - ha forse la sorgente inaridita? Io non credo. Il problema 
e un altro. Bisogna vedere se noi abbiamo voglia di dissetarci a quella sor­
gente. Riandiamo pure al nostro Battesimo, al gesto iniziale di questa Veglia 
di preghiera in cui abbiamo visto rappresentanti di varie vocazioni venire 
Presso l'altare con brocche piene di acqua e versarla, acqua che poi io ho 
benedetto e con la quale siamo stati aspersi in ricordo del nostro Battesimo. 
"Chi ha sete (chi ha voglia di capire, di conoscere la verità, la libertà e l'amo­
re) venga a me e beva ...: fiumi di acqua viva sgorgheranno dal suo seno». E Gio-



628 Atti del Cardinale Arcivescovo

vanni annota: «Questo egli disse riferendosi allo Spirito che avrebbero ricevuto1 
credenti in lui» (Gv 7,37-39). È Io Spirito Santo che dobbiamo invocare per 
capire che Dio, se ci chiama a seguirlo lasciando tutto il resto, non lo fa per 
tradirci ma per insegnarci la strada vera della felicità.

Credo che la vostra partecipazione qui ad una Veglia di preghiera in pre­
parazione alla Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni sia un segno 
di grande sensibilità al problema. La Pastorale vocazionale non è un pro­
blema di un gruppetto di persone piene di buona volontà, scelte magari dal- 
l'Arcivescovo o dai sacerdoti che costituiscono il Centro Diocesano Voca­
zionale, ma è problema di tutta la comunità ecclesiale. Tutti dobbiamo sen­
tire la responsabilità di pregare, di suggerire, di guidare, di sostenere rispo­
ste generose alla chiamata di Dio. La vostra presenza qui è un segno che 
questa sensibilità c'è e di questo vi ringrazio.



Atti del Cardinale Arcivescovo 629

Omelia in Cattedrale nella Giornata Mondiale di preghiera 
per le Vocazioni

Dobbiamo ringraziare il Signore 
per il dono di queste vocazioni
Domenica 21 aprile, Giornata Mondiale di preghiera per le Vocazioni, il Cardinale Arcivescovo ha 
presieduto in Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica durante la quale ha conferito il mini­
stero del Lettorato a 5 candidati al Diaconato permanente ed a 3 candidati al Presbiterato e il mini­
stero dell’Accolitato a 3 candidati al Diaconato permanente e a 7 candidati al Presbiterato, tutti 
appartenenti alla nostra Arcidiocesi; inoltre ha conferito il ministero dell’Accolitato a un semina­
rista della Diocesi algerina di Constantine, alunno del nostro Seminario Maggiore. Con l’Arcive­
scovo hanno concelebrato i Canonici del Capitolo Metropolitano, i Superiori del Seminario e del 
cammino diaconale, oltre a molti Parroci dei candidati.
Questo il testo dell'omelia tenuta da Sua Eminenza:

Partiamo, carissimi, per la nostra riflessione dall'ultimo versetto della 
Pagina evangelica che abbiamo ascoltato. Dice Gesù: «lo sono venuto perché 
abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza» (Gv 10,10). Indubbiamente si tratta 
della comunicazione a noi della vita divina, mediante il dono della grazia 
Santificante e di un'indicazione chiara per l'interpretazione della missione 
che Egli ha ricevuto dal Padre facendosi uomo, venendo sulla terra, offrendo 
se stesso in sacrifico per la nostra salvezza, che è la missione di portare tutta 
' umanità nella comunione definitiva con Dio, che si chiama salvezza eterna.

«Io sono venuto perché abbiano la vita in abbondanza» e questo non è solo 
riferito, come dicevo prima, all'aspetto della grazia santificante o della sal­
vezza eterna, ma anche alla nostra realtà di esperienza terrena, di vita 
umana. Il Signore ci chiama alla sua sequela anche nella vita cristiana in 
generale. Oggi ci fermiamo a considerare vocazioni particolari verso il 
Sacerdozio o il Diaconato permanente e preghiamo per le vocazioni alla vita 
consacrata. C'è però una vocazione di fondo comune a tutti gli uomini che 
è la chiamata alla salvezza e potenzialmente una chiamata universale ad 
entrare nell'esperienza della Chiesa. Tutta l'umanità tendenzialmente è 
orientata a ricevere l'annuncio del Cristo e a partecipare alla vita cristiana 
anche qui. Il Signore vuole indicarci che la sua chiamata non è mai impove­
rimento della nostra umanità ma è pienezza di realizzazione anche nella 
prospettiva della dimensione umana, terrena, della nostra esistenza.

E allora io credo che la prima cosa che oggi dobbiamo fare, oltre che rin­
graziare il Signore per il dono di queste vocazioni (qui c'è un candidato 
all'Accolitato che, incontrandoci nel Seminario, mi ha detto: «Cerchi di non 
sottolineare sempre che siamo pochi, dica che siamo anche abbastanza»), 
cioè il dono di questi giovani, che vedete qui davanti vestiti con un camice 
bianco e che sono i candidati al Sacerdozio del nostro Seminario, come pure 
dobbiamo ringraziare il Signore per gli altri in seconda fila, che sono i can­
didati al Diaconato permanente. Oggi siete candidati ai ministeri e il vostro 
cammino ha questa prospettiva. Dobbiamo quindi ringraziare il Signore.



630 Atti del Cardinale Arcivescovo

Se però la Chiesa ci chiede, una volta all'anno, di pregare per le voca­
zioni con un Messaggio specifico del Papa, vuol dire che essa ha coscienza 
di una situazione di povertà di risposte. Mi veniva in mente, ascoltando il 
brano di Giovanni che è stato proclamato, come Gesù sottolinea che Lui è il 
pastore, che entra per la porta dell'ovile dove sta il gregge, ma parla di per' 
sone che entrano da un'altra parte e che sono ladri e briganti, lasciando 
intendere che c'è la sua chiamata alla sequela, per cui le pecore riconoscono 
la sua voce, l'ascoltano e lo seguono, ma ci sono anche altre chiamate di 
ladri e briganti che spesso o talvolta vengono confuse come chiamate a 
beneficio della nostra persona, ma che non vengono dal Signore. Sono chia- 
mate "altre", verso percorsi di vita che non sono evangelici e quindi non 
sono di salvezza, di realizzazione della nostra umanità e del progetto di Di° 
su di noi.

Noi dobbiamo veramente pregare perché tutti nella Chiesa, lasciandosi 
illuminare dal dono dello Spirito Santo, abbiano una particolare sensibilità 
per riconoscere - in mezzo a mille voci, che spesso nei giovani e nei ragaz- 
zi creano disorientamento e confusione - la voce di Cristo e per rispondere 
alla chiamata del Signore Gesù. Credo allora che sia importante maturare 
nelle nostre comunità cristiane, parrocchie, gruppi, movimenti, ma anche 
nelle piccole comunità cristiane, che sono le famiglie, un atteggiamento di 
apertura, di disponibilità positiva nei confronti della chiamata del Signore.

So che qui ci sono anche i genitori dei nostri seminaristi, perché oggi nel 
nostro Seminario diocesano hanno avuto una giornata, considerata un po' 
la festa dei genitori. Cari genitori, siate felici che il Signore abbia scelto uno 
dei vostri figli per il Sacerdozio. Ve lo dico a mani giunte e con grande con- 
vinzione perché serpeggia nelle nostre comunità cristiane, e quindi va ad 
intaccare anche genitori e famiglie buone, l'idea che la strada del Sacerdo- 
zio (siccome nella categoria sociale, nell'estimazione sociale comune della 
gente oggi il sacerdote qui da noi non gode più un ruolo di prestigio) non 
sia un dono-ma piuttosto una sfortuna, una disgrazia: «Ma perché proprio 
tu dovevi farti prete?». Questo non mi pare sia un atteggiamento bello verso 
il Signore, perché, cari genitori, se il Signore ha bussato alla porta della 
vostra casa per chiamare uno dei vostri figliuoli al Sacerdozio, Egli ha avuto 
verso di voi uno sguardo di predilezione: siete dei fortunati e di questo vi 
convincerete man mano che andate avanti nella vita. Credo che questa sot­
tolineatura che faccio riguardi in generale una sensibilità diversa che, anche 
noi sacerdoti, dobbiamo creare nelle nostre comunità cristiane perché ci sia 
sostegno e incoraggiamento.

Penso allora che oggi, mentre accompagniamo questi giovani e i candi­
dati al Diaconato permanente per il ministero del Lettorato, ministero che 
abilita in modo istituito nella comunità cristiana a leggere, a proclamare la 
Parola di Dio nelle celebrazioni eucaristiche, essi ricevono un ministero che 
spinge la persona con la grazia specifica di questo dono ad avere un'atten­
zione particolare nei confronti della Parola di Dio, un'attenzione di fede per 
cui si legge la Bibbia o il Vangelo non come si legge il giornale, ma ascol­
tando Dio che, attraverso quelle pagine, ci parla. Un'attenzione che si preoc­
cupa di applicare alle nostre scelte cristiane quanto il Signore ci dice. Non si



Atti del Cardinale Arcivescovo 631

fogge la Parola di Dio solo per un diletto spirituale, ma prima ancora per 
coltivare la nostra fede cristiana, per rendere più generosa la nostra risposta 
di comportamento a quello che il Signore ci suggerisce.

Così voi, candidati all'Accolitato, dovete sentire che l'avvicinarvi, pro­
prio in forza di questo ministero, alla celebrazione eucaristica e al ministero 
della carità attraverso la distribuzione dell'Eucaristia ai fratelli ammalati, ai 
sofferenti e agli anziani, non solo santifica le vostre persone, ma è l'invito ad 
entrare nella dinamica del mistero eucaristico che è sacrificio e cena del 
Signore ma soprattutto è offerta che Cristo sulla croce ha fatto della sua vita, 
una volta per tutte, per la salvezza dell'umanità. E noi, insieme a Lui, dob­
biamo fare l'offerta di noi stessi al Padre e, come ci raccomandava l'Apo­
stolo Pietro nella seconda Lettura, senza paura di soffrire nel fare il bene, 
perché anche Cristo - e Pietro si riferisce al cap. 53 di Isaia - si è sottomesso 
alla sofferenza «perché per le sue piaghe noi tutti fossimo guariti».

Mentre sosteniamo con la preghiera il cammino di questi candidati al 
Lettorato e all'Accolitato vogliamo, in questa quarta domenica di Pasqua, 
rinnovare anche la nostra fede pasquale. Come è bello in queste settimane 
del tempo pasquale lasciarci illuminare dalla testimonianza degli Apostoli! 
Noi crediamo alla risurrezione di Gesù Cristo per la testimonianza di chi l'ha 
visto risorto. È vero che hanno visto la tomba vuota e che nessuno ha visto il 
Cristo nel momento in cui usciva dalla tomba però la grande prova è che poi 
l'hanno incontrato risorto con i segni della sua passione. Pertanto la preoc­
cupazione di Gesù è di interpretare l'evento della sua risurrezione, non come 
fosse un fatto immaginario, ma rimandando alle Scritture. «Così era scritto: 
che il Cristo doveva patire e risorgere al terzo giorno». Ricordate il discorso che 
Gesù fa ai due discepoli di Emmaus per illuminarli sull'evento della sua 
Pasqua? L'Apostolo Pietro, nella stupenda pagina del libro degli Atti, dice 
agli abitanti di Gerusalemme con forza e oggi lo dice a noi perché possiamo 
rinnovare la nostra fede pasquale: «Sappia con certezza tutta la casa d'Israele che 
Dio ha costituito Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso».

L'Apostolo Pietro, in un certo senso, cerca di colpire la popolazione di 
Gerusalemme accorsa al Cenacolo - perché aveva sentito i segni dell'even­
to della Pentecoste - mettendola di fronte alia propria responsabilità: «Voi 
avete chiesto a Pilato che Gesù fosse mandato alla croce, ma quel Gesù Dio 
lo ha risuscitato e lo ha costituito Signore e Messia, Salvatore di tutti noi». E 
Pietro riesce talmente ad impressionare i suoi ascoltatori che essi si sentono 
trafiggere il cuore e domandano: «Che cosa dobbiamo fare, fratelli?».

Che cosa dobbiamo fare noi che anche nel 2002 abbiamo avuto la grazia 
di celebrare la Pasqua del Signore? Che cosa dobbiamo fare? Rimanere sem­
pre gli stessi oppure non dobbiamo anche noi, oggi, sentirci interpellati a 
rinnovare il pentimento dei nostri peccati, a fare un passo di conversione, a 
rovesciare un po' la nostra mentalità - non a farci battezzare perché già lo 
siamo - per lasciarci inondare dalla grazia dello Spirito Santo e così riorien­
tare meglio la nostra vita sul Signore Gesù.

L'Apostolo Pietro mette in guardia i suoi ascoltatori dai pericoli quoti­
diani che la fede incontra. «Salvatevi da questa generazione perversa». Non 
credo che fosse perversa solo la generazione dei tempi di Pietro, ma c'è un



632 Atti del Cardinale Arcivescovo

serpeggiare di perversità, di lontananza da Dio soprattutto nei nostri gior­
ni, in questo tempo di secolarizzazione, di relativismo morale, quasi anche 
di agnosticismo nei confronti della conoscenza di Dio e delle verità rivelate. 
E credo allora che noi ci dobbiamo difendere non tanto per fare crociate, non 
tanto per stare in trincea isolandoci dal mondo ma per diventare capaci di 
discernimento e valutare se un messaggio è positivo, se è di salvezza o inve­
ce di distruzione o di impoverimento delle persone umane. Penso che sia 
molto importante, mentre celebriamo l'Eucaristia e rinnoviamo la nostra 
fede nel Signore Gesù, riorientare su di Lui le nostre persone.

«Io sono la porta delle pecore», ci diceva Gesù nel Vangelo. Questa mattina 
mi trovavo a celebrare in una parrocchia e avevo un'assemblea commoven­
te, numerosa, con tantissimi bambini, ragazzi e giovani oltre che adulti- 
Quando vedo tanti bambini mi viene un po' istintivo rivolgere loro qualche 
domanda per richiamare la loro attenzione su quanto vado dicendo e ho 
domandato: «Voi quando andate a casa dove vi dirigete per entrarvi?». 
uno rispose: «Sulla strada». «Ma quando arrivate davanti alla casa per 
entrare in essa vi dirigete alla porta o alla finestra?». E quasi tutti hanno 
detto di dirigersi verso la porta. Uno però, per fare un po' lo spiritoso, disse 
«Io passo dalla finestra», poi quando è venuto a darmi il segno della pace' 
infatti era un chierichetto, mi disse: «Guarda che l'ho detto scherzando,10 
passo sempre dalla porta». E allora una bambina che serviva anch'ella all'al- 
tare disse: «A me è capitato una volta di passare per la finestra perché 
chiave si era rotta, non funzionava», quasi a dire che è un'eccezione non
passare per la porta.

La porta per entrare nella casa di Dio è Gesù Cristo. «Se uno entra attra- 
verso di me, sarà salvo; entrerà e uscirà e troverà pascolo», quindi ha una liberà 
nella sua esperienza di vita, ma soprattutto troverà nutrimento, gioia, 
lizzazione piena della propria esistenza.

Questo è il richiamo che la Parola di Dio nella pagina evangelica ascol- 
tata fa oggi a noi per cui, cari candidati al Lettorato e all'Accolitato, voi 
oggi, siete un segno di questa necessità di guardare il Cristo, di ascoltare la 
sua chiamata e di rispondere positivamente ad essa come avete detto: «Ecco- 
mi», cioè: ecco ine, Signore, sono pronto a rispondere alla tua chiamata. .

Il Signore sostenga il vostro cammino formativo che continuerà 
Seminario e per voi candidati al Diaconato permanente continuerà secoli 
l'itinerario di formazione del vostro ministero.

Il Signore sostenga il vostro lavoro di formazione ma dia anche al 
nostra Chiesa una grande sensibilità di attenzione ai giovani, che nelle 
nostre parrocchie si preparano al futuro della loro esistenza, perché sappia- 
no incontrare il Signore Gesù e gioiosamente seguirlo nelle scelte della loro
vita.



Atti del Cardinale Arcivescovo 633

Omelia nella Veglia in preparazione alla Giornata della Solidarietà

Lavoro degno, luogo dell’incontro con Dio
Martedì 23 aprile, nella parrocchia Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù in Torino, il Cardinale 
Arcivescovo ha presieduto una Veglia di preghiera in preparazione alla Giornata della Solidarietà 
programmata nelle varie comunità piemontesi per la domenica successiva. Ai lavoratori giovani e 
adulti, ai sacerdoti e ai laici impegnati nella pastorale sociale e del lavoro, si è unito anche Mons. 
Philippe Kourouma, Vescovo di N’Zérékoré (Guinea Conakry) in visita a Torino.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, siamo raccolti in questa serata di preghiera in preparazione 
alla Giornata della Solidarietà che tutte le comunità cristiane del Piemonte 
sono chiamate a vivere domenica prossima in vista della Festa del lavoro del 
1° maggio e la riflessione che sto per offrirvi tiene conto della Parola di Dio 
che è stata proclamata e della positiva impressione che mi deriva dalla 
vostra presenza qui, stasera. Mi sono domandato che cosa ha spinto, uomi­
ni, donne, giovani, ragazze, sacerdoti e collaboratori vari, ad accettare l'in­
vito di trascorrere qui un certo tempo a pregare per le motivazioni che cono­
sciamo. Abbiamo ascoltato, nel testo di Simone Weil che è stato proposto, il 
richiamo alla santità - anche se lei non si è mai fatta battezzare - come 
necessità per rendere, non solo il lavoro, ma tutta la vita dell'uomo degna 
della persona.

E noi siamo qui a pregare. Se invece di venire in questa chiesa, stasera 
avessimo partecipato ad una sfilata nel centro della Città, e fossimo andati 
in una delle piazze più significative di Torino, davanti a un palco, e avessi­
mo ascoltato un discorso fatto dai politici, dai sindacalisti, dagli imprendi­
tori, alla fine della manifestazione forse saremmo tornati a casa con le idee 
Più confuse di prima. Ho sentito già nell'introduzione di questa Veglia par­
lare di momento di difficoltà, di svolta storica, di crisi, di precarietà, e tutti 
Questi aspetti sono veri. Ma quando ci fermiamo ai discorsi degli uomini 
avvertiamo che sono parziali, oserei dire di parte, incompleti, ed è proprio 
difficile affrontare con chiarezza i problemi che incontriamo, mentre quan­
do veniamo in un chiesa per pregare vuol dire che ci mettiamo alla ricerca 
di una parola chiara sui problemi esistenti, ci mettiamo all'ascolto della 
Parola del Signore, ossia intendiamo fare un percorso che è ben diverso da 
Quello delle sfilate e che, proprio perché si fonda sulla Parola di Dio, ci offre 
maggior chiarezza.

Nella prima Lettura abbiamo ascoltato una pagina del Libro dell'Esodo 
nella quale ci è stato presentato Mosè, nato in Egitto, che - quando fu cre­
sciuto -, incontrando un egiziano in lite con un ebreo, lo colpì a morte. Nei 
giorni successivi fu accusato di questo e dovette allontanarsi da quel luogo. 
Fuggì anche perché si accorse che la libertà dei suoi fratelli ebrei dalla schia­
vitù non poteva essere frutto della sua violenza. Mettendoci allora davanti 
alla pagina appena ascoltata, sentiamo che Mosè aveva trovato casa e lavo­
ro, pascolava un gregge di suo suocero - quindi si era anche sposato - e un



634 Atti del Cardinale Arcivescovo

giorno vede un roveto che brucia ma non si consuma: è una luce, un fuoco 
che non si consuma. Così è Dio anche per noi, illumina, scalda, ma non con­
suma. Dio non ci ruba nulla, non consuma nulla della nostra umanità, ma la 
libera. Pensiamo alla strada indicata a Mosè per liberare il popolo d'Israele: 
Dio lo invita a lasciare il suo lavoro, la sua sicurezza, per andare a liberare 
il popolo. Questa lezione è molto significativa, veramente forte anche per 
noi: qui parliamo di solidarietà, ma siccome abbiamo detto che stiamo 
vivendo un momento di crisi, di difficoltà, potremmo lasciarci prendere dal­
l'angoscia, mentre ogni cristiano deve sempre credere alla Provvidenza
divina. Un cristiano crede che anche certi periodi di sofferenza, di fatica, di 
disagio - qualche volta anche di disperazione - si possono affrontare con 
impegno, con il dialogo, la solidarietà, perché al di sopra di tutti i nostri pro- 
blemi c'è un Padre che non ci lascerà mai mancare il necessario. Ecco il mes- 
saggio importante per noi stasera, perché in fondo noi stiamo ancora abba- 
stanza bene. Guardiamo il Vescovo che è di fianco a me e partecipa alla 
nostra Veglia di preghiera. E Pastore di una Diocesi della Guinea Conakry 
una piccola Nazione che la Conferenza Episcopale Italiana, insieme allo 
Zambia, ha suggerito di aiutare, in particolare nell'anno del Giubileo, con- 
tribuendo con la nostra solidarietà ad estinguere il loro debito estero. Sono 
due tra le Nazioni più povere dell'Africa, dove il reddito medio di ogni per 
sona è circa di un dollaro e mezzo al giorno. Questo Vescovo stasera non è 
qui a chiedere l'elemosina, bensì per pregare con noi, ma noi non possiamo 
non confrontare il nostro benessere con la realtà delle sue popolazioni più’ 
povere. Domandiamoci dove è lo spazio, quel qualcosa che posso togliere 
dalle mie sicurezze, dalle mie garanzie, per darlo a chi ha meno di me.

Stasera in particolare siamo invitati a fare questo cammino spirituale:
1. Mettere a fuoco i nostri problemi, informandoci e approfondendo 

per cercare di illuminarli all'interno di una visione globale, dove deve esser- 
ci la verità non influenzata dall'ideologia, che ci aiuta a capire i percorsi pos- 
sibili per affrontarli e risolverli.

2. Avere uno sguardo sul mondo, per cui il nostro pensiero rivolto a 
ciò che avviene nel mondo, anche a livello di lavoro o di povertà, ci aiuta a 
lamentarci di meno e a considerare quanto benessere c'è ancora nelle nostrer 
case. Questo non vuol dire chiudere gli occhi rispetto ai problemi che incon- 
triamo direttamente, ma significa agire sempre con quella rettitudine di 
cuore che ha chi sa guardare veramente "oltre" il proprio personale ambien- 
te di vita.

3. Infine, consideriamo il testo del Vangelo di Luca che abbiamo 
ascoltato, dove ci è presentato Gesù nella sinagoga di Nazaret il quale,, 
richiamando un testo del profeta Isaia, parla di sé, dell'Unto del Signore, del 
Consacrato dallo Spirito Santo, e indica la missione del Messia come una 
missione di redenzione, di liberazione degli schiavi, dei poveri, degli 
oppressi, dei prigionieri, non solo di quelli in carcere, ma anche di quelli che 
sono schiavi delle ideologie e delle proprie visioni egoistiche e personali. Da 
questa pagina del Vangelo ci sentiamo invitati alla preghiera, per dire al 
Signore che siamo bisognosi di incontrare il "segno" della presenza di Dio e 
di purificazione come Mosè, invitato dal Signore a togliersi i sandali perchè



Atti del Cardinale Arcivescovo 635

il terreno che stava calpestando era "terra santa" e luogo della presenza 
divina. Pensiamo allora al significato del titolo di questa Veglia di preghie­
ra e della Giornata della Solidarietà di quest'anno, "Lavoro degno, luogo del­
l’incontro con Dio". Attraverso il lavoro ci si realizza come persone umane, si 
continua l'opera della creazione di Dio nel mondo, si costruisce la propria 
spiritualità, vivendo la propria santità, perché si avverte la presenza di un 
Progetto, di un disegno di Dio sulla propria persona e per la propria vita. 
Questa è la spiritualità del lavoro, perché la vita cristiana è tutta da costrui­
re alla luce dello Spirito, compreso il tempo del lavoro che è parte impor­
tante della nostra realtà quotidiana.

Mantenendo quindi presenti davanti a noi questi tre "sguardi" - sui 
nostri problemi, sul mondo e sul Signore Gesù Cristo - chiediamo a Dio di 
insegnarci la strada della giustizia, della solidarietà, ma soprattutto, come 
cristiani, la strada della carità, dell'amore, affinché tutte le cose che faccia­
mo ci aiutino a non chiuderci nelle nostre sicurezze e ringraziando sempli­
cemente il Signore perché non siamo nelle condizioni delle popolazioni 
della Guinea Conakry, della Terra Santa o di altri luoghi dove regnano la 
miseria e la povertà assoluta.

Questo è il frutto che ci aspettiamo da questa serata di preghiera, per 
portare nella nostra società quel valore "aggiunto" che nasce dalla nostra 
fede, perché - come dice Gesù - dobbiamo essere lievito, granello di sena- 
pe, e testimoniare che il messaggio del Signore non è mai contro l'uomo, ma 
sempre al suo servizio.



636 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella festa di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo

L’amore di Dio si manifesta attraverso 
la presenza di un fratello 

che offre il proprio servizio
Martedì 30 aprile, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una solenne Concelebrazione Eucaristi­
ca nella grande chiesa che è il cuore della Piccola Casa della Divina Provvidenza di Torino in occa­
sione della festa liturgica di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, all'inizio della Celebrazione il Padre Generale ci ha ricordato 
gli anniversari significativi che ricorrono quest'anno e che sono legati all'O" 
pera di San Giuseppe Benedetto Cottolengo. Sono trascorsi 175 anni dal 
momento dell'intuizione, dell'ispirazione di Dio, quando il nostro Santo ha 
sentito il dovere di accogliere i primi ammalati nel deposito della "Volta 
Rossa"; 170 anni invece sono passati dal momento del trasloco a Valdocco 
(da quel trasloco deriva poi la sottolineatura significativa e proverbiale rela' 
tiva all'opera del Cottolengo, secondo cui «i cavoli trapiantati diventano pia 
grossi»); infine sono trascorsi 85 anni da quando il Santo Padre Benedetto 
XV, nel 1917, ha proclamato Beato il Cottolengo. Tanti e significativi sonogb 
anniversari e quando noi pensiamo a San Giuseppe Benedetto Cottolengo 0 
all'opera da lui fondata - la Piccola Casa della Divina Provvidenza - corria' 
mo il rischio di rimanere più colpiti dalle realtà che si vedono, come le strut' 
ture, gli ambienti, le persone accolte o assistite qui in tanti anni appunto da 
quando è sorta la Piccola Casa, piuttosto che cercarne in profondità la spi6" 
gazione.

Il segreto di tutto questo si chiama "santità del canonico Giuseppe Bene* 
detto Cottolengo". Ed è proprio sul tema della santità del Cottolengo che i° 
vorrei stamattina fermare la mia riflessione. D'altra parte come Diocesi stia* 
mo vivendo, nel cammino previsto del Piano Pastorale, l'Anno della Spiò' 
tualità, per dare come base di partenza delle Missioni questo grande meS' 
saggio: l'impegno missionario della Diocesi - che deve essere l'impegn0 
missionario di sempre, di tutta la Chiesa - è motivato dalla fede nel Sign°' 
re Gesù e dalla convinzione profonda che il dono più grande che noi pos* 
siamo offrire ai nostri fratelli è quello di annunciare loro il suo Vangelo; 
Questo è il più alto e insigne atto di carità che noi possiamo fare verso gh 
uomini del nostro tempo.

Così proprio perché siamo nell'Anno della Spiritualità, il richiamo alla 
santità, come vocazione universale di tutti i cristiani, è un richiamo fonda* 
mentale. Contempliamo allora la santità del Canonico Cottolengo riascol* 
tando le tre pagine della Parola di Dio che sono state proclamate e proiet­
tandole, sia pure con una breve sintesi, sulla sua esperienza di vita.



Atti del Cardinale Arcivescovo 637

1. Nella seconda Lettura abbiamo ascoltato un brano di San Paolo nel 
quale c'è quell'espressione che è poi diventata il motto del Cottolengo stes­
so e della sua opera: «Caritas Christi urget nos» (l'amore del Cristo ci sospin­
ge). Dove ci sospinge l'amore del Cristo? Prima di tutto dobbiamo essere 
convinti della grandezza di questo amore. San Paolo spiega che l'amore di 
Cristo si manifesta nella sua attuazione conclusiva attraverso il dono della 
vita. L'amore di Cristo ci sospinge al pensiero che uno, cioè Lui, è morto per 
noi e quanto più nella mente del nostro Santo è entrata la convinzione che 
il Cristo offrendo la sua vita per noi ci ha amati in modo singolare, infinito 
ed unico, tanto più il Santo si è sentito spinto a dare la vita per i fratelli. Per 
questo l'espressione usata dall'Apostolo nel testo che abbiamo ascoltato: «Se 
uno è in Cristo, è una creatura nuova» la vediamo realizzata in modo lumino­
so nell'esperienza di vita del Cottolengo. Sicuramente il suo incontro col 
Signore Gesù, che si è sviluppato attraverso l'infanzia, l'adolescenza, fino 
alla risposta generosa che ha dato alla vocazione sacerdotale, lo ha talmen­
te assimilato a Lui da farlo diventare persona nuova, uomo dal cuore nuovo, 
da fargli comprendere che la sua vita assumeva un certo significato solo se 
veniva donata e consumata per gli altri. Penso allora che sia importante 
vedere come la fede grande del nostro Santo, che lo ha portato a vivere di 
carità e di amore verso i fratelli, è arricchita dal testo di Matteo che abbiamo 
ascoltato.

2. Gesù nel Vangelo parla del giudizio finale. Ma perché, fratelli e 
sorelle, non anticipiamo ora in atteggiamento di preghiera il giudizio finale 
e lo rendiamo giudizio sul nostro oggi? Sono convinto che ciascuno di noi 
di fronte alla Parola di Dio, mettendosi con onestà e senza cercare scuse per 
le proprie scelte e i suoi personali atteggiamenti, si sente, davanti a Dio, giu­
dicato da questa Parola. Ci sentiamo spinti dal Vangelo, a metterci dalla 
parte che ci spetta, o a destra o a sinistra del Signore Gesù. Mi auguro che 
tutti noi, almeno nel desiderio e potenzialmente, possiamo considerarci 
come i salvati, gli eletti, i chiamati del Signore. E il criterio di giudizio per 
cui dobbiamo o possiamo metterci alla sua destra è solo la nostra capacità 
di vedere nei poveri in genere - anche se Gesù fa un elenco di categorie di 
poveri: affamati, assetati, carcerati, ammalati, forestieri - il volto di Cristo. 
Tali poveri non sono una categoria sociale, ma sono tutti i fratelli, quelli che 
hanno bisogno del nostro aiuto e quindi tutte le persone che ci sono accan­
to e con le quali abbiamo un qualunque rapporto di vita. Perciò i poveri 
sono coloro la cui vita è segnata dalla croce, come i malati e i sofferenti, 
oppure le persone che hanno una situazione di parità rispetto alla nostra, 
così come anche le persone che hanno responsabilità o autorità nei nostri 
confronti. Verso tutti dobbiamo avere la capacità di vedere il volto di Cristo: 
«Ho avuto fame e mi avete dato da mangiare ... ogni volta che tu facevi questo lo 
facevi a me!» (cfr. Mt 25), per cui se hai seminato compassione, misericordia, 
carità, solidarietà, servizio, tu hai edificato il Regno di Dio e sei chiamato a 
stare alla destra del Signore; mentre se hai cercato di seminare separazione, 
divisione, atteggiamenti distruttivi, tu forse corri il rischio di stare alla sua 
sinistra. Il Santo con la sua grande capacità di fede e di preghiera, di assi-



638 Atti del Cardinale Arcivescovo

milarsi totalmente al Cristo fino a sentire il suo cuore trasformato in quello 
del Signore Gesù, ha avuto la forza di vedere in tutti il volto del Signore che 
chiede accoglienza, rispetto e aiuto. Per questo motivo gli emarginati dalla 
società sono diventati i suoi prediletti e la sua non è stata una scelta facile, 
proprio perché scegliere come propri prediletti coloro che sono i più sfortu­
nati nella vita è appannaggio solo di persone eroiche come il nostro Santo. 
La conseguenza di tutto questo è la descrizione di una Chiesa, e anche di 
una società, come quella che abbiamo ascoltato nella prima Lettura, tratta 
dal libro degli Atti degli Apostoli.

3. «Tutti i fratelli, i discepoli del Signore - ci dice il libro degli Atti - erano 
un cuore solo e un'anima sola». Chiediamoci perché erano così uniti tra loro. 
Perché avevano raggiunto la convinzione profonda che in tutti è presente il 
Signore Gesù, per cui non posso io riservare qualcosa solo per me, o cose 
materiali, o potere, o idee, senza tutto condividere con gli altri. In questo 
senso la prima comunità cristiana aveva raggiunto la comunione vera per­
ché come il sangue corre nelle vene della persona così la presenza del Signo­
re alimenta i rapporti interpersonali nella comunità cristiana. E noi oggi 
facendo memoria di San Giuseppe Benedetto Cottolengo rendiamo grazie a 
Dio per la sua straordinaria santità che la Chiesa ha riconosciuto ufficial­
mente proclamandolo prima Beato e poi Santo, ma che deve diventare 
anche un impegno per noi.

Mi sembra quindi che il messaggio per ciascuno di noi oggi, proprio 
collegandoci anche con gli anniversari ricordati all'inizio, dovrebbe essere 
questo:

• il Santo non ha riposto la sua fiducia nelle cose materiali, ma nella 
Provvidenza di Dio, ed è venuto qui a Valdocco profondamente convinto 
che la Provvidenza avrebbe sostenuto la sua opera, mentre altre persone, 
perfino un suo fratello, lo sconsigliavano di iniziare quest'impresa. La sua 
fiducia nella Provvidenza divina è stata veramente grande;

• il Santo non è stato ad ascoltare il sibilo delle voci degli altri. Quan­
ti guai, fratelli e sorelle carissimi, nascono nella nostra società, e anche nella 
Chiesa, perché si sta ad ascoltare voci che non sono indirizzate per il bene. 
Il nostro Santo ha puntato diritto verso quello che il Signore gli aveva fatto 
capire e ha dato peso relativo, per non dire nullo, al vociare della gente che, 
con considerazioni fondate solo sul garantismo personale, lo sconsigliavano 
di intraprendere l'opera che ancora oggi è davanti ai nostri occhi;

• anche noi quindi, nei limiti del possibile, dobbiamo assumere - 
perché siamo tutti poveri peccatori e limitati - lo sguardo e il cuore del 
Santo Cottolengo che sapeva guardare i poveri, i bisognosi, con lo stesso 
sguardo e cuore di Gesù. C'è nel Vangelo la descrizione di un momento par­
ticolare di compassione del Signore verso la folla che lo seguiva, perche 
sembravano pecore senza pastore, persone disorientate senza una guida. E 
il Signore in quella circostanza ha dato una risposta visibile, moltiplicando 
i pani e sfamando quella gente, ma li ha aiutati anche ad andare oltre il ser­
vizio materiale che aveva offerto loro per cogliere in profondità la presenza 
dell'amore e della misericordia di Dio.



Atti del Cardinale Arcivescovo 639

Ecco cosa la celebrazione della festa di oggi dovrebbe suggerire, lo dico 
soprattutto alle persone che lavorano nella Piccola Casa, i sacerdoti, i fratel­
li, le religiose di vita contemplativa e di vita attiva, gli amici laici del Cotto- 
lengo: dobbiamo essere capaci di offrire non solo un servizio materiale, che 
pur è una grande testimonianza di carità, ma anche un servizio spirituale 
perché i poveri, accettando il nostro aiuto, si accorgano che siamo tutti figli 
dello stesso Padre e che l'amore di Dio per ciascuno di noi si manifesta attra­
verso la presenza di un fratello, di una sorella, di un sacerdote, di una reli­
giosa o di qualunque persona che si siede loro accanto ed offre il proprio 
servizio. Per questo ogni povero, ogni ammalato, si sente amato da Dio per­
ché amato da noi, e noi abbiamo una grande responsabilità. Chiediamo al 
Signore che ci faccia crescere nella sensibilità e nell'amore verso i poveri e il 
frutto di quest'Eucaristia sia che il nostro Santo interceda per tutti noi una 
grazia particolare, quella di sentire anche noi, come ha sentito lui, che l'a­
more di Cristo ci sospinge e pensando che Lui è morto per noi anche noi 
desideriamo offrire la nostra vita per i fratelli



640 Atti del Cardinale Arcivescovo

Intervento al Convegno “Sport... e non solo”

Sport e azione pastorale della Chiesa
Sabato 13 aprile, nella sede torinese dell’Unione Industriale, si è svolto un Convegno promosso 
dalla Conferenza Episcopale Piemontese e dall’Unione Industriale di Torino con una pluralità di 
interventi secondo varie angolazioni.
Il Cardinale Arcivescovo, nel confronto sul tema fra gli uomini di sport, di Chiesa, educatori, indu­
striali e amministratori, ha proposto questa riflessione:

1. In questo Convegno si è già visto con chiarezza che la Chiesa si interessa anche dello 
sport in generale, e in particolare delle prossime Olimpiadi ... Non sarà una delle ennesime 
benedizioni, tanto per dare una patina di sacralità a tutto e ... “ficcare il naso” in cose che 
non le competono? ...

Il motivo in realtà è molto più profondo e intimamente legato alla visione della vita e 
dell’uomo che ha il Cristianesimo. Tanto che bisogna chiedere scusa se finora la Chiesa 
forse si è interessata troppo poco di questo aspetto. Anche se, in pratica, nei nostri ambien­
ti - si pensi agli Oratori - si è sempre fatto sport, e molti campioni sono venuti da lì, e 
soprattutto in questi ultimi decenni si sono moltiplicati i documenti dell’Episcopato a tutti i 
livelli, sia del Papa che dei Vescovi, su questo argomento.

La Chiesa quindi si interessa dello sport e lo fa per essere fedele alla sua missione per­
ché il Cristianesimo deve “incarnarsi” in tutta la vita dell’uomo, e di un uomo visto nella sua 
interezza, nella sua globalità, che prende dentro quindi anche tutti gli aspetti che toccano il 
suo corpo.

La pratica sportiva, in particolare, mette in evidenza la corporeità come dono di Dio. da 
usare il più pienamente possibile, nello sfruttare tutti i talenti che Egli ci ha concesso. Fare 
sport vuol dire anche riequilibrare la vita delle persone, superando gli innumerevoli stress 
psicologici e spirituali ai quali ormai tutti, in qualche modo, siamo soggetti, e quindi vuol 
dire ritrovare una libertà e una serenità interiore ed un equilibrio psicologico quanto mai 
necessario per far fronte alle grandi responsabilità che ogni giorno si devono affrontare.

Inoltre tale pratica è un forte momento di socializzazione e, specialmente negli sport di 
squadra, di esperienza di collaborazione e di solidarietà con gli altri.

Che dire poi delle occasioni, innate nella pratica sportiva, di incontrare molta gente di 
culture diverse, di nazionalità diverse, e quindi di aprirsi ad una visione di mondialità fra­
terna sempre più ampia?

Per ottenere tutto ciò la pratica dello sport suppone una “equilibratura”, una “perfezio­
ne virtuosa” nell'armonia tra anima e corpo. E la Chiesa può aiutare proprio a dare questo 
“supplemento d’anima” ad un fatto che potrebbe rischiare di rimanere solo a livello di ren­
dimento fisico.

2. Quello che abbiamo detto si può riassumere con una frase, che dev’essere però inte­
sa nel senso più profondo ed ampio: anche lo sport ha bisogno di una sua etica, ed in que­
sto la Chiesa può certamente aiutarlo. Etica vuol dire appunto, in questo caso, stabilire delle 
garanzie e delle regole perché vengano sempre rispettati e promossi i valori profondi di cui 
abbiamo parlato: la corporeità come dono di Dio nella visione dell’uomo globale. E vuol 
dire quindi prestare la massima attenzione affinché il fatto sportivo non si snaturi, facendo 
prevalere il business o lo spettacolo, o la ricerca di un guadagno talvolta sproporzionato o 
peggio ancora non spinga l’atleta a cercare la vittoria “a tutti i costi”, anche usando mezzi 
che nuocciono alla sua stessa persona.



Atti del Cardinale Arcivescovo 641

3. Questo è il servizio che la Commissione Pastorale regionale e i singoli Uffici dioce­
sani del settore vogliono offrire al mondo dello sport: aiutare a far emergere i valori di cui 
abbiamo parlato, a difenderli e portarli concretamente in ogni pratica sportiva.

In particolare poi il Comitato Pastorale per le Olimpiadi, da poco costituito, si propone 
di lavorare, in comunione con le altre Confessioni religiose e in collaborazione col Comita­
to Olimpico, per offrire (come del resto richiesto dallo stesso Regolamento olimpico) a tutti 
i partecipanti (atleti, tecnici, delegazioni, operatori dei mass media, giornalisti, ...) degli 
spazi di riflessione, di silenzio e preghiera, di confronto con la Parola di Dio, attraverso una 
serie di opportunità, occasioni, proposte e anche proprio luoghi fisici adatti. In tal modo chi 
sentirà, molto liberamente, l’esigenza di “umanizzare” più integralmente questo grande 
evento mondiale, potrà trovare degli strumenti a ciò predisposti. Dare a tutti i partecipanti 
alle Olimpiadi l’opportunità di coltivare le esigenze della dimensione religiosa della loro 
vita è un prezioso servizio che la nostra Chiesa piemontese sente di poter e di dover offrire 
nell’occasione importante delle prossime Olimpiadi invernali del 2006.

4. Desidero terminare questa breve riflessione con una citazione di San Paolo: «Non 
sapete che nelle corse allo stadio tutti corrono, ma uno solo conquista il premio? Correte 
anche voi in modo da conquistarlo! Però ogni atleta è temperante in tutto; essi lo fanno per 
ottenere una corona corruttibile, noi invece una incorruttibile» (ICor 9,24-25). Ecco: que­
sto è il nostro desiderio e il nostro augurio, e anche l’impegno che, come cristiani, ci pren­
diamo sia per lo sport in generale che per le prossime Olimpiadi: che la gare sportive pos­
sano diventare sempre più uno stimolo per “correre e conquistare” oltre che le medaglie 
olimpiche anche delle mete spirituali, le quali, facendo crescere l'uomo nella sua integralità, 
restino poi come patrimonio per tutta la vita. Si tratta quindi di “andare oltre” l’evento spor­
tivo, considerato in se stesso, per coltivare quei valori profondi che ogni persona si porta 
dentro e che sono il segno di una ricerca di qualcosa di più grande e definitivo, che solo Dio 
può aiutarci a raggiungere.

Auguro quindi buon lavoro a chi sta impegnandosi per organizzare questo straordina­
rio evento, ma esprimo anche un auspicio che la presenza della Comunità cristiana sia 
avvertita non come un'invadenza di campo ma come una sincera collaborazione affinché le 
esigenze della dimensione spirituale che molte persone avvertono dentro di sé non restino 
deluse.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione

L’Osservatore Romano del 25 aprile 2002 ha pubblicato la notizia che il Santo Padre ha 
nominato Arciprete della Patriarcale Basilica Vaticana, Suo Vicario Generale per lo Stato 
della Città del Vaticano e Presidente della Fabbrica di San Pietro l’Eccellentissimo Monsi­
gnore Francesco MARCHISANO, Arcivescovo titolare di Populonia, Presidente della Pon­
tificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa e della Pontificia Commissione di 
Archeologia Sacra.

Rinuncia

REGIS don Emilio, nato in Torino il 20-5-1931. ordinato il 27-6-1954, ha presentato 
rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Marco Evangelista in Torino. La rinuncia 
e stata accettata con decorrenza dal 10 aprile 2002.

Termine di ufficio

ZAMBONETTI can. Antonio, nato in Balangero il 9-4-1927. ordinato il 29-6-1950. ha 
terminato in data 7 aprile 2002 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
Assunzione di Maria Vergine in Forno Canavese e nella parrocchia S. Nicola Vescovo in Pra- 
'iglione.

DANIELE p. Simone. O.F.M., nato in Vercelli il 7-5-1958, ordinato il 28-6-1998, ha ter- 
tttinato in data 30 aprile 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia S. Bernardi- 
n° da Siena in Torino.

MARTINACCI can. Franco, nato in Torino il 22-8-1929, ordinato il 29-6-1952. ha ter- 
minato in data 30 aprile 2002 l’ufficio di addetto alla cappella di S. Maria delle Grazie nella 
stazione FS di Porta Nuova in Torino.

Trasferimento

FILIPELLO don Luigi, nato in Torino il 21-3-1941, ordinato il 26-6-1966, è stato tra­
sferito in data 1 maggio 2002 come assistente religioso dall’Ospedale San Giovanni Batti- 
sta-Molinette in Torino all’Ospedale Mauriziano “Umberto I" in Torino.

643



644 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine

- di amministratori parrocchiali
FOIERI don Antonio, nato in Lanzo Torinese il 10-10-1943, ordinato il 30-6-1973, è 

stato nominato in data 8 aprile 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Loren­
zo Martire in Canischio. Sostituisce il can. Antonio Zambonetti.

PERCIVALLE don Andrea, nato in Roccaforte Mondovì (CN) 1'11-4-1947, ordinato il 
10-11-1973, è stato nominato in data 10 aprile 2002 amministratore parrocchiale della par­
rocchia S. Marco Evangelista in Torino, vacante per la rinuncia del parroco don Emilio 
Regis.

BONINO don Guido, nato in Torino il 9-10-1932. ordinato il 29-6-1955. è stato nomi­
nato in data 22 aprile 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Maria Maddale­
na in Front, vacante per la morte del parroco don Giacomo Falletti.

- di assistente religioso in casa di riposo
MORANDO don Leonardo, nato in San Gillio il 3-10-1944. ordinato il 25-6-1972. nella 

sua qualità di parroco della parrocchia Beati Federico Albert e Clemente Marchisio in Tori­
no, è stato nominato in data 1 maggio 2002 assistente religioso presso la Casa di Ripose 
R.S.A. sita in Torino, v. Piava n. 75.

Curia Metropolitana
DOVIS dott. Pierluigi, finora direttore-supplente dell’Ufficio per il Servizio della Carità 

nella Curia Metropolitana, è stato nominato in data 23 aprile 2002 - per il quinquennio in 
corso 2000-31 ottobre 2005 - direttore del medesimo Ufficio.

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Associazione diocesana di Azione Cattolica
Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 17 aprile 2002 - per il triennio 2002-3' 

marzo 2005 -, ha nominato Presidente dell’Associazione diocesana di Azione Cattolica il 
prof. Roberto CORTESE.

* Istituto delle Rosine - Torino
Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 29 aprile 2002 - per il sessennio 2002-3' 

dicembre 2007 -, ha nominato Madre Direttrice dell’Istituto delle Rosine, con sede in Ton­
no - v. delle Rosine n. 9, la sigma Ausilia CONCAS.

* Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale - Torino
Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 12 aprile 2002 - per il triennio 2002-3' 

marzo 2005 -, ha nominato Presidente del Gruppo diocesano di Torino del Movimento 
Ecclesiale di Impegno Cattolico il dott. ing. Giuseppe ELIA.

Dimissione di oratorio a usi profani
L'Ordinario del luogo di Torino, con decreto in data 30 aprile 2002, ha dimesso a usi 

profani l'Oratorio dell’Istituto Sacro Cuore sito in Torino, v. Barione Petitti n. 24, territorio 
della parrocchia Sacro Cuore di Gesù.



Curia Metropolitana - Cancelleria 645

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

FALCETTI don Giacomo.
È deceduto nellTnfermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo in Torino il 21 aprile 

2002, all’età di 79 anni, dopo quasi 55 anni di ministero sacerdotale.
Nato in Pertusio 1’1 novembre 1922, dopo il normale curriculum nei Seminari diocesa­

ni di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 29 
giugno 1947, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il biennio al Convitto Ecclesiastico, fu nominato vicario cooperatore nella par­
rocchia S. Pietro in Vincoli di Settimo Torinese; dopo cinque anni fu trasferito a Torino in 
borgo San Donato nella parrocchia dell'Immacolata Concezione a fianco del venerando 
mons. Emilio Feliciano Vacha, che morì l’anno seguente. Nel 1958 divenne prevosto di 
Front e lo fu per quasi 44 anni, fino alla morte.

Figura di sacerdote generoso, con doti artistiche, attento nel coltivare l’amicizia sacer­
dotale e desideroso di migliorare continuamente la sua attività pastorale, don Falletti ha 
espresso le sue grandi qualità con una dedizione intensa che non si è lasciata scalfire nem­
meno da eventi dolorosi capaci di abbattere fibre anche molto robuste. Fu accanto ai suoi 
parrocchiani sempre: nelle celebrazioni liturgiche, nell’insegnamento della religione catto­
lica a scuola, nella formazione dei piccoli e dei giovani, nella cura dei chierichetti e nell’o­
pera di socializzazione. Particolare passione e affetto seppe dimostrare verso gli ospiti della 
Casa di riposo di Front: non limitò energie e impegno in prima persona per ampliare e man­
tenere viva quella provvida istituzione. Naturalmente anche la chiesa parrocchiale fu ogget­
to delle sue attenzioni per renderla accogliente e bella, nell’intento di favorire la partecipa­
zione dei fedeli.

La malattia ha segnato profondamente gli ultimi anni di questo zelante parroco ma non 
gli ha impedito di potersi spendere fino all’ultimo respiro, anche nei ripetuti ricoveri in ospe­
dale, per i suoi parrocchiani i quali hanno via via saputo apprezzarne la testimonianza.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Front.





Documentazione

X SIMPOSIO DEI VESCOVI D’EUROPA

“Giovani d'Europa nel cambiamento. 
Laboratorio della fede’’

Il X Simposio dei Vescovi d’Europa, tenutosi a Roma dal 24 al 28 aprile 2002 presso il “Salesianum ”, 
ha affrontato il tema “Giovani d’Europa nel cambiamento. Laboratorio della fede". L’espressione 
“Laboratorio della fede" è stata ripresa dalle parole del Papa che, nella Giornata Mondiale della 
Gioventù di Tor Vergata a Roma, aveva definito l’esperienza della fede dei giovani “Laboratorio", 
considerato come spazio di grazia, di ascolto, di ricerca, di risposta, di incontro, di verifica.
Il tema del Simposio è frutto delle riflessioni dell'Assemblea plenaria del Consiglio delle 
Conferenze Episcopali d’Europa (C.C.E.E.) del 1999, alla quale è seguita, nell’anno 2000, una con­
sultazione di tutte le Conferenze Episcopali del Continente europeo, per conoscere il loro pare­
re circa la scelta del tema. Successivamente, la Commissione preparatoria e il Segretariato del 
C.C.E.E. hanno coinvolto tutte le Conferenze Episcopali d’Europa, che sono state invitate a leg­
gere attentamente il mondo giovanile e il cambiamento in atto in Europa, in vista della prepara­
zione del documento di lavoro. In seguito, a partire dalle risposte pervenute, la Commissione ha 
elaborato un “Testo base” che è stato inviato a tutti i partecipanti al Simposio, in vista di una rifles­
sione comune e di uno specifico confronto nell’incontro di Roma.
Le giornate di lavoro sono state ritmate dalle celebrazioni liturgiche, dalle relazioni qui riportate, 
dai dibattiti in Assemblea, dai gruppi di studio e dalle rispettive sintesi dei lavori di gruppo, e dalle 
tavole rotonde. Particolare rilievo meritano le visite fatte dai Vescovi ai giovani di due parrocchie 
della diocesi di Roma (San Giustino e Nostra Signora del Suffragio) e alle sedi di due movimenti 
(Comunità di S. Egidio e Centro dei Focolarini). Al Simposio hanno preso parte circa 160 persone 
comprendenti: Cardinali, Arcivescovi e Vescovi delegati dalle rispettive Conferenze Episcopali, 
alcuni Segretari Generali delle stesse; 35 giovani provenienti da tutti i Paesi d’Europa e da alcuni 
movimenti; rappresentanti dei sacerdoti, dei religiosi, delle religiose e del laicato inviati dai rispet­
tivi organismi a livello europeo; rappresentanti delle Chiese cristiane d’Europa (KE.K.); osservato­
ri dei Dicasten della Santa Sede e rappresentanti degli Organismi episcopali dell’Africa, dell’Asia e 
dell’America. Vi hanno partecipato pure 13 giovani giornalisti, appartenenti agli Uffici stampa delle 
diverse Conferenze Episcopali d’Europa, invitati per conoscere più adeguatamente lo stile degli 
incontri a livello europeo e per preparare dei servizi giornalistici per i mass media dei loro Paesi. 
Oltre al discorso del Santo Padre, riportato nelle pp. 610-611 di questo fascicolo di RDTo, pubbli­
chiamo:
- Relazioni: “Evangelizzare i giovani in un'Europa post-moderna” (Card. Cornac Murpby- 
O’Connor, Arcivescovo Metropolita di Westminster, Vice Presidente della C.C.E.E.); 
“L’evangelizzazione dei giovani: itinerari” (Card Godfried Danneels, Arcivescovo Metropolita 
di Malines-Bruxelles); “Sfide e approcci ai cammini di fede dei giovani dell’Europa Centrale 
e Orientale” (don Borys Gudziak, Rettore dell'Accademia Teologica di Lviv dell’Università 
Cattolica dell'Ucraina); “Giovane di venti secoli. Immagini di Chiesa sulle strade d’Europa” (mons. 
Sergio Lanza, Preside dell’Istituto Pastorale della Pontifìcia Università Lateranense);
- Messaggio finale  ,
- Lettera dei giovani ai Vescovi europei.
Ed inoltre sembra opportuno pubblicare anche il contributo della C.E.I. nella fase preparatoria del 
Simposio.

647



648 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

I. RELAZIONI

1. EVANGELIZZARE I GIOVANI IN UN'EUROPA POST-MODERNA

Introduzione

E un grande privilegio che mi sia stato chiesto di dare avvio alla discussione dei nostri 
prossimi giorni. All’inizio del nuovo Millennio, non c’è tema di dibattito e di discernimen­
to più importante dell’evangelizzazione.

Siamo qui per discernere nuovamente i segni del nostro tempo, in modo particolare 
come li sperimentano i giovani. Siamo qui anche per verificare come noi, cattolici, possia­
mo rispondere meglio alla sfida di essere segni di Cristo autentici e accessibili per il nostro 
tempo.

Il mondo in cui viviamo è il contesto in cui siamo chiamati a testimoniare la nostra 
fede. Un problema per noi è che il mondo cambia molto in fretta. E difficile stargli dietro- 
Senza dubbio questo è più vero per i responsabili nella Chiesa che per i cristiani nel loro 
insieme. Noi siamo gente cauta. Ci vuole tempo per sviluppare risposte alle nuove correo' 
ti di pensiero, di comportamento e di credo nel mondo attorno a noi. Ma è chiaro che il 
mondo non rallenterà per permettere a noi di raggiungerlo. Nostro è il compito di leggera 
più accuratamente la narrativa del nostro tempo e di rispondere in modi che siano signifi' 
calivi per la gente che non condivide la nostra cultura e il nostro linguaggio peculiarmen- 
te ecclesiali.

Abbiamo urgente bisogno di guardare intorno a noi e dentro di noi per rispondere all* 
domanda: «Chi e come evangelizziamo in questo nostro mondo post-moderno?».

Il Santo Padre è stato ispirato nell’iniziare la sua Lettera Apostolica Novo Millenni 
ineunte con l’invito del Cristo a Simone «Duc in altum» (Le 5,4). C’è la sensazione, qua' 
rant’anni dopo l’inizio del Concilio Vaticano II, che le acque intorno a noi siano davvero 
profonde e in generale increspate, difficili da navigare. Come molte persone, abbiamo u" 
presagio: sempre meno uomini e donne giovani hanno voglia di vivere la vita apostolica' 
Sempre meno gente partecipa alla Messa domenicale. E alcuni si sentono rattristati da un3 
sorta di senso di disillusione nei confronti della Chiesa.

Per cui è tempo per un ascolto molto profondo, non da ultimo dei nostri giovani. I gio- 
vani sono più in contatto con il cambiamento del ritmo del nostro tempo di quanto lo siamo 
noi. Ne deriva che essi hanno un ruolo cruciale da svolgere nel dialogo intenso che deve 
avvenire tra Chiesa e mondo moderno, come parte della premessa per la scoperta di v’e 
nuove e significative per l’evangelizzazione e per diffondere la buona novella. Il nostro 
“Testo base” ci chiede di esplorare «le modalità e le vie per cui la fede cristiana si dispo^ 
nel tessuto vivo della cultura contemporanea e in essa sprigiona l’energia rinnovatrice eia 
novità unica del Vangelo» (n. 4).

È la seconda parte di questa sfida che è la più interessante. Ma noi abbiamo bisogno d1 
capire il tessuto della cultura contemporanea se dobbiamo scoprire nuove vie e nuovi mezzl 
per portare il Vangelo nel mondo.

Struttura della relazione

Con questo in mente, ho strutturato la mia relazione in tre parti con l’intenzione. 1° 
aggiungo subito, di lanciare delle idee per la discussione.

Nella prima parte guardo al mondo in cui noi viviamo. Non da una prospettiva storica o 
specificamente culturale (da dove veniamo noi europei?), ma da una prospettiva contempo- 
ranea: dove siamo adesso e dove stiamo andando?

Poi guarderò a chi credo possa essere una persona giovane che vive in questa società-



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa 649

Nella terza parte cercherò di dire che cosa tutto ciò significa per noi, come portatori 
della Parola: siamo noi orientati nel nostro pensare, parlare e agire in modo che le persone 
abbiano effettivamente voglia di sentire ciò che noi abbiamo da dire e ci vedano effettiva­
mente come autentici testimoni della verità che diciamo di proclamare? Siamo noi in dialo­
go con la cultura contemporanea e con i giovani, e loro con noi, o stiamo conversando senza 
capirci? Perché se non siamo in dialogo, non possiamo essere evangelizzatori. Gesù si è 
impegnato con coloro che ha incontrato. Ha parlato loro di loro stessi. Noi parliamo alla 
gente della loro vita?

Infine lancerò alcune sfide precise, soprattutto ai miei fratelli Vescovi.

L'Europa post-moderna

Potremmo dedicare molto tempo oggi a fare confronti e delineare differenze tra le cul­
ture. Ci sono ovvie somiglianze nei nostri modi di vita e di auto-percezione attraverso 
l’Europa. C’è anche una straordinaria diversità, non ultima in termini di ricchezza, opportu­
nità e scelte. Ma credo sarebbe un errore inoltrarsi in simili comparazioni.

Voglio concentrarmi qui su qualcosa che abbiamo in comune e che io credo sia più 
significativo in relazione all’evangelizzazione dei giovani. Viviamo tutti in società che mani­
festano i sintomi - riconosciuti in gradi diversi - di una cultura post-moderna.

L’antico consenso è tramontato. Comunque lo si voglia definire - nell'Europa Occiden­
tale era un approccio razionale umanista e liberale in senso ampio al discorso politico socia­
le ed economico - il consenso culturale è in fase di lenta disintegrazione. Le istituzioni che 
solo una generazione fa hanno infuso in noi una fiducia quasi indiscutibile sono ora (giu­
stamente) l’oggetto di analisi e spesso di aperto sospetto. La democrazia parlamentare, per 
esempio, era percepita nella maggior parte dei Paesi non comunisti del periodo post-bellico 
come il modello serio e progressista per l'espressione di opinioni politiche e per i processi 
legislativi. Ora la politica rappresentativa è vista da molti come macchiata dalla corruzione, 
dall’interesse personale e dalla politica del mercato. Una nuova politica, la politica dell’a­
zione diretta, sta crescendo in popolarità, specialmente tra i giovani. La maggior parte della 
loro energia è spesa contro ciò che essi vedono come l’influenza sfrenata e senza principi 
del capitale globale nei nostri affari politici e sociali; a volte usano metodi inaccettabili e 
violenti per dimostrare questa loro idea.

La scienza, una volta vista come guidata esclusivamente dalla ricerca disinteressata 
della comprensione del mondo naturale, che si sarebbe potuto imbrigliare per il bene comu­
ne, è sempre più percepita come guidata dall'interesse per la scoperta e lo sviluppo di nuove 
tecnologie altamente redditizie. Anche la mappa genetica dell'uomo è oggetto di una dispu­
ta globale circa la proprietà intellettuale.

Le vecchie certezze sono poste sotto questione e spesso minate da stridenti apologisti 
del mondo post-moderno. Pilato non si è forse inconsciamente rivelato essere il primo dei 
pensatori post-moderni con la famosa domanda: «Che cos’è la verità?»! La verità non è più 
“subita”. Non ha necessariamente bisogno di essere dimostrata come oggettiva. Perché non 
esiste l’oggettività. La tua verità è tua, la mia è mia. E nessuna delle due è più vera dell’al­
tra, sono solo diverse. Tu sei il prodotto della tua lingua e della tua cultura, lo sono il pro­
dotto della mia.

In questo mix fuggevole e instabile di possibilità e scelte personali si introduce una logi­
ca nuova e potente, sostenuta dalla moneta globale e dalla pubblicità. La logica del consu­
mo. Se c’è un acquirente, c’è mercato. Se c’è mercato, c’è il potenziale per il profitto. Se 
bisogna massimizzare il profitto allora il mercato deve essere allargato e incoraggiato il con­
sumo. Adesso noi siamo tutti semplicemente consumatori. Scelta, scelta, scelta è il menu del 
post-moderno.



650 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

La post-modernità descrive un’alterazione nel tessuto della nostra cultura anche se, per 
alcuni, il processo di alterazione è solo all’inizio. Noi parliamo di una cultura sempre più 
dominata da scelta, preferenza personale e immediatezza. Questa cultura è significativa­
mente influenzata dalle forze del mercato e guidata dagli interessi del commercio. 
Un’influenza che pesa non solo sulle scelte alla portata nostra e dei nostri legislatori, ma 
anche sulle scelte che noi tendiamo a fare. Sia il mercato che il consumatore sono soggetti 
alla manipolazione. La moda, i media, la pubblicità, anche la politicai correctness, tutti 
hanno un ruolo. Nell’Europa Occidentale, l’influenza di un consenso umanista e liberale che 
ha legittimato norme di classe, formazione, politica, religione, etica, è in declino e per il 
prossimo futuro nessuna nostalgia - per coloro che ne hanno - la riporterà indietro.

La verità è che noi non vediamo più noi stessi, e i giovani certamente non si vedono, 
nello stesso modo. Noi siamo identificati e ci identifichiamo sempre più con ciò che noi 
abbiamo, con il nostro stile di vita, con le opportunità che noi possiamo permetterci o che 
possiamo offrire ai nostri figli e con le scelte che facciamo. E meno dal nostro contesto, dai 
nostri credo culturali e dai valori morali ricevuti. Ciò che noi eravamo abituati a chiamare 
“verità” è percepita, più spesso che mai, come una tra una serie di possibilità. Ciò che noi 
crediamo è diventato questione di preferenza personale e di scelta individuale.

Se ciò, vale a dire la post-modernità, è una tendenza o dominante o crescente in tutte le 
nostre culture, allora io spero che possiamo essere d’accordo nel dire che il post-moderno d 
sfida.

Giovani in un'Europa post-moderna

Ma può essere anche liberante per noi. Io non considero la post-modernità come cosa 
negativa. E semplicemente nuova, diversa e richiede una nuova sensibilità e un approccio 
“fresco”.

Allora, come si sta a essere giovane in un’Europa post-moderna? La risposta immedia' 
ta è “abbastanza bene”. I livelli di formazione e le possibilità di accesso, specialmente per 
le classi medie, si sono alzati. Il crollo del vecchio consenso significa che questo può esse- 
re un tempo molto eccitante dal punto di vista intellettuale, per coloro che hanno simili indi' 
nazioni. Sembra che non ci siano limiti alle strade da esplorare. Per coloro che hanno tempo 
e denaro, si inventano di minuto in minuto nuove strade per allargare gli orizzonti e per esse* 
re “allargati”: viaggio globale, turismo d’avventura, rafting sulle acque dolci, bungee-jum- 
ping, snowboard e così via. Più scelta, più opportunità certamente.

E anche più facile accesso alla ricchezza che apre le porte. Il contesto in cui si nasce sta 
molto lentamente diventando un fattore meno determinante nell’Europa di oggi quando si 
tratta di accesso ai gradi più alti della formazione, ai livelli più bassi del mercato del lavoro 
o ai posti di lavoro migliori per gli ambiziosi e gli intelligenti. Sembra che sarà difficile rea- 
lizzare speranze di livelli più alti di ricchezza e mobilità sociale in un'Europa allargata. 1o 
dubito che questo impedirà loro di continuare a crescere.

Ma il quadro e le prospettive non sono uniformemente positivi per i giovani in Europa- 
C’è ancora una profonda divisione sociale tra ricchi e poveri in tutti i nostri Paesi.

La maggiore ricchezza ha la tendenza a risvegliare un’aspirazione generalizzata al di P1U 
e al meglio. La violenza e i furti come mezzo per abbreviare il divario di povertà stanti® 
aumentando, alimentati da una cultura pubblicitaria pervasiva del puoi-averlo-se-lo-vuoi, 
rivolta deliberatamente ai consumatori più giovani, e nutriti dal bisogno naturale di avere più 
di ciò che si ha. o per lo meno più di lui o di lei.

Nel nostro mondo post-moderno assistiamo anche a un collasso dei pilastri maestri che 
sostengono la nostra società. Divorzio e separazione sono ormai normali. In Gran Bretagna 
circa il 40% dei matrimoni termina con un divorzio. Un quarto dei nostri bambini sono alle-



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 651

vati da un genitore solo, da coppie non sposate o addirittura (anche se in numero limitato) da 
coppie dello stesso sesso attraverso l'adozione. Le nostre comunità sono sotto la minaccia 
della disintegrazione. La decostruzione della post-modernità smantella alcune delle nostre 
istituzioni ora moribonde e smaschera alcuni dei nostri tabù più disumani (la pedofilia è un 
esempio). Ma incoraggia anche un individualismo più grande e una perdita di fiducia nelle 
nostre comunità. Questa è una tendenza dannosa che minaccia non solo una generalizzata 
coesione sociale. In definitiva minaccia uno dei più vitali, ma forse fragili, sistemi di supporto 
che noi umani abbiamo mai inventato: la comunità. Nella sua forma migliore, la comunità è 
il luogo della fioritura più profonda dell’essere umano, come hanno capito cristiani ispirati, 
da San Benedetto a Jean Vanier, da Frère Roger a Giovanni Paolo IL E possibile che il nostro 
senso della communio sia la parte più fondamentale del nostro essere uomini e donne.

Io metterei il senso di perdita della casa, un diminuito senso della comunità e dell'ap­
partenenza ai primi posti nella colonna delle perdite sul foglio del bilancio del post-moder­
no. Scelta, immediatezza, opportunità sarebbero messi dalla maggior parte dei giovani nella 
colonna dei guadagni. Ma c’è pericolo, che loro stessi esprimono, che nello sfruttare queste 
cose al massimo, essi stessi possano esserne alla fine sfruttati. Per coloro che sono “fortu­
nati” abbastanza da potersi permettere uno stile di vita pick-and-mix, il disinganno normal­
mente si affaccia. Essi percepiscono che ciò che è in offerta, certamente nel mercato dei con­
sumi, ma anche nell’approccio liberale à la carte della morale e della sessualità, è la libertà 
di navigare in un’infinita e illusoria corrente di pseudo-scelte. C’è poca o nulla vera soddi­
sfazione in questo. Nel più profondo di sé le domande vere restano senza risposte.

Quanto è difficile uscire dalla corrente, anche se hai voglia di farlo? Dove andresti se ne 
uscissi? Non saresti ridicolizzato dagli amici navigatori di prima che non hanno le tue patur- 
nie pseudointellettuali, morali o filosofiche? E dalle migliaia di emulatori che fanno la fila 
per il loro posto nella corrente? Sei un tuffatore coraggioso che vuole esplorare acque più 
profonde - Due in altum - o un semplice e fragile traditore della causa post-moderna? Se tu 
ne esci, quanto tempo hai prima che tu possa eventualmente tornarci? Se tu perdi il posto 
nella coda o - il cielo non voglia - la capacità stessa di navigare, sguazzare nel bagnasciu­
ga per i prossimi 20 anni sembra un’alternativa allarmante.

Torniamo alla vera domanda di come noi cominciamo ad evangelizzare in questi tempi 
post-moderni.

Evangelizzare i giovani ed essere evangelizzati

Prima di guardare specificamente alla Chiesa e ai modi della nostra evangelizzazione, 
desidero per un momento riflettere su ciò che deriva da questo tentativo di toccare il cuore 
del dilemma post-moderno.

Consideriamo queste parole di Douglas Coupland nel suo romanzo Life after God (La 
vita dopo Dio) che cerca di esplorare sia le tensioni che le ricchezze nel cuore della post­
modernità. «Ora - questo è il mio segreto: te lo dico con una confidenza che dubito rag­
giungerò mai di nuovo, per questo spero che tu sia in una stanza silenziosa mentre mi ascol­
ti. Il segreto è che io ho bisogno di Dio, che sono malato e non posso più farcela da solo. 
Ho bisogno che Dio mi aiuti a dare, perché mi sembra di non essere più capace di dare; che 
mi aiuti ad essere buono, perché non mi sento più capace di bontà; che mi aiuti ad amare, 
perché mi sembra di essere al di là della capacità di amare».

La sua è una voce ancora debole che parla dalla desolazione che può essere parte della 
nostra esperienza post-moderna: è come se lui e noi, fossimo tutti pronti, eleganti, con mille 
e una possibilità, ma senza un posto dove andare. Come Coupland descrive in modo così 
intimo, è proprio questa desolazione l’inizio del nostro rivolgerci a Dio. Il post-moderno ci 
porta a tornare a Dio?



652 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

Assumiamo per un momento che sia così. Se noi leggiamo accuratamente il libro del 
nostro tempo, allora forse il post-moderno può indicarci che cosa fare dopo. Dio, come si è 
rivelato in Gesù, nostra fede, è per tutti i tempi. Egli è, naturalmente, il segno per questo e 
per ogni tempo. Il sine qua non dell’evangelizzazione in ogni tempo è rincontro personale 
con Gesù. Ma come avviene questo incontro post-moderno?

Primo è importante che noi riconosciamo che non si può insegnare rincontro persona­
le. Non si può fabbricare un incontro personale. Ma si può condividere un incontro perso­
nale. E si può incoraggiare il desiderio di un incontro personale. Molto spesso il nostro 
incontro con Gesù avviene quando siamo nei momenti più desolati. Questo è molto impor­
tante. È per questo che io sarei personalmente preoccupato se nell'ansia di evangelizzare noi 
mancassimo di rispetto verso i momenti di desolazione. Gesù si è arreso al Padre nel 
momento in cui Egli si è sentito più solo.

Perché è così importante rincontro con la persona di Gesù? Più importante di qualun­
que dose di catechesi. Penso sia perché, e questo è particolarmente vero in un contesto post­
moderno così sospettoso verso le verità ricevute o insegnate, noi abbiamo bisogno e voglia­
mo innanzi tutto e soprattutto scoprire perché siamo qui e perché siamo umani. Perché Dio 
ci ha creato? È Cristo che risponde a questa domanda. Dio ci ha dato il suo Figlio, un uomo 
come noi, così che noi capissimo che siamo chiamati molto semplicemente ad essere com­
pletamente e autenticamente uomini, ad amare e a rispettare gli altri perfettamente e a vive­
re come figli e figlie totalmente amati dal Padre, esattamente come Gesù ha amato ed ha vis­
suto. Dio ci ha creati così come siamo, esattamente perché noi imparassimo che cosa signi­
fica essere autenticamente uomini. E Lui è qui, accanto, che cammina al nostro passo.

Come facciamo a sapere esattamente che cosa significhi essere umani? Beh, non 1° 
“sappiamo”. Lo scopriremo, lentamente. Ed è nel nostro incontro con Cristo che noi avan­
ziamo nel nostro viaggio di scoperta. Egli è la nostra via. Gesù ci rivela a noi stessi. E nell* 
nostra inquietudine e insicurezza (chi sono? perché sono?) che noi arriviamo a Cristo. E ** 
post-moderno mette in luce e fa prudere questa insicurezza, dal momento che così tante delle 
nostre basi sicure sono poste sotto inchiesta.

Il mio secondo punto è questo: abbiamo bisogno di riscoprire l’idea di Chiesa coni® 
base sicura, sia per noi, quanto per quelli che noi vorremmo uscire ad incontrare. Se Gesù® 
il fondamento del nostro essere, se è Lui che rivela a noi la nostra umanità, allora la Chic** 
deve essere la base sicura, in cui noi sperimentiamo molto profondamente la comunione eh® 
è la nostra comune umanità.

Giovanni Paolo II nella sua prima Enciclica Redemptor hominis è stato straordinari*" 
mente perspicace su questo punto. «L’uomo, nella piena verità della sua esistenza, del sue 
essere personale ed insieme del suo essere comunitario e sociale ... quest’uomo è la prima 
strada che la Chiesa deve percorrere nel compimento della sua missione: egli è la prima e 
fondamentale via della Chiesa, via tracciata da Cristo stesso». E continua: «Essendo quind* 
quest’uomo la via della Chiesa, via della quotidiana sua vita ed esperienza, della sua mis­
sione e fatica, la Chiesa del nostro tempo deve essere, in modo sempre nuovo, consapevole 
della di lui “situazione”.... Deve essere consapevole delle minacce che si presentano all’uo-" 
mo. Deve essere consapevole, altresì, di tutto ciò che sembra essere contrario allo sforzo per- 
ché “la vita umana divenga sempre più umana”» (n. 15).

E di nuovo, più recentemente, nella “Novo Millennio ineunte” (nn. 43-44) egli fa eco 
alla prefazione della Gaudium et spes, la Costituzione pastorale del Vaticano II sulla Chiesa 
nel mondo moderno, quando insiste con forza sull’importanza della Chiesa di vedersi come 
«casa e scuola di comunione», ciò che egli definisce «la grande sfida che ci sta davanti nel 
Millennio che inizia». Noi abbiamo bisogno, dice, di promuovere una spiritualità di comu­
nione, che significa «capacità di vedere ciò che di positivo c’è nell’altro, per accoglierlo e 
valorizzarlo come dono di Dio: un “dono per me”, oltre che per il fratello che lo ha diretta- 
mente ricevuto».



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 653

Questa è una sfida per ciascuno di noi, ma specialmente per noi Vescovi. Il Papa parla 
in modo naturale della Chiesa come casa. Una comunità di carità, di formazione reciproca, 
di rispetto, sensibilità, di condivisione delle “gioie e dei dolori” e di "profonda e sincera ami­
cizia”. Noi dobbiamo sentirci a casa come esseri umani nella nostra Chiesa. E noi dobbia­
mo, come priorità, essere sicuri che anche i giovani si sentano a casa nella nostra Chiesa, 
qualunque sia il loro background. Non basta fare affidamento sul loro abituarsi alle cose 
come sono.

Solo a partire da una base sicura dove tutti i membri, inclusi noi come Pastori, sono rico­
nosciuti nella loro unicità, noi possiamo inoltrarci al largo, con fiducia, per gettare le reti. 
Per fare questo, abbiamo bisogno di riscoprire un secondo strumento cruciale per l’evange­
lizzazione: la comunità. Come ho detto prima, c’è un senso in cui la comunità è minacciata 
dal post-moderno. Un’enfasi eccessiva sull’individualità e sull’espressione di sé può dimi­
nuire il rispetto per l’idea di comunità. Così è per i fallimenti dei matrimoni, per l’aumen­
tata mobilità sociale, ecc. Noi dobbiamo riscoprire la nostra fede nell'esperienza umaniz­
zante della comunità, e il nostro rispetto per la comunità come luogo di guarigione. 
Prendiamo L'Arche, per esempio. Le comunità dell' Arche sono luoghi di guarigione. I gio­
vani possono sperimentare un’enorme liberazione dal vivere con persone che hanno eviden­
ti limitazioni. Ci va tempo perché scoprano le proprie limitazioni e perché siano liberati 
dalla pressione di apparire perfetti e senza ferite. L’Arche è un posto in cui il Tommaso che 
è in noi può mettere le dita nelle ferite di Cristo, nelle nostre ferite, e nelle ferite dei nostri 
fratelli e delle nostre sorelle. E il modo in cui Tommaso ha imparato e noi impariamo a cre­
dere in Lui, in noi stessi, nell’altro.

La Comunità è estremamente importante in una cultura post-moderna, sospettosa verso 
le istituzioni e l’evangelizzazione dall'alto verso il basso. Una delle esperienze più profon­
damente formative nell’evangelizzazione di un giovane è l’esperienza della condivisione del 
cammino di fede. I giovani incontrano Gesù l’uno nell’altro. Questa esperienza di comu­
nione deve essere incoraggiata nelle nostre parrocchie e Diocesi. Ci sono molti modi in cui 
può essere vissuta: pellegrinaggi, lavoro per la giustizia e la pace, gruppi di amicizia. Un 
modo ancora più efficace e in un certo senso contraddittorio, in termini contemporanei, è 
l’esperienza della vita comunitaria. Questa può essere particolarmente utile per la crescita 
personale nel periodo tra la fine della scuola (o dell’Università) e il momento in cui ci si 
impegna in quei tipi di attività che rendono più difficile la disponibilità al servizio e alla vita 
della comunità. Noi dovremmo incoraggiare i nostri giovani a provare a vivere una vita 
comunitaria più esplicita. Va da sé che noi stessi abbiamo bisogno di esperienze di vita 
comunitaria. Ma ritornerò su questo punto tra un momento.

Le Comunità cristiane amanti sono luoghi di evangelizzazione per l’oggi. Giovanni Paolo 
II nella “Novo Millennio ineunte” (n. 46) loda la vitalità delle comunità e dei movimenti 
all’intemo della Chiesa come «doni di Dio» per noi. Essi rappresentano «una vera primave­
ra dello Spirito». E fa eco a S. Paolo che ammonisce: «Non rattristate lo Spirito, non disprez­
zate le profezie; esaminate ogni cosa e tenete ciò che è buono» (ITs 5,19-21). Un test che noi 
dovremmo applicare per verificare l’autenticità delle nostre comunità è che esse siano cen­
trate su, testimoni di e costruiscano l’unicità del dono che è in ogni persona umana. Se non 
lo sono, potrebbero non essere autenticamente cristiane e noi dovremmo essere vigilanti.

Noi Vescovi

La mia conclusione è per noi Vescovi. Nel pensare al post-moderno, sono consapevole 
che è importante riconoscere che siamo percepiti dai nostri giovani in modo nuovo. 
Fortunatamente essi ci vedono e ci considerano più come persone che come gerarchi. È allo 
stesso tempo umiliante e liberante ricordare che negli occhi dei nostri giovani la nostra auto-



654 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

rità di insegnamento e il nostro potere di evangelizzazione derivano molto di più dall'au­
tenticità della nostra testimonianza personale che dall'autorità del nostro incarico. Ne con­
segue che dobbiamo guardare a noi stessi per assicurarci che facciamo ciò che predichiamo 
e che dovremmo accostarci ai giovani con il massimo rispetto verso il loro dono di intui­
zione e generosità. Ma anche verso il loro dono di interrogare e smascherare l’inautenticità.

Penso che i giovani nella Chiesa e, se Dio vuole, fuori, vogliano che noi li incontriamo 
dove sono, e che li evangelizziamo aiutandoli a leggere le scritture delle loro vite, così come 
sono. Se sono desolati, incontrarli nella loro desolazione. Se sono arrabbiati, incontrarli 
nella loro rabbia. Se sono confusi, essere con loro nella confusione. Gesù ha insegnato in 
parabole. Noi dobbiamo insegnare in dialogo e con parole di amore e di accoglienza. Tutto 
ciò significa che noi stessi dobbiamo costantemente essere pronti a scoprire o riscoprire nei 
nostri cuori il linguaggio dell’amore e l’esperienza della desolazione e della confusione.

Questo è ciò che Timothy Radcliffe, O.P., disse sul tema quando ha parlato al II Sinodo 
dei Vescovi Europei nell’ottobre 1999: «Come le donne [che hanno visto la tomba vuota] noi 
dobbiamo con fiducia proclamare la nostra fede. Ma non possiamo rispondere alla crisi 
autorità semplicemente dichiarando la nostra fede in modo ancora più forte, con accani­
mento. Per molti questo sarà una conferma delle loro paure circa la natura dell’autorità 
della Chiesa, che è oppressiva e distruttiva della loro libertà. Noi mostriamo che la Parola 
che noi proclamiamo non è sopra di noi e contro di noi. E più intima al nostro essere di ogni 
parola che potremmo pronunciare; ci costituisce ed entra nelle pieghe più buie del cuore 
umano e offre a tutti noi una casa. Allora noi saremo in grado di parlare della pretesa asso­
luta del Cristo con autorità e mostrare che essa ci offre la vera libertà».

Sono colpito dalla somiglianza dei toni che egli usa parlando della ecclesia: è il tono 
usato da Douglas Coupland parlando del post-moderno.

Nel medesimo tono e in spirito di umiltà concludo, con una sfida. E principalmente 
rivolta a coloro tra noi che sono Vescovi, ma spero che parli ugualmente ai giovani e ai sacer­
doti che sono qui.

La mia sfida è di prendere quattro impegni:
- incontrare una volta al mese i giovani a voi affidati in uno stile aperto, per discutere 

insieme delle loro preoccupazioni: le scritture della loro vita, sperando che si sentano inco­
raggiati a portare degli amici;

- incoraggiare i giovani a condividere i loro doni unici (in particolare i doni della gioia- 
delia capacità di guarire e del perdono) in un contesto comunitario per un periodo di tempo-

- avere noi stessi una piccola parte nella vita di una simile comunità, se necessario in 
modo occasionale, ma regolare;

- esplorare in modo esplicito la sfida del post-moderno nel contesto particolare della 
nostra Chiesa locale, nella nostra preghiera, nella nostra lettura delle Scritture, nelle con­
versazioni con i giovani e nelle nostre omelie.

Per una volta posso allora affermare che ho del lavoro da fare!

* Cormac Card. Murphy-O’Connor
Arcivescovo Metropolita di Westminster

Vice Presidente della C.C.E.E.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 655

2. L’EVANGELIZZAZIONE DEI GIOVANI: ITINERARI

Come ogni campo può essere seminato e dare frutto, così ogni epoca, ogni cultura, ogni 
generazione può essere anch’essa evangelizzata. Certo, il terreno può presentare degli osta­
coli, ma da qualche parte, come ci dice la parabola, esso è costituito da buona terra che darà 
frutto. Tale è infatti la potenza della Parola, da non poter essere vinta dagli ostacoli.

Come evangelizzare i giovani? Dove si pongono le difficoltà? Quali itinerari seguire per 
raggiungerli e quali metodi adottare?

L Il terreno

Le pubblicazioni sui giovani e le analisi sulle possibilità e sulle difficoltà della loro 
evangelizzazione non si contano più. Se quindi vogliamo portare loro il Vangelo e Cristo, 
occorre conoscere quali sono le porte provvisoriamente chiuse, socchiuse o spalancate. 
Tentiamo dunque di fare un bilancio molto rapido e, ahimè, fatalmente incompleto.

1. Le giovani generazioni soffrono di un individualismo - peraltro generalizzato nel 
nostro tempo - e non pensano per prima cosa alla solidarietà. La società è un agglomerato 
di milioni di individui senza “cemento”, che a malapena formano un popolo. Ognuno è solo 
nel bel mezzo della folla o, tutt’al più, protetto nel calore affettivo della coppia, un’entità 
troppo spesso passeggera. Ciò spiega il loro scarso interesse per la causa pubblica, per il 
bene comune e per la politica.

Molta acqua è passata sotto i ponti dal 1968. «A quell'epoca, per interessare i giovani, 
bisognava parlare loro di politica - diceva un professore - per farli ridere della religione. 
Ora, è quasi il contrario». Sebbene vi sia anche chi va contro corrente. Taluni si rendono 
conto che il potere è una cosa importante e, in democrazia, la sola via d’accesso è rappre­
sentata dalla politica.

2. Religione e Chiesa hanno guadagnato più punti ai loro occhi? Lunga è la lista delle 
lagnanze dei giovani nei loro confronti, segnatamente nei confronti della Chiesa. «La reli­
gione, non mi dice niente; non mi riguarda ... Non ci capisco niente: Dio, la Chiesa, la gra­
da, il peccato, la risurrezione ... A che serve tutto questo.'’ Pure a volerci capire qualcosa, 
a cosa serve? Ho forse bisogno della religione per capire gli uomini, l’universo e la storia? 
Sarà lei a darmi lavoro, salute, gioia di vivere, felicità? E poi ci sono tante religioni diver­
se, tante interpretazioni sul mercato. Quale scegliere? E io odio le guerre sante, le religio­
ni sono spesso così fanatiche, violente, intolleranti».

Ma vi sono anche coloro che sono in controtendenza e vi sono anche altre campane: il 
funerale di un compagno di classe, il matrimonio di un’amica, sono cose che colpiscono. E 
poi vi sono personaggi che sono al di sopra di ogni sospetto: una Madre Teresa; Dom Helder 
Camara, l’abbé Pierre, suor Emmanuelle. O vi è quel compagno di classe diventato improv­
visamente testimone di Geova. E alcuni cristiani hanno un non so che: si direbbe che in loro 
dimora un mistero nascosto. In fondo, ci si può sentire così bene nel silenzio di un’abbazia 
ed alcuni frati sono anche simpatici.

3. I giovani sono sommersi dalla musica: si può dire che essa sia onnipresente. Non 
occorre dimostrare l’utilità, né c’è verso di ignorarla. Poco importano le parole, è il sound 
che conta. Inutile cercare di capire le parole, è il ritmo, il “beat”, come dicono loro, che 
piace. E i decibel. Ci si sente bene come in un bagno di schiuma per tutta la notte. Il lavo­
ro, le preoccupazioni, le fatiche, lasciamole a domani. Intanto, approfittiamo di questa eufo­
ria del venerdì sera!

Ma ecco che c’è il contraccolpo: dopo una sera a ballare, le batterie improvvisamente si 
scaricano, la musica si ferma e ritorna la solitudine. Dopo il sogno, i colori fosforescenti ed



656 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

il frastuono inebriante, ci si ritrova ora da soli, seduti sul bordo del letto. È questo il momen­
to delle domande, degli interrogativi sul mondo, sugli uomini, su se stessi. E non è presen­
te alcun interlocutore per cominciare il viaggio interiore.

4. "In principio era l'immagine". Ovunque, una profusione di linee, di forme e di colo­
ri. Non hanno più idea di una strada dove non vi sia la pubblicità, dove non pullulino mani­
festi traboccanti di persone in forma, belle auto, prospettive di bei viaggi e a prezzi accatti- 
vanti. Grazie alla TV, i giovani sono presenti ovunque nel mondo, all’istante e senza fatica: 
figli dell’attualità e figli anche di questo recente connubio di suono e immagine, ovvero il 
videoclip. Questo flusso ininterrotto di immagini e di suoni suscita allora di continuo e alla 
sprovvista forti emozioni. Nel corso dello stesso telegiornale, si passa più volte dal riso alle 
lacrime. Da questa sovrabbondanza di informazione, da questo continuo andirivieni nel 
campo magnetico delle emozioni fugaci, impreviste e spesso contraddittorie, può nascere un 
sentimento di collera sorda o di impotenza, che finisce per provocare astio, paralisi, chiusu­
ra in se stessi. Cionondimeno, rimane pur sempre “l’immaginazione al potere!”. Eppure, di 
tanto in tanto c’è questo desiderio improvviso di avere l’occhio libero, la retina sgombra ed 
il flusso delle immagini filtrato e purificato.

5. Poi c’è anche il corpo: questo dio dorato e adorato. Le giovani generazioni ne hanno 
penetrato tutti i segreti. Con troppo anticipo. Non hanno nemmeno più curiosità per il sesso- 
«Il sesso? Non fatene un problema. E una cosa naturale, come bere e mangiare ». O come 
diceva una ragazza: «Il sesso? Non fa paura, e neanche ispira fiducia. Mi piace. Non d 
penso, lo faccio e basta». Un grande pragmatismo, dunque. Come in politica o in religione: 
non siamo fanatici. Tra di noi non c’è quindi posto né per ayatollah religiosi, né per bulldo­
zer politici, né per gli ossessionati del sesso. Il troppo stroppia!

6. Ciò che è profondamente mutato dal ’68 è lo sguardo nei confronti della famiglia 
Sebbene la critichino, vi tengono moltissimo. E ben quotata: in testa alla classifica, ben 
prima del lavoro, dell’amore e dei viaggi. Viva la famiglia! Esistono ovviamente altri luoghi 
di incontro sociale: la cerchia di amici, il club sportivo, il partito, il forum di discussione, la 
scuola. Ma la casa è sempre la casa, il nido, il luogo terapeutico per ogni male: ci si sente 
protetti. Assistiamo ai nostri giorni ad un vero e proprio ritorno alla famiglia, sebbene essa 
sia spesso fortemente malata e portatrice di gravi mali. Tuttavia, essa gode di un enorme cre­
dito presso il giovane. Tutte le delusioni del mondo non bastano a scalfire questa fiducia di 
base (basic trust) nella famiglia.

7. Vi è una parola magica per i giovani: il futuro. Magica, quanto inquietante per molò- 
È questa la loro grande preoccupazione: «Quale sarà il nostro futuro?». E la loro più gran­
de sofferenza è vedere un futuro senza sbocchi, scoraggiarsi e far morire la speranza. Hanno 
paura: la disoccupazione, la guerra, la distruzione dell’ambiente naturale, la vecchiaia, le 
ripercussioni del razzismo. E, alla base di tutto questo, un timore più profondo: il mondo e 
così complesso, vi sono tante cose da conoscere, da imparare, da gestire, da tenere sotto con­
trollo. Subire questo ritmo infernale del quotidiano, poiché tutto scorre rapidamente: 
«Signore, ferma il mondo, voglio scendere», è scritto su un muro a Bruxelles. E vi sono così 
tanti profeti di sventura e di timore. Il “niente” non è infatti più inconcepibile: l’assurdo non 
è più assurdo, ma credibile.

8. Infine, vi è renorme crisi dell’esatta percezione di due concetti: quello di verità e 
quello di libertà.

La verità è diventata manipolabile: essa è talmente influenzabile che può essere portata 
dove si vuole. Tutti i sistemi filosofici sono andati in frantumi. Perfino le stelle si muovono. 
Non si entra nella verità come in un mondo predefinito, un tempio fatto da altri - da Dio - 
dove certo si possono disporre e spostare le suppellettili a piacimento, ma rispettando nel



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 657

contempo lo spazio dell’edificio. L’uomo non è al servizio della verità, ma se ne serve ed è 
piuttosto la verità ad essere al servizio dell’uomo. Ciò produce menti scombussolate e cuori 
affannati che sfarfallano come api di fiore in fiore, uno scetticismo invivibile, un disorienta­
mento e un’esistenza barcollante, a tentoni. Checché se ne dica, le giovani generazioni 
hanno una sete immensa di certezze dottrinali e di punti di riferimento etici cui appigliarsi.

Una crisi analoga si riscontra sul versante della libertà, la quale viene definita quasi 
esclusivamente come libertà di: essere libero da ogni impedimento fisico, psicologico o 
morale. Non avere più alcuna catena, non essere più vincolato da alcuna norma, di qualun­
que natura essa sia. L’unica limitazione accettabile è quella di non nuocere troppo ad altri 
nei rapporti sociali di ogni giorno. La legge si riduce quindi tutt’al più al codice stradale atto 
ad evitare gli incidenti. Ha quasi del tutto perso il fine pedagogico o morale: disciplina il 
traffico, senza alcuna filosofia di fondo. Tale concezione della libertà come libertà di viene 
spesso presentata come l’idea moderna, o per meglio dire contemporanea, della libertà. In 
effetti non è nient’altro che l’idea dell'Aufklàrung del diciottesimo secolo. È ormai datata.

La vera concezione della libertà è quella della libertà per. A cosa potrebbe mai servire 
essere liberi da ogni impedimento se non si sa più a cosa serve questa libertà? Essere liberi 
di senza saper per fame cosa, è una vera schiavitù. Non essere obbligati a nulla, ma senza 
sapere perché si vive, non è forse questa una delle cause dei tanti suicidi tra le giovani gene­
razioni? «Mamma e papà, mi avete permesso tutto, ma senza mai dirmi cosa farne di que­
sta libertà!».

Ecco, in breve, tracciato a grandi linee ed ovviamente circoscritto ai giovani del mondo 
occidentale, uno sguardo sul quadro d’insieme. Restano a questo punto da trovare le vie 
maestre e le piccole scorciatoie per portare loro il messaggio del Vangelo.

2. Itinerari

La prima cosa da fare con e per i giovani, per evangelizzarli, è insegnare loro a “nuota­
re contro corrente’’. Si sente spesso l’altra campana, ovvero: «Cerchiamo di seguirli, si dice, 
di penetrare e di immedesimarci nei meandri delle loro “filosofie” e nelle pulsioni del loro 
cuore». Questo è vero solo in parte e non è detto che sia quello che i giovani stessi chiedo­
no. Certo, bisogna sapere prima di tutto chi è Giovanni per poi insegnargli la matematica. 
Ma occorrerà insegnargli la matematica dall’esterno, senza poter trarre questa scienza dal 
suo bagaglio intellettuale pregresso, né dai suoi entusiasmi spontanei. Non è raro che gli 
stessi giovani dicano: «Non chiedeteci sempre quello che vogliamo noi. Diteci anche quello 
che voi avete da offrirci».

Il cristiano nel mondo è come la trota in un corso d’acqua rapido: la trota nuota sempre 
contro corrente ed è il simbolo della controcultura. La trota rimane nell’acqua e non l’ab­
bandona mai, ma vive in un continuo stato di resistenza. Vive a colpi di reni. L’acqua non la 
disturba: piuttosto essa vi si appoggia per risalire a monte, alla fonte del torrente. Gli osta­
coli sono per lei un trampolino per avanzare. Così il cristiano è una voce di contrasto nel 
coro della cultura contemporanea: non si mette lì, comodo sulla riva, da spettatore. Prende 
attivamente parte alla politica, alla musica, alle immagini, alla sessualità, alla famiglia; si 
impegna nella scienza e nella tecnica, crede in un futuro: ha fiducia anche lui esercitandosi 
alla resistenza. Nuota contro corrente.

1. Il primo itinerario da seguire per l’evangelizzazione dei giovani non è forse quello 
della chiamata ad impegnarsi nel sociale? Oggigiorno, il cammino verso Dio passa spesso 
attraverso il prossimo, a differenza di ciò che è stato in altri momenti della storia. Anche se 
l’amore di Dio è la causa ultima di ogni vita cristiana, l’amore per il prossimo è spesso il 
primum movens per intraprendere il viaggio: primum in intentione, ultimum in executione. 
E non è altresì sorprendente che quello che Giovanni Battista chiede in primo luogo ai



658 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

Giudei che vengono a farsi battezzare siano proprio le virtù sociali: donare agli altri ciò che 
è superfluo per noi, non chiedere nulla di più di ciò che è consentito, non procedere alle esa­
zioni? Molti giovani trovano Dio al termine di un cammino sociale verso il prossimo.

2. Occorre altresì proclamare ai giovani la verità del Vangelo ed integralmente ciò che 
la nuova Legge esige. Ma occorre farlo con grande amore. Non va bene rimanere sempre 
sull’uscio, senza mai addentrarsi né nella dottrina, né nella morale, e fossilizzarsi sempre 
sulla propedeutica e sulla pre-catechesi. I giovani, d’altronde, raramente si lasciano in­
gannare.

Occorre, in tal senso, prendere estremamente sul serio i loro interrogativi, anche quelli 
che possono imbarazzarci. Il prestigio che hanno le scienze e la tecnica agli occhi dei gio­
vani è un assioma al di sopra di ogni sospetto. Occorrerà dare loro risposte intelligenti che 
non dovrebbero mai sbarrare la strada, quanto piuttosto sospingerli ad una riflessione ulte­
riore. Una risposta intelligente deve essere chiara, ma mai totalitaria, né massicciamente 
autoritaria come lo sono quelle delle ideologie. Le giovani generazioni esigono chiarezza e 
acume: troppo semplicismo non attira più nessuno. Tuttavia, esiste una chiarezza che non è 
sinonimo di miopia, di poca lungimiranza, né di povertà di spirito. I giovani hanno bisogno 
di principi, di uno schema di pensiero e di un codice di comportamento chiaro. Nessuno può 
fare a meno di schemi di lettura, né di carte geografiche. Manifestiamo dunque loro con 
chiarezza le nostre verità e i nostri valori.

3. Ma, soprattutto, indichiamo loro modelli di pensiero e di comportamento. Al giorno 
d’oggi, i predicatori sono convincenti solo quando sono anche testimoni. La Chiesa possie­
de in abbondanza questi modelli, oggi come in passato. Forse questa “galleria di santi” ha 
bisogno di essere un po’ rispolverata, o piuttosto va rivisto il modo in cui si parla di loro- 
Comunque, da Francesco d’Assisi a Madre Teresa, la storia della Chiesa presenta una lista 
enorme di modelli e testimoni.

4. Vi è la grazia del gruppo. Ogni giovane ha bisogno di un gruppo: la famiglia, la scuo­
la, il movimento giovanile, il gruppo di preghiera. Senza questi momenti sociali, nessun cri­
stiano può sopravvivere e risalire la corrente. Un cristiano solo, segnatamente un giovane a1 
giorno d’oggi, è in pericolo di morte. Ciò vale chiaramente soprattutto per la famiglia che 
rimane la culla della fede. Essa rappresenta un’opportunità e un punto di forza per la Chiesa: 
la famiglia è complice della Chiesa, per il fatto che come quest’ultima è madre. La famiglia 
trova nella Chiesa il suo biotopo; da questo punto di vista è un vero peccato che le diver­
genze tra le famiglie e la Chiesa nel campo della morale sessuale siano così profonde. E 
forse questa la più grande crisi del ventesimo secolo e non si è ancora conclusa.

Tuttavia, è parimenti importante che il giovane cristiano trovi altre forme di socializza­
zione umana e religiosa. Le Giornate Mondiali della Gioventù sono rivelatrici e sintomati­
che al riguardo: i giovani cristiani hanno manifestamente bisogno di uno spazio in cui, conte 
espresso a Roma da una giovane cristiana, «non bisogna chiedere il permesso per poter par­
lare di cose inerenti alla fede, né bisogna scusarsene in anticipo».

In cosa risiede dunque questa ricchezza del gruppo? Innanzi tutto, il gruppo offre la pos­
sibilità di parlare, di dare un nome ai problemi, alle preoccupazioni, alle angosce. In tal 
modo, i timori vengono già un po’ esorcizzati. Il gruppo, inoltre, offre un vocabolario e una 
grammatica, grazie a cui ci si può esprimere, esteriorizzare, vivere. Esso individua altresì i 
valori e i contro-valori e consente di riconoscere il percorso della propria vita. Il gruppo col­
loca il giovane in una tradizione, depositaria sovente di un’esperienza ricca, e prelude in tal 
modo all’azione.

Il piccolo gruppo di preghiera e di riflessione per i giovani rappresenta uno degli itine­
rari più adatti del nostro tempo. Ci si riunisce ad intervalli regolari per leggere le Scritture, 
segue un commento teso a stimolare un dialogo contemplativo sul testo, per giungere infine



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 659

alla preghiera. E rincontro si conclude dopo aver individuato un punto specifico di conver­
sione e d’azione che ci si pone come obiettivo per il mese prossimo e di cui tutti renderan­
no conto al prossimo incontro.

5. Benché sia vero che i giovani sono particolarmente sensibili alla loro autonomia e 
indipendenza, sta di fatto che non possono vivere senza punti di riferimento e senza “uno 
stradario”. Sono anche coscienti del fatto che non si deve intraprendere una strada dove non 
vi sono per nulla frecce e indicazioni, e che è impossibile “ricamare senza seguire uno sche­
ma”. Cercano quindi certezze che tuttavia non impediscano loro di riflettere in maniera libe­
ra e personale. Dei punti di riferimento non necessariamente sono oppressivi e opprimenti. 
Spesso i giovani arrivano perfino a rimproverare gli adulti di aver abdicato al loro ruolo di 
guide. Molti giovani desiderano che i loro genitori si comportino come veri e propri genito­
ri, i professori come professori, le guide come guide. «Adulti fate gli adulti — dicono - in 
quanto noi abbiamo bisogno di questa alterità». E ci si può chiedere se il protrarsi della fase 
adolescenziale al giorno d’oggi non sia in qualche modo imputabile, più che al tergiversare 
dei giovani, all’illusione collettiva degli adulti di non dover mai invecchiare. Perché l’ado­
lescenza è così adulata nella nostra cultura?

6. La via maestra per l’evangelizzazione dei giovani è, e rimane, il cammino dell’amo­
re. Essi hanno, come ogni essere umano, bisogno di calore e di affetto: «Da qualche parte 
nel mondo deve pur esserci qualcuno che mi vuole bene». E solo ricevendo fiducia che è 
Possibile dare fiducia. La moda dell’essere “in” spesso è solo un modo per mascherare mille 
mcertezze, mille esitazioni ed inerzie. Questa fiducia ha anche un altro nome: perdono. A 
ben guardare, infatti, il perdono non è forse una fiducia rinnovata, confermata, anche se non 
più meritata? 11 perdono è una fiducia che non si lascia scalfire né dall’usura, né dalla catti­
va volontà. Ed il ricordo di un perdono ricevuto in passato rappresenta un forte movente per 
accordare la stessa fiducia a qualcun altro.

7. 1 cristiani sono dotati di uno sguardo particolare: “vedono" le realtà invisibili e sen­
tono quello che altri percepiscono a malapena. In questo universo visibile in cui dimoriamo, 
che scrutiamo attraverso le scienze e che manipoliamo con le nostre tecniche, c’è il Mistero: 
l’Invisibile, l’Impercettibile, Dio. Ed è proprio questo sguardo sull’Invisibile che troppo fre­
quentemente manca agli uomini del nostro tempo. Romano Guardini parlava già di questo 
nostro sguardo atrofizzato, di questa incapacità di “schauen” dell'uomo contemporaneo, 
che ormai percepisce solo ciò che è in primo piano, il sensibile, il palpabile. Ecco perché è 
di enorme importanza rieducare questo sguardo impoverito, attraverso tutto ciò che può dare 
'I gusto del trascendente, a qualunque ordine appartenga. In tal senso, la via di accesso a Dio 
attraverso il Bello, accanto al Vero e al Buono, è praticata molto raramente, laddove rappre­
senta probabilmente nel nostro tempo una via privilegiata verso Dio e verso il trascendente.

Ovviamente essenziale è la lettura della Bibbia, finestra sull’Invisibile al di sopra di 
ogni cosa. Un’assidua riflessione su questo testo rappresenta il mezzo più diretto e più sicu- 
todi guarigione per gli occhi malati dell’uomo, tentato dalla miopia.

8. Un altro mezzo potente per vedere l’Invisibile è la liturgia, con la sua foresta di sim­
boli mutuati dall’arsenale secolare della religione, ma “cristologizzati”, per divenire arche- 
tipi di tutti noi. I misteri di Cristo sono lo specchio della nostra avventura con noi stessi, con 
gli altri e con Dio. È vero che la liturgia ha bisogno di essere adattata alla cultura contem­
poranea, ma ha parimenti bisogno di mantenere il suo mistero, la sua apertura su ciò che va 
al di là dell’uomo nel suo rapporto con Dio. Se il significante è importante in liturgia, il 
significato lo è ancor di più e la cura per la facciata, per l’architettura esteriore può diventa- 
re talmente centrale nelle nostre preoccupazioni di inculturazione, che rischiamo di dimen­
ticare di entrare nella casa per contemplarvi proprio ciò che deve essere inculturato. È vero



660 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

che la musica, le immagini, il senso del corpo, così esaltati dai giovani, trovano nella litur­
gia e nel suo simbolismo un vero e proprio biotopo. Le grandi liturgie delle Giornate 
Mondiali della Gioventù, per nulla stravaganti o deformate rispetto al rituale classico, ma 
realizzate in maniera magistrale, forniscono la prova di questa potenza della liturgia come 
itinerario di evangelizzazione nel mondo dei giovani.

9. Il problema del linguaggio nella liturgia e, in generale, nella presentazione del mes­
saggio da parte della Chiesa, è centralissimo nella riflessione sull'evangelizzazione. Come 
farsi comprendere nel nostro tempo? Trovare il linguaggio che consenta a Dio di rivolgersi 
all'uomo lungo il corso della storia e delle culture deve essere la preoccupazione centrale di 
ogni evangelizzatore. Ma occorre anche precisare che il linguaggio non è come un abito che 
si può indossare o riporre, o come una busta che non ha nulla a che fare col suo contenuto- 
In ogni epoca, il linguaggio liturgico si cerca partendo dall’esperienza interiore viva di fede 
vissuta: ciò che è ben concepito e in cui si crede con fervore, si esprime anche con preci­
sione e si comunica col cuore. Ed è anche vero, infine, che esiste una “lingua madre” della 
rivelazione cristiana e della Chiesa, che occorre imparare. Come trovare infatti parole nuove 
per esprimere il contenuto profondo di concetti quali: grazia, peccato, risurrezione. Chiesa. 
Regno di Dio, ecc.? Sono quasi hapax legomena intraducibili e non trasferibili in un altro 
vocabolario.

10. I giovani sono molto sensibili ai valori evangelici, anche quelli che si scagliano 
come saette contro i valori correnti del mondo. Certo, i giovani partecipano con tutto il loro 
essere alla vita del mondo e dell’umanità e non hanno alcun timore della nostra civiltà 
segnata dal progresso, caratterizzata da efficacia, da spirito di iniziativa e da creatività. Sono 
cittadini a pieno titolo di una società eretta sul progresso delle scienze e della tecnica. Ma 
sono parimenti sensibili ai passi “francescani” del discorso della montagna sugli uccelli del 
cielo e i gigli del campo: «Per la vostra vita non affannatevi di quello che mangerete o ber­
rete, e neanche per il vostro corpo, di quello che indosserete» (Mi 6,25). Aspirano a un'esi­
stenza che accetti di “perder tempo”, di fare delle cose per nulla, gratuitamente e pienamente 
in questo mondo di efficacia e di calcolo. In questo senso, vi è questo vero e proprio gusto 
ritrovato della preghiera, che diventa nuovamente una via privilegiata per l’evangelizzazio­
ne. A molti giovani piace l’insegnamento di Cristo, pieno di paradossi. Raramente, infatti. 
Cristo è l’eroe del senso comune. Si conforma poco all’opinione comune, rappresenta piut­
tosto una “voce di contrasto”. A loro piace sentirgli dire: «Avete udito ciò che è stato detto 
... ma lo vi dico». E, a testimonianza del fatto che solo Dio è assoluto e tutto il resto è rela­
tivo, occorrerà che ci siano uomini e donne che di loro spontanea volontà e con gioia piena 
scelgano la povertà, la purezza e l'obbedienza. Sebbene coloro, uomini e donne, che si impe­
gnano in un simile cammino di vita siano una sparuta minoranza, il loro prestigio profetico 
è grande agli occhi di taluni loro coetanei.

11. Il cammino di evangelizzazione che è tenuto in grande riguardo dai giovani è senza 
dubbio soprattutto quello di Cristo, chiamato più volentieri Gesù. L'impatto di Cristo è gran­
de ed il suo prestigio non ha mai subito alcun declino da generazioni. Amano contemplare 
a lungo quest’Uomo ed aspirano ad emularlo. Tuttavia, questo rapporto con Cristo può esse­
re unilaterale, parziale e interessato. Ognuno tende infatti a costruirsi il Cristo che più gli 
conviene. Ora, è impossibile certo racchiudere Cristo nel semplicismo di un unico slogan, 
ma è altresì impossibile esprimere tutto il suo Essere in un unico tratto e con una sola frase. 
Quando Pilato lo consegnò al mondo pronunciando le parole “Ecce homo", mostrò un para­
dosso di sofferenza e di gloria insieme. E tutto il Vangelo presenta un Cristo tenero, ma nel 
contempo esigente, amico dei poveri e ospite dei ricchi, innocente e perseguitato, martire e 
risorto. Il modo in cui i giovani guardano a Cristo ha bisogno di essere corretto e purificato, 
tuttavia essi guardano a Lui. Questo sguardo c’è e l’essenziale è questo.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 661

12. Tale sguardo rivolto a Cristo ha soprattutto bisogno di essere completato, in quan­
to Cristo è visibile unicamente nella Chiesa, che ne è il Corpo. Eppure essa è spesso vitu­
perata, rifiutata, criticata, giudicata e condannata. La sua reputazione agli occhi delle giova­
ni generazioni è molto modesta, benché sia vero che ciò vale segnatamente per i Paesi di 
vecchia cristianità. È forse diventata inutile? Certamente si può far leva su argomentazioni 
a suo favore: nessuno può vivere senza una propria dimora, senza un gruppo che lo sosten­
ga; la Chiesa possiede modelli da proporre che possono ispirare la vita cristiana e nessuno 
può prescindere da tali modelli; essa inserisce il cristiano in una lunga tradizione di espe­
rienza e sapienza cristiane; e , soprattutto, è una Madre amorevole che ispira fiducia. Ma per 
comprendere la pienezza di Cristo che è la Chiesa, occorrerà innanzi tutto prendere in con­
siderazione un altro sguardo, quello della fede che vede l’invisibile. L’amore della Chiesa è 
la prova di verità di ogni autentico amore di Cristo. Quanto poco è conosciuta e quanto rara­
mente viene commentata nella predicazione la visione di Paolo sulla Chiesa, che figura 
segnatamente nelle epistole del periodo di cattività! E anche vero che fare un'esperienza 
salutare della Chiesa è spesso strettamente connessa ad un’esperienza felice di una Chiesa 
domestica o di un piccolo gruppo di persone, mentre l’esatto contrario produce frustrazione 
a tale riguardo.

Il successo dell’evangelizzazione dei giovani dipende senza dubbio da quanto cono­
sciamo il terreno e dall'impostazione dei nostri metodi. Fortunatamente, tutto ciò dipende 
ancor più dalla fede nell’onnipotenza della Parola di Dio. Quest’ultima trova sempre e in 
qualunque campo buona terra da cui produce frutto: trenta, sessanta, cento volte tanto rispet­
to al seme gettato nella terra. E nel cuore dei giovani dimora lo Spirito Santo, Uditore invi­
sibile, che in ogni epoca rinnova la risposta di un’anima giovane e generosa.

* Godfried Card. Danneels
Arcivescovo Metropolita di Malines-Bruxelles

3. SFIDE E APPROCCI AI CAMMINI DI FEDE
DEI GIOVANI DELL'EUROPA CENTRALE E ORIENTALE

Introduzione

Sono profondamente onorato di essere stato invitato a parlare della prospettiva da cui 
l’Europa Centrale ed Orientale osserva il cammino di fede dei giovani dell’“altra Europa”. 
Si tratta di un grande onore che implica, al contempo, una grande responsabilità. Il poco 
tempo a mia disposizione non mi consentirà purtroppo di contestualizzare appieno quanto 
dirò. In Occidente, all’interno della nuova Comunità Europea, si sta lentamente apprezzan­
do la consapevolezza dell’importanza geografica, della diversità culturale e della comples­
sità sociale, economica e politica della metà orientale del Continente europeo. Sono partito 
da Lviv, nell’Ucraina Occidentale che, in base ad alcuni calcoli, si trova proprio al centro 
dell’Europa fisica per venire qui a Roma, cambiando tre volte il fuso orario rispetto ai prin­
cipali quattro dell’Europa, e passando attraverso l’Armenia, il più antico dei Paesi cristiani 
che lo scorso anno ha celebrato il 1700° anniversario dell’adozione del Cristianesimo quale 
religione ufficiale dello Stato (301). La storia dell’Ucraina e dell’Armenia, così come quel-



662 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

la di altri Paesi dell’Europa Centrale ed Orientale, si sviluppa sulla falsariga della millena­
ria eredità cristiana, pur sconosciuta ed esotica, per non dire estranea non soltanto agli Occi­
dentali, ma persino ai più alti ranghi ecclesiastici dell’Occidente Cattolico1. La situazione 
dei giovani di queste terre è persino più sconosciuta.

Pertanto, è impossibile dare un’immagine dell’Est europeo nel tempo che mi è stato 
concesso, o effettuare un’analisi completa ed autorevole della situazione in cui versano i gio­
vani dell’Est europeo e del loro cammino spirituale. Sarebbe persino più pretenzioso cerca­
re di proporre soluzioni alle molteplici e complesse sfide che questi giovani sono chiamati 
ad affrontare. Mi limiterò, dunque, a fare alcune osservazioni sul contesto storico e sui pro­
blemi spirituali dei giovani ucraini, in rappresentanza del destino passato e dell’attuale 
dilemma legato al cammino di fede della gioventù europea dei Paesi post-comunisti- 
Successivamente, presenterò alcuni approcci finalizzati ad affrontare dette sfide. Queste 
osservazioni non hanno affatto la pretesa di semplificare in maniera artificiosa la comples­
sità dei “cammini di formazione” agli albori del Terzo Millennio della cristianità europea- 
Si tratta piuttosto di spunti di discussione ed è dunque questo il motivo per cui vanno for­
mulati in maniera schematica e provocatoria.

1. Il contesto storico e culturale delia vita spirituale

Al fine di comprendere la vita religiosa dei giovani ucraini nel contesto di un’Europa 
pluralista, occorre tenere a mente la ricca, seppur diversa eredità dell’Ucraina rappresentata 
dall’esperienza religiosa che si fonda su documenti scritti che risalgono a più di 1000 anni 
fa. L’eredità dell'ethos cristiano rappresenta il tema dominante della tradizione religiosa 
dell’Ucraina. In pratica, nessun aspetto della vita culturale, politica e persino economica del 
Paese, sviluppatosi nel corso dell’ultimo Millennio, sarebbe comprensibile senza l’apporto 
delle Chiese cristiane, della loro dottrina e dei loro canoni, delle pratiche liturgiche, della 
spiritualità comune e personale, nonché dell’arte, della letteratura e degli usi e costumi pro­
pri della cristianità. Tuttavia, sin dalle origini della storia documentata dell’Ucraina, la pre­
senza massiccia di ebrei e musulmani ed una persistente influenza da parte delle tradizioni 
pagane indigene hanno comportato una diversificazione della vita religiosa del Paese- 
Queste tradizioni hanno prevalso fino al XXI secolo e continuano ad influenzare la vita reli­
giosa in un’epoca di radicale secolarizzazione.

Un fattore fondamentale che ha influenzato la vita religiosa della gioventù ucraina è 
stato il dramma del XX secolo, una storia di terrore e traumi. Si calcola che in Ucraina 
nel XX secolo circa 17 milioni di persone siano decedute per morte violenta o innaturale- 
Due guerre mondiali con relative vittime, con violenze contro popolazioni civili e genocidi, 
la carestia dopo la prima guerra mondiale e la diabolica carestia coatta del 1933 (da sei a 
sette milioni di vittime), le epurazioni politiche del regime stalinista, gli attivisti di fede 
comunista, gli intellettuali, i leader religiosi, gli alti ranghi dell’esercito e persino gli artisti 
di musica popolare che tra la fine degli anni Venti e la seconda guerra mondiale, sono stati 
deportati contro la loro volontà, causando negli anni del dopoguerra un bilancio di vittime e 
di sofferenze davvero indescrivibile. La storia personale di ogni ucraino è stata segnata dalla 
brutalità del secolo breve. Dato che all’epoca dell’ex Unione Sovietica non era possibile 
dichiarare pubblicamente le barbarie commesse, e nemmeno privatamente si poteva dare 
libero sfogo a questo dramma, le morti non venivano piante, la violenza ed i crimini non 
venivano perdonati e le ferite psicologiche e spirituali non si cicatrizzavano. Le implicazio­
ni sociologiche, psicologiche e spirituali degli stessi eventi storici ed il loro impatto sulla

' Per citare un esempio, non tutti sono in grado di definire quali siano i confini geografici dell’Europa 
Orientale. Basti considerare i quattro Paesi che confinano con l’Armenia, due dei quali sono considerati europei e 
due asiatici (Georgia, Azerbaigian, Turchia ed Iran).



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 663

popolazione ucraina non sono state analizzate a fondo. Quando si parla dei problemi e delle 
lotte, dei conflitti, dell’insufficiente integrazione sociale dei giovani ucraini, non bisogna 
mai dimenticare quale sia l’eredità della moderna violenza totalitaristica.

Un terzo fattore che ha influenzato allo stesso modo la vita religiosa della gioventù con­
temporanea in Ucraina ha a che fare con la violenza diffusa del XX secolo: la deliberata per­
secuzione religiosa. Durante il periodo storico sovietico si tentò consapevolmente e delibe­
ratamente di distruggere la cultura religiosa dell’Ucraina e di violare, offuscare ed infine 
cancellare le varie sensibilità religiose. Malgrado la sua crudezza, questo tentativo ottenne 
un successo considerevole. L’Unione Sovietica dedicò moltissime risorse alla formazione 
ideologica nelle scuole, nelle Università e nel mondo del lavoro. L’Ortodossia, il 
Cattolicesimo e tutte le altre religioni furono sistematicamente perseguitate, costrette alla 
clandestinità o eliminate. Le comunità religiose che scamparono a questa epurazione dovet­
tero vivere nell’ombra per decenni. Le generazioni che seguirono furono private della libertà 
di culto, causando il declino di tradizioni di fede antichissime. Così, i giovani di oggi si 
accingono a percorrere il cammino di fede in un momento in cui la/le Chiesa/e sta/stanno 
appena iniziando a ricostruire la/le sua/loro infrastrutture con l’aiuto di ministeri apostolici 
nuovi adatti ad un’epoca completamente diversa.

Infine, per comprendere la vita religiosa dei giovani ucraini all’alba del XXI secolo, è 
importante non dimenticare la fine degli anni ’80 e l’inizio degli anni ’90. Dopo la 
Perestroika, all’epoca della rinascita dell’Ucraina, vi fu una rapida liberalizzazione dello 
stile di vita, un rapido cambiamento culturale e ideologico. Vi fu una depressurizzazione psi­
cologica, si creò un’atmosfera coinvolgente ed entusiasmante. 11 passaggio stupefacente ad 
una dimensione pluralistica caratterizzò tutti gli aspetti della vita del Paese. Ciò comportò 
una maggiore apertura all’Occidente, la partecipazione ai processi di globalizzazione trami­
te i mass media, la musica, specialmente la popolare musica rock, la carta stampata, le 
immagini, la realtà virtuale di “Internet”. L’avvento ed il successivo dominio dell’affarismo 
globale fu preannunciato dal rapido influsso delle multinazionali più potenti e famose. La 
città di Lviv, ad esempio, fu completamente stravolta nel giro di otto mesi tra il 1994 ed il 
1995 a causa della propaganda della Coca Cola che fu pubblicizzata su cartelloni, sulle vetri­
ne dei negozi, e sui nuovi camion della Mercedes che consegnavano questa “Real Thing" 
ad una nuova generazione di ucraini.

Il rinvigorimento culturale e sociale, la rinascita, l’agitazione e la frustrazione generata 
da nuove libertà, rivelazioni, possibilità, trappole e predatori va tuttavia comprensibilmente 
apprezzato. I salti vertiginosi e le fantastiche giustapposizioni che caratterizzano gli svilup­
pi di transizioni sono consistenti. L’intero spettro di fattori e valori post-moderni cominciò 
lentamente ad insinuarsi all’interno della società ucraina, che non era ancora entrata nella 
modernità. Basti pensare ai villaggi arrampicati sui Carpazi, nelle cui case non ci sono bagni 
o tubature, sebbene sul tetto troneggi una grande antenna satellitare. Il delizioso e velenoso 
nettare dei frutti della cultura pop contemporanea di Hollywood, Berlino, Tokyo, New York, 
Roma finisce per irrorare un contesto di stampo essenzialmente pre-modemo. Una doman­
da nasce spontanea: è possibile evitare di restarne inebriati quando MTV, NBC, CNN, RAI 
1 annunciano la buona novella da un tabernacolo elettronico, a cui gli ucraini di oggi ren­
dono omaggio per diverse ore al giorno?

Negli ultimi tre o quattro anni, il World Wide Web ha attirato nei suoi affascinanti labi­
rinti un numero sempre maggiore di ragazzi e studenti. Questi nuovi stimoli sono al con­
tempo traumatizzanti e stimolanti, dando forma al contesto spirituale dei giovani d’oggi.

La creazione del nuovo Stato ucraino ha portato con sé un nuovo assetto governativo che 
ha cercato di concepire ed elaborare una serie di leggi che regolassero tutte le sfere della vita 
sociale, compresa la religione. Il Governo fu chiamato a lottare contro le difficoltà, a volte 
invano, a volte con successo, e a creare infrastrutture per guidare la vita dei suoi cittadini.



664 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

Tuttavia queste infrastrutture sono caratterizzate da inadeguatezze nel numero e nelle pro­
fessionalità dei quadri e a molti livelli sono profondamente viziate e screditate dal cancro 
della concussione e della corruzione. Il crescente cinismo della classe politica costò molto 
all’istruzione, alla cultura e allo sviluppo umano. Sebbene la visita di Giovanni Paolo 11. lo 
scorso giugno, abbia generato una certa attenzione verso la vita religiosa dello Stato, persi­
ste tuttora una marcata ottusità. Dopo decenni di violenza e la divulgazione della religione 
nel settore pubblico, al Governo, nei circoli degli intellettuali e tra i mass media persiste una 
forte mancanza di sensibilità e comprensione ed un’incompetenza diffusa rispetto a que­
stioni legate alla vita spirituale in generale.

Tutti questi fattori, la tradizione, il trauma ed il terrore del XX secolo, la persecuzione 
della religione, il rapido cambiamento, il raggiungimento della condizione di Stato, e le dif­
ficoltà economiche e sociali dell’Ucraina in transizione sono condizioni in cui la vita spiri­
tuale dei giovani si è evoluta negli ultimi anni. Si è dato spazio a speranze, aspettative, ma 
anche enormi ansietà e paure. Per riassumere tutto in una parola, il contesto in cui viviamo 
è caratterizzato da grande intensità e da mutamenti continui.

Esistono pochi studi sociologici validi che hanno preso in esame la vita religiosa dei 
giovani ucraini. Si calcola che circa metà/due terzi dei giovani ucraini si definiscono cre­
denti. E tendono a condividere molto della propria visione del mondo con coloro che non si 
considerano tali. In uno degli studi succitati, gli intervistati sono stati divisi in tre categorie: 
credenti (54%), non credenti (28%). ed indecisi (18%). Il 79% dei credenti si è dichiarato 
ortodosso, il 9% cattolico, ed il 7% di altre confessioni cristiane. Pochi si sono definit1 
musulmani, ebrei e membri di nuove “sette” o “culti” che hanno ricevuto attenzione dalle 
Chiese tradizionali ed il cui numero è in crescita. È interessante notare che più di un terzo 
dei non credenti spera che i propri figli abbiano l’opportunità di ricevere una formazione 
religiosa (contro il 79% dei credenti). I credenti e i non credenti citano più o meno la stes­
sa scala di valori:

1 ) felicità in famiglia (79% e 63%);
2) successo nel lavoro (36% e 41%);
3) libertà ed indipendenza nelle decisioni e nelle iniziative personali.
Il desiderio di ricchezza è analogo in entrambi i gruppi (27% e 29%), così come avvie­

ne per lo scarso interesse verso il potere e la fama (4% e 1%). Soltanto il 13% di entrami* 
le categorie spera di “lavorare per il bene del proprio Paese”. La pratica religiosa è ugual­
mente scarsa - il 6% dei giovani intervistati frequenta la Chiesa con regolarità, il 32% occa­
sionalmente, il 46% raramente ed il 16% mai2.

2. Le sfide

I dati quantitativi, tuttavia, ci danno soltanto un’immagine superficiale del mondo reli­
gioso dei giovani ucraini. Occorre pertanto integrarli ed interpretarli con l’aiuto di osserva­
zioni qualitative, in particolare se si desidera passare da una valutazione più o meno affida­
bile della vita spirituale dei giovani d’oggi a proposte sull’effettiva promozione della vita 
spirituale da parte della Chiesa. Le statistiche indicano che una vasta maggioranza dei gio­
vani ucraini è aperta all’esperienza della fede. La mia esperienza personale costituita da più 
di dieci anni di lavoro tra i giovani, specialmente studenti, mi insegna che esiste qualcosa 
che non è caratteristico solo del contesto ucraino, ma che in realtà è comune a tutti i Paesi 
dell’ex Unione Sovietica, dalla Bielorussia alla Russia, alla Georgia. all'Armenia e al-

Nadia Dusar. "Relihiinist’ molodi’’, Liudyna i svit Febbraio (1999): 47-48. Per motivi di tempo non è stato 
possibile raccogliere dati sociologici più completi che. tuttavia, confermerebbero l'immagine data dalle statistiche 
citate, senza pertanto modificarla.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa 665

l’Azerbaigian, e cioè che i giovani hanno davanti a loro specifiche sfide che devono essere 
affrontate in ordine all’evolversi di una radicata vita di fede. Vorrei concentrarmi su tre di 
queste sfide.

a) La sfida della speranza

In Europa Occidentale, la generale mancanza di informazioni sull’Ucraina è stata con­
trobilanciata, negli ultimi anni, dal crescente numero di ucraini immigrati nei Paesi occi­
dentali. Questo flusso di partenze dal nostro Paese è stato così consistente che la minoranza 
etnica più numerosa in Portogallo è rappresentata proprio da ucraini; sono presenti in nume­
ro non inferiore ai 300.000 in Italia, così come in Spagna, Grecia e in altri Paesi candidati 
dell’Unione Europea (Ungheria, Repubblica Ceca, Slovacchia e Polonia). Non è la ricerca 
di fortuna che spinge così tante persone a lasciare le proprie case, le proprie famiglie, il pro­
prio Paese e la propria cultura.

L’immigrazione legale ed illegale è soltanto uno dei sintomi della depressione sociale. 
I tassi di natalità stanno diminuendo così come l’aspettativa di vita, mentre i suicidi sono in 
aumento. A causa della arretratezza dell’assistenza sanitaria, del numero impressionante di 
aborti e degli alti tassi di mortalità infantile, l’Ucraina sta attraversando una vera e propria 
crisi demografica. La popolazione è diminuita di circa due milioni negli ultimi cinque o sei 
anni. Chiunque in Ucraina lavori con i giovani può citarvi innumerevoli esempi dell’avvili­
mento che li ha colpiti e della convinzione diffusa che in patria “non c’è futuro”, come sono 
soliti affermare gli adolescenti ed i giovani adulti del nostro Paese.

I giovani vedono davanti a loro poche opportunità, non soltanto per quel che attiene ad 
una realizzazione professionale, ma anche in termini di semplice sopravvivenza. L’ombra 
della corruzione incombe su di loro. I pochi sbocchi possibili sono riservati soltanto a colo­
ro che hanno genitori influenti, che possono dunque garantire un’occupazione ai propri figli 
grazie ad amicizie personali o persino bustarelle finalizzate all’”acquisto” di un posto di 
lavoro. Il salario di ingresso per un’occupazione a tempo pieno non supera i 30 dollari ame­
ricani al mese. Un lavoro stipendiato è pressoché un miraggio nelle zone rurali. Per questo 
motivo, nei villaggi della campagna ucraina è difficilissimo incontrare giovani che abbiano 
completato gli studi. Per una giovane famiglia, acquistare una casa in città è persino più dif­
ficile. Naturalmente vi sono giovani talentuosi e motivati che credono nella validità del duro 
lavoro e delle capacità personali, ma non costituiscono di certo la maggioranza.

Questa crescente rassegnazione che si sta diffondendo nel Paese tanto in campo econo­
mico quanto sociale sta interferendo pesantemente con la vita spirituale. I giovani sono guar­
dinghi e sospettosi nei confronti di proposte rischiose a cui assimilano consapevolmente od 
inconsapevolmente la vocazione cristiana. Al contempo, i riflessi temporali della dispera­
zione potrebbero spingerli a cercare facili soluzioni o palliativi superficiali per sopire il 
dolore della mancanza di speranze e del vuoto interiore. Alcool, droghe, promiscuità ses­
suale ed attività illegali o criminali promettono sedazione, stimoli o profitti facili. Questo 
cammino arduo ed impervio della vita cristiana, che può essere romanticamente ammirato 
da lontano, può sembrare a molti distante ed impossibile.

A) La sfida della carità

I giovani non potranno mai venire a Cristo se nessuno si accosta a loro per parlare di 
Lui in modo che possano comprendere e provare interesse ed ammirazione. La maggior 
parte dei giovani è in cerca di qualcosa. Brancolano in cerca di risposte a quesiti assoluti che 
nascono dal profondo dei loro cuori. Sono confusi. Non chiedono altro che una spiegazione 
data con pazienza da qualcuno che indichi loro la strada nel cammino di fede. Il desiderio 
di avviarsi alla vita cristiana è reso ancora più difficoltoso dalla mancanza di spiegazioni 
facilmente accessibili ed autentiche riguardo alla vita cristiana e a ciò che questa comporta.



666 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

I giovani non possono venire a Cristo se sono guidati da qualcuno che non assomiglia 
affatto a nostro Signore Crocifisso e Risorto. Non possono imparare a conoscere il Padre se 
non viene loro mostrata l’immagine del padre misericordioso del figlici prodigo, magnanimo 
nella sua sofferenza, nell’amore del perdono. Superstizioni antiche o pio moralismo che in 
Ucraina vengono troppo spesso scambiati per il messaggio cristiano non riflettono affatto la 
Buona Novella secondo cui «Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito, 
perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna» (Gv 3,16). La maggior parte 
dei sermoni (ove proclamati) e della catechesi (laddove è presente) sono raramente appro­
priati e spesso risultano scoraggianti, se non fuorvianti. La altre debolezze della Chiesa, come 
la sua errata conduzione, la cupidigia ecclesiastica, l’ottusità e varie ipocrisie, presenti da 
tempo immemore, hanno trasmesso un messaggio errato e scandalizzato a coloro che non 
avevano ancora la maturità spirituale che potesse guidarli. La debolezza del messaggio della 
Chiesa non rappresenta una qualità assoluta, ma una realtà relativa. Paragonata alle riviste 
patinate, alle immagini in movimento, al ritmo penetrante della musica ed all’abbraccio app*' 
rentemente infinito di Internet, la proclamazione della Chiesa si profila debole, obsoleta ed 
irrilevante agli occhi dei giovani. Infatti, la Chiesa non potrebbe e non dovrebbe cercare di 
sovrastare la voce del mondo e di apparire più seducente. Predicare non significa affatto pre- 
eludere l’uso di metodi efficaci ed accattivanti. Nel periodo post-sovietico la Chiesa sta anco­
ra cercando di far sentire la propria voce nella società. C’è bisogno di tempo per fare ciò. Nel 
frattempo, gli anni formativi delle giovani generazioni trascorrono velocemente.

c) La sfida della fede

Qualora il giovane dell’età post-sovietica riuscisse a superare la sfida iniziale della spe- 
ranza e ascoltasse e accettasse l’autentica Buona Novella, malgrado il rumore della confu­
sione che circonda la natura della vita spirituale, questi si troverebbe ad affrontare la suc­
cessiva prova cruciale della vita cristiana: la perseveranza della vocazione cristiana. Dopo 1* 
durezza del periodo sovietico, sembrò che il seme dell’euforia degli anni successivi alla libe­
razione della Chiesa in Ucraina (1989) e della nuova libertà culturale seguita infine dall’in­
dipendenza politica (1991) fosse caduto su un “luogo sassoso”. Subito germogliò «ma, 
spuntato il sole, restò bruciato e non avendo radici si seccò» (Mt 13,5-6).

I traumi del XX secolo hanno profondamente influenzato sulla fede di molti cittadini 
ucraini. La storia è stata decisamente crudele. Il pericolo si presentava improvvisamente da 
ogni parte, un pericolo mortale. Le relazioni, le conversazioni, le amicizie e persino i lega­
mi familiari venivano sistematicamente traditi. Il sistema incoraggiò un’efficace rete di 
informatori e di spie in ogni scuola o luogo di lavoro. Per più di mezzo secolo, Pavlik 
Morozov, il quattordicenne che consegnò i propri genitori alle autorità perché considerati 
“nemici del popolo”, fu considerato dai bambini sovietici come un modello da emulare. Non 
c’è da meravigliarsi che la fiducia, fondamentale per ogni relazione umana, fosse così com­
promessa. Il sospetto divenne un presupposto di sopravvivenza, uno strumento normale e 
necessario in molti campi della vita quotidiana. Non stupisce il fatto che la fede nel Signore, 
indispensabile per la maturazione della vita spirituale, difficilmente si trovi nei giovani 
ucraini. Se dopo i primi timidi passi lungo il cammino spirituale i giovani incontrano un ter­
reno difficile o insidioso spesso tendono a fare retromarcia. La chiamata del Signore, ripe­
tutamente echeggiata nelle parole di Giovanni Paolo II “Due in altum” suona avventata alle 
orecchie di molti giovani che vacillano alla vista delle acque in tempesta. Per i giovani del­
l’era post-sovietica, dal Mar Caspio al Baltico, è una vera e propria sfida quella di mante­
nere ed incrementare la fede in Dio necessaria per sopportare con coraggio le difficoltà del 
discepolato cristiano, per affrontare pazientemente l’impegno del matrimonio o della vita 
religiosa, agire profeticamente in tempi di povertà, ingiustizia e corruzione e per annuncia­
re la pace in condizioni di dislocazione, violenza e disperazione.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 667

3. Gli approcci

Gli ostacoli sono ardui. Ma le condizioni stesse dell’Ucraina ci danno il coraggio di 
andare avanti. Nella metà degli anni ’80 tristi parole di requiem furono rivolte alla Chiesa 
Cattolica Greco-Ucraina. Era sopravvissuta eroicamente nelle catacombe per cinquant’anni 
di totalitarismo: la più grande comunità ecclesiale del mondo che fosse mai stata bandita. 
Cosa poteva restare di una Chiesa soggetta ad una simile ed implacabile persecuzione per 
quasi tre generazioni? E tuttavia alla fine degli anni ’80 riemerse come Giona dal ventre 
della balena. La risurrezione miracolosa e la vibrante rinascita sono andate avanti non senza 
problemi tanto gravi, di cui ho parlato precedentemente. I Seminari sono pieni e tre aspiranti 
seminaristi attendono ogni apertura. Le comunità religiose hanno un’età media inferiore ai 
trentacinque anni. Nel primo decennio di libertà più di cinquecento preti furono ordinati sol­
tanto dal Vescovo di Lviv. Quindici anni fa non vi era alcuna crisi. In parole povere, si era 
giunti al capolinea. Sapendo che ai nostri tempi ed in tempi passati il Signore aveva teso la 
mano liberando il suo popolo dalla prigionia, potevano dubitare che l’avrebbe fatto ancora? 
E con questo spirito che vorrei proporre tre approcci alle gravi sfide che i nostri giovani sono 
chiamati ad affrontare.

a) Incontro personale con Cristo attraverso l’esempio

Il giovane, che oggi è senza speranza, segnato da cicatrici psicologiche, spirituali e 
sociali del passato e sopraffatto dall’ingiustizia del presente, desidera ardentemente cono­
scere il Dio vivente che ha lenito ogni nostra sofferenza, vincendo il male e la morte stessa.

A volte il Signore ci parla direttamente. Più spesso il nostro incontro con Dio è facilita­
to o mediato da un’altra persona o da una comunità. Un giovane sarà pronto ad ascoltare le 
parole di incoraggiamento di Cristo e a guardare il viso luminoso del Signore se un fratello 
o una sorella rende possibile questo incontro. L’amore di Dio dev’essere manifestato. Ma 
spesso i giovani ci testimoniano che l’esempio vivente di un sacerdote o di un coetaneo, di 
un insegnante o un amico infonde il coraggio per affrontare la sfida della speranza. Un segno 
di carità, un gesto di incoraggiamento o simpatia, un sincero atto di pentimento, una corag­
giosa e mite testimonianza della verità sono più eloquenti delle parole perché rendono Cristo 
presente tra gli uomini. Una guida cristiana, resa personale il più possibile, in virtù di que­
sto esempio fa sì che i cuori smarriti tornino a battere con vigore ed aiutino gli altri a vede­
re le cose sotto una nuova luce. Per rendere questo esempio evidente e comprensibile, occor­
re che esso sia vicino ai giovani, essendo essi in una condizione di fragilità, tipica di ogni 
figlio di Dio.

Un incontro personale con Cristo è possibile soltanto se viviamo in Cristo. I giovani 
hanno bisogno di un aiuto in questo preciso contesto della vita spirituale e hanno bisogno di 
conoscere come stare con il Signore, come ascoltare la sua voce, come saper discernere nei 
momenti decisivi della vita, come trascorrere le giornate, come lavorare, riposare e operare 
in sua presenza, come sopportare le difficoltà e le delusioni con il suo aiuto. L’esempio della 
vita in comunione con Dio, nella buona e nella cattiva sorte, fianco a fianco con i giovani dà 
grande speranza a tutti, perché possano fare altrettanto. I giovani desiderano che venga inse­
gnato loro a pregare. Hanno bisogno di Vescovi e sacerdoti che preghino con loro e che non 
solo celebrino la Messa. Quand’è stata l’ultima volta che ho aiutato qualcuno a superare le 
difficoltà della preghiera? Cerco di farlo consapevolmente dando l’esempio e non soltanto a 
parole? Se penso a come occupo il mio tempo in qualità di sacerdote e rettore, mi accorgo 
che non è semplice mantenere un equilibrio tra il mio ruolo amministrativo e il contatto 
diretto con gli studenti, che mi avvicina ai problemi personali dei giovani. Gli oneri del­
l’amministrazione accademica della prima Università cattolica dell’ex Unione Sovietica 
sono enormi. Tuttavia l’esplicito desiderio degli studenti, che mi chiedono di stare in mezzo



668 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

a loro, di parlare con loro, di condividere con loro le mie preoccupazioni, mi ha fatto capi­
re che se devo insegnare in una scuola di fede devo stare con gli studenti, non soltanto per 
insegnare, ma anche per imparare.

b) Paternità/guida spirituale

Il discepolato cristiano è un’esperienza di apprendimento che presuppone risposte affi­
dabili alla questione della vita. Tuttavia, non si tratta che di un esercizio accademico- 
Sermoni retorici ed impeccabili dal punto di vista teologico non trasmettono necessaria­
mente la pienezza del messaggio cristiano, che non può essere espresso da un’allocuzione, 
ma necessita piuttosto di uno scambio di doni. Concetti e idee costituiscono aspetti impor­
tanti della vita spirituale, che alla fine è fondamentalmente una questione di relazioni. Un 
leader cristiano più che essere un “insegnante”, è un “padre” o una “madre”. Oggi più che 
mai, in un tempo in cui famiglie divise o prive della guida di un padre stanno diventando la 
normalità piuttosto che l’eccezione, i figli di Dio devono nascere e “crescere” nel Regno del 
Padre. Nessun libro, nessun mezzo visivo o computerizzato, non importa quanto sofistica­
to e accurato, può sostituire la guida e l’educazione che solo un padre o una madre spiri­
tuale può dare. Naturalmente sarebbe l’ideale se ogni cristiano potesse avere una guida spi­
rituale personale. Pratiche di questo tipo lasciarono una grande eredità nella tradizione 
monastica orientale sin dalle sue origini nei deserti e negli eremi dell’Egitto, della Palestina 
e della Siria fino ai tempi moderni in Grecia, Bulgaria, Serbia, Romania, Russia, Bielorussi3 
e Ucraina. In realtà, vista la scarsità di guide spirituali valide, per non parlare dei veti 
“anziani” (geron o starets) nel senso orientale del termine, soltanto pochi possono godete 
di questo ideale.

Tuttavia, ciò non significa che tutti i credenti, specialmente i giovani, debbano necessa­
riamente affrontare la mancanza di una paternità spirituale. Un pastore o un Vescovo posso 
no realmente rappresentare un padre per molti individui e persino comunità. Quando un 
Vescovo è padre per i suoi sacerdoti, l’approccio paterno diventa parte della Chiesa localee 
alla fine viene percepito da tutti i suoi membri. A volte un giovane ha bisogno di una guida 
spirituale che gli sia sempre accanto per molto tempo. In altri casi, come avveniva per1 
monaci del deserto, una sola “parola” del padre o della madre spirituale fungeva da guida 
per mesi e persino di anni. Anche se il tempo e gli sforzi profusi a favore della paternità spi­
rituale sono senz’altro importanti, la sua efficacia è prima di tutto legata all’unicità del suo 
carattere paterno. I giovani non possono godere appieno dei benefici della vita religiosa se 
le risorse, le strutture, le politiche ed i programmi della Chiesa non sono adeguati. Occorre 
un'accurata pianificazione e gestione del tempo e degli sforzi. Tuttavia, i risultati in questi 
settori non possono essere ottenuti a spese di una guida spirituale o di una vera paternità 
interpersonale, relazionale e dinamica, che costituisce il fulcro dell’esperienza cristiana, 
come rappresentato, dopo tutto, dalla Santa Trinità.

c) Vivere l’esperienza pasquale come scuola di fede: morire per donare nuova vita

Se l’esempio personale facilita rincontro dei giovani con Cristo e la guida o la paternità 
spirituale infonde in loro la conoscenza di Dio e li accompagna nel suo Regno, il radicale 
invito del mistero pasquale conferma e fa maturare il loro pellegrinaggio cristiano. Al cen­
tro dell’esperienza cristiana c’è la Croce che li porta al Sepolcro vuoto. Restare ultimi per 
essere i primi, morire per vivere, soffrire la povertà, la fame, le persecuzioni per amore di 
Dio per essere beati, questi sono i paradossi che ogni giovane cristiano deve comprendere 
per divenire un adulto nella fede. Le difficoltà che spesso spingono i giovani a vacillare o 
indietreggiare possono anche rappresentare l’occasione per una reale crescita. Non esiste 
altro percorso di formazione e salvezza, se non quello che passa attraverso il mistero pa-



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 669

squale, quello di Cristo stesso e di ognuno di noi. Quando i giovano sono aiutati ad incon­
trare Cristo personalmente e sono guidati nella libera accettazione della dinamica della 
Croce e della Risurrezione, i loro dubbi e perplessità vengono trasformati in un’autentica 
fede in Dio. Questa fede poi li accompagnerà attraverso ogni difficoltà.

Nelle loro riflessioni circa le situazioni pastorali e i bisogni dei giovani, troppo spesso i 
pastori cercano di coinvolgerli rendendo le cose più facili e minimizzando la radicalità della 
vocazione cristiana. La vita spirituale non è uno scherzo, né tanto meno un divertimento o 
un gioco. Eppure la serietà e persino la profondità della vita spirituale si accompagnano ad 
una grande gioia e ad una pienezza di vita. Così come si impara a nuotare soltanto in acqua, 
così si può maturare pienamente nella scuola della fede soltanto abbracciando il mistero 
pasquale. Le priorità mistagogiche devono essere mantenute. Possiamo predicare la Croce 
soltanto in virtù del Sepolcro vuoto. Se Cristo portò il peso della Croce per risorgere, dob­
biamo per primi diventare testimoni della sua Risurrezione e soltanto allora potremo avere 
la forza di portare le nostre croci. Non è attraverso la nostra Via Crucis che si giunge alla 
sua Risurrezione, ma è la sua Risurrezione che ci dà la fede e il coraggio di vivere la nostra 
vocazione, che inevitabilmente porterà delle croci con sé. Per questo motivo, salutiamo i 
nostri giovani con il grido di gioia: “Cristo è risorto!”, “Khristos onesti!”, “Khrystos vosk- 
res!", “Christus resurrexit!”.

Conclusione

In un’epoca in cui l’eredità cristiana di un’Europa in cambiamento appare gravemente 
minacciata, non è semplice concepire o istituire una scuola di fede per i giovani europei. Le 
storie diverse e complesse del Continente europeo e le molteplici sfide dei processi cultura­
li globali sottopongono i giovani europei a difficili prove nel loro pellegrinaggio verso una 
vita cristiana matura. Al contempo, la storia del passato è piena di chiari segni dell’inter­
vento di Dio. La storia della salvezza del mondo e le storie di salvezza di singoli Paesi e 
Chiese del Continente ci incoraggiano nella ricerca di nuovi cammini di fede. La speranza 
e la fiducia nel Signore risorto manifestate dai cristiani in drammatiche circostanze 
nell’Ucraina sovietica, in Armenia ed in altre Repubbliche, sono diventate oggi il seme per 
la rinascita della Chiesa dell’Europa Centrale ed Orientale. Speriamo e crediamo che i gio­
vani di queste terre possano oggi trovare il modo giusto di affrontare non soltanto le loro 
sfide personali, ma di aiutare i loro fratelli dell’Occidente e di tutto il mondo. Sono sicuro 
che con l’aiuto del Signore ce la faranno.

don Borys Gudziak
Rettore dell’Accademia Teologica di Lviv 

dell’Università Cattolica dell’Ucraina



670 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

4. GIOVANE DI VENTI SECOLI.
IMMAGINI DI CHIESA SULLE STRADE D’EUROPA

“E liberati dagli altri”. Il titolo provocatorio del best seller di Melody Battie (1987, 
oltre 5 milioni di copie) scuote la crescente “voglia di comunità’’ e chiama in causa implici­
tamente la sua radice cristiana (l’assonanza con la chiusa del “Padre nostro” accende una 
evidente contestazione polemica), rivendicando spazi incondizionati all’autonomia indivi­
duale.

È senz’altro vero che l’enfasi comunitaria presenta i sintomi di una carenza; la nozione 
di comunità emerge proprio nel momento in cui la comunità declina. Comunità presunta? 
Nome di una nostalgia? Comunità rifugio? Se, invece che in un cammino esodale, il giova­
ne si trova sfiancato da un nomadismo senza meta, cerca rifugio in atmosfere di comunità. 
Magari virtuali1.

E, tuttavia, la “voglia di comunità” esprime, non meno che l’anelito di libertà, un tratto 
insopprimibile dell’animo umano. La difficile composizione di due dinamismi, tanto esi­
stenzialmente radicati quanto storicamente disillusi, segna tutto il percorso della modernità- 
Ed esplode nel volgere del Millennio.

Una situazione mobile e complessa

La fine dell’epoca di cristianità omogenea è considerazione ormai così spesso ripetuta 
da sembrare quasi scontata. Nel volgere veloce di due tre decenni, una impostazione pasto­
rale consolidatasi nei secoli e penetrata nel profondo, capace di formare generazioni di cri­
stiani autentici, è stata messa in questione.

Il cambiamento è stato rapido e radicale. Dell’antico edificio nessuna pietra è rimasta 
sull’altra. E tutta una realtà pastorale - che molti di noi ricordano con ammirazione e grati­
tudine, per avervi ricevuto la Parola e la vita della fede - si è trovata ad essere d’improvvi­
so anacronistica. Ricca di esperienza e di sapienza, certo, ma esposta inesorabilmente al 
rischio tutt’altro che ipotetico di corrispondere a un mondo che non c’è più.

L’azione pastorale quotidiana avverte la difficoltà non piccola di superare, nella conce­
zione di fondo e nella attuazione concreta, quella forte impronta di “cristianità” che ne carat­
terizzava l’impostazione, le forme e le strutture: non è facile operare un cambiamento cosi 
profondo ...

Di fronte a tali difficoltà affiora, e a volte serpeggia, la tentazione di una pastorale di 
conservazione:

o rassegnata (è la tentazione di ritirarsi, lontani dalla cultura contemporanea, l’esilio 
della fortezza, in cui sono preservate - così si pensa - le antiche sicure vestigia);

o aggressiva (è la forma di crociata per la riconquista della società civile, in cui si col­
tiva il mito della cristianità perduta: una pastorale che non ama l’uomo che incontra e che 
propone alla modernità la sola via del rinnegare se stessa);

o pragmatico-organizzativa (è la rimozione dei problemi reali immergendosi nel vorti­
ce di mille iniziative e attività).

La sensazione di disagio non sorprende, al contrario. Siamo di fronte a una situazione 
inedita, per la quale nessuno è in grado di offrire ricette di immediata e facile realizzazione. 
E, tuttavia, «il passo dei credenti verso il Terzo Millennio non risente affatto della stanchez­
za che il peso di duemila anni di storia potrebbe recare con sé; i cristiani si sentono piuttosto 
rinfrancati a motivo della consapevolezza di recare al mondo la luce vera, Cristo Signore»1.

1 Cfr. Ch. Lasch, The Culture of Narcisism, New York 1979, 97.
- Giovanni Paolo II. Incarnationis mysterium, 2b.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa 671

Basteranno alcuni cenni: ipertrofia del soggetto, identità fluida e incerta, biografica (vita 
come soap opera, a episodi), attenuazione della dimensione sociale, estenuazione metafisi­
ca (asserti non veritativi, ma soggettivi e funzionali), pensiero strumentale (conoscenza dei 
mezzi ma non dei fini), de-moralizzazione (etica dell’emozione, del gusto, della gratifica­
zione immediata), anemia culturale (scadimento pragmatico: magazzino di strumenti a 
disposizione), dispersione dei linguaggi, egemonia della tecnica,...

La complessità articolata dalla situazione socioculturale si riflette negli studi degli ana­
listi, che sfornano di anno in anno modelli e metafore suggestive: un caleidoscopio 
d’Europa, che, anche per rapido cenno rapsodico, fornisce una panoramica istruttiva’.

Il nostro tempo registra, dunque, modificazioni rapide e radicali. Il rischio è di rincor­
rerle affannosamente, cercando di fronteggiare, in un affaticato e posticcio adattamento, i 
segni di disaffezione nei confronti della fede cristiana e della vita di Chiesa.

1-COMUNITÀ VIVA

I- immagine e il luogo

Eppur si muove ... La mobilità, cifra della modernità, tocca nel presente il suo apice e 
la sua crisi: non solo per l’ingorgo che consegue alla sua massificazione, ma per la fragilità 
dell ottimismo cosmopolita, squarciato come le torri di New York. Paura di volare, non solo 
per la suggestione dell’imprevedibile, ma molto più per il rischio dell’ignoto umano, cui si 
dà istintivamente - e certo acriticamente - il volto dello straniero, del diverso.

Ma l’esigenza esistenziale, economica e culturale della mobilità, intimorita per un atti­
nto, riprende gradualmente i propri ritmi. Se nessuna epoca vive del tutto staticamente, la 
nostra non è pensabile se non nell’intreccio di variegate mobilità.

E, immediatamente, insorge - sia detto senza indulgenza - la persistenza obsoleta di un 
immaginario pastorale che raffigura i fedeli come comunità stanziale, ancora raccolta - ben­
ché se ne riconoscano disaffezioni e pigrizie - all’ombra del campanile.

Anche la piazza, quella delle antiche agorà o delle sacre rappresentazioni, degli incon­
tri domenicali e delle sagre patronali, dei banchi di mercato e degli arengari di comizio, 
anche la piazza è diventata luogo di rapido transito o spazio di fruizione individuale della 
memoria storica e delle vestigia artistiche. Quando non sia ridotta, per la coincidenza degli 
opposti, a luogo di sosta obbligata dei mezzi della mobilità.

Quando i simboli diventano cartoline illustrate

Il centro commerciale, non la piazza, appare oggi come crocevia dei passi dell’uomo, 
soprattutto dei giovani, che lo scelgono volentieri come luogo di incontro. Metafora delle 
comunità artificiali e virtuali... metafora, mai simbolo. Icona del multiculturalismo indiffe­
rente della società dei consumi4.1 giovani lo frequentano, ma non vi dimorano ... luogo dove 
ci si incontra, ma non ci si conosce né riconosce. E, tuttavia, chiaro sintomo di un desiderio 
di reciprocità... voglia di comunità, bisogno di relazione.

3 Solo qualche indicazione: Jacques Attail, Chemins de sagesse: traile du labyrinthes, Paris 1966; Guy 
Debord, Commentari sulla società dello spettacolo, Milano 1995 (London 1990); Ulrich Beck, La società del 
rischio, verso una seconda modernità. Roma 2000; Pierre Bourdieu. La précarité est aujourd’hui partout, in 
Contre-feux: propos pour servir à la résistance cantre l'invasion neo-liberale, Paris 1998 (Controfuochi, Roma 
1998); Jeremy Rifkin, L'era del successo, Milano 2000; Zygmunt Bauman, Modernità Liquida, Roma-Bari 2002; 
Clifford Geertz, Mondo globale, mondi locali, Bologna 1999 (“un mondo in frammenti"); Vincent Taylor, // 
disagio della modernità, Roma-Bari. 1999; Alain Touraine, Libertà, uguaglianza, diversità. Si può vivere insie­
me?, Milano 1998; G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, Frankfurt a. M„ 1992.

4 Cfr. A. O. Hirschmann, The Passions and thè Interests. Politicai Arguments for Capitalism Before its 
Triumph, Princeton Un. Press, Princeton 1972 (Milano 1990).



672 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

A confronto con il baluginare suadente di suoni e luci del centro commerciale, la “vetri­
na” delle istituzioni pastorali appare dissita e dimessa, una delle poche rimaste nei vecchi 
quartieri, segnati da abbandono e progressivo degrado; o, ancora, illustre per storia e arte, 
meta di studiosi interessati e turisti curiosi; o, infine, dinamica ed efficiente per capacità 
d’intervento su richiesta. Ma non-luogo di riferimento e matrice di vita né a livello indivi­
duale, né in ambito comunitario.

Le forme di ritualità del mondo giovanile mostrano non solo la forte attesa, ma anche la 
possibilità concreta (l’esperienza) di spazi comunicativi di reciprocità: non solo virtuali, ma 
relazionali. Per una generazione “che pensa con gli occhi” questa evanescenza simbolica è 
un danno incalcolabile.

Il rischio mortale è che anche la vita ecclesiale si pieghi al dominio della logica di mer­
cato. Il giovane, anche il giovane consumatore, non prova indulgenza per quelle istituzioni 
“simboliche” che decadono nel sistema mercantile ...

La pastorale dei clienti (domanda/offerta; gratificazione istantanea!) produce (o per lo 
meno alimenta) la mentalità del consumatore; e la mentalità del consumatore consuma 
anche i rapporti. Il consumo è attività individuale. Anche quando diventa logica dominante 
nella pastorale (privatizzazione dei Sacramenti, spiritualità introverse,...).

Da queste forme il mondo giovanile non si sente coinvolto ... usa e getta. Porta, nel 
profondo, un’altra immagine di Chiesa, che non sempre incontra. Ma quando la incontra, se 
ne innamora.

Segnato culturalmente da insofferenza del limite e angoscia dello smarrimento (senza 
confini, ma anche senza orizzonti e senza mete), il giovane accetta e sottoscrive volentieri la 
messa in mora dei modelli consumistici. Solo quando, però, essa non presenta il carattere 
moralistico del “contenimento” della gioia di vivere, ma si dimostra volta alla salvaguardia 
di un’autentica e (per quanto possibile) piena realizzazione, a evitare cioè quella involuzio­
ne strumentale che è reciproca espropriazione; la dilatazione del consumo, del resto, consu­
ma anche il tempo, lo invade e lo soffoca, sottraendogli quel carattere di libertà che è som­
mamente desiderato.

È necessario passare dalla “tenuta” secondo la logica di mercato alla ripresa di imma­
gine, secondo la prospettiva della testimonianza di evangelizzazione.

Una comunità che si rinnova (conversione pastorale)
L’urgenza non dilazionabile di un rinnovamento profondo è posta inequivocabilmente 

dalle trasformazioni radicali (epocali) del nostro tempo: essa tocca sia l’edificazione della 
comunità, sia la sua proiezione missionaria (cfr. Novo Millennio ineunte, 40).

La modificazione del paradigma complessivo di riferimento, impone la produzione di 
un modello adeguato: non si tratta di aggiungere o modificare qualcosa; ritratta, piuttosto di 
ricentrare i processi del diventare cristiani, raffigurandoli secondo il quadro socioculturale 
disarticolato e “laico” che caratterizza il nostro tempo.

Comunità aperta

La mobilità può valorarsi solo in un contesto di valori; lo smarrimento dei valori, inve­
ce, la dissolve. Mobilità chiama accoglienza. L’accoglienza stabilisce il clima adatto a fare 
della mobilità un fatto umano, culturalmente arricchente, pastoralmente fecondo. Essa tra­
duce nel concreto le possibilità pedagogiche e le valenze formative che sono insite nel viag­
gio, in particolare nel viaggio in orizzonte religioso e cristiano.

L’accoglienza porta immediatamente l’attenzione sulla qualità relazionale, sulla dina­
mica interpersonale. In una temperie culturale resa anonima dalla globalizzazione e fatta



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa 673

guardinga, quando non sospettosa e ostile, dai localismi, viaggio e incontro appaiono prati­
che abituali e problematiche ad un tempo. È necessario distinguere tra una accoglienza di 
tipo commerciale e di mercato (rinuncia alle identità culturali, spersonalizzazione dei luo­
ghi in nome di una standardizzazione dei servizi che incontri la pre-comprensione abituale 
del cliente) e una accoglienza di tipo culturale e relazionale (valorizzazione del patrimonio 
locale, incontro critico, dialettico, costruttivo, creativo). Questa esige l’acquisizione di 
norme, valori, simboli e comportamenti. E include funzioni socioculturali, simboliche e 
politiche. Nella società disomogenea la pastorale di accoglienza è decisiva: «Alla mobilità 
del mondo moderno deve corrispondere la mobilità pastorale della Chiesa»5. Accoglienza 
dice anche dinamismi nuovi di ministerialità6.

Non credo che, come sembra sostenere Z. Bauman, il mondo post-moderno sia radical­
mente inospitale. Tuttavia presenta su questo versante smagliature evidenti. L’accoglienza 
critica apre possibilità concrete di reagire al circolo servile “lavorare per spendere”. Il cri­
stiano prospetta stili e metodi che sanno andare oltre la produzione e il consumo. Istruito 
dalla parola di Gesù («Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date»: Mt 10,10), dice 
decisamente no alla mercificazione dell’accoglienza, che ne falsifica i lineamenti, ne rove­
scia gli effetti, ne svuota le valenze di umanità.

I cosmopoliti del muretto

Heritage Park', paradossale provocazione o aspirazione di molti? La cittadella post­
moderna di George Halzedon, comunità come entità chiusa e protetta (comunitarismo esa­
sperato): utopia regressiva, città degli individui,...

Anche la pastorale subisce la tentazione del “piccolo gregge”, della chiusura in enclave 
protette, emozionali e/o elitarie. Una deformazione. La Chiesa si pone, secondo la sua voca­
zione e costituzione originaria, come luogo del superamento della alterità-estraneità; non 
nell’appiattimento o nell’indifferenza, ma nella assunzione delle diversità in quanto molte­
plicità di apporti, arricchente e convergente al bene.

Al di là di ogni retorica, la comunione (fraternità dei diversi nell'unica famiglia dei figli 
di Dio) è tutt’altro che scontata e spontanea. Istintivi sono, piuttosto, l’assimilazione o il 
rifiuto (strategia antropoemica/antropofagica, secondo la classica partizione di Claude Lévi- 
Strauss): la separazione territoriale (confine) cime simbolo reale di etnicità.

I giovani, con il loro mobile cosmopolitismo, decretano la fine delle frontiere come 
segno del comando e si dichiarano decisamente contro le comunità ghetto, che assomiglia­
no più a orfanotrofi, prigioni o manicomi che a luoghi di libertà (Phil Cohen).

Era già, in fondo, l’ammonizione della Politica di Aristotele, forse in reazione al perfe­
zionismo utopistico di Platone: «C’è un punto giunto al quale una polis, procedendo nell’u­
nità, cessa di essere una polis; essa tuttavia si avvicinerà al punto di perdere la propria essen­
za, e così facendo sarà una polis peggiore. È come se si volesse trasformare l’armonia in un 
mero unisono, o ridurre un’aria a un singolo tempo. La verità è che la polis è un’aggrega­
zione di tanti membri».

L’unità vera è quella che viene conquistata; non quella delle affinità elettive, né quella 
del pensiero unico. La fatica della comunione: la comunione è percorso ascetico. Anzi, è 
ancor prima quella che viene ricevuta: la comunione è grazia.

L’apertura ecumenica nasconde tuttavia anche una innegabile ambiguità. Si presenta, da 
un lato, come capacità giovanile e fresca di superare gli steccati e le contrapposizioni ideo-

5 Cfr. Paolo VI, Discorso al Convegno europeo sulla pastorale dei migranti: AAS 65 (1965), 591.
6 Cfr. Pontificale Romano, Premesse al rito di istituzione dei ministeri, 5:1 ministri istituiti «non sono sem­

plici esecutori delle indicazioni dei presbiteri e dei diaconi, ma veri animatori di assemblee presiedute dal pastore 
d’anime, promotori della corresponsabilità della Chiesa e dell’accoglienza di quanti cercano di compiere un itine­
rario di fede, evangelizzatori nelle varie situazioni ed emergenze della vita, interpreti della condizione umana nei 
suoi molteplici aspetti».



674 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

logiche e preconcette; ma, dall’altro, può assumere il volto misero e informe dell'irenismo, 
del qualunquismo senza profilo: i due terzi della popolazione europea - dicono concorde­
mente i sondaggi - tendono a mettere sullo stesso piano le diverse ideologie e religioni (la 
ben nota “parabola” dell’elefante).

Oltre la comunità territoriale

Pastoralmente, questa apertura comporta il superamento di ogni forma di acquiescenza 
al totalitarismo parrocchiale7, che rappresenterebbe oggi una sorta di globalizzazione pasto­
rale insipiente. La parrocchia è forma tipica, irrinunciabile, ma non esaustiva, né onnicom­
prensiva.

Una riconfigurazione della mappa pastorale secondo la figura della rete si impone: arti­
colando le comunità territoriali e intrecciando altre molteplici forme di aggregazione e 
appartenenza ecclesiale (cfr. Christifideles laici, 29), a formare l’unica - ma non uniforme 
- comunità diocesana attorno al Vescovo e al suo Presbiterio. È il modo di vivere l’unità e 
cattolicità della Chiesa che il nostro tempo richiede.

Né vale a obiezione la constatazione che le parrocchie godono di discreto prestigio 
sociale. Insinua anzi il dubbio che tale sia il risultato di una torsione pastorale che recupeta 
sul piano della soddisfazione dei clienti ciò che perde su quello delle matrici culturali di rife- 
rimento dei credenti (non vale come compensazione). Altra è la via da percorrere. Quella 
preferita dai giovani, di iniziative ad alto coefficiente di valenza simbolica, come in parte sta 
accadendo. E istruttiva, sotto questo profilo, la vicenda recente dei movimenti ecclesiali, che
nascono, per opera dello Spirito, con più immediata consonanza alla duplice problematica 
che innesca la “crisi” della parrocchia tradizionale:

- attenzione al soggetto, alle sue domande, alle sue inquietudini;
- rispondenza alla mobilità e superamento del riferimento a un territorio circoscritto-
Ciò non dice in alcun modo la fine della parrocchia, ma l’esigenza della sua trasforma- 

zione e, più radicalmente, della ridefinizione del “sistema” pastorale globale, in dimensione 
diocesana.

In questo senso appaiono decisamente vecchie (e di fatto non interessano i giovani) le 
posizioni che polarizzano la questione su fronti partigiani; sono giovani e promettenti (e^ 
fatto interessano i giovani) le domande aperte su quali figure concrete debba assumere I3 
comunità cristiana per essere autenticamente tale nel contesto attuale.

Nella società mobile non si dà forma statica, né alcuna forma può dirsi compiuta. E 
necessaria l’apertura tipica della giovinezza, che cresce e che cambia; non di chi si sente 
arrivato ...: «I giovani hanno bisogno di immagini per la fantasia e per formare la lof0 
memoria»8.

Comunità in ricerca

Un monito viene dal pianeta giovani. Le rivelazioni demoscopiche mostrano, insieme a 
una riduzione della appartenenza istituzionale, una dilatazione della religiosità, con una pre- 
cisa sottolineatura dell’atteggiamento di ricerca ... È un segno dei tempi. Un imperativo di 
evangelizzazione.

11 virus della frammentazione e dell’insignificanza colpisce anche la vicenda ecclesiale: 
una prassi pastorale che il giovane percepisce come capace di riti consunti e precetti angusti- 
incapace invece di una visione e di una forma di vita. Per questo, quando ricerca le tracce

’ Cfr. E Klostermann, Prinzip Gemeinde. Gemeinde als Prinzip des kirchlichen Lebens und der 
Pastoraltheologie als neologie dieses Lebens, Wien 1965; su questo K. Leumann, Gemeinde. in ChGiMG 14- 
Freiburg 1982, 5-65.

’ Cfr. H.G. Gadamer, Verità e metodo, Milano 2000 (or. 1960), 65.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 675

dell’Assoluto, si volge altrove. Nella a-topia contemporanea (stare insieme senza aver nulla 
in comune,... essere qui, in ogni luogo, da nessuna parte) anche le comunità cristiane rischia­
no di essere/apparire come non-luoghi, degradanti in una incolore a-tipia: l’uomo globale, 
omologato, senza qualità. Ma un accordo di opinioni non sarà mai un accordo universale.

Il fascino dell’esotico, della “esperienza” segnala un bisogno più profondo: che non 
viene nemmeno sfiorato dalla ripetizione linguistica, simbolica, iconica della pastorale dif­
fusa. Successo, felicità, vita riuscita; oggetti del desiderio ... temi che suonano così lontani 
dai toni e dai linguaggi della predicazione. Solo la loro assunzione - critica! - consente spazi 
di comunicazione reale: inculturazione del Vangelo. In cerca di fiducia (la fiducia è tratto 
distintivo della prima modernità, latitante nella post-modernità9), il giovane (e non solo) cade 
nelle mani di maghi e seduttori, o si rivolge a non disinteressati consulenti e consolatori.

Una comunità aperta non è tale per alcune iniziative, magari condiscendenti allo “spiri­
to del tempo” (ma - come è stato scritto - chi sposa lo spirito del tempo resterà ben presto 
vedovo); piuttosto, perché luogo della ricerca di Dio (e del dialogo con Lui).

Il giovane rifiuta le auctoritates apodittiche, ma apre gli spazi del confronto e della 
ricerca. Ciò non espone il kerygma a trattativa dialogica, ma conosce la consonanza fecon­
da dei sentieri su cui da sempre è germinata l’autentica investigazione teologica: fides quae­
rens intellectum / intellectus quaerens fidem (cfr. Fides et ratio), nella loro indissolubile 
reciprocità e muta interiorità. Una comunità che non ospita il sapere teologico nella sua ela­
borazione sistematica, critica e sapienziale, esce dal tempo (anacronismo) e abdica alla pro­
pria identità ecclesiale (Redemptor hominis, 13-14).

fa comunità struttura la personalità

La capacità riflessiva, valutativa e critica con cui il soggetto è in grado di interpretare le 
proprie azioni alla luce di intenti e progetti (dotazione di senso) proviene dalla possibilità di 
attingere a visioni, immagini e modelli, che costituiscono l’eredità e il patrimonio culturale 
di una comunità, e ne definiscono in qualche modo la fisionomia.

Senza una comunità di riferimento, l’uomo smarrisce la propria identità: si aggrappa 
alla propria individualità per sostenersi, ma è come chi si appoggia sul ramo che sta taglian­
do: gli uomini non possono diventare tali senza le comunità sociali in cui nascono e in cui 
concretamente imparano a parlare, ad agire e a pensare.

Il giovane cerca comunità adulte. La connotazione prevalentemente adolescenziale dei 
gruppi giovanili parrocchiali è segno di quella piegatura che stringe la nostra pastorale tra 
infantilismo e senescenza. E necessario superare il sequestro delle età, l’incomunicabilità 
generazionale, che è frutto e copertura della inconsistenza degli adulti. Il giovane cerca figu­
re di riferimento significative. Non possiamo permettere che la sua attesa rimanga delusa.

Comunità in cammino

La figura della comunità pellegrinante è simpatetica all’universo giovanile. La innega­
bile “sfumatura” della dimensione escatologica che vi si riscontra non attenua questa pro­
pensione a una comunità esodale, non seduta, non facilmente appagata, segnata da uno stile 
di gratuità e di generosità, proprio perché non irretita nella computazione e ingessata nella 
ripetizione. Il giovane non apprezza il pensiero calcolatore, anche quando, adattandosi alle 
“regole” degli adulti, si piega a seguirlo.

Anche ridimensionata (come deve essere) essa individua un punto di crisi cruciale. Il 
senso di disillusione e inutilità spesso avvertito nel mondo giovanile e sbrigativamente attri­
buito ai problemi di (dis)occupazione, proviene in realtà in ben più consistente misura dalla 
insignificanza del lavoro e delle immagini di vita.

’ Cfr. A. Peyrefitte, La Sociitè de confiance. Essai sur les origins dii développement, Paris 1998.



676 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

2. COMUNITÀ SOGGETTO

Il fantasma della libertà
Il progressivo di stanziamento tra individuo e società, che attraversa tutta l’epoca 

moderna, evidenzia una carenza antropologica di fondo: non riconoscendo l’origine rela­
zionale della persona (Gen 1-2) né la successiva frattura amartiologica (Gen 3), mancano ad 
essi le categorie ermeneutiche per una visione positiva, ma non per questo utopistica. Si 
cade, invece, in una dialettica inesausta dove pendolarmente l’uno aspetto prevarica sull'al­
tro, alternando il pessimismo hobbesiano dell'homo homini lupus all’ottimismo roussonia- 
no dell’uomo naturalmente buono.

L’individualismo - di ieri e di oggi - fa delle comunità la copertura nominale di ciò che 
resta in realtà un mero assorbimento, senza legami reali, senza nome e senza volto. L’incer­
tezza di identità e ruoli, inoltre, penalizza pesantemente la soggettività ecclesiale (e non solo)-

Il paradigma di autocomprensione e autoaccertamento della società occidentale europea 
basato sull’individualismo pluralista e tollerante crea il vuoto della libertà e lo smarrimento 
della identità: società della diaspora. 11 mondo giovanile mostra la sofferenza di questo esito- 
ma non intende rinunciare al sapore della libertà. La possibilità di essere chiunque espone 
al rischio di essere nessuno. Solo la libertà con cui Cristo ci ha liberati (Gal 5,1.13) è capa­
ce di identità personale. Solo comunità cristiane in cui si vive questa libertà, fatta di pie- 
nezza, radicata nella povertà dello spirito e nutrita dal riconoscimento della varietà dei doni-

Ma il richiamo verbale alla comunità e alla comunione non basta. La prassi che confi­
gura l’azione pastorale come prestazione d’opera professionale e la parrocchia come agen­
zia di servizi nega di fatto ogni possibilità di soggettività ecclesiale, in quanto restringe fi 
perimetro della ecclesìa agli operatori pastorali (chierici e assimilati), mentre derubrica i 
fedeli nel ruolo di utenti/clienti, più o meno soddisfatti.

Questa visione, sostanzialmente clericale, è solo apparentemente sconfitta dalle varie 
forme di “promozione” del laicato, che mostrano spesso di essere di fatto solo clericalismo 
rovesciato. Il progetto “da una Chiesa per il popolo a una Chiesa di popolo” rischia allora di 
restare uno slogan. Su cui grava anche quello strisciante gnosticismo pastorale, che alimen­
ta spiritualità disincarnate e favorisce la pressione culturale moderna a considerare la reli­
gione e la Chiesa come soggetto privato, separato, socialmente incompetente (o anche irri­
levante). Anche una certa persistente predicazione con il suo appiattimento generalista e fi 
suo rigurgito moralista genera indifferenza e rifiuto.

Emerge la questione dell’identità, che viene istintivamente risolta anzitutto non come 
accertamento di senso, ma come rifugio: data la fluttuazione incerta del noi, l’io rimane «l'u­
nica persona con cui si deve convivere per tutta la vita»l0. La parola della fede come interpo­
lazione è volta al ri-stabilimento della identità personale: l’identità cristiana è orizzonte di recu­
pero e di realizzazione della identità personale: Dio chiama per nome (Gaudium et spes, 22).

Il linguaggio della fede è caratterizzato, proprio in quanto linguaggio, da questa comu­
nicazione interattiva e in essa coglie la dimensione profonda della presenza attiva dello 
Spirito (relazione necessaria tra comunità e biografia).

E evidente, perciò, quanto sia decurtata la capacità educativa, quando essa non possa 
connettersi organicamente a una rete di relazioni e attivazioni pastorali che concorrono al 
medesimo obiettivo formativo. Come sia confinata nell’astrattezza, come perda di spessore 
il suo messaggio, come entri in conflitto (a volte) con l’esperienza ecclesiale vissuta.

Ciò richiede ben più di una semplice amplificazione organizzativa di spazi e opportu­
nità formative. Articolazione, invece, di progetti formativi organici, dentro una comunità 
viva e partecipe, accogliente ed esigente. Cioè capace di testimonianza e di discernimento- 
apertissima nel dialogo, ferma nella propria identità. Capace di differenziare gli itinerari

10 N. Elias, Die Gesellschaft der Individuerà Frankfurt a. M. 1987, 272.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 677

educativi, superando la massificazione imperante. Capace del diniego sofferto, che non 
esclude ma educa senza svilire,...

In tal modo si rispetta profondamente e si matura quell’enigma pratico" che è l’uomo. 
E il mistero di Dio, nella sua verità di trascendenza e di incarnazione. La biografia preserva 
l’idea di Dio dall’essere senza tempo e senza storia.

Partecipazione e corresponsabilità

Il rifiuto dell’anonimato, che si profila dietro la protesta (silenziosa o chiassosa, rasse­
gnata o violenta) giovanile, chiede alle Chiese il coraggio di una immagine convincente, di 
una presenza efficace, di una capacità coinvolgente. Non si tratta di una declinazione “demo­
cratica” ma di soggettività ecclesiale. Questa prospettiva si realizza soltanto attraverso una 
vera assunzione di corresponsabilità ecclesiale: «La missione non è opera di navigatori soli­
tari»12. La missione è spazio concreto per la valorizzazione dei doni dello Spirito e banco di 
prova della articolazione di ministeri e servizi della comunità cristiana.

La corresponsabilità ecclesiale si esercita faticosamente (chi non lo sa?) ma anche pro­
ficuamente, nelle diverse strutture di partecipazione. L’affermazione della soggettività della 
comunità non si confonde - come sembra avvenire in più di un caso - con la rivendicazio­
ne di autonomia del laicato1’. Tende piuttosto a manifestare il volto autentico della unità 
organica, multiforme e coesa, che è proprio della Chiesa, animata e mossa dall’unico 
Spirito. Anche la contrapposizione carisma/istituzione è ecclesialmente dannosa e teologi­
camente insensata. Queste e altre persistenze - di segno antico e nuovo - di polarizzazione 
dualistiche fanno decadere la Chiesa in setta.

L’indole secolare (Lumen gentium, 31; Apostolicam actuositatem, 2. 3; Christifideles 
laici, 15) non definisce propriamente il campo di azione del cristiano laico, ma la sua fisio- 
nomia/soggettività ecclesiale: anche quando opera per la edificazione della Chiesa, il cri­
stiano laico si esprime di norma - negli altri casi si tratta allora di eccezione - come colui 
la cui vocazione e missione si esercita nella instaurazione del Regno negli ambiti variegati 
e complessi del vissuto concreto. Anche per questo l’espressione “ministeri laicali” è poco 
opportuna, come altre determinazioni di comodo (p. e. la liturgia non è il luogo dei ministeri 
“liturgici”, ma dei ministeri “ecclesiali”: che cioè riflettono l’articolazione organica della 
comunità nella sua soggettività multiforme e propria nell’Eucaristia attingono il loro senso 
e il loro dinamismo, mentre vi esprimono la loro valenza operativa salvifica).

Con acutezza teologica W. Kasper: «1 servizio dei laici nel mondo non è un servizio 
secolare. È un servizio salvifico, che, per questo, è ecclesiale ... È così che il servizio seco­
lare dei laici partecipa del carattere sacramentale della Chiesa che, come sacramento uni­
versale della salvezza, è il popolo messianico» '4.

La soggettività ecclesiale esige parimenti l’espressione tipica della diakonia solidale. Il 
suo essere costitutivamente comunione implode quanto non genera solidarietà: quella che 
non si limita a prestazioni di sostegno, ma si esprime come reciprocità di soggetti, condivi­
sione di problemi, apertura di speranze. Nella diaconia cristiana non viene condivisa solo la 
sofferenza, ma anche la speranza.

" Cfr. J. Ladrière, L'articulation du sens. Discours scientifique et parole de la foi, Cerf, Latour-Maubourg, 
Paris 1984, voi I, 158 : «Dire che l’uomo è enigma pratico è dire che è chiamato a scoprire progressivamente il suo 
proprio volto attraverso i suoi atti. Ciò significa che è chiamato a mettersi continuamente alla prova. Sempre situa­
to, egli deve sempre conquistarsi sulla situazione».

12 C.E.I., Comunione e comunità missionaria, 15.
” È ciò che fa dire a P. Florewsky che la teologia del laicato è sociologica (cfr. Vatican II. an Interfauth 

Appraisal, Notre Dama 1986, 268).
14 W. Kasper, L'heure des laìcs, “Christus” 145 (1990), 32.



678 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

La comunità guadagna identità e profilo non solo per via di differenza (a volte, in casi 
estremi, anche, ma non preferibilmente, di contrapposizione: hairesis), ma anche e soprat­
tutto per via di solidarietà. Il tema controverso della identità di un soggetto collettivo si 
schiude se viene compresa non come appartenenza burocratica e come attivazione orga­
nizzativa, ma come partecipazione su base di comunicazione e reciprocità: non è una 
società in cui semplicemente integrarsi come membri, ma una comunità cui partecipare 
come soggetti.

La concezione cristiana di comunità non è comunitarista. Non ha carattere esclusivo: né 
inclusivo, ma comunionale. Il comunitarismo, non meno del liberalismo si allontana dalla 
visione cristiana, per contrapposta ragione: guadagna la comunità a scapito del soggetto. 1 
cristiani si trovano oggi nella opportunità storica di dare ispirazione nuova alle attese riba­
dendo la possibilità di una società in cui individuo e comunità si corrispondono.

Tutto ciò esige stili rinnovati e convinti di comunione ecclesiale. Urge una pastorale 
nuova e d’insieme, una pastorale voluta e fatta da tutti. Si tratta di creare convergenze, di 
predisporre progetti comuni, di maggior coordinamento. E necessario comprendere quanta 
forza spirituale scaturisca dal camminare tutti insieme verso un obiettivo comune. I giovani 
amano la molteplicità variegata, ma non comprendono i campanilismi.

Perché tutto ciò non rimanga solo lodevole intenzione, sarà necessario avviare progetti 
non episodici e occasionali, ma strutturali, mirati e concreti di azione comune. Insieme a una 
articolazione sapiente e teologicamente avvertita delle ministerialità. Tenendo sempre pre­
sente, che i ministeri e i servizi ecclesiali sono una grazia - non una rivendicazione umana 
- sono compito e impegno ecclesiale, cui si accede non per slancio emotivo, ma per discer­
nimento approfondito; che comporta requisiti di idoneità specifica. Una corretta e vivace 
articolazione ministeriale per la missione offre la visione di una comunità che seguendo il 
suo Signore - che non è venuto per essere servito, ma per servire (cfr. Mt 20,28) - è posta 
in atteggiamento di servizio.

Siamo così richiamati alla esigenza della formazione.
Il protezionismo pedagogico con cui il mondo degli adulti copre la propria vacuità favo­

risce la fragilità delle giovani generazioni. Alle comunità cristiane è chiesta una accoglien­
za tenera e materna, e insieme una capacità educativa energica e matura. La restrizione - 
socialmente favorita - del compito pastorale a pronto soccorso del disagio (e la conseguen­
te riduzione della teologia pastorale a psicologia, della “cura d'anime” e “cura dell'animo": 
Telephonseelsorge ...) costituisce un esempio di carità fraterna, ma espone al rischio di un 
pernicioso travisamento. Come nota Bauman, «per un terribile paradosso, allorché riducia­
mo la difficoltà e la resistenza, creiamo le condizioni ideali per un’attività acritica e indiffe­
rente da parte degli utenti»15.

La progressiva erosione dei processi di socializzazione civile e religiosa mette in evi­
denza che il distacco di molti giovani dalla comunità cristiana proviene dalla sostanziale ina­
deguatezza degli itinerari formativi, pensati ancora in forma aggiuntiva ...

Solo il modello della traditio/redditio, con il coinvolgimento personale, ... solo una 
comunità come ambiente reale16 garantiscono una possibilità di formazione robusta.

15 Z. Bauman. Modernità Liquida, Roma-Bari 2002, 176.
16 Deve essere respinta la tesi di A. Tourain secondo cui «la comunicazione interculturale esige la decomuni- 

tarizzazione, l’interiorizzazione delle credenze e delle convinzioni, e dunque quella separazione fra spazio sociale 
e spazio culturale che è peculiare della socializzazione del laicismo. Il Cristianesimo si è decomunitarizzato via via 
che progrediva la modernizzazione dell'Occidente» (Libertà, uguaglianza, diversità. Si può vivere insieme?. 
Milano 1998. 208 ).



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 679

3. COMUNITÀ DI TRADIZIONE

«Queste cose furono scritte molto tempo fa, ma non si è invecchiata la forza delle 
Scritture (ton grammaton dynamis), anzi urge e si rafforza giorno per giorno

La capacità di rinnovamento, di camminare nella storia, può declinare nella dispersio­
ne. Sembra questa, a molti, la marcatura saliente del mondo giovanile. Non è così. La deri­
va nichilista che ne cattura larga parte è prodotta dalla insignificanza, dalla intollerabile 
“leggerezza” della cultura dominante. Esprime un rifiuto e una nostalgia. Che si aprono 
quando incontrano comunità capaci di testimonianza.

La ripetizione mortifica la traditio. La semplice adesione al rivestimento verbale, alla 
parola come suono (anche: a un corpus dottrinale inteso non nella sua significazione, ma 
nella sua reificazione semantica) produce appartenenza acritica (fanatica/emozionale) non 
coscienza di identità. Ciò non significa, certo, che essa non sia necessaria. Dice, piuttosto, 
che «nel campo dello spirito bisogna che i pensieri di un uomo siano la casa in cui egli abita. 
Altrimenti sono guai»"1.

Il riferimento neotestamentario non consente facili deduzioni, ma costituisce un riferi­
mento normativo imprescindibile. Il radicalismo evangelico non è massimalista. La forte 
identità non implica necessariamente essere minoranza: né teologicamente né sociologi­
camente20.

Non l’universalità astratta della ragione, ma l’universalità concreta che costituisce lo 
sfondo culturale di una comunità. L’oblio della memoria, la dimenticanza di quella historia 
che Bacone considerava giustamente alia ratio philosophandi, sbriciola anche quella koi- 
noemosyne, come la chiamava arditamente Marco Aurelio, che costituisce la tessitura del 
buon vivere comune.

Il desiderio di prossimità rimane ambiguo. E necessario passare dalla prossimità mini­
malista e introversa della tolleranza a quella impegnativa e aperta della fraternità.

Comunità di comunicazione

Dove non c’è comunicazione non si può ipotizzare comunione, ma soltanto il suo subli­
mato retorico.

Appare quindi in tutta la sua portata il problema di come annunciare oggi la Parola del 
Vangelo e della fede in modo che essa suoni, nelle concrete situazioni di vita, come Parola 
ricca, come Parola che interpella e orienta autorevolmente.

Questa difficoltà tocca non solo il fatto cristiano, ma tutte le concezioni forti di pensie­
ro e di vita (caduta dei grands récits, delle ideologie che, nel bene e nel male, hanno domi­
nato fin qui la scena culturale e politica). E in questo quadro che la problematica della nuova

” Gregorio Nisseno, De his qui baptismum differunt: PG 46, 417.
" S. Kirkegaard, Diario 3 ( 1840-1847), Brescia 1980, 185.
” Per la critica alle tesi di Lohfink cf. H. J. Venetz, Die vielgestaltige Kirche undder eine Christus, in Kirche 

auf dem Weg ins Jahr 2000, “Pastoraltheologisce informationen" 4, Frankfurt a. M. 1984, 29-55.
x Cfr. S. Dianich. La Chiesa mistero di comunione. Genova 1987, 120. Dianich con sorprendente schemati­

cità, infatti, contrappone come alternative comunitarietà e universalità: «Dall’indagine sull'articolazione della Chiesa 
nella sua struttura della cattolicità, fin d'ora risulta evidente 1’esistenza di una legge intrinseca ed insuperabile. 
Potremmo formularla così: più è ricca la concretezza della vita comunitaria, più è povera la capacità espressiva della 
mondialità; più quest’ultima si afferma, più diminuisce la concretezza della vita comunitaria. È quindi inevitabile 
legge di vita che man mano che la Chiesa si estende ed assume le funzioni proprie della sua struttura cattolica, dimi­
nuisca il calore dei rapporti interpersonali e cadano in ombra i valori della vita comunitaria, per far emergere di più 
la figura della Chiesa come società, con i suoi aspetti istituzionali e giuridici, con un certo anonimato ed una inevi­
tabile burocratizzazione della sua vita». Che questo sia il dato sociostorico prevalente può darsi (anzi, è probabile); 
ma non sappiamo rassegnarci a considerarlo inesorabile costrizione di principio, una “legge di vita”.



680 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

evangelizzazione prende contorno e viene messa esplicitamente a tema come priorità pasto­
rale, riconosciuta nella sua urgenza e individuata nei suoi nodi cruciali.

Ciò comporta, anzitutto, un serio impegno di rinnovamento sul piano personale. Esso 
si realizza concretamente imboccando la via della conversione e della formazione: queste 
costituiscono il binomio inscindibile e imprescindibile della missione. Si tratta di due 
aspetti di un’unica tensione: la conversione sul piano personale di vita, infatti, si nutre e si 
modella nel rinnovato incontro con il Signore Gesù. Insieme danno origine e nutrimento a 
quella ‘‘misura alta" della vita cristiana ordinaria cui richiama il Papa (Novo Millennio 
ineunte, 31 ).

La formazione apre e sostiene il discorso vocazionale, che solo in tale contesto ha pos­
sibilità di reale incidenza: è nell’ambito di una formazione curata, infatti, che i giovani sono 
incoraggiati a interrogarsi sul proprio futuro e aiutati a capire meglio la propria vocazione.

E compito missionario dei credenti riaprire l’interesse per la ricerca della verità, la fidu­
cia che la precarietà della ragione umana quando incontra la Parola della fede si veste di 
nuovo vigore e scopre lo splendore della Verità. Nessun dono di carità è più grande di que­
sto: dare all’uomo di oggi la capacità di scoprire nuovamente il volto di Dio, che illumina di 
senso 1’esistenza dell'uomo.

L’attenzione chiara e convincente delle ragioni del credere è servizio e vera carità intel­
lettuale: è urgente, nel nostro tempo, riscoprire e ripetere al mondo le “ragioni del credere : 
dimenticare o sottovalutare questo aspetto è rendere un cattivo servizio alla causa della evan­
gelizzazione.

Una Chiesa che non evita il confronto argomentato e serrato, che pratica il dialogo cul­
turale senza nascondersi dietro una velatura fideistica (da cui provengono, come da unica 
radice infetta, fanatismo, sincretismo, quietismo), ma con parresia2' forte e paziente, infles­
sibile e accogliente attesa in modo udibile e credibile il Vangelo di Gesù.

Ciò apre l’attenzione alla individuazione e alla pratica di uno stile di vita specificamen­
te cristiano. Il giovane non riconosce la comunità per i suoi confini territoriali, né per la sia 
entratura istituzionale, ma per lo stile di vita dei suoi membri. Ciò è lontanissimo da ogni 
inflessione perfezionista e/o integrista. Al contrario, risponde a quella esigenza di visibilità 
e riconoscibilità non formale cui i giovani si mostrano particolarmente sensibili. Quella cioè 
non fatta di precettistica esteriore, ma di norme di comportamento reale ...

Lo stile di vita riflette - e a sua volta alimenta - una specifica forma mentis, quelli'in- 
sieme di criteri di differenziazione e valutazione della realtà che distingue nel loro atteggia- 
mento e comportamento le persone di un determinato gruppo sociale.

Una semantica dello stile di vita. Come attesta l’esperienza originaria della comunità 
cristiana di Gerusalemme (cfr. At 2,42 ss.). In ambito religioso i diversi stili manifestano la 
situazione di frammentazione tipica dell’ultima modernità. C’è, inoltre, il rischio di decli­
nare in una forma auratica e sincretica ...: una religione dello stile (esteriore), non della 
norma o della appartenenza, quando «l’affidabilità di un sistema di relazioni sociali viene 
tendenzialmente sostituito dalla risonanza auratica. Al posto di una identità assicurata dà 
relazioni sociali di legami subentra la stilizzazione del sé sullo scenario di girevoli quinte» •

Ma i giovani apprezzano la chiarezza. Sanno distinguere ... anche se subiscono il fasci­
no delle mode. Sentiero difficile, quindi, ma anche del tutto promettente: l’apertura estetica 
e rituale dei giovani non può incontrare soltanto il deserto di una disseccata afasia simboli­
ca ecclesiale. Come dimostrano le Giornate Mondiali della Gioventù, gli incontri con il 
Papa, ecc., questo è possibile.

Non è tempo di compromessi. Aumenta tra i giovani d’Europa la percentuale di coloro

21 Cfr. Fides et ratio, 48.
22 R. Englert. Sakramente und Postmoderne - ein chancenreiches Verhaltnis, in “Katholisch Blatter” 121 

(1996), 158.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 681

che ritengono la religione poco e per niente importante. Aumenta, anche, il numero di colo­
ro che praticano nelle grandi festività e in occasioni particolari.

Dove l’immagine di Chiesa è positiva riscuote fiducia, anche negli ambiti di solito più 
contestati23.

Narrare il futuro

L’atmosfera socioreligiosa offre, se indagata in profondità, spunti di indubbio interesse. 
Aumentano i non appartenenti. Ma aumenta anche - e sensibilmente (oltre il 10%) - il 
numero di coloro che credono in una vita dopo la morte. Aumenta anche in pari misura il 
numero di coloro che non si riconoscono nel “vivere alla giornata’’: una apertura importante, 
anche se non sempre sottolineata tra i giovani; tuttavia una linea di tendenza è indicata ...

Purtroppo non sempre il Magistero è conosciuto: la carenza non è solo dei media, ma 
anche della predicazione ecclesiale.

Anche il sapere teologico chiede un più consistente radicamento ecclesiale. Il linguag­
gio non è separabile dalla vita: solo qui le espressioni verbali trovano luogo significativo, 
qui si rapporta alla loro intenzione e solo qui possono essere correttamente intese. Il lin­
guaggio è costitutivamente legato alla comunità: esprime e costruisce la vita della comunità. 
L’appartenenza linguistica è uno dei fattori principali di definizione di un popolo e della sua 
concreta possibilità di co-esistere. Ha ragione von Humboldt: «La diversità delle lingue non 
è una diversità di suoni e segni, ma delle stesse visioni del mondo»24.

Memoria e futuro segnano, incontrandosi nel presente che accade, la struttura sacra­
mentale dei linguaggi della fede: nella catechesi come nella liturgia, nella parenesi come 
nella teologia, nella spiritualità come nel contagio pratico. Parole e azioni che fanno la sto­
ria: la interpretano, la progettano, la costruiscono.

La lettura del testo esige la proclamazione, ma questa si avvita su stessa se non tocca - 
nello spessore concreto delle azioni e relazioni - la biografia e la protologia. Non è mai 
apprendimento neutrale: comprendere significa interpretare, progettare, significa far capo 
ad una attività che non è semplice registrazione di dati precostituiti, ma svolgimento di pos­
sibilità esistenzialmente offerte. Non tuttavia come atto solitario: «L’anticipazione di senso 
che guida la nostra comprensione di un testo non è un atto della soggettività, ma si determi­
na in base alla comunanza che ci lega alla tradizione. Questa comunanza, però, nel nostro rap­
porto con la tradizione è in continuo atto di farsi. Non è semplicemente un presupposto già 
sempre dato; siamo noi che la istituiamo in quanto comprendiamo, in quanto partecipiamo 
attivamente al sussistere e allo svolgersi della tradizione e in tal modo portiamo noi stessi 
avanti»25.

Così (Scrittura e Tradizione), l’agiografia combatte la rimozione e l'amnesia.

Dimensione dottrinale come esperienza comunicativa

«Chi è stato chiamato alla convocazione nella Chiesa ha tutto il diritto alla piena cer­
tezza della fede, ma non ha alcuna ragione, mai, di ostentare sufficienza o arroganza»2'’.

21 Cfr. S. Abbruzzese, // posto del sacro, in R. Gubert (ed.), La via italiana alla postmodernità. Verso una 
nuova architettura dei valori, Milano 2000, 438.

24 W. von Humboldt, Ùber das vergleichende Sprachstudium in Bezug auf den verschiedenen Epochen der 
Sprachentwicklung (1820), in Gesammelte Schriften, cit., voi. IV p. 27; tr. it. parziale Sullo studio comparato delle 
lingue in relazione alle diverse epoche dello sviluppo del linguaggio, in Scritti sul linguaggio. Guida, Napoli 1989 
a cura di A. Cabrano.

25 H. G. Gadamer, Verità e metodo, 343.
26 K. Barth, KD I. 49.



682 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

Questa dimensione costitutiva non esautora il senso critico della ricerca e della verifica. Lo 
esalta, anzi, non restringendolo sul terreno della verifica sperimentale, ma slanciandolo alla 
massima apertura possibile per l’indagine della ragione e la capacità della comprensione 
umana.

In quanto fatto educativo, certo, la formazione della personalità cristiana si pone nel 
quadro esplicito di un linguaggio non solo teorico-informativo. Come la liturgia celebra, e 
non solo rappresenta e commemora, così la catechesi non si limita a presentare e approfon­
dire la fede cristiana nella sua oggettività contenutistica, ma è volta alla conversione e alla 
fede personale. Per questo, alla verità dell’atto catechistico non basta l’ortodossia della dot­
trina, ma è necessaria l’autenticità dei processi comunicativi ed educativi27.

La dottrina, dunque, è linfa interiore di un linguaggio critico e tradizionale. Essa richie­
de non solo l’organicità e sistematicità dei contenuti, ma, un linguaggio idoneo a esprimere 
la verità cristiana qui e ora. La sua capacità di profezia (di inculturazione) è strettamente 
connessa al suo carattere tradizionale, che trova nutrimento e sorgente dalla frequentazione 
dei testimoni del passato28. Ha valenza non ripetitiva, ma euristica.

Non dirmelo, fammelo vedere. Le parole da sole non bastano. I giovani credono ai fatti- 
Non a caso l’evangelizzazione avviene sempre e strutturalmente - come la Rivelazione che 
ne è norma - gestis verbisque. Nella stagione dell’homo sentiens ...

E, tra l’altro, l’esigenza di coniugare autorità e autorevolezza. Solo l’esemplarità fa delle 
funzioni istituzionali figure di riferimento29. L’autorevolezza non soppianta l’autorità, ma é 
l’unico luogo ermeneutico in cui essa è integrabile psicologicamente e socialmente, senza 
cadere nel culto della personalità, nel guruismo, nella prevaricazione, ...

La diversa forma dell’autorità impone una diversa modalità comunicativa, in cui la cornu- 
ne appartenenza e dignità non appiattisce i ruoli, le questioni private non diventano pubbli­
che, ma condivise. Oltre il narcisismo della comunicazione, nella forza della missione.

Lo spessore esistenziale e la valenza biografica del dottrinale non è frutto di un raffor­
zamento strategico: è il dottrinale stesso che deve apparire esistenziale, per la sua stessa 
forza significativa. Il dottrinale cristiano ha, in quanto dottrinale e cristiano, valenza esi­
stenziale: inscindibilmente linguaggio di senso e di verità: la questione di senso non può sfo­
ciare sulla questione della verità.

La parola di verità non spegne la domanda, la ricerca e la creatività intellettuale, né si 
serve con l’imposizione: «La Chiesa propone, non impone nulla: rispetta le persone e le cul­
ture, e si ferma davanti al sacrario della coscienza»30. La verità accende la passione per la 
verità.

Si tratta dunque di un linguaggio non solo espositivo, ma eminentemente critico.

27 È questo uno degli aspetti per cui più sensibilmente la catechesi si distingue dall’insegnamento scolastico 
della religione (e non, certo, per la minore attenzione ai contenuti o per una maggiore vaga esperienzialità).

21 Si veda la struttura pedagogica che, fin dal catecumenato antico, colloca la trasmissione della fede in un 
rapporto vivo e creativo, traditiolredditio; (cfr. Ufficio Catechistico Nazionale, Itinerario per la vita cristiana 
Linee e contenuti del progetto catechistico italiano. Leumann [Torino] 1984, 23-27).

29 Cfr. Evangeli nuntiandi, 41 : «Ed anzitutto, senza ripetere tutto quello che abbiamo già sopra ricordato, è 
bene sottolineare questo: per la Chiesa, la testimonianza di una vita autenticamente cristiana, abbandonata in Dio 
in una comunione che nulla deve interrompere, ma ugualmente donata al prossimo con uno zelo senza limiti, è il 
primo mezzo di evangelizzazione. “L’uomo contemporaneo ascolta più volentieri i testimoni che i maestri, - dice­
vamo lo scorso anno ad un gruppo di laici - o se ascolta i maestri lo fa perché sono dei testimoni ”. San Pietro espri­
meva bene ciò quando descriveva lo spettacolo di una vita casta e rispettosa che “conquista senza bisogno di paro­
le quelli che si rifiutano di credere alla Parola”».

“ Redemptoris missio, 39.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 683

4. COMUNITÀ IN MISSIONE

Punto centrale è il passaggio dal paradigma della cura d’anime (centripeto) a quello 
della evangelizzazione (dinamico). Questa è la prima istanza della “conversione/metanoia 
pastorale” e il codice adeguato della nuova evangelizzazione. Una vera e propria reimpo­
stazione di tutto il lavoro pastorale, che ancora riflette, in larga parte, la situazione di cri­
stianità omogenea e statica nella quale è stato prodotto (e ha egregiamente funzionato per 
secoli). Una situazione che non c’è più. La via degli adattamenti è quella della pezza nuova 
sul vestito vecchio.

La missione non è proselitismo, ma vive dell’impulso originario e insopprimibile per 
cui la fede cristiana proietta i propri valori nel vissuto storico dell’uomo3': raggiunge l’uo­
mo là dove nasce, studia, lavora, soffre, si ristora,... Ciò è possibile soltanto se si matura tra 
i cristiani una nuova consapevolezza ecclesiale, «affinché noi stessi, quando ci impegniamo 
nel sociale, non abbiamo l’impressione di fare qualcosa di marginale, di aggiunto, di secon­
dario, ma abbiamo invece la buona coscienza che stiamo, in tal modo, al centro e non alla 
periferia del nostro impegno di cristiani»32.

La missione appare così animata da una autentica spiritualità di incarnazione. È l’im­
pulso originario e insopprimibile per cui la fede cristiana proietta i propri valori nel vissuto 
storico dell’uomo, ponendosi non solo come orizzonte generico di riferimento, ma come 
energia viva e sorgiva, critica e progettuale33. 11 nucleo teologico di questa visione è dato 
dalla centratura storica e antropologica della fede cristiana34.

Segno di contraddizione

E possibile una proposta cristiana che non sia controculturale, che non contesti l’iper­
trofia del soggetto, che non delimiti gli spazi dell’autonomia autoreferenziale? Il carattere 
esistenziale e sintetico proprio della adesione di fede si scontra con la configurazione fun­
zionale e sistematica della società ultimo-moderna. D’altro canto, non si dà in alcun modo 
contraddizione insanabile tra modernità e religione. In ogni epoca la fede è chiamata a eser­
citare la sua istanza critica costruttiva nei confronti dei modeili socio-culturali diffusi.

La debolezza comunicativa (immagine) della evangelizzazione è segnata inequivocabil­
mente dall'ecumenismo pratico a tendenza zero che si verifica tra le denominazioni cristia­
ne storiche e tende ad estendersi alle nuove forme di presenza religiosa. Un segnale inquie­
tante. Che non va coperto con la comoda quanto inadeguata diagnosi della indifferenza reli­
giosa35: non si può che dissentire radicalmente dalla evanescenza di un indebolimento smar­
rito e scettico36.

" Cfr. Sollicitudo rei socialis, 31.
” C. card. Ruini, La nuova evangelizzazione del sociale, in G. Crepaldi (ed.). Nuova evangelizzazione e soli­

darietà sociale. Bologna 1992, 35.
” Cfr. Giovanni Paolo II, Messaggio alla Pontificia Università Lateranense (7 novembre 1996), 3.
“ Cfr. Redemptor hominis, 13-15. Basterà, a commento, un singolare testo tommasiano: «Il punto di arrivo di 

questa via infatti è la fine del desiderio umano. Ora l’uomo desidera due cose principalmente: in primo luogo quel­
la conoscenza della verità che è propria della sua natura. In secondo luogo la permanenza nell’essere, proprietà que­
sta comune a tutte le cose. In Cristo si trova l’una e l’altra ... Se dunque cerchi per dove passare, accogli Cristo per­
ché Egli è la via: “Questa è la strada, percorretela” (Is 30,21). Dice Agostino: “Cammina attraverso l’uomo e giun­
gerai a Dio". È meglio zoppicare sulla via che camminare a forte andatura fuori strada. Chi zoppica sulla strada, 
anche se avanza poco, si avvicina tuttavia al termine. Chi invece cammina fuori strada, quanto più velocemente 
corre, tanto più si allontana dalla meta» (Tommaso d’Aquino, Esposizioni su Giovanni, cap. 14. lectio 2 [commen­
to a lo sono la via, Gv 14,6]; cfr. su questo punto il mio Introduzione alla Teologia pastorale. Teologia dell'azio­
ne ecclesiale, Brescia 1989, 222- 235).

” Cfr. Evangeli nuntiandi, 76.
* Cfr. p. e. J. Deridda, L'Ècriture et la Differente, Seuil Paris 1966. 149: «... l’abbandono dichiarato di ogni 

rifermento a un centro, a un soggetto, a una referenza privilegiata, a un’origine, a una archia assoluta».



684 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

Pensieri e azioni di ogni giorno

La luce della Verità che promana dal volto di Cristo diventa per il cristiano un impulso 
irresistibile («la carità di Cristo ci spinge»: 2Cor 5,14) a comunicarne lo splendore all’uo­
mo smarrito del nostro tempo: è la verità della missione. Solo la dimenticanza di questo 
principio fondamentale ha potuto collocare l’azione salvifica dietro l’azione ecclesiale (e 
non dentro di essa) sfigurando l’originalità cristiana, ed equivocando l’idea di mediazione 
salvifica. Nella giusta prospettiva, invece, è sventato il rischio, tutt'altro che ipotetico, di 
riduzione e mondanizzazione’7, senza incorrere nell’altro estremo, non meno infausto, della 
emigrazione dalla storia’8: «Redento, infatti, da Cristo e diventato nuova creatura nello 
Spirito Santo, l’uomo può e deve amare le cose che Dio ha creato. Da Dio le riceve, e le 
guarda e le onora come se al presente uscissero dalle mani di Dio. Di esse ringrazia il 
Benefattore e, usando e godendo delle creature in povertà e libertà di spirito, viene intro­
dotto nel vero possesso del mondo, quasi al tempo stesso niente abbia e tutto possegga [cfr 
2Cor 6,1()|: “Tutto infatti è vostro: ma voi siete di Cristo, e Cristo di Dio” (ICor 3,22-23)» 
(Gaudium et spes, 37).

Una istanza, quindi, di presenza più incisiva e qualificata, meno condizionata da vinco­
li impropri e profeticamente più incisiva. Questo avrà tanto miglior esito quanto più saprà 
mostrarsi capace di dar vita a luoghi ecclesiali della politica. A cominciare dalla catechesi- 
Nei suoi momenti formativi più abituali e consistenti, anzitutto, come cammino articolato di 
educazione cristiana. Una attenzione da perseguire lungo tutto l’itinerario per la vita cristia­
na, come sensibilità e responsabilità del credente. E soprattutto come formazione specifica 
nella catechesi degli adulti, che è chiamata a diventare luogo originario e appropriato dove 
i cattolici si confrontano sulle prospettive che, a partire dai valori fondamentali della fede, 
si delineano e si articolano per il bene comune. Con una nuova vitalità di scambio ecclesia­
le e una ricaduta senz’altro positiva per la vita concreta della società. Come formazione spe­
cifica, inoltre, di coloro che alla politica si dedicano espressamente, senza invasioni di 
campo, ma anche senza dualismi manichei.

E importante, sotto questo profilo, il superamento di quella visione che considera sul pia”0 
concreto solo la presenza e la testimonianza dei singoli cristiani. Ciò dipende da una carenza 
di visione teologica. La competenza ecclesiale, infatti, non si restringe all’intervento magiste- 
riale ufficiale, ma fa sentire la propria voce e presenza con modalità e forme autenticamente 
ecclesiali a diversi livelli. In particolare nel vissuto delle comunità parrocchiali sul territorio, 
tenendo sempre presente la prospettiva globale della carità, superando quella mentalità laici­
sta che la vorrebbe adatta soltanto alla patologia e non alla fisiologia della vita sociale.

Missione è presenza culturalmente capace di dire la fede nei territori della ragione debo­
le, tecnopratica, pragmatica. L’Areopago non è la cronaca di un insuccesso (come la consi­
dera una lettura segnata dalla precomprensione tipica della situazione di omogeneità cri­
stiana). Al contrario (At 17,32-34), un modello di inculturazione nella fedeltà alla irriduci­
bile irruzione del mistero (morte/risurrezione).

La domanda di salvezza, unica e identica nel profondo del cuore dell’uomo, viene posta 
e percepita con modalità diverse secondo la diversità delle situazioni (dimensione culturale).

” Cfr. Redemptoris missio. 11: «La tentazione oggi è di ridurre il Cristianesimo ad una sapienza meramente 
umana, quasi scienza del buon vivere. In un mondo fortemente secolarizzato è avvenuta una “graduale secolariz­
zazione della salvezza”, per cui si batte, sì, per l’uomo, ma per un uomo dimezzato, ridotto alla sola dimensione 
orizzontale. Noi, invece, sappiamo che Gesù è venuto a portare la salvezza integrale, che investe tutto l’uomo e tutti 
gli uomini, aprendoli ai mirabili orizzonti della filiazione divina».

” Cfr. Apostolicam actuositatem, 5: «L’opera della redenzione di Cristo, mentre per natura sua ha come fine 
la salvezza degli uomini, abbraccia pure l’instaurazione di tutto l’ordine temporale. Per cui la missione della Chiesa 
non è soltanto portare il messaggio di Cristo e la sua grazia agli uomini, ma anche animare e perfezionare l’ordine 
temporale con lo spirito evangelico».



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 685

Ad essa non viene rivolto un annuncio indifferenziato, ma un annuncio culturalmente deter­
minato39. Secondo la dottrina cattolica, la fede non è un puro paradosso: solo in quanto atto 
intellettualmente ragionevole essa è degna di Dio e dell’uomo: «La fede, dunque, non teme 
la ragione, ma la ricerca e in essa confida»40.

L’uomo di oggi trova intellettualmente percorribile la proposta di fede |che egli lo sap­
pia - come a volte l’intellettuale riflessivo - o che non lo sappia - come l’uomo della strada 
- poco importa] solo se essa trova quadro di riferimento cosmologico e storico adeguato. Se, 
cioè, le idee portanti di Dio creatore e salvatore trovano riscontro nella possibilità di senso 
dell’universo creato e nella vicenda degli uomini. Ciò comporta non solo capacità argomen­
tative di stampo apologetico, ma una vera e propria capacità di ripensamento globale delle 
coordinate culturali nelle quali la fede è chiamata ad esprimersi. Qui è posto un nodo prima­
rio dell’impegno culturale dei cristiani che operano nelle realtà preposte alla formazione.

E responsabilità della comunità cristiana esporre quasi visivamente i contorni esisten­
ziali di una antropologia della reciprocità, responsabilità, gratuità. Radice e figura di un 
nuovo umanesimo: «Dovremo soprattutto mostrare che la fede cristiana in Dio è effettiva­
mente quella forza che dischiude la realtà, una forza che illumina, libera e riconcilia. 
Soltanto dove Dio viene pensato come Dio il pensiero non sfocia in surrogati ideologici e in 
vuoti nichilistici. Oggi quando l’età moderna conosce la sua fine e vive la sua crisi, potreb­
be dunque aprirsi la via che porta a quell’umanesimo nuovo, cristianamente connotato, che 
salda, in una nuova sintesi, la tradizione biblica con la migliore tradizione metafisica e le sue 
trasformazioni moderne. Finora siamo riusciti soltanto ad intravedere i profili di questa cat­
tolicità nuova, aperta, che però è una meta irraggiungibile, se pure per una via lunga e sas­
sosa, che fa appello a tutta la nostra fede ed a tutte le energie del nostro riflettere ... Un uma­
nesimo autenticamente cristiano è la risposta alla crisi in cui è entrato l’umanesimo ateo del- 
I età moderna»41.

Se la globalizzazione tende a privare la società del suo ruolo di creatrice di norme, la 
cattolicità rappresenta un modello ispiratore per la delineazione di nuovi assetti: la cattoli­
cità, infatti, è locale ma non etnica, universale ma non omogeneizzante. È pertanto da respin­
gere la tesi di Touraine secondo il quale «l’unico universalismo possibile è quello di un 
Soggetto definito non più da valori, e nemmeno dal riferimento all’universalità della sua 
esperienza, ma soltanto dalla sua iniziativa di coniugazione della strumentalità e dell’iden­
tità»42. Questo solipsismo sociale è una sublimazione illusoria. La comunità di fede, luogo 
di una esperienza reale dell’universalità nella persona di Gesù (universale concreto), è dav­
vero posta come germe e primizia dell’umanità rinnovata.

L’orizzonte del nuovo umanesimo costituisce il quadro di riferimento culturale della 
missione. Esso propone una visione della persona umana come soggetto libero e responsa­
bile, posto costitutivamente in relazione; della società nella sua tessitura concreta; del sape­
re e della pratica scientifica e tecnologica, così ricchi di esiti positivi, così esposti al rischio 
di un esito distruttivo di una insensata dominazione; del mondo delle arti, in cui l’ipertrofia 
soggettivistica e frammentazione delle identità, declinate in estetismo e narcisismo, rischia­
no di smarrire le sembianze stesse del volto umano.

* Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in America, 47: «È necessaria un’azione pasto­
rale che raggiunga i giovani nei loro vari ambienti: nei collegi, nelle Università, nel mondo del lavoro, negli 
ambienti rurali ...»; Ecclesia in Africa, 21 : «La questione principale che la Chiesa in Africa deve affrontare consi­
ste nel descrivere con tutta la chiarezza possibile ciò che essa è e ciò che deve realizzare in pienezza, perché il suo 
messaggio sia pertinente e credibile».

“ Giovanni Paolo II, Fides et ratio, 43.
41 W. Kasper, Teologia e Chiesa 2, Brescia 2001, 26.217.
42 A. Touraine, Libertà, uguaglianza, diversità. Si può vivere insieme?, Milano 1998, 192; ugualmente da 

respingere, 209: «Può esistere una società multiculturale solo se nessuna maggioranza attribuisce al proprio modo 
di vivere un valore universale».



686 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

Ricomporre i tratti della “persona” - come volto e non come maschera - è la sfida che 
l’umanesimo cristiano pone fiduciosamente nel mondo delle arti. Certo di trovare in esso 
risonanze e riflessi della Bellezza suprema. Secondo le indicazioni del Papa: «Il sapere illu­
minato dalla fede, lungi dal disertare gli ambiti del vissuto quotidiano, li abita con tutta la 
forza della speranza e della profezia. L’umanesimo che auspichiamo propugna una visione 
della società centrata sulla persona umana e i suoi diritti inalienabili, sui valori della giusti­
zia e della pace, su un corretto rapporto tra individui, società e Stato, nella logica della soli­
darietà e della sussidiarietà. È un umanesimo capace di infondere un'anima allo stesso pro­
gresso economico, perché esso sia volto “alla promozione di ogni uomo e di tutto l'uomo" 
(Populorum progressio, 14; Sollicitudo rei socialis, 30)”»43.

mons. Sergio Lanza
Preside dell’Istituto Pastorale

della Pontificia Università Lateranense

43

2000).
Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipanti all'Incontro mondiale dei docenti universitari (9 settemb^



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 687

IL MESSAGGIO FINALE

«Scrivo a voi, padri, perché avete conosciuto colui che è fin dal principio».
«Ho scritto a voi, giovani, perché siete forti, e la parola di Dio dimora in voi e 
avete vinto il maligno» (IGv 2,13.14).

1. Il X Simposio dei Vescovi europei sul tema “Giovani d’Europa nel cambiamento. 
Laboratorio della fede” (Roma, 24-28 aprile 2002) è stato per tutti noi. Pastori e Giovani 
partecipanti, un evento intenso di grazia e di comunione fraterna.

a) Lo scopo dell'incontro era quello di individuare insieme ai giovani nuove con­
crete possibilità e vie di evangelizzazione e di inculturazione della fede del nostro 
Continente, affinché tutti i Paesi di Europa, rigenerando le proprie radici cristiane, possano 
costruire insieme una “casa comune” dall’Est all’Ovest, fondata sulla fede in Cristo e sulla 
promozione della vera dignità e libertà di ogni persona.

b) L’Europa sta vivendo in questi ultimi decenni un cambiamento profondo che 
investe costumi, valori e tradizioni culturali e religiose. Di esso i giovani in primo luogo si 
mostrano sensibili e partecipi. Per questo abbiamo voluto affrontare questa complessa realtà, 
con lo stesso sguardo positivo e ricco di prospettive dei giovani, a partire dalle loro proble­
matiche, attese e sfide nei riguardi della Chiesa, della fede cristiana, della società in cui vivo­
no. 11 metodo del “laboratorio” ha caratterizzato il Simposio. Vescovi e giovani cattolici e di 
altre Confessioni cristiane si sono ascoltati, si sono parlati, hanno pregato insieme ed insie­
me hanno rinnovato l’impegno di annunciare il Vangelo nella diversità dei loro ruoli e 
responsabilità. Siamo giunti alla convinzione che sotto l’azione dello Spirito Santo tale cam­
mino è già in corso e i giovani ne sono in certo modo le avanguardie, “le sentinelle del mat­
tino” che ne annunciano l’avvio promettente.

c) Ci ha ispirato e sostenuto il Due in altum, che il Santo Padre ha voluto riconse­
gnarci nell’udienza, in cui ha ribadito l’invito ad essere consapevoli dei problemi sovente 
laceranti che investono il nostro Continente, ma anche fiduciosi nella presenza di Colui che 
è il Vivente e cammina con noi nella storia. A Giovanni Paolo II, tenace evangelizzatore del 
Continente europeo, esprimiamo tutta la nostra riconoscenza e creativa fedeltà.

2. Animati dallo Spirito e considerando questo tempo come il tempo che Dio ci ha con­
cesso per vivere la gioia del Vangelo e testimoniarlo agli altri, abbiamo percorso un arti­
colato cammino di ricerca e di scambio di esperienze.

a) Una lettura sapienziale della condizione giovanile oggi in Europa nel più ampio 
contesto della postmodernità richiede come via prioritaria suscitare incontri personalizzati 
con Gesù, come Colui che dona all’uomo di ritrovare la sua identità su misura stessa di Dio, 
sperimentare il sostegno indispensabile di comunità di fede, di amicizia e di carità, dispor­
re di pastori capaci di accoglienza, di ascolto, di proposta, di accompagnamento.

b) Ciò porta a progettare concrete proposte formative che, tenendo conto del diffe­
rente terreno giovanile, si traducono non in generici discorsi, ma in itinerari personalizzati, 
quindi differenziati, evangelicamente autentici nel dire ai giovani la verità del Vangelo senza 
riduzioni, spesso “controcorrente”, ma insieme attenti a rendere trasparente lo stesso stile di 
Gesù volto a cogliere il mistero della paternità di Dio nel quotidiano.

c) Purtroppo avviene che la Chiesa, luogo naturale di tale incontro con Cristo, sia 
sentita da molti giovani lontana, estranea, poco credibile, incapace di parlare all’uomo del 
nostro tempo. Forte è il bisogno di comunità cristiane (parrocchie, istituzioni religiose, 
movimenti, altre realtà ecclesiali) in cui sperimentano relazioni umane profonde e genuine, 
ricche di comunione e amicizia, ma anche capaci di fare una proposta di fede più alta nei 
traguardi, più esigente nella qualità, più profonda nella spiritualità, mantenendo strettamente



688 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa

collegato il messaggio con il vissuto delle persone e con le attese più radicali del cuore 
umano. I giovani non diventano solo fruitori dell’annuncio, ma avvertono la vocazione di 
diventare loro stessi protagonisti della missione ai giovani e ad ogni altra persona. Il loro 
contributo è da riconoscere oggi come un bene necessario ed insostituibile per l’evangeliz­
zazione dell’Europa.

d) Accenniamo infine con interiore soddisfazione ad altri importanti aspetti di 
arricchimento sgorgati dal Simposio: le tante e diverse esperienze di comunicazione del 
Vangelo ai giovani e con i giovani in Europa e nel mondo, il sentire ecumenico con la par­
tecipazione di membri delle comunità cristiane, l'attenzione alla dolorosa situazione del 
Continente africano, il clima di comunione, di preghiera, di scambio di doni. È stata una vera 
esperienza ecclesiale, che ha avuto il centro nell’Eucaristia quotidiana, una cordiale espres­
sione nelle conversazioni informali, una notevole risonanza nelle visite a comunità romane- 
accoglienti e generose secondo la loro tradizione.

3. Dal Simposio sono emersi particolari punti comuni che proponiamo come motivi À 
ulteriore riflessione ed impegno concreto.

a) La nuova frontiera della evangelizzazione in Europa passa attraverso una nuovo 
coscienza missionaria con il coraggio e la creatività di iniziative concrete. Siamo convint1 
di contribuire in misura decisiva alla libertà religiosa, caposaldo della civiltà del nostre 
Continente, alle forme di accoglienza e di rispetto dovuto ad ogni persona, testimoniando'' 
nostro incontro con il Verbo della Vita, Cristo Signore, e sapendo rendere conto della spe­
ranza che è in noi (cfr. 1 Pt 3,15).

Consapevoli di questo abbiamo individuato alcuni ambiti privilegiati dell'impegno mi8’ 
sionario, via sicura alla santità:

- solo una comunità tutta missionaria potrà rendere credibile e significativa la testimo­
nianza del Vangelo nella società, per questo la formazione missionaria diventa criterio dell* 
stessa identità del cristiano;

- si impara a diventare missionari “facendo la missione" nel concreto del propri0 
ambiente di vita (lavoro, studio, tempo libero,...), intervenendo da cristiani nelle scelte col­
turali, economiche, sociali, politiche, oggi di estensione europea, con la indispensabile com­
petenza ed azione;

- Dio ci chiede il coraggio di affrontare importanti verità cristiane trascurate o noni#11 
espresse, come è l’Iniziazione cristiana e il sacramento della Confermazione, la vera e lit^’ 
rante comprensione della sessualità e castità cristiana, il ruolo educante della famiglia- *a 
grazia del sacramento della Riconciliazione e del perdono, ...;

- alla scuola di Gesù, occorre configurare la formazione cristiana mediante itinerari 
diversificati (laboratori della fede), incontrando la persona dove si trova, nella desolazione 
nella apparente indifferenza, nella domanda, nella gioia della fede vissuta,...;

- siamo insistentemente chiamati a realizzare una nuova immagine di comunità cristi*’ 
na credibile e vivibile, dove è di casa il coraggio della verità, il perdono del nemico, il dia­
logo ecumenico, la donazione gratuita di sé nelle vocazioni anche più impegnative (conte i' 
sacerdozio e la vita consacrata), il servizio dei poveri e deboli, la difesa della vita dal 
primo istante al suo naturale compimento, l’impegno per la giustizia, la pace e la salva" 
guardia del creato.

h) “Evangelizzare i giovani e lasciarci evangelizzare da loro” diventa una recipt0" 
cità che corrisponde ad una Chiesa-comunione cui ci chiama il Vaticano IL

La provvidenza di Dio chiama oggi le Chiese di Europa a considerare i giovani cristia­
ni non solo come un settore od oggetto specifico di pastorale giovanile, ma a riconoscerle 
riceverli come dono di Cristo alla sua Chiesa in tutta la sua missione, leggendo con lof° 
situazioni, problemi e con loro realizzando programmi ed iniziative. Ciò richiede di fare u* 
salto di qualità, una vera e propria conversione pastorale. Aiutarli perciò nella loro forni*'



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 689

zione, stabilire con loro forme di ascolto, di dialogo, di incontro, di progettazione è adem­
piere la volontà di Dio.

c) Da ultimo come Vescovi ci sentiamo interpellati da quanto i giovani presenti al 
Simposio ci hanno detto e richiesto. I giovani desiderano Vescovi e sacerdoti che li consi­
derino non solo speranze del futuro, ma una risorsa presente e attuale della Chiesa, su cui 
contare ora e subito. Chiedono che trovino il tempo specifico di incontro e dialogo con loro, 
valorizzando anche la vita epistolare, condividendo insieme problemi, ricerche, esperienze, 
con il cuore e con l’intelligenza, proponendo con chiarezza il Vangelo ed insieme aiutando­
li a viverlo. Chiedono infine che siano i primi testimoni del Vangelo e della bontà di Gesù, 
carichi di fiducia e di speranza in Lui.

Roma, 28 aprile 2002



690 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

IH. LETTERA DEI GIOVANI AI VESCOVI EUROPEI

Carissimi Vescovi, siamo giovani cristiani, di diversi Paesi del Continente europeo, 
veniamo da diverse realtà sociali ed ecclesiali. Ma troviamo in Cristo la nostra comunione.

Dopo questi giorni così importanti trascorsi insieme con voi, vogliamo, innanzi tutto, 
ringraziarvi per aver voluto dar voce in questo X Simposio a 35 giovani.

Ma ancor più, ci sembra necessario ringraziare tutti voi per la continua disponibilità3 
venirci incontro non solo nelle discussioni plenarie, ma anche in ogni occasione che ha 
costituito la quotidianità di questi giorni. Un semplice pasto, una preghiera condivisa 0 un 
dialogo informale sono divenuti occasione per significativi e stimolanti incontri personali 
che ci hanno fatto capire quanto profondamente siamo uniti nel cammino di ricerca della 
Via, Verità e Vita.

Al termine di questo Simposio possiamo affermare con sincerità che esso è stato un vali' 
do momento per superare ogni possibile distanza che ci sembrava si frapponesse tra noi e 
voi. Abbiamo creato un clima di amicizia e di dialogo aperto, costruttivo, vivo.

Non possiamo, quindi, partire senza condividere con voi i frutti delle nostre riflessioni

Vogliamo assicurarvi:
- che non esiteremo a rispondere “sì” a Dio che ci chiama a riscoprire nella vita quo- 

tidiana la radice cristiana dell’Europa;
- che desideriamo continuare il dialogo con voi per metterlo al servizio delle nostre 

Diocesi e comunità:
- che lavoreremo, quindi, al vostro fianco nel costruire concretamente la Chiesa:
- che saremo testimoni dell’ esperienza di comunione vissuta in questi giorni per tutti 

quelli che incontreremo:
- che contribuiremo all’edificazione di una “casa comune" europea più umana e cri- 

stiano (abbiamo iniziato a redigere un documento che cercheremo di condividere con le 
nostre comunità; desideriamo prepararlo entro la Plenaria del C.C.E.E. in ottobre).

Per essere capaci di corrispondere concretamente a tutto ciò, sentiamo di poter espri- 
mere anche i nostri bisogni.

Sentiamo:
- la necessità di incontrarci regolarmente con voi per condividere le gioie e le diffi- 

coltà, e camminare così insieme nella nostra esperienza di vita cristiana;
- il bisogno di maggiori opportunità di formazione ed educazione cristiana così che 

possiamo anche condividere più responsabilità nelle nostre comunità;
— la necessità che ci incoraggiate a vivere la nostra vocazione e responsabilità in ambi- 

to economico, politico e sociale nei contesti in cui siamo;
- la voglia di vivere con voi nello stesso spirito che animava le prime comunità cristiane,
- il bisogno che ci insegniate a pregare, che preghiate con noi e per noi, e che ci aiu- 

tiate a riscoprire e vivere il vero senso della liturgia;
- il desiderio di conformare la nostra vita alla novità del Vangelo in riferimento 

patrimonio della Sacra Tradizione della Chiesa;
- il desiderio di avere occasioni di incontro (conferenze, Sinodi, Simposi,...) per poter 

continuare il cammino percorso con questo Simposio;
- la necessità di trovare in voi una guida spirituale che non sia solo un insegnante ma3 

un testimone che ci accompagni all’incontro personale con Cristo.
Ringraziamo Dio che ci ha fatto incontrare ed affidiamo a Lui il nostro cammino insieme
Prendete il largo! (Le 5,4).

Roma, 28 aprile 2002
I giovani delegati 

presenti al X Simposio dei Vescovi europei



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa 691

APPENDICE

CONTRIBUTO DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
NELLA FASE PREPARATORIA DEL SIMPOSIO

Il Consiglio Episcopale Permanente della Conferenza Episcopale Italiana, nella sessione del 24-27 
settembre 2001, ha elaborato il proprio contributo per la redazione del documento di lavoro in 
preparazione al X Simposio dei Vescovi europei, da svolgersi a Roma dal 24 al 28 aprile 2002.
Il contributo della Conferenza Episcopale Italiana è stato approntato sulla base delle quattro piste 
di ricerca indicate nel Foglio di lavoro predisposto dalla Commissione preparatoria del Simposio 
e dal Segretario del C.C.E.E.

1. Quali contenuti e percorsi per una nuova evangelizzazione e inculturazione del 
angelo in Europa emergono dalle esperienze di fede dei giovani?

- La generazione dei giovani di oggi esprime una forte esigenza di spiritualità basata 
Eia personalizzazione dell’esperienza di fede, che esalti, come in ogni altra esperienza di 
Vlta, la propria soggettività. Inoltre amano avere a disposizione percorsi non episodici, svi- 
uPpati con decisione e chiarezza culturale, che mettano al centro la figura di Gesù, l'unico 
che «può riempire fino in fondo lo spazio del cuore umano», come dice spesso il Papa quan- 
0 si rivolge ai giovani.

 Questi cammini hanno bisogno di una comunità cristiana viva, concretamente speri- 
mentabile nelle relazioni umane quotidiane, come la parrocchia, aperta alla comunione e alla 
Elaborazione con le altre, presenti soprattutto in una unità territoriale. La parrocchia, spa- 
zio naturale del confronto e della compresenza di tutte le generazioni, è ancora la comunità 
E semplice che permette concretamente che il percorso educativo sia ritmalo sulla prassi dei 
Sacramenti, che in esso sia rafforzata l’azione educativa di entrambi i genitori nei confronti 
6| figli, indispensabili a una continuità di rapporti con la fede anche dopo l’Iniziazione cri- 

stiana. La comunità parrocchiale però deve essere arricchita da esperienze molteplici di movi­
menti, gruppi e associazioni, ciascuno dei quali crea tessuti di relazioni personali, gradualità 
di crescita, progettualità e missionarietà, dialogo con adulti significativi.

- La cura dei giovani esige che ogni comunità crei spazi di aggregazione in cui «i gio- 
dopo aver ricevuto la prima iniziazione cristiana, possano sviluppare in un gioioso 

clima comunitario i valori autentici della vita umana e cristiana» (cfr. discorso del Papa a 
Castelgandolfo, 27 agosto 2000). Le grandi tradizioni educative degli oratori e centri giova- 

nili ci dicono che offrirli loro come “ponti tra la Chiesa e la strada” è una via decisiva per 
aiutare tanti giovani ad approfondire domande, a orientarle alla risposta della fede, a fare 

esperienze e tirocini di vita comune e solidarietà.
~ Particolarmente importanti sono le celebrazioni liturgiche e le varie forme di pre­

derà rinnovate nelle forme e nei linguaggi propri del mondo giovanile (gesti, segni, musi­
ci e canto, luoghi stessi di silenzio e di meditazione ...), come ha dimostrato anche la 

lomata Mondiale dei Giovani.
~ L’esperienza del credente deve poter disporre di concreti tirocini di servizio di carità 

e di  solidarietà, di rapporto con il mondo delle povertà e impegno volontario. Un'esperienza 
giungala e progettuale di servizio alla comunità sia civile che religiosa, sia in patria che in 

Paesi di missione, consente ai giovani di vivere un cammino cristiano equilibrato e organi- 
in cui la crescita interiore può coniugarsi con la maturazione personale e la consapevo- 

lezza sociale e politica del proprio impegno di cristiani.
- Le Giornate Mondiali della Gioventù ormai entrate nella programmazione pastorale 

binaria della vita dei giovani dicono la necessità di formulare itinerari appositi per i gio- 
vani. aprono loro gli orizzonti del mondo, fanno percepire la cattolicità della Chiesa, offro-



692 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

no una esperienza positiva di rapporto con gli elementi istituzionali della Chiesa, permet­
tono di riscoprire la figura del Vescovo, aiutano a vivere l’universalità della Chiesa e la fede 
al cospetto del mondo.

- Le esperienze di ricerca spirituale vissute nei pellegrinaggi, nelle varie case di spiri­
tualità, nei movimenti ispirati a figure di Santi, coltivate entro le Congregazioni e gli Istituti 
religiosi spingono a osare di più nel proporre cammini di spiritualità impegnativi, radicali e 
nello stesso tempo confermano della necessità di offrire ai giovani comunità di vita in cui 
sperimentare come tirocinio di crescita una concreta vita di comunione, che li aiuti anche a 
prendere le decisioni fondamentali della vita.

2. Quali sfide, provocazioni e domande emergono, per la Chiesa, da esperienze criti­
che o negative, vissute da parte dei giovani nei confronti della fede?

- La stragrande maggioranza dei giovani italiani dichiara di credere in Dio (75/80%) 
come scelta privata che non si traduce poi in pratica religiosa. Il volto di Dio assume i contor­
ni dei bisogni soggettivi senza radicamento nella tradizione. E in atto una eclisse della figura 
di Gesù come Salvatore e Figlio di Dio e analogamente dello Spirito Santo. Questa debolezza 
del fondamento dottrinale della fede trinitaria si riscontra anche in molte altre verità della fede 
e richiama l’esigenza di una verifica seria sulla catechesi e la formazione cristiana di base.

- Per molti giovani la Chiesa è percepita lontana dai problemi e dalle tensioni del loro 
mondo e dei loro interessi, ma anche poco protesa ad offrire loro una vera e profonda espe­
rienza di contatto con Dio. Da qui la necessità di una comunità cristiana meno sociologie* 
e più di fede, di preghiera aperta al mistero e all’incontro con Dio, accogliente, dialogante- 
esigente, disinteressata e gratuita, desiderosa di relazione con i giovani e disponibile * 
lasciarsi coinvolgere in un rapporto di autentica reciprocità. La proposta della verità non è 
alternativa alla ricerca comune e alla promozione di una coscienza profonda e libera.

- Un certo annacquamento della proposta spirituale e il prevalere dell’anonimato nell* 
appartenenza ecclesiale, spingono tanti giovani a cercare altrove la risposta alla domandai 
senso che pure li anima. Una parte di essi si spinge a vivere esperienze estreme e aberranti 
come una sfida con se stessi: anche questo “mondo così apparentemente lontano dairespe- 
rienza religiosa”, in realtà va letto come un appello a trovare risposte che rendono possibile 
al giovane scommettere la propria vita all’interno di una esperienza di fede. È necessario che 
la proposta cristiana sia meno scontata e di routine e più “alta” nei traguardi indicati, senza 
troppi compromessi e sconti e sia comunicata mediante una coinvolgente iniziazione che 
tenga conto del legame con il vissuto concreto del giovane e le sue attese radicali più profon­
de. La capacità di rapporto interpersonale, di aiuto vicendevole, di condivisione che i gì0- 
vani sperimentano in tanti movimenti ecclesiali deve essere uno stile della Chiesa come tale 
nella sua esperienza più quotidiana.

- La Chiesa ha sempre messo in atto molteplici iniziative di attenzione e soccorso ai feri; 
ti della vita, soprattutto giovani; oggi occorre che nel massimo della gratuità del rapporto si 
vada al profondo della povertà sperimentata dal giovane che è assenza di speranza, mancan­
za di senso, carenza di spinte spirituali, rivelando attraverso l’amore sempre disponibile il 
volto di Cristo sofferente e vittorioso su ogni forma di povertà. Così è dell’interesse per lo 
straniero o l’immigrato, il disoccupato, il giovane e la giovane violati nella loro corporeità.

- L’esperienza di fede deve essere aiutata a convivere con le moderne tecnologie e le 
molteplici possibilità di vita, di svago, di divertimento oggi maggiormente possibili, senza 
cedimenti o adattamenti e senza demonizzazioni o rifiuti aprioristici. I giovani sono parti­
colarmente creativi nello scrivere i valori di sempre nelle molteplici nuove frontiere. 
Occorre una Chiesa che li sa aiutare con operatori preparati nel vasto mondo del virtuale 
(musica, radio, TV, Internet, mass media in genere), che aiutino i giovani a formarsi una 
coscienza critica, a diventare essi stessi propositivi di nuovi modi cristiani di vivere in que­
ste realtà. Va nello stesso tempo proposta una visione più sobria della vita e più responsabi­
le dei grossi problemi di ingiustizia per le povertà di tante popolazioni.



Documentazione - X Simposio dei Vescovi d'Europa 693

- Molti giovani vengono allontanati dalla Chiesa da vecchie teorie illuministe o da 
nuove idee anarcoidi e pseudolibertarie che creano attorno al giovane una coltre culturale 
fatta spesso anche di luoghi comuni, che tarpano le ali e mantengono i giovani in un mondo 
di vecchi preconcetti. Occorre che la Chiesa spenda il massimo di energie nel mondo della 
cultura e della scuola e della corresponsabilizzazione del laicato.

3. Quali sono gli elementi costitutivi degli itinerari di fede per i giovani?
- Le Giornate Mondiali della Gioventù hanno da sempre riportato il giovane a mettere 

al centro della vita e di ogni esperienza religiosa la persona di Gesù, il Cristo morto e risor­
to, l’uomo Dio, il Figlio del Padre, il Salvatore del mondo. Un annuncio chiaro, esplicito, 
non solo verbale, ma diretto della persona di Gesù è oggi essenziale alle nuove generazioni. 
Le molteplici mediazioni educative necessarie non devono mai mettere tra parentesi la verità 
su Gesù, e la sua vita.

- L’esperienza positiva di tutte le nostre Chiese diocesane è la scuola della Parola e la 
tectio divina per i giovani che permettono di accostare personalmente, direttamente, con la 
guida della comunità e del Magistero la Parola di Dio. capace di offrire la persona stessa di 
Gesù e il criterio di giudizio di ogni esistenza, di ogni progetto di vita.

- La celebrazione eucaristica domenicale è ancora per molti giovani un momento deci­
sivo di appartenenza a una comunità e del perdurare di una vita di fede. L’incontro con Gesù 
nella vita sacramentale, il poter stare con Lui cuore a cuore nell’Eucaristia, la consolazione 
del suo perdono, la forza del suo spirito sono momenti indispensabili di un cammino di cre­
scita nella fede. La preghiera è praticata ancora da molti, in forme spesso troppo soggettive, 
ma molto personali. Una autentica educazione alla preghiera in tutte le sue forme anche 
Popolari è molto attesa e seguita.

- Fa parte di un corretto itinerario di educazione alla fede la decisione di mettersi al ser­
vizio delle molteplici povertà del mondo. E un servizio, talvolta iniziato come esperienze di 
volontariato o servizio civile, che deve essere continuamente rimotivato alla luce della fede, 
sostenuto dalla visione cristiana della vita, come imitazione dell’amore di Gesù verso il 
Padre e verso gli uomini, capace di dare risposte anche alle domande di spiritualità del gio- 
vane, nella grande unità di amore a Dio e ai fratelli che non può mai essere diviso.

- Ai giovani oggi la comunità cristiana non può offrire solo l’aula della celebrazione 
eucaristica, ma deve offrire un tessuto di relazioni, aprire spazi di incontro, mettere a dispo­
sizione comunità educanti e ambienti in cui i giovani si sentono accolti perché sono giova- 
ni, in cui possono incontrarsi ed esprimere la loro originalità con cammini innovativi di fede 
ne"a creatività delle espressioni artistiche, nel coinvolgente linguaggio musicale, nell’im- 
Pegno sportivo e atletico, nei percorsi dei pellegrinaggi e del turismo, nel vasto campo delle 
nuove tecniche di comunicazione, in tirocini severi di disponibilità e di servizio, nell’acco­
glienza di tutti i nuovi giovani di altre Nazioni che popolano le nostre comunità. Questa scel­
to esige uno sforzo condiviso nel preparare nuove figure educative, che a un volontariato 
motivato e convinto si affianchino professionalità che sostengano i giovani negli snodi deci­
sivi della vita: inserimento scolastico, lavorativo, problematiche affettive, di malattia. Gli 
educatori siano aiutati a continuare il cammino di fede che li ha motivati ad iniziare l’av­
ventura dell’educazione, e siano fatti crescere in questo esercizio spirituale su di sé ancor 
Prima di essere un compito verso gli altri.

- Il tema della vocazione è del tutto centrale per la vita di un giovane. Dobbiamo far sì 
ehe ciascuno giunga a discernere la “forma di vita’’ in cui è chiamato a spendere tutta la pro- 
pna libertà e creatività: allora sarà possibile valorizzare energie e tesori preziosi. Per cia­
scuno, infatti, la fede si traduce in vocazione e sequela del Signore Gesù.

4. Quali le caratteristiche base di una Chiesa missionaria con e per i giovani?
- «I giovani chiedono di superare i confini abituali dell’azione pastorale, per esplora­

to i luoghi, anche i più impensati, dove i giovani vivono, si ritrovano, danno espressione alla 
Propria originalità, dicono le loro attese e formulano i loro sogni» (cfr. Educare i giovani



694 Documentazione - X Simposio dei Vescovi d’Europa

alla fede). Il Papa invita con forza a percorrere questa via missionaria: «Abbiate premura 
anche dei tanti giovani che non frequentano la comunità ecclesiale e che si riuniscono sulle 
strade e nelle piazze, e esposti a rischi e pericoli. La Chiesa non può ignorare o sottovaluta­
re questo crescente fenomeno giovanile! Occorre che operatori pastorali particolarmente 
preparati si accostino ad essi, aprano loro orizzonti che stimolino il loro interesse e la loro 
naturale generosità e gradatamente li accompagnino ad accogliere la persona di Gesù 
Cristo» (discorso 27 agosto 2000).

- La Giornata Mondiale della Gioventù ci ha presentato giovani decisi a esprimere la 
testimonianza di fede con lo stile dell’incarnazione. Sono giovani contenti di essere creden­
ti, ma anche di essere giovani di questo nostro tempo; hanno voglia di vivere, ma non hanno 
paura della croce; sanno stare con tutti, ma sanno anche offrire la serietà della ricerca di una 
risposta di fede; si divertono e si impegnano. Ogni comunità cristiana deve essere aiutata a 
esprimere un gruppo di giovani e adulti che, aiutati dai presbiteri, diventa riferimento per 
allargare il dialogo a tutti i giovani, per abitare con coraggio tutti i loro luoghi, per riempi­
re di presenze educative ogni loro spazio, per soccorre i feriti della vita, della notte, dello 
sballo che tante volte colorano di tristezza i luoghi del divertimento, per essere il segno con­
creto che ogni giovane sta a cuore alla Chiesa.

- Uscire è un imperativo assolutamente necessario. Occorre “abitare” i luoghi dei gio­
vani. Sono luoghi di domande di senso, sfidati a diventare luoghi di offerta di ragioni di vita- 
Saranno sempre necessari momenti di iniziazione rinnovati, entro le appartenenze della 
comunità cristiana, ma il grosso dell’intervento oggi è di spendersi nei luoghi di tutti. pena 
il restare isolati, il non poter offrire la bellezza del Vangelo. Per questo occorre preparai 
appositi missionari, capaci di avvicinare i giovani e stabilire con il loro “luogo” di incontro- 
amicizia, simpatia e fraternità per aprire il dialogo della fede e della spiritualità.

— Il primo coinvolgimento della comunità cristiana è sicuramente sui problemi piu 
importanti e più carichi di futuro del loro vivere: la scuola e il lavoro. La scuola oggi esige 
presenze pacate di educatori, di genitori e di insegnanti che sanno misurarsi con le innova­
zioni, ma anche un colpo di reni di tutte le forze educative per inscrivere nei percorsi for­
mativi la bellezza della prospettiva di un uomo non appiattito sulle prospettive di un mate­
rialismo strisciante.

- Le esperienze di scuola cattolica, che tra tante difficoltà esprimono il desiderio della 
comunità cristiana di coniugare cultura e vita cristiana, devono poter contare su una p1U 
decisa progettualità di tutta la comunità cristiana e su una qualificazione esigente di inse­
gnanti e personale formativo.

- Il mondo del lavoro deve poter vedere la convergenza di tutte le realtà professionali- 
imprenditoriali, associative di categoria e di evangelizzazione per creare nuovi posti di lavo­
ro per tutti in tutta l’Europa e una nuova solidarietà di livello globale che sa offrire ragion1 
di vita e prospettive di mondo “pulito” per tutti.

- E importante dialogare, consapevoli della propria identità e dello scopo della missione 
della Chiesa, con le amministrazioni pubbliche perché attraverso leggi e protocolli d’intesa, 
non solo siano valorizzate le attività formative della comunità cristiana, ma si investano mag­
giori risorse sul futuro dei giovani e si stabiliscano collaborazioni e convergenze educative.

- E necessario aprire coraggiosamente i giovani alla missione ad gentes come tappa 
normale del cammino di crescita e di maturazione cristiana, con esperienze anche tempora­
nee, ma inserite in progettualità di scambio e cooperazione tra le Chiese.

- Infine un ruolo specifico e importante è quello del Vescovo nei confronti dei giovani- 
Un Vescovo che sa mettersi in ascolto e che va a incontrare i giovani li colpisce più delle 
stesse parole che dice loro. Se questo avviene al di fuori dei contesti istituzionali risulta 
ancora più efficace e spiazzante per i giovani. Essi sentono forte l’esigenza di un padre: il 
Vescovo, che li difende e ne promuove le risorse nella comunità e fuori di essa, farà sentire 
i giovani amati e per questo”riconciliati” con la stessa Chiesa.



Documentazione 695

La presenza della Santa Sede
negli Organismi Internazionali

Lunedì 22 aprile. Mons. Jean-Louis Tauran, Segretario per i Rapporti con gli Stati della Segreteria 
di Stato di Sua Santità, ha tenuto questa Lectio Magistralis nella sede milanese dell'Università 
Cattolica del Sacro Cuore.

Il Signor Dag Hammarskjold, che fu Segretario Generale dell'ONU, ha detto un gior­
no: «Quando chiedo un’udienza in Vaticano non vado a vedere il re della Città del Vaticano, 
ma il Capo della Chiesa Cattolica» (H. De Riedmatten, Présence du Saint-Siège dans les 
Organisations Internationelles, Concilium 58, 1970, p. 74).

Un Segretario Generale dell’ONU, la Città del Vaticano, il Papa, la Chiesa Cattolica: 
tutto questo illustra bene la complessità dell’argomento che stiamo trattando e ci ricorda che 
la Chiesa Cattolica è la sola istituzione confessionale al mondo ad avere accesso alle rela­
zioni diplomatiche e ad essere interessata dal diritto internazionale.

Lo deve, in primo luogo, alla sua organizzazione universale e transnazionale. Lo deve, 
inoltre, al suo Capo, che assume dalla sua elezione in Conclave un carattere internazionale. 
Lo deve soprattutto alla sua storia, come cercherò immediatamente di mostrare.

È importante, infatti, precisare, d'emblée, che il soggetto che entra in contatto con gli 
attori della vita intemazionale non è né la Chiesa Cattolica come comunità di credenti, né lo 
Stato della Città del Vaticano - minuscolo Stato-supporto che assicura con un minimo di ter­
ritorio la libertà spirituale del Papa - bensì la Santa Sede, cioè il Papa e la Curia Romana, 
autorità spirituale e universale, centro unico di comunione; un soggetto sovrano di diritto 
intemazionale, di carattere religioso e morale.

Secondo il can. 361 del C.I.C., con il nome “Santa Sede” si intendono «non solo il 
Romano Pontefice, ma anche ... la Segreteria di Stato, il Consiglio per gli Affari Pubblici 
della Chiesa e gli altri Organismi della Curia Romana». La Curia costituisce l’amministra­
zione centrale della Chiesa dato che, secondo il can. 360, il Papa se ne serve abitualmente 
Per «trattare le questioni della Chiesa universale» e svolge la sua finzione nel suo nome e 
sotto la sua autorità, per il bene ed il servizio delle Chiese.

Il can. 113 §1 precisa, inoltre, che «la Chiesa Cattolica e la Sede Apostolica sono per­
sone morali ex ipsa ordinatione divina ». Ciò significa che la Santa Sede, quale istituzione 
posta al servizio del ministero di comunione affidato da Cristo a Pietro, rimarrà, anche even­
tualmente ridotta alla sua semplice espressione nella sola persona del Papa, fino alla consu­
mazione dei secoli. Questa definizione teologico-canonica è corroborata dalla sua condizio­
ne storico-giuridica: il posto della Santa Sede nella scena intemazionale è giustificato in 
quanto essa è l’autorità suprema della Chiesa Cattolica che, a sua volta, attraverso di essa, è 
titolare di un vero statuto internazionale.

E interessante, dicevo, interrogare la storia per scoprire che il contatto tra la Santa Sede 
e la Comunità Internazionale è nato in un contesto ecclesiale: la celebrazione dei Concili 
ecumenici. Dunque, ben prima ancora che i Papi disponessero di un vero potere temporale! 
Infatti, la figura del Nunzio Apostolico, nel senso moderno della parola, ossia l’Amba­
sciatore del Papa investito di una missione ecclesiale (presso una Chiesa locale) e diploma­
tica (accreditato presso un Governo) è già presente nell’anno 453, alla fine del Concilio di 
Calcedonia. In effetti, una volta chiuso il Concilio, il Papa San Leone Magno chiese al suo 
Legato, Giuliano de Cos, che aveva seguito tutti i lavori conciliari, di rimanere sul posto per 
aiutare ad applicare le decisioni di quell’Assise. E a tal fine lo munisce di due Lettere 
credenziali: una per accreditarlo presso la Gerarchia locale, rappresentata dal Patriarca 
Marciano, ed un'altra per l'Imperatore di Costantinopoli Teodosio.



696 Documentazione

In seguito appariranno gli apocrisari e verso la fine del sec. IX i legati nati, che Roma 
invierà nelle differenti Nazioni e che godranno di un maggiore margine di manovra, rispet­
to ai chierici locali residenti, nei confronti delle autorità civili del luogo.

Con il secolo XVI la vita intemazionale conosce un cambiamento sostanziale: fa la sua 
apparizione lo Stato-Nazione, che acquista una personalità propria e ben definita. Esso non 
esita a scontrarsi in maniera sempre più violenta con i suoi vicini. E la diplomazia si adat­
ta a questa nuova realtà; all’agente segreto intrigante, si sostituisce l’agente informatore che 
si fa conoscere e cerca di ottenere la confidenza dei suoi interlocutori. I prìncipi adotteran­
no la formula che la Repubblica di Venezia aveva messo a punto con i suoi Istituti di credi­
to o le sue Agenzie commerciali. Si vedono così i Rappresentanti diplomatici arrivare con 
pompa, avere la propria casa e la propria Cancelleria. I Papi si adatteranno immediatamen­
te alla nuova situazione e si ispireranno, anch’essi, al modello veneziano. Appaiono, così, le 
prime Nunziature Apostoliche, con a capo un Arcivescovo mandato da Roma: 1550 3 
Venezia e Parigi; 1513 a Vienna. Merita di essere sottolineata l’intuizione che ebbe il Pap° 
Clemente XI, allorquando nel 1701, istituì 1’ "Accademia dei Nobili Ecclesiastici", con lo 
scopo di formare dei chierici alla missione di Rappresentanti Pontifici. Da tre secoli essa ha 
sede nel palazzo Severoli, in piazza della Minerva.

/ rapporti che provengono da queste Nunziature, contrariamente a quanto si favoleggia- 
trattano soprattutto di questioni religiose. Dopo la Riforma, i diplomatici pontifici si occu­
parono degli interessi spirituali della Chiesa, nel contesto della Riforma cattolica iniziata dal 
Concilio di Trento, nel 1545. Veglieranno sul rispetto delle norme canoniche e la loro appi*' 
cazione. Spesso essi difenderanno anche la libertà della Chiesa contro le pretese dei prìnci­
pi. La diplomazia pontificia sarà sempre uno strumento tecnico di cui i Papi si serviranno 
per assicurare - e se necessario difendere - i diritti delle Chiese locali. Questo non impedita 
alla Santa Sede di partecipare anche a trattative di pace, soprattutto nei sec. XVII e XVIU 
Miinster, Osnabriick, Paix des Pyrénées, Paix d’Aix-La-Chappelle, Trattato di Utrecht, di 
Radstatt, o di organizzare, addirittura, la resistenza contro i Turchi.

Se, dopo il Trattato di Westfalia e più ancora nel corso del XVIII secolo, a causa delle 
ripetute invasioni degli Stati Pontifici, l’azione diplomatica pontificia si smorza un poco, il 
Congresso di Vienna del 1815 tornò a darle tutto il suo lustro. E interessante osservare eh® 
il singolare riconoscimento accordato al Papa (che in questo periodo è ancora sovrano tem­
porale) fu motivato dal fatto che egli è prima di tutto il Capo spirituale della Chiesa 
Cattolica, come mise in evidenza Talleyrand, quando presentò al Comitato di redazione del 
Congresso una mozione, approvata del resto senza difficoltà: «in ordine ai princìpi religi°' 
si e alle potenze cattoliche (Austria, Francia, Spagna e Portogallo) niente sia mutato quan­
to al Papa» (si trattava del diritto di precedenza del Rappresentante Pontificio). Da questa 
rapida retrospettiva storica emerge che ciò che la Comunità Intemazionale ha preso in con­
siderazione è il Papato come una potenza morale sui generisi

Gli avvenimenti successivi lo confermano .fra il 1870 ed il 1929 (anno della creazione 
dello Stato della Città del Vaticano), quando i Papi saranno spogliati di ogni sovranità tem­
porale, essi continueranno ad esercitare il diritto attivo e passivo di legazione. Come ha 
scritto Jean Gaudemet: «L’épreuve fut la preuve».

Nessuno, fin dall’alto Medio Evo, ha contestato la legittimità internazionale della Santa 
Sede: non lo hanno fatto i sovietici ieri; non lo fanno i cinesi, oggi. Non esiste alcun dubbio 
circa il pieno inserimento della Santa Sede nella Comunità Intemazionale. Basti un dato 
numerico: nel 1978, quando venne eletto al Supremo Pontificato il Papa Giovanni Paolo li. 
la Santa Sede intratteneva relazioni diplomatiche con 84 Paesi; oggi, tale numero è salito 
fino a 172.

La Santa Sede, che gode della personalità giuridica intemazionale, si presenta, quindi, 
come una autorità morale - sovrana - indipendente, che partecipa come tale nelle relazioni 
intemazionali. La sua azione all'intemo delle Nazioni, in quanto autorità morale, mira alla



Documentazione 697

promozione di un’etica dei rapporti tra i diversi protagonisti della Comunità intemazionale. 
Tale azione si realizza attraverso due canali:

- la diplomazia bilaterale (cioè i rapporti con gli attuali 172 Paesi menzionati sopra; la 
stipula di Concordati, ossia di Trattati in forma solenne, o di accordi su materie specifiche);

- la diplomazia multilaterale (vaie a dire i rapporti con le Organizzazioni governative, 
essenzialmente l'ONU e le sue agenzie, il Consiglio d’Europa, le Comunità Europee, 
l’OSCE, l’Organizzazione degli Stati Americani e l’Organizzazione dell’Unità Africana).

Prima di descrivere questa attività, vorrei esordire con una constatazione, spesso dimen­
ticata, ed è la seguente: il primo agente dell'azione diplomatica pontificia è il Papa stesso. 
Egli con il suo ministero pastorale, la sua parola, i suoi viaggi, i suoi incontri - che coin­
volgono i popoli della terra ed i loro governanti - può ispirare i responsabili politici, orien­
tare tanti progetti di società e, talvolta, contestare sistemi ed idee che intaccano la dignità 
dell’uomo e minacciano, così, la pace mondiale.

Ma, evidentemente l’azione quotidiana della Santa Sede sulla scena intemazionale si 
sviluppa grazie al diritto diplomatico, al diritto intemazionale e ai classici strumenti che da 
essi promanano.

L La diplomazia bilaterale

Con i singoli Paesi, la Santa Sede intrattiene rapporti quotidiani grazie ai Nunzi 
Apostolici e gli Ambasciatori accreditati presso di essa. Tutti questi incontri sono occasioni 
Per richiamare alcune priorità, o meglio alcuni principi, senza i quali non c’è civiltà:

- la priorità della persona umana, della sua dignità, dei suoi diritti: diritto alla vita a 
lutti gli stadi del suo sviluppo biologico; diritto al lavoro e alla ripartizione giusta dei frutti 
del lavoro; diritto alla cultura: diritto alla libertà di pensiero; diritto alla libertà di coscienza 
e di religione. Tutto questo non perché lo Stato sia all'origine di tali diritti, ma perché essi 
sono inerenti alla persona umana e universali. Tale insistenza sulla persona umana permette 
ai diplomatici della Santa Sede di significare ai loro interlocutori che l’uomo è sempre 
oggetto e fine di tutta l'attività politica;

- promozione e, se necessario, difesa della pace: rifiuto della guerra come mezzo per 
risolvere le contese tra gli Stati; iniziative concrete per giungere ad un disarmo effettivo. 
Vale la pena ricordare che la Santa Sede ha firmato e ratificato il Trattato di non-prolifera- 
zione nucleare del 1971. quello relativo all'interdizione delle mine anti-uomo, ad Ottawa, 
oel 1997, e quello sulle armi chimiche, nel 1999. Tutto ciò per appoggiare, con la sua auto­
rità morale, coloro che si impegnano a favore di una “cultura della pace”, di cui anche la 
Chiesa Cattolica si onora di essere portatrice. Così si spiega anche l'interesse della Santa 
Sede nei riguardi del processo di pace nel Medio-Oriente, la mediazione papale per risolve­
re la controversia che opponeva l’Argentina ed il Cile in merito alla zona australe, o, infine, 
la parola di Giovanni Paolo II al momento della guerra del Golfo del 1991: «La guerra: 
un’avventura senza ritorno». In ogni circostanza la Santa Sede ha sempre cercato di inco­
raggiare le parti a privilegiare il dialogo e il negoziato, soli strumenti degni dell’uomo per 
risolvere gli inevitabili conflitti tra persone e Nazioni;

- appoggio a tutte le istanze che promuovono la democrazia, come base della vita poli­
tica e sociale: è noto a tutti l’impegno con il quale la Santa Sede ha contribuito a fare evol­
vere verso la democrazia le società del Centro e dell’Est dell’Europa. Pensiamo anche a quan­
to detto e fatto del Papa per Cuba. La Santa Sede ricorda che la democrazia assicura la par­
tecipazione dei cittadini alle scelte politiche e permette ai governanti di essere sanzionati dai 
cittadini: non possono dire o fare tutto ... Democrazia vuole dire partecipazione e correspon­
sabilità. Il Papa ha spesso ripetuto pure che, per essere feconda, la democrazia deve poggia­
re su valori umani: «Un autentica democrazia è possibile solo in uno Stato di diritto e sulla 
base di una retta concezione della persona umana ...Se non esiste nessuna verità ultima la



698 Documentazione

quale guida ed orienta l’azione politica, allora le idee e le convinzioni possono essere facil­
mente strumentalizzate per fini di potere. Una democrazia senza valori si converte facilmente 
in un totalitarismo aperto oppure subdolo, come dimostra la storia» (Centesimus annus. 46); 

- l’edificazione di un ordine internazionale fondato sulla giustizia e sul diritto- 
L’alimentazione, la salute, la cultura, la solidarietà sono le condizioni necessarie affinché । 
cittadini si sentano coinvolti, con responsabilità e convinzione, in un progetto di società che 
garantisce a ciascuno pari opportunità. La Santa Sede ha sempre manifestato la sua stùna 
verso il diritto internazionale. Mai come oggi abbiamo avuto tra le mani un patrimonio gìu- 
ridico così completo e raffinato, frutto, del resto, di tragiche esperienze degli uomini. Penso 
ad esempio ai testi fondatori e alle risoluzioni delle Nazioni Unite, del Consiglio d’Europi1 
e della OSCE. Vorrei anche menzionare concetti nuovi che sono entrati, fortunatamente, nò 
diritto intemazionale di oggi, quali il dovere di intervento umanitario o l’elaborazione de1 
diritti delle minoranze. La Santa Sede è del parere che, se il diritto fosse stato applicato d3 
tutti, molte delle crisi di ieri e di oggi sarebbero state evitate.

Come si può rilevare, i Papi e i loro Col laboratori, attori sulla scena intemazionale, son® 
guidati da convinzioni che è facile elencare;

- la violenza armata non risolverà mai i conflitti tra persone e gruppi umani; la vio- 
lenza - come è tristemente sotto gli occhi di tutti - genera violenza;

- se la razza, la religione, un partito politico vengono idealizzati o “sacralizzati”, molto 
presto si giunge ad instaurare la logica della tribù e della legge del più forte;

- uno non può affermare i suoi legittimi diritti e difenderli calpestando quelli dei suoi 
fratelli in dignità;

- tutti gli uomini sono membri di una stessa famiglia e quindi nessuna Nazione sarà in 
grado di assicurare la propria sicurezza ed il proprio benessere isolandosi dalle altre.

La Santa Sede cercherà sempre di aggregare le energie degli uomini di buona volontà, 
affinché in ogni circostanza il diritto sia applicato per evitare che i deboli siano vittime della 
cattiva volontà, della violenza e delle manipolazioni dei più forti. E assolutamente necessa- 
rio che la forza della legge prevalga sulla legge della forza! Lo dico con grande convinzio- 
ne, in questi giorni, dove ancora una volta il disprezzo della vita e la violenza armata stan- 
no portando un’intera regione - e forse anche di più - verso l’abisso. Tutto ciò presuppone 
una visione dell’uomo che tenga conto di tutte le sue dimensioni: il rispetto della vita umana, 
dal concepimento alla sua fine naturale; la sua dignità; la sua libertà. Tutti questi valori
appartengono, ovviamente, al Magistero della Chiesa, che la Santa Sede cerca di pronuo- 
vere nell’ambito intemazionale.

2. La diplomazia multilaterale
L'azione della Santa Sede incontra un campo ancora più vasto all’interno della diplo- 

mazia multilaterale: l’ONU è sempre un “palcoscenico” (areopago moderno ...) privilegia- 
to. da dove possono essere dette tante cose ... cose che. poi. raggiungono l’intero pianeta!

Per dimostrare a tutti che la Santa Sede non è un potere temporale con mire politiche- 
ma, come dicevo prima, un’autorità morale, è sufficiente ricordare che essa non è membro 
dell’ONU (non ha, pertanto, diritto di voto); gode semplicemente dello status di “Osser­
vatore”: ciò che le consente di rimanere al di sopra delle parti, potendo esercitare il diritto 
di parola. Si potrebbe dire che svolge una funzione unicamente “profetica”, nel senso bibli­
co del termine. Le bianche sagome di Paolo VI e di Giovanni Paolo II alla tribuna del palaz­
zo di Manhattan sono sempre immagini forti e foriere di significato!

Ma, cosa dice la Santa Sede ai 189 Paesi membri delle Nazioni Unite?
- Tutte le Nazioni sono uguali: non ci sono le grandi e le piccole. Tutte hanno una ugua­

le dignità. Ognuna ha il diritto di salvaguardare e difendere la propria indipendenza, l'iden­
tità culturale e di condurre i propri affari in autonomia e indipendenza.



Documentazione 699

- Ma le medesime Nazioni sono anche solidali. 11 Papa usa mollo l’espressione “fami­
glia delle Nazioni”. Esiste, quindi, anche un “bene comune intemazionale”.

- In tale contesto la guerra deve essere sempre rifiutata e la priorità deve essere data 
al negoziato e all’uso degli strumenti giuridici.

L’azione della Santa Sede ha potuto, così, contribuire molte volte a creare un clima di 
maggior fiducia tra i partners intemazionali e perorare più facilmente l'affermazione di una 
nuova filosofia dei rapporti internazionali che dovrebbe portare:

- a una graduale diminuzione delle spese militari:
- al disarmo effettivo;
- al rispetto delle culture e delle tradizioni religiose;
- alla solidarietà con Paesi poveri, aiutandoli ad essere loro stessi gli artefici del pro­

prio sviluppo.
Recentemente, si è aperto un nuovo campo di azione della Santa Sede: la difesa della vita 

e della famiglia a livello intemazionale multilaterale: l'occasione è stata data dalle recenti 
Conferenze mondiali organizzate dall'ONU: "Popolazione e sviluppo” (Il Cairo, 1994); Ver­
tice sullo Sviluppo Sociale (Copenaghen, 1995); IV Conferenza mondiale sulle Donne (Pe­
chino, 1995). La Comunità Intemazionale si è trovata di fronte a delegazioni di alcuni Paesi 
Occidentali che miravano ad imporre a tutti dei modelli di vita che erano, in realtà, propa­
gandati da alcune minoranze interne alle loro società: la differenziazione sessuale sarebbe 
determinata da stereotipi sociali; si dovrebbe parlare di diversi modelli di famiglia; la mater­
nità sembrerebbe venir assimilata ad una malattia ... solamente per citare alcune delle nuove 
idee di moda. Con determinazione, abbiamo ricordato, invece, che la famiglia è costituita da 
un uomo e da una donna, legati stabilmente; che esistono una natura umana e dei diritti uni­
versali, presenti e sanciti nei grandi testi e convenzioni che regolano la vita della Comunità 
Internazionale. Ovviamente nessuno può meravigliarsi che la Santa Sede abbia insistito sulla 
responsabilità dell'uomo e la sua libertà di fronte a modelli di vita che si vorrebbero impor­
re a tutti: essa lo ha fatto anche perché si tratta di concetti fondamentali che si ritrovano in 
tutti i più importanti documenti regolanti la vita intemazionale e che hanno ottenuto l’ade­
sione unanime degli Stati, nel corso degli ultimi anni. Sarà sempre compito della Santa Sede 
di contribuire non ad abbassare il livello della moralità personale e collettiva, ma ad elevarlo.

* * *

E tempo di concludere. Spero di essere stato sufficientemente convincente nel dimo­
strare che la Santa Sede è al servizio degli uomini e delle Nazioni per aiutarli a camminare 
insieme sui sentieri della vita e della speranza. Il 9 gennaio 1995, il Santo Padre, rivolgen­
dosi al Corpo Diplomatico venuto a presentargli gli auguri per l’inizio del nuovo anno, pre­
cisava, e lo cito, «che la ragione d’essere della Santa Sede in seno alla comunità delle 
Nazioni è di essere la voce che la coscienza umana attende, senza sminuire per questo l'ap­
porto delle altre tradizioni religiose».

Questo servizio della coscienza è anche l'unica ambizione dei diplomatici pontifici i 
quali cercano, con la loro presenza, la loro azione e con la mediazione dello strumento diplo­
matico, di convincere chi detiene la responsabilità delle società che la violenza, la paura, il 
male, la diffidenza, la morte non possono avere l'ultima parola. Chi ha una certa familiarità 
con il Cristianesimo non ne sarà sorpreso: il cristiano, infatti, non crede alla fatalità della 
storia. Egli sa che, con l’aiuto di Dio, l'uomo può cambiare il cammino del mondo.

* Jean-Louis Tauran
Arcivescovo tit. di Telepte 

Segretario per i Rapporti con gli Stati



7(X) Documentazione

«Il Diritto Canonico, perché?»
Lunedì 29 aprile, Mons. Juliàn Herranz, Presidente del Pontifìcio Consiglio per i Testi Legislativi, 
ha tenuto questa relazione nella sede milanese dell'Università Cattolica del Sacro Cuore.

Poiché il titolo assegnato a questa mia relazione ha un certo sapore di sfida o di provo­
cazione, chiedo scusa se mi permetto di introdurre questo intervento con un breve ricordo 
personale. Mi riferisco all’Udienza in cui fu presentato al Legislatore il progetto definitivo 
del nuovo Codice di Diritto Canonico, il 22 aprile del 1982. Di quel memorabile incontro, 
vorrei ora soltanto rammentare un’affermazione e un gesto di Giovanni Paolo II. che m1 
sembrarono molto eloquenti in merito al nostro assunto.

In quell’occasione, il Santo Padre disse che sarebbe uno sbaglio contrapporre il Vangelo 
alla Legge ecclesiastica, perché questa si basa sulla Rivelazione, e inoltre perché la giusti­
zia - che la legge tutela - è un’esigenza primaria della carità, essenza stessa del messaggi0 
evangelico. Questa l’affermazione del Legislatore. Quanto al gesto - molto espressivo-’ 
esso fu in relazione a come sarebbe stato recepito il nuovo Codice da parte della comunità 
ecclesiastica. I Vescovi e moltissimi sacerdoti e laici sollecitavano la sua pronta promulg*' 
zione - perché il tempo e molte decisioni del Concilio Vaticano II avevano fatto invecchia­
re il precedente Codice -, ma in alcuni settori si era già manifestato in anticipo un atteggi3' 
mento contrario, di stampo antigiuridico. A questo punto mi sono permesso di insinuare che 
forse tale atteggiamento non era soltanto rifiuto del Diritto, ma ubbidiva ad una tendenz* 
filosofica e sociologica di portata più vasta e generale, quella cioè di contrapporre artifici0" 
samente la libertà personale alle norme oggettive, di qualsiasi genere esse siano, non sol' 
tanto del Diritto Canonico ma anche quelle della Teologia Morale. Giovanni Paolo II, che 
ascoltò con particolare attenzione questo rilievo su una realtà a Lui ben nota, non disse nie*' 
te, ma assentì ripetutamente con il capo.

Ho voluto ricordare quest'affermazione dottrinale e questo gesto pensoso del Papa 
due motivi:

I. perché dimostrano quanto il Legislatore fosse ben conscio dell’ambiente di spiccai0 
antigiuridismo in cui doveva essere promulgato e successivamente interpretato ed applicai0 
il nuovo Corpus luris Canonici;

2. perché questa preoccupazione pastorale del Papa, sempre viva, riguarda direttameli' 
te la domanda che mi è stata posta: «Il Diritto Canonico, perché?».

Vorrei articolare la mia risposta in tre parti. Prima analizzerò il perché degli atteggi*' 
menti antigiuridici nella Chiesa; riferirò poi brevemente l’influsso decisivo del Concili0 
Vaticano II nel processo di rinnovamento del Diritto canonico e finalmente tratterò sull’io' 
portanza della domanda che mi è stata posta, anche con riferimento a due questioni attuali-

1. Le tendenze antigiuridiche
E diventato ormai un luogo comune, che trova riscontro anche nell’abbondante lettera' 

tura in materia, affermare che sono stati gli anni del Concilio Vaticano II e dell’immediat0 
post-concilio il periodo della storia moderna della Chiesa in cui l’antigiuridismo si è dimo­
strato più aggressivo e consistente. Anzi, l’artificiosa e tenace contrapposizione fatta da 
alcuni teologi e da molti giornalisti tra Diritto canonico e “carattere personale” del Concilio 
fu di tale entità che l’insegna dell' antigiuridismo venne da alcuni inalberata perfino come 1° 
stile proprio dei lavori conciliari. Tuttavia, da una prospettiva di serena critica storica, cioè 
alla luce della realtà oggettiva e degli insegnamenti e disposizioni conciliari, sembra che



Documentazione 701

debba fare una valutazione ben diversa. Basta pensare a due fatti: in primo luogo, alla ricca 
dottrina ecclesiologica del Vaticano II, che ha offerto, come non aveva fatto prima nessun 
altro Concilio Ecumenico, tutti gli elementi teologici appropriati per capire senza ambiguità 
la necessità, la finalità e la specifica natura del Diritto canonico, perfettamente inserito nel 
Mistero della Chiesa e rispondente alle irrinunciabili esigenze della scienza giuridica: in 
secondo luogo, c’è il fatto storico che fu lo stesso Pontefice Giovanni XXIII. “il Papa del 
Concilio pastorale” a volere anche la riforma dell’ordinamento canonico della Chiesa con­
cepita - sono sue parole - come «coronamento» dei lavori conciliari '.

Ma allora: perché questa tendenza di molti - anche nei nostri giorni - a misconoscere e 
disprezzare il significato e il valore del Diritto nella vita e nella missione della Chiesa? In 
realtà a me sembra che il concetto di “crisi del Diritto", inteso come negazione o messa in 
dubbio - teorica o pratica — del perché del Diritto nel Popolo di Dio, rappresenti non un 
atteggiamento circostanziale - limitato a determinate epoche -, ma una costante storica nella 
vita della Chiesa. Infatti, quando s’insegna il Diritto canonico da una prospettiva storica, o 
quando si riflette sotto il profilo pastorale sull’esercizio del "munus regendi", si finisce per 
constatare che alla esistenza di un sistema di diritto (di un insieme cioè di norme giuridiche 
vincolanti, sia costitutive che disciplinari) ha corrisposto sempre nella bimillenaria storia 
della Chiesa un atteggiamento di rigetto o di rifiuto da parte di singoli o di interi gruppi di 
fedeli o correnti dottrinali: dagli gnostici e catari dei primi secoli, agli spiritualismi medie­
vali, agli albigesi e bussiti, ai successivi fautori formali del protestantesimo, fino a quelli che 
sono stati chiamati “antigiuridismi ecclesiali” del nostro secolo2.

L’affermazione di Guglielmo di Occam secondo cui le norme giuridiche della Chiesa 
erano più frutto dell’arbitrio clericale che non derivate dalla ragione e dalla fede’, o il gesto 
simbolico di Martin Lutero che bruciò insieme alla Bolla pontificia in cui veniva condan­
nato, una copia del "Corpus luris Canonici", avrebbero trovato più tardi una radicale for­
mulazione dottrinale - lo si sa molto bene - nelle tesi di Rudolf Sohm sull’assoluta incom­
patibilità tra “l’essenza del Diritto canonico” (Chiesa del Diritto) e “l’essenza della 
Chiesa” (Chiesa comunità pastorale), unica - secondo lui - voluta da Cristo4. Così come 
c’è un’affinità concettuale e di atteggiamento tra le tesi di Wiclef e Huss di rifiuto dell’au­
torità pontificia, l’accusa di Hamack di amalgama tra dogma e diritto fatto dalla Gerarchia 
in funzione di potere5 e la critica di Leonardo Boff alla “Chiesa istituzionale" o “giuridi­
ca” frutto della “mondanizzazione” operata per imitazione delle strutture giuridiche roma­
ne e feudali6.

Tuttavia è vero che - al margine di queste posizioni radicali - l’animus adversus ius o 
adversus legem ha assunto nel secolo scorso e nel “mondo occidentale”, anche posizioni dia­
lettiche più sfumate, che in sintesi si potrebbero ridurre a tre principali tendenze, ancora 
attuali in alcuni settori.

1. Contrapposizione dialettica tra carisma e norma canonica
La legge rappresenta in teoria e spesso costituisce in pratica, dicono alcuni, un freno, 

o almeno una remora, alla libera iniziativa e alla spontaneità nell'azione dei singoli fedeli. 
I fautori di questa tendenza - il cui paladino è stato Leonardo Boff - arrivano così a con-

1 Cfr. Primus Oecumenici Concilii Nuntius (25 gennaio 1959): 445 51 (1959), 68.
2 Cfr. P. Lombardia, Lecciones de Derecho Canònico, Madrid 1984. p. 18.
5 Cfr. PH. Delahaye, Réfìexions sur la loi et les lois dans la vie de l'Église: in L’Année Canonique XVIII 

(1974), p. 82.
4 Cfr. Kirchenrecht. I. Die Geistlichen Grundlagen. Leipzig 1892, p. 23: Das altkatholisce Kirchenrecht und 

das Dekret Gratians. Miinchen-Leipzig 1918, pp. 536-614.
’ Cfr. Lehrhuch der Dogmengeschichte, 48 ed., Leipzig 1909. t. III. p. 347.
6 Cfr. Igreja: Carisma e Poder, Petrópolis, 1991 e la relativa “Notificatio" della Congregazione per la 

Dottrina della Fede. dell'll marzo 1985:445 77(1985). 756-762.



702 Documentazione

trapporre polemicamente, non solo i concetti di carisma e di norma, ma l’azione carismati­
ca dei fedeli (“ex spiritu”) all’esercizio della potestà ecclesiastica (“ex officio”), e resi­
stenza di una “Chiesa profetica” a confronto con la cosiddetta Chiesa “giuridica”, “del pote­
re” e “trionfalista”7.

2. Contrapposizione dialettica tra diritto gerarcologico e corresponsabilità ecclesiale
Il Diritto canonico ha avuto sempre - dicono altri - la primaria finalità di enunciare e 

tutelare i poteri della Gerarchia ecclesiastica, misconoscendo al tempo stesso sia il caratte­
re di servizio che è intrinseco al “munus” dei sacri Pastori, sia anche i diritti soggettivi dei 
fedeli e la loro attiva partecipazione nell’unica e comune missione della Chiesa. In questa 
prospettiva del Diritto canonico visto in chiave di “ecclesiologia tridentina o gerarcologica' • 
sono anche confluiti i fautori di due diverse tendenze sociologiche: vale a dire:

a) quelli che hanno applicato all’ordinamento canonico categorie e principi della 
dialettica hegeliana e perfino idee marxiste sulla lotta di classe;

b) quelli che, adoperando in senso equivoco le nozioni di “collegialità”, “corre­
sponsabilità” o “sinodalità”, propugnano - ne abbiamo esempi molto recenti, anche in Ital'3 
- la “democratizzazione” della Chiesa, falsamente invocata come conseguenza necessari3 
della ecclesiologia di comunione’.

3. Contrapposizione dialettica tra spirito pastorale ed ordinamento canonico
I fautori di questa contrapposizione sostengono che la carità, e concretamente la cani* 

propria della attività pastorale - che richiede certamente misericordia, comprensione, beni- 
gnità e altre simili virtù - sarebbe incompatibile con le norme dell’ordinamento canonie®; 
sia sostanziale (leggi, precetti, ecc.) che funzionale (processi, sanzioni, ecc.)’. I fautori® 
questa tendenza accettano del Diritto canonico solo quelle formule che a loro modo di vede­
re non implicano imperatività, ma solo esortazioni, raccomandazioni, orientamenti10.

Questo sintetico esame delle tendenze antigiuridiche (estreme o radicali e moderate o 
“ecclesiali”) che hanno messo in dubbio la legittimità o la finalità, il perché del Diritto cano­
nico, ci fa comprendere meglio l’importanza - anche pastorale - che ha avuto e avrà nel 
Terzo Millennio il vigoroso processo di rinnovamento della scienza canonica e della legi- 
stazione ecclesiastica.

2. Il rinnovamento del Diritto della Chiesa

Ma: quali sono stati - detto anche sinteticamente - i fattori principali di questo rinno­
vamento?

Come sanno bene i canonisti, anni prima che il Concilio Vaticano II raccomandasse che 
«nell’esposizione del Diritto canonico ... si tenga presente il Mistero della Chiesa»", l'indi- 
menticabile e sempre combattivo Klaus Mòrsdorf - Preside dell’Istituto canonistico di 
Monaco di Baviera e nostro Consultore nella Commissione Pontificia per la Revisione del

Cfr. A. Z. Serrano, Èvolution technique et théologie: Paris 1965; R. Wiltgen, The Rhine flows into 
Tiber. The unknown Council, New York 1966. ed altri, nonché per una più articolata formulazione teologica 1 op^" 
ra di L. Boff. Igreja: Carisma e Poder, già citata.

’ Cfr.. per esempio. O. Ter Reegen, Les droits late: in Concilium 4 (1968), p. 14 ; P. Lengsfeld. La ref,‘ 
sione del Codice: in Concilium 17 (1981). pp. 73-74; (nello stesso senso, anche se in forma più sfumata, altri col­
laboratori di questo n. 17 della rivista). H. KONG, Participation of thè Laity in Church Leadership and in Churd 
Elections: in A democratic Catholic Church, New York 1992. pp. 80-93.

’ Per un'analisi di questa tendenza, cfr. C. J. Errazuriz, Diritto e pastorale nella Chiesa: in Aa.Vv., Vita"1 
impendere magisterio, Roma 1993, pp. 297-310.

Cfr. D. Composta, Finalità del Diritto nella Chiesa, o.c.. pp. 387-389. L’autore fa una valutazione critica 
delle posizioni in materia tenute da P. Huizing, G. Gilleman, G. Alberigo, M. Oraison e altri.

'1 Optatam totius, 16.



Documentazione 703

Codice - aveva fondato la peculiare necessità e la specifica natura del Diritto canonico, nelle 
nozioni teologiche di Parola di Dio e di Sacramento'2. Questa posizione dottrinale innova­
trice e creativa - non soltanto apologetica di fronte all'antigiuridismo di Rudolph Sohm - è 
stata seguita, con ricchezza di sfumature personali, da una nutrita schiera di ben noti cano­
nisti, come Corecco, Sobanski, Rouco Varela ed altri ”. Ma anche parecchi canonisti di altre 
scuole - come Lombardia. Hervada. Bertrams, Giacchi o De Paolis14- hanno ampiamente 
esposto l’intima connessione esistente tra la legittimità e la natura dell'ordinamento canoni- 
co e l’essenza stessa della Chiesa, pur non condividendo la presentazione fatta da Mòrsdorf 
della scienza canonica come scienza teologica con metodo giuridico. Per questi ultimi auto­
ri, infatti, - come pure, se non mi sbaglio, per i due illustri titolari della cattedra di Diritto 
canonico di questa Università - il Diritto canonico ha una vera e propria giuridicità, che 
trova la sua radice e specificità nella stessa struttura costituzionale del Popolo di Dio e, par­
ticolarmente, nella reale dimensione di giustizia che hanno tutti i Sacramenti.

Comunque, il fattore determinante di questo splendido rinnovamento recente e attuale 
della scienza canonica e dell’intera legislazione ecclesiastica, è stato senza dubbio il 
Concilio Vaticano 11. Esso infatti, non soltanto espresse in merito una sua generica volontà 
di approfondimento teologico, ma diede anche chiari orientamenti dottrinali e fornì con­
crete decisioni normative atte ad assicurare che il nuovo Corpus luris Canonici riflettesse 
pienamente, tanto nei suoi principi basilari come nella stessa formulazione dei canoni, la 
natura propria del Popolo di Dio, del Corpo Mistico di Cristo. «Tra gli aspetti più signifi­
cativi del rinnovamento del Diritto canonico nel periodo successivo al Concilio - ha detto 
lo stesso Legislatore dei due Codici - c’è stata la crescente preoccupazione che la lettera 
e lo spirito della legislazione canonica riflettano ancor più pienamente la peculiare natu- 
fa della Chiesa quale sacramento di unione con Dio e di unità di tutto il genere umano (cfr.

IJ Cfr. K. Mòrsdorf. Zur Grundlegung des Rechtes der Kirche: in Munchener Theologische Zeitschrift 3 
11952). pp. 329-348: E. Eichmann-K. Mòrsdorf. Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex luris 
Canonici, I. Munchen-Paderbom-Wien 1964. pp. 8-21. Le stesse idee sono state riproposte e approfondite negli 
anni successivi nel periodo post-conciliare: cfr. K. Mòrsdorf. Wort und Sakrament als Bauelemente der 
Kirchenve/fas.sung: in Archivfiir katholisches Kirchenrecht 1.34 (1965). pp. 72-79: Kanonisches Rechi als theolo- 
psche Disziplin: in Seminarium 4 (1975), pp. 802-921: questi ed altri scritti sono stati di recente raccolti in 
Schriften zum kanonischen Rechi, a cura di W. Aymans-K. Th. Gringer-H. Schmitz. Paderbom 1989.

’ Della loro ampia bibliografia possiamo ricordare: A. M. Ronco Varela - E. Corecco. Sacramento e dirit­
to' antinomia nella Chiesa? Riflessioni per una teologia del diritto canonico. Milano 1971; R. Sobanski. La para­
te et le sacrement facteurs de formation du droit ecclésiastique: in Nouvelle Revue Théologique. 95 (1973), pp. 
515-526; A. M. Rouco Varela, Grundfragen einer katholischen Theologie des Kircherechts. Oberlegungen zum 
Aufbau einer katholiscen Teologie des Kircherechts: in Archiv fur katholisches Kirchenrechts. 148 (1979), pp. 
541-352; W. Aymans, Die Kirche - Das Recht im Mysterium der Kirche: in Aa.Vv.. Handbuch des katholischen 
Kirchenrechts, a cura di J. Listl-H. MOller-H. Schmitz. Regensburg 1983. pp. 3-11; E. Corecco. Theologie et 
droit canon: écrits pour une nouvelle théorie generale du droit canon, a cura di F. Fechter-P. Le Gal. Fribourg 
(Suisse) 1990.

“ Per un'informazione più ampia rimandiamo alla documentata monografia di C. R. M. Redaelli. Il con­
cetto di diritto nella Chiesa nella riflessione canonistica Ira Concilio e Codice, Milano 1991. A titolo soltanto 
esemplificativo possiamo ricordare i seguenti titoli: W. Bertrams. Quaestiones fundamentales luris Canonici. 
Roma 1969; J Hervada P. Lombardia. El Derecho del Pueblo de Dios. Hacia un sistema de Derecho Canonico. 
voi. 1, Pamplona 1970; P. J. Viladrich, Derecho v Pastora! - La justicia y la función del Derecho Canònico en 
la edificación de la Iglesia: in Ius Canonicum 13 (1973). pp. 171-256: O. Giacchi. Ancora sul rapporto tra la 
Chiesa e il diritto: in Ephemerides luris Canonici 32 (1976) pp. 7-19; V. De Paolis, Ius: notio univoca an ana­
loga?: in Periodica 69 (1980), pp. 127-162; J. Fornes, La ciencia canònica contemporanea. Valoración critica. 
Pamplona 1984; P. Lombardia, Lecciones de Derecho Canònico, cit.; J. Hervada. Pensamientos de un canonista 
en la hora presente. Pamplona 1989; S. Berlingo, Dalla "giustizia della carità" alla "carità delta giustizia" : 
rapporto tra giustizia, carità e diritto nell'evoluzione della scienza giuridica laica e della canonistica contem­
poranea: in “Lex et iustitia" nell'utrumque ius: radici antiche e prospettive attuali. Atti del VII Colloquio inter 
nazionale romanistico-canonistico, Roma 1989, pp. 335-372; S. Gherro, Principi di diritto costituzionale cano­
nico, Torino 1992; C. J. Eerrazuriz, Il diritto e la giustizia nella Chiesa. Per una Teoria Fondamentale del 
Diritto Canonico. Milano 2000.



704 Documentazione

Lumen gentium, l)»15. Il Concilio, infatti, nel ricordare nel noto testo della Lumen gentium, 
n. 8, che Cristo ha costituito la Chiesa come “communio spiritualis" di fede, speranza e 
amore e, simultaneamente, come “compago visibilis’’, società terrena dotata di organismi 
gerarchici, ha insistito sul fatto che queste due realtà - carismatica e istituzionale - sono 
assolutamente inseparabili. Ed è questa inseparabilità quella che assicura al Diritto cano­
nico e alla legge ecclesiastica la propria identità e finalità, il proprio perché nel Popolo di 
Dio. Ha insegnato in merito Giovanni Paolo II: «Poiché la struttura sociale della Chiesa è 
al servizio di un più profondo mistero di grazia e comunione, il Diritto canonico - proprio 
in quanto legge della Chiesa, ius Ecclesiae - deve essere visto come unico nei propri mezzi 
e nei propri fini»l6.

Perciò il grande processo di rinnovamento avviato dal Concilio ha portato ad una nuova 
autocomprensione della scienza canonica, grazie soprattutto agli arricchimenti dottrinali di 
carattere ecclesiologico che hanno inciso profondamente sulla completa riforma legislativa 
portata a termine da Giovanni Paolo II, con la costante cooperazione collegiale dell’intero 
Episcopato cattolico17. Tra questi arricchimenti ecclesiologici, mi sembra doveroso ricorda­
re almeno i seguenti, che trovano fedele riscontro nei due nuovi Codici e garantiscono l ai' 
tualità normativa dei loro contenuti.

1. Il principio della uguaglianza fondamentale di tutti i fedeli «quoad dignitatem e' 
actionem communem» nell’edificazione del Corpo di Cristo (cfr. Lumen gentium, 32): cioè la 
loro comune dignità di figli di Dio rigenerati in Cristo e chiamati tutti alla santità, e la loro 
comune responsabilità di partecipare attivamente alla missione salvifica che Cristo ha affida- 
to alla Chiesa. Essendo radicata nel Battesimo, questa uguaglianza fondamentale, che è stata 
oggetto di approfonditi studil8, appare, certamente non come giustificazione dottrinale di una
pretesa concezione democratica della Chiesa, ma come concetto basilare della “ commuti 
ecclesiastica”. Questa nozione fondamentale della comunione, che pervade l’intera nuova 
Codificazione latina, trova una primaria espressione nello statuto o condizione giuridica fon- 
damentale dei “christifideles" («De omnium christifidelium obligationibus et iuribus»), 
precede ontologicamente le diverse condizioni giuridiche soggettive, sorte in base all 'Ordine 
sacro e altri Sacramenti nonché alle varie missioni canoniche, mandati o deputazioni gerar' 
chiche per lo svolgimento di specifici offici, ministeri o funzioni ecclesiali.

2. Lo sviluppo anche della dottrina sui carismi personali, con il riconoscimento del® 
loro utilità e l’affermazione del diritto e dovere di esercitarli, sia a livello personale che3 
livello associativo ed anche nelle strutture ufficiali dell’organizzazione ecclesiastica”. Ciò 
è dimostrato di grande importanza per la fondazione del Diritto canonico nel Mistero del® 
Chiesa, ed anche per una migliore comprensione della dimensione sociale di quei «diversi 
doni gerarchici e carismatici» (Lumen gentium, 4) concessi dallo Spirito alla Chiesa. Si trat' 
ta di una tensione creativa all’interno del Corpo di Cristo, che - come ha spiegato lo stesso 
Legislatore - «può contribuire non solo allo sviluppo di una sana riflessione ecclesiologie3- 
ma anche, in modo essenzialmente pratico, al buon funzionamento delle diverse strutture che

15 Giovanni Paolo li. Discorso alla Canon Law Society of Great Britain and Ireland (22 maggio 1992): in 
Communicationes XXIV (1992). p. 10.

16 Ibid.
17 Per i più rilevanti dati informativi e statistici - anche se non completi -, cfr. F. D’Ostilio, È pronto il 

Codice di Diritto Canonico, Città del Vaticano 1982; J. Herranz. Génesis del nuevo Cuerpo Legislativo de 
Iglesia: in Ius Canonicum XXIII (1983), pp. 491-526; Studi sulla nuova legislazione della Chiesa. Milano 1990. 
pp. 3-109.

" Cfr. tra i primi studi, A. Del Portillo, Laici e fedeli nella Chiesa, Milano 1969. pp. 11-92: E. RetaMal 
La igualdad fundamenta! de los fieles en la Iglesia segun la Constitución dogmatica ‘‘Lumen gentium", Santiago 
de Chile 1980.

” Cfr. Lumen gentium, 12; Apostolicam actuositatem, 3.



Documentazione 705

consentono ai fedeli di rispondere alla loro vocazione soprannaturale e di partecipare piena­
mente alla missione della Chiesa»20. 11 riconoscimento che anche i legittimi carismi persona­
li hanno un’incidenza nell’ambito del Diritto, danno una definitiva risposta alle tendenze anti­
giuridiche prima accennate che contrapponevano carisma e istituzione e, più radicalmente, 
una Chiesa dei carismi ad una Chiesa del Diritto. Di fatto l’attuale Codificazione latina ha 
offerto e sta offrendo adeguati statuti giuridici particolari alle varie realtà ecclesiali di carat­
tere aggregativo e prevalentemente laicale che - con o senza la qualifica di “movimenti” - 
erano sorte prima e dopo la precedente Codificazione, come autentici doni dello Spirito.

3. La messa in rilievo dei diritti e doveri soggettivi fatta nel nuovo Codice, insieme alla 
dottrina conciliare sul carattere ministeriale (diaconia) della potestà dei sacri Pastori21 ha 
richiamato anche la convenienza - che fu già accolta nei suoi Principi direttivi dalla 
Commissione Codificatrice latina22 - di introdurre anche nel Diritto canonico l'applicazio­
ne del principio di legalità nell’esercizio dell’autorità ecclesiastica. Naturalmente questo 
principio va inteso nell’ordinamento canonico non nel senso civilistico e democratico di 
concretizzazione della sovranità popolare che attraverso le Camere (potere legislativo) con­
trolla l’attività di Governo, ma nel senso tecnico e morale di sottomissione dell’autorità alle 
norme del diritto - «modo iure praescripto»2' - nell’esercizio della propria potestà, anche 
esecutiva o amministrativa. Ciò per evitare - attesa la fallibilità della natura umana - tanto 
abuso di potere quanto - ciò che oggi costituisce forse un maggior pericolo - l’atteggia­
mento rinunciatario e indolente nell’esercizio dell’autorità medesima, che è stata conferita 
da Dio per edificare non per distruggere o lasciare irresponsabilmente che altri distrug­
gano24. A nessuno sfugge come questo arricchimento dottrinale e normativo sulla natura e 
1 esercizio dell’autorità nella Chiesa abbia svuotato di reale contenuto le annose critiche 
fatte da coloro che - come abbiamo accennato prima - vedevano o vedono ancora nel Diritto 
canonico uno strumento al servizio del potere assoluto o dell’arbitrio della Gerarchia.

4. Altri fattori che hanno molto contribuito al rinnovamento del Diritto nella Chiesa 
sono stati gli arricchimenti dottrinali sul "munus Petrinum", sulla sacramentaiità e 
Collegialità episcopale, sulla Chiesa particolare e la missione del Vescovo diocesano, ma 
anche sul presbiterato e perfino sulla nozione stessa dell'ufficio ecclesiastico. Questi rilievi 
dottrinali hanno portato a notevoli sviluppi normativi de) Diritto costituzionale e dell’orga­
nizzazione ecclesiastica, sempre nel contesto di una approfondita comprensione della “com­
munio", sia nell’ambito della Chiesa universale che all’interno delle Chiese particolari. Da 
notare, a questo proposito, che la riforma legislativa fu in queste materie assai facilitata da 
espliciti mandati e disposizioni normative contenuti negli stessi Decreti del Concilio 
Vaticano IL Si pensi, per esempio, alle molte determinazioni concrete sul Collegio episco­
pale, sulla Curia Romana, sul Sinodo dei Vescovi, sulle Conferenze Episcopali, come pure 
sui Consigli presbiterali e pastorali, e così via.

5. Anche il retro sviluppo della dottrina sulla natura essenzialmente pastorale della 
norma canonica ha notevolmente contribuito al rinnovamento del Codice di Diritto Cano-

Giovanni Paolo II. Discorso alla Canon Law Society of Great Britain and Ireland, cit.
■' Cfr. Lumen gentium, 24 e 27; Christus Dominus, 23; Gaudium et spes, 23 e passim.
n Cfr. Principia quae Codicis luris Canonici recognitionem dirigant: in Communicationes I (1969), pp. 78 

ss.: vedere specialmente i nn. 5 e 7 (esercizio della potestà ecclesiastica, tutela dei diritti soggettivi, distinzione di 
funzioni - legislativa, amministrativa e giudiziaria - e così via).

a Cfr. C./.C, can. 135.
24 Cfr. J. Herranz, Autorità, libertà e legge nella comunità ecclesiale: in La Collegialità episcopale per il 

futuro della Chiesa, Firenze 1969, pp. 97-110; E. Molano, Introducción al estudio del Derecho Canonico v del 
Derecho Eclesiàstico del Estado, Barcelona 1984, pp. 127 ss.; E. Labandeira, Tratado de Derecho Administrativo 
Canònico, Pamplona 1988, pp. 263 ss.



706 Documentazione

nico e alla retta interpretazione ed applicazione delle sue norme, a livello sia di Chiesa uni­
versale che di Chiese particolari. Si è insistito nel sottolineare che questo carattere spiende 
soprattutto nei principi tradizionali della aequitas, della epikeia o della dispensa, con i quali 
la caritas pastoralis del legislatore, del giudice o dell’amministratore ecclesiastico manife- 
sta una volontà di giustizia temperata dalla prudenza, dalla benignità e dalla comprensione 
verso le singole persone, sempre per il loro bene spirituale. Tuttavia lo spirito pastorale non 
si esaurisce in queste tradizionali peculiarità del Diritto canonico ma lo si evidenza anche in 
molti altri spetti della rinnovata legislazione ecclesiastica. Mi pare doveroso ricordarne alcu- 
ni: la positivizzazione giuridica - con la conseguente protezione e tutela - di molti diritti 
personali che formalizzano il diritto fondamentale dei fedeli di ricevere abbondantemente 
dai sacri Pastori - e non soltanto “ex caritate” ma “ex iustitia" - i beni spirituali della 
Chiesa, «praesertim ex verbo Dei et sacramentis»25; la riduzione al minimo delle leggi sulla 
nullità degli atti giuridici o sulla incapacità delle persone; la maggiore agilità dei processi 
salva la primaria esigenza pastorale della verità; la notevole riduzione delle pene latae sen- 
tentiae, e così via. Ma soprattutto direi che questo spirito pastorale appare particolarmente 
evidente nell’insieme di norme intese ad assicurare il compimento del servizio dei sacri 
Pastori in bonum animarum nel modo più efficace ed adeguato alle odierne necessità spiri- 
tuali, apostoliche e missionarie. Sono, infatti, norme che cercano di snellire e di dare 
giore dinamismo a tutta l’organizzazione degli uffici ecclesiastici, e di stimolare e guidare - 
senza confusione di ruoli - l’attiva partecipazione di tutti i fedeli alla vita e alla missione del
Popolo di Dio. Ben a ragione ha potuto affermare il Legislatore: «Se la Chiesa è un disegno 
divino - Ecclesia de Trinitate - le sue istituzioni, pur perfettibili, devono essere stabilite al 
fine di comunicare la grazia divina e favorire, secondo i doni e la missione di ciascuno, il 
bene dei fedeli, scopo essenziale della Chiesa»26.

6. Un altro fattore di rinnovamento è stato la profonda riflessione fatta sui rapporti 
Teologia e Diritto canonico, ben oltre la considerazione di esso come “pars theologiae prac- 
ticae”, ma anche sui rapporti esistenti tra il Diritto canonico e il Diritto divino: sia natuale 
- ciò che vale per ogni ordinamento giuridico, anche secolare - che positivo, contenuto 
nella Sacra Scrittura e nella Tradizione.

7. Infine, sembra doveroso anche accennare, tra i fattori dottrinali del rinnovamento - 
nell'ambito del Diritto canonico e in quello del Diritto ecclesiastico degli Stati - all'inci- 
denza giuridica che hanno avuto e certamente avranno di più in futuro sia le direttive sul- 
l’ecumenismo contenute nel Decreto conciliare “Unitatis redintegratio"27, che la dottrina 
esposta nella Costituzione pastorale “Gaudium et spes” sulla legittima autonomia dell or- 
dine temporale e la conseguente legittima libertà del cristiano nelle cose temporali, insepa- 
rabili dalla necessaria fedeltà alla dottrina morale cattolica e agli insegnamenti sociali della 
Chiesa28.

* * *

Si può ben dire che nel lungo processo di aggiornamento legislativo in applicazione del 
Concilio Vaticano II - vi abbiamo lavorato per 20 anni - sono state tradotte in norme cano- 
niche molte esigenze del Diritto divino (dell'mJo creationis, ma soprattutto dell’ordo 
redemptionis, della lex gratiae divino-positiva), salvaguardando al tempo stesso la finalità 
strettamente pastorale e la natura veramente giuridica del Diritto della Chiesa. Tutta questa 
realtà normativa dimostra che il Diritto appartiene, in quanto ordinatore necessario della

25 C./.C., can. 213.
26 Paolo VI, Discorso ai partecipanti a! II Congresso Internazionale di Diritto Canonico organizzato dalla 

"Consociatio Studio luris Canonici promovendo" (17 settembre 1973): in Communicationes V (1973), 126.
27 Cfr. C.I.C.. cann. 383 §3. 755. 844.

Cfr. Gaudium et spes, 43; C.I.C.. can. 227.



Documentazione 707

struttura sociale del Popolo di Dio, al "Mysterium Ecclesiae", e testimonia, come sentenziò 
Paolo VI con una frase lapidaria che: «Vita ecclesialis sine ordinatione iuridica nequit exsi­
stere - La vita della Chiesa non può esistere senza un ordinamento giuridico»29. Ma allora: 
come può essere ancora posta ai nostri giorni la domanda: Il Diritto Canonico, perché?

3. L'attualità di questa domanda

E frequente sentire in questi anni affermazioni che, con soddisfazione, constatano un 
sostanziale anche se non completo superamento del clima di antigiuridismo evocato nella cita­
ta Udienza con il Santo Padre. Penso che siamo entrati in una nuova fase, iniziata con la pro­
mulgazione e la buona recezione dei due Codici canonici - latino e orientale - intimamente 
collegati - come abbiamo visto - con quel grande Concilio Ecumenico che alcuni pretende­
vano presentare come antigiuridico o almeno agiuridico. Si aggiungano altri indizi e fatti signi­
ficativi nell’ambito della conoscenza delle leggi e del rinnovamento e sviluppo della scienza 
canonica. Si pensi, per esempio, al fatto che in data odierna, il “Codice di Diritto Canonico” - 
vincolante per il miliardo circa di fedeli della Chiesa latina - è stato tradotto in 17 lingue (com­
presi il cinese, il vietnamita, il giapponese, l'indonesiano e il coreano), con oltre 60 edizioni 
bilingui e un milione di copie. Mentre sono 31 le Facoltà e gli Istituti di Diritto Canonico, e 
sono operanti nei vari Continenti anche 18 Società canonistiche, per il continuo aggiornamen­
to professionale degli operatori del Diritto: Vescovi, giudici, professori, ecc.

Non vorrei in alcun modo minimizzare questi traguardi per lunghi anni auspicati, che 
segnano effettivamente l'inizio di una nuova tappa, nella quale il Diritto comincia ad essere 
considerato e rivalutato come aspetto essenziale della vita e della missione della Chiesa pel­
legrina. Tuttavia, conviene non dimenticare che resta ancora molto da fare. Superata l’osti- 
btà, rimane in alcuni ambienti un ostacolo più sottile e perciò più insidioso: l’indifferenza. 
Si tratta di una indifferenza e di una disaffezione — dovute non a cattiva volontà, ma piutto­
sto a scarsa conoscenza delle leggi ecclesiastiche -, che hanno purtroppo due conseguenze 
negative: la perdita nelle coscienze e nei rapporti ecclesiali della caratteristica di “obbliga­
torietà” delle norme canoniche, e la sottovalutazione - (divelta anche da parte dei sacri mini­
stri - della dimensione pastorale del Diritto.

E ovvio che occorre ricuperare un senso davvero positivo del Diritto nella Chiesa, che 
lo faccia vedere come una realtà che deve interessare tutti i fedeli e in particolare tutti i 
Pastori, indipendentemente dal possesso o meno di conoscenze specializzate. Perciò, la 
domanda sul perché del Diritto canonico non ha perso nulla della sua attualità. Anzi, in un 
certo senso, nel momento presente risulta ancora più pertinente. Unicamente in questo modo 
ci si può riallacciare ad una tradizione gloriosa di scienza e di prudenza di governo, purifi­
candone certamente la memoria rispetto ai limiti umani di ogni epoca, ma soprattutto valo­
rizzando la sua portata permanente ed attuale.

Per approfondire comunque la questione posta, forse può essere utile modificare così i 
temiini del quesito: perché è diffìcile a volte comprendere e stimare il Diritto canonico? Vi 
sono sicuramente molteplici ragioni. Ma ve n’è una che, a mio parere, non andrebbe sotto­
valutata: si tratta della stessa idea di Diritto da cui si parte. In effetti, spesso lo si pensa, 
anche nella Chiesa, quale mero ordine positivo e formale, espressione di una volontà e di un 
potere che limitano la autonomia personale. Altre volte, e forse questa variante più debole 
collima di più con l’atteggiamento di indifferenza di cui parlavo prima, il Diritto canonico 
sembra presentarsi come inutile complicazione, come macchinosa burocrazia, che ritarde­
rebbe il raggiungimento dei giusti obiettivi pastorali. Di fronte ad un Diritto canonico così 
mal ridotto, è logico che si aspiri ad un’attenuazione, se non - a giudizio di alcuni - addi-

29 Cfr. Allocutio Membris Pontificiae Commissionis Codici luris Canonici Recognoscendo (27 maggio 1977): 
445 69 (1977), 418.



708 Documentazione

rittura ad un’eliminazione dell’elemento giuridico nella Chiesa, divenuto così un corpo 
estraneo e forse anche un ostacolo all’ecumenismo.

Sono convinto che, per riscoprire il perché del Diritto ecclesiale, bisogna risalire - ne 
abbiamo accennato prima - ad un’altra concezione del Diritto: quella che, con la migliore 
tradizione classica e cristiana, sempre viva nel Magistero e nella vita della Chiesa, lo com­
prende come ordine di giustizia. Una giustizia che nella società civile s’incentra sui diritti e 
doveri naturali della persona umana in quanto tale, e che, nel Popolo di Dio, riguarda la rea­
lizzazione del divino disegno salvifico, alla cui luce mostrano tutto il loro rilievo di giustizia 
sia i diritti e i doveri dei fedeli che la specifica missione dei Pastori in quanto rappresentan­
ti gerarchici di Cristo nella Chiesa. Le leggi canoniche, nonché l’attività amministrativa e 
giudiziaria ecclesiastica, appaiono così come strumenti indispensabili di quell’ordine giusto- 
le cui basi essenziali si trovano nella stessa costituzione divina della Chiesa. Infatti. 8 
"munus regendi” - la funzione di governo - è inseparabile dalle funzioni magisteriali e litur­
giche - “munus docendi” e “munus sanctificandi” -, non solo nei suoi principi fondanten-' 
tali ma anche nel retto e responsabile esercizio dell’intera missione pastorale. Far conosce- 
re ed applicare le leggi della Chiesa non è un intralcio alla presunta “efficacia” pastorale 
chi vuol risolvere i problemi senza il diritto, bensì garanzia della ricerca di soluzioni non 
arbitrarie, ma veramente giuste e, perciò, veramente pastorali.

Infatti, l’ecclesiologia del Vaticano II presenta la missione salvifica di Cristo legata alla 
sua triplice condizione di maestro, sacerdote e re, e fa apparire la struttura della Chiesa' 
l’ordinamento canonico - come una partecipazione sacramentale a questo triplice munus.
Perciò, la “parola” di salvezza che la Chiesa custodisce e proclama, il “culto” che essa rende 
pubblicamente a Dio e la «exodia»™ o “potestà sacra” con cui la Chiesa è governata, sono 
tre funzioni che non si possono distinguere adeguatamente tra di loro, perché formano un’or- 
ganica unità, radicata nell’unità della persona e della missione di Cristo. Proprio perché que-- 
ste tre funzioni, riferite alla pienezza del munus pastorale, formano un’unità organica esse 
non possono essere esercitate in modo tale che una delle tre venga, di fatto, praticameli 
esclusa. E quello che avverrebbe, per esempio, se un Vescovo fosse un ottimo predicatore e 
maestro, un diligente ministro dei Sacramenti ma, al tempo stesso, non conoscesse suffi- 
cientemente le leggi della Chiesa oppure non le facesse doverosamente rispettare ed appli- 
care’1, magari in nome di un non ben definito “spirito pastorale”.

Di fronte a certa “demagogia pastoralista” che ancora rischia di oscurare in alcuni 
ambienti la natura intrinsecamente pastorale del Diritto canonico e la finalità di servizio alla 
carità e al “bonum animarum" delle norme canoniche, appare necessario che non sono i cul­
tori della scienza canonica ma anche i sacri Pastori, senza eccezioni, meditino e facciamo 
eco a queste chiare parole del Pastore della Chiesa universale: «È opportuno soffermarsi * 
riflettere - ha detto Giovanni Paolo II - su di un equivoco, forse comprensibile ma per que- 
sto non meno dannoso, che purtroppo condiziona non di rado la visione della pastoralità del 
diritto ecclesiale. Tale distorsione consiste nell’attribuire portata ed intenti pastorali unica- 
mente a quegli aspetti di moderazione e di umanità che sono immediatamente collegabili 
con Vaequitas canonica; ritenere cioè, che solo le eccezioni alle leggi, l’eventuale non ricor­
so ai processi ed alle sanzioni canoniche, lo snellimento delle formalità giuridiche abbiano 
rilevanza pastorale. Si dimentica così che anche la giustizia e lo stesso diritto - e di conse­
guenza le norme generali, i processi, le sanzioni e le altre manifestazioni tipiche della gin' 
ridicità, qualora si rendano necessarie - sono richiesti nella Chiesa per il bene delle anime 
e sono pertanto realtà intrinsecamente pastorali»’2.

w «Data est mihi omnis potestas (“exousia") in coelo et in terra» (Mt 28,18).
31 Cfr. C.I.C., cann. 391 §2. 392. e passim. Si è parlato di questo fenomeno, in relazione anche ai sacerdoti- 

descrivendo come “il turbamento" o “lo smarrimento" della funzione “direttiva" in seno al Popolo di Dio: cfr. 6- 
Colombo, in Aa.Vv.. // prete. Identità del ministero e oggettività della fede, Milano. Milano 1990. p. 34.

32 Giovanni Paolo II. Discorso al Tribunale della Rota Romana (18 gennaio 1990): AAS 82 (1990), 873.



Documentazione 709

4. Due esempi all’ordine del giorno

Quanto abbiamo finora considerato potrebbe essere illustrato mediante un ampio venta­
glio di situazioni passate e presenti in cui la rilevanza del Diritto canonico è del tutto pale­
se. Sarebbe opportuno evidenziare, a questo proposito, la presenza del Diritto nella vita quo­
tidiana della Chiesa, prima di tutto nelle circostanze normali delle comunità e dei fedeli, lad­
dove non si registrano problemi di rilievo. Infatti, quando si predica la Parola di Dio e la 
Santissima Eucaristia viene celebrata, quando i fedeli ricevono quei beni salvifici e parteci­
pano attivamente alla vita e alla missione della Chiesa, quando i Pastori svolgono il loro 
ministero al servizio dei fratelli, quando le Chiese particolari entrano tra di esse in rapporti 
concreti in cui vivono ed esprimono la loro comunione, quando infine il Ministero petrino 
di unità dell'intera Chiesa incide tanto positivamente nella conservazione del depositum 
fidei: in tutti questi aspetti della vita ecclesiale il Diritto canonico è veramente presente e 
operante. Non solo perché vengono rispettate le leggi legittimamente stabilite, ma perché 
viene vissuto dinamicamente quell’ordme di giustizia intrinseco alla comunione ecclesiale, 
che quelle stesse norme canoniche dichiarano, determinano e tutelano.

Tuttavia, nelle questioni più difficili e delicate della vita ecclesiale l'importanza del 
Diritto canonico si rende ancor più manifesta. Prenderò, a titolo di esempio, due problemi, 
di natura assai diversa, ma accomunati dalla necessità attuale che siano valutati ponderata- 
mente anche dal punto di vista giuridico.

* * *

Consideriamo, anzitutto, un tema di natura allo stesso tempo teologica e giuridica: il rap­
porto tra Primato petrino e Collegialità episcopale, tenuto conto dei suoi vari risvolti, sia all'in- 
terno della Chiesa Cattolica che nella prospettiva ecumenica. Ovviamente non intendo adesso 
addentrarmi in questa complessa problematica. Vorrei limitarmi ad osservare che quel rappor­
to viene sovente impostato in chiave dialettica e perfino polemica come se l’affermazione del 
Primato dovesse intaccare la Collegialità, e lo sviluppo di quest’ultima fosse una via per dimi­
nuire il ruolo del Successore di Pietro. Una tale visione, certamente falsa sotto il profilo teo­
logico in quanto ignora il rapporto di immanenza tra queste due realtà volute da Cristo, si rive­
la profondamente distorta anche nella prospettiva del Diritto canonico come ordine di giusti­
zia (prospettiva, mi sia permesso ripeterlo per inciso, di grande significato teologico, dal 
momento che attiene alla natura stessa della Chiesa, al suo essere conosciuto mediante la fede).

Nel Romano Pontefice, infatti, permane l’ufficio concesso dal Signore singolarmente a 
Pietro, primo degli Apostoli. Egli è capo del Collegio dei Vescovi e Pastore della Chiesa uni­
versale - realtà fondazionale che precede ontologicamente le Chiese particolari -, ed ha una 
potestà ordinaria, suprema, immediata e piena che può sempre esercitare liberamente”. 
Occorre però sottolineare che non si tratta di una potestà assolutistica e arbitraria - di una 
“questione di sovranità monarchica”, come qualcuno ha detto -, perché la episkopé del 
Primato ha dei limiti che procedono dalla legge divina e dall'inviolabile costituzione divina 
della Chiesa contenuta nella Rivelazione”, e tale costituzione contempla anche 1’esistenza 
del Collegio episcopale. Perciò, il Concilio Vaticano II ha integrato magisterialmente la dot­
trina del Concilio Vaticano I sul Primato con la dottrina sul Collegio episcopale, in una 
ecclesiologia di comunione che - come ha detto Giovanni Paolo II - il nuovo Corpus luris 
Canonici ha tradotto fedelmente nelle sue norme ”.

In questo senso va sottolineato che il Collegio episcopale, insieme al suo Capo e mai 
senza di esso, è pure soggetto - come il Romano Pontefice personalmente - della suprema

” Cfr. C.I.C., can. 331. con le relative fonti del Magistero del Concilio Vaticano II.
34 Congregazione per la Dottrina della Fede. Il Primato del Successore di Pietro nel mistero della 

Chiesa: in II Primato de! Successore di Pietro. Atti del Simposio Teologico, dicembre 1996. Libreria Editrice 
Vaticana 1998, p. 498.

” Cfr. Giovanni Paolo II. Cost. Ap. Sacrae disciplinae leges (25 gennaio 1983): AAS 75 (1983). Pars II. p. XII.



710 Documentazione

e piena potestà sulla Chiesa universale. Ma è il Successore di Pietro colui che determina il 
modo, sia personale che collegiale, di esercizio della suprema potestà, secondo le concrete 
necessità della Chiesa36. A questo proposito, si deve pure osservare che la prassi del Primo 
Millennio cristiano per quanto si riferisce all’esercizio del Primato non può essere conside­
rata oggi come esemplare, senza tener conto dello sviluppo dottrinale sul Primato - e anche 
sulla Collegialità episcopale - che è avvenuto durante il Secondo Millennio, nonché delle 
mutate circostanze d’ordine storico e sociale. Perciò, come ha indicato Giovanni Paolo II 
citando il Vaticano II (Decr. Orientalium Ecclesiarum, 9), questo «ritorno al Primo 
Millennio» deve essere adattato alle condizioni attuali'7.

Diluire il Ministero petrino, cercando in pratica di ridurlo ad un semplice primato di 
onore, senza giurisdizione o quasi, oppure circoscrivere la giurisdizione del Romano 
Pontefice a quella sinodale di “Patriarca d’Occidente”, mi sembra che costituirebbe una 
grave ingiustizia: contro la stessa Chiesa universale, contro ogni Chiesa particolare e - direi 
- contro tutti i Pastori e tutti i fedeli. Sarebbe, infatti, privare il Popolo di Dio di un grande 
e prezioso dono, fatto dallo stesso Cristo alla Chiesa di tutti i tempi; e sarebbe anche poco 
opportuno ed intelligente proprio quando questo supremo Ministero di unità comincia ad 
essere apprezzato come utile o necessario anche da non poche Chiese e Comunità non in 
piena comunione con la Chiesa Cattolica.

Ciò certamente non significa negare o svalutare il significato e il valore della 
Collegialità episcopale o dell’istituzione patriarcale, né la loro intrinseca rilevanza per l'e- 
sercizio stesso del Primato petrino, né la convenienza che lo spirito collegiale venga ulre- 
riormente approfondito perfezionando le sue forme di manifestazione e di esercizio a livel- 
lo di Sinodo dei Vescovi o di Conferenze Episcopali.

A sua volta la stessa Collegialità episcopale comporta una ben precisa struttura giuridi- 
ca, per cui, ad esempio, il Collegio come tale non può agire senza il suo capo, il Papa, e 
stesso Collegio - proprio perché è un organo della suprema potestà - non può ritenersi pre' 
sente, nemmeno per partecipazione, nelle Assemblee episcopali parziali, senza che ciò dimi- 
nuisca minimamente la grande rilevanza pastorale di queste Assemblee: Conferent 
Episcopali, Concili particolari, ecc. In esse, infatti, si esprime in vario modo lo spirito col- 
legiale e la comunione gerarchica tra i Pastori di gruppi di Chiese particolari, e tra essi e il 
Pastore della Chiesa universale, la cui potestà non significa in alcun modo estraneità e tanto 
meno concorrenza rispetto alla sacra potestas di ogni singolo Vescovo38.

* * *
Il secondo esempio di incidenza canonica cui accennavo prima è legato, purtroppo. allaa 

cronaca recente. Giovanni Paolo II, nella sua consueta Lettera ai sacerdoti il Giovedì Santo, 
vi ha accennato quest’anno ed ha trattato poi approfonditamente la questione nel Discorso 
ai partecipanti nella Riunione interdicasteriale con i Cardinali statunitensi, che abbiamo 
avuto nel Palazzo Apostolico i giorni 23 e 24 di questo mese39. Mi riferisco a quei sacerdo- 
ti che con il loro comportamento in materia sessuale hanno recato grave scandalo specie 
negli Stati Uniti d’America. Anche in questo caso non pretendo entrare a fondo nei tanti 
aspetti connessi con questa dolorosa situazione, che purtroppo - devo dirlo - ha creato in 
alcuni ambienti un ingiusto clima di sospetto e diffidenza verso i sacerdoti, per il tenace stile 
scandalistico, non soltanto informativo, con cui determinati "media" offrono voce a qual- 
siasi denuncia, forse anche con il poco nobile intento da parte di alcuni di infangare l'im- 
magine della Chiesa e del sacerdozio cattolico e di indebolire la credibilità morale del suo
Magistero. Vorrei solo mettere in risalto - a titolo personale e senza entrare nel merito del

16 Cfr. C.I.C., cann. 330-341. con le relative fonti del Magistero del Concilio Vaticano II.
Cfr. Giovanni Paolo II. Discorso ai Patriarchi delle Chiese Orientali (25 settembre 1998). 6: 445 9' 

(1999). 273.
” Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium. 27; Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Ut unum sint, 95.
" Cfr. L'Osservatore Romano. 26 aprile 2002. p. 7.



Documentazione 711

comunicato finale della predetta Riunione - il contributo che una retta visione giuridica 
potrebbe offrire per riportare serenità in tanti animi turbati.

In questa materia occorre certamente proteggere i diritti delle vittime, quelli dei Pastori 
e degli altri fedeli delle comunità direttamente interessate e dell’intera Chiesa: in definitiva, i 
diritti di tutte le persone coinvolte, come anche quelli della stessa società civile; e la giustizia 
richiede altresì che vengano rispettati i diritti dello sacro ministro che è stato denunciato.

A questi effetti il Diritto della Chiesa Cattolica - che ha una propria autonomia gene­
ralmente riconosciuta dagli Stati - dispone di tutti gli strumenti processuali e sanzionatori 
in grado di assicurare, anche con opportuni accomodamenti a circostanze locali, che venga­
no contemporaneamente rispettate tutte le predette esigenze di giustizia, a tutela del bene 
comune e delle singole anime. Nei casi estremi certi delitti commessi dai ministri sacri - 
riguardanti non soltanto quella concreta forma di omosessualità che è la pedofilia40 - pos­
sono essere puniti con la pena perpetua di dimissione dallo stato clericale.

Data la gravità di questa pena, che concerne la stessa condizione personale del chierico, 
si comprende che le norme canoniche e quelle del recente Motu proprio di Giovanni Paolo 
II Sacramentorum sanctitatis tutela4', esigano le necessarie garanzie, con regolare indagine 
Previa, accertamento dei fatti e prove di colpevolezza, assicurando altresì il diritto alla dife­
ra sia dell’accusato che della vittima. Nel contempo, però, prescindere da questi processi - 
che nei casi più gravi possono essere particolarmente rapidi -, e da altre misure penali o 
disciplinari che devono essere prese per proibire o limitare l'attività pastorale di quei sacer­
doti su cui ricadano gravi indizi di comportamenti di questo tipo, denoterebbe una mancan- 
7-a del senso più fondamentale di giustizia nei riguardi di tutti i soggetti colpiti, e di quelli 
che potrebbero esserlo in futuro.

La Chiesa riconosce certamente la competenza della autorità giudiziaria civile nei casi 
che costituiscono delitti nel proprio ambito civile. Ma la Chiesa non può rinunziare ai suoi 
Propri strumenti processuali e sanzionatori, che sono consoni con le specifiche esigenze 
della giustizia intraecclesiale. I fedeli hanno il diritto, specie nel caso dei sacerdoti, di esse- 
re giudicati ed eventualmente puniti secondo le disposizioni canoniche4’. Inoltre, la stessa 
Posizione della Chiesa in quanto istituzione dinanzi ai Tribunali civili deve essere adeguata- 
niente precisata. Sull’onda emotiva del clamore pubblico, alcuni prospettano Vobbligo 
dell’Autorità ecclesiastica di denunciare al giudice civile tutti i casi che vengano alla sua 
conoscenza, nonché l’obbligo di comunicare allo stesso giudice civile tutta la relativa docu- 
toentazione degli archivi ecclesiastici. Nello stesso tempo affermano - è il caso della giuri­
sprudenza prevalente negli USA - una quasi illimitata responsabilità giuridica della Chiesa 
Per qualsiasi comportamento delittuoso dei suoi ministri. A mio avviso, la giustizia esige di 
rifuggire da queste semplificazioni indebite.

Bisogna infatti tener conto, da una parte, che quando le autorità ecclesiastiche trattano 
questi delicati problemi, non solo hanno il dovere di rispettare accuratamente il fondamen- 
tale principio della presunzione d'innocenza, ma devono altresì adeguarsi alle esigenze del 
rapporto di fiducia, e del conseguente segreto d'ufficio, che è inerente alle relazioni tra il 
Vescovo e i sacerdoti suoi collaboratori, e tra i sacerdoti e i fedeli: non ottemperare a que­
ste esigenze comporterebbe molti danni, e di grande gravità, per la Chiesa. D’altra parte, la 
sfera di responsabilità giuridica dei Vescovi e delle istituzioni della Chiesa va delimitata in 
funzione di ciò che certamente ed effettivamente si sarebbe potuto compiere per evitare un 
delitto, tenendo conto altresì che, anche nel caso dei chierici, ci sono circostanze e ambiti di 
comportamento non controllabili, perché non riguardano l’esercizio del ministero ma rien­
trano nella sfera della loro vita privata e della loro esclusiva responsabilità personale. Ci 
sono già Tribunali civili che hanno riconosciuto questa realtà, in base appunto alle stesse 
norme canoniche fatte opportunamente presenti dall'Autorità ecclesiastica.

" Cfr. C./.C., can. 1395.
41 Datato il 30 aprile 2001 e promulgato in AA5 93 (2001 ). 738-739, del 5 novembre 2001.
42 Cfr. C./.C.. can. 221.



r

712 Documentazione

Non c’è dubbio che per fronteggiare questa complessa situazione, la prudenza giuridi­
ca consiglia - anche alle autorità civili - di non cedere al clima di sospetti, di accuse spes­
so infondate, di denunce molto tardive con sapore di montatura, di sfruttamento a scopi eco­
nomici della confusione e di nervosismo, che di solito accompagna queste ondate di pub­
blico scandalo. Ben sappiamo che la Chiesa rimane sempre santa, ma bisogna evitare con 
fortezza - e ciò dovere di tutti - che alcuni pretendano insistentemente di infangarla. 
Bisogna opporsi alle manovre che tendono ad estendere le colpe, o almeno i sospetti, a quel­
la schiacciante maggioranza di sacerdoti - centinaia di migliaia in tutto il mondo - che vivo­
no la loro vocazione e svolgono il loro ministero in esemplare fedeltà a Cristo e generosa 
abnegazione nel servizio delle anime. Bisogna anche opporsi ai tentativi di chi vorrebbe ren­
dere difficile o contestare il necessario lavoro pastorale dei sacerdoti con l’infanzia e con la 
gioventù, oppure scoraggiare le vocazioni al sacerdozio cattolico e l’ingresso nei Seminar1 
genericamente e ingiustamente diffamati.

La serenità del Diritto, come ordine appunto di giustizia, aiuterà a non essere preda di 
facili emozioni e di impressioni superficiali, e a non lasciarsi coinvolgere dall’impatto medi3; 
tico di questi dolorosi casi, né da semplici considerazioni economiche, né da preoccupazioni 
personali per la propria immagine pubblica. Ancora di più si dovrà evitare di prendere quesB 
casi veramente eccezionali - che certamente richiedono adeguate misure di governo - conto 
occasione per mettere in dubbio i capisaldi della dottrina e della disciplina della Chiesa sul 
sacerdozio. Anche questa prudenza è richiesta dalla autentica saggezza giuridica.

Conclusione
Vorrei concludere riallacciandomi di nuovo a quel ricordo personale dell’Udienza con 

Giovanni Paolo li che ho evocato all’inizio. Quel suo accenno alla giustizia quale esigei3 
primaria della carità - e pertanto al Diritto canonico come ordine di giustizia - va senz al; 
tro applicato alla vita e alla missione del Popolo di Dio. Ciò era evidente nel contesto di 
quella conversazione e lo stesso Papa lo aveva già commentato in un dei suoi primi inter-' 
venti pubblici, quando trattò della giustizia continuando la catechesi sulle virtù incornine13' 
ta dal suo indimenticabile predecessore Giovanni Paolo I. In quell’Udienza generale l3*' 
tuale Pontefice disse: «La giustizia è principio fondamentale dell’esistenza e della coesi­
stenza degli uomini, come anche della comunità umana, della società e dei popoli. Inoltra­
la giustizia è principio dell’esistenza della Chiesa, quale Popolo di Dio». In questa giustizia 
nel Popolo di Dio, che è elevata ma non sostituita dalla carità, trova il suo perenne fonda- 
mento la “magna disciplina Ecclesiae”, la cui tutela e promozione fu l’impegno preso dai 
due ultimi Papi nei loro rispettivi primi messaggi al mondo.

Mi sembra, perciò, che queste brevi considerazioni sul perché del Diritto canonico ci 
possono confermare ulteriormente nella convinzione che nella fedeltà alla grande e rinno­
vata disciplina della Chiesa è implicata la stessa fedeltà a Cristo, nostro Signore. Dunque’; 
anche la reale efficacia salvifica della nuova evangelizzazione a cui ci convoca Giovanni 
Paolo II e di cui il mondo di oggi ha tanto bisogno.

* Juliàn Herranz
Arcivescovo tit. di Vertara 

Presidente del Pontificio Consiglio 
per i Testi Legislativi

Da Communicationes 34 (2002). 25-45.

44 Giovanni Paolo II. Allocuzione (8 novembre 1978): Insegnamenti di Giovanni Paolo II. 1 (1978). p. 109
44 Cfr. Giovanni Paolo I. Ad gravissimum munus: AAS 70 (1978), 695; Giovanni Paolo II. Unum solummo­

do verbum: Ibid.. 924.



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 01 1/51 56 201 - fax 011/51 56 209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 01 1/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 335/632 35 90) 
ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)

Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011 51 56360 - fax 011/51 56369
E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56 209
E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56 383 - fax 01 1/51 56 209 
venerdì ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011 51 56286 
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289
E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 01 1 51 56419
E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

UfficioMissionario - tei. 011/51 56220 - fax 01151 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. Oli 51 56 340 - fax 01 1 51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011 51 56 450 - fax 011/51 56459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56 239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 01 1/51 56430 - fax 011/51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 2092 - fax 011/2025 42
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. Oli 51 56 300 - fax 011 /51 56 309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 4 - Aprile 2002

Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. 1 I - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede "Buona Stampa” 
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 9/2002
Spedito: Novembre 2002


