
RIVISTA 
diocesana 
torinese

5 ANNO LXXIX
MAGGIO 2002



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giornifestivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/15741 61)
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - 347/24620 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329/21481 26)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO VonZ-Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 339/35968 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/9676325 - 335/611 03 39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/2053474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anzì^'

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità;
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/521 1557)

(segue nella 111 di coperti^



Rivista diocesana torinese
Officiale per gli atti dell’arcivescovo e della curia metropolitana

Anno LXXIX Maggio 2002

SOMMARIO

pag- 
Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2002 723
Messaggio ai Vescovi italiani riuniti per la XLIX Assemblea Generale 726
Messaggio ai partecipanti all ’ VIII  Assemblea Nazionale del M.E.I.C. 729
Lettera in occasione della Conferenza Intemazionale su “Schiavitù del XXI secolo: la

dimensione dei diritti umani nella tratta delle persone" 731
Alla Plenaria del Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari (2.5) 733
Alla grande Famiglia Lasalliana per i 300 anni di presenza in Italia (18.5) 735
Alla Canonizzazione del Beato Ignazio da Santhià:

~ Omelia nella Canonizzazione (19.5) 737
- All’incontro con i pellegrini (20.5) 738

Atti della Santa Sede

Congregazione per il Clero:
Eucaristia e Confessione: ripartire dalla misericordia di Dio per riscoprire l’identità sa­
cerdotale:

- Lettera ai sacerdoti 739
- Sussidio di meditazione 743

Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica:
Istruzione Ripartire da Cristo 753

Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace:
Nota in occasione della Giornata Mondiale della Diversità Biologica 780

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

XLIX Assemblea Generale (Roma, 20-24 maggio 2002):
Messaggio del Santo Padre 726
1- Prolusione del Cardinale Presidente 783
2. L’annuncio di Gesù Cristo, unico Salvatore e Redentore, e la missione dei credenti

in un contesto di pluralismo culturale e religioso (mons. Marcello Bordoni) 795
3. Approvazione della revisione della traduzione italiana della Bibbia per l’uso litur­

gico (* Giuseppe Betori) 804
4. Comunicato finale dei lavori 812
5. Ripartizione e assegnazione dell’8 per mille IRPEF per l’anno 2002 821



722

Comitato per gli enti e i beni ecclesiastici e per la promozione del sostegno economico alla 
Chiesa cattolica:
Circolare Cessione di locali e spazi pastorali a terzi per uso diverso

Atti del Cardinale Arcivescovo

Orientamenti e Norme per i ministri straordinari della Comunione Eucaristica 
Comunicato stampa sulla crisi della FIAT
Omelia nella memoria liturgica della Sindone
Visita ufficiale al Consiglio Comunale di Torino
Riflessione nel XXII anniversario dell’Ordinazione episcopale
Omelia in Cattedrale nella Veglia di Pentecoste
Esortazione ai fedeli al termine della processione di Maria Ausiliatrice 
Omelia nella celebrazione cittadina in onore di S. Giuseppe Marcilo 
Alla celebrazione cittadina in Cattedrale per il Corpus Domini

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Trasferimento di parroco - Nomine - Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropo­
litano - Dedicazione di chiesa al culto - Sacerdoti diocesani defunti

Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XVI Sessione (6 febbraio 2002)
Verbale della XVII Sessione (3 aprile 2002)
Verbale della XVIII Sessione (29 maggio 2002)

Documentazione

Canonizzazione del Beato Ignazio da Santhià:
- Interventi del Santo Padre
- Sapeva ascoltare la voce di Dio e il grido dei peccatori
- «Vorrei avere infiniti cuori per amare Dio»
- Una vita trasfigurata dal Crocifisso
- Sacerdote e vittima

I cinquant’anni della Conferenza Episcopale Italiana (Andrea Riccardi)

11 futuro dell’Europa. Responsabilità politica, valori e religione

La Chiesa in Europa (* Amédée Grab)

Dare vita alla vita: una sfida per il nostro tempo (Card. Dionigi Tettamanzi)



Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2002

La Missione è annuncio di perdono di Dio

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. La missione evangelizzatrice della Chiesa è essenzialmente l'annuncio dei- 
amore, della misericordia e del perdono di Dio, rivelati agli uomini mediante la 

^la, la morte e la risurrezione di Gesù Cristo, nostro Signore. È la proclamazione 
della lieta notizia che Dio ci ama e ci vuole tutti uniti nel suo amore misericordio- 

perdonandoci e chiedendoci di perdonare a nostra volta agli altri anche le offe- 
più gravi. È questa la Parola della riconciliazione, che ci è stata affidata perché, 

c°me afferma San Paolo, «è stato Dio infatti a riconciliare a sé il mondo in Cristo, non 
'Sputando agli uomini le loro colpe e affidando a noi la parola della riconciliazione» (2Cor 
•)d9). Sono questi l'eco e il richiamo al supremo anelito del cuore di Cristo sulla 
croce: «Padre, perdonali, perché non sanno quello che fanno» (Le 23,34).

Ecco dunque una sintesi dei contenuti fondamentali della Giornata Missionaria 
Mondiale, che celebreremo domenica 20 ottobre prossimo, dedicata allo stimolante 
tema: "La Missione è annuncio di perdono". Si tratta di un evento che si ripete ogni 
anno, ma che non perde, nella successione del tempo, il proprio significato e la sua 
“^portanza, perché la missione costituisce la nostra risposta al supremo comando 
di Gesù: «Andate dunque e ammaestrate tutte le nazioni ... insegnando loro ad osservare 
‘“ito ciò che vi ho comandato» (Mt 28,19).

2. All'inizio del Terzo Millennio cristiano si impone con maggiore urgenza il 
dovere della missione, perché, come già ricordavo nell'Enciclica Redemptoris missio, 
"il numero di coloro che ignorano Cristo e non fanno parte della Chiesa è in conti­
guo aumento, anzi dalla fine del Concilio è quasi raddoppiato. Per questa umanità 
immensa, amata dal Padre che per essa ha inviato il suo Figlio, è evidente l'urgen- 
23 della missione» (n. 3).

Con il grande apostolo ed evangelizzatore San Paolo, noi vogliamo ripetere: 
"Non è per me un vanto predicare il Vangelo; è per me un dovere: guai a me se non predi­
cassi il Vangelo ... è un incarico che mi è stato affidato» (ICor 9,16-17). Soltanto l'amore 
di Dio, capace di affratellare gli uomini di ogni razza e cultura, potrà far scompari­
re le dolorose divisioni, i contrasti ideologici, le disparità economiche e le violente 
sopraffazioni che ancora opprimono l'umanità.

Conosciamo bene le orribili guerre e rivoluzioni che hanno insanguinato il seco­
lo appena trascorso, ed i conflitti che, purtroppo, continuano ad affliggere il mondo 
m modo quasi endemico. Non sfugge, al tempo stesso, l'anelito di tanti uomini e

723



724 Atti del Santo Padre

donne che, pur vivendo in una grande povertà spirituale e materiale, sperimenta­
no una grande sete di Dio e del suo amore misericordioso. L'invito del Signore ad 
annunciare la Buona Novella rimane oggi valido; anzi diventa sempre più urgente.

3. Nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ho sottolineato l'importanza 
della contemplazione del volto dolente e glorioso di Cristo. Il cuore del messaggio 
cristiano è l'annuncio del mistero pasquale di Cristo crocifisso e risorto. Il volto 
dolente del Crocifisso «ci conduce ad accostare l'aspetto più paradossale del suo 
mistero, quale emerge nell'ora estrema, l'ora della Croce» (n. 25). Nella Croce, Dio 
ci ha rivelato tutto il suo amore. È la Croce la chiave che dà libero accesso ad «uN 
sapienza che non è di questo mondo, né dei dominatori di questo mondo», ma alla «sapien­
za divina, misteriosa, che è rimasta nascosta» (ICor 2,6.7).

La Croce, in cui già riluce il volto glorioso del Risorto, ci introduce nella pio; 
nezza della vita cristiana e nella perfezione dell'amore, poiché rivela la volontà di 
Dio di condividere con gli uomini la sua vita, il suo amore e la sua santità. A parti' 
re da questo mistero, la Chiesa, memore delle parole del Signore: «Siate perfetti come 
è perfetto il Padre vostro celeste» (cfr. Mt 5, 48), comprende sempre meglio che la sua 
missione non avrebbe senso se non conducesse alla pienezza dell'esistenza cristia­
na, cioè alla perfezione dell'amore e della santità. Dalla contemplazione della Crotf 
impariamo a vivere nell'umiltà e nel perdono, nella pace e nella comunione. Qu°" 
sta è stata l'esperienza di San Paolo, che scriveva agli Efesini: «Vi esorto io, il prigie^ 
niero del Signore, a comportarvi in maniera degna della vocazione che avete ricevuto, con 
ogni umiltà, mansuetudine e pazienza, sopportandovi a vicenda con amore, cercando di con­
servare l'unità dello Spirito per mezzo del vincolo della pace» (E/4,1-3). Ed ai Colossesi 
aggiungeva: «Rivestitevi, come eletti di Dio, santi e amati, di sentimenti di misericordie 
di bontà, di umiltà, di mansuetudine, di pazienza, sopportandovi a vicenda e perdonando^ 
scambievolmente, se qualcuno abbia di che lamentarsi nei riguardi degli altri. Conte d 
Signore vi ha perdonato, così fate anche voi. Al di sopra di tutto poi vi sia la carità, cheèd 
vincolo della perfezione. E la pace di Cristo regni nei vostri cuori, perché ad essa siete stiti1 
chiamati in un solo corpo» (Col 3,12-15).

4. Carissimi Fratelli e Sorelle, il grido di Gesù sulla croce (cfr. Mt 27,46) non tra' 
disce l'angoscia di un disperato, ma è la preghiera dei Figlio che offre la sua vita al 
Padre per la salvezza di tutti. Dalla croce Gesù indica a quali condizioni è possici' 
le esercitare il perdono. All'odio, con cui i suoi persecutori lo avevano inchiodai0 
sulla Croce, risponde pregando per loro. Non solo li ha perdonati, ma continua ad 
amarli, a volere il loro bene e, per questo, intercede per loro. La sua morte diventa 
vera e propria realizzazione dell'Amore.

Davanti al grande mistero della Croce non possiamo che prostrarci in adora' 
zione. «Per riportare all'uomo il volto del Padre, Gesù ha dovuto non soltanto assU' 
mere il volto dell'uomo, ma caricarsi persino del "volto" del peccato. "Colui che 
non aveva conosciuto peccato, Dio lo trattò da peccatore in nostro favore, perciò 
noi potessimo diventare per mezzo di lui giustizia di Dio" (2Cor 5,21)» (Novo Md 
lennio ineunte, 25). Dal perdono assoluto di Cristo anche per i suoi persecutori ini' 
zia per tutti la nuova giustizia del Regno di Dio.

Durante l'Ultima Cena il Redentore aveva detto agli Apostoli: «Vi do un contali' 
damento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come io vi ho amati, così amatevi anche W1 
gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni pd 
gli altri» (Gv 13,34-35).

5. Cristo risorto dona ai suoi discepoli la pace. La Chiesa, fedele al comando 
suo Signore, continua a proclamarne e diffonderne la pace. Mediante l'evangeliZ' 
zazione, i credenti aiutano gli uomini a riconoscersi fratelli e, quali pellegrini sull®



Atti del Santo Padre 725

terra, pur su strade diverse, tutti incamminati verso la Patria comune che Dio, attra­
verso vie solo a Lui note, non cessa di additarci. La strada maestra della missione è 
il dialogo sincero (cfr. Ad gentes, 7; Nostra aetate, 2); il dialogo che «non nasce da tat­
tica o da interesse» (Redemptoris missio, 56), e neppure è fine a se stesso. II dialogo, 
piuttosto, che fa parlare all'altro con stima e comprensione, affermando i principi in 
cui si crede e annunciando con amore le verità più profonde della fede, che sono 
gioia, speranza e senso dell'esistenza. In fondo il dialogo è la realizzazione di un 
impulso spirituale, che «tende alla purificazione e conversione interiore che, se per­
seguita con docilità allo Spirito, sarà spiritualmente fruttuosa» (Ibid., 56). L'impegno 
ad un dialogo attento e rispettoso è una conditio sine qua non per un'autentica testi­
monianza all'amore salvifico di Dio.

Questo dialogo è profondamente legato alla volontà di perdono, perché colui 
che perdona apre il cuore agli altri e diventa capace d'amare, di comprendere il fra­
tello e di entrare in sintonia con lui. D'altronde la pratica del perdono, sull'esempio 
di Gesù, sfida e apre i cuori, risana le ferite del peccato e della divisione e crea una 
vera comunione.

6. Con la celebrazione della Giornata Missionaria Mondiale, è offerta a tutti 
l’opportunità di misurarsi con le esigenze dell'amore infinito di Dio. Amore che 
domanda fede; amore che invita a porre tutta la propria fiducia in Lui. «Senza la fede 
e impossibile essergli graditi; chi infatti si accosta a Dio deve credere che Egli esiste e che 
ricompensa coloro che lo cercano» (Eb 11,6).

In questa annuale ricorrenza, siamo invitati a pregare assiduamente per le mis­
sioni e a collaborare con ogni mezzo alle attività che la Chiesa svolge in tutto il 
miondo per costruire il Regno di Dio, «regno eterno ed universale: regno di verità e 
di vita, regno di santità e di grazia, regno di giustizia, di amore e di pace» (Prefazio 
nella Festa di Cristo, Re dell'universo). Siamo chiamati anzitutto a testimoniare con la 
vita la nostra adesione totale a Cristo e al suo Vangelo.

Sì, non ci si deve mai vergognare del Vangelo e mai avere paura di proclamar­
si cristiani, tacendo la propria fede. È necessario, invece, continuare a parlare, allar­
gare gli spazi dell'annuncio della salvezza, perché Gesù ha promesso di rimanere 
sempre e comunque presente in mezzo ai suoi discepoli.

La Giornata Missionaria Mondiale, vera e propria festa della missione, ci aiuta 
così a meglio scoprire il valore della nostra vocazione personale e comunitaria. Ci 
stimola, altresì, a venire in aiuto ai «fratelli più piccoli» (cfr. Mt 25,40) attraverso i 
missionari sparsi in ogni parte del mondo. Questo è il compito delle Pontificie Opere 
Missionarie, che da sempre servono la Missione della Chiesa, non facendo mancare 
?,! piccoli chi spezzi loro il pane della Parola e continui a portare loro il dono del- 
inesauribile amore, che sgorga dal cuore stesso del Salvatore.

Fratelli e Sorelle carissimi! Affidiamo questo nostro impegno per l'annuncio del 
Vangelo, come pure l'intera attività evangelizzatrice della Chiesa, a Maria Santissi­
ma, Regina delle Missioni. Sia Lei ad accompagnarci nel nostro cammino di sco- 
Perta, di annuncio e di testimonianza dell'Amore di Dio, che perdona e che dona la 
Pace all'uomo.

Con tali sentimenti, a tutti i missionari e missionarie sparsi nel mondo, a quan- 
h li accompagnano con la preghiera e l'aiuto fraterno, alle comunità cristiane di 
antica e nuova fondazione, invio di cuore la Benedizione Apostolica, in auspicio 
della costante protezione del Signore.

Dal Vaticano, 19 maggio 2002 - Solennità di Pentecoste.

IOANNES PAULUS PP. II



726 Atti del Santo Padre

Messaggio ai Vescovi italiani riuniti per la XLIX Assemblea Generale

Perseverate con grande carità e con serena fermezza 
nell'esercizio delle vostre responsabilità pastorali

In occasione della XLIX Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana, riunita a Rorn*1 
dal 20 al 24 maggio, il Santo Padre ha inviato questo Messaggio che è stato letto all’inizio dei lavo­
ri. A differenza delle altre Assemblee Generali, non è stato possibile l'incontro personale in quan­
to Giovanni Paolo II il giorno 22 è partito per una Visita Apostolica di cinque giorni in Azerbaigian 
e in Bulgaria.

Carissimi Vescovi italiani!

1. È con grande gioia che esprimo a voi tutti, riuniti per la vostra XLIX Assem­
blea Generale, il mio affetto e le mie più vive felicitazioni nella fausta ricorrenza del 
cinquantesimo anniversario della costituzione della Conferenza Episcopale Italiana-

Ringrazio con voi il Signore, fonte di ogni bene, per questi cinquant'anni d1 
fedele, generoso e illuminato servizio collegiale alle Chiese che sono in Italia e alla 
diletta Nazione italiana. Ricordo con commossa gratitudine tutti i Presuli che hanno 
cooperato a costruire e a far prosperare la vostra Conferenza e che ora il Signore ha 
accolto nella sua dimora di luce e di pace.

2. Con la prima riunione dei Presidenti delle Conferenze Episcopali Regional1 
- attive in Italia fin dagli ultimi decenni dell'Ottocento -, riunione che si tenne 3 
Firenze il 10 gennaio 1952, ebbe di fatto inizio la vita e l'attività della Conferenza 
Episcopale Italiana e si avviò così un rinnovato cammino di comunione affettiva ed 
effettiva tra i Vescovi d'Italia, che si è rivelato assai proficuo per la Chiesa e per 
Paese e che si è costantemente sviluppato in speciale unione e piena sintonia con il 
Successore di Pietro, Vescovo di Roma e Primate d'Italia.

Innestandosi nella grande eredità e nella vivente tradizione di fede, di santità ~ 
di cultura cristiana suscitate in Italia dalla predicazione apostolica fin dai primissi­
mi anni dell'era cristiana (cfr. Lettera ai Vescovi italiani [6 gennaio 1994], 1), la vostra 
Conferenza Episcopale ha molto contribuito a conservare e rinnovare, nelle attuai1 
circostanze storiche, questa eredità e questa tradizione, con particolare e decisivo 
riferimento a quel fondamentale evento ecclesiale che è stato il Concilio Vaticano IL 
dal quale anche oggi riceviamo l'indicazione delle vie da percorrere per l'annuncio 
e la testimonianza del Vangelo nel secolo appena iniziato.

Come non ricordare, tra i molteplici insegnamenti e iniziative della C.E.I., 13 
pubblicazione dei nuovi catechismi per la vita cristiana, rivolti alle diverse fasce 
d'età quali strumenti efficaci del rinnovamento conciliare, e parimenti l'istituzione 
della Caritas italiana, per favorire e promuovere a tutti i livelli l'attuazione del pre- 
cetto evangelico della carità? Grande si è pure rivelata l'importanza dei programmi 
o orientamenti pastorali decennali, con i quali la vostra Conferenza, a partire dagli 
anni '70, ha individuato e proposto, nella linea del Concilio Vaticano II, l'evange­
lizzazione come significativa priorità pastorale del nostro tempo, anche in un Paese 
di antica e radicata tradizione cristiana come l'Italia. Attraverso i Convegni eccle­
siali nazionali che hanno scandito gli ultimi tre decenni, i rappresentanti dell'intero 
Popolo di Dio sono stati chiamati a una crescente assunzione di responsabilità, per



Atti del Santo Padre 727

ravvivare e adeguare alle mutate circostanze la presenza cristiana in Italia. In que­
sti ultimi anni, con la formulazione e l'inizio della realizzazione del Progetto Cul­
turale orientato in senso cristiano, la vostra Conferenza ha saputo individuare una 
via di risposta a quella sfida decisiva che è costituita dall'evangelizzazione della 
cultura del nostro tempo.

3. Carissimi Vescovi italiani, nella Bolla di indizione del Grande Giubileo 
'Incarnationis mysterium" affermavo che «il passo dei credenti verso il Terzo Mil­
lennio non risente affatto della stanchezza che il peso di duemila anni di storia 
potrebbe portare con sé» (n. 2). Queste parole si addicono in modo speciale all'Ita­
lia, com'è testimoniato dall'intensità della vita spirituale e dalla straordinaria capa­
cità di presenza e di servizio che caratterizzano tante vostre comunità.

Perciò, anche davanti alle innegabili e gravi difficoltà che insidiano, in Italia 
come in tanti altri Paesi, la fede cristiana e gli stessi fondamenti dell'umana civiltà, 
non ci perdiamo d'animo, ma piuttosto rinnoviamo e approfondiamo la nostra 
fiducia nel Signore, la cui potenza si manifesta nella nostra debolezza (cfr. 2Cor 
12,9) e la cui misericordia è sempre in grado di vincere il male con il bene.

4. In questa circostanza tanto significativa dei cinquant'anni di vita della vostra 
Conferenza desidero pertanto, carissimi Fratelli, confermarvi il mio affetto, il mio 
sostegno e la mia vicinanza spirituale. Perseverate con grande carità e con serena 
fermezza nell'esercizio delle vostre responsabilità pastorali. Continuate, in partico­
lare, a dedicare speciale attenzione alla famiglia e all'accoglienza e difesa della vita, 
promuovendo la pastorale familiare e sostenendo i diritti della famiglia fondata sul 
matrimonio. Abbiate sempre grande fiducia nei ragazzi e nei giovani e non rispar­
miate gli sforzi per favorire la loro genuina educazione, anzitutto nella famiglia, 
nella scuola e nelle stesse comunità ecclesiali. L'appuntamento della XVII Giornata 
Mondiale della Gioventù, che ci attende nel luglio prossimo a Toronto, dà ulteriore 
slancio a questo comune impegno.

Avendo di mira il futuro della Chiesa e la sua capacità di presenza missionaria, 
dedicatevi con passione a promuovere autentiche vocazioni cristiane e in particola­
re le vocazioni al sacerdozio e alla vita consacrata. Anche oggi, infatti, il Signore 
dona alla Chiesa tutte le vocazioni di cui essa ha bisogno, ma sta a noi, con la pre­
ghiera, la testimonianza della vita e la sollecitudine pastorale, di far sì che queste 
vocazioni non vadano perdute.

Continuate ad essere testimoni credibili di solidarietà e generosi operatori di 
pace. Di autentica pace ha, infatti, grande bisogno il nostro mondo, sempre più 
interdipendente e tuttavia attraversato da profonde e tenaci divisioni. Di concordia 
sociale e di sincera ricerca del bene comune ha bisogno anche la diletta Nazione ita­
liana, per rafforzarsi interiormente e socialmente e per dare tutto il proprio contri­
buto alla costruzione di rapporti internazionali più giusti e solidali.

5. Nella Lettera che ho scritto a voi Vescovi italiani otto anni or sono, il 6 gen­
naio 1994 (cfr. n. 4), sottolineavo che «L'Italia come Nazione ha molto da offrire a 
tutta l'Europa». Ribadisco ora questa convinzione, proprio quando il processo di 
costruzione della "casa comune" europea è entrato in una fase particolarmente 
importante, in vista della definizione dei suoi profili istituzionali e del suo allarga­
mento alle Nazioni dell'Europa Centrale e Orientale.

Carissimi Fratelli nell'Episcopato, l'Italia, in virtù della sua storia, della sua cul­
tura, della sua attuale vitalità cristiana, può davvero svolgere un grande ruolo per­
ché l'Europa che si va edificando non perda le proprie radici spirituali, ma al con-



728 Atti del Santo Padre

trario trovi nella fede vissuta dei cristiani ispirazione e stimolo nel suo cammino 
verso l'unità. Adoperarvi a questo fine rientra a pieno titolo nella vostra missione 
di Vescovi italiani.

6. Porgo a voi tutti, e in particolare al vostro Presidente, il Cardinale Camillo 
Ruini, ai tre Vicepresidenti e al Segretario Generale, Mons. Giuseppe Betori, il mio 
fraterno e affettuoso saluto. Questa vostra Assemblea Generale, nella quale vi occu­
perete soprattutto di quel tema tra tutti primario e fondamentale che è l'annuncio di 
Gesù Cristo, unico Salvatore e Redentore, nel contesto dell'attuale pluralismo cultu­
rale e religioso, sia per ognuno di voi un'intensa e gioiosa esperienza di comunione, 
dalla quale ricevere nuovo slancio per la fatica quotidiana del nostro ministero.

Mi unisco alla vostra preghiera e insieme a voi ricordo al Signore ciascuna delle 
vostre Chiese, i vostri amati sacerdoti, i diaconi, i seminaristi, i religiosi e le religio­
se, i fedeli laici e le loro famiglie, le Autorità e tutto il popolo italiano.

Come pegno del mio affetto imparto a tutti la Benedizione Apostolica, propi- 
ziatrice della continua assistenza divina.

Dal Vaticano, 20 maggio 2002

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 729

Messaggio ai partecipanti aH'VIII Assemblea Nazionale del M.E.I.C.

Adoperarsi affinché non venga ignorata 
la componente religiosa che nei secoli ha permeato 

la formazione delle istituzioni europee
In occasione delI'VIII Assemblea Nazionale del Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale 
(M.E.I.C.), prevista per il 31 maggio-2 giugno a Roma, il Santo Padre ha inviato questo Messaggio:

1. Sono lieto di inviarvi il mio saluto, carissimi Fratelli e Sorelle, convenuti a 
Roma per l'VIII  Assemblea Nazionale del Movimento Ecclesiale di Impegno Cultu­
ale. Un pensiero cordialmente grato rivolgo ai Responsabili dell'Associazione, 
all'Assistente ecclesiastico, ed a ciascuno dei Delegati, augurando a tutti un profi­
lo lavoro.

La vostra Assemblea si svolge poco dopo quella dell'Azione Cattolica Italiana, 
nella cui grande famiglia il vostro Movimento si colloca quale "avanguardia mis­
sionaria" per il mondo della cultura e delle professioni. In questi giorni intendete 
^flettere sul progetto pastorale della Chiesa italiana per il prossimo decennio - 
Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia" - in sintonia con il cammino dell'in­

da Comunità ecclesiale, al cui servizio generosamente spendete le vostre doti di 
mente e di cuore.

2. È vostro scopo definire con coraggio e franchezza quale debba essere oggi la 
missione del M.E.I.C. nell'ambito della comunità ecclesiale e nella società civile, 
conservandovi fedeli alla vostra tradizione associativa, che conta illustri maestri di spi- 
mtualità e di umanità, fedeli servitori del Vangelo e delle istituzioni civili. Vi pro­
ponete, inoltre, di approfondire e rinnovare la coscienza missionaria, che sempre deve 
contraddistinguervi, tenendo ben conto della complessa situazione di intercultura- 
lità in cui vi trovate ad operare.

Non mancherete di tradurre la "fantasia della carità" in forme originali che sappia- 
no farsi «servizio alla cultura, alla politica, all'economia, alla famiglia, perché dap­
pertutto vengano rispettati i principi fondamentali dai quali dipende il destino del- 
* essere umano e il futuro della civiltà» (Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 51).

Questa rinnovata coscienza missionaria vi chiama, oggi più che mai, ad essere 
testimoni credibili de\Y umanesimo cristiano. Nella misura in cui saprete affermare 
senza tentennamenti la presenza trascendente di Dio nella storia, sarete in grado di 
accettare e salvaguardare il mistero che avvolge la persona e che va oltre ogni spie­
gazione scientifica e interpretazione razionale e potrete coniugare proficuamente la 
sacralità e la qualità della vita dell'uomo.

3. Senza mai ridurre la fede a cultura, la Chiesa si sforza di dare spessore cultu- 
rale alla vita di fede ed a far sì che questa ispiri tutta la vita privata e pubblica, come 
la realtà nazionale ed internazionale. A questo riguardo, voi sapete con quale inte­
resse la Santa Sede segua i lavori della Convenzione Europea. Io stesso ho avuto 
modo di esprimere rammarico per l'omissione del riferimento ai valori cristiani e 
religiosi nella redazione della Carta dei diritti fondamentali. Auspico vivamente 
che anche il M.E.I.C. si adoperi affinché non venga ignorata la componente religio-



730 Atti del Santo Padre

sa che nei secoli ha permeato la formazione delle istituzioni europee. Il patrimonio 
cristiano di civiltà, che tanto ha contribuito alla difesa dei valori della democrazia, 
della libertà, della solidarietà tra i popoli dell'Europa, non deve né essere disperso 
né disatteso.

Il vostro Movimento nutre, inoltre, spiccata sensibilità per l'impegno ecumenico 
della Chiesa e dedica, altresì, settimane di approfondimento teologico all'esame 
delle sfide che l'attuale società multietnica pone al dialogo inter-religioso. Continua­
te, carissimi, in questo prezioso cammino di formazione nel settore ecumenico e 
nella conoscenza delle religioni. Per contribuire a creare un mondo più giusto e soli­
dale, sia vostra preoccupazione diffondere e porre l'accento su quello che potrem­
mo chiamare il "decalogo di Assisi", da me delineato in occasione della Giornata di 
Preghiera per la Pace il 24 gennaio scorso. Si tratta di una via da percorrere insie­
me. Se è difficile convivere senza pace politica ed economica, non si dà vita degna 
dell'uomo senza pace religiosa ed interiore.

E qui appare di fondamentale interesse l'apporto che voi potete prestare senza 
temere ostacoli e difficoltà, ma guardando alla realtà presente e alle prospettive 
future con il coraggio della profezia e l'ottimismo della speranza evangelica.

4. Carissimi Fratelli e Sorelle! Vorrei chiedervi di essere in ogni circostanza 
generosi testimoni di Cristo, specialmente quando le esigenze del suo Vangelo si 
distinguono o si oppongono alle attese più immediate di un'epoca o di una cultura 
(cfr. C.E.I., Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, 35). Più di qualsiasi umana 
dottrina, è infatti sempre la Parola di Dio sull'uomo, Parola fedelmente trasmessa 
dalla Chiesa, a formare le coscienze e a rendere più incisivo il messaggio della sal­
vezza. E questo il sentiero che Iddio vi chiama a percorrere, sentiero che vi condu­
ce alla santità, vocazione universale di tutti i battezzati. Perché possiate rispondere 
alla chiamata di Dio, alimentatevi al costante ascolto della sua Parola nella pre­
ghiera. La Chiesa ha bisogno del vostro servizio e, per poterlo svolgere in modo 
efficace, occorre esser dei santi. Vi accompagno con l'affetto e con la preghiera, 
affinché il Signore avvalori i vostri propositi e li renda fecondi di frutti di bene.

Mentre rinnovo i miei auspici per la presente Assemblea e per ogni vostra ini­
ziativa, che affido alla materna intercessione di Maria, Sede della Sapienza, di cuore 
imparto l'Apostolica Benedizione a ciascuno di voi, estendendola a tutti i membri 
del M.E.I.C. ed alle rispettive famiglie.

Dal Vaticano, 21 maggio 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 731

Lettera in occasione della Conferenza Internazionale 
su “Schiavitù del XXI secolo: la dimensione dei diritti umani 

nella tratta delle persone”

«L'aumento allarmante del commercio di esseri umani 
e uno dei pressanti problemi economici, sociali e politici 

associati al processo di globalizzazione»

All'Arcivescovo
JEAN-LOUIS TAURAN

Segretario 
per i Rapporti con gli Stati

In occasione della Conferenza Internazionale "Schiavitù del XXI secolo: la ditnen- 
zione dei diritti umani nella tratta delle persone", Le chiedo cortesemente di trasmette- 
re a tutti i presenti i miei affettuosi saluti e l'assicurazione del mio intimo interesse 
Personale.

Il commercio di persone umane costituisce un oltraggio alla dignità umana e una 
grave violazione dei diritti umani fondamentali. Già il Concilio Vaticano II aveva 
definito "vergognose" «la schiavitù, la prostituzione, il mercato delle donne e dei 
giovani, o ancora le ignominiose condizioni del lavoro con le quali i lavoratori sono 
trattati come semplici strumenti di guadagno, e non come persone libere e respon- 
sabili» e che «mentre guastano la civiltà umana, ancor più inquinano coloro che così 
si comportano ... e ledono grandemente l'onore del Creatore» (Gaudium et spes, 27). 
Queste situazioni sono un affronto ai valori fondamentali condivisi da tutte le cul­
tore e da tutti i popoli, valori radicati nella natura stessa della persona umana.

L'aumento allarmante del commercio di esseri umani è uno dei pressanti pro­
blemi economici, sociali e politici associati al processo di globalizzazione. È una 
grave minaccia per la sicurezza delle singole Nazioni e un'improcrastinabile que­
stione di giustizia internazionale. Questa Conferenza riflette il crescente consenso 
internazionale sul fatto che la questione della tratta di esseri umani deve essere 
affrontata promuovendo efficaci strumenti giuridici che pongano fine a questo 
’ngiusto commercio, puniscano quanti ne traggono profitto e contribuiscano alla 
riabilitazione delle sue vittime. Al contempo, la Conferenza offre un'opportunità 
SIgnificativa per una riflessione seria sulle complesse questioni relative ai diritti 
umani sollevate da questa tratta. Chi può negare che le vittime di questo crimine 
sono spesso i membri più poveri e più indifesi della famiglia umana, "gli ultimi" 
fra i nostri fratelli e fra le nostre sorelle?

In special modo, lo sfruttamento sessuale di donne e di giovani è un aspetto 
particolarmente ripugnante di questo commercio e va riconosciuto come violazio­
ne intrinseca della dignità e dei diritti umani. L'irritante tendenza a considerare la 
prostituzione come un affare o un'industria non solo contribuisce al commercio di 
esseri umani, ma è di per sé la prova di una crescente tendenza a separare la libertà 
dalla legge morale e a ridurre il ricco mistero della sessualità umana a un mero pro­
dotto di consumo.



732 Atti del Santo Padre

Per questo motivo, ho fiducia nel fatto che la Conferenza, affrontando le impor­
tanti questioni politiche e giuridiche legate alla risoluzione del problema che que­
sta piaga moderna rappresenta, esplorerà anche le profonde questioni etiche solle­
vate dalla tratta di esseri umani. Bisogna prestare attenzione alle cause più profon­
de dell'aumentata "domanda" che alimenta il mercato della schiavitù umana e tol­
lera il costo umano che ne deriva. Un approccio sano a tali questioni porterà anche 
all'analisi degli stili di vita e dei modelli di comportamento, in particolare a propo­
sito dell'immagine della donna, che generano quella che è divenuta una vera e pro­
pria industria di sfruttamento sessuale nei Paesi industrializzati. Parimenti, nei 
Paesi meno avanzati, dai quali proviene la maggior parte delle vittime, bisogna svi­
luppare meccanismi più efficaci di prevenzione della tratta di persone e di riabili­
tazione delle sue vittime.

Con incoraggiamento e speranza, porgo cordiali e buoni auspici per l'opera 
della Conferenza. Sugli organizzatori e sui partecipanti invoco volentieri l'abbon­
danza delle Benedizioni divine.

Dal Vaticano, 15 maggio 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 733

Alla Plenaria del Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari

Le nuove frontiere del progresso delle scienze 
siano improntate alla cultura della vita 

per dare all'uomo risposte valide e profonde
Giovedì 2 maggio, incontrando i partecipanti alla V Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio per 
gli Operatori Sanitari (per la Pastorale della Salute), il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono particolarmente lieto di questo nostro incontro, in occasione dell'As­
semblea Plenaria del Pontificio Consiglio per la Pastorale della Salute, nel corso 
della quale vi proponete di studiare e delineare un nuovo piano di lavoro per i pros­
simi cinque anni.

Saluto il Presidente del Dicastero, l'Arcivescovo Mons. Javier Lozano Barragàn, 
e lo ringrazio per le cordiali parole rivoltemi per interpretare i comuni sentimenti 
dei presenti. Il mio saluto si estende ai Signori Cardinali ed ai venerati Fratelli nel­
l’Episcopato, Membri del Pontificio Consiglio, ai Consultori ed Esperti, al Segreta­
rio, al Sottosegretario, nonché agli Officiali sacerdoti, religiosi e laici. Tutti vi rin­
grazio, carissimi, per il prezioso aiuto che mi date, in un ambito così qualificato 
della testimonianza evangelica.

2. La mole di lavoro svolto dal vostro Dicastero, in questi diciassette anni dalla 
sua istituzione, conferma quanto è necessario che, tra gli Organismi della Santa 
Sede, ve ne sia uno specificamente deputato a manifestare «la sollecitudine della 
Chiesa per gli infermi, aiutando coloro che svolgono il servizio verso i malati ed i 
sofferenti, affinché l'apostolato della misericordia, a cui attendono, risponda sem­
pre meglio alle nuove esigenze» (Cost. Ap. Pastor bonus, art. 152).

Rendiamo grazie al Signore per l'ampia e articolata attività pastorale che si 
compie a livello mondiale nel campo della sanità con lo stimolo e il sostegno del 
vostro Dicastero. Vi incoraggio tutti .a proseguire con ardore e fiducia in tale cam­
mino, pronti a offrire agli uomini del nostro tempo il Vangelo della misericordia e 
della speranza.

3. Prendendo lo spunto dalla Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, la 
vostra Assemblea si pone come obiettivo quello di riflettere su come meglio mostra­
re il Volto di Cristo dolente e glorioso, illuminando con il Vangelo il mondo della salu­
te, della sofferenza e della malattia, santificando il malato e gli operatori della salu­
te, e promuovendo il coordinamento della pastorale della salute nella Chiesa.

In questo tempo pasquale noi contempliamo il Volto glorioso di Gesù, dopo 
averne meditato, specialmente nella Settimana Santa, il Volto dolente. Sono due 
dimensioni nelle quali si trova il nocciolo del Vangelo e del ministero pastorale 
della Chiesa.

Ho scritto nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte che Gesù, «mentre 
si identifica col nostro peccato, "abbandonato" dal Padre, si "abbandona" nelle 
mani del Padre»; in questo modo vive «insieme l'unione profonda col Padre, di 
sua natura fonte di gioia e di beatitudine, e l'agonia fino al grido dell'abbandono» 
(n. 26).



734 Atti del Santo Padre

Nel Volto dolente del Venerdì Santo è nascosta la vita di Dio offerta per la sal­
vezza del mondo. Mediante il Crocifisso, la nostra contemplazione deve aprirsi al 
Risorto. Confortata da questa esperienza, la Chiesa è sempre pronta a riprendere il 
suo cammino per annunciare Cristo al mondo.

4. La vostra attuale Assemblea Plenaria pone a fuoco programmi che mirano ad 
illuminare con la luce del Volto dolente e glorioso di Cristo l'intero universo della 
sanità. È decisivo approfondire la riflessione sulle tematiche attinenti alla salute, 
alla malattia e alla sofferenza in tale prospettiva, lasciandosi guidare da una conce­
zione della persona umana e del suo destino fedele al piano salvifico di Dio.

Le nuove frontiere aperte dal progresso delle scienze della vita, e le applicazio­
ni che ne derivano, hanno posto un potere e una responsabilità enormi nelle mani 
dell'uomo. Se prevarrà la cultura della morte, se nel campo della medicina e della 
ricerca biomedica gli uomini si lasceranno condizionare da scelte egoistiche o da 
ambizioni prometeiche, sarà inevitabile che la dignità umana e la vita stessa siano 
pericolosamente minacciate. Se, al contrario, il lavoro in questo importante settore 
della salute sarà improntato alla cultura della vita, sotto la guida della retta coscien­
za, l'uomo troverà risposte valide alle sue attese più profonde.

Il vostro Pontificio Consiglio non mancherà di dare il suo contributo ad una 
nuova evangelizzazione del dolore, che Cristo assume e trasfigura nel trionfo della 
Risurrezione. Essenziale, a questo riguardo, è la vita di preghiera e il ricorso ai 
Sacramenti, senza i quali diventa difficile il cammino spirituale non soltanto dei 
malati, ma anche di quanti li assistono.

5. L'ambito della salute e della sofferenza sono oggi di fronte a nuovi e com­
plessi problemi, che richiedono un impegno corale da parte di tutti. Il numero 
decrescente di religiose impegnate in questo ambito, il non facile ministero dei cap' 
pellani ospedalieri, la difficoltà ad organizzare a livello delle Chiese locali un'ade­
guata ed incisiva pastorale della salute e l'approccio con il personale sanitario, che 
non sempre è in sintonia con gli orientamenti cristiani, costituiscono un insieme di 
temi, con risvolti problematici, che non sfuggono certamente alla vostra attenta 
riflessione.

Fedele alla sua missione, il vostro Dicastero proseguirà nel manifestare la solle­
citudine pastorale della Chiesa per i malati; aiuterà tutti coloro che hanno cura dei 
sofferenti, in modo particolare chi lavora negli ospedali, ad avere sempre un atteg­
giamento di rispetto per la vita e la dignità dell'essere umano. Per conseguire tali 
obiettivi, utile risulta la collaborazione generosa con le Organizzazioni Internazio­
nali della salute.

Il Signore, Buon Samaritano dell'umanità dolorante, vi assista sempre. La Ver­
gine Santissima, Salute degli Infermi, vi sostenga nel vostro servizio, e sia vostro 
modello nell'accoglienza e nell'amore.

Nell'assicurarvi la mia preghiera, vi imparto di cuore la Benedizione Apostolica.



Atti del Santo Padre 735

Alla grande Famiglia Lasalliana per i 300 anni di presenza in Italia

Un progetto fortemente propositivo 
per l'uomo del Terzo Millennio

Sabato 18 maggio, giorno dell’82° genetliaco di Giovanni Paolo II. un gran numero di compo­
nenti della Famiglia Lasalliana si è incontrato con il Santo Padre per celebrare i 300 anni del­
l'arrivo a Roma del primo Fratello delle Scuole Cristiane inviato dal Fondatore S. Giovanni Batti­
sta de la Salle.
Questo il testo del discorso del Santo Padre:

1. Con grande gioia vi accolgo, in occasione del terzo centenario della presen­
za in Italia dei Fratelli delle Scuole Cristiane. Da quando, nel 1702, giunse dalla 
Francia a Roma Fratel Gabriel Drolin, il seme da lui piantato a costo di eroici sacri­
fici ha portato abbondanti frutti nel campo dell'educazione. Questo campo è sem­
pre stato particolarmente caro alla Chiesa che, in fedeltà a Cristo, tutto opera per­
ché l'uomo abbia la vita «in abbondanza» (cfr. Gv 10,10). Sono lieto, pertanto, di 
incontrare oggi in voi gli eredi di questa mirabile opera, che intendete fedelmente 
portare avanti, sulle orme di San Giovanni Battista de La Salle e di Gabriel Drolin.

Saluto con affetto il Superiore Generale, Fratel Alvaro Rodriguez Echeverria, e 
lo ringrazio per le cortesi parole che mi ha rivolto. Saluto tutti voi, dando a ciascu­
no il mio più cordiale benvenuto.

2. Nel suo testamento, San Giovanni Battista de La Salle ha scritto memorabili 
parole, che spiegano il significato ecclesiale di tutto l'anno tricentenario che state 
celebrando: «Ai Fratelli raccomando di essere sempre e totalmente sottomessi alla 
Chiesa, specialmente in tempi così terribili e, per darne prova, non si separino mai dal 
nostro Santo Padre il Papa e dalla Chiesa di Roma, ricordando sempre che ho inviato 
due Fratelli a Roma per chiedere a Dio la grazia che la loro Società gli fosse sempre 
e completamente sottomessa».

Queste parole non hanno perso nulla della loro forza ed attualità, ed ispirano la 
missione a voi affidata al servizio della formazione integrale dei giovani, secondo gli 
insegnamenti della Chiesa.

3. Fratel Gabriel Drolin fu scelto da La Salle per testimoniare fedeltà al Papa in 
quei tempi di giansenismo, e per piantare l'albero della Società delle Scuole Cri­
stiane all'ombra e sotto lo sguardo benedicente del Successore di Pietro. Per tutti gli 
educatori lasalliani egli resta un modello ispiratore di grande forza e rilevanza.

Il 21 novembre 1691, assieme al Fondatore e ad un altro Fratello, egli emise 
quello che viene chiamato il "voto eroico", per assicurare il futuro delle Scuole Cri­
stiane ad ogni costo e a prezzo di una fedeltà senza calcoli né limiti: «Anche se 
restassimo solo noi tre e fossimo costretti a chiedere l'elemosina e a vivere di solo 
pane».

Nel 1702 è pronto a partire dalla Francia per una missione importante e diffici­
le: far conoscere una nuova realtà educativa, pedagogica e metodologica, nata 
vent'anni prima al di là delle Alpi.

4. Il pensiero ascetico-educativo lasalliano verte non tanto sul "come educare", 
bensì sul "come essere" per educare, come cioè vivere in sé il timbro e la sostanza del-



126 Atti del Santo Padre

l'educatore. Il modello è Cristo, Maestro perché aperto all'ascolto, esempio perché 
testimone. La Salle mira all'educazione dei giovani attraverso il rinnovamento dell'e­
ducatore.

Se l'educatore, con la testimonianza e la parola, non è modello per il giovane, la 
scuola non consegue il suo fine. «Voi - diceva ai suoi - siete gli ambasciatori e i 
ministri di Cristo nella professione che esercitate; dovete dunque comportarvi come 
rappresentanti di Cristo stesso. È Lui che vuole che i giovani guardino a voi come 
a Lui stesso, che ricevano i vostri insegnamenti come se fosse Lui stesso a insegna­
re: devono essere persuasi che è la verità di Cristo che parla per bocca vostra, che è 
nel suo nome che voi insegnate e che è Lui stesso che vi dà autorità su di loro» (Med­
ili, per il tempo del ritiro, n. 2).

I ventisei anni trascorsi a Roma da Fratel Gabriel, quale unico esponente dell'I­
stituto, costituiscono una lezione di fedeltà totale alla sua vocazione religiosa ed 
educativa. Sono un esempio di profondo spirito religioso e di sano realismo nell'af- 
frontare gli imprevisti e la fatica di ogni giorno. Fratel Gabriel è perciò un modello 
a cui guardare con ammirazione anche oggi, poiché la fedeltà al carisma e alla mis­
sione lasalliana esigono sempre coraggio e forza d'animo intrepido e a tutta prova-

Le opere educative lasalliane continuano ad essere una provvidenziale risorsa per il 
bene della gioventù, della Chiesa e dell'intera società. Per questo la fedeltà al cari­
sma necessita più che mai di nuova ispirazione e creatività, per poter rispondere, in 
modo adeguato, ai bisogni del mondo di oggi.

5. Carissimi, come ho avuto modo di scrivere nell'Esortazione Apostolica Vita 
consecrata, «voi non avete solo una gloriosa storia da ricordare e da raccontare, ma 
una grande storia da costruire! Guardate al futuro, nel quale lo Spirito vi proietta per 
fare con voi ancora cose grandi» (n. 110). Queste parole si applicano anche a voi, qui 
in Italia e nel resto del mondo. Un compito di grande importanza attende la Fami­
glia Lasalliana. Voi, cari Fratelli, Associati, docenti, genitori, ex-alunni e giovani 
siete chiamati a riaffermare il vostro impegno di fedeltà e di rinnovamento.

Nel corso di tre secoli, nel contesto sociale e culturale della società italiana, voi 
avete camminato al fianco dei giovani, impostando il servizio educativo intorno ai grandi 
valori della solidarietà, della tolleranza, del pluralismo, del servizio, della cultura-

6. Auspico di cuore che la ricorrenza tricentenaria rappresenti un'opportunità 
non solo per guardare al cammino percorso, ma pure per rivitalizzare un progetto 
fortemente propositivo per l'uomo del Terzo Millennio.

Il vostro venerato Fondatore, insieme con Fratel Gabriel Drolin, dal Cielo non 
vi faranno certamente mancare il loro spirituale sostegno. Affido alla Madre di Dio 
Maria Santissima, ogni vostra scuola e casa religiosa, particolarmente quelle che 
sono in Italia e, in modo tutto speciale, a Roma. Vi ringrazio ancora per l'odierno 
caloroso incontro e, mentre vi incoraggio ad andare avanti con entusiasmo e gene­
rosità, tutti di cuore vi benedico.



Atti del Santo Padre 737

Alla Canonizzazione del Beato Ignazio da Santhià

La santità è frutto dello Spirito Santo
Domenica 19 maggio, solennità della Pentecoste, il Santo Padre ha proceduto alla Canonizzazio­
ne del Beato Ignazio da Santhià e di quattro altri Beati: Umile da Bisignano, Alonso de Orozco, 
Paulina do Coraçao Agonizante de Jesus e Benedetta Cambiagio Frassinello. Alla celebrazione, 
compiuta nella Piazza San Pietro, hanno partecipato il nostro Cardinale Arcivescovo e l'Arcive­
scovo Metropolita di Vercelli Mons. Enrico Masseroni con l’Arcivescovo emerito Mons. Tarcisio 
Bertone.
Il giorno seguente il Santo Padre ha poi incontrato i pellegrini convenuti per le cinque Canoniz­
zazioni.
Dei due interventi del Papa, pubblichiamo le parti di comune interesse e gli accenni specifici a S. 
Ignazio da Santhià.

domenica 19 maggio
OMELIA NELLA
CANONIZZAZIONE

1. «Li udiamo annunziare nelle nostre lingue le grandi opere di Dio» (At 2,11)!
Così esclama, nel giorno di Pentecoste, la folla di pellegrini «di ogni nazione che 

è sotto il cielo» (v. 5), ascoltando la predicazione degli Apostoli.
Lo stesso stupore pervade anche noi, mentre contempliamo i grandi prodigi 

operati da Dio nell'esistenza dei cinque nuovi Santi, elevati alla gloria degli altari 
proprio nel giorno della Pentecoste: Alonso de Orozco, presbitero, dell'Ordine di 
Sant'Agostino; Ignazio da Santhià, presbitero, dell'Ordine dei Frati Minori Cap­
puccini; Umile da Bisignano, religioso, dell'Ordine dei Frati Minori; Paulina do 
Corano Agonizante de Jesus, vergine, fondatrice della Congregazione delle Irmà- 
zinhas da Imaculada Conceiçào; Benedetta Cambiagio Frassinello, religiosa, fonda­
trice dell'Istituto delle Suore Benedettine della Provvidenza.

Essi hanno percorso le strade del mondo annunciando e testimoniando Cristo 
con la parola e con la vita. Per questo sono diventati segno eloquente della perenne 
Pentecoste della Chiesa.

2. «Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimetterete i peccati saranno rimessi» (Gv 20,22-23).
Con queste parole il Risorto trasmette agli Apostoli il dono dello Spirito e con 

esso il divino potere di rimettere i peccati. La missione di perdonare le colpe e di 
accompagnare gli uomini sulle vie della perfezione evangelica è stata vissuta, in 
modo singolare, dal sacerdote cappuccino Ignazio da Santhià, che per amore di Cri­
sto e per progredire più speditamente nella perfezione evangelica si incamminò 
sulle orme del Poverello d'Assisi.

Ignazio da Santhià è stato padre, confessore, consigliere e maestro di molti - 
sacerdoti, religiosi e laici - che nel Piemonte del suo tempo ricorrevano alla sua 
guida saggia e illuminata. Egli continua ancora oggi a richiamare a tutti i valori 
della povertà, della semplicità e della autenticità di vita.

7. «Vieni, Santo Spirito riempi i cuori dei tuoi fedeli e accendi in essi il fuoco del tuo 
amore» (Canto al Vangelo). Facciamo nostra questa invocazione dell'odierna liturgia. 
Lo Spirito Santo ha radicalmente trasformato gli Apostoli, prima chiusi per paura



738 Atti del Santo Padre

nel Cenacolo, in ardenti araldi del Vangelo. Lo Spirito continua a sostenere la Chie­
sa nella sua missione evangelizzatrice lungo i secoli, suscitando in ogni epoca testi­
moni coraggiosi della fede.

Con gli Apostoli ricevette il dono dello Spirito la Vergine Maria (cfr. At 1,14). 
Insieme a Lei, in comunione con i nuovi Santi, imploriamo a nostra volta il prodi­
gio di una rinnovata Pentecoste per la Chiesa. Domandiamo che scenda sull'uma­
nità del nostro tempo l'abbondanza dei doni dello Spirito Santo.

Vieni, Santo Spirito, infiamma i cuori dei tuoi fedeli! Aiuta anche noi a diffon­
dere nel mondo il fuoco del tuo amore. Amen!

lunedì 20 maggio 
ALL'INCONTRO 
CON I PELLEGRINI

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. La luce e la gioia di Pentecoste, che ieri hanno caratterizzato la solenne pro­
clamazione di cinque nuovi Santi, si prolunga e quasi si approfondisce in questo 
nostro festoso incontro, nel quale ci soffermiamo a riflettere sull'azione dello Spiri­
to nella loro esistenza, per imparare ad essere, a nostra volta, disponibili alla grazia 
del Signore.

Davvero la santità è frutto dello Spirito Santo, che agisce nell'uomo, trasfor­
mandolo in una nuova creatura e comunicandogli la vita stessa di Dio. A tutti rin­
novo il mio più cordiale benvenuto!

2. Saluto innanzi tutto i pellegrini provenienti dal Piemonte che, insieme con i 
cari Cappuccini, gioiscono per la Canonizzazione di Ignazio da Santhià. L'amore per 
Cristo, il desiderio di perfezione, la volontà di servire i fratelli spinse questo vostro 
conterraneo a lasciare un ministero ecclesiale già ben avviato per abbracciare la 
povertà e l'austerità dell'Ordine cappuccino.

Le cronache lo ricordano sempre premuroso e disponibile nell'accogliere il gran 
numero di persone, che si rivolgevano a lui. Ascoltava i loro problemi e difficoltà, e 
per loro si faceva quotidiano ministro del perdono di Dio, al punto da essere chia­
mato "padre dei peccatori e dei disperati".

7. Carissimi Fratelli e Sorelle, insieme con tutta la Chiesa, rendiamo grazie al 
Signore per questi cinque nuovi Santi. Sono nostri amici e protettori, intercessori e 
modelli di vita. Invochiamoli con la preghiera, approfondiamone la conoscenza, 
imitiamo le virtù che li hanno resi maestri di umanità e di ascesi evangelica.

La Vergine Maria, che in questo mese di maggio supplichiamo con più intenso 
amore e devozione, vi assista e vi protegga sempre. Vi accompagni anche la mia 
Benedizione, che con affetto imparto a ciascuno di voi qui presenti, volentieri esten­
dendola a tutti coloro che vi sono cari.

Nella rubrica Documentazione, pp. 889-896, pubblichiamo una serie di articoli comparsi su L'Osservatore 
Romano in occasione di questa Canonizzazione [N.d.RJ.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE 
PER IL CLERO

Eucaristia e Confessione:
ripartire dalla misericordia di Dio 
per riscoprire l'identità sacerdotale
In preparazione alla Giornata Mondiale di Preghiera per la santificazione dei sacerdoti, che si ce­
lebra nella solennità del Sacro Cuore di Gesù (quest'anno il 7 giugno), la Congregazione per il 
Clero ha proposto - con una Lettera del Cardinale Prefetto ai sacerdoti - alcuni brani per la me­
ditazione in armonia con la tematica scelta.
Pubblichiamo il testo della Lettera e il Sussidio di meditazione.

Cari amici sacerdoti,
la Giornata per la Santificazione Mondiale del 

Clero 2002, si vuole ispirare al tema delle Lette­
re ai Sacerdoti di Giovanni Paolo II in occasione 
del Giovedì Santo 2000, 2001 e 2002. che hanno 
localizzato la nostra attenzione sul mistero del­
l’Eucaristia e della Confessione.

Proprio per noi ministri ordinati questi sono i 
due Sacramenti nei quali, in modo particolare e 
personale, sperimentiamo l'indicibile amore mi­
sericordioso di Dio Padre per noi e per l’umanità 
intera.

I sacramenti dell’Eucaristia e della Confessio­
ne sono realmente il cuore del nostro sacerdozio. 
Infatti, Dio Padre si confida a noi presbiteri in un 
modo unico, affidandoci il Figlio suo Gesù che, 
nella Santa Messa, si dona a tutti, attraverso il 
nostro ministero, con il suo Corpo e il suo San­
gue: «Il sangue versato per voi e per tutti» (Mi 
26,28; Me 14,24: Le 22,20).

LETTERA 
AI SACERDOTI

Quante volte, nella celebrazione del divino 
Sacrificio, abbiamo pronunciato queste sacre pa­
role presi da un certo timore e stupore, per la fi­
ducia che il Signore ha posto in noi, chiamando­
ci ad immergere la nostra miseria e povertà nel 
suo Sangue, che ogni giorno viene «versato per 
noi e per tutti».

Non sarebbe possibile riscoprire la nostra 
identità sacerdotale senza ritornare alla sorgente 
eucaristica, al Cenacolo, grembo del nostro sa­
cerdozio, secondo il richiamo del Santo Padre 
durante il Grande Giubileo:

«Dobbiamo rimeditare sempre di nuovo il mi­
stero di quella notte. Dobbiamo tornare spesso 
con lo spirito a questo Cenacolo, dove special- 
mente noi sacerdoti possiamo sentirci, in certo 
senso, "di casa". Di noi si potrebbe dire, rispet­
to al Cenacolo, quello che il Salmista dice dei 
popoli rispetto a Gerusalemme: "Il Signore scri­
verà nel libro dei popoli: Là costui è nato" (Sai



740 Atti della Santa Sede

87 [86], 6)» (Lettera ai Sacerdoti nel Giovedì 
Santo 2000).

Nel sacramento della Riconciliazione, invece, 
è lo Spirito Santo che il Padre e il Figlio ci dona­
no per la remissione dei nostri peccati e lo fanno 
attraverso l’azione della Chiesa, mediante il sa­
cerdote. Quindi, nella pratica della Confessione, 
per il fedele e ancor più per noi ministri della Ri­
conciliazione, diventa particolarmente tangibile 
l’azione dello Spirito di Dio, che ci chiama ad 
una speciale intimità di intenzione e di azione 
con Lui. Colui che è ministro della Confessione 
è vicario del Perdono divino nel confessionale; 
dipende così anche da lui quanto il penitente 
potrà contemplare il volto misericordioso di 
Gesù e gustare la gioia della riconciliazione, così 
come insegna il Santo Padre:

«In altri termini - e ciò ci riempie di respon­
sabilità - Dio conta anche su di noi, sulla nostra 
disponibilità per operare i suoi prodigi nei cuori. 
Nella celebrazione di questo Sacramento, forse 
ancor più che in altri, è importante che i fedeli 
facciano una esperienza viva del volto di Cristo 
Buon Pastore» (Lettera ai Sacerdoti nel Giovedì 
Santo 2002).

San Paolo sintetizza con il termine "amba­
sciatori" il nostro mirabile e gratuito ministero: 
«Noi fungiamo ... da ambasciatori per Cristo, 
come se Dio esortasse per mezzo nostro. Vi sup­
plichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconci­
liare con Dio» (2Cor 5,20).

Oggi, più che mai, la Chiesa e l’umanità sen­
tono l’esigenza della misericordia, della purifica­
zione e della pace. Si parla, come è ovvio, di giu­
stizia ma la giustizia non può essere mai dis­
sociata dal perdono; una giustizia senza miseri­
cordia non sarebbe giustizia di Dio ma solo giu­
stizia umana, che mai potrebbe risolvere i nume­
rosi conflitti che attraversano l’ora attuale, con­
flitti individuali e comunitari, nazionali e inter­
nazionali, i quali necessitano di un reale supple­
mento di misericordia per essere superati.

Noi sacerdoti in primo luogo siamo calorosa­
mente invitati da Cristo e dal suo Vicario in terra, 
il Papa, a ritornare ad abbeverarci alla sorgente 
della divina misericordia, che sgorga sempre so­
vrabbondante dai sacramenti dell’Eucaristia e 
della Riconciliazione:

«Occorre ripartire da Lui per riscoprire la 
sorgente e la logica profonda della nostra frater­
nità: "Come io vi ho amato, così amatevi anche 
voi gli uni gli altri" (Gv 13,34)» (Lettera ai Sa­
cerdoti nel Giovedì Santo 2001).

Se, per assurdo, non lo facessimo, ci ritrove­
remmo sempre più immersi nella notte, in una 
confusa oscurità etica e neH'impotenza spirituale 

dinanzi ad un'onda di male che rischierebbe di 
capovolgerci, se non venisse arrestata e vinta dal­
l’onda della misericordia divina.

Tornano in mente, a questo proposito, le paro­
le di Gesù citate nell’omelia della Canonizzazio­
ne dell’umile suora polacca Faustina Kowalska, 
il 30 aprile del 2000. Domenica della Divina Mi­
sericordia: «Disse Gesù a Suor Faustina: "L'u­
manità non troverà pace, finché non si rivolge­
rà con fiducia alla Divina Misericordia" (Dia­
rio, p. 132)».

Il Santo Padre, in quello stesso discorso, pro­
seguiva con accento profetico: «Che cosa ci por­
teranno gli anni che sono davanti a noi? (...) £ 
certo tuttavia che accanto a nuovi progressi non 
mancheranno, purtroppo, esperienze dolorose. 
Ma la luce della Divina Misericordia, che il Si­
gnore ha voluto quasi riconsegnare al mondo at­
traverso il carisma di Suor Faustina, illuminerà 
il cammino degli uomini del Terzo Millennio 
Come gli Apostoli un tempo, è necessario però 
che anche l'umanità di oggi accolga nel cenaco­
lo della storia Cristo risorto, che mostra le ferite 
della sua crocifissione e ripete: "Pace a voi!"- 
Occorre che l’umanità si lasci raggiungere e per­
vadere dallo Spirito che Cristo risorto le dona. 
E lo Spirito che risana le ferite del cuore, abbat­
te le barriere che ci distaccano da Dio e ci divi­
dono tra di noi, restituisce insieme la gioia 
dell'amore del Padre e quella dell’unità frater­
na» (Giovanni Paolo II, Omelia del 30 aprile 
2002).

Se caliamo nel nostro oggi l’appello di Gesù 
alla «fiducia alla Divina Misericordia», rilancia­
to dal Papa per l’epoca attuale, non possiamo non 
renderci conto di quanto, proprio noi sacerdoti 
siamo interpellati in prima persona a lasciarci 
pervadere dallo Spirito che Cristo risorto ci dona 
e a diventare per tutti segno del perdono di Dio 
(cfr. Gv 20.19-23). Senza il perdono, frutto della 
misericordia, la pace si risolverebbe in una vera 
utopia e, al suo posto, subentrerebbe inevitabil­
mente la vendetta e la ritorsione.

Solo il comandamento di Cristo «amatevi gli 
uni altri come io vi ho amato» (Gv 13.34) e 
«amate i vostri nemici» (Le 6,27), è capace di ri­
conciliarci a Dio, di riconciliare l’uomo con se 
stesso e con il suo prossimo. La forza prorom­
pente del Cristianesimo - e che nessun’altra reli­
gione conosce in tale misura - non è forse la mi­
sericordia e il perdono?

Questa energia dinamica e continuamente at­
tiva, che scaturisce dalla Redenzione di Cristo, si 
comunica all’umanità soprattutto mediante il mi­
nistero sacerdotale. Solo esso può donare l’Euca­
ristia e il Perdono sacramentale! Anche se, tal-



Atti della Santa Sede 741

volta, il nostro scoraggiamento può essere forte 
innanzi all’indifferenza del mondo, che può di­
ventare perfino ostilità contro la Chiesa, non 
dobbiamo dimenticare che la nostra società ha 
sete del perdono e della pace che Cristo risorto è 
venuto a portare e che solo in Lui ha la scaturigi­
ne. Il Santo Padre ci dice una profonda verità a 
questo proposito, facendoci riflettere sulla natura 
dell’annuncio di Cristo:

«Come annunciatori di Cristo, siamo innanzi 
tutto invitati a vivere nella sua intimità: non si 
può dare agli altri ciò che noi stessi non abbia­
mo! C’è una sete di Cristo che, nonostante tante 
apparenze contrarie, affiora anche nella società 
contemporanea, emerge tra le incoerenze di 
nuove forme di spiritualità, si delinea persino 
quando, sui grandi nodi etici, la testimonianza 
della Chiesa diventa segno di contraddizione. 
Questa sete di Cristo - consapevole o meno - 
non può essere placata da parole vuote. Solo au­
tentici testimoni possono irradiare credibilmente 
la Parola che salva» (Lettera ai Sacerdoti nel 
Giovedì Santo 2001 ).

Come attingere questo Spirito di Cristo, che ci 
rende testimoni del suo dono, se non ritorniamo 
alla pratica frequente e regolare della Confessio­
ne individuale e se non ritorniamo alla celebra­
zione profondamente sentita, vissuta, della Santa 
Messa, che viene come prolungata nell’adorazio­
ne eucaristica, alla quale dobbiamo ridare spazio 
e congruo tempo nella nostra giornata?

Il sacerdote viene come nutrito dall’adorazio­
ne eucaristica che, insieme alla Confessione fre­
quente, diventa per lui il riposo più efficace, 
profonda pace e balsamo dell’anima. Non ci sal­
veranno, infatti, né le attività, né i discorsi, né i 
convegni che, talvolta pur lodevolmente, avremo 
fatti ma l’amore per il Signore Gesù, la cui asso­
luta sovranità deve risplendere nella vita di ogni 
sacerdote. È di qui che parte il fremito missiona­
rio dell’“omnia instaurare in Christo" ! E di qui 
che si attinge quell’entusiasmo che è irrinuncia­
bile!

Questa realtà spirituale i Santi della Chiesa 
l’hanno volutamente capita e vissuta; essi, spes­
so, ci hanno lasciato anche per iscritto le loro fe­
conde esperienze di comunione con il Signore 
Gesù.

Ad esempio, nel suo famoso libro Introduzio­
ne alla vita devota. San Francesco di Sales de­
scrive magistralmente l’assoluta necessità di 
tempi di ritiro spirituale, regolarmente presi, per 
rimettere a posto la propria anima, che viene pa­
ragonata ad un orologio: «Non c'è orologio, per 
buono che sia, che non lo si debba ricaricare o 
tendere due volte a! giorno, al mattino e alla 

sera, e poi bisogna che almeno una volta all'an­
no lo si smonti in tutte le sue parti, per togliere le 
ruggini che avrà contratte, raddrizzare i pezzi 
deformati e riparare quelli che sono consumati. 
Così chi ha cura del suo prezioso cuore (...) deve 
smontarlo almeno una volta all'anno, e control­
lare accuratamente tutti i pezzi, ossia tutti i suoi 
sentimenti e le sue passioni, per riparare tutti i 
difetti che vi scopre. E allo stesso modo che l'o­
rologiaio unge con olio speciale gli ingranaggi, 
le molle e tutte le parti meccaniche dell’orologio 
(...), cosi la persona devota (...) deve ungerlo con 
i sacramenti della Confessione e dell'Eucaristia. 
Questo esercizio ti farà recuperare le forze inde­
bolite dal tempo, ti riscalderà il cuore, farà ri­
prendere vigore ai tuoi buoni propositi e rifiorire 
le virtù del tuo spirito» (V, 1).

Questo Santo Vescovo, preziosissimo maestro 
di vita spirituale, è diventato di esempio per gli 
altri Confratelli, che si sono sforzati durante i se­
coli e si applicano tuttavia a doverosamente aiu­
tare i loro più preziosi ed indispensabili collabo­
ratori, i sacerdoti, a ritrovare se stessi e la gioia 
del loro ministero, chiamandoli "in disparte", 
nel silenzio e nella distensione. Così faceva Gesù 
che dedicava tanta parte del suo tempo alla cura 
personale dei suoi Apostoli, ai quali, spesso, lon­
tano dalla folla e dalle attività, spiegava il senso 
delle Scritture, li preparava agli avvenimenti do­
lorosi. li consolava e li fortificava nella fede (cfr. 
Mi 17.1: 20.17; Me 10,32; Le 10,23).

Anche ai nostri giorni, in cui si fa sentire ur­
gente l’opera di una sempre più motivata riap­
propriazione dell’identità sacerdotale e della spi­
ritualità specifica ad essa conseguente, ci sono 
Vescovi che considerano la cura personale dei sa­
cerdoti la propria priorità pastorale, essendo essa 
condizione impreteribile per la fruttuosità di tutto 
il resto. Perciò, essi riservano più larghi spazi di 
tempo ai loro sacerdoti: per i colloqui personali e 
per la corrispondenza anche epistolare, per pre­
gare e per promuovere la mutua fiducia, per non 
far mancare mai la guida e il consiglio, l’autore­
volezza e la tenerezza ... proprio come ha fatto 
Gesù, vivendo con i suoi Apostoli.

Si deve avere il coraggio di operare scelte 
chiare in tal senso, favorendo, fra l’altro, mag­
giori spazi di preghiera e di condivisione fraterna 
tra i sacerdoti. Ad esempio, c’è chi ha proposto di 
istituire in Diocesi una Casa appositamente dedi­
cata ai sacerdoti per farli sentire ben accolti, 
quando hanno bisogno di un periodo sufficiente 
di ritiro spirituale e di un recupero anche fìsico; 
non mancano, poi. anche vere e proprie esperien­
ze di vita sacerdotale comunitaria, sia di gruppi 
di sacerdoti tra loro che di sacerdoti con il loro



742 Atti della Santa Sede

Vescovo. Forse, nel futuro, queste forme di vita 
sacerdotale comunitaria nelle Diocesi divente­
ranno veramente necessarie, laddove è forte il pe­
ricolo dell'isolamento nel quale rischiano di ca­
dere quei sacerdoti che si sentono come abban­
donati a se stessi per la carenza di aiuto, la so­
vrabbondanza delle attività, le lontananze geo­
grafiche, le difficoltà, le incomprensioni.

Ci sono Vescovi che si recano di parrocchia in 
parrocchia per restarvi un tempo congruo, anche 
per più giorni, da trascorrere insieme con il par­
roco per vivere al suo fianco, condividendo la sua 
vita, rendendosi conto del suo ministero e per 
poter così progressivamente conoscere realistica­
mente il proprio Presbiterio.

Non si può immaginare quanto benefico possa 
essere questo tempo trascorso insieme, come 
amici, tra un Vescovo e i suoi sacerdoti! Benefi­
co sia per i sacerdoti che per i Vescovi, i quali, 
ovviamente, essendo i primi responsabili dei loro 
presbiteri ne condividono le gioie e i dolori. Non 
ha fatto così anche il Signore Gesù? Il Vescovo 
non può fare a meno di conoscere personalmente 
i suoi sacerdoti e questi non possono fare a meno 
della paternità e dell’autentica guida del proprio 
Vescovo.

Moltissime sono le attuali urgenze pastorali 
ma senza un’attenzione personale e personalizza­
ta per i propri presbiteri e per il proprio Semina­
rio, tutto è destinato alla sterilità.

Effettivamente, ci si rende sempre più conto 
di quanto sia importante, per rinsaldare la comu­
nione ecclesiale in seno ad ogni comunità, prega­
re insieme, soprattutto innanzi al Santissimo Sa­
cramento. Sì, il lavoro è immane, le sfide sempre 
più ardue ma proprio per questo si deve andare 
all’essenziale, all’anima di ogni apostolato, al­
l’intimità divina e all’unità comunionale nel 
cuore del Corpo mistico

Ciò vale innanzi tutto tra il Vescovo e i suoi 
sacerdoti, che formano il cuore pulsante dell’in­
tera comunità diocesana. Nelle prime comunità 
cristiane, come ci narrano gli Atti degli Apostoli, 
questa comunione era molto viva. In esse era in­
fatti fortissima l’adesione alle parole pronunciate 
da Gesù nell’ultima Cena, come suo Testamento: 
«Amatevi gli uni gli altri come io ho amato voi» 
(Gv 13,34); il segno distintivo dell’autenticità del 
loro Cristianesimo, era questo: «In hoc cogno­
scent omnes ...» (Gv 13,35).

Sono due i Sacramenti cardini dell’amore mi­
sericordioso di Dio, l’Eucaristia e la Confessio­
ne, che il Signore ci ha donato per cementare la 
nostra unione con Lui e, di conseguenza, l’unio­
ne tra tutti i fratelli. Essi ci sono stati donati nel 
contesto di una grande amicizia spirituale; en­

trambi scaturiscono dal Cenacolo, dove il Signo­
re Gesù si è rivolto ai suoi come a propri amici: 
prima della Risurrezione donando l’Eucaristia e 
immediatamente dopo la sua Risurrezione isti­
tuendo la Confessione. Il «fate questo in memo­
ria di me» (Le 22,19), il sacramento dell’Ordine 
che ha reso capaci i primi Apostoli e noi tutti di 
perpetuare nei secoli il Sacrificio Eucaristico, è 
risuonato nel Cenacolo in un clima di intensa fi­
ducia e di preghiera. Ecco perché il Santo Padre 
ha detto di noi che dobbiamo sentirci “di casa’ 
nel Cenacolo, luogo della nostra nascita.

Questo “luogo”, che è grembo materno del 
nostro ministero sacerdotale, deve essere come 
continuamente ri-conquistato in mezzo ai nume­
rosi impegni e alle preoccupazioni; i sacerdoti, 
come gli Apostoli un tempo, vi debbono essere 
guidati da una speciale intenzione pastorale, che 
richiede una fortemente motivata dedizione e non 
poca attenzione per preparare adeguatamente t 
contenuti di riflessione, il clima adatto alla pre­
ghiera e alla condivisione fiduciosa e fraterna, 
come fece nostro Signore.

Questo “luogo” richiede anche un tempo par­
ticolare, che non può essere confinato a qualche 
ritaglio di tempo, insufficiente a creare quell’at­
mosfera spirituale di rispetto reciproco, tra sacer­
dote e sacerdote, tra sacerdote e Vescovo, la quale 
favorisce una Celebrazione Eucaristica nella con­
cordia degli intenti. Anche la Confessione indivi­
duale, scambiata tra confratelli nel ministero, 
deve diventare più frequente e regolare:

«Ricorriamo assiduamente, carissimi Sacer­
doti, a questo Sacramento, perché il Signore 
possa purificare costantemente il nostro cuore 
rendendoci meno indegni dei misteri che cele­
briamo» (Lettera ai Sacerdoti nel Giovedì Santo 
2001).

Mi sono permesso di rivolgermi a voi, in que­
sta Giornata dedicata a livello mondiale alla no­
stra santificazione, come vostro fratello nel Si­
gnore, consapevole, come dice San Paolo, che 
«abbiamo questo tesoro in vasi di creta, perche 
appaia che la potenza straordinaria viene da Dio 
e non da noi» (2Cor 4,1); ma proprio per questo 
ancora più dobbiamo essere convinti che Dio 
Padre ci assiste con mezzi di grazia talmente ef­
ficaci, che laddove «ha abbondato il peccato so­
vrabbonderà la grazia» (Rm 5,20).

Soprattutto per noi diventa assolutamente ne­
cessario il fiducioso e rigenerante abbandono fra 
le braccia della Divina Misericordia, sull’esem­
pio e seguendo le orme della Madre di Dio.

A Lei voglio affidare queste pagine di rifles­
sione affinché tutti i suoi figli sacerdoti che le 
leggeranno comprendano l’urgenza dell’ora pre-



Atti della Santa Sede 743

sente di conversione quotidiana per diventare ciò 
che si è per vocazione. Insieme ci sforziamo di 
nulla anteporre all’amore di Cristo, di riscoprire 
per noi e per i fedeli la ricchezza del Sacramento 
e della virtù della penitenza, di riscoprire pure la 
saggezza della disciplina ecclesiastica, con tutta 
la fecondità pastorale che discende dalla sua mo­
tivata, cordiale osservanza.

Lo scoraggiamento non può trovare dimora 
nel cuore di un «unto del Signore», poiché «nulla

Dal Vaticano, 8 maggio 2002 

è impossibile a Dio» (Le 1,37) e Dio si fa facil­
mente trovare da un cuore semplice ed umile.

La nostra Madre celeste ci ricorda nel "Ma­
gnificat" che il Signore «ha rovesciato i potenti 
dai troni e ha innalzato gli umili» (Le 1,52) e che 
questo lo ha fatto mediante la sua misericordia, 
che «si estende di generazione in generazione su 
coloro che lo temono» (Le 1,50). Con Lei ripe­
tiamo anche noi in ogni circostanza: «Gesù, con­
fido in Te».

Dario Card. Castrillón Hoyos
Prefetto

SUSSIDIO DI MEDITAZIONE:
PAROLA DI DIO, LODE, PREGHIERA

I- IL SACERDOTE È DONO DELLA MISERICORDIA DI DIO ALL’UMANITÀ
La Parola del Signore

Dal Vangelo secondo Giovanni

«Voi siete miei amici, se farete ciò che io vi 
contando. Non vi chiamo più servi, perché il 
servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi 
Ito chiamati amici, perché tutto ciò che ho udito 
•fa) Padre l’ho fatto conoscere a voi. Non voi

avete scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costi­
tuiti perché andiate e portiate frutto e il vostro 
frutto rimanga; perché tutto quello che chiederete 
al Padre nel mio nome, ve lo conceda. Questo vi 
comando: amatevi gli uni gli altri» (Gv 15,14-17).

La meditazione

Dalle Lettere di Giovanni Paolo II ai Sacerdoti

«Misericordia è l’assoluta gratuità con cui 
Dio ci ha scelti: “Non voi avete scelto me, ma io 
ho scelto voi” (Gv 15,16). Misericordia è la con- 
discendenza con cui ci chiama ad operare come 
suoi rappresentanti, pur sapendoci peccatori.

Misericordia è il perdono che Egli mai ci ri­
fiuta, come non lo rifiutò a Pietro dopo il rinne­
gamento. Vale anche per noi l’asserto secondo 
cui c’è “più gioia in cielo per un peccatore con- 
vertito, che per novantanove giusti che non 
hanno bisogno di conversione” (Le 15,7). Risco­
priamo, dunque, la nostra vocazione come “mi­
stero di misericordia’» (Giovedì Santo 2001).

«Che vocazione meravigliosa è la nostra, miei

cari Fratelli sacerdoti! Davvero possiamo ripete­
re col Salmista: “Che cosa renderò al Signore per 
quanto mi ha dato? Alzerò il calice della salvez­
za e invocherò il nome del Signore” (Sal 116,12- 
13)» (Giovedì Santo 2002).

Da San Giovanni Crisostomo
«La nascita spirituale delle anime è privilegio 

dei sacerdoti: essi le fanno nascere alla vita della 
grazia per mezzo del Battesimo; per mezzo loro 
noi ci rivestiamo di Cristo, siamo consepolti con 
il Figlio di Dio e diventiamo membra di quel 
beato capo (cfr. Rm 6,1; Gal 3,27). Quindi noi 
dobbiamo non solamente rispettarli più che prin­
cipi e re, ma venerarli più dei nostri genitori.



744 Atti della Santa Sede

Questi infatti ci hanno generati dal sangue e dalla 
volontà della carne (cfr. Gv 1,13); quelli invece ci 
fanno nascere figli di Dio; essi sono gli strumen­
ti della nostra beata rigenerazione, della nostra li­
bertà e della nostra adozione nell’ordine della 
grazia» (De sacerdotio. III, 6: PG 48, 643-644).

Da Sant’Antonio di Padova
«Il nostro altare d’oro è il Cuore di Cristo. Bi­

sogna entrare nel Santo dei Santi, che è il Cuore 
medesimo di Gesù, e cogliervi le ricchezze del 
suo amore».

Da San Giovanni d’Avila
«Se il Sommo Sacerdote ebraico portava i 

nomi delle dodici tribù d’Israele scritti sulle sue 
spalle e sul suo petto, molto più Cristo, nostro 
Sommo Sacerdote, porta scritti i nomi degli uo­
mini nel suo Cuore».

Dal Santo Curato d’Ars

«Il sacerdozio è l'amore del Cuore di Cristo» 
(CEC, S. Curato d’Ars).

«Il sacerdote non è sacerdote per se stesso. 
Non dà l’assoluzione a se stesso. Non amministra 
i Sacramenti a se stesso. Non esiste per se stesso, 
esiste per voi» (Monnin, II 453).

Dal Beato Giovanni XXIII
«Oggi tutto quello che riguarda il Cuore di 

Gesù mi diventa familiare e doppiamente caro. 
Mi pare che la mia vita sia destinata a svolgersi 
alla luce irradiante del tabernacolo, e nel Cuore 
di Gesù debba trovare come la soluzione di tutte 
le mie difficoltà. Mi pare che sarei pronto a dare 
il mio sangue per il trionfo del Sacro Cuore. Il 
mio desiderio più ardente è di poter fare qualche 
cosa per quel caro oggetto di amore.

A volte il pensiero della mia superbia, del mio 
amor proprio incredibile, della mia grande mise­
ria mi sgomenta e perdo il coraggio; trovo subito 
conforto in quelle parole che Gesù disse alla 
Beata Margherita Maria Alacoque: “Io ho scelto 
te per rivelare le meraviglie del mio Cuore, per­
ché sei un abisso di ignoranza e di miseria”.

Ah!, io voglio servire il Sacro Cuore di Gesù, 
oggi e sempre. Voglio che la mia devozione ad 
esso sia il termometro di tutto il mio progresso 
spirituale. Voglio fare tutto in unione intima con 
il Sacro Cuore di Gesù sacramento.

La mia più grande gioia sarà cercare e trovare 
conforto solamente in quel Cuore, che è la fonte 
di tutte le consolazioni. Non mi darò pace, finché 
non mi potrò dire veramente annientato nel Cuore 
di Gesù» (Il Giornale dell’anima. San Paolo, Ci- 
nisello Balsamo [MI] 2000”, pp. 249-251).

La lode e il ringraziamento

Dalla Lettera agli Efesini
«Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso 

per lei, per renderla santa, purificandola per 
mezzo del lavacro dell’acqua accompagnato

Dai Salmi
Il Signore è il mio pastore: 
non manco di nulla;
su pascoli erbosi mi fa riposare, 
ad acque tranquille mi conduce. 
Mi rinfranca,
mi guida per il giusto cammino, 
per amore del suo nome.
Se dovessi camminare in una valle oscura, 
non temerei alcun male, perché tu sei con me. 
Il tuo bastone e il tuo vincastro 
mi danno sicurezza.
Davanti a me tu prepari una mensa 
sotto gli occhi dei miei nemici; 
cospargi di olio il mio capo.
Il mio calice trabocca.
Felicità e grazia mi saranno compagne 
tutti i giorni della mia vita, 
e abiterò nella casa del Signore 
per lunghissimi anni (Sal 22).

dalla parola, al fine di farsi comparire davanti la 
sua Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga 
o alcunché di simile, ma santa e immacolata» (Ef 
5,25b-27).



Atti della Santa Sede 745

Preghiera

«Il Cuore di Gesù è anche mio, ho il coraggio 
di dirlo. Se, infatti, Cristo è mio capo, come non 
sarà mio quel che è del mio Capo? Come sono 
veramente miei gli occhi del mio corpo, così 
anche il Cuore del mio capo spirituale è anche

mio cuore. Sono ben fortunato: ecco che io ho 
uno stesso Cuore con Gesù ... Con questo tuo e 
mio cuore, o dolcissimo Gesù, pregherò te, Dio 
mio» (San Bonaventura).

II. LA CONFESSIONE SACRAMENTALE E IL SACERDOTE
La Parola del Signore

Dal Vangelo secondo Giovanni

«La sera di quello stesso giorno, il primo dopo 
il sabato, mentre erano chiuse le porte del luogo 
dove si trovavano i discepoli per timore dei Giu­
dei, venne Gesù, si fermò in mezzo a loro e disse: 
“Pace a voi!”. Detto questo, mostrò loro le mani e 
il costato. E i discepoli gioirono al vedere il Si-

La meditazione

Dalle Lettere di Giovanni Paolo II ai Sacerdoti

«L’uomo, da se stesso, non è capace di nulla. 
E non merita nulla. La Confessione, prima di es­
sere un cammino dell’uomo verso Dio, è un ap­
prodo di Dio nella casa dell’uomo. Potremo dun­
que trovarci, in ogni Confessione, di fronte alle 
più diverse tipologie di persone. Di una cosa do­
vremo essere convinti: prima del nostro invito, e 
prima ancora delle nostre parole sacramentali, i 
fratelli che chiedono il nostro ministero sono già 
avvolti da una misericordia che li lavora dal di 
dentro. Voglia il cielo che anche attraverso le no­
stre parole e il nostro animo di pastori, sempre at­
tenti a ciascuna persona, capaci di intuirne i pro­
blemi e di accompagnarne con delicatezza il 
cammino, trasmettendole fiducia nella bontà di 
Dio, riusciamo a farci collaboratori della miseri­
cordia che accoglie e dell’amore che salva» (Gio­
vedì Santo 2002).

Dalle Lettere Apostoliche di Giovanni Paolo II

«A sua volta - e sempre in rapporto all’Euca­
ristia - bisogna riflettere sull’argomento del sa­
cramento della Penitenza, il quale ha un’impor­
tanza insostituibile per la formazione della 
personalità cristiana, specialmente se ad esso 
viene unita la direzione spirituale, cioè una scuo­
la sistematica di vita interiore» (Anno Internazio­
nale della Gioventù, 1985).

gnore. Gesù disse loro di nuovo: “Pace a voi! 
Come il Padre ha mandato me, anch’io mando 
voi”. Dopo aver detto questo, alitò su di loro e 
disse: “Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimettere­
te i peccati saranno rimessi e a chi non li rimette­
rete, resteranno non rimessi”» (Gv 20,19-22).

Da S. Efrem il Siro

«Tremo sempre e rabbrividisco quando penso 
ai miei peccati nascosti, quando soppeso le mie 
opere. Questo pauroso ricordo delle mie colpe e 
del giorno del giudizio infonde spavento nelle 
mie viscere, riempie di angoscia i miei pensieri. 
Ma (...) ciò nonostante faccio il male; conosco le 
opere buone e compio opere cattive. (...) Sono 
ben versato nei libri sacri e nella loro lettura, ma 
sono ben lontano dal mio dovere. Leggo agli altri 
la Bibbia, ma nulla entra nel mio orecchio. Am­
monisco ed esorto gli ignoranti, ma ciò che mi 
giova non lo attuo. (...) Perciò in te, o Signore, io 
cerco il mio rifugio da questo mondo perverso e 
da questo corpo pieno di mali, causa di ogni pec­
cato. Per questo io ti grido, come già Paolo Apo­
stolo: "Quando sarò liberato da questo corpo di 
morte?" (Rm 7,24).

(...) Misteriosamente sorge nel mio senso un 
pensiero consolante, che mi consiglia al bene e mi 
porge la mano alla speranza. (...) “Ascolta, o pec­
catore, - mi sussurra di nuovo la penitenza nel­
l’orecchio - (...) voglio darti un consiglio vivifi­
cante! (...) Non cadere nello scoraggiamento, non 
abbandonarti alla disperazione (...). Il Signore è 
buono e misericordioso. Egli brama di vederti alla 
sua porta e si rallegra se tu ti converti, riabbrac­
ciandoti con gioia. La tua colpa, tanto grande, non 
può essere neppur paragonata alla goccia più pic­
cola della sua misericordia; Egli ti purifica con la 
sua grazia dai peccati che ti dominano. Il mare dei 
tuoi peccati non può soffocare l’alito più tenue



746 Atti della Santa Sede

della sua misericordia. (...) Non guardare la quan­
tità immensa dei tuoi peccati nascosti (...) il tuo 
Signore, infatti, può renderti puro da ogni colpa, 
può lavarti da ogni macchia (...) Egli ti renderà 
bianco come la neve, secondo quanto sta scritto 
nel Profeta (Is 1,18). O peccatore, abbandona i 
tuoi misfatti, pentiti di ciò che hai perpetrato ed 
Egli, nella sua misericordia, ti riaccoglierà”. (...)

A tutti coloro che come me sono peccatori, ho 
detto tutto ciò, per suscitare in loro speranza, 
consolazione e pentimento» (Commento a "Guai 
a noi, che abbiamo peccato!”, 9-13).

Da San Giovanni Crisostomo
«L’ufficio sacerdotale si svolge in terra, ma è 

dell’ordine delle realtà celesti. Ed è giusto. Non 
un uomo, infatti, né un angelo né un arcangelo né 
qualche altro potere creato, ma lo stesso Paracli- 
to ha ordinato questo ministero e ha indotto uo­
mini, viventi ancora nella carne, a mostrarsi in 
questo servizio angelico. Perciò chi compie l’uf­
ficio sacerdotale deve essere puro come se fosse 
su nei cieli, tra le celesti potenze. (...) A uomini 
che vivono sulla terra, che hanno quaggiù la loro 
dimora, è stata affidata l’amministrazione dei te­
sori celesti ed è stato dato un potere che Dio non 
ha concesso né agli angeli né agli arcangeli. Mai 
infatti ha detto loro: “Tutto quello che legherete 
sulla terra sarà legato in cielo; e tutto quello che 
scioglierete sulla terra sarà sciolto in cielo” (Mt 
18,18). (...) Che altro infatti gli ha dato se non 
tutto il potere del cielo? Infatti: “A coloro cui ri­
metterete i peccati, saranno rimessi; e a coloro 
cui non li rimetterete, non saranno rimessi” (Gv 
20,23). Quale potere sarà maggiore di questo? Il 
Padre ha dato al Figlio ogni decisione (cfr. Gv 
5,22): ma vedo che il Figlio l’ha concessa ai sa­

cerdoti. Come se già fossero stati accolti nel cielo 
e avessero superata l’umana natura e fossero li­
berati dalle nostre passioni, a tanto potere sono 
stati elevati» (// sacerdozio, 3, 4-5).

Dalla “Presbyterorum Ordinis”
«Essi, che sono i ministri della grazia sacra­

mentale, si uniscono intimamente a Cristo salva­
tore e pastore attraverso la fruttuosa recezione 
dei Sacramenti, soprattutto con la Confessione 
sacramentale frequente, giacché essa - che va 
preparata con un quotidiano esame di coscienza 
- favorisce in sommo grado la necessaria conver­
sione del cuore all’amore del Padre delle miseri­
cordie» (n. 18).

Dal Diario di Santa Faustina Kowalska
«Scrivi, parla della mia Misericordia. Di’ alle 

anime dove debbono cercare le consolazioni cioè 
nel tribunale della Misericordia, lì avvengono i 
più grandi miracoli che si ripetono continuamen­
te. Per ottenere questo miracolo non occorre fare 
pellegrinaggi in terre lontane né celebrare solenni 
riti esteriori, ma basta mettersi con fede ai piedi di 
un mio rappresentante e confessargli la propria 
miseria ed il miracolo della Divina Misericordia si 
manifesterà in tutta la sua pienezza. Anche se 
un’anima fosse in decomposizione come un cada­
vere ed umanamente non ci fosse alcuna possibi­
lità di risurrezione e tutto fosse perduto, non sa­
rebbe così per Dio: un miracolo della Divina 
Misericordia risusciterà quest’anima in tutta la sua 
pienezza. Infelici coloro che non approfittano di 
questo miracolo della Divina Misericordia! Lo in­
vocherete invano, quando sarà troppo tardi!» ("Pa­
role di Gesù sulla Confessione sacramentale". 
Diario, Q. V, pag. 476, Libreria Editrice Vaticana).

La lode e il ringraziamento

Dalla Lettera agli Ebrei
«Poiché dunque abbiamo un grande sommo 

sacerdote, che ha attraversato i cieli, Gesù, Figlio 
di Dio, manteniamo ferma la professione della 
nostra fede. Infatti non abbiamo un sommo sa­
cerdote che non sappia compatire le nostre infer­

mità, essendo stato lui stesso provato in ogni 
cosa, a somiglianza di noi, escluso il peccato. Ac­
costiamoci dunque con piena fiducia al trono 
della grazia, per ricevere misericordia e trovare 
grazia ed essere aiutati al momento opportuno» 
(Eb 4,14-16).

Dai Salmi
«Lodate il Signore perché è buono: 
eterna è la sua misericordia.
Lodate il Dio degli dei: 
eterna è la sua misericordia.
Lodate il Signore dei signori: 
eterna è la sua misericordia.



Atti della Santa Sede 747

Egli solo ha compiuto meraviglie: 
eterna è la sua misericordia ...
... Nella nostra umiliazione si è ricordato di noi: 
eterna è la sua misericordia;
ci ha liberati dai nostri nemici: 
eterna è la sua misericordia. 
Egli dà il cibo ad ogni vivente: 
eterna è la sua misericordia.
Lodate il Dio del cielo:
eterna è la sua misericordia» (Sai 135,1-4.23-26).

Preghiera

"Padre nostro per i sacerdoti”
Padre nostro che sei nei cieli,

donaci sacerdoti secondo il tuo Cuore.
Perché sia santificato il tuo nome,

donaci sacerdoti secondo il tuo Cuore.
Perché venga il tuo Regno,

donaci sacerdoti secondo il tuo Cuore.
Perché la tua volontà si compia in cielo come in terra, 

donaci sacerdoti secondo il tuo Cuore.
Per donarci il Pane della vita, 

donaci sacerdoti secondo il tuo Cuore.
Per perdonare le nostre colpe,

donaci sacerdoti secondo il tuo Cuore.
Perché ci aiutino a superare le tentazioni, 

donaci sacerdoti secondo il tuo Cuore.
E loro e noi libera di ogni male. Amen (Anonimo).

III. LA SANTISSIMA EUCARISTIA E IL
La Parola del Signore

Dal Vangelo secondo Luca

«Poi preso un pane, rese grazie, lo spezzò e lo 
diede loro dicendo: “Questo è il mio corpo che è 
dato per voi; fate questo in memoria di me”. Allo 
stesso modo dopo aver cenato, prese il calice di­
cendo: “Questo calice è la nuova alleanza nel 
mio sangue, che viene versato per voi”» (Le 
22,19-20).

Dal Vangelo secondo Giovanni

Gesù disse: «In verità, in verità vi dico: se non 
mangiate la carne del Figlio dell’uomo e non be-

La meditazione

SACERDOTE

vete il suo sangue, non avrete in voi la vita. Chi 
mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la 
vita eterna e io lo risusciterò nell’ultimo giorno. 
Perché la mia carne è vero cibo e il mio sangue 
vera bevanda. Chi mangia la mia carne e beve il 
mio sangue dimora in me e io in lui. Come il 
Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per 
il Padre, così anche colui che mangia di me vivrà 
per me. Questo è il pane disceso dal cielo, non 
come quello che mangiarono i padri vostri e mo­
rirono. Chi mangia questo pane vivrà in eterno» 
(Gv 6,53-58).

Dalle Lettere di Giovanni Paolo II ai Sacerdoti
«“Fate questo in memoria di me” (Le 22,19): 

le parole di Cristo, pur dirette a tutta la Chiesa, 
sono affidate come un compito specifico a colo­
ro che continueranno il ministero dei primi Apo­

stoli. È ad essi che Gesù consegna l’atto appena 
compiuto di trasformare il pane nel suo Corpo e 
il vino nel suo Sangue, l’atto in cui Egli si espri­
me come Sacerdote e Vittima. Cristo vuole che 
d’ora in poi questo suo atto diventi sacramentai-



748 Atti della Santa Sede

mente anche atto della Chiesa per le mani dei sa­
cerdoti. Dicendo “fate questo” indica non soltan­
to l’atto, ma anche il soggetto chiamato ad agire, 
istituisce cioè il sacerdozio ministeriale, che di­
viene così uno fra gli elementi costitutivi della 
Chiesa stessa» (Giovedì Santo 2000).

Da Origene
«Il nostro Signore e Salvatore dice: “Se non 

mangiate la mia carne e non bevete il mio san­
gue, non avrete la vita in voi. La mia carne infat­
ti è veramente cibo e il mio sangue è veramente 
bevanda” (Gv 6,54-55). Gesù è puro in tutto e per 
tutto: perciò tutta la sua carne è cibo e tutto il suo 
sangue è bevanda. Ogni sua opera è santa e ogni 
sua parola è vera: perciò anche la sua carne è 
vero cibo e il suo sangue è vera bevanda. Con la 
carne e il sangue della sua parola abbevera e 
sazia, come con cibo puro e bevanda pura, tutto 
il genere umano. Così, al secondo posto, dopo la 
sua carne, sono cibo puro Pietro e Paolo e tutti gli 
Apostoli; in terzo luogo i loro discepoli: e così 
ognuno, per la quantità dei suoi meriti o la purità 
dei suoi sensi, può rendersi cibo puro per il suo 
prossimo ... Ogni uomo ha in sé un qualche cibo; 
se egli è buono e dallo scrigno del suo cuore 
porge del bene (cfr. Mt 12,35), offre al suo pros­
simo, che vi attinge, cibo puro; se invece egli è 
cattivo e porge del male, offre al suo prossimo un 
cibo immondo» (Omelie sul Levitico, 7, 5).

Da San Francesco di Sales

«Il Santissimo e sommo Sacrificio e Sacra­
mento della Messa è il centro della religione cri­
stiana, il cuore della devozione, l’anima della 
pietà, il mistero ineffabile che manifesta l’abisso 
della carità divina; per suo mezzo Dio si unisce 
realmente a noi e ci comunica, in modo meravi­
glioso, le sue grazie e i suoi doni. L’orazione in­
nalzata in unione a questo sacrificio divino pos­
siede una forza da non potersi esprimere a pa­
role ... Il Coro della Chiesa trionfante e quello del­
la Chiesa militante si uniscono a Nostro Signore 
in questa azione divina, per rapire il cuore di Dio 
Padre e conquistarci la sua misericordia; questo 
con Lui. in Lui e per Lui» (Filotea, 139-140).

Da Santa Teresa del Bambino Gesù
«Desidero soltanto la scienza dell’Amore. Ca­

pisco così bene che soltanto l’amore può render­
ci graditi al Signore, da costituire esso la mia 
unica ambizione.

Gesù non chiede grandi azioni, bensì soltanto 
l’abbandono e la riconoscenza. Gesù non ha bi­
sogno affatto delle nostre opere, ma soltanto del 
nostro amore. Ah! lo sento più che mai. Gesù è 
assetato, ma incontra soltanto ingrati e indiffe­
renti fra i discepoli del mondo, e tra i suoi stessi 
discepoli trova pochi cuori che si abbandonano a 
Lui senza riserve, e che capiscono la tenerezza 
del suo amore infinito.

Gesù, mio Sposo, per rapire il mio cuore ti sei 
fatto mortale e, supremo mistero, hai dato il tuo 
sangue: e ancora, per me, vivi sull’altare. Se non 
posso vedere la luce del tuo volto, né udire quel­
la voce grave di dolcezza, posso, o mio Dio, vi­
vere della Grazia, e riposare sul tuo Sacro 
Cuore!» (Gli scritti, O.C.D., Roma 1969, pP- 
224-225. 838. 861).

Dalla Venerabile Conchita Cabrerà de Armida
«Che cosa tanto sublime è l’essere sacerdote! 

Che immensa predilezione di Dio scegliere que­
ste anime per il suo intimo servizio e perché con­
tinuino a fare sulla terra la sua Opera! Che non 
passi giorno senza che tu lo ringrazi di un così 
grande favore. Tra i miei sette figli a te toccò la 
parte migliore per pura bontà di Gesù che tanto 0 
ama. che tante prove di predilezione ti ha dato. E 
dubiterai ancora? Cerca di amarlo e di tarlo 
amare; non pensare a te ma a Lui e abbandonati 
come un bambino tra le sue braccia materne per­
ché il suo Cuore, il Cuore di Gesù è profonda­
mente materno. Non è vero? Con Lui e con 
Maria Santissima, che possiamo temere? Tira 
fuori da quel Cuore la tua felicità, la tua pace, il 
tuo nutrimento, la tua consolazione, tutto ciò di 
cui hai bisogno: luce, grazia, fuoco, raccogli­
mento, amore e dentro di Lui vivi e muori, bru­
ciati e perditi. La tua fiducia deve essere eterna 
come è eterna la Misericordia di Dio» ("Lettere 
di una madre", Cochita Cabrerà, Ed. Città 
Nuova. Roma 1988, pag. 75).



Atti della Santa Sede 749

La lode e il ringraziamento

Dalla Lettera agli Efesini
«Benedetto sia Dio. Padre del Signore nostro 

Gesù Cristo, che ci ha benedetti con ogni benedi­
zione spirituale nei cieli, in Cristo. In lui ci ha 
scelti prima della creazione del mondo, per esse­
re santi e immacolati al suo cospetto nella carità, 
predestinandoci a essere suoi figli adottivi per 
opera di Gesù Cristo, secondo il beneplacito del­
la sua volontà. E questo a lode e gloria della sua 
grazia, che ci ha dato nel suo Figlio diletto; nel 
quale abbiamo la redenzione mediante il suo san­
gue, la remissione dei peccati secondo la ric­
chezza della sua grazia.

Dai Salmi
«0 Dio, tu sei il mio Dio, all’aurora ti cerco, 
di te ha sete l’anima mia, 
a te anela la mia carne.
come terra deserta, arida, senz’acqua. 
Così nel santuario ti ho cercato, 
per contemplare la tua potenza e la tua gloria. 
Poiché la tua grazia vale più della vita, 
le mie labbra diranno la tua lode.
Così ti benedirò finché io viva, 
nel tuo nome alzerò le mie mani. 
Mi sazierò come a lauto convito, 
e con voci di gioia ti loderà la mia bocca. 
Nel mio giaciglio di te mi ricordo 
e penso a te nelle veglie notturne, 
a te che sei stato il mio aiuto, 
esulto di gioia all’ombra delle tue ali. 
A te si stringe l’anima mia.
La forza della tua destra mi sostiene. 
Ma quelli che attentano alla mia vita 
scenderanno nel profondo della terra, 
saranno dati in potere alla spada, 
diverranno preda di sciacalli» (Sai 62,2-11).

Egli l’ha abbondantemente riversata su di noi 
con ogni sapienza e intelligenza, poiché egli ci ha 
fatto conoscere il mistero della sua volontà, se­
condo quanto nella sua benevolenza aveva in lui 
prestabilito per realizzarlo nella pienezza dei 
tempi: il disegno cioè di ricapitolare in Cristo 
tutte le cose, quelle del cielo come quelle della 
terra. In lui siamo stati fatti anche eredi, essendo 
stati predestinati secondo il piano di colui che 
tutto opera efficacemente conforme alla sua vo­
lontà, perché noi fossimo a lode della sua gloria, 
noi, che per primi abbiamo sperato in Cristo» (Ef 
1,3-12).

Preghiera

0 Gesù, come vorrei che il mio cuore vivesse 
unicamente in obbedienza al tuo adorabile Cuore!

Diverrei più umile, più dolce, più caritatevole, 
dal momento che il tuo Cuore è da ammirare in 
particolar modo per la sua dolcezza, la sua umiltà 
e carità.

Quando, o Dio, mi farai la grazia di liberarmi

del mio cuore meschino e mettervi il tuo, se non 
nel sacramento dell’Eucaristia, supremo pegno 
d’amore?

Sia lodato, adorato e ringraziato in ogni mo­
mento il Cuore eucaristico di Gesù, in tutti i ta­
bernacoli del mondo, sino alla fine dei secoli! 
Amen (San Francesco di Sales).

Il sussidio di meditazione per la Giornata Mondiale di santificazione dei sacerdoti 2002 si con­
clude con la recita o il canto delle “Litanie di nostro Signore Gesù Cristo sacerdote e vittima", testo 
ripreso dal volume “Dono e Mistero”, e con /'Atto di affidamento e di consacrazione a Maria, recita­
to da Giovanni Paolo II a Fatima il 13 maggio /99/.



750 Atti della Santa Sede

LITANIE DI NOSTRO SIGNORE GESÙ CRISTO 
SACERDOTE E VITTIMA

Kyrie, eleison
Christe, eleison 
Kyrie, eleison 
Christe, audi nos 
Christe, exaudi nos 
Pater de caelis, Deus, 
Fili, Redemptor mundi. Deus, 
Spiritus Sancte, Deus, 
Sancta Trinitas, unus Deus, 
Iesu. Sacerdos et Victima, 
lesu, Sacerdos in aeternum secundum ordinem Melchisedech, 
Iesu, Sacerdos quem misit Deus evangelizare pauperibus, 
Iesu, Sacerdos qui in novissima cena formam sacrificii perennis instituisti, 
Iesu, Sacerdos semper vivens ad interpellandum pro nobis, 
Iesu, Pontifex quem Pater unxit Spiritu Sancto et virtute, 
Iesu. Pontifex ex hominibus assumpte, 
Iesu, Pontifex pro hominibus constitute, 
Iesu, Pontifex confessionis nostrae, 
Iesu, Pontifex amplioris prae Moysi gloriae, 
Iesu. Pontifex tabernaculi veri, 
Iesu. Pontifex futurorum bonorum, 
Iesu, Pontifex sancte, innocens et impollute, 
Iesu, Pontifex fidelis et misericors, 
Iesu, Pontifex Dei et animarum zelo succense, 
Iesu. Pontifex in aeternum perfecte, 
Iesu, Pontifex qui per proprium sanguinem caelos penetrasti, 
Iesu, Pontifex qui nobis viam novam initiasti, 
Iesu, Pontifex qui dilexisti nos et lavisti nos a peccatis in sanguine tuo, 
Iesu, Pontifex qui tradidisti temetipsum Deo oblationem et hostiam, 
Iesu. Hostia Dei et hominum, 
Iesu. Hostia sancta et immaculata, 
Iesu, Hostia placabilis, 
Iesu, Hostia pacifica, 
Iesu, Hostia propitiationis et laudis, 
Iesu, Hostia reconciliationis et pacis, 
Iesu, Hostia in qua habemus fiduciam et accessum ad Deum, 
Iesu, Hostia vivens in saecula saeculorum, 
Propitius esto!
Propitius esto!
A temerario in clerum ingressu, 
A peccato sacrilegii, 
A spiritu incontinentiae, 
A turpi quaestu, 
Ab omni simoniae labe. 
Ab indigna opum ecclesiasticarum dispensatione, 
Ab amore mundi eiusque vanitatum, 
Ab indigna Mysteriorum tuorum celebratione, 
Per aeternum sacerdotium tuum, 
Per sanctam unctionem, qua a Deo Patre in sacerdotem constitutus es. 
Per sacerdotalem spiritum tuum,

Kyrie, eleison 
Christe, eleison

Kyrie, eleison
Christe, audi nos 

Christe, exaudi nos 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 
miserere nobis 

parce nobis. Iesu 
exaudi nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos. Iesu



Atti della Santa Sede

Per ministerium illud, quo Patrem tuum super terram clarificasti.
Per cruentam tui ipsius immolationem semel in cruce factam.
Per illud idem sacrificium in altari quotidie renovatum.
Per divinam illam potestatem, quam in sacerdotibus tuis invisibiliter exerces, 
Ut universum ordinem sacerdotalem in sancta religione conservare digneris, 
Ut pastores secundum cor tuum populo tuo providere digneris, 
Ut illos spiritus sacerdotii tui implere digneris. 
Ut labia sacerdotum scientiam custodiant,
Ut in messem tuam operarios fideles mittere digneris.
Ut fideles mysteriorum tuorum dispensatores multiplicare digneris,
Ut eis perseverantem in tua voluntate famulatum tribuere digneris,
Ut eis in ministerio mansuetudinem, in actione sollertiam

et in oratione constantiam concedere digneris,
Ut per eos sanctissimi Sacramenti cultum ubique promovere digneris,
Ut qui tibi bene ministraverunt, in gaudium tuum suscipere digneris,
Agnus Dei, qui tollis peccata mundi.
Agnus Dei, qui tollis peccata mundi,
Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, 
Iesu, Sacerdos, 
Iesu, Sacerdos,

751

libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos, Iesu 
libera nos. Iesu 

Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos

Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos 
Te rogamus, audi nos 
parce nobis. Domine 
exaudi nos. Domine 

miserere nobis. Domine 
audi nos 

exaudi nos

Oremus

Ecclesiae tuae, Deus, sanctificator et custos, suscita in ea per Spiritum tuum idoneos et fideles 
sanctorum mysteriorum dispensatores, ut eorum ministerio et exemplo Christiana plebs in viam salu­
ta te protegente dirigatur. Per Christum Dominum nostrum. Amen.

Deus, qui ministrantibus et ieiunantibus discipulis segregari iussisti Saulum et Bamabam in opus 
ad quod assumpseras eos, adesto nunc Ecclesiae tuae oranti, et tu, qui omnium corda nosti, ostende 
quos elegeris in ministerium. Per Christum Dominum nostrum. Amen.

ATTO DI AFFIDAMENTO E DI CONSACRAZIONE A MARIA

1. «Santa Madre del Redentore, Porta del 
c>elo. Stella del mare, soccorri il tuo Popolo che 
anela a risorgere».

Ancora una volta ci rivolgiamo a te, Madre di 
Cristo e della Chiesa, raccolti ai tuoi piedi nella 
Cova da Iria, per ringraziarti di quanto tu hai 
fatto in questi anni difficili per la Chiesa, per cia­
scuno di noi e per l'intera umanità.

2. «Monstra te esse Matrem!», quante volte ti 
abbiamo invocato! Ed oggi siamo qui a ringra­
ziarti, perché sempre ci hai ascoltato.

Tu ti sei mostrata Madre:
Madre della Chiesa, missionaria sulle vie 

della terra verso l’atteso Terzo Millennio cri­
stiano;

Madre degli uomini, per la costante protezio­
ne che ci ha evitato sciagure e distruzioni irrepa­
rabili, e ha favorito il progresso e le moderne 
conquiste sociali;

Madre delle Nazioni, per i mutamenti inspera­

ti che hanno ridato fiducia a popoli troppo a 
lungo oppressi e umiliati;

Madre della vita, per i molteplici segni con 
cui ci hai accompagnati difendendoci dal male e 
dal potere della morte;

Madre mia da sempre, e in particolare in quel 
13 maggio del 1981, in cui ho avvertito accanto 
a me la tua presenza soccorritrice;

Madre di ogni uomo, che lotta per la vita che 
non muore.

Madre dell’umanità riscattata dal sangue di 
Cristo;

Madre dell'amore perfetto, della speranza e 
della pace, Santa Madre del Redentore.

3. «Monstra te esse Matrem!». Sì, continua a 
mostrarti Madre per tutti, perché il mondo ha bi­
sogno di te.

Le nuove situazioni dei popoli e della Chiesa 
sono ancora precarie ed instabili. Esiste il perico­
lo di sostituire il marxismo con un’altra forma di



752 Atti della Santa Sede

ateismo, che adulando la libertà tende a distrug­
gere le radici dell’umana e cristiana morale.

Madre della speranza, cammina con noi! 
Cammina con l’uomo di quest’ultimo scorcio del 
secolo ventesimo, con l’uomo di ogni razza e cul­
tura, d'ogni età e condizione. Cammina con i po­
poli verso la solidarietà e l’amore, cammina con 
i giovani, protagonisti di futuri giorni di pace.

Hanno bisogno di te le Nazioni che di recente 
hanno riacquistato spazi di libertà ed ora sono 
impegnate a costruire il loro avvenire. Ha biso­
gno di te l’Europa che dall’Est all’Ovest non può 
ritrovare la sua vera identità senza riscoprire le 
comuni radici cristiane. Ha bisogno di te il 
mondo per risolvere i tanti e violenti conflitti che 
ancora lo minacciano.

4. «Monstra te esse Matrem!». Mostrati 
Madre dei Poveri, di chi muore di fame e di ma­
lattia, di chi patisce torti e soprusi, di chi non 
trova lavoro, casa e rifugio, di chi è oppresso e 
sfruttato, di chi dispera o invano ricerca la quiete 
lontano da Dio. Aiutaci a difendere la vita, rifles­
so dell’amore divino, aiutaci a difenderla sem­
pre, dall’alba al suo naturale tramonto.

Mostrati Madre di unità e di pace. Cessino 
ovunque la violenza e l’ingiustizia, crescano 
nelle famiglie la concordia e l’unità, e tra i popo­
li il rispetto e l’intesa; regni sulla terra la pace, la 
pace vera! Maria, dona al mondo Cristo, nostra 

pace. Non riaprano i popoli nuovi fossati di odio 
e di vendetta, non ceda il mondo alle lusinghe di 
un falso benessere che mortifica la dignità della 
persona e compromette per sempre le risorse del 
creato.

Mostrati Madre della speranza! Veglia sulla 
strada che ancora ci attende. Veglia sugli uomini 
e sulle nuove situazioni dei popoli ancora minac­
ciati da rischi di guerra. Veglia sui responsabili 
delle Nazioni e su quanti reggono le sorti dell’u- 
manità. Veglia sulla Chiesa sempre insidiata 
dallo spirito del mondo. (...) Veglia sul mio mini­
stero petrino, a servizio del Vangelo e dell’uomo 
verso i nuovi traguardi dell’azione missionaria 
della Chiesa. Totus tuus!

5. In collegiale unità con i Pastori in comu­
nione con l’intero Popolo di Dio, sparso in ogni 
angolo della terra, anche oggi rinnovo a te l’affi­
damento filiale del genere umano.

A te con fiducia tutti ci affidiamo. Con te in­
tendiamo seguire Cristo, Redentore dell’uomo: la 
stanchezza non ci appesantisca, né la fatica ci ral­
lenti, le difficoltà non spengano il coraggio, né la 
tristezza la gioia nel cuore.

Tu, Maria, Madre del Redentore, continua a 
mostrarti Madre per tutti, veglia sul nostro cam­
mino, fa’ che pieni di gioia vediamo il tuo Figlio 
nel Cielo.

Amen.



Atti della Santa Sede 753

CONGREGAZIONE
PER GLI ISTITUTI DI VITA CONSACRATA 
E LE SOCIETÀ DI VITA APOSTOLICA

Istruzione

RIPARTIRE DA CRISTO
Un rinnovato impegno della vita consacrata 

nel Terzo Millennio

INTRODUZIONE

Contemplando lo splendore del volto di Cristo

1- Contemplando il volto crocifisso e glo­
rioso1 di Cristo e testimoniando il suo amore nel 
mondo, le persone consacrate accolgono con 
gioia, all’inizio del Terzo Millennio, il pressante 
invito del Santo Padre Giovanni Paolo II a pren­
dere il largo: «Due in altum!» (Le 5,4). Queste 
Parole, risuonate in tutta la Chiesa, hanno susci­
to una nuova grande speranza, hanno ravvivato 
il desiderio di una più intensa vita evangelica, 
hanno spalancato gli orizzonti del dialogo e della 
missione.

Forse mai come oggi l’invito di Gesù a pren­
dere il largo appare come risposta al dramma 
dell’umanità, vittima dell’odio e della morte. Lo 
Spirito Santo sempre opera nella storia e può 
trarre dai drammi umani un discernimento degli 
eventi che si apre al mistero della misericordia e 
della pace tra gli uomini. Lo Spirito, infatti, dal 
turbamento stesso delle Nazioni, sollecita in 
molti la nostalgia di un mondo diverso che è già 
presente in mezzo a noi. Lo assicura Giovanni 
Paolo II ai giovani quando li esorta ad essere 
“sentinelle del mattino" che vigilano, forti nella 
speranza, in attesa dell’aurora2.

Certamente i drammatici avvenimenti del 
mondo di questi ultimi anni hanno imposto ai po­
poli nuovi e più pesanti interrogativi, che si sono 
sommati a quelli già presenti, sorti in rapporto al- 
l’orientamento di una società globalizzata, ambi­
valente nella realtà, nella quale «non si sono glo­
balizzate solo tecnologia ed economia, ma anche 
insicurezza e paura, criminalità e violenza, ingiu­
stizie e guerre»3.

In questa situazione le persone consacrate 
sono chiamate dallo Spirito ad una costante con­
versione per dare nuova forza alla dimensione 
profetica della loro vocazione. Esse, infatti, 
«chiamate a porre la propria esistenza a servizio 
della causa del Regno di Dio, lasciando tutto e 
imitando da vicino la forma di vita di Gesù Cri­
sto, assumono un ruolo eminentemente pedago­
gico per l’intero Popolo di Dio»4.

Il Santo Padre si è fatto interprete di quest’at­
tesa nel suo Messaggio ai Membri dell’ultima 
Plenaria della nostra Congregazione: «La Chiesa 
- Egli scrive - conta sulla dedizione costante di 
questa eletta schiera di suoi figli e figlie, sul loro 
anelito di santità e suH'entusiasmo del loro servi-

1 Cfr. Giovanni Paolo lì, Esort. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 14.
2 Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2001), 9.
’ Giovanni Paolo II. Discorso alla Caritas italiana (24 novembre 2001): L'Osservatore Romano, 25 no­

vembre 2001.
4 Giovanni Paolo II, Messaggio alla Plenaria della Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le So­

cietà di Vita Apostolica (21 settembre 2001): L'Osservatore Romano, 28 settembre 2001.



754 Atti della Santa Sede

zio per favorire e sostenere la tensione di ogni 
cristiano verso la perfezione e rafforzare la soli­
dale accoglienza del prossimo, specialmente

Camminando sulle orme di Cristo

2. Ma come decifrare nello specchio della 
storia e in quello dell’attualità le tracce e i segni 
dello Spirito e i semi del Verbo, presenti oggi 
come sempre nella vita e nella cultura umana?6 
Come interpretare i segni dei tempi in una realtà 
come la nostra, in cui abbondano le zone d’om­
bra e di mistero? Occorre che il Signore stesso - 
come con i discepoli in cammino verso Emmaus 
- si faccia nostro compagno di viaggio e ci doni 
il suo Spirito. Lui solo, presente tra noi, può farci 
comprendere pienamente la sua Parola e attualiz­
zarla, può illuminare le menti e scaldare i cuori.

«Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla 
fine del mondo» (Mt 28,20). Il Signore Risorto è 
rimasto fedele a questa sua promessa. Lungo i 
2000 anni di storia della Chiesa, grazie al suo 
Spirito, si è reso costantemente presente in essa 
illuminandone il cammino, inondandola di gra­
zia, infondendole la forza per vivere con sempre 
maggiore intensità la sua parola e per compiere 

quello più bisognoso. In questo modo, viene ad 
essere testimoniata la vivificante presenza della 
carità di Cristo in mezzo agli uomini»5.

la missione di salvezza come sacramento dell'u­
nità degli uomini con Dio e tra loro’.

La vita consacrata, nel continuo succedersi ed 
affermarsi di forme sempre nuove, è già in se 
stessa un’eloquente espressione di questa sua 
presenza, quasi una specie di Vangelo dispiegato 
nei secoli. Essa appare infatti come «prolunga­
mento nella storia di una speciale presenza del 
Signore risorto»’. Da questa certezza le persone 
consacrate devono attingere un rinnovato slan­
cio, facendone la forza ispiratrice del loro cam­
mino’.

La società odierna attende di vedere in loro il 
riflesso concreto dell’agire di Gesù, del suo 
amore per ogni persona, senza distinzioni o ag­
gettivi qualificanti. Vuole sperimentare che è 
possibile dire con l’Apostolo Paolo: «Questa vita 
nella carne, io la vivo nella fede del Figlio di 
Dio, che mi ha amato e ha dato se stesso per 
me» (Gal 2,20).

A cinque anni dall'Esortazione Apostolica “Vita consecrata”

3. Per aiutare nel discernimento a rendere 
sempre più sicura questa particolare vocazione e 
sostenere, oggi, le coraggiose scelte di testimo­
nianza evangelica, la Congregazione per gli Isti­
tuti di vita consacrata e le Società di vita aposto­
lica ha celebrato la sua Plenaria dal 25 al 28 
settembre 2001.

Nel 1994 la IX Assemblea ordinaria del Sino­
do dei Vescovi, completando la trattazione «delle 
peculiarità che caratterizzano gli stati di vita vo­
luti dal Signore Gesù per la sua Chiesa» dopo 
i Sinodi dedicati ai laici e ai presbiteri, ha studia­
to La vita consacrata e la sua missione nella 
Chiesa e nel mondo. Il Santo Padre Giovanni 
Paolo II, raccogliendo le riflessioni e le speranze 
dell’Assemblea sinodale, ha fatto dono a tutta la 
Chiesa dell’Esortazione Apostolica postsinodale 
Vita consecrata.

A cinque anni dalla pubblicazione di questo 
fondamentale Documento del Magistero eccle­
siale, il nostro Dicastero nella Plenaria si è inter­
rogato sull’efficacia con cui è stato accolto ed at­
tuato all’intemo delle Comunità e degli Istituti e 
nelle Chiese particolari.

L’Esortazione Apostolica Vita consecrata ha 
saputo esprimere con chiarezza e profondità la 
dimensione cristologica ed ecclesiale della vita 
consacrata in una prospettiva teologica trinita­
ria che illumina di nuova luce la teologia della 
sequela e della consacrazione, della vita fraterna 
in comunità e della missione; ha contribuito a 
creare una nuova mentalità circa la sua missione 
nel Popolo di Dio; ha aiutato le stesse persone 
consacrate a prendere maggiore consapevolezza 
della grazia della propria vocazione.

E necessario che questo Documento program-

' Ibid.
6 Cfr. Ad gentes, 11.
7 Cfr. Lumen gentium, 1.
* Vita consecrata, 19.
’ Cfr. Novo Millennio ineunte, 29.

10 Vita consecrata, 4.



Atti della Santa Sede 755

matico continui ad essere approfondito e attuato. 
Esso rimane il punto di riferimento più significa­
tivo e necessario per guidare il cammino di fe­
deltà e di rinnovamento degli Istituti di vita con-

Ripartire nella speranza

4. Il Grande Giubileo del 2000 ha segnato 
profondamente la vita della Chiesa e tutta la vita 
consacrata è stata fortemente coinvolta in ogni 
parte del mondo. Il 2 febbraio del 2000 è stato 
celebrato in tutte le Chiese particolari, preceduto 
da una opportuna preparazione, il Giubileo della 
vita consacrata.

Alla fine dell’Anno Giubilare, per varcare in­
sieme la soglia del nuovo Millennio, il Santo 
Padre ha voluto raccogliere l’eredità delle cele­
brazioni giubilati nella Lettera Apostolica Novo 
Millennio ineunte. In questo testo, con straordi­
naria, ma non imprevista continuità, si ritrovano 
alcuni temi fondamentali, già in qualche modo 
anticipati nell’Esortazione Vita consecrata: Cri­
sto, centro della vita di ogni cristiano", la pasto­
rale e la pedagogia della santità, il suo carattere 
esigente, la sua misura alta nella vita cristiana 
ordinaria12, la diffusa esigenza di spiritualità e di 
preghiera, attuata principalmente nella contem­
plazione e neH’ascolto della Parola di Dio13, l’in­
cidenza insostituibile della vita sacramentale la 
spiritualità di comunione” e la testimonianza 
dell’Amore che si esprime in una nuova fantasia 
della carità verso chi soffre, verso il mondo feri­
to e schiavo dell’odio, nel dialogo ecumenico ed 
inter-religioso 'L

I Padri della Plenaria, partendo dagli eiemen- 
11 già acquisiti dall’Esortazione Apostolica e 
Posti dall’esperienza del Giubileo di fronte al bi­
sogno di un rinnovato impegno di santità, hanno 
evidenziato gli interrogativi e le aspirazioni che, 
felle diverse parti del mondo, le persone consa­
crate avvertono, cogliendone gli aspetti più si­
gnificativi. Il loro intento non è stato quello di of­
frire un ulteriore Documento dottrinale, quanto 
piuttosto di aiutare la vita consacrata ad entrare 
nelle grandi indicazioni pastorali del Santo 
Padre, con il contributo della sua autorità e del 
suo servizio carismatico all’unità e alla missione 

sacrata e delle Società di vita apostolica, ed in­
sieme, rimane aperto a suscitare valide prospetti­
ve di nuove forme di vita consacrata e di vita 
evangelica.

universale della Chiesa. Un dono che va ricam­
biato e attuato con la fedeltà alla sequela di Cri­
sto secondo i consigli evangelici e con la forza 
della carità vissuta quotidianamente nella comu­
nione fraterna ed in una generosa spiritualità 
apostolica.

Le Assemblee speciali del Sinodo dei Vesco­
vi, a carattere continentale, che hanno scandito 
la preparazione al Giubileo, si sono già interes­
sate alla contestualizzazione ecclesiale e cultu­
rale delle aspirazioni e delle sfide della vita con­
sacrata. I Padri della Plenaria non hanno inteso 
riprendere un’analisi della situazione. Più sem­
plicemente, guardando all’oggi della vita consa­
crata e rimanendo attenti alle indicazioni del 
Santo Padre, invitano i consacrati e le consacra­
te, in ogni loro ambiente e cultura, a puntare so­
prattutto sulla spiritualità. La loro riflessione, 
raccolta in queste pagine, si è articolata in quat­
tro parti. Dopo aver riconosciuto la ricchezza 
dell’esperienza che la vita consacrata sta vi­
vendo attualmente nella Chiesa, hanno voluto 
esprimere la loro gratitudine e la piena stima 
per quello che è e per quello che fa (1 parte). 
Non si sono nascosti le difficoltà, le prove, le 
sfide a cui oggi i consacrati e le consacrate sono 
sottoposti, ma le hanno lette come una nuova 
opportunità per riscoprire in maniera più 
profonda il senso e la qualità della vita consa­
crata (Il parte). L’appello più importante è quel­
lo di un rinnovato impegno nella vita spirituale, 
ripartendo da Cristo nella sequela evangelica e 
vivendo in modo particolare la spiritualità della 
comunione (111 parte). Infine hanno voluto ac­
compagnare le persone consacrate sulle strade 
del mondo, dove Cristo si è incamminato ed è 
oggi presente, dove la Chiesa lo proclama Sal­
vatore del mondo, dove il battito trinitario della 
carità dilata la comunione in una rinnovata mis­
sione (IV parte).

" Cfr. Novo Millennio ineunte. 29.
12 Cfr. Ibid., 30-31.
” Cfr. Ibid. 32-34. 35-39.
“ Cfr. Ibid.. 35-37.
15 Cfr. Ibid., 43-44.
* Cfr. Ibid.. 49. 57.



756 Atti della Santa Sede

PARTE PRIMA
LA VITA CONSACRATA 

PRESENZA DELLA CARITÀ DI CRISTO IN MEZZO ALL’UMANITÀ

5. Volgendo lo sguardo alla presenza e al 
molteplice impegno che consacrati e consacrate 
portano in tutti i campi della vita ecclesiale e so­
ciale, i Padri della Plenaria hanno voluto loro 
manifestare sincero apprezzamento, riconoscen­
za e solidarietà. È questo il sentire dell’intera 
Chiesa che il Papa, rivolto al Padre, fonte di ogni 
bene, così esprime: «Ti ringraziamo per il dono 
della vita consacrata, che nella fede cerca Te e 
nella sua missione universale invita tutti a cam­
minare verso Te»17. Attraverso un’esistenza tra­
sfigurata, essa partecipa alla vita della Trinità e 
ne confessa l’amore che salva”.

Davvero meritano gratitudine dalla comunità

ecclesiale le persone consacrate: monaci e mona­
che, contemplativi e contemplative, religiosi e re­
ligiose dediti alle opere di apostolato, membri 
degli Istituti secolari e Società di vita apostolica, 
eremiti e vergini consacrate. La loro esistenza 
rende testimonianza di amore a Cristo quando 
s’incamminano alla sua sequela come viene pro­
posta nel Vangelo e, con intima gioia, assumono 
lo stesso stile di vita che Egli scelse per Sé1*. 
Questa lodevole fedeltà, pur non cercando altra 
approvazione che quella del Signore, «costituisce 
memoria vivente del modo di esistere e di agire 
di Gesù come Verbo incarnato di fronte al Padre 
e di fronte ai fratelli»20.

Un cammino nel tempo

6. Proprio nella semplice quotidianità, la vita 
consacrata cresce in progressiva maturazione per 
diventare annuncio di un modo di vivere alterna­
tivo a quello del mondo e della cultura dominan­
te. Con io stile di vita e la ricerca dell’Assoluto, 
suggerisce quasi una terapia spirituale per i mali 
del nostro tempo. Perciò, nel cuore della Chiesa, 
rappresenta una benedizione e un motivo di spe­
ranza per la vita umana e per la stessa vita eccle­
siale21.

Oltre all'attiva presenza di nuove generazioni 
di persone consacrate che rendono viva la pre­
senza di Cristo nel mondo e lo splendore dei ca­
rismi ecclesiali, è pure particolarmente significa­
tiva la presenza nascosta e feconda di consacrati 
e consacrate che conoscono l’anzianità, la solitu­
dine, la malattia e la sofferenza. Al servizio già 
reso e alla saggezza che possono condividere con 
altri, essi aggiungono il proprio prezioso contri­
buto unendosi con la loro oblazione al Cristo pa­
ziente e glorificato in favore del suo Corpo che è 
la Chiesa (cfr. Col 1,24).

7. La vita consacrata ha proseguito in questi

anni cammini di approfondimento, purificazione, 
comunione e missione. Nelle dinamiche comuni­
tarie si sono intensificate le relazioni personali e 
insieme si è rafforzato lo scambio interculturale, 
riconosciuto come benefico e stimolante per le 
proprie istituzioni. Si apprezza un lodevole sfor­
zo per trovare un esercizio dell’autorità e del­
l’obbedienza più ispirato al Vangelo che afferma, 
illumina, convoca, integra, riconcilia. Nella doci­
lità alle indicazioni del Papa, cresce la sensibilità 
alle richieste dei Pastori e s’incrementa la colla­
borazione formativa ed apostolica tra gli Istituti.

I rapporti con l’intera comunità cristiana si 
vanno configurando sempre meglio come scam­
bio dei doni nella reciprocità e nella complemen­
tarità delle vocazioni ecclesiali22. È, infatti, nelle 
Chiese locali che si possono stabilire quei tratti 
programmatici concreti per consentire all’annun­
cio di Cristo di raggiungere le persone, plasmare 
le comunità, incidere profondamente attraverso 
la testimonianza dei valori evangelici nella so­
cietà e nella cultura23.

Da semplici relazioni formali si passa volen­
tieri ad una fraternità vissuta nel vicendevole ar-

17 Vita consecrata, 111.
'• Cfr. Ibid., 16.
'• Cfr. Lumen gentium. 44.
20 Vita consecrata, 22.
21 Cfr. Ibid.. 87.
22 Cfr. Lumen gentium, 13; Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 

1988), 20; Vita consecrata, 31.
25 Cfr. Novo Millennio ineunte, 29.



Atti della Santa Sede 757

ricchimento carismatico. È uno sforzo che può 
giovare all’intero Popolo di Dio, poiché la spiri­
tualità della comunione conferisce un’anima al­

l’aspetto istituzionale con un senso di fiducia e 
apertura che pienamente risponde alla dignità e 
responsabilità di ogni battezzato24.

Per la santità di tutto il Popolo di Dio

8. La chiamata a seguire Cristo con una spe­
ciale consacrazione è un dono della Trinità per 
tutto un Popolo di eletti. Vedendo nel Battesimo 
la comune origine sacramentale, consacrati e 
consacrate condividono con i fedeli la vocazione 
alla santità e all’apostolato. Nell’essere segni di 
Questa vocazione universale essi manifestano la 
fissione specifica della vita consacrata2'.

Le persone consacrate hanno ricevuto, per il 
bene della Chiesa, la chiamata ad una «nuova e 
speciale consacrazione»26, che impegna a vivere 
con amore appassionato la forma di vita di Cri­
sto, della Vergine Maria e degli Apostoli27. Nel 
fiondo attuale si rende urgente una testimonian­
za profetica che poggia «sull' affermazione del 
Primato di Dio e dei beni futuri, quale traspare 
dalla sequela e dall’imitazione di Cristo casto. 
Povero e obbediente, totalmente votato alla 
gloria del Padre e all’amore dei fratelli e delle 
sorelle»2".

Dalle persone consacrate si espande sulla 
Chiesa un persuasivo invito a considerare il pri­
mato della grazia e a rispondervi mediante un 
generoso impegno spirituale29. Nonostante gli 
ampi processi di secolarizzazione, i fedeli avver­
tono una diffusa esigenza di spiritualità, che 
molte volte si esprime in rinnovato bisogno di 
preghiera30. Gli eventi della vita, pur nella loro 
ferialità, si pongono come interrogativi che oc­
corre far leggere in chiave di conversione. La de­
dizione dei consacrati al servizio di una qualità 
evangelica della vita contribuisce a tenere viva in 
molti modi la prassi spirituale tra il popolo cri­
stiano. Le comunità religiose cercano sempre 
più di essere luoghi per l’ascolto e la condivisio­
ne della Parola, la celebrazione liturgica, la pe­
dagogia della preghiera, l’accompagnamento e la 
direzione spirituale. Allora, pur senza pretender­
lo, l’aiuto dato agli altri toma a reciproco van­
taggio31.

In missione per il Regno

9. Ad imitazione di Gesù, coloro che Dio 
chiama alla sua sequela sono consacrati ed invia- 
U nel mondo per continuarne la sua missione. 
Anzi, la stessa vita consacrata, sotto l’azione 
^Uo Spirito Santo, diventa missione. Più i con­
sacrati si lasciano conformare a Cristo, più lo 
rcndono presente e operante nella storia per la 
salvezza degli uomini32. Aperti alle necessità del 
"tondo nell’ottica di Dio, mirano ad un futuro 
con sapore di risurrezione, pronti a seguire l’e­
sempio di Cristo che è venuto fra noi a dare la 
vita e darla in abbondanza (cfr. Gv 10,10).

Lo zelo per l’instaurazione del Regno di Dio 
e la salvezza dei fratelli viene, cosi, a costituire la 
migliore riprova di una donazione autenticamen­

te vissuta dalle persone consacrate. Ecco perché 
ogni loro tentativo di rinnovamento si traduce in 
nuovo slancio per la missione evangelizzatrice33. 
Imparano a scegliere con l’aiuto di una forma­
zione permanente segnata da intense esperienze 
spirituali che portano a decisioni coraggiose.

Negli interventi dei Padri alla Plenaria, come 
nelle relazioni presentate, ha suscitato ammira­
zione la multiforme attività missionaria dei con­
sacrati e delle consacrate. In modo particolare ci 
si rende conto della preziosità del lavoro aposto­
lico svolto con la generosità e la particolare ric­
chezza insita nel “genio femminile’’ dalle donne 
consacrate. Esso merita la più grande ricono­
scenza da parte di tutti, dei pastori e dei fedeli.

u Cfr. Ibid., 45.
B Cfr. Vita consecrata, 32.
* Ibid , 31.
n Cfr. Ibid., 28. 94.
“ Ibid., 85.
K Cfr. Novo Millennio ineunte, 38.
30 Cfr. Ibid., 33.
" Cfr. Vita consecrata, 103.
32 Cfr. Ibid., 72.
” Cfr. Novo Millennio ineunte, 2.



758 Atti della Santa Sede

Ma il cammino intrapreso va approfondito ed 
esteso. «E, pertanto, urgente compiere alcuni 
passi concreti, a partire dall’apertura alle donne 
di spazi di partecipazione in vari settori e a tutti 
i livelli, anche nei processi di elaborazione delle 
decisioni»34.

Un grazie, soprattutto, va detto per chi si 
trova in prima linea. La disponibilità missionaria 
si è affermata con una coraggiosa espansione 
verso i popoli che attendono il primo annuncio 
del Vangelo. Mai forse come in questi anni si 
sono conosciute tante nuove fondazioni, proprio 
in momenti gravati dalla difficoltà numerica di 
cui soffrono gli Istituti. Cercando tra le indica­
zioni della storia una risposta per le attese dell’u­
manità, l’intraprendenza e l’audacia evangelica 
hanno spinto consacrati e consacrate in posti dif­
ficili fino al rischio e all’effettivo sacrificio della 
vita”.

Con sollecitudine rinnovata molte persone 
consacrate incontrano nell’esercizio delle opere 
di misericordia evangelica malati da curare, biso­
gnosi di ogni genere, afflitti da povertà vecchie e 
nuove. Anche altri ministeri, come quello dell’e­
ducazione, ricevono da loro un apporto indispen­
sabile che fa maturare la fede attraverso la cate­
chesi, oppure esercita un vero apostolato intel­
lettuale. Né mancano di sostenere con sacrificio 
e sempre più larghe collaborazioni la voce della

Docili allo Spirito

10. E questo un tempo in cui lo Spirito ir­
rompe, aprendo nuove possibilità. La dimensione 
carismatica delle diverse forme di vita consacra­
ta, pur sempre in cammino e mai compiuta, pre­
para nella Chiesa, in sinergia con il Paraclito, 
l’avvento di Colui che deve venire, di Colui che 
è già l’avvenire dell’umanità in cammino. Come 
Maria Santissima, la prima consacrata, per virtù 
dello Spirito Santo e per il dono totale di sé ha 
generato Cristo per redimere l’umanità con una 
donazione d’amore; così le persone consacrate, 
perseverando nell’apertura allo Spirito Creatore e 
mantenendosi nell’umile docilità, oggi sono 
chiamate a scommettere sulla carità, «vivendo 
l'impegno di un amore operoso e concreto verso 

Chiesa nei mezzi della comunicazione che pro­
muovono la trasformazione sociale”. Un’opzio­
ne convinta e forte ha portato ad aumentare il nu­
mero di religiosi e religiose che vivono tra gli 
esclusi. Entro un’umanità in movimento, quando 
tante genti si vedono costrette ad emigrare, que­
sti uomini e donne del Vangelo si spingono alla 
frontiera per amore di Cristo, fatti prossimi degli 
ultimi.

Significativo è anche il contributo eminente­
mente spirituale che offrono le monache all’e­
vangelizzazione. Esso è «anima e fermento delle 
iniziative apostoliche, lasciandone la partecipa­
zione attiva a coloro ai quali compete per voca­
zione»37. «Così la loro vita diviene una misterio­
sa fonte di fecondità apostolica e di benedizione 
per la comunità cristiana e per il mondo intero» "

Occorre, infine, ricordare che in questi ultimi 
anni il Martirologio dei testimoni della fede e 
dell’amore nella vita consacrata si è ulterior­
mente e notevolmente arricchito. Le difficili si­
tuazioni hanno richiesto da non pochi tra loro l'e­
strema prova di amore in genuina fedeltà al 
Regno. Consacrati a Cristo e al servizio del suo 
Regno hanno testimoniato la fedeltà della seque­
la fino alla croce. Diverse le circostanze, varie le 
situazioni, ma una la causa del martirio: la fe­
deltà al Signore e al suo Vangelo, «poiché non è 
la pena che fa il martire, bensì la causa» ”.

ogni essere umano»40. Un particolare legame di 
vita e di dinamismo esiste fra lo Spirito Santo e 
la vita consacrata, per questo le persone consa­
crate devono perseverare nella docilità allo Spin­
to Creatore. Egli opera secondo il volere del 
Padre a lode della grazia che è stata loro conces­
sa nel Figlio diletto. Ed è lo stesso Spirito che ir­
radia lo splendore del mistero sull’intera esisten­
za, spesa per il Regno di Dio e il bene di mol­
titudini tanto bisognose quanto abbandonate. An­
che il futuro della vita consacrata è affidato al di­
namismo dello Spirito, autore e dispensatore dei 
carismi ecclesiali, posti da Lui al servizio della 
pienezza della conoscenza ed attuazione del Van­
gelo di Gesù Cristo.

“ Vita consecrata, 58.
” Cfr. Evangelii nuntiandi, 69; Novo Millennio ineunte, 7.
* Cfr. Vita consecrata, 99.
” Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica, Istr. Verbi spon­

sa sulla vita contemplativa e la clausura delle monache (13 maggio 1999), 7.
“ Ibid.', cfr. Perfectae caritatis, T, Vita consecrata, 8. 59.
” S. Agostino, Sermo 331, 2: PL 38, 1460.
40 Novo Millennio ineunte, 49



Atti della Santa Sede 759

PARTE SECONDA
IL CORAGGIO DI AFFRONTARE LE PROVE E LE SFIDE

11. Uno sguardo realistico alla situazione 
della Chiesa e del mondo ci obbliga a cogliere le 
difficoltà in cui si trova a vivere la vita consa­
crata. Tutti siamo consapevoli delle prove e delle 
purificazioni a cui essa è oggi sottoposta. Il gran­
de tesoro del dono di Dio è custodito in fragili 
vasi di creta (cfr. 2Cor 4,7) e il mistero del male 
insidia anche coloro che dedicano a Dio tutta la 
loro vita. Se si presta ora una certa attenzione alle 
sofferenze e alle sfide che oggi travagliano la vita 
consacrata non è per portare un giudizio critico o 
di condanna, ma per mostrare, ancora una volta, 
tutta la solidarietà e la vicinanza amorosa di chi

vuol condividere non solo le gioie ma anche i do­
lori. Guardando ad alcune particolari difficoltà si 
cercherà di avere lo sguardo di chi sa che la sto­
ria della Chiesa è condotta da Dio e che tutto 
concorre al bene per quelli che lo amano (cfr. Rm 
8,28). In questa visione di fede anche il negativo 
può essere occasione per un nuovo inizio, se in 
esso si riconosce il volto di Cristo, crocifisso e 
abbandonato, che si è fatto solidale con i nostri 
limiti fino a portare «i nostri peccati nel suo 
corpo sul legno della croce» (IPt 2,24)'". La gra­
zia di Dio, infatti, si manifesta pienamente nella 
debolezza (cfr. 2Cor 12,9).

Ritrovare il senso e la qualità della vita consacrata

12. Le difficoltà che oggi le persone consa­
crate si trovano ad affrontare assumono moltepli­
ci volti, soprattutto se teniamo conto dei diffe­
renti contesti culturali in cui esse vivono.

La diminuzione dei membri in molti Istituti e 
il loro invecchiamento, evidente in alcune parti 
del mondo, fanno sorgere la domanda se la vita 
consacrata sia ancora una testimonianza visibile, 
capace di attrarre i giovani. Se, come si afferma 
in alcuni luoghi, il Terzo Millennio sarà il tempo 
del protagonismo dei laici, delle associazioni e 
dei movimenti ecclesiali, possiamo domandarci: 
quale sarà il posto riservato alle forme tradizio­
nali di vita consacrata? Essa, ci ricorda Giovanni 
Paolo II, ha una grande storia da costruire insie­
me a tutti i fedeli41.

Non possiamo, però, ignorare che la vita con­
sacrata, a volte, non sembra tenuta in debita con­
siderazione, quando non vi è addirittura una certa 
sfiducia nei suoi confronti. Davanti alla progres­
siva crisi religiosa che investe tanta parte delle 
nostre società, le persone consacrate, oggi in 
modo particolare, sono obbligate a cercare nuove 
forme di presenza, e a porsi non pochi interroga­
tivi sul senso della loro identità e del loro futuro.

Accanto allo slancio vitale, capace di testimo­
nianza e di donazione fino al martirio, la vita 
consacrata conosce anche l’insidia della medio­
crità nella vita spirituale, dell’imborghesimento 
progressivo e della mentalità consumistica. La 
complessa conduzione delle opere, pur richiesta 
dalle nuove esigenze sociali e dalle normative

degli Stati, insieme alla tentazione dell’efficienti­
smo e dell’attivismo, rischiano di offuscare l’ori­
ginalità evangelica e di indebolire le motivazioni 
spirituali. Il prevalere di progetti personali su 
quelli comunitari può intaccare profondamente la 
comunione della fraternità.

Sono problemi reali, che tuttavia non vanno 
generalizzati. Le persone consacrate non sono le 
sole a vivere la tensione tra secolarismo ed au­
tentica vita di fede, tra la fragilità della propria 
umanità e la forza della grazia; questa è la condi­
zione di tutti i membri della Chiesa.

13. Le difficoltà e gli interrogativi che oggi la 
vita consacrata vive, possono introdurre in un 
nuovo kairós, un tempo di grazia. In essi si cela 
un autentico appello dello Spirito Santo a risco­
prire le ricchezze e le potenzialità di questa 
forma di vita.

Il dover convivere ad esempio con una società 
dove spesso regna una cultura di morte, può di­
ventare una sfida ad essere con più forza testi­
moni, portatori e servi della vita. I consigli evan­
gelici di castità, povertà ed obbedienza, vissuti da 
Cristo nella pienezza della sua umanità di Figlio 
di Dio, abbracciati per suo amore, appaiono 
come una via per la piena realizzazione della per­
sona in opposizione alla disumanizzazione, un 
potente antidoto all’inquinamento dello spirito, 
della vita, della cultura; proclamano la libertà dei 
figli di Dio, la gioia del vivere secondo le beati­
tudini evangeliche.

Cfr. tbid., 25-26.
42 Cfr. Vita consecrata, 1 IO.



760 Atti della Santa Sede

L’impressione che alcuni possono avere di un 
calo di stima da parte di alcuni settori della Chie­
sa per la vita consacrata, può essere vissuta come 
un invito ad una purificazione liberatrice. La vita 
consacrata non cerca le lodi e gli apprezzamenti 
umani; essa è ripagata dalla gioia di continuare a 
lavorare fattivamente al servizio del Regno di 
Dio, per essere germe di vita che cresce nel se­
greto, senza aspettare altra ricompensa che quel­
la che il Padre donerà alla fine (cfr. Mt 6,6). Essa 
trova la sua identità nella chiamata del Signore, 
nella sua sequela, amore e servizio incondiziona­
ti, capaci di colmare una vita e di darle pienezza 
di senso.

Se in alcuni luoghi le persone consacrate di­
ventano piccolo gregge a causa della contrazione 
numerica, questo fatto può essere letto come un 
segno provvidenziale che invita a recuperare il 
proprio compito essenziale di lievito, di fermen­
to, di segno e di profezia. Quanto più grande è la 
pasta da lievitare, tanto più ricco di qualità deve 
essere il fermento evangelico, e tanto più squisi­
ta la testimonianza di vita e il servizio carismati­
co delle persone consacrate.

La crescente presa di coscienza sull’universa­
lità della vocazione alla santità da parte di tutti i 
cristiani4’, lungi dal far ritenere superflua l’ap­
partenenza ad uno stato particolarmente adatto al 
raggiungimento della perfezione evangelica, può 
diventare ulteriore motivo di gioia per le persone 

consacrate; sono ora più vicine agli altri membri 
del Popolo di Dio con cui condividono un comu­
ne cammino di sequela di Cristo, in una comu­
nione più autentica, nell’emulazione e nella reci­
procità, nell’aiuto vicendevole della comunione 
ecclesiale, senza superiorità o inferiorità. Nello 
stesso tempo è un richiamo a comprendere il va­
lore di segno della vita consacrata nei confronti 
della santità di tutti i membri della Chiesa.

Se infatti è vero che tutti i cristiani sono chia­
mati «alla santità e alla perfezione del proprio 
stato»44, le persone consacrate, grazie ad una 
«nuova e speciale consacrazione»45 hanno la mis­
sione di far risplendere la forma di vita di Cristo, 
attraverso la testimonianza dei consigli evangeli­
ci, a sostegno della fedeltà di tutto il Corpo di 
Cristo. Non è questa una difficoltà, è piuttosto 
uno stimolo all’originalità e al contributo specifi­
co dei carismi della vita consacrata che sono, in­
sieme, carismi di spiritualità condivisa e di mis­
sione in favore della santità della Chiesa.

In definitiva queste sfide possono costituire 
un potente appello ad approfondire il vissuto pro­
prio della vita consacrata, la cui testimonianza 
oggi è più che mai necessaria. E opportuno ricor­
dare come i Santi Fondatori e Fondatrici hanno 
saputo rispondere con una genuina creatività ca­
rismatica alle sfide e alle difficoltà del proprio 
tempo.

Il compito dei superiori e delle superiore

14. Nel ritrovare il senso e la qualità della 
vita consacrata, un compito fondamentale è 
quello dei superiori e delle superiore, ai quali è 
stato affidato il servizio dell’autorità, compito 
esigente e talvolta contrastato. Esso richiede una 
presenza costante, capace di animare e di pro­
porre, di ricordare la ragion d’essere della vita 
consacrata, di aiutare le persone affidate per una 
fedeltà sempre rinnovata alla chiamata dello 
Spirito. Nessun superiore può rinunciare alla sua 
missione di animazione, di aiuto fraterno, di pro­
posta, di ascolto, di dialogo. Solo così l’intera 
comunità potrà ritrovarsi unita nella piena frater­
nità e nel servizio apostolico e ministeriale. Ri­
mangono di grande attualità le indicazioni offer­
te dal Documento della nostra Congregazione,

La vita fraterna in comunità, quando, parlando 
degli aspetti dell’autorità che oggi occorre valo­
rizzare, richiama il compito di autorità spiritua­
le, di autorità operatrice di unità, di autorità che 
sa prendere la decisione finale e ne assicura l’e­
secuzione46.

Ad ognuno dei suoi membri è richiesta una 
partecipazione convinta e personale alla vita e 
alla missione della propria comunità. Anche se in 
ultima istanza, e secondo il diritto proprio, ap­
partiene all’autorità prendere le decisioni e fare 
le scelte, il quotidiano cammino della vita frater­
na in comunità richiede una partecipazione che 
consente l’esercizio del dialogo e del discerni­
mento. Ognuno e tutta la comunità possono, così, 
confrontare la propria vita con il progetto di Dio,

41 Cfr. Lumen gentium, cap. V.
44 Ibid., 42.
45 Vita consecrata, 31 ; cfr. Novo Millennio ineunte, 46.
46 Cfr. Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica, La vita fra­

terna in comunità, "Congregavit nos in unum Christi amor" (2 febbraio 1994). 50.



Atti della Santa Sede 761

facendo insieme la sua volontà47. La correspon­
sabilità e la partecipazione sono esercitate anche 
nei diversi tipi di Consigli ai vari livelli, luoghi 
nei quali deve regnare innanzi tutto la piena co­
munione, così da avere costantemente la presen­
za del Signore che illumina e guida. Il Santo Pa­
dre non ha esitato a ricordare l'antica sapienza 
della tradizione monastica per un retto esercizio 
concreto della spiritualità di comunione che pro­

muove e assicura la fattiva partecipazione di 
tutti4*.

In tutto questo aiuterà una seria formazione 
permanente, all’interno di una radicale riconside­
razione del problema della formazione negli Isti­
tuti di vita consacrata e le Società di vita aposto­
lica, per un autentico cammino di rinnovamento: 
esso infatti «dipende principalmente dalla forma­
zione dei loro membri»4’.

La formazione permanente

15. Il tempo in cui viviamo impone un ripen­
samento generale della formazione delle persone 
consacrate, non più limitata ad un periodo della 
vita. Non solo perché diventino sempre più capa­
ci di inserirsi in una realtà che cambia con un 
ritmo spesso frenetico, ma perché, ancor prima, è 
la stessa vita consacrata che esige per natura sua 
una disponibilità costante in coloro che ad essa 
sono chiamati. Se, infatti, la vita consacrata è in 
se stessa una «progressiva assimilazione dei sen­
timenti di Cristo»50, sembra evidente che tale 
cammino non potrà che durare tutta resistenza, 
per coinvolgere tutta la persona, cuore, mente e 
forze (cfr. Mt 22,37), e renderla simile al Figlio 
che si dona al Padre per l’umanità. Così concepi- 
la la formazione non è più solo tempo pedagogi­
co di preparazione ai voti, ma rappresenta un 
modo teologico di pensare la vita consacrata 
stessa, che è in sé formazione mai terminata, 
«partecipazione all’azione del Padre che, me­
diante lo Spirito, plasma nel cuore (...) i senti­
menti del Figlio»51.

Sarà allora importante che ogni persona con­
sacrata sia formata alla libertà d’imparare per 
tutta la vita, in ogni età e stagione, in ogni am-

L’animazione vocazionale

16. Uno dei primi frutti di un cammino di 
formazione permanente è la capacità quotidiana 
di vivere la vocazione come dono sempre nuovo 
da accogliere con cuore grato. Un dono a cui ri­
spondere con un atteggiamento sempre più re­
sponsabile, da testimoniare con maggior convin­
zione e capacità di contagio perché anche gii 

biente e contesto umano, da ogni persona e da 
ogni cultura, per lasciarsi istruire da qualsiasi 
frammento di verità e bellezza che trova attorno 
a sé. Ma soprattutto dovrà imparare a farsi for­
mare dalla vita di ogni giorno, dalla sua propria 
comunità e dai suoi fratelli e sorelle, dalle cose di 
sempre, ordinarie e straordinarie, dalla preghiera 
come dalla fatica apostolica, nella gioia e nella 
sofferenza, fino al momento della morte.

Decisivi diventano, allora, l’apertura verso 
l’altro e l’alterità, e, in particolare, il rapporto 
con il tempo. Le persone in formazione continua 
si riappropriano del tempo, non lo subiscono, lo 
accolgono come dono ed entrano con sapienza 
nei vari ritmi (quotidiano, settimanale, mensile, 
annuale) della vita stessa, cercando la sintonia tra 
essi e il ritmo fissato da Dio immutabile ed eter­
no, che segna i giorni, i secoli e il tempo. In 
modo del tutto particolare la persona consacrata 
impara a lasciarsi plasmare dall’anno liturgico, 
alla cui scuola rivive progressivamente in sé i 
misteri della vita del Figlio di Dio con i suoi stes­
si sentimenti, per ripartire da Cristo e dalla sua 
Pasqua di morte e risurrezione ogni giorno della 
vita.

altri possano sentirsi chiamati da Dio in quella 
vocazione particolare o per altre strade. Il con­
sacrato è, per sua natura, anche animatore voca­
zionale; chi è chiamato, infatti, non può non di­
venire chiamante. C’è dunque un legame na­
turale tra formazione permanente e animazione 
vocazionale.

47 Cfr. Vita consecrata, 92.
44 Cfr. Novo Millennio ineunte, 45.
49 Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica, Potissimum insti­

tutioni Direttive sulla formazione negli Istituti Religiosi (2 febbraio 1990), 1.
50 Vita consecrata, 65.
” tbid., 66.



762 Atti della Santa Sede

Il servizio alle vocazioni è una delle ulteriori 
nuove e più impegnative sfide che la vita consa­
crata si trova oggi ad affrontare. Da un lato la 
globalizzazione della cultura e la complessità 
delle relazioni sociali rendono difficili le scelte 
di vita radicali e durature; dall’altro il mondo 
vive una crescente esperienza di sofferenze mate­
riali e morali che minano la dignità stessa del­
l’essere umano e chiedono, con tacita invocazio­
ne, chi annunci con forza un messaggio di pace e 
di speranza, chi porti la salvezza di Cristo. Ri­
suonano nelle nostre menti le parole di Gesù ai 
suoi Apostoli: «La messe è molta, ma gli operai 
sono pochi. Pregate il Padrone della messe per­
ché mandi operai nella sua messe» (Mt 9,37-38; 
Le 10,2).

Il primo impegno della pastorale vocazionale 
resta sempre la preghiera. Soprattutto là dove si 
fanno rari gli ingressi nella vita consacrata, è sol­
lecitata una fede rinnovata nel Dio che può su­
scitare figli ad Abramo anche dalle pietre (cfr. Mt 
3,9) e rendere fecondi i grembi sterili se invoca­
to con fiducia. Tutti i fedeli, e soprattutto i giova­
ni, vanno coinvolti in questa manifestazione di 
fede in Dio che solo può chiamare e inviare i suoi 
operai. L’intera Chiesa locale, Vescovo, presbite­
ri, laici, persone consacrate, è chiamata ad assu­
mere la responsabilità di fronte alle vocazioni di 
particolare consacrazione.

La via maestra della promozione vocazionale 
alla vita consacrata è quella che il Signore stesso 
ha iniziato, quando ha detto agli Apostoli Gio­
vanni ed Andrea: «Venite e vedrete» (Gv 1,39). 
Questo incontro, accompagnato dalla condivisio­
ne della vita, chiede alle persone consacrate di 
vivere profondamente la loro consacrazione per 
diventare un segno visibile della gioia che Dio 
dona a chi ascolta la sua chiamata. Di qui la ne­
cessità di comunità accoglienti e capaci di condi­
videre il loro ideale di vita con i giovani, lascian­
dosi interpellare dalle esigenze di autenticità, 
pronte a camminare con loro.

Ambiente privilegiato per questo annuncio 
vocazionale è la Chiesa locale. Qui tutti i mini­
steri e i carismi esprimono la loro reciprocità52 e 
realizzano insieme la comunione nell’unico Spi­
rito di Cristo e la molteplicità delle sue manife­
stazioni. La presenza attiva delle persone consa­
crate aiuterà le comunità cristiane a diventare 
laboratori delta fede”, luoghi di ricerca, di ri­
flessione e di incontro, di comunione e di servi­

zio apostolico, in cui tutti si sentono partecipi 
nell’edificazione del Regno di Dio in mezzo agli 
uomini. Si crea così il clima caratteristico della 
Chiesa come famiglia di Dio, un ambiente che 
facilita la vicendevole conoscenza, la condivisio­
ne e il contagio dei valori propri che sono all’o­
rigine della scelta di donare tutta la propria vita 
alla causa del Regno.

17. La cura delle vocazioni è un compito cru­
ciale per l’avvenire della vita consacrata. La di­
minuzione delle vocazioni particolarmente nel 
mondo occidentale e la loro crescita in Asia e in 
Africa sta disegnando una nuova geografia della 
presenza della vita consacrata nella Chiesa e 
nuovi equilibri culturali nella vita degli Istituti- 
Questo stato di vita, che con la professione dei 
consigli evangelici dà ai tratti caratteristici di 
Gesù una tipica e permanente visibilità in mezzo 
al mondo54, vive oggi un tempo particolare di n- 
pensamento e di ricerca con modalità nuove e in 
culture nuove. Questo è certamente un inizio pro­
mettente per lo sviluppo di espressioni inesplora­
te delle sue molteplici forme carismatiche.

Le trasformazioni in atto chiamano in causa 
direttamente i singoli Istituti di vita consacrata e 
le Società di vita apostolica perché diano un forte 
senso evangelico alla loro presenza nella Chiesa 
e al loro servire l’umanità. La pastorale delle 
cazioni richiede di sviluppare nuove e p^ 
profonde capacità di incontro; di offrire con la te; 
stimonianza della vita caratteristici itinerari di 
sequela di Cristo e di santità; di annunciare, con 
forza e chiarezza, la libertà che sgorga da una 
vita povera, che ha come unico tesoro il Regno di 
Dio; la profondità dell’amore di un’esistenza 
casta, che vuol avere un solo cuore: quello di Co­
sto; la forza di santificazione e rinnovamento rac­
chiusa in una vita obbediente, che ha un unico 
orizzonte: dare compimento alla volontà di Dio 
per la salvezza del mondo.

Oggi la promozione delle vocazioni è un com­
pito che non può essere delegato in maniera 
esclusiva ad alcuni specialisti, né separato da una 
vera e propria pastorale giovanile che fa sentire 
soprattutto l’amore concreto di Cristo verso i 
giovani. Ogni comunità e tutti i membri dell’Isti­
tuto sono chiamati a farsi carico, nel contatto con 
i giovani, di una pedagogia evangelica della se­
quela di Cristo e della trasmissione del carisma; i 
giovani attendono chi sappia proporre stili di vita 
autenticamente evangelici e cammini di inizia-

52 Cfr. Christifideles laici, 55.
” Cfr. Giovanni Paolo II, Omelia alla Veglia a Tor Vergata (20 agosto 2000), 3: L’Osservatore Romano, 21- 

22 agosto 2000, p. 4.
54 Cfr. Vita consecrata, I



Atti della Santa Sede 763

zione ai grandi valori spirituali della vita umana 
e cristiana. Sono quindi le persone consacrate 
che devono riscoprire l’arte pedagogica di susci­
tare e liberare le domande profonde, troppo spes­
so nascoste nel cuore della persona, dei giovani 
in particolare. Esse, accompagnando il cammino

I percorsi formativi

18. Per quanto riguarda la formazione, il no­
stro Dicastero ha emanato due Documenti, Potis­
simum institutioni, e La collaborazione inter-isti- 
tuti per la formazione. Siamo tuttavia ben con­
sapevoli delle sfide sempre nuove che gli Istituti 
devono affrontare in questo campo.

Le nuove vocazioni che bussano alle porte 
della vita consacrata presentano profonde diver­
sità e necessitano di attenzioni personali e meto­
dologie adatte ad assumere la loro concreta si­
tuazione umana, spirituale e culturale. Per questo 
è necessario mettere in atto un discernimento se­
reno, libero dalle tentazioni del numero o dell’ef­
ficienza, per verificare, alla luce della fede e 
delle possibili controindicazioni, la veridicità 
della vocazione e la rettitudine delle intenzioni. I 
giovani hanno bisogno di essere stimolati agli 
ideali alti della sequela radicale di Cristo e alle 
esigenze profonde della santità, in vista di una 
vocazione, che li supera e forse va al di là del 
progetto iniziale che li ha spinti ad entrare in un 
determinato Istituto. La formazione, perciò, 
dovrà avere le caratteristiche dell'iniziazione alla 
sequela radicale di Cristo. Dal momento che il 
fine della vita consacrata consiste nella configu­
razione al Signore Gesù, è necessario mettere in 
atto un itinerario di progressiva assimilazione dei 
sentimenti di Cristo verso il Padre55. Ciò aiuterà 
ad integrare conoscenze teologiche, umanistiche 
e tecniche con la vita spirituale e apostolica del­
l’Istituto e conserverà sempre la caratteristica di 
scuola di santità.

Le sfide più impegnative che la formazione si 
trova ad affrontare provengono dai valori che do­
minano la cultura globalizzata dei nostri giorni. 
L’annuncio cristiano della vita come vocazione, 
sgorgata, cioè, da un progetto d’amore del Padre 
e bisognosa di un incontro personale e salvifico 
con Cristo nella Chiesa, si deve confrontare con 
concezioni e progetti dominati da culture e storie 
sociali estremamente diversificate. C’è il rischio 
che le scelte soggettive, i progetti individuali e 
gli orientamenti locali prendano il sopravvento 

di discernimento vocazionale, saranno provocate 
a mostrare la sorgente della loro identità. Comu­
nicare la propria esperienza di vita è sempre un 
fame memoria ed un rivedere quella luce che ha 
guidato la personale scelta vocazionale.

sulla Regola, lo stile di vita comunitaria e il pro­
getto apostolico dell’Istituto. E necessario mette­
re in atto un dialogo formativo capace di acco­
gliere le caratteristiche umane, sociali e spirituali 
di cui ognuno è portatore, di discernere in esse i 
limiti umani che chiedono il superamento, e le 
provocazioni dello Spirito, che possono rinnova­
re la vita del singolo e dellTstituto. In un tempo 
di profonde trasformazioni, la formazione dovrà 
essere attenta a radicare nel cuore dei giovani 
consacrati i valori umani, spirituali e carismatici 
necessari per renderli idonei ad attuare una «fe­
deltà creativa»54, nel solco della tradizione spiri­
tuale e apostolica dell’Istituto.

L'interculturalità, le differenze di età e la di­
versa progettualità caratterizzano sempre di più 
gli Istituti di vita consacrata. La formazione 
dovrà educare al dialogo comunitario nella cor­
dialità e nella carità di Cristo, insegnando ad ac­
cogliere le diversità come ricchezza e a integrare 
i diversi modi di vedere e sentire. Così la ricerca 
costante dell'unità nella carità diventerà scuola 
di comunione per le comunità cristiane e propo­
sta di fraterna convivenza tra i popoli.

Particolare attenzione dovrà essere data poi ad 
una formazione culturale al passo con i tempi e 
in dialogo con le ricerche di senso dell’uomo 
d’oggi. Per questo si domanda una maggiore pre­
parazione nel campo filosofico, teologico, psico­
pedagogico e un orientamento più profondo alla 
vita spirituale, modelli più adeguati nei rispetto 
delle culture in cui nascono le nuove vocazioni, 
itinerari ben definiti per la formazione perma­
nente e, soprattutto, si auspica che vengano de­
stinate alla formazione le migliori forze, anche se 
questo comporta notevoli sacrifici. L’impiego di 
personale qualificato e la sua adeguata prepara­
zione è un impegno prioritario.

Dobbiamo essere altamente generosi per de­
dicare il tempo e le migliori energie alla forma­
zione. Le persone dei consacrati, infatti, sono fra 
i beni più preziosi della Chiesa. Senza di esse 
tutti i piani formativi ed apostolici restano teoria.

55 Cfr. Ibid., 65.
* Ibid., 37.



764

desideri inefficaci. Senza dimenticare che in 
un’epoca frettolosa come la nostra occorre più 
che mai tempo, perseveranza e paziente attesa 
per raggiungere gli scopi formativi. In circostan-

Alcune sfide particolari

19. Se sono state messe in luce la necessità 
della qualità della vita e l’attenzione alle esigen­
ze formative è perché questi aspetti sembrano i 
più urgenti. La Congregazione per gli Istituti di 
vita consacrata e le Società di Vita Apostolica 
vorrebbe comunque essere vicina alle persone 
consacrate in tutte le problematiche e continuare 
un dialogo sempre più sincero e costruttivo.

I Padri della Plenaria sono consapevoli di que­
sta necessità e hanno manifestato il desiderio di 
una maggiore conoscenza e collaborazione con 
gli Istituti di vita consacrata e le Società di vita 
apostolica. La loro presenza nella Chiesa locale, 
ed in particolare quella delle varie Congregazio­
ni di diritto diocesano, delle vergini consacrate e 
degli eremiti, richiede una speciale attenzione da 
parte del Vescovo e del suo Presbiterio.

Allo stesso modo sono sensibili agli interro­
gativi che si pongono religiosi e religiose riguar­
do alle grandi opere che finora hanno permesso 
di servire nella linea dei rispettivi carismi: ospe­
dali, collegi, scuole, case di accoglienza e di riti­
ro. In alcune parti del mondo esse sono richieste 
con urgenza, in altre diventano difficili da gesti­
re. Per trovare le vie risolutive occorre creatività, 
oculatezza, dialogo tra i membri dell’Istituto, tra 
Istituti con opere analoghe, con i responsabili 
della Chiesa particolare.

Molto vive sono anche le tematiche dell’in- 
culturazione. Esse riguardano il modo di incar­
nare la vita consacrata, l’adattamento delle 
forme di spiritualità e di apostolato, le modalità 
di governo, la formazione, la gestione delle ri­
sorse e dei beni economici, lo svolgimento della 
missione. Le istanze espresse dal Papa nei con-

Atti della Santa Sede

ze nelle quali prevale la rapidità e la superficia­
lità, abbiamo bisogno di serenità e profondità 
perché in realtà la persona si costruisce molto 
lentamente.

fronti dell’intera Chiesa valgono anche per la 
vita consacrata: «Il Cristianesimo del Terzo Mil­
lennio dovrà rispondere sempre meglio a questa 
esigenza di inculturazione. Restando pienamen­
te se stesso, nella totale fedeltà all’annuncio 
evangelico e alla tradizione ecclesiale, esso por­
terà anche il volto delle tante culture e dei tanti 
popoli in cui è accolto e radicato»57. Da una vera 
inculturazione si attende dalla vita consacrata, 
come dall’intera Chiesa, un notevole arricchi­
mento e una nuova stagione di slancio spirituale 
e apostolico.

Potremmo passare in rassegna molte altre at­
tese della vita consacrata all’inizio di questo 
nuovo Millennio e non finiremmo più, perché lo 
Spirito sospinge sempre in avanti, sempre oltre. 
È la Parola del Maestro che tanto entusiasmo 
deve suscitare in tutti i suoi discepoli e disce­
pole per fare memoria grata del passato, vivere 
con passione il presente, aprire con fiducia al 
futuro”.

Ascoltando l’invito rivolto da Giovanni Pao­
lo II a tutta la Chiesa, la vita consacrata deve de­
cisamente ripartire da Cristo, contemplando il 
suo volto, privilegiando le vie della spiritualità 
come vita, pedagogia e pastorale. «La Chiesa 
attende anche il vostro contributo, Fratelli e So­
relle consacrati, per avanzare lungo questo nuovo 
tratto di strada secondo gli orientamenti che ho 
tracciato nella Lettera Apostolica Novo Millennio 
ineunte: contemplare il volto di Cristo, ripartire 
da Lui, testimoniare il suo amore»59. Solo allora 
la vita consacrata troverà nuova vitalità per por­
si al servizio di tutta la Chiesa e dell’umanità 
intera.

57 Novo Millennio ineunte, 40.
* Cfr. thid., 1.
” Giovanni Paolo II, Omelia (2 febbraio 2001): L'Osservatore Romano, 4 febbraio 2001.



Atti della Santa Sede 765

PARTE TERZA
LA VITA SPIRITUALE AL PRIMO POSTO

20. La vita consacrata, come ogni forma di 
vita cristiana, è per sua natura dinamica e quanti 
dallo Spirito sono chiamati ad abbracciarla 
hanno bisogno di rinnovarsi costantemente nella 
crescita verso la statura perfetta del Corpo di Cri­
sto (cfr. £/4,13). Essa è nata per l’impulso crea­
tivo dello Spirito che ha mosso i Fondatori e le 
Fondatrici sulla via del Vangelo suscitando una 
mirabile varietà di carismi. Essi, disponibili e do­
cili alla sua guida, hanno seguito Cristo più da vi­
cino, sono penetrati nella sua intimità e ne hanno 
condiviso appieno la missione.

La loro esperienza dello Spirito domanda non 
soltanto di essere custodita da quanti li hanno se­
guiti, ma anche di essere approfondita e sviluppa­
ta40. Anche oggi lo Spirito Santo domanda dispo­
nibilità e docilità alla sua azione sempre nuova e 
creativa. Lui solo può mantenere costante la fre­
schezza e l’autenticità degli inizi e, nello stesso 
tempo, infondere il coraggio dell’intraprendenza 
e dell’inventiva per rispondere ai segni dei tempi.

Occorre dunque lasciarsi condurre dallo Spi­
rito alla scoperta sempre rinnovata di Dio e della 
sua Parola, ad un amore ardente per Lui e per l’u­
manità, ad una nuova comprensione del carisma 
donato. Si tratta di puntare sulla spiritualità inte­
sa nel senso più forte del termine, ossia la vita se­
condo lo Spirito. La vita consacrata oggi ha biso­
gno soprattutto di un rilancio spirituale, che aiuti 
a passare nel concreto della vita il senso evange­
lico e spirituale della consacrazione battesimale e 
della sua nuova e speciale consacrazione.

«La vita spirituale dev’essere dunque al primo 
posto nel programma delle Famiglie di vita con­
sacrata, in modo che ogni Istituto e ogni comu­
nità si presentino come scuole di vera spiritualità 
evangelica»61. Dobbiamo lasciare che lo Spirito 
apra con sovrabbondanza le sorgenti d’acqua 
viva che sgorgano dal Cristo. È lo Spirito che ci 
fa riconoscere in Gesù di Nazaret il Signore (cfr. 
ICor 12,3), che fa udire la chiamata alla sua se-

Ripartire da Cristo

21. E necessario quindi aderire sempre di più 
a Cristo, centro della vita consacrata, e riprende­
re con vigore un cammino di conversione e di

quela e ci immedesima in Lui: «Se qualcuno non 
ha lo Spirito di Cristo, non gli appartiene» (Rm 
8,9). È Lui che, rendendoci figli nel Figlio, testi­
monia la paternità di Dio, ci rende consapevoli 
della nostra figliolanza e ci dà l’ardire di chia­
marlo «Abbà, Padre» (Rm 8,15). E Lui che 
infonde l’amore e genera la comunione. In defi­
nitiva la vita consacrata esige una rinnovata ten­
sione alla santità che, nella semplicità della vita 
di ogni giorno, abbia di mira il radicalismo del 
discorso della montagna62, dell’amore esigente, 
vissuto nel rapporto personale con il Signore, 
nella vita di comunione fraterna, nel servizio ad 
ogni uomo e ad ogni donna. Tale novità interiore, 
interamente animata dalla forza dello Spirito e 
protesa verso il Padre nella ricerca del suo 
Regno, consentirà alle persone consacrate di ri­
partire da Cristo e di essere testimoni del suo 
amore.

La chiamata a ritrovare le proprie radici e le 
proprie scelte nella spiritualità apre cammini ver­
so il futuro. Si tratta, prima di tutto, di vivere in 
pienezza la teologia dei consigli evangelici a par­
tire dal modello di vita trinitario, secondo gli in­
segnamenti di Vita consecrata^, con una nuova 
opportunità di confrontarsi con le fonti dei propri 
carismi e dei propri testi costituzionali, sempre 
aperti a nuove e più impegnative interpretazioni. Il 
senso dinamico della spiritualità offre l’occasione 
di approfondire, in questa stagione della Chiesa, 
una spiritualità più ecclesiale e comunitaria, più 
esigente e matura nel reciproco aiuto verso il rag­
giungimento della santità, più generosa nelle scel­
te apostoliche. Finalmente, una spiritualità più 
aperta a diventare pedagogia e pastorale della 
santità all’interno della vita consacrata e nella sua 
irradiazione a favore di tutto il popolo di Dio. E lo 
Spirito Santo l’anima e l’animatore della spiritua­
lità cristiana, per questo occorre affidarsi alla sua 
azione che parte dall’intimo dei cuori, si manife­
sta nella comunione, si dilata nella missione.

rinnovamento che, come nell’esperienza primi­
genia degli Apostoli, prima e dopo la sua risurre­
zione, è stato un ripartire da Cristo. Sì, bisogna

40 Cfr. Mutuae relationes, 11 ; Vita consecrata, 37.
61 Vita consecrata, 93.
“ Cfr. Novo Millennio ineunte, 31.
“ Cfr. nn. 20-21.



766 Atti della Santa Sede

ripartire da Cristo, perché da Lui sono partiti i 
primi discepoli in Galilea; da Lui, lungo la storia 
della Chiesa, sono partiti uomini e donne di ogni 
condizione e cultura che, consacrati dallo Spirito 
in forza della chiamata, per Lui hanno lasciato 
famiglia e patria e Lo hanno seguito incondizio­
natamente, rendendosi disponibili per l’annuncio 
del Regno e per fare del bene a tutti (cfr. At 
10,38).

La consapevolezza della propria povertà e fra­
gilità e, insieme, della grandezza della chiamata, 
ha portato spesso a ripetere con l’Apostolo Pie­
tro: «Allontanati da me. Signore, perché sono un 
peccatore» (Le 5,8). Eppure il dono di Dio è stato 
più forte dell’inadeguatezza umana. E Cristo 
stesso infatti che si è reso presente nelle comu­
nità di quanti lungo i secoli si sono riuniti nel suo 
nome, le ha informate di sé e del suo Spirito, le 
ha orientate verso il Padre, le ha guidate lungo le 
strade del mondo incontro ai fratelli e alle sorel­
le, le ha rese strumenti del suo amore e costrut­
trici del Regno in comunione con tutte le altre 
vocazioni nella Chiesa.

Le persone consacrate possono e devono ri­
partire da Cristo perché Lui stesso, per primo, 
è venuto incontro a loro e le accompagna nel 
cammino (cfr. Le 24,13-22). La loro vita è la 
proclamazione del primato della grazia64; senza 
Cristo non possono fare nulla (cfr. Gv 15,5); 
tutto invece possono in Colui che dà forza (cfr. 
Fil 4,(3).

22. Ripartire da Cristo significa proclamare 
che la vita consacrata è speciale sequela di 
Cristo, «memoria vivente del modo di esistere e 
di agire di Gesù come Verbo incarnato di fronte 
al Padre e di fronte ai fratelli»65. Questo com­
porta una particolare comunione d’amore con 
Lui, diventato il centro della vita e la fonte con­
tinua di ogni iniziativa. E, come ricorda l’Esor­
tazione Apostolica Vita consecrata, esperienza 
di condivisione, «speciale grazia di intimità»66; 
è «immedesimarsi con Lui, assumendone i sen­
timenti e la forma di vita»67; è una vita «affer­
rata da Cristo»6*, «toccata dalla mano di Cri­
sto, raggiunta dalla sua voce, sorretta dalla sua 
grazia»69.

Tutta la vita di consacrazione può essere 
compresa solo da questo punto di partenza: i 
consigli evangelici hanno senso in quanto aiuta­
no a custodire e favorire l’amore per il Signore 
in piena docilità alla sua volontà; la vita frater­
na è motivata da Lui che raduna attorno a Sé ed 
è finalizzata a goderne la sua costante presenza: 
la missione è il suo mandato e muove alla ricer­
ca del suo volto nel volto di quelli a cui si è in­
viati per condividere con loro l’esperienza di 
Cristo.

Queste sono state le intenzioni dei Fondatori 
delle differenti comunità e Istituti di vita consa­
crata. Questi gli ideali che hanno animato gene­
razioni di donne e uomini consacrati.

Ripartire da Cristo significa dunque ritrovare 
il primo amore, la scintilla ispiratrice da cui è ini­
ziata la sequela. E suo il primato dell’amore. La 
sequela è soltanto risposta d’amore all’amore di 
Dio. Se «noi amiamo» è «perché Egli ci ha amato 
per primo» (IGv 4,10.19). Ciò significa ricono­
scere il suo amore personale con quella intima 
consapevolezza che faceva dire all’Apostolo 
Paolo: «Cristo mi ha amato e ha dato la sua vita 
per me» (Gal 2,20).

Soltanto la consapevolezza di essere oggetto 
di un amore infinito può aiutare a superare ogni 
difficoltà personale e dell’Istituto. Le persone 
consacrate non potranno essere creative, capaci 
di rinnovare l’Istituto e aprire nuove vie di pasto­
rale, se non si sentono animate da questo amore. 
E questo amore che rende forti e coraggiosi, che 
infonde ardimento e fa tutto osare.

I voti con cui i consacrati si impegnano a vi­
vere i consigli evangelici, conferiscono tutta la 
loro radicalità alla risposta d’amore. La vergi­
nità dilata il cuore sulla misura del cuore di Cri­
sto e rende capaci di amare come Lui ha amato. 
La povertà rende liberi dalla schiavitù delle 
cose e dei bisogni artificiali a cui spinge la so­
cietà dei consumi, e fa riscoprire Cristo, l’unico 
tesoro per il quale valga la pena di vivere vera­
mente. L’obbedienza pone la vita interamente 
nelle sue mani perché Egli la realizzi secondo il 
disegno di Dio e ne faccia un capolavoro. Oc­
corre il coraggio di una sequela generosa e 
gioiosa.

64 Cfr. Novo Millennio ineunte, 38.
65 Vita consecrata, 22.
“ Ibid., 16.
67 Ibid., 18.
“ Ibid., 25.
" Ibid., 40.



Atti della Santa Sede 161

Contemplare i volti di Cristo

23. 11 cammino che la vita consacrata è chia­
mata a intraprendere all’inizio del nuovo Mil­
lennio è guidato dalla contemplazione di Cristo, 
con lo sguardo «più che mai fisso sul volto del Si­
gnore»70. Ma dove contemplare concretamente il 
volto di Cristo? Vi è una molteplicità di presenze 
che occorre scoprire in maniera sempre nuova.

Egli è realmente presente nella sua Parola e 
nei Sacramenti, in modo specialissimo nell’Eu­
caristia. Vive nella sua Chiesa, si rende presente 
nella comunità di coloro che sono uniti nel suo 
nome. E di fronte a noi in ogni persona, identifi­
candosi in modo particolare con i piccoli, i pove­
ri, chi soffre, chi è più bisognoso. Viene incontro 
in ogni avvenimento lieto o triste, nella prova e 
nella gioia, nel dolore e nella malattia.

La santità è il frutto dell’incontro con Lui 
nelle molte presenze dove possiamo scoprire il 
suo volto di Figlio di Dio, un volto sofferente e, 
nello stesso tempo, il volto del Risorto. Come

La Parola di Dio

24. Vivere la spiritualità significa innanzi 
tutto ripartire dalla persona di Cristo, vero Dio e 
vero uomo, presente nella sua Parola, «prima sor­
gente di ogni spiritualità», come ricorda Giovan­
ni Paolo II ai consacrati71. La santità non è con­
cepibile se non a partire da un rinnovato ascolto 
della Parola di Dio. «In particolare - leggiamo 
nella Novo Millennio ineunte - è necessario che 
l’ascolto della Parola diventi un incontro vitale ... 
che fa cogliere nel testo biblico la Parola viva che 
interpella, orienta, plasma l’esistenza»72. È lì in­
fatti che il Maestro si rivela, educa il cuore e la 
mente. E lì che si matura la visione di fede, im­
parando a guardare la realtà e gli avvenimenti 
con lo sguardo stesso di Dio, fino ad avere «il 
Pensiero di Cristo» (ICor 2,16).

È stato lo Spirito Santo ad illuminare di luce 
nuova la Parola di Dio ai Fondatori e alle Fonda­
trici. Da essa è sgorgato ogni carisma e di essa 
ogni Regola vuole essere espressione. In conti­
nuità con i Fondatori e le Fondatrici, anche oggi 
i loro discepoli sono chiamati ad accogliere e cu­
stodire nel cuore la Parola di Dio perché continui 
ad essere lampada per i loro passi e luce sul loro

Egli si rese presente nel quotidiano della vita, 
così ancora oggi è nella vita quotidiana dove Egli 
continua a mostrare il suo volto. Occorre uno 
sguardo di fede per riconoscerlo, dato dalla con­
suetudine con la Parola di Dio, dalla vita sacra­
mentale, dalla preghiera e soprattutto dall’eserci­
zio della carità perché soltanto l’amore consente 
di conoscere appieno il Mistero.

Possiamo richiamare alcuni luoghi privilegiati 
in cui si può contemplare il volto di Cristo, per un 
rinnovato impegno nella vita dello Spirito. Sono 
questi i percorsi di una spiritualità vissuta, impe­
gno prioritario in questo tempo, occasione di ri­
leggere nella vita e nell’esperienza quotidiana le 
ricchezze spirituali del proprio carisma in un con­
tatto rinnovato con le stesse fonti che hanno fatto 
sorgere. dall' esperienza dello Spirito dei Fonda­
tori e delle Fondatrici, la scintilla della vita nuova 
e delle opere nuove, le specifiche riletture del 
Vangelo che si trovano in ogni carisma.

cammino (cfr. Sai 118,105). Lo Spirito Santo 
potrà allora condurli alla verità tutta intera (cfr. 
Gv 16,13).

La Parola di Dio è l’alimento per la vita, per 
la preghiera e per il cammino quotidiano, il 
principio di unificazione della comunità nell’u­
nità di pensiero, l’ispirazione per il costante rin­
novamento e per la creatività apostolica. Il Con­
cilio Vaticano II aveva già indicato nel ritorno al 
Vangelo il primo grande principio del rinnova­
mento”.

Come in tutta la Chiesa, anche aH’intemo 
delle comunità e dei gruppi dei consacrati e delle 
consacrate, in questi anni si è sviluppato un con­
tatto più vivo e immediato con la Parola di Dio. 
È una strada da continuare a percorrere con sem­
pre nuova intensità. «E necessario - ha detto il 
Papa - che non vi stanchiate di sostare in medi­
tazione sulla Sacra Scrittura e, soprattutto, sui 
santi Vangeli, perché si imprimano in voi i tratti 
del Verbo Incarnato»74.

La vita fraterna in comune favorisce anche la 
riscoperta della dimensione ecclesiale della Pa­
rola: accoglierla, meditarla, viverla insieme, co-

70 Novo Millennio ineunte, 16.
71 Vita consecrata, 94.
72 N. 39.
” Cfr. Perfectae caritatis. 2.

Giovanni Paolo II, Omelia (2 febbraio 2001), cit.



768 Atti della Santa Sede

municare le esperienze che da essa fioriscono e 
così inoltrarsi in un’autentica spiritualità di co­
munione.

In questo contesto conviene ricordare la ne­
cessità di un costante riferimento alla Regola, 
perché nella Regola e nelle Costituzioni «è rac­
chiuso un itinerario di sequela, qualificato da uno 
specifico carisma autenticato dalla Chiesa»”. 
Questo itinerario di sequela traduce la particola­
re interpretazione del Vangelo data dai Fondatori 
e dalle Fondatrici, docili all’impulso dello Spiri­

to, ed aiuta i membri dell’Istituto a vivere con­
cretamente secondo la Parola di Dio.

Nutriti della Parola, resi uomini e donne 
nuovi, liberi, evangelici, i consacrati potranno 
essere autentici servi della Parola nell’impegno 
dell’evangelizzazione. È così che adempiono una 
priorità per la Chiesa all’inizio del nuovo Mil­
lennio: «Occorre riaccendere in noi lo slancio 
delle origini, lasciandoci pervadere dall'ardore 
della predicazione apostolica seguita alla Pente­
coste»7’’.

Preghiera e contemplazione

25. La preghiera e la contemplazione sono il 
luogo di accoglienza della Parola di Dio e, nello 
stesso tempo, esse scaturiscono dall’ascolto della 
Parola. Senza una vita interiore di amore che at­
tira a sé il Verbo, il Padre, lo Spirito (cfr. Gv 
14,23) non può esserci sguardo di fede; di conse­
guenza la propria vita perde gradatamente senso, 
il volto dei fratelli si fa opaco ed è impossibile 
scoprirvi il volto di Cristo, gli avvenimenti della 
storia rimangono ambigui quando non privi di 
speranza, la missione apostolica e caritativa de­
cade in attività dispersiva.

Ogni vocazione alla vita consacrata è nata 
nella contemplazione, da momenti di intensa co­
munione e da un profondo rapporto di amicizia 
con Cristo, dalla bellezza e dalla luce che si è 
vista splendere sul suo volto. Da lì è maturato il 
desiderio di stare sempre con il Signore - «È 
bello per noi stare qui» (Mt 17,4) - e di seguirlo. 
Ogni vocazione deve costantemente maturare in 
questa intimità con Cristo. «Il vostro primo 
impegno, pertanto - ricorda Giovanni Paolo II 
alle persone consacrate -, non può non essere 
nella linea della contemplazione. Ogni realtà 
di vita consacrata nasce e ogni giorno si rige­
nera nell’incessante contemplazione del volto di 
Cristo»77.

I monaci e le monache, così come gli eremi­
ti con diversa modalità, dedicano più spazio alla 
lode corale di Dio come alla prolungata pre­
ghiera silenziosa. I membri degli Istituti secola­
ri, così come le vergini consacrate nel mondo, 
offrono a Dio le gioie e le sofferenze, le aspira­
zioni e le suppliche di tutti gli uomini e contem­
plano il volto di Cristo che riconoscono nel 
volto dei fratelli, negli eventi della storia, nell’a­

postolato e nel lavoro quotidiano. Le religiose e 
i religiosi dediti all’insegnamento, ai malati. ® 
poveri incontrano lì il volto del Signore. Per1 
missionari e i membri delle Società di vita ap°" 
stolica l’annuncio del Vangelo è vissuto, sulle- 
sempio dell’Apostolo Paolo, come autentico 
culto (cfr. Rm 1,6). Tutta la Chiesa gode e bene­
ficia della pluralità delle forme di preghiera e 
della varietà del modo di contemplare l’unico 
volto di Cristo.

Nello stesso tempo si nota che, ormai da molt* 
anni, la preghiera liturgica delle Ore e la celebra­
zione dell’Eucaristia hanno acquistato un posto 
centrale nella vita di ogni tipo di comunità e di 
fraternità, ridandole vigore biblico ed ecclesiale 
Esse favoriscono anche la mutua edificazione1 
possono diventare una testimonianza per essere- 
anche davanti a Dio e con Lui, «una casa ed 
scuola di comunione»7*. Una autentica vita Spi0' 
tuale richiede che tutti, pur nelle diverse vocazi®" 
ni, dedichino regolarmente, ogni giorno, momen­
ti appropriati per andare in profondità nel 
colloquio silenzioso con Colui dal quale sanno® 
essere amati, per condividere con Lui il proprie 
vissuto e ricevere luce per continuare il cantatine 
quotidiano. È un esercizio al quale si domanda di 
essere fedeli, perché siamo insidiati costante- 
mente dalla alienazione e dalla dissipazione pav 
venienti dalla società odierna, specialmente da* 
mezzi di comunicazione. A volte la fedeltà all3 
preghiera personale e liturgica richiederà un au­
tentico sforzo per non lasciarsi fagocitare dall’at- 
tivismo vorticoso. Non si porta frutto altrimenti: 
«Come il tralcio non può far frutto da se stesso se 
non rimane nella vite, così anche voi se non ri­
manete in me» (Gv 15,4).

” Vita consecrata, 37.
76 Novo Millennio ineunte. 40.
77 Omelia (2 febbraio 2001), cit.
’■ Novo Millennio ineunte. 43.



Atti della Santa Sede 769

L’Eucaristia luogo privilegiato per l’incontro con il Signore

26. Dare un posto prioritario alla spiritualità 
vuol dire ripartire dalla ritrovata centralità della 
Celebrazione Eucaristica, luogo privilegiato per 
l’incontro con il Signore. Lì Egli si rende nuova­
mente presente in mezzo ai suoi discepoli, spie­
ga le Scritture, scalda il cuore e illumina la 
mente, apre gli occhi e si fa riconoscere (cfr. Le 
24,13-35). L’invito di Giovanni Paolo II, rivolto 
ai consacrati, è particolarmente vibrante: «Incon­
tratelo, carissimi, e contemplatelo in modo tutto 
speciale nell' Eucaristia, celebrata e adorata ogni 
giorno, come fonte e culmine dell’esistenza e 
dell’azione apostolica»”. Nell’Esortazione Apo­
stolica Vita consecrata esortava a partecipare 
quotidianamente al sacramento dell’Eucaristia e 
alla sua adorazione assidua e prolungata*". L’Eu­
caristia, memoriale del sacrificio del Signore, 
cuore della vita della Chiesa e di ogni comunità, 
plasma dal di dentro l’oblazione rinnovata della 
propria esistenza, il progetto di vita comunitaria, 
la missione apostolica. Tutti abbiamo bisogno del 
viatico quotidiano dell’incontro con il Signore 
per inserire la quotidianità nel tempo di Dio che 
la celebrazione del memoriale della Pasqua del 
Signore rende presente.

Qui si può attuare in pienezza Vintimità con 
Cristo, la immedesimazione con Lui, la totale 
conformazione a Lui a cui i consacrati sono chia­
mati per vocazione”. Nell’Eucaristia infatti il Si­
gnore Gesù ci associa a Sé nella propria offerta 
pasquale al Padre: offriamo e siamo offerti. La 
stessa consacrazione religiosa assume una strut­
tura eucaristica: è totale oblazione di sé stretta- 
mente associata al sacrificio eucaristico.

Qui si concentrano tutte le forme di preghiera, 
viene proclamata ed accolta la Parola di Dio, si è 
interpellati sul rapporto con Dio, con i fratelli.

Il volto di Cristo nella prova

27. Vivere la spiritualità in un continuo ri­
partire da Cristo significa iniziare sempre dal 
momento più alto del suo amore - e l’Eucaristia 
ne custodisce il mistero -, quando sulla croce 
Egli dona la vita nella massima oblatività. Quel­
li che sono stati chiamati a vivere i consigli

con tutti gli uomini: è il Sacramento della filia­
zione, della fraternità e della missione. Sacra­
mento dell’unità con Cristo, l’Eucaristia è con­
temporaneamente Sacramento dell’unità eccle­
siale e dell’unità della comunità dei consacrati. 
In definitiva essa appare «fonte della spiritualità 
del singolo e dell'Istituto»"2.

Perché produca con pienezza gli attesi frutti di 
comunione e di rinnovamento non possono man­
care le condizioni essenziali, soprattutto il perdo­
no e l’impegno dell’amore reciproco. Secondo 
l’insegnamento del Signore, prima di presentare 
l'offerta all'altare occorre la piena riconciliazio­
ne fraterna (cfr. Mt 5,23). Non si può celebrare il 
Sacramento dell'unità rimanendo indifferenti gli 
uni agli altri. Si deve, peraltro, tenere presente 
che queste condizioni essenziali sono anche frut­
to e segno di un’Eucaristia ben celebrata. Perché 
è soprattutto nella comunione con Gesù eucari­
stia che noi attingiamo la capacità di amare e di 
perdonare. Inoltre ogni celebrazione deve diven­
tare l’occasione per rinnovare l'impegno di dare 
la vita gli uni per gli altri nell’accoglienza e nel 
servizio. Allora per la Celebrazione Eucaristica 
varrà veramente, in modo eminente, la promessa 
di Cristo: «Là dove sono due o tre radunati nel 
mio nome, io sono in mezzo a loro» (Mt 18,20), 
e attorno ad essa la comunità si rinnoverà ogni 
giorno.

A queste condizioni la comunità dei consacra­
ti che vive il mistero pasquale, rinnovato ogni 
giorno nell’Eucaristia, diventa testimone di co­
munione e segno profetico di fraternità per la so­
cietà divisa e ferita. Dall’Eucaristia nasce, infat­
ti, quella spiritualità di comunione così neces­
saria per stabilire il dialogo della carità di cui il 
mondo oggi ha bisogno"'.

evangelici mediante la professione non possono 
fare a meno di vivere intensamente la contem­
plazione del volto dei Crocifisso*4. È il libro in 
cui imparano cos’è l'amore e come vanno amati 
Dio e l’umanità, la fonte di tutti i carismi, la sin­
tesi di tutte le vocazioni”. La consacrazione, sa-

” Omelia (2 febbraio 2001), cit.
" Cfr. n. 95.

Cfr. Vita consecrata, 18.
K Ibid., 95.
” Cfr. Ibid , 51.
“ Cfr. Novo Millennio ineunte, 25-27.
” Cfr. Vita consecrata, 23.



770 Atti della Santa Sede

crificio totale e olocausto perfetto, è il modo 
suggerito loro dallo Spirito per rivivere il miste­
ro di Cristo crocifisso, venuto nel mondo per 
dare la sua vita in riscatto per molti (cfr. Mt 
20,28; Me 10,45), e per rispondere al suo infini­
to amore.

La storia della vita consacrata ha espresso 
questa configurazione a Cristo in molte forme 
ascetiche che «hanno costituito e tuttora costitui­
scono un potente aiuto per un autentico cammino 
di santità. L’ascesi ... è veramente indispensabile 
alla persona consacrata per restare fedele alla 
propria vocazione e seguire Gesù sulla via della 
Croce»86. Oggi le persone consacrate, pur custo­
dendo l’esperienza dei secoli, sono chiamate a 
trovare forme che siano consone a questo nostro 
tempo. In primo luogo quelle che accompagnano 
la fatica del lavoro apostolico e assicurano la ge­
nerosità del servizio. Oggi la croce da prendere 
su di sé ogni giorno (cfr. Le 9,23) può acquistare 
anche valenze collettive, come l’invecchiamento 
dell’Istituto, l’inadeguatezza strutturale, l’incer­
tezza del futuro.

Davanti alle tante situazioni di dolore perso­
nali, comunitarie, sociali, dal cuore delle singole 
persone o da quello di intere comunità può rie­
cheggiare il grido di Gesù in croce: «Perché mi 
hai abbandonato?» (cfr. Me 15,34). In quel grido 
rivolto al Padre, Gesù fa capire che la sua solida­
rietà con l’umanità si è fatta così radicale da pe­
netrare, condividere e assumere ogni negativo, 
fino alla morte, frutto del peccato. «Per riportare 
all’uomo il volto del Padre, Gesù ha dovuto non 
soltanto assumere il volto dell’uomo, ma caricar­
si persino del “volto" del peccato»87.

La spiritualità di comunione

28. Se «la vita spirituale deve essere al primo 
posto nel programma delle Famiglie di vita con­
sacrata»” essa dovrà essere innanzi tutto una spi­
ritualità di comunione, come si addice al mo­
mento presente: «Fare della Chiesa la casa e la 
scuola della comunione: ecco la grande sfida che 
ci sta davanti nel Millennio che inizia, se voglia­
mo essere fedeli al disegno di Dio e rispondere 
anche alle attese profonde del mondo»”.

In questo cammino di tutta la Chiesa si atten-

Ripartire da Cristo significa riconoscere che 
il peccato è ancora radicalmente presente nel 
cuore e nella vita di tutti, e scoprire nel volto sof­
ferente di Cristo quell’offerta che ha riconciliato 
l’umanità con Dio.

Lungo la storia della Chiesa le persone consa­
crate hanno saputo contemplare il volto dolente 
del Signore anche fuori di loro. Lo hanno ricono­
sciuto nei malati, nei carcerati, nei poveri, nei 
peccatori. La loro lotta è stata sopratutto contro il 
peccato e le sue funeste conseguenze; l’annuncio 
di Gesù: «Convertitevi e credete al Vangelo» (Me 
1,15) ha mosso i loro passi sulle vie degli uomi­
ni e ha dato speranza di novità di vita dove re­
gnava scoraggiamento e morte. Il loro servizio ha 
portato tanti uomini e donne a fare esperienza 
dell’abbraccio misericordioso di Dio Padre nel 
sacramento della Penitenza. Anche oggi c’è biso­
gno di riproporre con forza questo ministero 
della riconciliazione (cfr. 2Cor 5,18) affidato da 
Gesù Cristo alla sua Chiesa. E il mysterium pie­
tatis" del quale i consacrati e le consacrate sono 
chiamati a fare frequente esperienza nel sacra­
mento della Penitenza.

Nuovi volti si mostrano oggi, nei quali ri­
conoscere, amare e servire il volto di Cristo D 
dove si è fatto presente: sono le nuove pover­
tà materiali, morali e spirituali che la società 
contemporanea produce. Il grido di Gesù in cro­
ce rivela come Egli abbia assunto su di sé tutto 
questo male, per redimerlo. La vocazione del­
le persone consacrate continua ad essere quel­
la di Gesù e, come Lui, assumono su di sé il do­
lore e il peccato del mondo consumandoli nel­
l’amore.

de il decisivo contributo della vita consacrata per 
la sua specifica vocazione alla vita di comunione 
nell’amore. «Alle persone consacrate - si legge 
in Vita consecrata - si chiede di essere davvero 
esperte di comunione e di praticarne la spiritua­
lità, come testimoni ed artefici di quel progetto di 
comunione che sta al vertice della storia dell’uo­
mo secondo Dio»’1.

Si ricorda inoltre che un compito nell'oggi 
delle comunità di vita consacrata è quello «di far

“ Ibid., 38.
" Novo Millennio ineunte, 25.
“ Cfr. Ibid., 37.
" Vita consecrata. 93.
” Novo Millennio ineunte, 43.
” N. 46.



Alti della Santa Sede 771

crescere la spiritualità della comunione, prima di 
lutto ai proprio interno e poi nella stessa comu- 
uità ecclesiale, ed oltre i suoi confini, aprendo o 
imprendo costantemente i dialogo della carità, 
soprattutto dove il mondo di oggi è lacerato da 
odio etnico o da follie omicide»’2. Un compito 
che richiede persone spirituali forgiate interior­
mente dal Dio della comunione amorevole e mi- 
sericordiosa. e comunità mature dove la spiritua- 
lità di comunione è legge di vita.

29. Ma che cos’è la spiritualità della comu- 
oione? Con parole incisive, capaci di rinnovare 
Apporti e programmi, Giovanni Paolo II insegna: 
'Spiritualità della comunione significa innanzi 
lutto sguardo del cuore portato sul mistero della 
Trinità che abita in noi e la cui luce va colta 
anche sul volto dei fratelli che ci stanno accan- 
to». E ancora: «Spiritualità della comunione si- 
tifica capacità di sentire il fratello di fede nel- 
l' unità profonda del Corpo mistico, dunque, 
conte "uno che mi appartiene”...». Da questo 
Principio derivano con logica stringente alcune 
conseguenze del modo di sentire e di agire: con­
dividere le gioie e le sofferenze dei fratelli; intui- 
re i loro desideri e prendersi cura dei loro biso­
gni; offrire loro una vera e profonda amicizia. 
Spiritualità della comunione è pure capacità di 
'edere innanzi tutto ciò che di positivo c’è nel- 
* altro, per accoglierlo e valorizzarlo come dono 
di Dio; è saper fare spazio al fratello portando in­
sieme gli uni i pesi degli altri. Senza questo cam- 
niino spirituale, a poco servirebbero gli strumen­
ti esteriori della comunione ”.

La spiritualità di comunione si prospetta 
come clima spirituale della Chiesa all'inizio del 
Terzo Millennio, compito attivo ed esemplare 
della vita consacrata a tutti i livelli. È la strada 
maestra di un futuro di vita e di testimonianza.

Comunione tra i carismi antichi e nuovi

30. La comunione che i consacrati e le con­
sacrate sono chiamati a vivere va ben oltre la pro- 
Pna Famiglia religiosa o il proprio Istituto. 
Aprendosi alla comunione con gli altri Istituti e 
le altre forme di consacrazione, possono dilatare 
la comunione, riscoprire le comuni radici evan­
geliche e insieme cogliere con maggiore chiarez­
za la bellezza della propria identità nella varietà 
carismatica, come tralci dell'unica vite. Dovreb- 

La santità e la missione passano per la comunità, 
perché Cristo si fa presente in essa e attraverso di 
essa. Il fratello e la sorella diventano sacramento 
di Cristo e dell'incontro con Dio, la possibilità 
concreta e, più ancora, la necessità insopprimibi­
le per poter vivere il comandamento dell'amore 
reciproco e quindi la comunione trinitaria.

In questi anni le comunità e i vari tipi di fra­
ternità dei consacrati vengono sempre più intesi 
come luogo di comunione, dove le relazioni ap­
paiono meno formali e dove l’accoglienza e la 
mutua comprensione sono facilitati. Si riscopre 
anche il valore divino ed umano dello stare in­
sieme gratuitamente, come discepoli e discepole 
attorno a Cristo Maestro, in amicizia, condivi­
dendo anche i momenti di distensione e di 
svago.

Si nota inoltre una comunione più intensa tra 
le diverse comunità all’interno degli Istituti. Le 
comunità multiculturali e intemazionali, chiama­
te a «testimoniare il senso della comunione tra i 
popoli, le razze, le culture»’4, da più parti so­
no già una realtà positiva, dove si sperimentano 
mutua conoscenza, rispetto, stima, arricchimen­
to. Si rivelano luoghi di addestramento all'inte­
grazione e all'inculturazione, e insieme una te­
stimonianza dell'universalità del messaggio 
cristiano.

L’Esortazione Vita consecrata presentando 
questa forma di vita come segno di comunione 
nella Chiesa, ha evidenziato tutta la ricchezza e 
le esigenze richieste dalla vita fraterna. Prece­
dentemente il nostro Dicastero aveva promulgato 
il Documento Congregavit nos in unum Christi 
amor, sulla vita fraterna in comunità. A questi 
Documenti ogni comunità dovrà periodicamente 
tornare per confrontare il proprio cammino di 
fede e di progresso nella fraternità.

bero gareggiare nella stima vicendevole (cfr. Rni 
12,10) per raggiungere il carisma migliore, la ca­
rità (cfr. JCor 12,31).

L'incontro e la solidarietà tra gli Istituti di vita 
consacrata vanno quindi favoriti, consapevoli che 
la comunione è «strettamente legata alla capacità 
della comunità cristiana di fare spazio a tutti i 
doni dello Spirito. L'unità della Chiesa non è 
uniformità, ma integrazione organica delle legitti-

" Vita consecrata, 51.
” Cfr. Novo Millennio ineunte, 43.
“ Vita consecrata, 51.



772 Atti della Santa Sede

me diversità. È la realtà di molte membra con­
giunte in un corpo solo, runico Corpo di Cristo 
(cfr. ICor 12,12)»95.

Può essere l’inizio di una ricerca solidale di 
vie comuni per il servizio della Chiesa. Fattori 
esterni, come il doversi adeguare alle nuove esi­
genze degli Stati, e cause interne agli Istituti, 
come la diminuzione dei membri, già orientano a 
coordinare gli sforzi nel campo della formazione, 
della gestione dei beni, dell’educazione, dell’e­
vangelizzazione. Anche in tale situazione possia­
mo cogliere l’invito dello Spirito ad una comu­
nione sempre più intensa. In questo lavoro vanno 
sostenute le Conferenze dei Superiori e delle Su­
periore maggiori e le Conferenze degli Istituti se­
colari, a tutti i livelli.

Non si può più affrontare il futuro in disper­
sione. E il bisogno di essere Chiesa, di vivere in­
sieme l’avventura dello Spirito e della sequela di 
Cristo, di comunicare le esperienze del Vangelo, 
imparando ad amare la comunità e la Famiglia 
religiosa dell’altro come la propria. Le gioie e i 
dolori, le preoccupazioni e i successi possono es­
sere condivisi e sono di tutti.

Anche nei confronti delle nuove forme di vita 
evangelica si domanda dialogo e comunione. 
Queste nuove associazioni di vita evangelica, ri­
corda Vita consecrata, «non sono alternative alle 
precedenti istituzioni, le quali continuano ad oc­
cupare il posto insigne che la tradizione ha loro 
assegnato. (...) Gli antichi Istituti, tra cui molti 
passati attraverso il vaglio di prove durissime, so­
stenute con fortezza lungo i secoli, possono ar­
ricchirsi entrando in dialogo e scambiando i doni 

con le fondazioni che vengono alla luce in questo 
nostro tempo»96.

Infine dall’incontro e dalla comunione con i 
carismi dei movimenti ecclesiali può scaturire un 
reciproco arricchimento. I movimenti spesso 
possono offrire l’esempio di freschezza evangeli­
ca e carismatica, così come l’impulso generoso e 
creativo all’evangelizzazione. Da parte loro i mo­
vimenti, così come le nuove forme di vita evan­
gelica, possono imparare molto dalla testimo­
nianza gioiosa, fedele e carismatica della vita 
consacrata, che custodisce un ricchissimo patri­
monio spirituale, molteplici tesori di sapienza e 
di esperienza ed una grande varietà di forme di 
apostolato e di impegno missionario.

Il nostro Dicastero ha già offerto criteri e 
orientamenti tuttora validi per l’inserimento di 
religiosi e religiose nei movimenti ecclesiali 
Quello che qui vorremmo piuttosto sottolineate è 
il rapporto di conoscenza e di collaborazione, di 
stimolo e di condivisione che potrebbe instaurar­
si non solo tra le singole persone quanto tra Isti­
tuti, movimenti ecclesiali e nuove forme di vita 
consacrata, in vista di una crescita nella vita dello 
Spirito e dell’adempimento dell’unica missione 
della Chiesa. Si tratta di carismi nati dall’impul- 
so dello stesso Spirito, ordinati alla pienezza 
della vita evangelica nel mondo, chiamati a rea­
lizzare insieme lo stesso disegno di Dio per la 
salvezza dell’umanità. La spiritualità di comu­
nione si attua precisamente anche in questo 
ampio dialogo della fraternità evangelica fra tutte 
le componenti del Popolo di Dio98.

In comunione con i laici

31. La comunione sperimentata tra i consa­
crati porta ad una apertura più grande ancora, 
quella nei confronti di tutti gli altri membri della 
Chiesa. Il comandamento di amarsi l’un l’altro, 
sperimentato all’interno della comunità, domanda 
di essere trasferito dal piano personale a quello tra 
differenti realtà ecclesiali. Soltanto in una eccle­
siologia integrale, dove le diverse vocazioni sono 
colte all’interno dell’unico Popolo di convocati, 
la vocazione alla vita consacrata può ritrovare la 
sua specifica identità di segno e di testimonianza. 
Oggi si riscopre sempre più il fatto che i carismi

dei Fondatori e delle Fondatrici, essendo stati su­
scitati dallo Spirito per il bene di tutti, devono es­
sere di nuovo ricollocati al centro stesso della 
Chiesa, aperti alla comunione e alla partecipazio­
ne di tutti i membri del Popolo di Dio.

In questa linea possiamo costatare che si sta 
instaurando un nuovo tipo di comunione e di col­
laborazione all’interno delle diverse vocazioni e 
stati di vita, soprattutto tra i consacrati e i laici*. 
Gli Istituti monastici e contemplativi possono of­
frire ai laici una relazione prevalentemente spiri­
tuale e i necessari spazi di silenzio e di preghiera.

” Novo Millennio ineunte, 46.
“ N. 62.
” Cfr. Vita fraterna in comunità, 62; cfr. Vita consecrata, 56.
” Cfr. Novo Millennio ineunte, 45.
” Cfr. Vita fraterna in comunità, 70.



Atti della Santa Sede 773

Gli Istituti impegnati sul versante dell’apostolato 
possono coinvolgerli in forme di collaborazione 
pastorale. I membri degli Istituti secolari, laici o 
chierici, entrano in rapporto con gli altri fedeli 
nelle forme ordinarie della vita quotidiana"”.

La novità di questi anni è soprattutto la do­
manda da parte di alcuni laici di partecipare agli 
ideali carismatici degli Istituti. Ne sono nate ini­
ziative interessanti e nuove forme istituzionali di 
associazione agli Istituti. Stiamo assistendo ad 
un autentico rifiorire di antiche istituzioni, quali 
gli Ordini secolari o Terz’Ordini, ed alla nascita 
di nuove associazioni laicali e movimenti attorno 
alle Famiglie religiose e agli Istituti secolari. Se, 
a volte anche nel recente passato, la collabora­
zione è avvenuta in termini di supplenza per la 
Utenza delle persone consacrate necessarie allo 
Volgimento delle attività, ora essa nasce dall’e- 
figenza di condividere le responsabilità non sol- 
'anto nella gestione delle opere dell’Istituto, ma 
soprattutto nell’aspirazione a vivere aspetti e mo- 
toenti specifici della spiritualità e della missione 
dell'Istituto. Si domanda quindi un’adeguata for-

b comunione con i Pastori

32. In questo rapporto di comunione eccle­
siale con tutte le vocazioni e gli stati di vita, un 
Spetto del tutto particolare è quello dell’unità 
'O’i i Pastori. Invano si pretenderebbe di coltiva- 
re una spiritualità di comunione senza un rappor- 
10 effettivo ed affettivo con i Pastori, prima di 
•ulto con il Papa, centro dell’unità della Chiesa, e 
c°n il suo Magistero.

È la concreta applicazione del sentire con la 
Chiesa, proprio di tutti i fedeli"", che brilla spe- 
C|almente nei Fondatori e nelle Fondatrici della 
'Sconsacrata, e che diventa impegno carismati- 
c°per tutti gli Istituti. Non si può contemplare il 
volto di Cristo senza vederlo risplendere in quel-

della sua Chiesa. Amare Cristo è amare la 
Chiesa nelle sue persone e nelle istituzioni.

Oggi più che mai, davanti a ricorrenti spinte 
^trifughe che mettono in dubbio principi fon- 
^mentali della fede e della morale cattolica, le 
Pisone consacrate e le loro istituzioni sono chia­
mate a dare prova di unità senza incrinature at­
torno al Magistero della Chiesa, facendosi porta- 
v°ce convinti e gioiosi davanti a tutti.

E opportuno sottolineare quanto già il Papa 
--------------------------

” Cfr. Vita consecrata, 54.
101 Cfr. Lumen gentium, 12; Vita consecrata, 46. 
“ N. 46.
m Cfr. Vita consecrata, 98.

mazione dei consacrati come dei laici ad una re­
ciproca ed arricchente collaborazione.

Se in altri tempi sono stati soprattutto i reli­
giosi e le religiose a creare, nutrire spiritualmente 
e dirigere forme aggregative di laici, oggi, grazie 
ad una sempre maggiore formazione del laicato, 
ci può essere un aiuto reciproco che favorisce la 
comprensione della specificità e della bellezza di 
ciascun stato di vita. La comunione e la recipro­
cità nella Chiesa non sono mai a senso unico. In 
questo nuovo clima di comunione ecclesiale i sa­
cerdoti, i religiosi e i laici, lungi dal l’ignorarsi vi­
cendevolmente o dall’organizzarsi soltanto in vi­
sta di attività comuni, possono ritrovare il giusto 
rapporto di comunione e una rinnovata esperien­
za di fraternità evangelica e di vicendevole emu­
lazione carismatica, in una complementarità sem­
pre rispettosa della diversità.

Una simile dinamica ecclesiale sarà tutta a 
vantaggio dello stesso rinnovamento e dell’iden­
tità della vita consacrata. Quando la comprensio­
ne del carisma si approfondisce, si scoprono 
sempre nuove possibilità di attuazione.

affermava nell’Esortazione Vita consecrata: «Un 
aspetto qualificante di questa comunione eccle­
siale è l’adesione di mente e di cuore al magiste­
ro [del Papa e] dei Vescovi, che va vissuta con 
lealtà e testimoniata con chiarezza davanti al Po­
polo di Dio da parte di tutte le persone consacra­
te, particolarmente da quelle impegnate nella ri­
cerca teologica e nell’insegnamento, nelle pub­
blicazioni, nella catechesi, nei mezzi di comuni­
cazione sociale» Nello stesso tempo si ricono­
sce che molti teologi sono religiosi e molti istitu 
ti di ricerca sono retti da Istituti di vita con­
sacrata. Essi portano lodevolmente questa re­
sponsabilità nel mondo della cultura. La Chiesa 
guarda con fiduciosa attenzione il loro impegno 
intellettuale davanti alle delicate problematiche 
di frontiera che oggi il Magistero deve fronteg­
giare

I documenti ecclesiali degli ultimi decenni 
hanno costantemente ripreso il dettato conciliare 
che invitava i Pastori a valorizzare i carismi spe­
cifici nella pastorale d’insieme. Nello stesso 
tempo incoraggiano le persone consacrate a far 
conoscere e ad offrire con chiarezza e fiducia le



774 Atti della Santa Sede

proprie proposte di presenza e di lavoro in 
conformità alla specifica vocazione. Questo vale, 
in qualche modo, anche nel rapporto con il Clero 
diocesano. La maggior parte dei religiosi e reli­
giose collaborano quotidianamente con i sacer­
doti nella pastorale. E quindi indispensabile av­
viare tutte le iniziative possibili per una sempre 
maggiore conoscenza e stima reciproche.

Soltanto in armonia con la spiritualità di comu­
nione e con la pedagogia tracciata nella Novo Mil­

lennio ineunte, potrà essere riconosciuto il dono 
che lo Spirito Santo fa alla Chiesa mediante i cari­
smi della vita consacrata. Vale anche, in modo 
specifico per la vita consacrata, quella coessenzia­
lità, nella vita della Chiesa, tra l’elemento cari­
smatico e quello gerarchico che Giovanni Paolo II 
ha più volte menzionato rivolgendosi ai nuovi mo­
vimenti ecclesiali10*. L’amore e il servizio nella 
Chiesa domandano di essere sempre vissuti nella 
reciprocità di una carità vicendevole.

PARTE QUARTA

TESTIMONI DELL’AMORE

Riconoscere e servire Cristo

33. Un’esistenza trasfigurata dai consigli 
evangelici diventa testimonianza profetica e si­
lenziosa, ma insieme eloquente protesta contro 
un mondo disumano. Essa impegna alla promo­
zione della persona e risveglia una nuova fanta­
sia della carità. Lo abbiamo visto nei Santi Fon­
datori. Si manifesta non solo nell’efficacia del 
servizio, ma soprattutto nella capacità di farsi so­
lidali con chi soffre, così che il gesto di aiuto sia 
sentito come condivisione fraterna. Questa forma 
di evangelizzazione, compiuta attraverso l’amore 
e la dedizione nelle opere, assicura una testimo­
nianza inequivocabile alla carità delle parole105.

A sua volta la vita di comunione rappresenta 
il primo annuncio della vita consacrata, poiché è 
segno efficace e forza persuasiva che conduce a 
credere in Cristo. La comunione, allora, si fa essa 
stessa missione, anzi «la comunione genera co­
munione e si configura essenzialmente come co­
munione missionaria» Le comunità si ritrova­
no desiderose di «seguire Cristo sulle vie della 
storia dell’uomo»107, con un impegno apostolico 
e una testimonianza di vita coerente al proprio 
carisma10". «Chi ha incontrato veramente Cristo, 
non può tenerselo per sé, deve annunciarlo. Oc­
corre un nuovo slancio apostolico che sia vissuto 
quale impegno quotidiano delle comunità e dei 
gruppi cristiani»10’.

34. Quando si riparte da Cristo la spirituali» 
di comunione diventa una solida e robusta spin- 
tualità dell’azione dei discepoli ed apostoli 
suo Regno. Per la vita consacrata ciò significa 
impegnarsi nel servizio ai fratelli nei quali sin’ 
conosce il volto di Cristo. Nell’esercizio di que- 
sta missione apostolica, essere e fare sono ins^ 
parabili perché il mistero di Cristo costituisce11 
fondamento assoluto di ogni azione pastorale 
Il contributo dei consacrati e delle consacrate a*' 
l’evangelizzazione «sta [perciò] innanzi tutt*' 
nella testimonianza di una vita totalmente dona'1 
a Dio e ai fratelli, ad imitazione del Salvato^III 
che. per amore dell’uomo, si è fatto servo» • 
Nel partecipare alla missione della Chiesa le p^' 
sone consacrate non si limitano a dare una pa^ 
di tempo, ma l’intera vita.

Nella Novo Millennio ineunte sembra che 11 
Papa voglia spingere ancora più avanti nell'an’11' 
re concreto verso i poveri: «Il secolo e il Millen- 
nio che si avviano dovranno ancora vedere. 60 
anzi è auspicabile che lo vedano con forza 
giore. a quale grado di dedizione sappia arrivi 
la carità verso i più poveri. Se siamo ripartiti da' 
vero dalla contemplazione di Cristo, dovremo5*" 
perlo scorgere soprattutto nel volto di coloro e11" 
i quali Egli stesso ha voluto identificarsi: 
avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho avu*®

Giovanni Paolo II. in / movimenti nella Chiesa. Atti del II Colloquio Intemazionale, Milano 1987. pp- - 
25; / movimenti nella Chiesa, Città del Vaticano 1999, p. 18.

105 Cfr. Novo Millennio ineunte, 50.
106 Christifideles laici, 31-32.
107 Vita consecrata, 46.
IO" Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in Africa (14 settembre 1995), 94.

Novo Millennio ineunte, 40.
"" Cfr. Ihid.. 15.

Vita consecrata, 76.



Atti della Santa Sede 775

sete e mi avete dato da bere; ero forestiero e mi 
avete ospitato, nudo e mi avete vestito, malato e 
mi avete visitato, carcerato e siete venuti a tro­
varmi” (Mt 25,35-36). Questa pagina non è un 
semplice invito alla carità: è una pagina di cristo­
logia, che proietta un fascio di luce sul mistero di 
Cristo. Su questa pagina, non meno che sul ver­
sante dell’ortodossia, la Chiesa misura la sua fe­
deltà di Sposa di Cristo»"2. Il Papa offre anche 
un concreto indirizzo di spiritualità quando invi­
ta a riconoscere nella persona dei poveri una pre­
senza speciale di Cristo che impone alla Chiesa 
un'opzione preferenziale per loro. È attraverso 
tale opzione che anche i consacrati devono te­
stimoniare «lo stile dell’amore di Dio, la sua 
provvidenza, la sua misericordia»"4.

35. Il campo in cui il Santo Padre invita a la­
vorare è vasto quanto il mondo. Affacciandosi su 
questo scenario, la vita consacrata «deve impara­
re a fare il suo atto di fede in Cristo decifrando­
ne l’appello che Egli manda da questo mondo 
della povertà»"'. Armonizzare il respiro univer­
sale di una vocazione missionaria con l’inseri- 
mento concreto entro un contesto e una Chiesa 
particolare sarà esigenza primaria di ogni attività 
apostolica.

Alle antiche forme di povertà se ne sono ag­
giunte di nuove: la disperazione del non senso, 
l’insidia della droga, l’abbandono nell’età avan­

zata o nella malattia, l’emarginazione o la discri­
minazione sociale"6. La missione, nelle sue 
forme antiche e nuove, è prima di tutto un servi­
zio alla dignità della persona in una società disu­
manizzata, perché la prima e più grave povertà 
del nostro tempo è calpestare con indifferenza i 
diritti della persona umana. Con il dinamismo 
della carità, del perdono e della riconciliazione, i 
consacrati si adoperano per costruire nella giusti­
zia un mondo che offra nuove e migliori possibi­
lità alla vita e allo sviluppo delle persone. Perché 
questo intervento sia efficace, occorre avere uno 
spirito da povero, purificato da interessi egoisti­
ci, pronto ad esercitare un servizio di pace e non­
violenza, in atteggiamento solidale e pieno di 
compassione per la sofferenza altrui. Uno stile di 
proclamare le parole e di attuare le opere di Dio, 
inaugurato da Gesù (cfr. Le 4,15-21) e vissuto 
dalla Chiesa primitiva, che non può essere di­
menticato con il concludersi del Giubileo o il 
passaggio di un Millennio, ma incalza con mag­
giore urgenza per realizzare nella carità un diver­
so avvenire. Occorre essere pronti a pagare il 
prezzo della persecuzione, perché ai nostri tempi 
la causa più frequente del martirio è la lotta per 
la giustizia in fedeltà al Vangelo. Giovanni Paolo 
II ricorda che questa testimonianza, «anche di re­
cente, ha condotto al martirio alcuni vostri fratel­
li e sorelle in varie parti del mondo»"’.

Nella fantasia della carità

36. Attraverso i secoli, la carità ha sempre co­
stituito per i consacrati l’ambito dove il Vangelo 
è vissuto concretamente. In essa hanno valorizza­
to la forza profetica dei loro carismi e la ricchez­
za della loro spiritualità nella Chiesa e nel 
mondo"". Si riconoscevano, infatti, chiamati ad 
essere «epifania dell’amore di Dio»"’. È necessa­
rio che questo dinamismo continui ad esercitarsi 
con fedeltà creativa, poiché costituisce una risor­
sa insostituibile nel lavoro pastorale della Chiesa. 
Nell’ora in cui si invoca una nuova fantasia della 
carità ed una autentica riprova e conferma della 
carità della Parola con quella delle opere120, la 

vita consacrata guarda con ammirazione la crea­
tività apostolica che ha fatto fiorire i mille volti 
della carità e della santità in forme specifiche: 
tuttavia non può non sentire l’urgenza di conti­
nuare, con la creatività dello Spirito, a sorprende­
re il mondo con nuove forme di fattivo amore 
evangelico per le necessità del nostro tempo.

La vita consacrata vuole riflettere sui propri 
carismi e sulle proprie tradizioni, per metterli 
anche al servizio delle nuove frontiere dell’evan­
gelizzazione. Si tratta di farsi vicini ai poveri, 
agli anziani, ai tossicodipendenti, ai malati di 
AIDS, agli esuli, persone che subiscono ogni

N. 49.
Cfr. Vita consecrata. 82.

114 Novo Millennio ineunte, 49.
Ibid.. 50.

116 Cfr. Ibid.
Omelia (2 febbraio 2001), cit.
Cfr. Vita consecrata, 84.
Ibid., titolo del cap. III.

120 Cfr. Novo Millennio ineunte, 50.



776 Atti della Santa Sede

sorta di sofferenze per la loro particolare realtà. 
Con un’attenzione incentrata sul cambio dei mo­
delli, poiché non è più ritenuta sufficiente l’assi­
stenza, si cerca di sradicare le cause da cui trae 
origine il bisogno. La povertà dei popoli è causa­
ta dall’ambizione e dall’indifferenza di molti e da 
strutture di peccato che devono essere eliminate, 
anche con un serio impegno nel campo dell’edu­
cazione.

Tante antiche e recenti fondazioni portano i 
consacrati là dove abitualmente altri non possono 
andare. In questi anni consacrati e consacrate 
sono stati capaci di lasciare le sicurezze del già 
noto per lanciarsi verso ambienti e occupazioni a 
loro sconosciuti. Grazie alla loro totale consacra­
zione sono infatti liberi per intervenire ovunque 
vi siano situazioni critiche, come mostrano le re­
centi fondazioni nei nuovi Paesi che presentano 
sfide particolari, coinvolgendo più Province reli­
giose allo stesso tempo e creando comunità in­
temazionali. Con occhi penetranti e cuore gran­

de 1:1 hanno raccolto l’appello di tante sofferenze 
in una concreta diaconia della carità. Dappertut­
to costituiscono un legame tra Chiesa e gruppi 
emarginati e non raggiunti dalla pastorale ordina­
ria. Persino alcuni carismi che sembravano ri­
spondere a tempi ormai trapassati, acquistano 
rinnovato vigore in questo mondo che conosce la 
tratta delle donne o il traffico dei bambini schia­
vi, mentre l’infanzia, sovente vittima di abusi, 
corre i pericoli dell'abbandono sulla strada e del­
l'arruolamento negli eserciti.

Oggi si riscontra una maggiore libertà nell'e­
sercizio dell'apostolato, una irradiazione più 
consapevole, una solidarietà che si esprime col 
saper stare dalla parte della gente, assumendone 
i problemi per rispondere, quindi, con una forte 
attenzione ai segni dei tempi e alle loro esigenze. 
Questa moltiplicazione delle iniziative ha dimo­
strato l'importanza che la progettualità riveste 
nella missione, quando la si vuole attuare non in 
maniera improvvisata, ma organica ed efficiente-

Annunziare il Vangelo

37. Il primo compito che va ripreso con entu­
siasmo è l'annuncio di Cristo alle genti. Esso di­
pende soprattutto dai consacrati e dalle consacra­
te che s’impegnano a far giungere il messaggio 
del Vangelo alla moltitudine crescente di coloro 
che lo ignorano. Tale missione è ancora agli inizi 
e dobbiamo impegnarci con tutte le forze per rea­
lizzarla122. L’azione fiduciosa e intraprendente 
dei missionari e delle missionarie dovrà sempre

Servire la vita

38. Secondo una gloriosa tradizione, un gran 
numero di persone consacrate, soprattutto donne, 
esercita l’apostolato negli ambienti sanitari, con­
tinuando il ministero di misericordia di Cristo. 
Sull’esempio di Lui. Divino Samaritano, si fanno 
vicine a chi soffre per lenire il dolore. La loro 
competenza professionale, vigile nell’attenzione 
a umanizzare la medicina, apre uno spazio al 
Vangelo che illumina di fiducia e bontà anche le 
esperienze più difficili del vivere e del morire 
umano. Perciò i pazienti più poveri e abbandona­
ti saranno i preferiti nella prestazione amorevole 
delle loro curel25.

meglio rispondere all’esigenza dell’inculturazio- 
ne. così che gli specifici valori di ogni popolo 
non siano rinnegati, ma purificati e portati alla 
loro pienezza12'. Restando nella totale fedeltà al­
l'annuncio evangelico, il Cristianesimo del Terzo 
Millennio sarà caratterizzato anche dal volto 
delle tante culture e dei tanti popoli in cui è ac­
colto e radicato124.

Per l'efficacia della testimonianza cristiana, è 
importante, specie in alcuni ambiti delicati e 
controversi, saper spiegare i motivi della posi­
zione della Chiesa, sottolineando soprattutto che 
non si tratta di imporre ai non credenti una pro­
spettiva di fede, ma di interpretare e difendere 1 
valori radicati nell’essere umano126. La carità si 
fa allora, specialmente nei consacrati che lavora­
no in questi ambiti, servizio all’intelligenza, per­
ché dappertutto vengano rispettati i principi fon­
damentali dai quali dipende una civiltà degna 
dell’uomo.

121 Cfr. Ibid.. 58.
122 Cfr. Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990). 1.

Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in Asia, (6 novembre 1999), 22.
124 Cfr. Novo Millennio ineunte. 40.
125 Cfr. Vita consecrata. 83.
|;” Cfr. Novo Millennio ineunte, 51.



Atti della Santa Sede 777

Diffondere la verità

39. Anche il mondo dell’educazione richiede 
una presenza qualificata dei consacrati. Nel mi­
stero dellTncarnazione sono poste le basi per 
un’antropologia che può andare, oltre i propri li­
miti e le proprie incoerenze, verso Gesù «l’uomo 
nuovo» (£/4,24; cfr Col 3, 10). Poiché il Figlio 
di Dio è diventato veramente uomo, l’uomo può, 
in Lui e attraverso di Lui, divenire realmente fi­
glio di Diol27.

Grazie alla peculiare esperienza dei doni dello 
Spirito nell’assiduo ascolto della Parola e nell’e­
sercizio del discernimento, al ricco patrimonio di 
tradizioni educative accumulato nel tempo dal 
proprio Istituto, consacrati e consacrate sono in 
grado di sviluppare un’azione particolarmente in­
cisiva. Questo carisma può dar vita ad ambienti 
permeati dallo spirito evangelico di libertà, giusti-

L’apertura ai grandi dialoghi

40. Ricominciare da Cristo vuol dire, infine, 
seguirlo fin dove si è reso presente con la sua 
opera di salvezza e vivere sulla vastità di oriz­
zonti da Lui aperta. La vita consacrata non può 
contentarsi di vivere nella Chiesa e per la Chiesa. 
Essa si protende con Cristo verso le altre Chiese 
cristiane, verso le altre religioni, verso ogni uo­
mo e donna che non professa alcuna convinzione 
religiosa.

La vita consacrata è quindi chiamata ad offri­
re il proprio contributo specifico in tutti i grandi 
dialoghi a cui il Concilio Vaticano II ha aperto 
l'intera Chiesa. “Impegnati nel dialogo con tut­
ti” è il significativo titolo dell'ultimo capitolo di 
Vita consecrata, quasi logica conclusione dell'in­
tera Esortazione Apostolica.

4L II Documento ricorda innanzi tutto come 
il Sinodo sulla vita consacrata abbia messo in 
luce il profondo legame tra la vita consacrata e 
l’ecumenismo. «Se infatti l’anima dell’ecumeni­
smo è la preghiera e la conversione, non v’è dub­
bio che gli Istituti di vita consacrata e le Società 
di vita apostolica hanno un particolare dovere di 
coltivare questo impegno» E urgente che nella 
vita delle persone consacrate si aprano spazi

zia e amore, nei quali i giovani sono aiutati a cre­
scere in umanità sotto la guida dello Spirito, pro­
ponendo allo stesso tempo la santità quale meta 
educativa per tutti, docenti e alunniBisogna 
promuovere all’interno della vita consacrata un 
rinnovato impegno culturale che consenta di ele­
vare il livello della preparazione personale e pre­
pari al dialogo fra mentalità contemporanea e 
fede, per favorire, anche attraverso proprie isti­
tuzioni accademiche, un’evangelizzazione della 
cultura intesa come servizio alla verità'29. In tale 
prospettiva, risulta quanto mai opportuna la pre­
senza nei mezzi della comunicazione sociale l3°. 
Ogni sforzo in questo nuovo e strategico campo 
apostolico va incoraggiato, affinché le iniziative 
nel settore siano meglio coordinate e raggiungano 
livelli superiori di qualità ed efficacia.

maggiori all’orazione ecumenica ed alla testimo­
nianza. affinché con la forza dello Spirito Santo 
si possano abbattere i muri delle divisioni e dei 
pregiudizi. Nessun Istituto di vita consacrata può 
sentirsi dispensato dal lavorare per questa causa. 
Parlando poi delle forme del dialogo ecumeni­
co, Vita consecrata addita, come particolarmente 
adatte ai membri delle comunità religiose, la con­
divisione della lectio divina, la partecipazione 
alla preghiera comune, nella quale il Signore ga­
rantisce la sua presenza (cfr. Mt 18,20). L’amici­
zia. la carità e la collaborazione in iniziative co­
muni di servizio e di testimonianza faranno vi­
vere l’esperienza di come è bello che i fratelli vi­
vano insieme (cfr. Sai 133 [132]). Non meno im­
portanti sono la conoscenza della storia, della 
dottrina, della liturgia, dell’attività caritativa e 
apostolica degli altri cristiani1)2.

42. Per il dialogo inter-religioso, Vita conse­
crata pone due requisiti fondamentali: la testi­
monianza evangelica e la libertà di spirito. Sug­
gerisce, poi, alcuni strumenti particolari quali la 
mutua conoscenza, il vicendevole rispetto, la 
cordiale amicizia e reciproca sincerità, con gli 
ambienti monastici di altre religioni

127 Cfr. Ibid.. 23.
IB Cfr. Vita consecrata. 96.
m Cfr. Ibid.. 98.

Cfr. Ibid., 99.
Ibid.. 100.
Cfr. Ibid., 101.
Cfr. Ecclesia n Asia. 31. 34.



778 Alti della Santa Sede

Un ulteriore ambito di collaborazione è costi­
tuito dalla comune sollecitudine per la vita 
umana, che va dalla compassione per la sofferen­
za fisica e spirituale, all’impegno per la giustizia, 
la pace e la salvaguardia del creato134. Giovanni 
Paolo II ricorda, come campo particolare di in­
contro con persone di altre tradizioni religiose, la 
ricerca e la promozione della dignità della donna, 
a cui sono chiamate a contribuire in modo parti­
colare le donne consacratel3S.

43. Infine va tenuto presente il dialogo con 
quanti non professano particolari confessioni re­
ligiose. Le persone consacrate, per la natura stes­
sa della loro scelta, si pongono come interlocuto­
ri privilegiati di quella ricerca di Dio che da sem­
pre agita il cuore dell’uomo e lo conduce a mol­
teplici forme di spiritualità. La loro sensibilità ai 
valori (cfr. Fil 4,8) e la disponibilità all’incontro 
testimoniano i caratteri di un’autentica ricerca di 
Dio. «Per questo - conclude il Documento - le 
persone consacrate hanno il dovere di offrire ge­
nerosamente accoglienza e accompagnamento 
spirituale a quanti, mossi dalla sete di Dio e desi­
derosi di vivere le esigenze della fede, si rivolgo­
no a loro»'36.

44. Questo dialogo si apre necessariamente 
all’annuncio di Cristo. Nella comunione vi è in­
fatti la reciprocità del dono. Quando l’ascolto 
dell’altro è autentico, offre l’occasione propizia 
per propone la propria esperienza spirituale e i 
contenuti evangelici che alimentano la vita con­
sacrata. Si testimonia così la speranza che è in 
noi (cfr. 1 Pt 3,15). Non dobbiamo temere che il 
parlare della propria fede possa costituire offesa 
a chi ha altre credenze, è, invece, occasione di 
annuncio gioioso del dono che è per tutti e che va 
proposto a tutti, pur con il più grande rispetto 
della libertà di ciascuno: il dono della rivelazione 
del Dio-Amore che «ha tanto amato il mondo da 
dare il suo Figlio unigenito» (Gv 3,16).

Il dovere missionario, d’altra parte, non ci im­
pedisce di andare al dialogo intimamente dispo­
sti a ricevere, poiché, tra le risorse e i limiti di 
ogni cultura, i consacrati possono cogliere /’ semi 
del Verbo, nei quali incontrano valori preziosi pef 
la propria vita e missione. «Non raramente 1° 
Spirito di Dio, che “soffia dove vuole” (Gv 3,8); 
suscita nell’esperienza umana universale segn1 
della sua presenza, che aiutano gli stessi discepo­
li di Cristo a comprendere più profondamente 
messaggio di cui sono portatori»l37.

Le sfide odierne

45. Non è possibile tenersi in disparte di 
fronte ai grandi e inquietanti problemi che atta­
nagliano l’intera umanità, nella prospettiva di un 
dissesto ecologico, che rende inospitali e nemi­
che dell’uomo vaste aree del pianeta. I Paesi ric­
chi consumano risorse a un ritmo insostenibile 
per l’equilibrio del sistema, facendo sì che i Paesi 
poveri diventino sempre più poveri. Né si posso­
no dimenticare i problemi della pace, spesso mi­
nacciata con l’incubo di guerre catastrofiche13". 
L’ingordigia dei beni, la bramosia del piacere, 
l’idolatria del potere, cioè la triplice concupi­
scenza che segna la storia ed è all’origine anche 
dei mali attuali può essere vinta solo se si risco­
prono i valori evangelici della povertà, della ca­
stità e del servizio139. I religiosi devono saper 
proclamare, con la vita e con le parole, la bellez­
za della povertà dello spirito e della castità del 
cuore che liberano il servizio verso i fratelli e

dell’obbedienza che rende duraturi i frutti dell# 
carità.

Come si potrebbe, infine, rimanere passivi d1 
fronte al vilipendio dei diritti umani fondamenta- 
li?140. Un impegno speciale deve essere dato ad 
alcuni aspetti della radicalità evangelica che sono 
spesso meno compresi, ma che non possono 
questo essere meno presenti nell’agenda eccle­
siale della carità. Primo fra tutti, il rispetto della 
vita di ciascun essere umano dal concepimento 
fino al suo naturale tramonto.

In questa apertura al mondo da ordinare a Cri­
sto così che le realtà tutte trovino in Lui il proprio 
autentico significato, le laiche e i laici consacrati 
degli Istituti secolari occupano un posto privile­
giato: essi, infatti, nelle comuni condizioni di 
vita, partecipano al dinamismo sociale e politico 
e, in forza della loro sequela di Cristo, vi infon­
dono nuovo valore, operando così efficacemente

1,4 Cfr. Ibid., 44.
135 Cfr. Vita consecrata, 102.
136 Ibid., 103.
137 Novo Millennio ineunte, 56.
138 Cfr. Ibid., 51.
139 Cfr. Vita consecrata, 88-91.
140 Cfr. Novo Millennio ineunte, 51.



Atti della Santa Sede 779

per il Regno di Dio. Proprio in forza della loro 
consacrazione vissuta senza segni esteriori, da 
laici tra i laici, essi possono essere sale e luce

Guardare avanti e in alto

46. Anche tra i consacrati si trovano le senti­
nelle del mattino: i giovani e le giovaniMl. Abbia­
mo veramente bisogno di giovani coraggiosi che, 
lasciandosi configurare dal Padre con la forza 
dello Spirito e diventando «persone cristifor- 
mi»'42, offrano a tutti una limpida e gioiosa testi­
monianza della loro «specifica accoglienza del 
mistero di Cristo»143 e della peculiare spiritualità 
del proprio Istituto144. Siano, dunque, più decisa­
mente riconosciuti autentici protagonisti della 
loro formazionel45. Poiché essi dovranno portare 
avanti, per motivi generazionali, il rinnovamento 
dei propri Istituti, conviene che - opportunamen­
te preparati - vadano gradualmente assumendo 
compiti di orientamento e di governo. Forti, so­
prattutto, della loro spinta ideale, diventino vali­
di testimoni dell’aspirazione alla santità quale 
misura alta dell’essere cristiani146. Sull’immedia­
tezza di questa loro fede, sulle attitudini che 
hanno gioiosamente rivelato e su quanto lo Spiri­
to vorrà dire loro, poggia in buona parte il futuro 
della vita consacrata e della sua missione.

E guardiamo a Maria, Madre e Maestra per 
ciascuno di noi. Lei, la prima Consacrata, ha vis­
suto la pienezza della carità. Fervente nello spiri­
to, ha servito il Signore; lieta nella speranza, 

anche in quelle situazioni in cui una visibilità 
della loro consacrazione costituirebbe un impedi­
mento o addirittura un rifiuto.

forte nella tribolazione, perseverante nella pre­
ghiera, sollecita per le necessità dei fratelli (cfr. 
Rm 12,11 -13). In lei si rispecchiano e si rinnova­
no tutti gli aspetti del Vangelo, tutti i carismi 
della vita consacrata. Ci sostenga nell’impegno 
quotidiano, così da fame una splendida testimo­
nianza d’amore, secondo l’invito di San Paolo: 
«Abbiate una condotta degna della vocazione a 
cui siete stati chiamati!» (Ef 4,1).

A conferma di questi orientamenti, desideria­
mo riprendere, ancora una volta, le parole di Gio­
vanni Paolo II, perché in esse troviamo l’incorag­
giamento e la fiducia di cui tutti abbiamo bisogno 
nel far fronte a un compito che sembra superare le 
nostre forze: «Un nuovo secolo, un nuovo Mil­
lennio si aprono alla luce di Cristo. Non tutti però 
vedono questa luce. Noi abbiamo il compito stu­
pendo di esserne il riflesso (...). È un compito che 
fa trepidare, se guardiamo alla debolezza che ci 
rende spesso opachi e pieni di ombre. Ma è un 
compito possibile se, esponendoci alla luce di 
Cristo, sappiamo aprirci alla Grazia che ci rende 
uomini nuovi»l47. E questa la speranza proclama­
ta nella Chiesa dai consacrati e dalle consacrate, 
mentre con i fratelli e sorelle, attraverso i secoli, 
vanno incontro al Cristo Risorto.

Il 16 maggio 2002, il Santo Padre ha approvato il presente Documento della Congregazione per 
gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica.

Roma 19 maggio 2002 - Solennità della Pentecoste.

Eduardo Card. Martinez Somalo
Prefetto

* Piergiorgio Silvano Nesti, C.P.
Arcivescovo em. di Camerino-San Severino Marche 

Segretario

141 Cfr. Ibid., 9.
142 Vita consecrata, 19.
143 Ibid., 16.
144 Cfr. Ibid., 93.
145 Cfr. Potissimum institutioni, 29.
146 Cfr. Novo Millennio ineunte, 31.
147 Ibid., 54.



780 Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE

Nota in occasione della Giornata Mondiale della Diversità Biologica

Sviluppare una rinnovata consapevolezza 
del ruolo speciale dell'umanità 

nei confronti dell'ambiente

La Giornata Mondiale della Diversità Biologica di quest’anno, celebrata il 22 maggio, 
è dedicata al tema della biodiversità delle foreste. Questo tema riveste un’importanza mon­
diale ed è quanto mai opportuno per l’edizione di quest’anno, all'approssimarsi del Vertice 
Mondiale per lo Sviluppo Sostenibile. Questa Giornata Mondiale della Diversità Biologica 
richiama dunque la nostra attenzione sulla grande ricchezza delle nostre foreste, troppe delle 
quali appaiono oggi minacciate.

Complesse questioni scientifiche e tecniche accompagnano la definizione delle foreste 
e la loro estensione, tuttavia è chiaro che le foreste ospitano una grande varietà di specie. In 
quanto creature di Dio, queste specie riflettono la bellezza e migliorano l’ambiente natura­
le. Un senso maggiore di questa diversità aumenta il timore reverenziale e il senso di miste­
ro che percepiamo al cospetto dell’opera dell’Onnipotente. Le meraviglie naturali della terra 
offrono all’umanità occasioni di ricreazione, distensione e svago e motivi di riflessione, 
senza i quali la vita umana sarebbe povera sia spiritualmente sia culturalmente.

Le foreste recano anche numerosi vantaggi al benessere dell’umanità e contribuiscono 
al suo sviluppo, perché le loro risorse naturali sono collegate direttamente e indirettamente 
alla sostenibilità della vita umana. Un gran numero di prodotti necessari, quali legname da 
costruzione, mobili, carta e legna da ardere provengono dalle foreste, così come varie spe­
cie di piante e di microrganismi utili alla produzione di farmaci e antibiotici. Altre fonti sono 
alimentari oppure vengono utilizzate per migliorare geneticamente le piante commestibili- 
Inoltre, le foreste apportano notevoli benefici ambientali perché evitano l’erosione del suolo, 
assorbono l’anidride carbonica e quindi regolano il clima del pianeta.

Una cattiva gestione e un eccessivo sfruttamento delle foreste le privano di tali risorse. 
Ciò vale in particolare per le foreste tropicali che ospitano la maggior parte delle specie della 
flora e della fauna e rappresentano la più grande biomassa del pianeta.

Questa perdita è per lo più la conseguenza di problemi economici, politici e sociali nei 
Paesi in via di sviluppo. Persone povere e senza terra non possono far altro che ricorrere alla 
legna come combustibile per cucinare e riscaldarsi e questo eccessivo uso può portare alla 
deforestazione e alla desertificazione. Alcuni Paesi in via di sviluppo sanno che permettere 
l’accesso alle loro foreste tropicali è un modo facile e veloce per acquisire risorse finanzia­
rie. L’esistenza di queste pressioni economiche indica che la salvaguardia della biodiversità 
delle foreste dipende dallo sradicamento della povertà assoluta e dall’offerta di maggiori op­
portunità ai poveri del mondo.

Sono state prese alcune misure concrete per preservare le risorse biologiche delle fore­
ste, e, considerato l’enorme potenziale creativo della persona umana, si potrà fare certa­
mente di più. Sono positivi sia i metodi di tutela delle specie che le lasciano nel loro habi-



Atti della Santa Sede 781

tat naturale sia quelli che le proteggono in altri luoghi. Gestite in maniera migliore, le pian­
tagioni forestali sono divenute un altro modo per assicurare la salvaguardia genetica perma­
nente. Una riforma della proprietà terriera, che implichi una chiara definizione dei diritti di 
proprietà e un’applicazione più rigida delle leggi, darebbe a coloro la cui sopravvivenza di­
pende dalle foreste una maggiore responsabilità e un maggior controllo su di esse. Permet­
tere ai proprietari dei terreni forestali di beneficiare della loro proprietà può essere un in­
centivo per una conservazione più duratura delle foreste. Infine, è anche necessaria la ricerca 
di risorse energetiche più efficaci, che alleggeriscano il fardello delle preoccupazioni am­
bientali.

Questi sono tutti modi in cui si può “coltivare” e “custodire” (cfr. Gen 2,15) quelle crea­
ture che Dio ci ha affidato.

In vista del Vertice Mondiale per lo Sviluppo Sostenibile, vengono promossi sforzi a li­
vello intemazionale, nazionale e locale per incentivare uno sviluppo responsabile e sosteni­
bile. Numerosi e importanti settori della società, dai gruppi ambientalisti all’agricoltura e al­
l’industria, sono profondamente coinvolti in questo processo. Questi sforzi devono essere 
supportati da una maggiore comprensione della vocazione unica dell’uomo di salvaguarda­
te il Creato e di impegnarsi per gli altri esseri umani. Se lo sviluppo sostenibile verrà intra­
preso per garantire lo sviluppo umano integrale, si porrà in uno spirito di servizio verso l’u- 
ntanità e tutto il creato. Questo compito ha implicazioni morali ed etiche e un profondo 
fondamento spirituale: «L’uomo, il quale in terra è la sola creatura che Dio abbia voluto per 
se stessa», non può «ritrovarsi pienamente se non attraverso un dono sincero di sé» (Gau­
dium et spes, 24).

Per l’uso delle risorse naturali del pianeta è certamente necessario un approccio serio e 
responsabile, ma quest’ultimo non deve trascurare la più grande delle risorse, la persona 
umana. Siamo chiamati a utilizzare nel migliore dei modi i talenti e le capacità che Dio ci 
ha donato: in questo caso, misurando lo scopo e l’entità dei nostri problemi ambientali, eco­
nomici e sociali, e compiendo passi concreti verso la tutela delle foreste e delle specie bio­
logiche minacciate. La Santa Sede, quindi, incoraggia tutti a sviluppare una rinnovata con­
sapevolezza della vocazione speciale dell’umanità nel mondo e del rapporto con l’ambiente.

La Santa Sede desidera augurare cordialmente a quanti partecipano alla Giornata Mon­
diale della Diversità Biologica il buon esito dei loro sforzi volti a tutelare il creato.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

XLIX Assemblea Generale (Roma, 20-24 maggio 2002)

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Generati e cari Confratelli,
il nostro annuale appuntamento di maggio ha luogo dopo un anno denso di avvenimen- 

fi che hanno turbato e cambiato la scena intemazionale e che pongono a noi tutti difficili 
interrogativi. Anche sul piano ecclesiale alcune circostanze ci spingono ad una più attenta 
riflessione e a un più preciso impegno. Giunge quindi particolarmente opportuna questa 
n°stra XLIX Assemblea Generale, che ci aiuterà a incrementare i vincoli della comunione 
tranci, e anzitutto «con il Padre e con il Figlio suo Gesù Cristo» (IGv 1,3), nella grazia dello 
Spirito Santo, per rafforzarci a vicenda nel servizio alle Chiese che sono in Italia e alla 
nostra amata Nazione. Il cinquantesimo anniversario dell’inizio delle attività della C.E.I., 
Per il quale il Santo Padre ha voluto farci pervenire il suo tanto benevolo e incoraggiante 
Messaggio, mentre ci stimola a ringraziare il Signore, ci insegna a guardare ai compiti che 
ci attendono con speranza e fiducia, contando sempre in primo luogo su quel Dio ricco di 
misericordia che ha dato il proprio Figlio per noi (cfr. Rm 8,32).

1. Il nostro pensiero, carico di affetto, ammirazione e gratitudine, va in primo luogo al 
Santo Padre, che ha appena festeggiato il suo ottantaduesimo compleanno. Le limitazioni 
fisiche non attenuano la dedizione e la forza del suo ministero. Due settimane fa ha voluto 
allegrare con la sua presenza e la sua parola di Pastore la Diocesi di Ischia e soprattutto i 
giovani di quell’isola, mentre mercoledì prossimo intraprenderà un Viaggio impegnativo e 
ricco di significato in Azerbaijan e in Bulgaria. Nell’arco di quest’anno, e specialmente a 
partire dai tragici attentati dell’l 1 settembre, al centro della sua sollecitudine sono state la 
Pace e la preghiera per la pace, che deve accomunare le diverse religioni. La giornata del 24 
gennaio ad Assisi costituisce in questo senso una pietra miliare non soltanto di questo Pon­
tificato ma dell’autentica comprensione del ruolo delle religioni.

In questo mondo profondamente conflittuale e tuttavia per così dire costretto all’unità 
dagli sviluppi pervasivi delle tecnologie e quindi degli scambi, delle migrazioni e delle 
comunicazioni, le parole pronunciate dal Papa ad Assisi, «In nome di Dio ogni religione 
porti sulla terra Giustizia e Pace, Perdono e Vita, Amore!», indicano effettivamente la stra­
da che può porre le religioni all’avanguardia della storia, come indispensabili guide morali 
del genere umano e come matrici di rinnovamento culturale, civile e anche delle istituzioni

783



784 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

e dei rapporti intemazionali. Tutto ciò non sulla base di un’artificiale omologazione che sna­
turi e svilisca le religioni concretamente esistenti, mettendo tra parentesi le loro differenze 
e la rivendicazione di verità di ciascuna di esse, ma al contrario rispettando e accogliendo - 
come è avvenuto ad Assisi - queste differenze e componendole nel quadro di un’autentica 
libertà religiosa.

Negli ultimi mesi, con il drammatico aggravarsi del conflitto in Terra Santa, si sono fatte 
sempre più forti e pressanti la voce del Papa, la sua preghiera e richiesta di preghiera, oltre 
che l’azione diplomatica della Santa Sede, affinché i due popoli israeliano e palestinese 
abbandonino la logica delle armi per entrare in quella del negoziato e finalmente della coe­
sistenza e della reciproca accettazione, e per parte sua l’intera Comunità Intemazionale si 
adoperi con coerenza ed energia per ottenere questi risultati. Il Papa, al quale di tutto cuore 
uniamo la nostra voce, ha inoltre chiesto senza stancarsi il rispetto dei luoghi santi, e spe­
cialmente della Basilica della Natività a Betlemme, intimamente cara ad ogni cristiano, che 
è stata teatro di un braccio di ferro prolungato, indebito e pericoloso, ora finalmente supe­
rato grazie alla collaborazione dell’Italia e di altre Nazioni d’Europa.

Ugualmente intenso è stato l’impegno del Santo Padre sul versante della vita e della 
pastorale della Chiesa. Ricordiamo in particolare il Sinodo dei Vescovi, celebrato nell’otto­
bre scorso e dedicato al Vescovo stesso come servitore del Vangelo di Gesù Cristo per la spc- 
ranza del mondo: si è realizzato così un fraterno scambio di esperienze e di valutazioni su 
molti degli argomenti di maggior rilievo per la nostra missione di Vescovi e per la vita dell3 
Chiesa.

Nella Lettera ai sacerdoti per il Giovedì Santo e poi nel recentissimo Motu Propri0 
"Misericordia Dei" il Papa ha affrontato un tema di grande importanza e delicatezza. come 
la celebrazione del sacramento della Penitenza. In Italia, per grazia di Dio, non sono diffu- 
si quegli abusi più gravi, specialmente riguardo al ricorso all’assoluzione generale o colle1; 
tiva, contro i quali il Santo Padre ha preso una ferma e doverosa posizione. Anche per noi 
giungono però grandemente opportune le precise indicazioni del Papa, ad esempio circa il 
dovere anzitutto di noi Vescovi e dei sacerdoti di assicurare «le massime facilitazioni poss1' 
bili per le confessioni dei fedeli», da accogliere anche «durante la celebrazione delle SS- 
Messe, se sono disponibili altri sacerdoti» (Misericordia Dei, 2). Vivere con gioia e fiducia 
il sacramento della Penitenza, anzitutto per noi stessi, e celebrarlo in modo che i fedeli a noi 
affidati facciano un’esperienza autentica di Gesù Buon Pastore (cfr. Lettera ai sacerdotiPer 
il Giovedì Santo, 4) ci conduce infatti al cuore dell’esperienza cristiana, dove incontriamo 
la misericordia di Dio e l’accogliamo attraverso la nostra conversione.

2. Cari Confratelli, inviamo il nostro cordiale e deferente saluto al Prefetto della Con­
gregazione per i Vescovi, Cardinale Giovanni Battista Re, che giovedì mattina presiederà la 
nostra Concelebrazione nella Basilica di San Pietro, e al Nunzio Apostolico in Italia, Mons- 
Paolo Romeo, che partecipa per la prima volta alla nostra Assemblea e che ringraziamo di 
cuore per la fraterna dedizione con la quale ha intrapreso il suo tanto importante e delicato 
ufficio.

3. Salutiamo con affetto e ringraziamo per la loro presenza i Confratelli Vescovi rap­
presentanti di numerose Conferenze Episcopali d’Europa.

Essi sono:
- Mons. Maximilian Aichern, Vescovo di Linz (Austria);
- Mons. Jean Bonfils, Vescovo di Nice (Francia);
- Mons. Jesus Esteban Català Ibànez, Vescovo di Alcalà de Henares (Spagna);
- Padre Prèle Gjurashaj, O.F.M., Amministratore Apostolico di Pult (Albania);
- Mons. Péter Erdo, Vescovo di Székesfehérvàr (Ungheria);
- Mons. Ruggero Franceschini, Vicario Apostolico dell’Anatolia (Turchia);



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 785

- Mons. Giovanni Martinelli, Vicario Apostolico di Tripoli (Libia);
- Mons. Ivan Milovan, Vescovo di Porec-Pula (Croazia);
- Mons. Rimantas Norvila, Vescovo di Vilkaviskis (Lituania);
- Mons. Metod Pirih, Vescovo di Koper (Slovenia);
- Mons. Jaroslav Skarvada, Vescovo Ausiliare di Praga (Repubblica Ceca);
- Mons. Pero Sudar, Vescovo Ausiliare di Sarajevo (Bosnia-Erzegovina);
- Mons. Stefan Vrablec, Vescovo Ausiliare di Bratislava-Trnava (Slovacchia);
- Mons. Jan Watroba, Vescovo Ausiliare di Czgstochowa (Polonia).
Un saluto molto cordiale anche a don Aldo Giordano, Segretario del Consiglio delle 

Conferenze dei Vescovi d’Europa.
A fine aprile ha avuto luogo a Roma il X Simposio dei Vescovi europei, sul tema “Gio­

vani d'Europa nel cambiamento. Laboratorio della fede”. Ai tempi di preghiera e alle sti­
molanti relazioni si sono intrecciati momenti di dialogo, assai aperto e interessante, con i 
giovani invitati: confidiamo pertanto che questo Simposio, nel solco tracciato dalle Giorna­
te Mondiali della Gioventù, possa contribuire a quello sviluppo della pastorale giovanile che 
è una delle sfide più impegnative per le nostre Chiese. Tornerò in seguito sulle tematiche 
europee, che richiedono sempre di più la nostra comune attenzione.

4. Ricordiamo ora con affetto e gratitudine i nostri fratelli Vescovi che il Signore ha 
chiamato a sé: a Lui chiediamo di accoglierli nella sua eterna vita e confidiamo che essi 
intercedano per noi e per tutto il popolo che hanno generosamente servito.

Ecco i loro nomi:
- Mons. Giovanni Telesforo Cioli, Vescovo em. di Arezzo-Cortona-Sansepolcro;
- Mons. Vincenzo Cirrincione, Vescovo di Piazza Armerina;
- Mons. Salvatore Delogu, Vescovo em. di Sulmona-Valva;
- Mons. Giulio Nicolini, Vescovo di Cremona;
- Mons. Arrigo Pintonello, Arcivescovo-Vescovo em. di Latina-Terracina-Sezze-Pri- 

Vemo, già Ordinario Militare;
- Mons. Marcello Rosina, Vescovo em. di Civita Castellana;
- Mons. Luigi Scuppa, Vescovo di Fabriano-Matelica;
- Mons. Renato Spallanzani, Vescovo em. di Palestrina;
- Mons. Francesco Spanedda, Vescovo em. di Oristano;
- Mons. Fiorino Tagliaferri, Vescovo em. di Viterbo, già Assistente Generale dell’A­

done Cattolica Italiana;
- Mons. Carlo Urru, Vescovo em. di Città di Castello;
- Mons. Domenico Vacchiano, Arcivescovo Prelato em. di Pompei;
- Mons. Giuseppe Vairo, Arcivescovo em. di Potenza-Muro Lucano-Marsico Nuovo, 

Per molti anni membro del Consiglio Episcopale Permanente.
Esprimiamo grande riconoscenza e affettuosa vicinanza spirituale ai Confratelli che 

hanno lasciato nell’ultimo anno la guida delle loro Diocesi.
Essi sono:
- Mons. Giacomo Babini, Vescovo di Grosseto;
- Mons. Gaetano Bonicelli, Arcivescovo di Siena-Colle di Val d’Elsa-Montalcino;
- il Cardinale Marco Cè, Patriarca di Venezia, a lungo Vicepresidente della nostra Con­

ferenza;
- Mons. Bernardo Citterio, Vescovo Ausiliare di Milano;
- Mons. Massimo Giustetti, Vescovo di Biella;
- Mons. Angelo Rizzo, Vescovo di Ragusa;
- Mons. Andrea Veggio, Vescovo Ausiliare di Verona.
Ricordiamo con vivo affetto anche tutti gli altri Vescovi emeriti e in particolare quelli 

che sono presenti alla nostra Assemblea.



786 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Porgiamo un benvenuto fraterno e cordiale ai nuovi Vescovi entrati quest’anno a far 
parte della nostra Conferenza. Chiediamo al Signore di benedire il loro ministero e confi­
diamo che le loro fresche energie possano ravvivare il nostro comune cammino.

Li salutiamo uno ad uno:
- Mons. Franco Agostinelli, Vescovo di Grosseto;
- Mons. Domenico Calcagno, Vescovo di Savona-Noli, in precedenza Economo della 

nostra Conferenza;
- Mons. Gabriele Mana, Vescovo di Biella;
- Mons. Michele Pennisi, Vescovo eletto di Piazza Armerina;
- Mons. Gino Reali, Vescovo di Porto-Santa Rufina;
- Mons. Paolo Urso, Vescovo di Ragusa.

5. Poco dopo l’Assemblea Generale del maggio scorso abbiamo potuto pubblicare gli 
Orientamenti pastorali per il primo decennio degli anni 2000. "Comunicare il Vangelo in un 
mondo che cambia": la loro accoglienza nelle nostre Chiese appare ampiamente positiva, 
con un’attenzione diffusa e una condivisione non formale.

Tra le iniziative promosse dalla nostra Conferenza, particolarmente significativo è il 
Convegno Nazionale su "Famiglia soggetto sociale: radici, sfide, progetti”, organizzato in 
collaborazione con il Forum delle Associazioni familiari e svoltosi a Roma dal 18 al 20 otto­
bre. La partecipazione è stata molto ampia, con una serie di interventi di forte spessore cul­
turale e propositivo. Subito dopo hanno avuto luogo rincontro delle famiglie con il Santo 
Padre in Piazza San Pietro e la prima Beatificazione di una coppia di coniugi. Luigi e Maria 
Beltrame Quattrocchi. Questi appuntamenti, con i quali abbiamo celebrato il ventennale 
della Familiaris consortio e attualizzato e rilanciato i suoi insegnamenti, rappresentano uno 
stimolo e un contributo per la crescita della “soggettività" delle famiglie, sul versante sia 
ecclesiale sia sociale e civile, in rapporto alla pastorale familiare come agli indirizzi politi­
ci, legislativi ed economici da assumere perché la famiglia stessa possa adempiere alla pr°' 
pria missione.

Un’altra iniziativa di rilievo ha riguardato specificamente noi Vescovi: nei giorni 14-16 
novembre si è svolto infatti a Roma il Corso di aggiornamento sui temi della bioetica, con 
la partecipazione di oltre 80 Confratelli. La qualità delle relazioni è stata assai apprezzata e 
i dibattiti che ne sono seguiti sono risultati di indubbio interesse, sia culturale e scientifico 
sia propriamente pastorale. Questa esperienza suggerisce pertanto di prendere di tempo in 
tempo iniziative analoghe su altre tematiche di grande importanza e attualità.

11 30 novembre e il 1° dicembre ha avuto luogo, ancora a Roma, il IV Forum del Pi-0' 
getto Culturale, dedicato a “Il futuro dell'uomo. Un progetto di vita buona: corpo, affetti- 
lavoro”. Il confronto di idee, esperienze e competenze ha messo in evidenza significative 
convergenze e piste di riflessione, dalle quali trarrò spunto anche in questa prolusione.

Ricordo inoltre l’Incontro Nazionale dei Docenti universitari cattolici, tenutosi il 5 e 6 
ottobre sul tema "Umanesimo cristiano e cultura universitaria. I cattolici e la riforma”, con 
la partecipazione dei rappresentanti di 60 Università.

Crescente interesse e partecipazione, spesso di intere famiglie, si riscontrano anche per 
la Settimana di studi sulla spiritualità coniugale e familiare, promossa in collaborazione con 
il Pontificio Istituto Giovanni Paolo II e con il “Teresianum” e svoltasi quest’anno dal 24 al 
28 aprile: è una seminagione che appare destinata a portare buoni frutti.

6. Cari Confratelli, la nostra Assemblea è dedicata principalmente a un tema di impor­
tanza cruciale, “L’annuncio di Gesù Cristo, unico Salvatore e Redentore, e la missione dei 
credenti in un contesto di pluralismo culturale e religioso". In tal modo andiamo anche alla 
sostanza della Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte e dei nostri Orientamenti pastora­
li: Luna e gli altri pongono al centro infatti la contemplazione del volto di Cristo, Figlio di 
Dio e nostro Redentore.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 787

Mons. Marcello Bordoni ci offrirà, con la sua profondità teologica e sensibilità pastora­
le, la relazione di base, alla quale seguiranno i lavori nei gruppi di studio. Per parte mia desi­
dero soltanto sottolineare qualche collegamento e prospettiva che ritengo di forte rilievo per 
la nostra missione nell’attuale contesto pastorale e culturale.

Il punto di partenza che ci fa comprendere il senso e la portata del problema non sem­
bra difficile da individuare: l’affermazione che Gesù Cristo è l'unico Salvatore di tutto il 
genere umano è infatti un tema centrale, qualificante e unificante, dell'intero Nuovo Testa­
mento e della Tradizione della Chiesa, decisivo oggi come all'inizio, quando rappresentò 
l’impulso e il motivo fondamentale della prima grande espansione missionaria del Cristia­
nesimo. Questo ruolo determinante di Cristo nella salvezza di ogni essere umano non toglie 
affatto, come precisa la Dichiarazione della Congregazione per la Dottrina della Fede Domi­
nus Iesus riprendendo un bellissimo testo del Vaticano II (Gaudium et spes, 22), che a tutti, 
anche a coloro che non hanno mai conosciuto Cristo, sia data, proprio in Cristo e tramite l'a­
zione dello Spirito Santo, una concreta possibilità di salvezza.

La Dichiarazione conciliare Nostra aetate (n. 2) ha indicato la via maestra per il nostro 
rapporto con le religioni non cristiane: «La Chiesa cattolica nulla rigetta di quanto è vero e 
santo in queste religioni. Essa considera con sincero rispetto quei modi di agire e di vivere, 
quei precetti e quelle dottrine che, quantunque in molti punti differiscano da quanto essa 
stessa crede e propone, tuttavia non raramente riflettono un raggio di quella Verità che illu­
mina tutti gli uomini. Essa però annunzia ed è tenuta ad annunziare incessantemente Cristo 
che è “la via, la verità e la vita” (Gv 14,6), in cui gli uomini trovano la pienezza della vita 
religiosa e in cui Dio ha riconciliato a sé tutte le cose». Un'altra importantissima Dichiara­
zione conciliare, quella sulla libertà religiosa, mostra come, nel concreto dei rapporti socia­
li, la profonda convinzione e l'aperta testimonianza della verità e del valore salvifico della 
propria religione possano limpidamente armonizzarsi con un atteggiamento di sincero 
rispetto, dialogo e collaborazione con i seguaci delle altre religioni.

Tutto ciò assume già oggi un rilievo concreto anche in Italia, per la presenza crescente 
di altre religioni, dovuta soprattutto all'immigrazione, e probabilmente acquisterà ancor 
maggiore importanza in avvenire. La questione più radicale e più densa di conseguenze per 
la nostra pastorale, e per il futuro stesso della fede cristiana nel nostro Paese, mi sembra però 
quella a cui rinvia la formulazione del tema della nostra Assemblea, quando parla di "plu­
ralismo culturale”, prima che “religioso”.

Da questo punto di vista l’oggetto di discussione non è in prima istanza Gesù Cristo, 
e nemmeno il Dio che in Cristo si è a noi rivelato, ma l’uomo stesso e la coscienza che 
egli ha di sé. Sta imponendosi, infatti, ed appare destinata a diventare sempre più acuta e 
pervasiva nel tempo che sta davanti a noi, una “questione antropologica” che, a differen­
za da un passato anche non lontano, tende non soltanto a interpretare l’uomo, ma soprat­
tutto a trasformarlo: e questo non limitatamente ai rapporti economici e sociali - come 
avveniva nella prospettiva del marxismo -, ma assai più direttamente, e radicalmente, 
nella nostra stessa realtà biologica e psichica. Tutto ciò si realizza principalmente attra­
verso l’applicazione al soggetto umano degli sviluppi delle scienze e delle tecnologie, 
secondo una progressione molto rapida che finisce per apparire quasi indipendente dalla 
nostra volontà.

In concreto, le tecnologie stanno appropriandosi dell’insieme del nostro corpo, com­
preso il cervello, e della genesi del nostro essere, ossia della generazione umana. Le modi­
fiche dei nostri stati mentali indotte per via farmacologica e le straordinarie prestazioni delle 
cosiddette “intelligenze artificiali” sembrano fornire un nuovo e più efficace supporto e 
quasi una definitiva conferma, apparentemente “scientifica”, a “filosofie della mente" che, 
riprendendo in realtà ipotesi già antiche, ritengono di poter ricondurre la mente umana al 
funzionamento dell'organo cerebrale, come tale a sua volta uguagliabile o anche superabile 
attraverso lo sviluppo delle intelligenze artificiali.



788 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Si fa strada così una concezione puramente naturalistica o materialistica dell’essere 
umano, che sopprime ogni vera differenza qualitativa tra noi e il resto della natura. Essa è 
intimamente collegata e sotto vari aspetti interdipendente con tutta una gamma di scelte eti­
che, di comportamenti e stili di vita, e anche di concezioni e indirizzi sociali, economici e 
politici, giuridici e legislativi, sempre più diffusi nel mondo contemporaneo, che a loro volta 
tendono a restringere, spesso in maniera radicale, la dimensione razionale, libera e respon­
sabile della nostra vita, per privilegiare in via quasi esclusiva la sfera dei sentimenti imme­
diati, degli interessi individuali e di una libertà sganciata dalla responsabilità.

In questa prospettiva viene sì eliminato il rischio di un dualismo ontologico che conce­
pisca l’uomo come costituito di due sostanze unite fra loro in forma soltanto accidentale, ma 
questo risultato, di per sé positivo, si ottiene al prezzo davvero esorbitante di negare o 
dimenticare il carattere unico e trascendente del soggetto umano, con la sua specifica com­
plessità e con la sua dimensione propriamente spirituale, che lo rende idoneo a sopravvive­
re oltre la morte.

È evidente come simili posizioni mettano radicalmente in questione la sostanza stessa 
della nostra fede, con la vita e salvezza eterne che ci sono promesse in Cristo e con l’im- 
magine di Dio impressa in noi dal Creatore, per cui l’uomo, «unità di anima e di corpo»- 
«nella sua interiorità... trascende l’universo» e non può essere ridotto a «una particella della 
natura o a un elemento anonimo della città umana» (cfr. Gaudium et spes, 14). Di più, alla 
base di tali posizioni vi è spesso un naturalismo o scientismo integrale, che elimina non sol­
tanto la dimensione trascendente dell’uomo ma la possibilità stessa di un Dio personale, 
realmente distinto dal mondo della natura.

Anche sotto un profilo storico e culturale, il venir meno della differenza qualitativa tra 
noi e il resto della natura sembra privare del loro fondamento, e quindi della loro plausib1' 
lità, quel ruolo centrale e quella dignità specifica del soggetto umano - da considerare sem­
pre come un fine e mai come un mezzo, secondo la nota formula di Kant - che costituisco­
no il punto di riferimento decisivo della nostra civiltà, sul piano non soltanto filosofico ed 
etico, ma anche giuridico e politico, esistenziale e persino estetico.

Proprio la radicalità dell’attuale “questione antropologica” ci aiuta a meglio percepii 
cari Confratelli, quanto sia preziosa la luce che proviene dalla fede in Gesù Cristo, Figlio di 
Dio e nostro Salvatore. Come insegna il Concilio Vaticano II, «solamente nel mistero del 
Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell’uomo. ... Proprio rivelando il mistero del 
Padre e del suo amore [Cristo] svela anche pienamente l’uomo all’uomo e gli fa nota la sua 
altissima vocazione» (Gaudium et spes, 22).

Ma è valida e pertinente anche una considerazione complementare e in certo senso reci­
proca. E arduo infatti, sebbene non impossibile perché la grazia di Dio è capace di supera­
re ogni barriera, proporre il mistero del Verbo incarnato a un’umanità che abbia smarrito il 
senso, o almeno la nostalgia e l’attesa della grandezza del proprio destino. Perciò la missio­
ne cristiana comprende anche, nelle attuali circostanze storiche, un impegno paziente e 
capillare per far emergere, nella loro innegabile realtà e nel loro decisivo valore, tutte quel­
le caratteristiche proprie dell’uomo che lo distinguono da ogni altro essere vivente nel 
mondo a cui apparteniamo.

È questa un’impresa davvero comune, in un duplice senso. Essa riguarda infatti sia colo­
ro che, nell’ambito delle diverse scienze, come anche della filosofia e della teologia, hanno 
a che fare con la realtà e con la vita dell’uomo, sia ciascuna persona, che con le proprie scel­
te quotidiane contribuisce, spesso inconsapevolmente, a consolidare o invece a compromet­
tere la dignità della condizione umana, sia - a titolo peculiare - coloro che hanno maggion 
poteri e responsabilità politiche, economiche, istituzionali, culturali, sia specificamente noi 
Vescovi e tutti coloro che condividono con noi precise responsabilità ecclesiali.

Il secondo senso nel quale è giusto parlare di un’impresa comune si collega al fatto che 
non solo i credenti in Cristo sono chiamati a prendervi parte e a svolgervi un ruolo, ma tutti



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 789

coloro che condividono i fondamenti della nostra civiltà e ritengono di non poter rinunciare 
alla centralità della persona umana: è questo dunque un campo aperto a genuine e impor­
tantissime collaborazioni.

Cercando di accostarci secondo una simile angolatura attuale e concreta al mistero di 
Cristo e al mistero dell'uomo, possiamo forse anche meglio percepire qual è lo scopo e il 
significato di quello che abbiamo chiamato il “Progetto Culturale”: esso è infatti rivolto in 
primo luogo a mettere in rapporto la fede cristiana con quella “questione antropologica" che 
sembra essere la sfida più radicale del nostro tempo.

7. Cari Confratelli, per individuare in maniera più puntuale come può articolarsi nella 
vita e nella pastorale quotidiana la missione cristiana in rapporto al contesto attuale, occor­
re misurarsi con quel problema di fondo che è la formazione di una “coscienza missionaria” 
nell’intero Popolo di Dio, pienamente compresi i fedeli laici. Questa coscienza implica il 
sentirsi partecipi di quella responsabilità universale che nella prima Lettera di Pietro (3,15) 
è espressa con le parole «pronti sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della 
speranza che è in voi».

Fa parte di una tale responsabilità anzitutto la testimonianza esplicita di Cristo unico 
Salvatore, ma anche il proporre nel concreto del tessuto sociale quei criteri e norme di vita 
che sono conformi all’autentica realtà dell’uomo, come nel medesimo Cristo si è fatta pie­
namente conoscere a noi: specialmente a questo fine risultano essenziali l’impegno e la crea­
tività dei laici cristiani, accanto alla parola di verità della Chiesa. Nel concreto della vita 
Quotidiana, in quello scambio continuo che ha luogo all’interno delle famiglie come nelle 
scuole, nei luoghi di lavoro, nei locali pubblici e in tante altre occasioni, sono i laici ad avere 
le più frequenti e per così dire “naturali” opportunità di svolgere una specie di apostolato o 
diaconia delle coscienze, tenendo vigile anzitutto e traducendo in comportamenti effettivi e 
visibili la propria coscienza cristianamente formata, ma anche aiutando ogni uomo e ogni 
donna con cui hanno a che fare a mantenere desta a loro volta la propria coscienza, a lasciar­
si da essa interrogare e possibilmente ad ascoltarla in concreto.

Una reale conversione missionaria delle nostre Chiese richiede pertanto ulteriori e 
sostanziosi passi in avanti di quella valorizzazione dei iaici cristiani che, in forme diverse, è 
m corso da molto tempo e ha trovato nell’ecclesiologia del Vaticano II la sua più propria fon­
dazione sacramentale. La recente Lettera del nostro Consiglio Permanente alla Presidenza 
dell’Azione Cattolica va esattamente nel senso di una tale valorizzazione. Le nuove e mol­
teplici forme di aggregazione, sorte negli ultimi decenni, rappresentano a loro volta delle 
felici opportunità di crescila del laicato, chiamate a inserirsi con genuina disponibilità nel 
comune tessuto ecclesiale e a spendere generosamente i propri talenti nei tanti campi della 
missione.

La formazione e l’impegno missionario dei laici chiamano in causa però l’intero corpo 
ecclesiale e quindi quelle sue fondamentali articolazioni che sono le Diocesi e conseguen­
temente le parrocchie. E molto importante, sotto questo profilo, che le parrocchie possano 
essere in concreto - attorno ai propri sacerdoti - autentiche comunità di fedeli, che cercano 
di vivere insieme la fede e la comunione ecclesiale e che sviluppano itinerari formativi ido­
nei a generare cristiani autentici, desiderosi di vivere come discepoli del Signore e inten­
zionati a rendergli testimonianza anche fuori dall’ambito parrocchiale, in ogni situazione 
personale e sociale.

Così la comunità parrocchiale potrà diventare progressivamente una comunità realmen­
te missionaria, capace di fermentare con il lievito evangelico anzitutto quel primo e conna­
turale spazio di missione che è per lei il territorio stesso della parrocchia, avendo un’atten­
zione concreta a ciascun nucleo familiare, facendosi presente nei vari ambienti di lavoro e 
di vita attraverso la testimonianza dei credenti che quotidianamente vi operano, raggiun­
gendo con la proposta cristiana anche i ragazzi e i giovani meno inseriti nel tessuto parroc-



790 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

chiale. manifestando una vicinanza non solo di parole a coloro che, per difficoltà materiali 
o spirituali, hanno più bisogno di toccare con mano l'amore di Cristo.

La formazione e valorizzazione missionaria del laicato, in tutta l'ampiezza delle sue 
dimensioni, potrebbe essere forse il tema appropriato per un nuovo appuntamento comune 
delle nostre Chiese, alla metà del corrente decennio.

8. E evidente però che la crescita della coscienza missionaria dell'intero Popolo di Dio. 
e in particolare del laicato, passa attraverso la convinzione, la testimonianza personale e l'o­
pera quotidiana di coloro che sono i primi responsabili delle comunità, i parroci e in genere 
i sacerdoti.

Come Vescovi non possiamo non essere profondamente vicini ai nostri preti, per aiutarli 
a vivere in pienezza e in sincera comunione il loro ministero, intimamente connesso al 
nostro: ministero di uomini di Dio, della preghiera, della Parola e dei Sacramenti, ministero 
di quella presidenza della comunità che è essa stessa concreto servizio. Di fronte ad esigen­
ze pastorali sempre più impegnative, e in certo senso “radicali”, per i problemi posti dal con­
testo socio-culturale in cui le persone e le famiglie si formano e vivono, diventa indispensa­
bile che i sacerdoti per primi siano essi stessi autenticamente missionari, capaci di interlo­
quire in nome di Cristo con ogni genere di persone e di situazioni, e non tendenti a rimane­
re nell’ambito per così dire “protetto” della cerchia di coloro che sono più vicini e anche per­
sonalmente più amici e congeniali. Ciò richiede, chiaramente, una formazione e preparazio­
ne adeguata, sotto il profilo umano e relazionale come spirituale e culturale, che è nostra 
responsabilità di Vescovi promuovere con ogni sollecitudine, sia nei Seminari e nelle Facoltà 
teologiche sia nella formazione permanente del Clero, in cordiale comunione e collabora­
zione con tutti i presbiteri e in particolare con quelli specificamente incaricati della forma­
zione.

Cari Confratelli, mi rendo ben conto che questi progetti e propositi, pur tra noi cordial­
mente condivisi, possono apparire assai poco realistici in presenza di dati di fatto come l’in- 
vecchiamento del Clero e la scarsità delle vocazioni sacerdotali, che già oggi pesano gran­
demente su buona parte delle nostre Diocesi e potrebbero provocare problemi assai più gravi 
in un prossimo futuro: una precisa indagine svolta dalla Fondazione Agnelli sugli andamen­
ti numerici attuali e prevedibili del Clero piemontese mette in evidenza questo tipo di situa 
zioni. che riguarda certamente anche altre Regioni italiane.

Di fronte a queste difficoltà siamo chiamati tutti insieme. Vescovi, sacerdoti e fedeli, a 
rinvigorire, anzitutto attraverso la preghiera, quella fiducia soprannaturale che ci fa com­
prendere come nell'economia di salvezza i frutti dello Spirito giungano spesso a maturazio­
ne proprio quando gli ostacoli diventano maggiori. Ciò si traduce, per ciascuno di noi e per 
tutto il corpo della Chiesa, in primo luogo nell’impegno sincero della sequela quotidiana del 
Signore, nella certezza che la nostra risposta fiduciosa e positiva alla chiamata alla santità è. 
oggi come nel passato, la grande via del rinvigorimento e ringiovanimento della Chiesa.

In questo contesto non vorrei passare sotto silenzio gli interrogativi sollevati dalle noti­
zie di abusi sessuali dei minori compiuti da sacerdoti. Due sono le istanze o indicazioni di 
fondo, già ampiamente espresse dal Santo Padre e dai Vescovi dei Paesi maggiormente inte­
ressati. La prima è quella della rigorosa chiarezza da fare in proposito, per amore e rispetto 
dei minori e delle loro famiglie, che devono poter avere serena fiducia negli uomini di Chie­
sa, e ancor prima perché la nostra vita concreta sia in sintonia con la nostra vocazione di cri­
stiani e di sacerdoti: perciò, fin dall’ammissione nei Seminari dei candidati al Presbiterato, 
dobbiamo essere vigili nel discernimento e chiari ed espliciti nel ricordare a ciascuno qual 
è la meta verso la quale si incammina.

L'altra precisazione essenziale riguarda la stima e l'affetto che come Vescovi intendia­
mo integralmente confermare, in sincerità di cuore, ai nostri sacerdoti, nella stragrande mag­
gioranza fedeli e generosi servitori del Signore e del popolo loro affidato: ogni diversa valu-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 791

tazione non poggia sulla realtà dei fatti e dei comportamenti, ma su generalizzazioni tanto 
facili quanto infondate, o anche frutto di pregiudizi e di ostilità a stento mascherate.

In particolare occorre sfatare il sospetto di un collegamento tra questo genere di abusi e 
la scelta del celibato. Non soltanto un simile collegamento non trova riscontro in alcun dato 
concretamente accertato, ma il celibato stesso, scelto e vissuto non già per disprezzo della 
sessualità ma per mettere in pratica una diversa forma di donazione, diventa in una società 
come la nostra, che proprio in rapporto all’esibizione e quasi all’ossessione della sessualità 
è stata definita “neo-pagana”, segno della libertà della persona e presidio di un rapporto con 
la sessualità stessa più libero, sereno e autenticamente umano, a vantaggio di ogni persona 
e non solo di chi ha scelto il celibato.

9. Cari Confratelli, siamo stati tutti fortemente colpiti e siamo tuttora assai preoccupa­
ti per ciò che è accaduto lo scorso 11 settembre negli Stati Uniti e per gli sviluppi che da 
allora si sono susseguiti, spesso per cause diverse e di origine ben più antica ma comunque 
non senza un profondo rapporto con le dinamiche che gli attentati dell’ 11 settembre hanno 
suscitato.

Un’esigenza evidente e primaria è quella di contrastare e possibilmente eliminare il ter­
rorismo, attraverso un impegno a molteplici livelli e il più possibile condiviso su scala inter­
nazionale. Le misure di sicurezza, per quanto necessarie e importanti, da sole non sono infat­
ti certo in grado di risolvere il problema, né possono farlo gli interventi militari, che inoltre 
comportano sempre gravissimi costi umani, come è risultato evidente anche dalle operazio­
ni in Afghanistan, che pure hanno avuto uno svolgimento più rapido del previsto e hanno 
portato alla caduta di un regime che violava sistematicamente fondamentali diritti umani.

La reazione agli attentati dell’ 11 settembre ha portato a un rapido avvicinamento tra 
quei Paesi che erano stati protagonisti della “guerra fredda” e che anche in seguito faticava­
no a costruire rapporti di reciproca fiducia: è questo un risultato di per sé assai positivo, che 
da ultimo si è ulteriormente consolidato e dovrebbe avere la sua consacrazione nell’incon­
tro tra la Russia e i Paesi della NATO in programma per il 28 maggio a Pratica di Mare. Pro­
prio in questo contesto appaiono particolarmente stridenti le recenti e immotivate misure di 
espulsione dalla Russia prese a carico del Vescovo Jerzy Mazut e del sacerdote italiano Ste­
fano Caprio: siamo vicini e solidali a loro e a tutta la Chiesa cattolica presente in Russia e 
chiediamo con forza che tali misure siano al più presto revocate.

La grande sfida che rimane aperta davanti al mondo è però quella delle scandalose dise­
guaglianze tra i popoli, del sottosviluppo e della fame. Il Papa, nel discorso del 27 aprile alle 
ACLI, constatando che la globalizzazione «è il nome nuovo della questione sociale», ha 
rilanciato con forza l’esigenza di «globalizzare la solidarietà». Questo fondamentale impe­
gno di giustizia, etico e culturale oltre che economico e politico, chiama in causa le Nazio­
ni più favorite, tra le quali l’Italia, ma richiede anche da parte dei Paesi in difficoltà, e in par­
ticolare delle loro classi dirigenti, uno sforzo vigoroso e sincero per rimuovere le cause e le 
radici interne del sottosviluppo. Resta pertanto fondamentale l’opera di coloro, in primo 
luogo i missionari, che dedicano la propria vita allo sviluppo di questi Paesi, anzitutto 
mediante quel grande veicolo di promozione anche umana che è la predicazione del Vange­
lo. Facciamo commossa memoria, cari Confratelli, di Mons. Isai'as Duarte, Arcivescovo di 
Cali in Colombia, barbaramente assassinato il 16 marzo dopo aver a lungo coraggiosamen­
te lottato per la difesa della vita umana e contro il traffico della droga. Con lui ricordiamo 
don Alois Lintner, il sacerdote “fidei donum" di Bolzano ucciso pochi giorni fa in Brasile, 
e tutti gli altri nostri fratelli nella fede che hanno pagato con il sangue la fedeltà al Vangelo.

A partire dall’ 11 settembre è diventato d’altronde più chiaro che sui rapporti tra l’Occi­
dente e le altre parti del mondo non pesano soltanto gli aspetti economici. Altre grandi 
civiltà, che a differenza dell’Occidente non hanno il Cristianesimo tra le proprie principali 
matrici storiche e culturali, si sentono tenute in posizione subordinata e intendono e voglio-



792 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

no uscire da questa condizione: ora l’attenzione è concentrata sull'Islam, ma non meno rile­
vante è. ad esempio, il ruolo che appare destinata a giocare la Cina.

Per quanto riguarda i rapporti con l’Islam, il conflitto arabo-israeliano, che si trascina 
purtroppo da oltre cinquant’anni, è certamente una delle maggiori cause di difficoltà, che per 
il bene di tutti esige di essere rimossa. D’altra parte, la matrice religiosa e “identitaria” a cui 
ha preteso di richiamarsi il terrorismo islamico, pur essendo stata contestata e respinta dalla 
grande maggioranza dei responsabili politici e religiosi di quelle Nazioni e - soprattutto - 
pur avendo trovato nel Santo Padre e in generale nei rappresentanti delle Chiese cristiane 
una risposta improntata all’autentico spirito del Vangelo, ha comunque provocato nelle 
popolazioni dei Paesi occidentali, Italia compresa, una reazione profonda, che si esprime in 
forme variegate e a volte assai discutibili e paradossali, ma che contiene in sé un impulso a 
riscoprire e valorizzare a nostra volta quell’identità che storicamente e culturalmente ci 
appartiene e che in larga misura è un’identità cristiana. Si tratta allora di orientare questa 
riscoperta in senso autenticamente cristiano, liberandola da pulsioni contraddittorie e peri­
colose, ma non lasciando cadere quella richiesta e quella volontà positiva che essa certa­
mente racchiude: è questo un compito che ci interpella come Chiesa e per il quale è assai 
importante il dialogo cordiale con tutti coloro che da questa stessa riscoperta si sentono inti­
mamente toccati.

10. Nell’attuale fase di grande tensione e movimento della scena intemazionale si 
avverte sempre più acutamente la necessità di una forte e costruttiva - e a tal fine unitaria' 
presenza dell’Europa. La Convenzione istituita al “vertice” di Laeken sta ora approfonden­
do i profili istituzionali dell’Unione Europea: è molto importante, al riguardo, che sia chia­
ramente riconosciuto il ruolo, passato e presente, del Cristianesimo e delle Chiese nella cul­
tura e società europea. Per rendere solidi e democraticamente ben fondati gli sviluppi del 
processo di unità sembra inoltre indispensabile tener conto della realtà storica dei popoli, 
tanti aspetti assai diversi anche se con forti radici e interessi comuni, che formano l’Europa- 
Perciò, accanto alle materie che dovranno essere sempre più demandate alla competenza e 
responsabilità diretta dell'Unione, come quelle della politica estera oltre che della moneta e 
più in generale degli indirizzi economico-finanziari, ve ne sono altre che sembra assai p>u 
opportuno mantenere nella competenza delle singole Nazioni, secondo la logica della sussi­
diarietà.

Un altro passaggio, impegnativo ma di grandissimo significato, è quello di realizzare 
l’ingresso nell’Unione dei Paesi dell’Europa Centrale e Orientale, la cui profonda identità 
europea non può certo essere negata, superando così in via definitiva quella frattura trau­
matica che era derivata dalla “guerra fredda”.

Alla costruzione dell’unità europea l’Italia non può non continuare a dare il suo con­
vinto e cordiale contributo. Il nostro ruolo non va ridotto però agli aspetti economici, poli­
tici e istituzionali: per vie diverse, e nel rispetto delle doverose distinzioni, l'Italia, e in par­
ticolare i cattolici italiani, possono molto contribuire a dare nuovo vigore a quella che spes­
so è chiamata “l’anima” dell’Europa. Attraverso una nostra presenza e testimonianza, reli­
giosa e culturale, coraggiosa e rivolta al futuro, i popoli europei potranno cioè essere aiuta­
ti a riscoprire la fecondità anche umana e civile della fede e della tradizione cristiana, supe­
rando atteggiamenti dimessi e rinunciatari presenti talvolta anche all’interno delle Chiese.

11. Cari Confratelli, venendo alla situazione interna italiana, dobbiamo constatare che 
perdurano non poche aree di difficoltà e di conflitto, con forti tensioni tra maggioranza e 
opposizione, mentre non mancano i problemi anche all'interno dei due schieramenti. Così 
la fase di “transizione” che dura in Italia già da molti anni sembra prolungarsi ancora, certo 
non a vantaggio del Paese. Non è però il caso di cedere ad allarmismi e tanto meno di spin­
gere verso ulteriori radicalizzazioni: il nostro sistema democratico è in realtà assai più soli-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 793

do e sicuro di quel che a volte si vorrebbe far apparire. Occorre piuttosto misurarsi con 
serietà e quindi con rispetto reciproco - senza posizioni ideologiche o propagandistiche del­
l’uno o dell’altro segno - sui problemi concreti del Paese, che certo non mancano e non sono 
di facile soluzione.

Soltanto procedendo in questo spirito sarà possibile, in particolare, affrontare utilmente 
le questioni che riguardano i nostri assetti istituzionali e i rapporti tra le istituzioni, ad esem­
pio quelle legate agli sviluppi del federalismo e al necessario coordinamento tra Autorità 
centrali e periferiche, o quelle particolarmente delicate che riguardano la giustizia e i rap­
porti della Magistratura sia con gli altri poteri dello Stato sia con le forze dell’ordine. L’as­
sassinio del prof. Marco Biagi, perpetrato il 20 marzo a Bologna e rivendicato dalle “Briga­
te rosse”, ha purtroppo reso manifesto come l’infausta stagione del terrorismo politico non 
sia definitivamente superata, anche all’interno del nostro Paese, e come pertanto siano 
richiesti a tutti vigilanza, senso del bene comune e compattezza sui valori essenziali.

Analogamente, riguardo alle problematiche socio-economiche e ai rapporti tra il Gover­
no e le parti sociali, per uscire da un periodo di acute tensioni, culminate nello sciopero 
generale del 16 aprile, e positivamente per assecondare e promuovere lo sviluppo economi­
co e farlo ritornare a beneficio di tutto il Paese - in particolare delle aree geografiche e dei 
ceti sociali meno favoriti -, sembra indispensabile coniugare una più diffusa consapevolez­
za della necessità dell'innovazione, in un mondo sempre più interdipendente e in rapida evo­
luzione. con un forte senso di giustizia e solidarietà sociale, evitando di isolare e assolutiz- 
zare qualche singolo problema, normativo o retributivo.

Guardando a quei bisogni e carenze di lungo periodo che in certi momenti diventano 
gravi urgenze e drammi sociali, dobbiamo fare speciale menzione della siccità che affligge 
sempre più alcune Regioni meridionali e insulari e che ora sta avendo effetti devastanti 
soprattutto in Sicilia. Oltre agli indispensabili interventi immediati, occorre concentrare su 
settori come questo l’attenzione e l’impegno della pubblica amministrazione, perché sono 
questi i veri nodi strutturali da cui dipende lo sviluppo del Meridione e in ultima analisi del­
l’intero Paese.

Una questione sempre più acuta e controversa in molte Nazioni europee e da noi attual­
mente oggetto di un acceso dibattito politico e parlamentare è quella dell’immigrazione. 
Anche e particolarmente in questo campo bisogna andare alla sostanza dei problemi, con­
temperando e non contrapponendo esigenze diverse e in qualche misura contrastanti, come 
da una parte quelle della tutela della legalità e di una efficace regolazione degli ingressi, 
anche in vista delle effettive possibilità di una dignitosa integrazione nel nostro tessuto 
sociale e civile, dall'altra parte quelle di un approccio solidale e rispettoso delle persone 
degli immigrati - in particolare quando si tratti di veri “rifugiati” - ed anche quelle del 
nostro apparato produttivo e della nostra stessa popolazione, l'uno e l'altra bisognosi del­
l’opera degli immigrati.

12. I dati diffusi a fine marzo sull’ultimo censimento della nostra popolazione hanno 
nuovamente evidenziato la gravità della nostra crisi demografica, tra scarsità delle nascite e 
invecchiamento della popolazione, e la necessità di sostenere concretamente la famiglia, 
che, particolarmente in Italia, è la struttura portante della formazione della persona e della 
vita sociale. Voci assai autorevoli si sono chiaramente e ripetutamente espresse in questo 
senso, sottolineando l’urgenza di un nuovo corso, con una politica organicamente mirata alla 
famiglia in quanto tale, che faciliti la formazione delle famiglie e le sostenga nei loro fon­
damentali compiti generativi ed educativi, che rappresentano un interesse essenziale del­
l’intera società e non soltanto dei singoli nuclei familiari.

Sul piano dei provvedimenti legislativi, dopo le iniziative assunte da alcune Regioni e i 
provvedimenti inseriti nella Legge finanziaria, il Governo nazionale ha annunciato che 
intende muoversi ulteriormente in questa direzione, puntando giustamente sulla famiglia



794 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

fondata sul matrimonio, in conformità all'indole sociale e pubblica dell’istituto familiare e 
allo stesso dettato della nostra Costituzione. E forte l’auspicio che questi intenti trovino pre­
sto concreta approvazione e attuazione e che non ci si limiti ad interventi settoriali ma si pro­
ceda secondo una visione complessiva, in cui sia riconosciuto alla famiglia e alla cura dei 
figli il ruolo che loro compete.

E chiaro d’altronde che ai provvedimenti sociali ed economici deve corrispondere, negli 
uomini e nelle donne del nostro Paese, un rinnovato approccio culturale, morale ed esisten­
ziale, che si fonda anzitutto sulla fiducia nella fondamentale bontà della vita e che ricava da 
qui la generosità e la forza interiore per assumere responsabilità durature verso il proprio 
coniuge e verso i figli, facendosi carico anzitutto della loro educazione morale. Per un simi­
le rinnovamento, che mette in questione i presupposti relativistici e individualistici di tanta 
parte della cultura e degli stili di vita oggi diffusi, la comunità cristiana è chiamata a spen­
dere le proprie energie migliori, ricercando senza stancarsi ogni sincera collaborazione.

Nell’ambito dell’attenzione alla famiglia e della tutela della vita umana fin dal suo con­
cepimento si colloca anche il tema moralmente e socialmente assai delicato della procrea­
zione medicalmente assistita. Confidiamo che esso possa ricevere dal Parlamento una solu­
zione legislativa rapida e il più possibile conforme ad alcuni essenziali valori antropologici 
ed etici.

Negli ultimi mesi il tema dell’eutanasia è venuto spesso alla ribalta, nel contesto euro­
peo, con scelte legislative e sentenze giudiziarie di diverso segno, dalle quali però si fa luce 
una tendenza alla legalizzazione che infliggerebbe un’ulteriore gravissima ferita ai fonda­
menti della nostra convivenza civile. Ci è richiesto pertanto un tempestivo impegno, per ren­
dere il più possibile chiaro come l’autentica sollecitudine verso chi soffre a causa di malat­
tie irreversibili non passi attraverso l’eutanasia, ma si esprima nella vicinanza umana e cri­
stiana, oltre che nelle cure mediche, comprese quelle palliative, senza indulgere all'accani­
mento terapeutico.

All’inizio di febbraio il Governo ha approvato il disegno di legge delega sulla riforma 
della scuola, che riguarda in particolare l’architettura dei cicli scolastici. Al di là della legit' 
tima varietà di valutazioni sui vari aspetti specifici, si tratta di un risultato importante, che 
apre la strada alla realizzazione di un grande investimento sulla scuola e sulla formazione, 
tematiche decisive per la crescita umana, culturale e professionale delle nuove generazioni 
e quindi per un genuino progresso del nostro Paese, alle quali è giusto e doveroso destinare 
grandi risorse, non soltanto economiche.

Resta ora da compiere il passaggio più impegnativo e davvero determinante, che riguar­
da i contenuti degli insegnamenti e di tutta l’opera formativa. In proposito, come comunità 
cristiana, offriamo volentieri la più ampia collaborazione e il patrimonio delle nostre espe­
rienze. Nella medesima ottica appare indispensabile e urgente che siano adeguatamente 
valorizzate, con la piena e concreta realizzazione della parità scolastica, le potenzialità edu­
cative del mondo cattolico, come di ogni altra libera espressione della società civile.

Il disegno di legge sull’immissione in ruolo dei docenti di religione cattolica è stato 
approvato dal Governo a metà febbraio. In attesa dell’approvazione parlamentare, che si 
auspica sollecita, di questo provvedimento da gran tempo atteso, conviene osservare che si 
realizza così il pieno inserimento scolastico di questa benemerita categoria di docenti, in 
grande maggioranza laici, nel rispetto del giusto equilibrio tra le esigenze dello Stato e la 
specificità dell’insegnamento della religione cattolica, confermando al contempo il suo 
carattere pienamente scolastico.

Per promuovere adeguatamente l’educazione e la formazione delle giovani generazioni, 
l’impegno della famiglia, della scuola e della stessa comunità ecclesiale ha senza dubbio 
bisogno di un contesto complessivo, morale, culturale e sociale, il più possibile favorevole, 
o almeno non negativo. Sono molte, in concreto, le “agenzie educative” oggi presenti e 
influenti, e tra queste esercitano un ruolo di grande rilievo i moderni mezzi di comunica-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 795

zione. In tutta questa materia sono numerosi e gravi, come è ben noto, i problemi aperti e le 
domande che attendono risposta. Per parte nostra cercheremo di intensificare l’attenzione e 
l’impegno, anche attraverso quegli strumenti di comunicazione che si rifanno a un’ispira­
zione cristiana.

Cari Confratelli, ieri abbiamo celebrato la Solennità di Pentecoste: chiediamo la luce 
dello Spirito Santo sui nostri lavori e li affidiamo all'intercessione di Maria, nostra dolce 
Madre, del suo sposo Giuseppe e dei nostri Santi Patroni.

Vi ringrazio per il vostro ascolto e per tutto ciò che vorrete osservare e proporre.

2. L'ANNUNCIO DI GESÙ CRISTO, UNICO SALVATORE
E REDENTORE, E LA MISSIONE DEI CREDENTI

IN UN CONTESTO DI PLURALISMO CULTURALE E RELIGIOSO*

Introduzione: il tema di questa relazione ci richiama al centro della fede e della missio­
ne della Chiesa e dei credenti, che annunciano quella gioia e speranza per il mondo che sca­
turisce dal mistero del Signore Gesù Cristo, unico Salvatore di tutti gli uomini.

1. Luci ed ombre della situazione religioso-culturale odierna
Come in ogni annuncio, si impone una conoscenza prioritaria del momento storico, 

delle sue molteplici variabili culturali, per cogliere in esse «i semi del Verbo, anche al di là 
dei confini visibili della Chiesa, per ascoltare le attese più intime dei nostri contemporanei, 
che cosa fa ardere i loro cuori e cosa, invece, suscita in loro paura e diffidenza, per poterci 
fare servi della loro gioia e della loro speranza» (Comunicare il Vangelo in un mondo che 
cambia, 34).

In questa opera di discernimento, appaiono segni chiari dell’azione salvifica di Dio, 
negli atteggiamenti positivi che si fanno strada negli uomini, come, in particolare, il deside­
rio di autenticità, di prossimità, di incontro, di solidarietà (Ivi, 37), il bisogno di ricerca di 
«vere risposte al senso della vita» (Ivi, 38). Ma ci sono pure aspetti negativi costituiti dal­
l’aumento dei “senza religione”, soprattutto, dice il Documento citato, il crescente analfa­
betismo religioso delle giovani generazioni, «per tanti versi ben disposte e generose, ma 
spesso non adeguatamente formate all’essenziale del l’esperienza cristiana ed ancora meno 
ad una fede capace e di avere un impatto sulla storia» (Ivi, 40). Così pure fedissi del senso 
morale sia perché non illuminato da un retto uso della ragione, sia, in modo particolare, per­
ché non illuminato dalla luce della fede cristiana.

Contribuiscono non poco al paradossale contrasto tra le “ricchezze e gli smarrimenti” 
della situazione odierna di vita, quei caratteri indicati, con particolare accento dal tema che 
mi è stato proposto: cioè quelli del pluralismo culturale e religioso come contesto dell'an­
nuncio missionario della Chiesa. Questo contesto potrebbe rendere, infatti, l’annuncio cri­
stiano di Gesù Cristo unico Salvatore e Redentore, che di per sé è un messaggio di gioia, di

* Relazione di mons. Marcello Bordoni, professore emerito della Pontifìcia Università Lateranense.



796 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

pace e di speranza per il mondo, quasi come una sfida, una pretesa incompatibile con le opi­
nioni condivise da molti nostri contemporanei.

Di qui l’importanza del ricorso al dialogo come via determinante per chiarificare ed 
aprire spiragli sempre nuovi all'annuncio del Vangelo. In realtà, se è vero che il dialogo non 
può sostituire l’annuncio, esso però accompagna la missio ad gentes ed assolve una indi­
spensabile funzione per l’efficacia della sua recezione, costituendo un «elemento integrante 
della missione evangelizzatrice della Chiesa». Il dialogo che «comporta un atteggiamento di 
comprensione ed un rapporto di conoscenza reciproca e di mutuo arricchimento» deve, però, 
essere sempre regolato dall’obbedienza alla verità e dal rispetto della libertà (Dialogo e 
annuncio, 9). Esso non va inteso come semplice espediente, alla ricerca di compromessi: il 
dialogo è piuttosto una via fondamentale di incontro, che si impone, in particolare, in un 
contesto di pluralismo culturale e religioso.

Gioverà, in proposito, ricordare che il pluralismo è una realtà che caratterizza il mondo 
umano e la stessa realtà della fede. La Chiesa conosce, infatti, forme di pluralità nelle affer­
mazioni di fede cristologica già all’interno del Nuovo Testamento (modelli e titoli cristolo­
gici), ma anche nel seguito della Tradizione di fede, nelle forme di culto, nelle varie espe­
rienze pastorali, nelle elaborazioni delle scuole teologiche. Questa pluralità, che è determi­
nata anche dalle sue molteplici incarnazioni nei vari contesti culturali della fede è però inne­
stata nella unità e ricchezza inesauribile dell’evento cristologico, che sta pure alla base del­
l’unità del Soggetto del Credo (la Chiesa unica nelle sue espressioni locali inculturate). La 
pluralità è espressione della incapacità della mente umana e del linguaggio umano di espri­
mere in un solo schema o modello rappresentativo il tutto della Verità dell’evento.

Oggi ci troviamo, però, nell'ambito culturale e religioso, di fronte ad un nuovo plurali­
smo, che anziché essere suscitato da una ricchezza e pienezza dell’evento della Verità della 
Parola rivelata, denuncia la carenza del principio dell’unità derivante dalla Verità e risente 
piuttosto della “crisi della ragione speculativa’’ e del “collasso della metafisica” e della per­
dita del senso cristiano della Verità Persona che è Cristo. In questo modo, specie nell’ambi­
to inter-religioso, esso dà origine a concezioni relativistiche, che intendono giustificare il 
pluralismo religioso come una realtà non solo de facto, ma anche de iure (o di principio) 
(Dominus Iesus, 4). Questo porta a degli esiti negativi che si oppongono alla pretesa di sin­
golarità della mediazione di Cristo, relativizzando la sua Persona e la sua azione salvifica, 
la missione stessa della Chiesa, che, quale “sacramento universale di salvezza”, mediatizza 
l’azione salvifica del Redentore.

In questo senso va il richiamo di Giovanni Paolo II nel suo indirizzo rivolto ad un grup­
po di Vescovi indiani, quando raccomandava l’importanza del «carattere definitivo ed asso­
luto della Rivelazione cristiana ed il valore permanente della Cristologia del Nuovo Testa­
mento, l’unità del mistero di Cristo, l’unicità e l’universalità della sua mediazione ed anche 
il ruolo salvifico della Chiesa quale sacramento e strumento di salvezza» (Address to India 
Bishops at thè meeting organized by thè Congregation for thè Doctrine of Faith: L’Osser­
vatore Romano, 25 ottobre 1996, p. 3). Senza questi principi, commentava il Card. J. Rat­
zinger nel saggio La Fede e la Teologia ai nostri giorni, il relativismo cristologico e quello 
religioso divengono i “nuovi dogmi”: «Il dialogo, allora, diviene l’essenza del nuovo credo 
relativistico che si oppone ad ogni conversione e missione».

2. Riflessioni teologico-pastorali sull'annuncio di Gesù Cristo, unico Salvatore
Avendo presente la delineazione sommaria dell'attuale contesto di annuncio, è impor­

tante, con l'atteggiamento di ascolto e di dialogo, quello della formulazione e presentazio­
ne dell'annuncio stesso, perché, come dice la Dichiarazione Dominus Iesus, possa «motiva­
re» e «sostenere la missione evangelizzatrice della Chiesa, soprattutto in rapporto alle tradi-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 797

rioni religiose del mondo» (n. 2). Nella detta Dichiarazione si presenta l’annuncio parten­
do, come prima affermazione, dalla «pienezza e definitività della rivelazione di Gesù Cristo 
come verità che va fermamente creduta» (n. 5). Le citazioni bibliche e magisteriali, alle 
quali potrebbero aggiungersi altre, mostrano che tale verità possiede uno spessore granitico. 
Mi chiedo, però, in un contesto di pluralismo culturale e religioso, quali prospettive ed 
accentuazioni particolari si impongano, a sostegno dell’annuncio, perché la sua Verità 
riguardante l'unicità ed universalità di Cristo Salvatore si imponga con più efficacia. Farei, 
allora, una proposta di riflessione intorno ad alcuni punti, che non ha la pretesa di essere 
sotto ogni aspetto completa.

2.1. Il contesto generale storico-salvifico
Come prima esigenza che ritengo necessaria per questo annuncio, è il porre in eviden­

za il contesto della storia universale di salvezza, come quadro nel quale, con le ombre dovu­
te agli smarrimenti umani, si stagliano anche i “segni" della presenza dell’opera salvifica di 
Dio, Signore della storia. Di tali “segni” è pervaso il mondo delle culture, delle religioni 
mondiali, ma particolarmente la storia di Israele che costituisce il contesto prossimo di una 
“praeparatio evangelica" e che raccoglie nella sua fede vetero-testamentaria gli annunci 
futuri della rivelazione piena di Dio nella quale Egli adempirà le speranze dei popoli della 
terra.

Ma nel contesto della storia universale di salvezza, va anche rilevato quel principio di 
elezione, espressione della assoluta gratuità di Dio e regolato dalla sua volontà salvifica uni­
versale, che. partendo dalla storia di un popolo, si protende verso l’elezione di un resto d’I­
sraele e verso l’annuncio di un Unico, nel quale si realizzerà la pienezza e definitività della 
rivelazione dei suoi disegni imperscrutabili. L’annuncio cristiano proclama il compimento 
di questo unico evento nel mistero cristologico dell'Incarnazione e dell’ora pasquale-pente- 
costale.

Questo annuncio, però, va compiuto, non solo rilevando il suo compimento nel cuore 
della storia, punto di confluenza e di arrivo delle più elevate aspettative di tutta l’umanità e 
degli annunci profetici, ma anche nel suo carattere d. anticipazione escatologica per cui la 
presenzialità dell’“oggi di Dio”, compiuto in Gesù Cristo, si protende verso una ulteriore 
consumazione che si compirà nel momento finale parusiaco, nel quale questa pienezza e 
definitività si rivelerà in tutto il suo fulgore (ICor 15.20-28), nelle dimensioni di una uma­
nità che avrà raggiunto la pienezza della redenzione di tutto insieme al cosmo trasfigurato.

L’importanza di questa reale dimensione “anticipatrice” dell’evento cristologico, già 
compiuto, va ricercata nel fatto che esso rispetta tutta l’importanza ed il valore del cammi­
no della storia che segue la consumazione dei tempi e che non costituisce un vuoto insigni­
ficante, ma una “pienezza crescente". quella del tempo della Chiesa, che si protende nel­
l’annuncio del Cristo, come il “venuto” che “viene” e che accompagna la Chiesa, sua Sposa, 
verso la Parusia, momento ultimo della consumazione. E importante notare come nel cam­
mino verso questa ultima consumazione non opera solo la potenza dello Spirito e la predi­
cazione della Chiesa, ma anche la storia stessa degli uomini.

Al seguito della Gaudium et spes (n. 44). la Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte 
(n. 56) afferma che il dovere missionario non ci impedisce di andare al dialogo con le filo­
sofie, le culture, le religioni, «intimamente disposti all'ascolto», nella convinzione che lo 
Spirito di Dio, che «soffia dove vuole» (Gv 3,8), suscita nella esperienza umana universale, 
nonostante le sue molteplici contraddizioni, segni della sua presenza, che aiutano gli stessi 
discepoli di Cristo a comprendere più profondamente il messaggio di cui sono portatori ... 
pur attuando un operoso e vigile discernimento, per cogliere i «veri segni della presenza o 
del disegno di Dio» (Gaudium et spes, 11). La Chiesa riconosce che non ha solo dato, ma 
anche «ricevuto dalla storia e dallo sviluppo del genere umano» (Ivi, 44). Questo atteggia-



798 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

mento di apertura ed insieme di attento discernimento, il Concilio lo ha inaugurato anche nei 
confronti delle altre religioni. Tocca a noi seguirne l’insegnamento e la traccia con grande 
fedeltà» (Ivi).

Da questo arricchimento proveniente dalla storia umana attraverso l’attento discerni­
mento profetico della Chiesa, non deriva alcuna diminuzione della pienezza dell'evento in 
se stesso considerato: esso si definisce, infatti, nella linea della recezione dell'evento, che. 
però, nella sua accoglienza da parte della comunità cristiana credente, costituisce una parte 
integrante del fatto stesso rivelatore: non c’è infatti, rivelazione della Parola, se non c’è un 
ascoltatore ed interlocutore con essa. L’ascolto e l’accoglienza della fede è momento inter­
no al pieno rivelarsi di Dio. Ora, questa recezione può essere veduta più largamente, anche 
se parzialmente, nei segni e germi di verità sparsi nella storia delle culture e delle religioni 
mondiali, che in maniera più indiretta appaiono interlocutori della Parola di Verità incarna­
ta in Gesù Cristo.

2.2. I contenuti teologici e storici della pienezza dell'evento cristologico
nella sua unicità ed universalità salvifica
Un secondo aspetto importante che deve qualificare l’annuncio del Cristo, unico Salva­

tore e Redentore, è quello di aiutare, attraverso l’accompagnamento del dialogo, l'uomo 
contemporaneo, spesso prigioniero, nel suo pluralismo culturale e religioso, dal grave pre­
giudizio, che si oppone alla pretesa cristiana, circa il senso della storia umana, come “luogo 
di rivelazione personale di Dio”. I due errori opposti che rischiano di vanificare l'annuncio 
cristiano dell’evento salvatore definitivo per l’umanità, sono lo “storicismo", da un lato, e 
la “gnosi" dall’altro. Il primo, che fa della storia il criterio unico di verità di ogni realtà 
umana, respinge l'idea che nella storia possano accadere avvenimenti definitivi assoluti, per 
cui in essa tutto è relativo ed ogni realtà, considerata assoluta, universale e perenne, è pura­
mente ideologica. 11 secondo errore, della gnosi, come noto, si pone agli antipodi del primo, 
esaltando come verità solo “principi e valori eterni” inconciliabili però con la storia.

Ora, in verità, il tempo e la storia, da soli, non sono in grado di giustificare, accettare 
come realizzabile una “pienezza salvifica”, ma, al contrario, la respingono. Nella mentalità 
storicistica si approda alla concezione, oggi molto diffusa, secondo la quale ogni avveni­
mento umano è necessariamente contingente, relativo, parziale ed il pluralismo religioso, 
per molti, esprime una realtà, di diritto, ed è relativistico. Allora, il discorso sulla fine di una 
storia puramente empirica non è un consummatum est come quello della croce (Gv 19,28- 
30), così come il discorso sul “principio”, il hereshit che apre il racconto della Genesi e l’en 
arché di Gv (1,1) non esprimono un valore puramente temporale cronologico. Nella lettura 
cristiana l’inizio del tempo storico e la sua consumazione sono un dato che esprime un valo­
re “sapienziale" perché indica la presenza del “mistero" nel tempo e cioè una presenza, in 
esso, dell’eternità di Dio, dell’inizio e della consumazione dei suoi disegni. Così, il mes­
saggio di Gesù sull’«adempimento del tempo» (Me 1,15) (peplérotai o kairòs) proclama 
nell'anticipazione escatologica del Regno quella irruzione di Dio stesso nella storia, nella 
venuta della Persona di Gesù Cristo, nella sua missione, per la quale l’oggi della storia 
diviene un kairòs, l’occasione propizia per eccellenza e decisiva per l’uomo peccatore, chia­
mandolo alla conversione.

Scrive W. Pannenberg nel suo saggio Pluralismo religioso e rivendicazioni di verità in 
conflitto tra loro. Il problema di una teologia delle religioni mondiali: «L'enfasi posta da 
Gesù sulla presenza anticipatoria del Regno di Dio», nella sua attività, nella sua valenza cri­
stologica, legata al coinvolgimento della sua persona ed opera, fonda sostanzialmente quan­
to «in seguito venne reso esplicito dal linguaggio dell'incarnazione e da titoli quali “Figlio 
di Dio"». Il primo pregiudizio da sgomberare, quindi, attraverso il dialogo, per aprire la via 
dell'annuncio cristiano è proprio quello della concezione storicistica del tempo, non come



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 799

puro fenomeno cronologico, ma come luogo di salvezza, nel quale si realizzano i disegni 
eterni di Dio e che nella “storia di Gesù” trovano il loro compimento definitivo. Questa 
visione della “pienezza del tempo” (pléroma tou chrónou) compare sul piano della storia 
universale in testi (come dice Gal 4,4) nei quali essa è attribuita all’invio da parte dei Padre 
del suo Figlio, nato da donna, per riscattare coloro che erano sotto la legge.

L’intimo rapporto che, in forza dell'Incarnazione, si stabilisce tra la Vita eterna e la “sto­
ria di Gesù” ci porta a dover ammettere che il volto eterno di Dio Trino non può manifestarsi 
ed essere accolto nella fede senza questa storia. Allora, l’annuncio della pienezza e definiti­
vità di Gesù Cristo, unico Mediatore, deve dare ampia risonanza alla “verità storica di que­
sto evento”, nel quale, insieme, si nasconde, si rivela e si dona il mistero dell'Amore triper­
sonale di Dio. Il realismo storico del Cristianesimo non può essere misconosciuto: esso va 
difeso contro ricorrenti pericoli di uno storicismo vuoto di verità eterna, relativistico e di 
forme di mitologizzazione e di interpretazioni gnostiche dell’Incarnazione.

Questi pericoli, oggi, vengono spesso motivati dal limite relativo della vera umanità 
nella quale il Verbo eterno si incarna. Così si tende a dividere l’opera del Verbo divino, indi­
pendentemente dalla sua Incarnazione in un surplus di salvezza rispetto alla carne di Cristo. 
Si dimenticano parole degli antichi scrittori cristiani come Tertulliano in De carne Christi 
ove richiama allo scandalo dell’Incarnazione e della Croce: «Cosa è più indegno di Dio o di 
che cosa si deve vergognare di più, di nascere o di morire, di portare la carne o di portare la 
croce, di essere circonciso o di essere crocifisso, di essere messo in una culla o di essere 
messo in un sepolcro? [...] Non toccate l’unica speranza del mondo intero. Perché distrug­
gere la necessaria vergogna della fede? Quel che a Dio non conviene, a me conviene: sono 
salvo se non sarò confuso a causa del mio Signore. E stato crocifisso il Figlio di Dio: non 
mi vergogno, perché c’è da vergognarsi. E morto il Figlio di Dio: è credibile, perché da non 
credersi. [...] Ma tali cose come potranno essere vere in Cristo, se Cristo stesso non è stato 
vero, se non ha avuto veramente in sé quello che avrebbe potuto essere appeso alla croce, 
morto, sepolto e risorto. [...] E così l’origine della sua duplice sostanza ce lo mostra uomo 
e Dio, nato e non nato, carnale e spirituale, debole e fortissimo, morente e vivente. [...] Per­
ché dimezzi il Cristo con la menzogna? Tutto intero fu verità» (De carne, 5, 1-8; cfr. Adv. 
Prax. XXVII 7-15).

Una importanza singolare possiede a riguardo della difesa della verità umana del Sal­
vatore proprio la citazione di Gal 4,4 sulla pienezza del tempo nel quale «Dio mandò suo 
Figlio nato da donna». Non si dovrebbe mancare di dare rilievo a questo aspetto mariologi- 
co, come raccomandava la Lettera Circolare (The Documenti della Congregazione per l’E­
ducazione Cattolica sulla formazione nei Seminari (6 gennaio 1980), nella quale si richia­
mava ai fondamenti dogmatici della fede cristiana come «fede nella vera Incarnazione» del 
Verbo di Dio e della «vera partecipazione di Maria all’opera della Redenzione». Infatti, «la 
devozione alla Vergine può e deve essere una garanzia nei riguardi di tutto ciò che tendesse 
oggi a tagliare le radici storiche del mistero di Cristo. È il caso di domandarsi francamente 
se l’oscuramento della devozione alla Vergine Maria non nasconda, in molti casi, un’esita­
zione davanti alla confessione aperta del mistero di Cristo e dell'Incarnazione».

Così pure, frequente è il pregiudizio che TIncarnazione sia un occultamento del divino 
nell’opacità, nell’umano, come un velo che ne impedisce l’accesso. Nell’evangelizzazione 
del Cristo, unico Salvatore e Mediatore, si impone l'esigenza di ribadire l importanza della 
norma cristologica di Calcedonio: quella dell'unità del divino ed umano sulla base della 
persona”: «non c’è unicità del Mediatore senza l’unità del divino ed umano in Lui». Cristo 

non è un tertium quid, un essere intermedio tra Dio e l’uomo, ma è l’incarnazione umana di 
Dio e la divinizzazione e trasfigurazione in Lui dell'uomo. Cristo non è solo “un" Mediato­
re, ma è, personalmente, “la Mediazione stessa”, nella quale Dio e uomo, senza confonder­
si, si compenetrano reciprocamente nell’unità della Persona del Verbo divino.



8(M) Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Bisogna ribadire, allora, nell’annuncio, l'unità del piano divino di salvezza e la reci­
procità di azione e comunione tra il Verbo eterno ed il Verbo incarnato, per cui non c’è 
azione del Verbo divino che non sia compiuta in comunione con l’Incarnato, Gesù di Naza­
ret. D’altra parte, non c’è azione umana di Gesù di Nazaret che possa essere considerata 
come un agire puramente ed esclusivamente umano. Bisognerebbe recuperare il concetto 
di “agire teandrico” secondo l’elaborazione di Giovanni Damasceno, seguito dai grandi 
dottori come Tommaso d'Aquino. Forse qualcuno penserà che questo sia un linguaggio 
ermetico, troppo lontano dalla mentalità culturale e religiosa contemporanea. Eppure, oggi­
proprio nel dialogo inter-religioso (cristiano-induista) si parla, talora, di "principio cosmo­
teandrico”, con implicanze inaccettabili per la fede cristiana. Credo che sia urgente, per 
l'annuncio della verità della fede nell’Incarnazione, per proteggerne l’autenticità contro 
ogni storicismo e ogni riaffacciarsi della gnosi, la già ricordata "norma calcedonese” che ci 
invita a superare ogni forma di divisione tra umano e divino, tra storia ed eternità dando 
grande importanza, nell'annuncio, alla Persona di Gesù Cristo, polo di unità che si rivelo 
nel volto storico di Gesù di Nazaret, come «luogo definitivo della rivelazione del mistero 
eterno Uni-trino di Dio».

Quando Giovanni Paolo II nella Tertio Millennio ineunte ci richiama all'importanza del 
«volto di Cristo» come «volto da contemplare» (nn. 16-18) per divenire sempre più spec­
chio di questo volto, tenendo lo sguardo più che mai fisso su di Lui (n. 16), noi ci rendiamo 
conto che la forza dell’annuncio proviene soprattutto da questa ferma convinzione dello 
fede cristiana per la quale, la figura storico-umana di Gesù, nei suoi gesti, nelle attitudini 
che la caratterizzano, nelle sue parole, nello stile della sua esistenza umana, svelandoci l’i­
dentità della sua Persona filiale, ci svela la “figura trinitaria" di Dio che Egli è venuto 0 
mostrare e l’identità dell'uomo vero che è venuto a salvare e ricreare.

Allora, la mitezza, l’umiltà e bontà di cuore dell’amabile Salvatore, il suo servizio quale 
Figlio dell'Uomo, venuto a donare la vita per gli uomini, non è come una livrea che nascon­
de il mistero intimo di Dio nella povertà umana. I “mysteria carnis" «non sono l’involucro 
opaco che nasconde la sua divinità, ma quello trasparente che la svela visibilmente agl* 
occhi di carne degli uomini» (B. Maggioni). Insomma, nella sua santa umanità il Figlio di 
Dio ci manifesta più di quanto non ci nasconda, il “Dio dell'Amore assoluto, tri-persona­
le", che si dona nella sua pienezza agapica, fino alla kenosi della croce e che sempre nel suo 
volto tripersonale ci mostra la potenza vincitrice dell'Amore più forte della morte.

Una conoscenza di Dio che in qualche modo prescinde dai mysteria carnis, dallo stile 
della vita umana di Gesù, “sacramento della Trinità”, sarebbe una conoscenza, che invano 
cercherebbe di raggiungere il vero Dio, sorvolando o deviando dalla mediazione umana del 
Redentore. In questo senso penso che il capitolo I degli “Orientamenti pastorali” per il primo 
decennio del 2000 della Conferenza Episcopale Italiana, abbia ben centrato questa impor­
tanza dell’azione contemplativa dello sguardo fisso su Gesù, l'inviato del Padre, che ci rive­
la la comunicazione del Dio vero mediante la condivisione della esperienza umana (Comu­
nicare il Vangelo in un mondo che cambia, 14).

2.3. La missione di Gesù, l'inviato del Padre
L'unità tra la “verità storica” di Gesù, intesa non solo come “esattezza” dei fatti, quan­

to come “rivelazione della Verità di Dio nei fatti” ci deve indurre ad uno spirito meditativo, 
ad una «cristologia della contemplazione» (V. Battaglia) dalla quale nasce una particolare 
forza nel messaggio annunziato, nella linea del contemplata aliis tradere. Si tratta di un 
approccio che non rinnega il momento di approfondimento storico!esegetico del testo evan­
gelico, ma lo integra con l'apporto vitalizzante della Tradizione di fede, che comprende il 
culto, la riflessione dei Padri, l'apporto del Magistero, la storia ed esperienza carismatica 
dei Santi.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 801

Questo contesto della Tradizione vivente, luogo proprio di lettura della Bibbia, “nella 
Chiesa”, ci invita a non staccarci dalla storia di povertà di Gesù, dalla sua storia di servizio, 
di passione, culminante sulla croce, come storia della Vita eterna trinitaria di Dio che si 
approssima all’uomo e che definisce il senso di quell'esiere inviato del Padre, che domina 
nella “cristologia giovannea”. Il Taylor, molti anni or sono, nel suo saggio sulla Persona di 
Cristo nel Nuovo Testamento, notava che «l'essere inviato nel mondo è come il perno intor­
no al quale gravitano tutte le affermazioni dottrinali del IV evangelo». Gesù stesso si defi­
nisce come «Colui che il Padre ha consacrato ed inviato nel mondo» (10,36). La missione, 
allora, l'essere inviato dal Padre, definisce l'essere stesso di Cristo, tutto il mistero della sua 
storia, piena di eternità. Questa identità ci dice che di fronte alla figura di Gesù di Nazaret 
non è possibile una separazione tra “persona ed ufficio”: in Lui «la persona è anche l’uffi­
cio, e l’ufficio è anche la persona. Le due cose sono ormai inseparabili: non sussiste più 
alcuno spazio riservato alla vita privata, all’io che in definitiva rimanga dietro le proprie atti­
vità e gesta, potendo considerarsi quindi talvolta anche “fuori servizio”; qui invece non c’è 
alcun “io” staccato dalla sua opera: il soggetto è l’opera, e l’opera è il soggetto» (J. Rat­
zinger, Introduzione al cristianesimo, Queriniana, Brescia 1969, 158).

Ora, caratteristica di missione, di “inviato”, implica due elementi essenziali: da un lato 
la sua «origine eterna dal Padre, dal quale è mandato nel tempo: così Tessere inviato si defi­
nisce nel quadro trinitario della filialità del Cristo e la Parola (che è Lui stesso) che Egli 
annuncia è la Parola del Padre. Gesù, l'inviato per eccellenza di Dio, è il messaggio stesso 
che annuncia. Ma dall’altro la missione dice un riferimento al mondo storico degli uomini: 
sotto questo aspetto, come scriveva Maldonato (Comm. in Jo. 5,23): «L’essere inviato è 
divenire carne, uomo», è l’evento decisivo per la salvezza del mondo (Gv 3,17-18). Questa 
unità tra essere e missione consente di poter affermare un punto di differenza essenziale tra 
Cristianesimo e religioni: Gesù Cristo non è un semplice promotore della fede o solo un 
esempio, per quanto sublime, da imitare», come avviene per i fondatori delle religioni mon­
diali, che non entrano nell’oggetto della loro credenza religiosa.

La fede cristiana che è certamente una sequela di Gesù, è anche una fede in Gesù Cri­
sto (Gv 9,35-38). Nella sua intramontabile opera ('Essenza del cristianesimo, Romano 
Guardini scriveva: «Il Cristianesimo non è una teoria della Verità o una interpretazione della 
vita. Esso è anche questo, ma non in questo consiste il suo nucleo essenziale. Questo è costi­
tuito da Gesù di Nazaret, dalla sua concreta esistenza, dalla sua opera, dal suo destino, cioè, 
da una Personalità storica».

Tuttavia va aggiunto che questa dimensione missionaria della esistenza di Gesù Cristo, 
quale inviato dal Padre, non deve restare nel quadro della sola venuta: l’essere “dal Padre” 
si sviluppa anche temporalmente come un “tendere al Padre”, un “tornare al Padre”, che nel 
contesto dell’ora pasquale giovannea esprime storicamente l’eterno dinamismo del Figlio 
Unigenito proteso verso il seno del Padre (Gv 1,18). Così, l'annuncio di Cristo, come Colui 
che viene, non deve mai prescindere dal dinamismo per il quale Egli è “Colui che viene tor­
nando al Padre” e che “torna al Padre” realizzando pienamente la sua venuta anticipazione 
del suo futuro avvento.

2.4. L'annuncio di Gesù Cristo, unico Salvatore e Redentore,
nel contesto del pluralismo culturale e religioso
È importante, in un tempo come il nostro, nel quale il pluralismo culturale-religioso 

possiede un forte rilievo, che l’annuncio della mediazione salvifica di Cristo venga espres­
so nel quadro di un modello “inclusivo”, per il quale la verità dell’unico Mediatore viene 
affermata nel rispetto delle pluralità di mediazioni salvifiche che però non possono opera­
re senza di Lui.

Ritengo che si possa ulteriormente migliorare “il modello inclusivo” richiamando il 
passo della Lumen gentium (n. 62), ricordato anche dalla Dominus Iesus (n. 4), e che, nel



802 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

luogo della Costituzione dogmatica conciliare, si pone in un contesto mariologico che 
coinvolge anche quello ecclesiologico. Esso afferma: «Come l’unica bontà di Dio è real­
mente diffusa in vari modi nelle creature, così anche l’unica mediazione del Redentore non 
esclude, ma suscita nelle creature una varia cooperazione partecipata da un'unica fonte». 
La Dominus Iesus invita i teologi ad «approfondire il contenuto di questa mediazione par­
tecipata, che deve restare, pur sempre normata dal principio dell’unica mediazione di Cri­
sto» (Ivi), per cui le mediazioni partecipate non possono essere intese come parallele, né 
complementari (Redemptoris missio, 5). Ora, potremmo dare maggiore risalto all'unica 
mediazione di Cristo attraverso proprio la parola usata dalla Lumen gentium e cioè, l’an­
nuncio di Gesù Cristo, unico Mediatore, viene meglio espresso, nel suo valore universale- 
in un quadro di "inclusione diffusiva”, per la quale, il Mediatore unico, non solo regola e 
rende efficace ogni altra forma (subordinata) di mediazione, ma propriamente la suscita e 
la produce. Questo carattere diffusivo non va inteso solo nel quadro creativo, come espres­
sione del principio ontologico del bonum est diffusivum sui, esso va inteso qui essenzial­
mente nel contesto teologico della rivelazione piena, nella storia di Gesù, dell'agape tri­
nitaria.

Si potrebbe, allora, parlare di “principio di inclusione diffusiva agapica”, per la quale 
l’unico Mediatore non assorbe, ma fa essere, diffonde universalmente. Per illustrare questa 
unicità espansiva, l’annuncio dell’unico Mediatore non dovrà fare economia del mistero tri­
nitario che in esso si rivela pienamente, dando rilievo anzitutto al principio pneumatologi- 
co e quindi a quello della mediazione partecipata “ecclesiologico-mariana”. Per essi, io 
modo prioritario e completo si realizza e diffonde storicamente la partecipazione della 
mediazione unica salvifica del Cristo. La loro complementarità è espressa dalla promessa di 
Gesù: «Quando verrà il Consolatore che io vi manderò dal Padre, lo Spirito di verità che pro­
cede dal Padre, egli mi renderà testimonianza; e anche voi mi renderete testimonianza, per­
ché siete stati con me fin dal principio» (Gv 15,26). Il principio di partecipazione, che ha la 
sua massima applicazione nella mediazione ecclesiale-mariana, si può estendere, però- 
anche se in maniera imperfetta, ad altre forme di partecipazione dell’azione salvifica di Cri­
sto, proprio attraverso la via che lo Spirito apre nella sua testimonianza interiore nel cuore 
di ogni uomo, per suscitare una cooperazione umana nella storia universale.

Mi fermo brevemente su questi due aspetti: anzitutto l’azione dello Spirito nella storia 
di salvezza è congiunta in maniera intima ed indissolubile a quella del Verbo Incarnato, pel 
cui è impossibile parlare di una economia dello Spirito più universale di quella del Verbo 
Incarnato, crocifisso e risorto, come avverte la Dominus Iesus (n. 12, nella linea della 
Redemptoris missio). Quello stesso Spirito che ha operato nell'Incarnazione, nella maternità 
di Maria e nella vita, morte e risurrezione di Gesù ed opera nella Chiesa, non solo «non va 
considerato come alternativo a Cristo, né riempie una specie di vuoto, come talvolta si ipo­
tizza esserci tra Cristo ed il Logos» (Ivi, 12), ma «quanto opera nel cuore degli uomini e 
nella storia dei popoli, nelle culture e nelle religioni, assume un ruolo di preparazione evan­
gelica e non può non avere riferimento a Cristo, Verbo fatto carne per l’azione dello Spiri­
to, “per operare in Lui, l’Uomo perfetto, la salvezza per tutti e la ricapitolazione universa­
le’’» (Redemptoris missio, 28-29).

Nell'ambito della missione di evangelizzazione della Chiesa, credo che si potrebbe deli­
neare una duplice azione dello Spirito Santo: quella preparatoria, che precede la missione 
stessa della Chiesa, aprendo il cuore degli uomini alla Verità del Vangelo, e quella per la 
quale. Egli, inviato dal Padre per mezzo di Cristo, come persona di comunione, presiede il 
dialogo tra la Parola rivelata, annunciata dalla Chiesa e le domande, le questioni degli 
uomini, le loro attese, angosce e speranze. Lo Spirito Santo tende così a continuare il pro­
cesso di incarnazione della Parola di verità, attraverso il dialogo con i linguaggi umani. 
Egli è, potremmo dire, l’agente principale di inculturazione. Egli continua il mistero della



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 803

Pentecoste nella pluralità delle culture, aprendo queste all'ascolto ed accettazione dell’uni­
ca Verità della fede e sintonizzando gli evangelizzatori con le situazioni umane, riflesse nelle 
culture e nelle molteplici religioni. Scriveva a proposito il P. Congar: «Lo Spirito Santo è 
dato in una pluralità di persone. La sua missione a Pentecoste è contrassegnata dal fatto che 
ogni popolo comprende il Vangelo nella propria lingua. Egli distribuisce alle persone una 
diversità di doni. Alle Chiese pure. La Chiesa non ha la pienezza della sua cattolicità se non 
riconoscendo ed assumendo tutti questi doni».

Quest’opera dello Spirito, nell’evangelizzazione, guida dunque la Chiesa e la missione 
dei credenti che nella coscienza dell’azione preveniente dello Spirito si deve porre, come 
dicono bene gli Orientamenti pastorali, anzitutto in ascolto delle culture e religioni del 
nostro mondo, per discernere i semi del Verbo presenti in esse, «anche al di là dei confini 
visibili della Chiesa», nella convinzione che per vie inattese il Signore possa in certi 
momenti farci sentire la sua voce attraverso di loro; ma. in secondo luogo, si impone l’ope­
ra di questo discernimento, perché sia rispettato il principio della supremazia e trascenden­
za del Vangelo attraverso il costante incontro con la Tradizione della fede nella quale viene 
tramandata fedelmente l’esperienza originale della Parola fatta carne. Il Vangelo, infatti, pur 
costituendo una forza imprescindibile nel cammino di una piena umanizzazione dell'uomo, 
non si confonde con una semplice proposta di un umanesimo tra i molti volti dell'uomo. La 
Parola detta da Dio all’uomo, pur essendo incarnata in una particolare cultura, è “Parola uni­
versale” che non può essere racchiusa totalmente nelle strettoie di una sola “semantica 
umana”. Anzi, proprio questa Parola di fede, nella forza dello Spirito, riesce ad esprimere 
quella verità che non è modellata sull'uomo (Gal 1.11-12).

Ora, questo compito di ascolto e di annunzio dei credenti nella missione profetica di 
discernimento, per rendere attuale e perenne il messaggio dell'unico Mediatore nella sto­
ria del mondo, va realizzato in quello che chiamerei lo “stile mariano-ecclesiale” della 
mediazione partecipata che è esemplarmente descritto da Luca nell’atteggiamento con il 
quale Maria «serbava tutte queste cose meditandole (symballousa) nel suo cuore» (Le 
2,19.51). Questo meditare esprime il metodo proprio di evangelizzazione di una Chiesa 
che, guidata dall’azione dello Spirito, attualizza l’opera salvifica di Cristo, partendo 
costantemente dall’anamnesi della sua “figura originaria”, dal suo Volto autentico “conser­
vato” fedelmente nel cuore della Tradizione vivente della Chiesa (anamnesi come atto dello 
Spirito: Gv 14,26), ponendolo in costante dialogo con l'esperienza storica degli uomini, 
con la voce delle loro culture, insomma a confronto con la realtà della storia umana. Il ter­
mine (symballousa) esprime bene l’idea di un "costante confronto dialogico" che conduce 
la vita della Chiesa, nel cammino del tempo, ad una prioritaria continua auto-evangelizza- 
zione che la porta alla Verità tutta intera (Gv 16.13). nell'adempiere fedelmente la sua stes­
sa missione di annuncio di Cristo. In questo orizzonte di missione nel quale si uniscono la 
testimonianza dello Spirito di Verità e quella della Chiesa apostolica che trasmette la Paro­
la rivelata, nella sua sempre più profonda comprensione ed assimilazione, l'annuncio del­
l’unico Mediatore può rendere veramente al mondo la testimonianza della vera speranza 
che porta con sé (1 Pt 3.15).

Vorrei concludere con le parole di S. Giovanni della Croce: «Se ti ho detto tutta la verità 
nella mia Parola, cioè nel mio Figlio, e non ho altro da manifestarti, come ti posso rispon­
dere o rivelare altre cose? Ma se guarderai Lui, troverai il tutto: perché Egli è la mia locu­
zione e risposta, ogni mia visione e rivelazione [...]. Guarda bene il Cristo e in Lui troverai 
già fatto e detto molto più di quanto tu vorresti» (Subida del Monte Carmelo, II, 22, 5).



804 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

3. APPROVAZIONE DELLA REVISIONE
DELLA TRADUZIONE ITALIANA DELLA BIBBIA 

PER L’USO LITURGICO*

1. Prima e seconda edizione della versione italiana della Bibbia per l'uso liturgico
Poco più di trent’anni fa, il 25 dicembre 1971, veniva approvata la traduzione ita­

liana della Bibbia per l’uso liturgico. Sei anni prima, il 24 settembre 1965, il Comitato 
direttivo della C.E.I. - i Cardinali Giovanni Urbani, Ermenegildo Florit e Giovanni 
Colombo - aveva deciso di «preparare una versione ufficiale della Bibbia in lingua italia­
na per venire incontro alle esigenze che la riforma liturgica e la stessa vita pastorale po­
nevano in rilievo»1. Il progetto era stato approvato dall’Assemblea Generale della C.E.I- 
il 7 ottobre 1965.

L’urgenza del compito e la possibilità di affidarsi a traduzioni esistenti di buon livello 
suggerirono di assumere come base del lavoro una di queste, quella curata per la U.T.E.T- 
da Enrico Galbiati, Angelo Penna e Piero Rossano. Ne venne fatta un’accurata revisione- 
con l’apporto di esperti esegeti, linguisti e musicisti, sotto la guida di un apposito Comitato 
Episcopale, presieduto dal Card. Florit.

I criteri presi a guida del lavoro sono così riassunti nella Presentazione della pubblica­
zione: «Esattezza nel rendere il testo originale; precisione teologica, nell’ambito della stes­
sa Scrittura; modernità e bellezza della lingua italiana; eufonia della frase, in modo da favo­
rirne la proclamazione; cura del ritmo, con conseguente possibilità di musicarne i testi (spe­
cie i Salmi), di cantarli, di recitarli coralmente»2.1 Vescovi furono periodicamente informa­
ti dello sviluppo del lavoro. A tutti i Vescovi venne chiesto il parere sulla traduzione, in una 
consultazione svoltasi nel 1969.

L'esito del progetto è stato ampiamente positivo: la cosiddetta Bibbia-C.E.I. ha nutrito 
egregiamente la vita liturgica delle nostre comunità. Anzi, come aveva previsto lo stesso 
Comitato direttivo, è diventata testo di riferimento per ogni ambito - spirituale, pastorale- 
teologico - della vita cristiana, personale e comunitaria, ricoprendo per la nostra Chiesa il 
ruolo che nei secoli passati era stato della Vulgata.

Alla prima edizione (dicembre 1971) segui di lì a poco la seconda (aprile 1974). Poche 
sono le varianti introdotte, che registrano le correzioni chieste dalla Santa Sede nella reco­
gnitio dei Lezionari della Messa.

2. Motivazioni e criteri del progetto di revisione
La Presentazione del testo della prima edizione della versione italiana della Bibbia pet 

l’uso liturgico si concludeva così: «E da augurarsi che l’occhio attento ed esperto di lettori 
amanti della Parola di Dio legga questa versione anche con intento critico, per poter segna­
lare alla Conferenza Episcopale Italiana mende o difetti, anche perché un testo ufficiale non 
è un testo morto e intangibile, ma vivo e in via di perfezionamento continuo, in risponden­
za alle esigenze della comunità ecclesiale ed alla possibilità della lingua»3. Queste parole 
ebbero subito riscontro: nel corso degli anni, si moltiplicarono segnalazioni di possibili 
miglioramenti del testo, che formarono un nutrito dossier. Soprattutto con il diffondersi della

* Relazione di Mons. Giuseppe Betori. Segretario Generale della C.E.I.
1 La Sacra Bibbia, Versione italiana per l'uso liturgico a cura della Conferenza Episcopale Italiana, Intro­

duzioni e note. Edizioni Pastorali Italiane. Roma 1971. p. 11 (Presentazione).
Ivi, p. 12.

3 Ivi. p. 14.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 805

lectio divina, crebbe anche l’esigenza di avere un testo dal punto di vista linguistico più ade­
rente all’originale. Ma non mancò chi spinse verso un adeguamento del testo a modalità lin­
guistiche più vicine al parlare comune e quindi anche più interpretative.

Queste osservazioni e queste esigenze da sole non avrebbero probabilmente mai con­
dotto alla revisione dell'ormai affermata traduzione, se non fosse intervenuto un fatto 
esterno decisivo. Il 25 aprile 1986 il Santo Padre promulgò la Nova Vulgata - pubblicata 
in seconda edizione (la prima era del 1979) - e la dichiarò “tipica”, specie per l’uso litur­
gico4. In ossequio a tale indicazione, la Presidenza della C.E.I. nel maggio 1988, con il 
parere favorevole della Commissione Episcopale per la liturgia e del Consiglio Episco­
pale permanente, costituì un Gruppo di lavoro per provvedere a una revisione della tradu­
zione italiana, alla luce del testo della Nova Vulgata e, con l’occasione, per migliorarne la 
qualità.

Presieduto da Mons. Giuseppe Costanzo (1988), poi da Mons. Wilhelm Egger (1991- 
1994), quindi da Mons. Franco Festorazzi (1994-2000), il Gruppo era composto da bibli­
sti, liturgisti, italianisti e musicisti: inizialmente una decina di studiosi, con sostituzioni e 
integrazioni nel corso degli anni5. Il Gruppo ha lavorato dodici anni, secondo criteri dati 
dal Consiglio Permanente, successivamente precisati in varie fasi di consultazione. Que­
sti criteri corrispondono di fatto a quelli indicati dalla recente istruzione della Congre­
gazione per il Culto Divino Liturgiam authenticam (marzo 2001) e possono essere così 
riassunti:

- per la scelta del testo canonico da tradurre e per orientarsi nei casi di interpretazione 
discussi ci si è riferiti alla Nova Vulgata e, in genere, alla tradizione liturgica occidentale;

- la traduzione esistente è stata rivista in base ai testi originali (ebraici, aramaici e 
greci), secondo le migliori edizioni critiche oggi disponibili, da cui è stata peraltro tradotta 
la stessa Nova Vulgata1', e secondo i principi classici della critica testuale e dell’esegesi; nei 
casi di lezioni testuali dubbie o discusse, ci si è riferiti in primo luogo alla versione dei LXX, 
per l’Antico Testamento, e poi alla Vulgata, tenendo conto delle scelte fatte in proposito 
dalla Nova Vulgata;

- inesattezze, incoerenze ed errori dell’attuale traduzione sono stati corretti seguendo 
scelte esegetiche condivise e avendo per riferimento, nei casi dubbi, la Nova Vulgata;

- si è cercato di recuperare un’aderenza maggiore al tono e allo stile delle lingue origi­
nali, orientandosi verso una traduzione più letterale, senza compromettere tuttavia l’intelli­
gibilità del testo già nella lettura o nell’ascolto;

- particolare attenzione è stata riservata alla corrispondenza dei testi sinottici, alla 
varietà degli stili e dei generi letterari nei diversi libri della Scrittura, cercando al contempo 
uniformità e continuità del vocabolario;

4 Nova Vulgata Bibliorum Sacrorum Editio. Editio typica altera, l.ibreria Editrice Vaticana. Romae 1986 (cfr. 
P- VIII ).

’ Ne hanno fatto parte mons. Alberto Giglioli, mons. Carlo Ghidelli, mons. Luciano Monari. mons. Luciano 
Pacomio, d. Carlo Buzzetti, d. Romeo Cavedo. p. Eugenio Costa, d. Renato De Zan, mons. Giuseppe Ghiberti. p. 
Tiziano Lorenzin, d. Luca Mazzinghi. d. Antonino Minissale, d. Angelo Ranon (t). d. Luigi Sessa (t), d. Giulio 
Villani. Segretario è stato p. Giuseppe Danieli. Importante è stato anche il contributo dei direttori dell'Ufficio litur­
gico nazionale, d. Michelangelo Giannotti. d. Guido Genero e d. Giuseppe Busani. che si sono avvalsi della colla­
borazione di sr. Natalina Argentin, sr. Gregoria Arzani. sig.a Annapaola Fornaci Ranaldi e d. Angelo Lameri.

6 Si è fatto riferimento per l’Antico Testamento alla Bibita Hebraica Stuttgartensia (a cura di K. Elliger e W. 
Rudolph, 4’ ed., 1990) e ai Septuaginta a cura A. Rahlfs (9“ ed., 1971), per il Nuovo Testamento al testo curato da 
K. Aland, M. Black, C. M. Martini. B. M. Metzger e A. Wickgren. riprodotto nella 27’ ed. rivista del Novum Testa­
mentum Graece (Nestle-Aland) (1993) e nel Greek New Testament 3’ ed. (1992). Il cambiamento dei testi critici di 
riferimento nella redazione della Nova Vulgata - e quindi anche in questa revisione della Bibbia-C.E.I. - ha avuto 
importanti conseguenze; l’attuale traduzione della Bibbia-C.E.I. presuppone infatti per l’Antico Testamento la 
Bibita Hebraica di R. Kittei e per il Nuovo Testamento in generale il Novum Testamentum graeee et latine di A. 
Merk.



806 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

- ci si è preoccupati di rendere il testo in buona lingua italiana, con modalità espressi­
ve di immediata comprensione e comunicative in rapporto al contesto culturale odierno, evi­
tando forme arcaiche del lessico e della sintassi;

- si è curato il ritmo della frase, per rendere il testo rispondente alle esigenze della pro­
clamazione liturgica e, dove occorra, adatto a essere musicato per il canto.

3. L'iter del lavoro di revisione
Sulla base di questi criteri il Gruppo di lavoro ha esaminato anzitutto il dossier delle 

osservazioni alla traduzione esistente già pervenute e ha sollecitato ulteriori indicazioni, 
interpellando numerosi biblisti e altri studiosi7.

Sulla base dei suggerimenti raccolti, il Gruppo ha lavorato in sottogruppi per la rilettu­
ra di tutti i testi e la valutazione delle proposte di cambiamento. Le variazioni introdotte 
sono state discusse nel Gruppo di lavoro in seduta plenaria. Il lavoro è stato seguito costan­
temente dal Consiglio Episcopale Permanente, cui sono stati riferiti i risultati raggiunti e sot­
toposti alcuni testi di prova8. Particolare cura è stata riservata alla traduzione del Padre 
nostro e dei cantici evangelici. Lo stesso Consiglio ha approvato nel 1997 la pubblicazione 
ad experimentum di una prima edizione della traduzione rivista del Nuovo Testamento’' 
dando vita a una verifica assai utile sia per il dibattito che ne è scaturito sia per le ulteriori 
indicazioni di miglioramento pervenute.

A partire dal 1993 il Consiglio Permanente ha designato al proprio interno un Contila 
to ristretto di Vescovi per seguire più da vicino il lavoro e riferirne al Consiglio stesso. 
Comitato hanno fatto parte: il Card. Giacomo Biffi (dal 1997 sostituito dal Card. Dionigi 
Tettamanzi), il Card. Carlo M. Martini, il Card. Giovanni Saldarini (dal 1997 sostituito da 
Mons. Renato Corti), Mons. Mariano A. Magrassi (dal 1997 sostituito da Mons. Giusepp6 
Costanzo) e Mons. Benigno L. Papa.

Nel corso del cammino non sono mancati anche apporti di carattere ecumenico e inter­
religioso. In particolare è stata chiesta una verifica della traduzione del Nuovo Testamento 
alla Federazione delle Chiese evangeliche d’Italia; altre osservazioni, relativamente all* 
traduzione del Pentateuco, sono state richieste alla presidenza dell’Assemblea dei rabbin* 
d’Italia.

Terminato il proprio compito nell’aprile 2000, il Gruppo di lavoro ha consegnato i testi 
rivisti alla Segreteria Generale della C.E.I. Questa ha provveduto a un’ulteriore rilettura. p°r 
dare maggiore omogeneità agli interventi fatti nei vari libri, con particolare attenzione *•

In questa fase dei lavoro hanno collaborato: Valdo Bertalot. Giuseppe Betori, Antonio Bonora (t), Gian 
Antonio Borgonovo, Claudio Bottini, Adriana Bottino. Maria Brutti. Innocenzo Cardellini. Cecilia Carniti (t). Lino 
Cignelli, Mario Cimosa, Enzo Cortese, Giuseppe Crocetti, Giuseppe Danieli. Angelico Di Marco, Claudio Dogi'0- 
Vittorio Fusco (+), Roberto Gelio (t), Mara La Posta. Tiziano Lorenzin. Nicolò Loss (+). Cesare Marcheselli Casa­
le. Mario Masini. Luciano Monari, Francesco Mosetto, Alviero Nicacci. Marco Nobile. Anna Passoni Dell'Acqua. 
Romano Penna, Antonio Pitta, Virgilio Ravanelli, Armando Rolla, Francesco Saracino, Giuseppe Segalla. Adal­
berto Sisti, Gianni Trabacchin, Stefano Virgulin, Lorenzo Zani, Silverio Zedda (t). Italo Zedde.

Altri apporti sono stati dati successivamente da: Andrea Andreozzi, Silvio Barbaglia, Sandro Carbone, Gae­
tano Castello, Flavio Dalla Vecchia, Roberto Filippini. Corrado Ginami. Pier Angelo Gramaglia, Umberto Neri (t) 
Piergiorgio Paolini, Paolo Papone, Angelico Poppi, Gian Luigi Prato. Benedetto Prete, Michelangelo Priotto. Gian­
franco Ravasi, Maria Luisa Rigato, Francesco Vannini. Roberto Vignolo.

La traduzione sarà accompagnata da introduzioni e note al testo, per le quali hanno lavorato: Claudio Balza- 
retti, Augusto Barbi, Giuseppe Betori, Enzo Bianchi, Elena Bosetti, Maria Brutti, Carlo Buzzetti, Sandro Carbone. 
Giuseppe Crocetti, Giuseppe Danieli. Rinaldo Fabris, Antonio Fanuli, Antonio Favale, Alberto Giglioli, Primo 
Gironi, Bruno Maggioni, Luciano Manicardi, Filippo Manini, Gilberto Marconi, Antonino Minissale, Giacomo 
Morandi, Pasquale Pezzoli, Gianfranco Ravasi, Patrizio Rota Scalabrini, Lucio Sembrano, Filippo Serafini.

“ In particolare testi tratti da Salmi, Geremia, Matteo, Atti.
’ La Sacra Bibbia. Nuovo Testamento, Libreria Editrice Vaticana. Roma 1997.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 807

Vangeli, e per affrontare il problema dell’uniformità dell’onomastica, dove si presentavano 
non poche incoerenze Dopo un altro anno di lavoro, il testo è stato inviato nell’estate 2001 
a tutti i Vescovi per la consultazione.

4. La consultazione e l'esame degli emendamenti
Nel frattempo la Commissione Episcopale per la liturgia ha demandato ad apposito Comi­

tato l’esame degli emendamenti proposti dalla consultazione. Il Comitato, presieduto da mons. 
Felice Di Moffetta e composto da mons. Luciano Monari e mons. Mansueto Bianchi, si è 
avvalso della consulenza di biblisti e liturgisti già impegnati nelle precedenti fasi delT/fer di 
revisione ". Il Segretario Generale della C.E.l. ha partecipato personalmente a tutti i lavori.

Sono pervenuti 218 voti su 249 aventi diritto. Il testo presentato ha ricevuto un larghis­
simo consenso: 168 placet, 47 placet iuxta modum, 3 schede bianche, nessun voto contra­
rio. Sono stati proposti 1.321 emendamenti, a cui va aggiunto un migliaio circa di osserva­
zioni, presentate come suggerimenti per il miglioramento del testo.

Tutti, emendamenti e suggerimenti, sono stati presi in esame dai singoli esperti; le loro 
decisioni sono state valutate in forma collegiale dal Comitato. Circa i due terzi degli emen­
damenti e delle osservazioni sono stati accolti. È stata poi rifatta una lettura ulteriore dei 
testi, per controllare la coerenza tra gli interventi effettuati e le scelte lessicali e interpreta­
tive generali del testo, il testo rivisto - evidenziati con parole barrate e in neretto i passi cam­
biati secondo le indicazioni accolte - è stato inviato circa un mese fa a tutti i membri di que­
sta Assemblea, cui spetta la decisione finale.

5. Caratteristiche della revisione e problematiche di particolare rilievo
Il lavoro era iniziato con la prospettiva di fare pochi, isolati interventi. L'impresa si è 

rivelata più complessa di quanto si poteva presumere. Provo a indicare alcuni motivi. Anzi­
tutto, come si è detto, il testo critico a cui la Nova Vulgata rimanda è in più punti innovato 
rispetto a quello presupposto dall’attuale traduzione della Bibbia-C.E.I. Inoltre, la necessità 
negli anni Sessanta di chiudere il lavoro con urgenza, per offrire subito i testi tradotti alla 
liturgia rinnovata, aveva prodotto diversi errori, inesattezze, soprattutto incongruenze, evi­
denti specialmente nei passi sinottici, dove a un medesimo testo corrispondevano traduzio­
ni diverse (ma anche il contrario!), che impedivano di percepire il tessuto comune e la spe­
cificità dei vari libri biblici. Soprattutto, si è fatta l’esperienza di come un testo sia un com­
plesso mosaico, in cui il cambiamento di una tessera implica contemporanei interventi in 
altre parti dell’opera, se non si vuole perdere la coerenza dell’insieme.

Gli interventi necessari sono stati pertanto più estesi del previsto. Nondimeno il lavoro 
resta nei limiti del mandato ricevuto: una revisione corretta del testo precedente e non una 
nuova traduzione. A giudizio degli esperti e della consultazione fatta presso l'Episcopato il 
risultato raggiunto sembra più che soddisfacente. Su come è stato tradotto questo o quel 
passo possono esserci ovviamente opinioni diverse, nell’insieme però l'operazione compiu­
ta raccoglie un pressoché totale consenso.

Questo nelle linee generali. Provo ora ad accennare ad alcuni tra i problemi più impor­
tanti che si è dovuti superare e alle soluzioni adottate.

Anche questo lavoro è stato coordinato dal p. Giuseppe Danieli e ha visto l’apporto di altri esperti, tra cui 
d. Augusto Barbi, p. Eugenio Costa, d. Luca Mazzinghi, d. Romano Penna, il prof. Gianluigi Prato, nonché la veri­
fica personale da parte dei Sottosegretario poi Segretario Generale della C.E.I. Mons. Giuseppe Betori.

" Nell’esame degli emendamenti ci si è avvalsi dell’apporto di d. Augusto Barbi, d. Giuseppe Busani, d. 
Romeo Cavedo. p. Eugenio Costa, d. Renato De Zan. d. Luca Mazzinghi. d. Antonino Minissale, d. Romano Penna. 
La segreteria è stata curata ancora con competenza, precisione e dedizione da p. Giuseppe Danieli.



808 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

a) Il problema del testo critico e il caso di Ester e del Siracide
Il cambiamento del testo critico di riferimento ha comportato diverse modifiche nella 

traduzione. In moltissimi casi si tratta di correzioni marginali: lo spostamento dell’inizio o 
della fine di un versetto, l’aggiunta o la caduta di un articolo o di un pronome, il cambia­
mento di un termine con un altro affine, ecc. Non mancano però novità significative. Un solo 
esempio, dal libro degli Atti: in At 20,28 «la Chiesa di Dio, che egli si è acquistata con il suo 
(= di Dio) sangue (ótà Tot) ìfitov (ù'paTO^)» è diventato «la Chiesa di Dio, che egli si è 
acquistata con il sangue del proprio Figlio (bià Tot) aipoToc, wt) ifitov)».

Più evidenti sono i cambiamenti nei libri anticotestamentari, dove si riflette in specie la 
conoscenza dei testi di Qumran e di altre scoperte recenti. Tralascio ogni esemplificazione 
e mi concentro su due libri che hanno posto particolari problemi, anche alla luce delle scel­
te fatte dalla Nova Vulgata.

Il libro del Siracide è giunto a noi completo solo nella traduzione greca. Del testo ebrai­
co, dalla fine del sec. XIX in poi, sono state scoperte ampie sezioni e vari frammenti. Il testo 
greco è giunto in due forme testuali, una più lunga e una più breve. Quest’ultima è conside­
rata più autorevole dal punto di vista critico e per questo motivo era stata preferita nella Bib- 
bia-C.E.I. del 1971. La Nova Vulgata - seguendo la tradizione latina, attestata dalla Vetus 
Latina come pure dalla Vulgata - ha preferito il testo lungo. In questa terza edizione della 
Bibbia-C.E.L si è ritenuto opportuno tradurre il testo greco lungo, segnalando però le parti 
proprie del testo breve: queste ultime sono scritte in tondo; le aggiunte del testo lungo sono 
scritte in corsivo; nell’edizione completa della Bibbia saranno segnalate in nota le varianti 
più significative del testo ebraico.

Anche il libro di Ester si presenta a noi in una forma ebraica e in una greca, tra loro 
diverse, non solo quantitativamente ma concettualmente: la dimensione religiosa è, per cosi 
dire, implicita nel testo ebraico, che non nomina mai Dio! La Bibbia-C.E.L 1971 ha segui' 
to il testo ebraico, come aveva fatto San Girolamo nella Vulgata. Mentre però Girolamo 
aggiunse le parti ulteriori esistenti in greco alla fine del libro, la Bibbia-C.E.L le inserì all’in- 
temo della traduzione del testo ebraico, nei contesti appropriati: una soluzione allora diffu­
sa, ma ibrida e molto criticata. La Nova Vulgata segue la tradizione greca, per il tramite di 
qualche codice della Vetus Latina. Anche la terza edizione della Bibbia-C.E.L propone io 
forma testuale greca, in quanto questa viene utilizzata nella liturgia della Chiesa. Essendo 
però ispirate ambedue le forme testuali, quella greca e quella ebraica, si propone al lettore 
anche il testo ebraico, collocato nella parte inferiore della pagina.

b) Il libro dei Salmi e la sua numerazione
Particolare cura è stata riservata al Salterio, il cui testo originale peraltro presenta pro­

blemi testuali ed esegetici di particolare rilievo, in specie per la natura poetica del libro, come 
si evince dal confronto tra il testo masoretico e quello dei LXX. La scelta di fondo, sulla scia 
di quanto fatto dalla Nova Vulgata, è stata di privilegiare, ove non esistessero problemi inter­
pretativi insolubili, il testo ebraico quale è presentato dalla edizione critica accreditata.

Questo vale anzitutto per la numerazione. Come è noto, la numerazione ebraica per 
quasi tutto il libro è più alta di una unità di quella greca. Quest’ultima è stata fino ad oggi 
utilizzata nella liturgia latina. Anche l’attuale Bibbia-C.E.L vi si adegua. Ma il nuovo testo 
biblico “tipico” per l’uso liturgico, cioè la Nova Vulgata, segue la numerazione ebraica e 
pone tra parentesi quella greca. Così, ad esempio, il Miserere da Salmo 50 diventa Salmo 
51. Anche la nuova traduzione italiana si adegua a questa indicazione.

Per quanto invece riguarda la traduzione stessa, il confronto con la Nova Vulgata e attra­
verso di essa con i testi originali ha portato a varie modifiche: si è cercata una maggiore pre­
cisione, verificando proprietà e coerenza del vocabolario; si è tentato di recuperare fin dove 
possibile le immagini vive proprie del linguaggio poetico; si è verificato il ritmo e la musi-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 809

calità dell’espressione. In non pochi passi le scelte fatte possono essere discusse all’infini­
to, tale è la situazione di pluralità di opzioni che offre il linguaggio poetico, come è facile 
verificare consultando un qualsiasi commentario. Ma nessuna delle scelte fatte è priva di 
adeguate motivazioni. Come sempre, le situazioni problematiche sono state risolte alla luce 
della Nova Vulgata.

c) Alcuni esempi di correzione e miglioramento del testo
E impossibile offrire una panoramica completa degli interventi operati sul testo attuale 

della Bibbia-C.E.I. Presento qualche esemplificazione, che aiuta a comprendere almeno il 
senso del lavoro fatto.

L’ascolto/lettura della Bibbia deve essere anche iniziazione al linguaggio della fede. Ci 
sono termini tipici, difficilmente sostituibili, che fanno parte della tradizione ecclesiale. Per­
tanto, si è mantenuto “Verbo" nel prologo giovanneo, nonostante ci fosse chi chiedeva di 
sostituirlo con “Parola”, e si è reintegrato il termine “Paraclito” dove l'attuale traduzione 
rende impropriamente con “Consolatore” un termine greco che significa piuttosto difenso­
re, avvocato.

Nella traduzione dell’Antico Testamento incombe il pericolo del marcionismo. Oggi 
non pochi fanno difficoltà, ad esempio, di fronte a testi di sapore bellico, che pur sono parte 
dell’esperienza di fede ebraica. Non ci si è piegati a manipolare questi testi per attutirne 
l’impatto: sarà l’interpretazione a presentarli nell’ottica della progressività della Rivela­
zione. Così, non si è trasformato il «Dio/Signore degli eserciti» in un più “accettabile” ma 
non vero «Signore dell’universo».

Il rispetto del testo anticotestamentario si è spinto anche sul versante della esattezza sto­
rico-culturale, per cui nella teofania del Sinai lo shofar è ora un «corno» e non una «trom­
ba» (Ls 19,16.19): non è solo questione culturale, dati i risvolti cultuali e messianici dello 
shofar. La ricerca della profondità teologica dei testi è stata costante. In Es 24,7 il ripetitivo 
«fare ed eseguire» è diventato un più pertinente e ricce «eseguire e prestare ascolto», con 
pieno rispetto di un testo di grande significato nella storia del pensiero ebraico: «Quanto ha 
detto il Signore, lo eseguiremo e vi presteremo ascolto».

11 problema della precisione della traduzione tocca anche testi cui ci eravamo abituati, 
ma che vanno rivisti per rispetto all’originale. La donna in Gen 2,18.20 non è un aiuto «simi­
le» all’uomo, ma gli «sta di fronte», capace di dialogare con lui. per cui è stato tradotto: «Un 
aiuto che gli corrisponda».

Queste precisazioni aiutano anche a meglio cogliere i collegamenti all’interno della 
Scrittura. Il saluto dell’Angelo alla Vergine in Le 1,28 dal prosaico «Ti saluto, o piena di gra­
zia» è diventato «Rallegrati, piena di grazia», più propriamente e in accordo con le profezie 
sulla Figlia di Sion. A volte poi il miglioramento tocca anche temi teologici significativi: 
«Completo nella mia carne quello che manca ai patimenti di Cristo, a favore del suo corpo 
che è la Chiesa» di Col 1,24 è diventato più correttamente «Do compimento a ciò che, dei 
patimenti di Cristo, manca nella mia carne ...».

Termino annotando come si sia cercato di salvaguardare anche la dimensione poetica 
dei testi, non rinunciando, dove possibile, al potere evocativo delle figure. «A te si deve lode, 
o Dio, in Sion» diceva il Sai 65,2 seguendo il testo dei LXX e della traduzione siriaca; lo 
stesso testo viene ora tradotto conformemente al testo masoretico: «Per te il silenzio è lode, 
o Dio, in Sion». Nulla di nuovo: «Tibi silentium laus» traduceva già San Girolamo nel Sal­
terio iuxta hebraeos.

d) Il Padre nostre
Sul testo del Padre nostro si è ampiamente dibattuto, non solo nel Gruppo di lavoro, ma 

anche - forse di più e poche volte nei giusti termini - nella pubblica opinione. Le polariz-



8 IO Atti della Conferenza Episcopale Italiana

zazioni sono forti. L’esigenza di rispondere ad alcune difficoltà attuali è però sentita dalla 
grande maggioranza dei fedeli.

11 problema è stato lungamente studiato e affrontato in più di un’occasione nel Consi­
glio Episcopale Permanente. Con unanime decisione finale il Consiglio ha ritenuto di pro­
porre il testo che avete ricevuto e che comporta tre novità: in Mt 6,12 l’introduzione della 
congiunzione «anche», che traduce il Kat ora non tradotto presente nel greco; al v. 13b la 
scrittura al maiuscolo di «Male», per indicarne la natura personale senza però cambiare 
nulla a livello fonetico; al v. 13a il cambiamento di «e non ci indurre in tentazione» con «e 
non abbandonarci alla tentazione». Questa appare la soluzione migliore per un'espressione 
assai difficile e per la quale, anche nella recente consultazione episcopale, sono state fatte 
varie e contrastanti ipotesi. La formula proposta, pur non essendo ottimale (evita però frasi 
troppo lunghe o scelte esegetiche condivise da pochi), propone un testo migliore dell’attua­
le (ritenuto fuorviarne da quasi tutti) e soprattutto aperto alle due interpretazioni che godo­
no i maggiori consensi: «non introdurci là dove Satana tenta», «non lasciarci cadere quan­
do siamo assaliti dalla tentazione»; non fondata appare qui invece la lettura di treipaopóq 
come “prova” (proveniente da Dio), che potrebbe giustificare il mantenimento dell’attuale 
traduzione.

Faccio osservare che con la votazione in questa Assemblea si approverà o meno la nuova 
traduzione per quanto riguarda il testo di Mt 6,9-12 e conseguentemente per i Lezionari 
liturgici. L’eventuale assunzione di questa traduzione nel rito liturgico e nella preghiera indi' 
viduale si porrà al momento della traduzione della terza edizione del Missale Romanum. La 
decisione che viene presa ora pregiudica però in qualche modo la scelta futura, essendo dif- 
ficile pensare la coesistenza di due formulazioni.

e) Il Benedictus, il Magnificat e il Nunc dimittis
Al Consiglio Episcopale Permanente è stato anche rimandato, per una decisione previa- 

il problema delle correzioni da apportare ai cantici evangelici, che hanno largo uso nella 
Liturgia delle ore. Anche in questo caso, di fronte a numerose istanze di correzione ipotiz- 
zate dal Gruppo di lavoro, ci si è orientati per interventi limitati, quelli giustificati dall’esi- 
stenza di veri e propri errori o di traduzioni del tutto inadeguate.

Rispetto al testo corretto dal Consiglio Permanente, la consultazione dei Vescovi ha 
posto tre ulteriori cambiamenti, che sono apparsi del tutto giustificati al Comitato di verifica 
degli emendamenti, a ciò delegato dalla Commissione Episcopale per la liturgia. Si tratta pef 
il Magnificat della traduzione con «per me» del dativo di comodo di Le l,49a, per coerenza 
con quanto è già stato fatto al v. 50b: «Grandi cose ha fatto per me (non: in me) l’Onnipo- 
tente ... la sua misericordia per quelli (non: si stende su quelli) che lo temono». Nel Bene- 
dictus c’è una più precisa traduzione del verbo greco del v. 79: non «per rischiarare quelli che 
stanno nelle tenebre», ma «per risplendere su quelli che stanno nelle tenebre». Infine, 
Nunc dimittis il verbo iniziale, adesso tradotto erroneamente come fosse un imperativo («Ora 
lascia ...»), viene correttamente interpretato come un indicativo, ma accogliendone il possi-1 
bile significato modale: «Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo vada in pace ...».

6. Significato e modalità dell’odierna votazione
L’approvazione della traduzione della Bibbia spetta alla Conferenza Episcopale, in forza 

del can. 825 §1 del Codice di Diritto Canonico. La Delibera della C.E.I. n. 25. pubblicata il 
18 aprile 1985 dopo aver ricevuto la prescritta recognitio della Santa Sede, precisa che 
«organo competente per l'approvazione dell'edizione e della traduzione dei libri della Sacra 
Scrittura [...] è la Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana». Alla Presidenza era già 
stata affidata l’approvazione dell’edizione 1971 della Bibbia-C.E.I.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 811

Oggetto del nostro esame, perciò, non è la traduzione della Bibbia in quanto tale, ma l’at­
titudine di questa traduzione a essere inserita nei libri liturgici, soprattutto nei Lezionari. Le 
disposizioni da osservare al riguardo sono contenute nell'Istruzione Liturgiam authenticam 
della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti: essa richiede che i 
libri liturgici siano approvati dall’Assemblea Generale dei Vescovi, con il voto favorevole 
della maggioranza qualificata degli aventi diritto a voto deliberativo ai sensi del can. 455 §2, 
e che ricevano la prescritta recognitio della Santa Sede prima della loro pubblicazione.

Completata pertanto la revisione della traduzione italiana della Bibbia, la Presidenza 
della C.E.I. l'ha valutata positivamente e si dispone ad approvarla ai sensi del can. 825 §1. 
Attende però l'esito dell'esame di questa Assemblea, alla quale viene ora richiesta l’appro­
vazione “per l'uso liturgico”, in modo che dal testo integrale della Bibbia possano essere 
estratti sia le pericopi e i testi (antifone del Messale, letture della Liturgia delle ore, ecc.) già 
previsti, sia quelli occorrenti a comporre successivamente eventuali nuovi libri liturgici. In 
questo modo si eviterà nel futuro di richiedere di volta in volta l'approvazione dell'Assem­
blea Generale per singoli brani da utilizzare e si eviterà altresì l'eventualità di dover appor­
tare nei nuovi testi per l'uso liturgico variazioni - su richiesta dell'Assemblea stessa o della 
Santa Sede -, con il rischio di traduzioni diverse della stessa pericope nella Bibbia e nei libri 
liturgici.

Il voto che l'Assemblea esprimerà con le modalità prima ricordate (voto favorevole dei 
due terzi degli aventi diritto a voto deliberativo), riguarderà globalmente la traduzione della 
Bibbia nel testo inviato a domicilio (aprile 2002).

Prima della votazione si aprirà la discussione, nella quale si potranno fare interventi di 
carattere generale o anche illustrare eventuali emendamenti, da presentare immediatamen­
te per iscritto alla Segreteria Generale, su specifici testi, purché ricorra una delle seguenti 
ipotesi:

a) un Vescovo ripresenta emendamenti da lui stesso proposti nel corso della prima 
consultazione e non recepiti dal Comitato di revisione;

b) un Vescovo propone di eliminare emendamenti introdotti dal Comitato di revi­
sione in base alla prima consultazione, così che sia ripristinato il testo della prima redazio­
ne (giugno 2001 );

c) trenta Vescovi almeno propongono per iscritto emendamenti del tutto nuovi.
Gli emendamenti saranno esaminati dai Vescovi del Comitato di revisione: quelli 

ammessi alla votazione, nel rispetto delle ipotesi prima prospettate, verranno illustrati in 
Assemblea, risultando approvati se riceveranno il voto favorevole della maggioranza dei 
votanti; quelli invece che il Comitato ritenesse non ammissibili, saranno respinti e di tale 
conclusione si darà motivazione all'Assemblea.

Esaurita la votazione degli eventuali emendamenti, si procederà se necessario alla revi­
sione del testo di tutta la Bibbia per la «votazione globale e conclusiva», da effettuare «a 
giudizio del Presidente [...] in una riunione successiva a quella nella quale sono stati vota­
ti gli emendamenti» (art. 27 del Regolamento della C.E.I.) e secondo le modalità più volte 
ricordate.

La procedura illustrata sembra rispettosa dell’ampio consenso già espresso dai Vescovi 
italiani, nel corso della consultazione richiesta a domicilio, e nello stesso tempo appare ido­
nea ad assicurare l’ulteriore pieno e diretto coinvolgimento dell’Episcopato, in linea con le 
modalità adottate nell 'iter di revisione della traduzione in lingua italiana.

Concludo questa esposizione con l’auspicio che il lungo e complesso lavoro fin qui 
svolto possa ottenere agevolmente l’approvazione definitiva di questa Assemblea. Si potrà 
offrire alle nostre comunità un testo più sicuro, più coerente, più comunicativo, più adatto 
alla proclamazione. Ne trarrà vantaggio il nostro servizio perché «la Parola del Signore si 
diffonda e sia glorificata» (2Ts 3.1 ). così da diventare «saldezza della fede, cibo dell'anima, 
sorgente pura e perenne di vita spirituale» (Dei Verbum, 21).



812 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

4. COMUNICATO FINALE DEI LAVORI

1.1 cinquant'anni della C.E.I. e il Messaggio di Giovanni Paolo II
In apertura dei lavori assembleari, è stato accolto con grande gioia il lungo e caloroso 

Messaggio che il Santo Padre ha fatto pervenire ai Vescovi, in segno di affetto e di partico­
lare vicinanza per i cinquant’anni di vita della Conferenza Episcopale Italiana. Nei giorni 8- 
10 gennaio 1952, infatti, con la prima riunione a Firenze dei Presidenti delle Conferenze 
Episcopali Regionali, ebbe inizio l’attività di questo Organismo collegiale, che - sottolinea 
il Pontefice - ha dato avvio ad un «cammino di comunione affettiva ed effettiva tra i Vesco­
vi d’Italia che si è costantemente sviluppato in speciale unione e piena sintonia con il Suc­
cessore di Pietro, Vescovo di Roma e Primate d’Italia». Nel ricordare le tappe più significa­
tive della C.E.I., il Papa ha menzionato la pubblicazione dei nuovi catechismi per la vita cri­
stiana, l’istituzione della Caritas, gli Orientamenti pastorali decennali, la formulazione e Fi" 
nizio della realizzazione del Progetto Culturale orientato in senso cristiano.

La ricostruzione storica della vita della C.E.I. è stata affidata al prof. Andrea Riccardi, 
docente di storia contemporanea all’Università di Roma Tre, il quale ha tratteggiato specifi' 
catamente il periodo fondativo della C.E.I., fino al termine del Pontificato di Paolo VI. Nei 
primi venticinque anni, ha affermato lo storico nella sua relazione commemorativa, tenuta­
si nell’Aula Magna deWAugustinianum di Roma, la C.E.I. passa da Conferenza dei Presi­
denti delle Conferenze Episcopali Regionali a nuovo “soggetto ecclesiale” a carattere nazio­
nale, “luogo di elaborazione e di proposta di una nuova pastoralità”. Il prof. Riccardi ha 
posto in particolare l’accento sulla corrispondenza tra il cammino della C.E.I. e la crescita 
della consapevolezza della Chiesa italiana come Chiesa nazionale e sull’emergere, all’inter­
no di questo Organismo, di una progettualità pastorale e di un ruolo pubblico della Chiesa 
in Italia, a partire dal costante riferimento al rapporto tra fede e cultura*.

Alle espressioni di gratitudine che il Papa ha rivolto ai Presuli per il «generoso e illu­
minato servizio collegiale», è seguita l’esortazione del Pontefice a perseverare nell’eserci­
zio delle responsabilità pastorali, con speciale attenzione all’accoglienza e alla difesa della 
vita, alla famiglia, ai giovani, alla promozione di autentiche vocazioni cristiane, soprattutto 
di speciale consacrazione. Giovanni Paolo II ha richiamato, inoltre, alla testimonianza di 
solidarietà e di pace, di cui questo mondo, «sempre più interdipendente e attraversato da 
profonde e tenaci divisioni», ha urgente bisogno e per il quale la stessa Nazione italiana ha 
molto da offrire, a cominciare da uno specifico ruolo nella costruzione dell’Unione Europea, 
perché non perda le proprie radici spirituali e trovi ispirazione e stimolo nel suo cammino 
verso l’unità, proprio nella fede vissuta dei cristiani.

Nel suo saluto, il Nunzio Apostolico S.E. Mons. Paolo Romeo ha poi sottolineato la 
vitalità delle Diocesi italiane evidenziando le responsabilità che esse hanno nel contesto cul­
turale e sociale, sia italiano che europeo, e indicando alcuni criteri per rendere sempre più 
forte e significativa la comunione e la collaborazione con Santa Sede. Segno di fraterna 
comunione sono stati anche i saluti dei Vescovi delegati delle Conferenze Episcopali di altn 
Paesi d’Europa, che sono intervenuti nel corso dei lavori offrendo un sintetico quadro del 
cammino della propria Chiesa. Momento di particolare intensità spirituale ed ecclesiale e 
stata, inoltre, la Celebrazione eucaristica in San Pietro presieduta dal Card. Giovanni Batti­
sta Re, Prefetto della Congregazione per i Vescovi, che nell'omelia ha richiamato i fonda­
menti teologici e spirituali del ministero del Vescovo.

* Il testo della relazione viene qui pubblicato in Documentazione, pp. 897-904 IN.d.R./.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 813

2. Un anno denso di avvenimenti e di cambiamenti
La Prolusione del Cardinale Presidente, dopo aver rinnovato l’ammirazione e la grati­

tudine per la persona di Giovanni Paolo IL unitamente agli auguri per il suo ottantaduesimo 
compleanno, ha messo in evidenza la singolare sollecitudine apostolica del Pontefice, le cui 
«limitazioni fisiche non attenuano la dedizione e la forza del suo ministero», soprattutto per 
la pace. La storica convocazione del 24 gennaio ad Assisi rappresenta «una pietra miliare 
non soltanto di questo Pontificato ma dell'autentica comprensione del ruolo delle religioni».

Il preoccupato sguardo sul conflitto in Terra Santa, acuitosi ancor più con l’assedio alla 
Basilica della Natività a Betlemme - superato grazie anche alla collaborazione dell’Italia e di 
altre Nazioni d’Europa -, ha riproposto in primo piano il ruolo delle Chiese per questa Terra. 
Oltre a condividere pienamente l’impegno del Papa e della Santa Sede, volto ad accelerare le 
fasi di un negoziato che ci si augura possa condurre finalmente alla “coesistenza” e alla “reci­
proca accettazione” dei popoli israeliano e palestinese e alla formulazione di uno Statuto inter­
nazionale per i Luoghi Santi, i Vescovi italiani hanno espresso disponibilità a venire incontro 
alle richieste degli Ordinari di Terra Santa: promozione del dialogo con i responsabili politici 
per una giusta soluzione del conflitto: consapevolezza delle reali condizioni dei cristiani pale­
stinesi; generosità economica verso le Chiese di Palestina, Israele e Giordania quale segno di 
solidarietà; aiuto e appoggio alle scuole cattoliche, perseveranza e incoraggiamento ai pelle­
grinaggi; gemellaggi fra parrocchie e Diocesi; cura pastorale di quanti sono costretti ad abban­
donare la propria terra; sostegno ai gruppi che lavorano con la comunità cristiana.

Tra gli appuntamenti più importanti della Chiesa universale si è ricordato il Sinodo dei 
Vescovi, come momento di intenso scambio fraterno e di valutazione su alcune questioni 
inerenti alla missione propria dei Vescovi e alla vita della Chiesa. Inoltre, di grande impor­
tanza e delicatezza, è stata la Lettera ai sacerdoti per il Giovedì Santo sulla celebrazione del 
sacramento della Penitenza. Il tema è stato ripreso e approfondito, inoltre, nel recentissimo 
Motu Proprio "Misericordia Dei”.

Molti significativi eventi hanno coinvolto la Chiesa italiana dall'ultima Assemblea; i 
Vescovi ne hanno ricordati alcuni: la pubblicazione, l’accoglienza e la “non formale condi­
visione” degli Orientamenti pastorali "Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia”; il 
Convegno Nazionale su “Famiglia soggetto sociale: radici, sfide, progetti”, con l'Incontro 
delle famiglie con il Santo Padre in Piazza San Pietro e la prima Beatificazione di una cop­
pia di coniugi, Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi; il riuscito Corso di aggiornamento per 
i Vescovi sui temi della bioetica, cui si auspica possano far seguito iniziative analoghe; l'In­
contro Nazionale dei docenti universitari cattolici; la Settimana di spiritualità coniugale e 
familiare. Un particolare accenno è stato fatto al IV Forum del Progetto Culturale, svoltosi 
a Roma dal 30 novembre al 1° dicembre scorso, dedicato a ‘7/ futuro dell'uomo. Un pro­
getto di vita buona: corpo, affetti, lavoro”. È stata espressa ampia condivisione della moda­
lità esplorativa del Forum e si è data indicazione di trasferire anche nel pubblico dibattito e 
nel contesto socio-culturale una maggiore risonanza dei temi affrontati.

3. L'annuncio di Gesù Cristo e la missione dei credenti
in un contesto di pluralismo culturale e religioso

Il tema principale di questa Assemblea, “L’annuncio di Gesù Cristo, unico Salvatore e 
Redentore, e la missione dei credenti in un contesto di pluralismo culturale e religioso”, ha 
ripreso la sostanza della Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte e degli Orientamenti 
pastorali: dalla centralità della contemplazione del volto di Cristo, Figlio di Dio e Redentore, 
la Chiesa è chiamata a individuare l'impegno e la missione nell’attuale contesto pastorale e 
culturale. La relazione di mons. Marcello Bordoni, professore emerito della Pontificia Uni­
versità Lateranense, ha indicato quanto sia fondamentale per la Chiesa oggi avere presente.



814 Atti delia Conferenza Episcopale Italiana

oltre l’atteggiamento di ascolto e di dialogo, la capacità di formulare e di presentare l’an­
nuncio stesso quale motivo e sostegno per «la missione evangelizzatrice della Chiesa, soprat­
tutto in rapporto alle tradizioni religiose del mondo». Il prof. Bordoni, partendo dalla situa­
zione odierna e dalle luci ed ombre che la contraddistinguono, si è poi soffermato sui conte­
nuti teologici e storici dell’evento cristologico, evidenziando la sua unicità e universalità sal­
vifica e delineando le condizioni per un autentico annuncio di Gesù Cristo e della sua mis­
sione salvifica da parte della comunità cristiana nell’attuale contesto culturale e religioso.

L'importanza del “volto di Cristo’’ come “volto da contemplare", ha sottolineato mons. 
Bordoni, mette in primo piano una “cristologia della contemplazione" che è sia svelamento 
della figura trinitaria di Dio, il Dio dell’Amore assoluto, tripersonale, sia principio di una 
pedagogia pastorale da mettere in atto con semplicità e immediatezza. La missione della 
Chiesa trova la sua ragion d’essere e il suo dinamismo in una sequela coerente e partecipa­
tiva del modo con cui Dio, in Cristo, sceglie di farsi parte della storia per un progetto di sal­
vezza che riguarda ogni uomo. «Se guarderai Lui - ha concluso mons. Bordoni riprenden­
do un brano di S. Giovanni della Croce - troverai il tutto: perché Egli è la mia [del Padre] 
locuzione e risposta, ogni mia visione e rivelazione... Guarda bene il Cristo e in Lui trove­
rai già fatto e detto molto di più di quanto tu vorresti».

Nei lavori di gruppo, i Vescovi hanno ribadito come la centralità cristologica impegni i 
credenti al dialogo con l’odierna cultura e con le altre religioni, a partire però da una profon­
da convinzione e un’aperta testimonianza della Verità che è Cristo, dono e risposta all’ane­
lito di pienezza dell’umanità, in un costante e sincero discernimento di ciò che, pur nella 
diversità, partecipa del raggio di “quella Verità che illumina tutti gli uomini". Si è sottoli­
neato, inoltre, che prima del pluralismo religioso, la questione più radicale e più densa di 
conseguenze per la pastorale è quella “culturale”: la centralità cristologica impone una 
riflessione antropologica. Lo stesso Cardinale Presidente, nella sua Prolusione, ha posto 
l’accento sulla “questione antropologica”, perché l’attuale cultura pragmatica e scientista, 
«a differenza del passato, anche non lontano, tende non soltanto a interpretare l’uomo, ma 
soprattutto a trasformarlo».

Si fa strada «una concezione puramente naturalistica o materialistica dell’essere umano, 
che sopprime ogni vera differenza qualitativa tra noi e il resto della natura». La missione 
della Chiesa si trova a dover incidere in un contesto dove scelte etiche, comportamenti e stili 
di vita, concezioni e indirizzi sociali, economici e politici, giuridici e legislativi, sembrano 
privilegiare in via quasi esclusiva la sfera dei sentimenti immediati, degli interessi indivi­
duali e di una libertà sganciata dalla responsabilità. L'imperante naturalismo e scientismo, 
sostengono i Vescovi, tende a mettere fuori gioco la dimensione trascendente dell’uomo e la 
possibilità stessa di un Dio personale, ma anche la centralità e la dignità propria del sogget­
to umano. E proprio qui che si specifica la missione della Chiesa: far emergere tutte le carat­
teristiche proprie dell’uomo che lo distinguono da ogni altro essere vivente. Un compito dei 
credenti e una responsabilità di tutti coloro che «condividono i fondamenti della nostra 
civiltà e ritengono di non poter rinunciare alla centralità della persona umana».

In ultima analisi si evidenzia la radicale questione posta dalla modernità circa la possi­
bilità stessa della Rivelazione da parte di Dio all'uomo e della reale possibilità che l’uomo 
ha di accogliere Dio. Solo in Gesù Cristo questo nodo può essere sciolto e solo in Lui si pos­
sono comporre, in una reciproca valorizzazione, le istanze della fede e quelle della ragione. 
Da questa problematica espressa come “riduzione moderna e post-moderna” è partito anche 
S. E. Mons. Francesco Lambiasi, presentando la sintesi dei lavori dei gruppi e illustrando 
anche i possibili percorsi per l’evangelizzazione e l’azione pastorale, a partire dalla centra­
lità dell’esperienza di fede che trae linfa dall’Eucaristia domenicale e dalle varie forme di 
ascolto e di meditazione della Parola di Dio, fino al necessario rinnovamento nell'ambito 
della catechesi, della liturgia e della carità.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 815

4. La scelta della Chiesa italiana: formare una coscienza missionaria
In risposta alla sfida culturale del nostro tempo, i Vescovi italiani hanno riconfermato 

l’importanza di una evangelizzazione, che punti a mettere in rapporto la fede con le scelte 
quotidiane della vita, dando priorità alla formazione di una “coscienza missionaria". La pro­
blematica pastorale determinata dai nuovi scenari culturali, ribadiscono i Vescovi, non è 
legata esclusivamente ad un cambio di strutture o a una ricerca di metodi alternativi di 
annuncio, ma chiede una particolare attenzione alle persone in essa coinvolte.

Questo compito impegna responsabilmente tutti i credenti, sia nella testimonianza espli­
cita di Cristo come unico Salvatore sia nella proposta concreta e coerente di criteri e di 
norme di vita conformi all’autentica realtà dell’uomo. Uno specifico richiamo è stato fatto, 
quindi, al ruolo e alla valorizzazione dei laici cristiani, in continuità con la recente Lettera 
del Consiglio Episcopale Permanente alla Presidenza dell'Azione Cattolica, con l'invito ai 
laici a vivere da autentici discepoli del Signore, rendendo a Lui testimonianza in ogni situa­
zione personale e sociale. Proprio la formazione e la valorizzazione missionaria del laicato 
è stato auspicato da diversi Vescovi che sia il tema del Convegno Ecclesiale Nazionale di 
questo decennio.

Grande apprezzamento e incoraggiamento, poi, è stato espresso verso i sacerdoti che. a 
fronte di esigenze pastorali sempre più impegnative, sono chiamati a una formazione e pre­
parazione adeguata, sotto il profilo sia umano e relazionale che spirituale e culturale. A pro­
posito della preparazione, i Vescovi hanno auspicato una più robusta formazione alla rifles­
sione filosofica, in grado di abilitare alla comprensione dei rapidi mutamenti culturali, da cui 
dipende una saggia e creativa responsabilità pastorale. Di fronte alla problematica vocazio­
nale, i Vescovi hanno manifestato preoccupazione per la scarsità numerica del Clero, a cui 
si andrà incontro nei prossimi anni, ma nello stesso tempo hanno ribadito la necessità di pun­
iate a una migliore qualità del presbitero, quale servitore del Signore e del Popolo di Dio: la 
preghiera e la coerente sequela quotidiana del Signore dovranno ancora essere le vie del rin­
vigorimento e ringiovanimento dei pastori e delle comunità ecclesiali.

In questo contesto, i Vescovi hanno condiviso la riflessione del Cardinale Presidente sugli 
interrogativi sollevati dalle notizie di abusi sessuali sui minori compiuti da sacerdoti, anche 
se, in riferimento alla Chiesa italiana, riguarda pochi e sporadici casi. L'Assemblea dei Vesco­
vi, nel confermare la stima per il generoso impegno dei sacerdoti italiani, da una parte ha riba­
dito la necessità di un vigile discernimento dei candidati al Presbiterato e un attento accom­
pagnamento dei sacerdoti nel ministero, dall’altra ha difeso con fermezza la scelta del celi­
bato come forma di donazione che nulla ha a che vedere con questo genere di abusi.

5. Approvazione della revisione della traduzione italiana della Bibbia
per l’uso liturgico

Uno spazio rilevante nei lavori dell’Assemblea è stato dato alla nuova traduzione italia­
na della Bibbia per l'uso liturgico. Con voto quasi unanime, dopo un'articolata votazione su 
molteplici emendamenti, l'Assemblea dei Vescovi ha approvato la revisione della traduzio­
ne italiana della Bibbia per l'uso liturgico. Si tratta di un consenso globale, da riferirsi non 
tanto alla traduzione della Bibbia in quanto tale, quanto alla «attitudine di questa traduzio­
ne a essere inserita nei libri liturgici, soprattutto nei Lezionari». Un'approvazione, quindi, 
per l’uso liturgico, in modo che dal testo della Bibbia possano essere estratti sia le pericopi 
e i testi (antifone del Messale, letture della Liturgia delle Ore, ecc.) già previsti, sia quelli 
occorrenti per comporre successivamente eventuali libri liturgici. La procedura richiede che 
ora tali testi per i Lezionari e gli altri libri liturgici per essere utilizzati nella comunità deb­
bano ricevere la recognitio della Santa Sede, alla quale verrà pertanto sottoposta questa terza 
revisione della traduzione ufficiale della Bibbia in lingua italiana.



816 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Grande è stata la soddisfazione dei Vescovi per la felice conclusione di un lungo e com­
plesso lavoro iniziato nel 1988. in seguito alla promulgazione della Nova Vulgata quale 
“editio typica" per l’uso liturgico. Parole di apprezzamento e di sincera gratitudine sono 
state rivolte al Gruppo di lavoro e ai numerosi col laboratori, che per dodici anni, secondo 
criteri dati dal Consiglio Permanente, conformi a quelli indicati dalla recente Istruzione 
della Congregazione per il Culto Divino Liturgiam authenticam (marzo 2001). hanno lavo­
rato con tenacia e nello stile della più ampia consultazione. Sono stati presi in esame, infat­
ti. tutti gli emendamenti e suggerimenti pervenuti al Comitato che li ha esaminati in forma 
collegiale. Con questa approvazione «si potrà offrire alle nostre comunità un testo più sicu­
ro, più coerente, più comunicativo, più adatto alla proclamazione».

6. Le comunicazioni sociali e il Convegno Nazionale su comunicazione e cultura
In collegamento con le indicazioni degli Orientamenti pastorali, i Vescovi hanno posto 

particolare attenzione all’ambito della comunicazione sociale, riconoscendo come lo svi­
luppo pervasivo dei media si riflette nelle caratteristiche della nuova cultura e impone l'a­
dozione di precise linee pastorali e un più marcato sviluppo e sostegno al settore. È stato 
posto l’accento sull’urgenza di una pastorale delle comunicazioni sociali, con un piano orga­
nico nelle diverse Diocesi, in grado di far fronte all'impegno della comunicazione del Van­
gelo nella varietà e novità dei linguaggi di oggi. Si è ricordata, così, l’occasione annuale 
della Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, che da quest’anno, anche in Italia, $ 
tornata ad essere celebrata secondo il calendario universale, raccomandando di non focaliz­
zare tutto nel momento della Celebrazione eucaristica domenicale. È stato segnalato, poi- 
come la Commissione Episcopale per la cultura e le comunicazioni sociali stia lavorando a 
un “Direttorio per le comunicazioni sociali nella missione della Chiesa in Italia”, uno stru­
mento per definire percorsi e modalità di comunicazione della fede che sappiano valorizza­
re le potenzialità dei moderni media.

Un appuntamento importante che riguarderà l'intera Chiesa italiana sarà il Convegno 
Nazionale che avrà per tema “Parabole mediatiche: fare cultura nel tempo della comunico- 
zione” e si terrà a Roma dal 7 al 9 novembre prossimo. Il Convegno vuole essere un'occa­
sione di riflessione per tutti gli operatori pastorali e per quanti si interrogano sul rapporto tra 
evangelizzazione e cultura mediatica. L'articolazione del Convegno prevede momenti di stu­
dio e di approfondimento e un Incontro degli operatori della comunicazione e della cultura 
che avrà il suo epilogo con l’Udienza del Santo Padre.

E stata data ampia informazione sullo sviluppo dell'impegno della Chiesa italiana nei vari 
settori dei media, annotando anzitutto lo sforzo di "riposizionamento” compiuto da "Avveni- 
re”, che dal 7 maggio esce con un nuovo formato e un sensibile rinnovamento editoriale. 1 
Vescovi hanno positivamente accolto le scelte e il cammino del quotidiano, patrimonio del cat­
tolicesimo italiano, e ne suggeriscono una migliore valorizzazione da parte degli operaton 
pastorali, non solo come strumento informativo ma anche come veicolo di formazione. Si sol­
lecita a questo proposito l'opportunità di utilizzare il sito web di “Avvenire” per consentire uno 
spazio maggiore all’approfondimento e al dialogo su temi di comune interesse.

Procede con soddisfazione la pubblicazione di “SIR-Europa”, che si avvale della col- 
laborazione della COMECE, del CCEE e delle Conferenze Episcopali nazionali, e che si 
affianca al prezioso e consolidato servizio reso dall'agenzia ai settimanali cattolici e alla 
stampa italiana. Nel campo dell'emittenza radiotelevisiva, si impongono i progressi quali­
tativi e strutturali di “Sat 2000", che si attesta sempre più come una voce originale nel 
panorama televisivo; relativamente alla radiofonia, a “Blusat” si affiancherà dal prossimo 
giugno il marchio “Inblu”, che identificherà il circuito a carattere nazionale composto da 
oltre 200 radio cattoliche. La syndication punta a dare valore e importanza a piccole e gran­
di realtà, offrendo loro una visibilità sul piano nazionale, senza nulla togliere alla loro iden-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 817

tità locale. Particolare attenzione, infine, è stata dedicata alle nuove tecnologie, invitando 
le comunità ecclesiali a utilizzare queste nuove risorse per la pastorale e per la stessa evan­
gelizzazione. Tra le tante iniziative già in atto, i Vescovi hanno sostenuto l’idea di realiz­
zare un collegamento “intranet”, per offrire a Diocesi e a parrocchie uno strumento di 
comunicazione più veloce e sicuro.

7. La crisi internazionale e la costruzione dell’Unione Europea
Lo sguardo rivolto agli avvenimenti su scala mondiale, dopo 1'11 settembre, ha richia­

mato in primo piano la lotta al terrorismo come impegno a molteplici livelli. In questa luce 
si annota positivamente, da parte dei Vescovi, la costruzione di significativi rapporti di fidu­
cia tra Paesi storicamente distanti e un tempo in contrasto, così come esemplarmente è dato 
di intravedere nell’incontro tra la Russia e i Paesi della NATO. A questi segnali positivi fa 
però contrasto il permanere della scandalosa diseguaglianza tra i popoli, come ha più volte 
richiamato lo stesso Giovanni Paolo II indicando nella globalizzazione il nuovo nome della 
questione sociale. Alcuni episodi di intolleranza, che hanno per oggetto i cristiani, sono stati 
denunciati con decisione dai Vescovi; tra gli ultimi sono stati ricordati il barbaro assassinio 
di Mons. Isaias Duarte Cancino, Arcivescovo di Calì in Colombia e l’uccisione in Brasile di 
don Alois Lintner, sacerdote “fidei donum" di Bolzano, come anche l’espulsione dalla Rus­
sia del Vescovo Jerzy Mazur e di don Stefano Caprio.

Particolare attenzione è stata rivolta, inoltre, ai rapporti tra l’Occidente e le altri parti del 
mondo, con l’emergere di civiltà, legate in particolare al mondo islamico e orientale, che non 
hanno il Cristianesimo tra le proprie principali matrici storiche e culturali. Con tutti va ricer­
cato un dialogo aperto e cordiale, ma questo non deve far dimenticare in Italia e nei Paesi 
Occidentali di riscoprire e valorizzare «quell’identità che storicamente e culturalmente ci 
appartiene e che in larga misura è un’identità cristiana». Nasce da qui l’auspicio che la cre­
scita di una forte e costruttiva presenza dell'Europa nello scenario intemazionale vada di 
pari passo con il riconoscimento del ruolo, passato e presente, del Cristianesimo e delle 
Chiese nella cultura e nella società europea.

I Vescovi hanno preso visione del ruolo svolto dalla COMECE riguardo al processo 
“costituente” in atto nell’Unione Europea, approvandone l’impegno volto a costruire un’u­
nità nel segno della partecipazione democratica e della valorizzazione delle radici dei popo­
li europei, mettendo in risalto alcuni imprescindibili valori quali: la vocazione trascendente 
della persona umana, il diritto alla libertà religiosa, il bene comune del Continente e del 
mondo globalizzato, il principio di sussidiarietà nelle sue dimensioni orizzontale e vertica­
le, la responsabilità per la giustizia e la pace. Nel delineare il profilo istituzionale della 
nuova realtà europea sarà importante procedere all'unificazione di alcune materie di inte­
resse comune e generale come la politica estera, i processi finanziari ed economici, i criteri 
per regolare l’immigrazione, mentre su altre materie più legate alla storia e alla tradizione 
di ciascuna Nazione, come i processi educativi, le articolazioni delle soggettività sociali e 
gli stessi accordi tra Stato e realtà religiose, si dovrà garantire libertà e autonomia.

Un più preciso impegno dei Vescovi italiani su questo fronte scaturisce dalla sollecita­
zione che lo stesso Santo Padre ha fatto nel suo Messaggio in apertura di questa Assemblea: 
l'Italia ha un grande ruolo nella costruzione della casa comune europea e «adoperarvi a que­
sto fine rientra a pieno titolo nella vostra missione di Vescovi italiani». Alcune proposte con­
crete sono state formulate nel corso dei lavori assembleati: attenzione al lavoro dei parla­
mentari europei eletti in Italia e di quei parlamentari e responsabili regionali che avranno un 
ruolo importante nell’accompagnare il lavoro della Convenzione; maggiore attenzione alla 
problematica europea nelle Facoltà teologiche e nelle scuole cattoliche, magari in dialogo 
con le Università e i Centri culturali esistenti sul territorio; promozione del collegamento tra 
le aggregazioni laicali nazionali con quelle di altri Paesi e richiesta agli Istituti di vita con-



818 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

sacrata di non far mancare la prospettiva europea nella loro presenza e testimonianza; mag­
giore circolazione e informazione sulle prospettive europee attraverso i media ecclesiali e 
nella ordinaria comunicazione pastorale.

8. Uno sguardo vigile alla situazione italiana
La riflessione dei Vescovi italiani circa la situazione del Paese ha posto l’accento sul 

perdurare della fase di “transizione” politica che si manifesta con forti tensioni tra maggio­
ranza e opposizione, a discapito di un sistema democratico che deve «misurarsi con serietà 
e quindi con rispetto reciproco sui problemi concreti del Paese». E stata ribadita l’urgenza 
di affrontare le questioni inerenti gli assetti istituzionali e i rapporti tra le istituzioni, come 
quelle legate agli sviluppi del federalismo, al coordinamento tra Autorità centrali e periferi­
che, ai rapporti tra giustizia e poteri dello Stato, al riemergere del terrorismo politico, al ria­
cutizzarsi delle problematiche socio-economiche. La persistenza di bisogni primari ancora 
senza soluzione, come la siccità nelle aree del Sud. evidenzia carenze e distrazioni della 
pubblica amministrazione, cui spetta intervenire con sollecitudine e in modo risolutivo. In 
riferimento alla questione degli immigrati, i Vescovi hanno rinnovato l’invito a compone le 
esigenze della tutela della legalità e di una efficace regolazione degli ingressi con «un 
approccio solidale e rispettoso delle persone degli immigrati - in particolare quando si trat­
ti di veri rifugiati - ed anche quelle del nostro apparato produttivo e della nostra popolazio­
ne, l’uno e l’altra bisognosi dell’opera degli immigrati».

Di fronte alla crisi demografica dovuta alla scarsità delle nascite e all'invecchiamento 
della popolazione si impone - ribadiscono i Vescovi - la necessità di sostenere concreta­
mente la famiglia fondata sul matrimonio quale «struttura portante della formazione della 
persona e della vita sociale». Si tratta di non limitarsi ai pur indispensabili e urgenti prov­
vedimenti legislativi, che comunque debbono trovare concreta approvazione e attuazione, 
ma va sostenuto un rinnovato approccio culturale, morale ed esistenziale degli uomini e 
delle donne circa la vita coniugale e la responsabilità verso i figli in grado di rilanciare la 
fondamentale fiducia e accoglienza della vita. E a proposito della tutela della vita umana i 
Vescovi ribadiscono che il tema della procreazione medicalmente assistita, a fronte degli 
attuali e pericolosi vuoti legislativi, «possa ricevere dal Parlamento una soluzione rapida e 
il più possibile conforme ad alcuni essenziali valori antropologici ed etici». Lo stesso dibat­
tito sull’eutanasia richiede che, evitando l’accanimento terapeutico, si metta però bene in 
luce come la soluzione ai problemi che vengono posti stia nella sollecitudine verso chi sof­
fre a causa di malattie irreversibili mediante la vicinanza umana e cristiana e le opportune 
cure mediche anche di natura palliativa.

1 Vescovi si attendono, dopo l’approvazione del disegno di legge delega sulla riforma 
della scuola, un passaggio più impegnativo e determinante sui contenuti degli insegnamen­
ti e di tutta l’opera formativa, verso i quali lo stesso patrimonio della comunità cristiana può 
offrire utili contributi. Sono state richiamate alcune questioni prioritarie e intenzionalità che 
i Vescovi auspicano siano presenti nel progetto di riforma: una scuola con funzione educa­
tiva, attenta alla persona e alla soggettività sociale; che ponga in giusto rilievo la funzione 
del docente; che si misuri su una chiara prospettiva umanistica e solidaristica; che sappia 
coniugare insieme autonomia, qualità e pluralismo culturale e scolastico; che permetta di 
realizzare un contesto educante con l’apporto delle diverse agenzie educative, comprese 
quelle legate al mondo cattolico e di ispirazione cristiana. Si attende, inoltre, la piena e con­
creta realizzazione della parità scolastica - quale adeguata valorizzazione delle potenzialità 
educative del mondo cattolico e di ogni altra libera espressione della società civile -, come 
anche l’approvazione parlamentare del disegno di legge sull’immissione in ruolo dei docen­
ti di religione cattolica, in gran parte laici, a conferma del carattere pienamente scolastico 
dell’insegnamento della religione cattolica.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 819

9. Iniziative, informazioni e adempimenti
Nel corso dei lavori assembleali, oltre ad un dettagliato resoconto del recente Simposio 

dei Vescovi d’Europa, tenutosi a Roma dal 24 al 28 aprile, su “Giovani d'Europa nel cam­
biamento - Laboratorio della fede”, un Simposio - si è ribadito - non sui giovani e sulla 
pastorale giovanile, ma con i giovani, per trovare insieme le vie di un rinnovato impegno di 
evangelizzazione in Europa; ci si è soffermati sulla prossima Giornata Mondiale della Gio­
ventù, che si svolgerà a Toronto, dal 23 al 28 luglio, con un precedente periodo di accoglien­
za nelle diocesi canadesi sul tema “Voi siete il sale della terra, voi siete la luce del mondo". 
La novità in questa XVII Giornata Mondiale, è rappresentata dalla proposta di momenti di 
servizio caritativo. La partecipazione dei giovani italiani è stimata tra le 15.000 e le 20.000 
unità. La presenza italiana alla Giornata Mondiale della Gioventù sarà occasione per rinsal­
dare i legami con la numerosa comunità di origine italiana dell’Ontano e delle altre regioni 
del Canada. Momento culminante della Giornata sarà la Veglia e la Celebrazione eucaristica 
presiedute da Giovanni Paolo II a Downsview Park. In concomitanza con questa Veglia, 
potranno essere organizzati momenti di partecipazione nelle diverse Diocesi italiane.

Sono state date informazioni sul IV Incontro Mondiale delle famiglie, che si terrà a 
Manila dal 23 al 26 gennaio del 2003 sul tema "La famiglia cristiana: una buona novella 
per il Terzo Millennio”. Si è fatto invito ad inviare, per ogni Diocesi, una delegazione e. 
soprattutto, di favorire un’adeguata preparazione spirituale all’Incontro. In questo contesto, 
è stato reso noto ai Vescovi che. su iniziativa dell’Ufficio Nazionale per la pastorale della 
famiglia, della Caritas italiana e della Fondazione Luigi e Maria Beltrame Quattrocchi, si 
sta avviando un servizio di assistenza telefonica, un “pronto famiglia”, per coloro che desi­
derano avere informazioni su strutture e servizi esistenti a favore della famiglia.

La Fondazione Migrantes ha fornito documentazione delle attività svolte nell’anno 
2001. E stato segnalato, in particolare, il Convegno Nazionale sul tema "Tutte le genti ver­
ranno a te”, che si terrà a Castelgandolfo dal 25 al 28 febbraio 2003. Il Convegno intende 
essere un qualificante momento di impegno di tutta la Chiesa italiana per prendere coscien­
za che la missione “ad gentes” va condotta anche nelle Chiese particolari del nostro Paese, 
per favorire l’inserimento degli immigrati cristiani nella comunità ecclesiale, per interrogar­
si su questa nuova ministerialità.

La Caritas Italiana nel suo bilancio annuale, oltre a ricordare il generoso impegno di 
solidarietà intemazionale, ha sottolineato l'impegno di educazione alla partecipazione e ai 
valori della giustizia e delia pace che riguarda ogni credente e il ruolo specifico in esso delle 
Caritas diocesane. Alla comunicazione sulle attività svolte è seguita una illustrazione dei 
risultati emersi dalla terza ricerca sui servizi socio-assistenziali promossi dalla comunità cri­
stiana, condensata nel volume “Chiesa e solidarietà sociale", e degli "Orientamenti per l'o­
biezione di coscienza e il servizio civile", elaborati dalla stessa Caritas italiana, in conside­
razione delle prospettive aperte dalle novità legislative in questo campo.

L’Assemblea, come ogni anno, ha approvato il bilancio consuntivo della C.E.I. ed è stata 
informata su quello relativo all’Istituto Centrale per il Sostentamento del Clero per l’anno 
2001; ha inoltre deliberato la ripartizione della somma relativa all'otto per mille IRPEF, che 
per l’anno 2002 è pari a 908.324.698 euro; infine, ha accolto una proposta di modifica della 
disciplina del fondo speciale per le case canoniche del Mezzogiorno.

10. Approvazione del calendario della C.E.I., elezioni e nomine
L’Assemblea ha approvato il calendario delle riunioni dei suoi Organismi:

- Anno 2002
4 giugno: Presidenza

16 settembre: Presidenza



820

16-19 settembre:
18 novembre: 
18-21 novembre:

- Anno 2003
20 gennaio:
20-23 gennaio:
24 marzo:
24-27 marzo:
19 maggio:
19-23 maggio:
15 settembre: 
15-18 settembre:
17 novembre: 
17-20 novembre:

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente
Presidenza
Assemblea Generale straordinaria (Collevalenza)

Presidenza
Consiglio Episcopale Permanente
Presidenza
Consiglio Episcopale Permanente
Presidenza
Assemblea Generale
Presidenza
Consiglio Episcopale Permanente
Presidenza
Assemblea Generale straordinaria (Collevalenza)

Nel corso dell’Assemblea, i Vescovi hanno eletto S.E. Mons. Benigno Papa, Arcivesco- 
vo di Taranto, Vicepresidente della C.E.I., in sostituzione di S.E. Mons. Giuseppe Costanze- 
Arcivescovo di Siracusa, che ha terminato il suo mandato.

Mercoledì 22 maggio si è riunito, in sessione straordinaria, il Consiglio Episcopale Per- 
manente. Nel corso della riunione è stato approvato il tema della prossima Settimana Socia- 
le dei cattolici italiani: “La democrazia: nuovi scenari e nuovi poteri", e la modifica alle 
Statuto della COMECE che introduce la figura del Sottosegretario. Il Consiglio ha quindi 
proceduto alla seguenti nomine e conferme:

- S.E. Mons. Pier Giorgio Micchiardi, Vescovo di Acqui, è stato nominato membro 
della Commissione Episcopale per l’educazione cattolica, la scuola e l’Università;

- la prof.ssa Paola Bignardi, della Diocesi di Cremona, è stata confermata Presidente 
dell’Azione Cattolica Italiana;

- il sig. Davide Arcangeli, della Diocesi di Rimini, è stato nominato Presidente nazio- 
nale della Federazione Universitaria Cattolica Italiana;

- sono stati nominati Assistenti ecclesiastici nazionali dell’Azione Cattolica Italiana: 
per il settore giovani don Francesco Silvestri, della Diocesi di Belluno-Feltre, e don Giorgio 
Bezze, della Diocesi di Padova; per l’ACR don Claudio Nora, dell’Arcidiocesi di Milano;

- don Giampietro Fasani, della Diocesi di Verona ed Economo della C.E.I., è stato 
nominato Revisore dei conti della Caritas Italiana;

- mons. Franco Peradotto dell’Arcidiocesi di Torino è stato confermato Assistente 
ecclesiastico nazionale dell’ACISJF (Associazione Cattolica Intemazionale al Servizio della 
Giovane).

La Presidenza della C.E.I. nella riunione del 20 maggio 2002 ha nominato don Giam­
pietro Fasani, Economo della C.E.I., Consigliere di amministrazione della Fondazione 
Santi Francesco d’Assisi e Caterina da Siena e Membro della sezione prima del Comitato 
per gli enti e i beni ecclesiastici e per la promozione del sostegno economico alla Chiesa 
cattolica.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 821

5. RIPARTIZIONE E ASSEGNAZIONE DELLE SOMME 
DELL’8 PER MILLE IRPEF PER L'ANNO 2002

DETERMINAZIONE

£a XLIX Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana

~ PRESO ATTO che. sulla base delle informazioni ricevute il 17 maggio 2002 dal Ministe­
ro dell’Economia e delle Finanze, la somma relativa all’8 per mille IRPEF che lo Stato è 
tenuto a versare alla C.E.I. nel corso dell’anno 2002 risulta pari a € 908.324.698,24, cor­
rispondenti a £. 1.758.761.863.452 (£. 357.589.883.452 a titolo di conguaglio per l'anno 
1999 e £. 1.401.171.980.000 a titolo di anticipo dell'anno 2002);

~ CONSIDERATE le proposte di ripartizione e assegnazione presentate dalla Presidenza 
della C.E.I.;

~ VISTI i paragrafi 1 e 5 della Delibera C.E.I. n. 57;

approva 
la seguente Determinazione

1. La somma di € 908.324.698, di cui in premessa, è così ripartita e assegnata:
a) all’Istituto Centrale per il sostentamento del Clero: 307.808.000
b) per le esigenze di culto e pastorale: 425.516.698

di cui:
- alle Diocesi: 150 milioni
- per la nuova edilizia di culto: 120 milioni

(di cui 10 milioni destinati alla costruzione di case canoniche 
nel Sud d’Italia);

- per i beni culturali ecclesiastici: 50 milioni
- al Fondo per la catechesi e l’educazione cristiana: 50 milioni
- ai Tribunali Ecclesiastici Regionali: 6 milioni
- per esigenze di culto e pastorale di rilievo nazionale: 36 milioni
- per il fondo di riserva costituito presso la C.E.I. 

c) per gli interventi caritativi:
13.516.698

175.000.000
di cui:
- alle Diocesi: 75 milioni
- per esigenze caritative di rilievo nazionale: 30 milioni
- per interventi nei Paesi del Terzo Mondo: 70 milioni

2. Eventuali incrementi della somma, di cui in premessa, derivanti dalle comunicazioni 
definitive dell’Amministrazione statale competente saranno assegnati al “fondo di riserva” 
costituito presso la C.E.I.



822 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

COMITATO
PER GLI ENTI E I BENI ECCLESIASTICI
E PER LA PROMOZIONE
DEL SOSTEGNO ECONOMICO
ALLA CHIESA CATTOLICA

Circolare

Cessione di locali e spazi pastorali 
a terzi per uso diverso

La presente circolare ha lo scopo di segnalare agli E.mi Vescovi un fenomeno che sW 
diffondendosi tra gli enti ecclesiastici e che potrebbe determinare in futuro difficoltà nell e' 
sercizio delle attività pastorali: si tratta della cessione a terzi di spazi di per sé destinati dHe 
attività istituzionali degli enti medesimi.

Gli enti ecclesiastici possiedono in non pochi casi strutture di notevoli dimensioni n*8’ 
a causa delle limitate disponibilità finanziarie o della penuria di personale, non riescono,3 
volte, a utilizzarle in misura adeguata o a provvedere alla necessaria manutenzione.

Per contro, i soggetti che operano in campo sociale (ad es. associazioni di promozione 
sociale, organizzazioni di volontariato, cooperative, ecc.) dispongono talvolta di cospicul 
finanziamenti per le loro iniziative, anche a motivo dei contributi che ottengono dalle istitu­
zioni pubbliche, ma non sempre possiedono locali idonei dove svolgere la loro attività. 
qui la richiesta, frequentemente rivolta da parte di altri soggetti agli amministratori degli en(1 
ecclesiastici, di poterne utilizzare gli spazi per attività diverse da quelle istituzionali di rei’" 
gione e di culto, in vista delle quali i complessi sono stati realizzati.

Con la presente circolare, il Comitato intende suggerire alcune cautele con cui trattare 
la materia, in vista di un utilizzo pastorale intelligente e rinnovato dei beni ecclesiastici-1' 
suo contenuto, pur riferendosi propriamente alle parrocchie, può applicarsi per analogia 
anche ai restanti enti ecclesiastici.

1. Prima di ipotizzare una diversa destinazione di immobili e strutture di proprietà di 
enti ecclesiastici, è necessario compiere una valutazione circa l’uso pastorale - attuale o da 
programmare - di detti beni, prevalente rispetto a ogni considerazione di convenienza eco­
nomica.

Le finalità, pur apprezzabili, che vengono spesso indicate per l’utilizzo diverso dei beni 
non devono far dimenticare il pericolo di compiere scelte difficilmente reversibili.

2. E da notare, in premessa, che nel quadro normativo di riferimento sono da tenere pre­
senti le norme urbanistiche, per cui la concessione a terzi di un immobile non deve com­
portare una mutazione di destinazione d’uso incompatibile con il regime vigente, e le norme 
fiscali, per cui le esenzioni di cui godono taluni complessi immobiliari sono il più delle volte 
condizionate alla circostanza che i locali siano utilizzati dall’ente proprietario per la realiz­
zazione delle proprie finalità istituzionali.

Circa le agevolazioni fiscali, si richiama in particolare il fatto che le pertinenze degù 
edifici di culto (ambito nel quale rientrano le abitazioni dei sacerdoti a servizio della par-



Ani della Conferenza Episcopale Italiana 823

rocchia, l’oratorio e gli altri spazi utilizzati per lo svolgimento delle attività istituzionali) 
sono esenti da 1RPEG ai sensi dell’art. 33 del Testo unico delle imposte sui redditi, emana­
to con decreto dei Presidente della Repubblica 22 dicembre 1986, n. 917. e dallTCL in forza 
delPart. 7. lett. d). del decreto legislativo 30 dicembre 1992. n. 504. purché restino a tutti gli 
effetti “pertinenze". A tale proposito è opportuno sottolineare che le case canoniche non ces­
sano di essere pertinenze dell’edificio di culto per il semplice fatto che il parroco abiti altro­
ve. Ciò che conta, infatti, è che la canonica sia comunque a disposizione della, parrocchia, 
ossia a servizio del parroco (come sede, ad es„ dell’ufficio parrocchiale) o dei fedeli (venen­
do utilizzata, anche solo saltuariamente, per iniziative catechetiche e pastorali). La casa 
canonica perderebbe, invece, la natura di pertinenza qualora venisse meno il riferimento 
all’edificio di culto, perché, ad es., destinata ad attività considerate commerciali dalla legge 
o concessa a terzi (in questi casi, potrebbe, però, permanere l'esenzione ICI. pur scompa­
rendo quella relativa allTRPEG)'.

Si ricordi, poi, che nell’ordinamento italiano il contratto non richiede la forma scritta a 
pena di nullità, se non in casi tassativi (cfr. art. 1350 del Codice Civile), quali ad es. l’alie­
nazione, la costituzione di diritti reali, le locazioni ultranovennali, le locazioni per uso abi­
tativo. Per conseguenza, qualunque accordo verbale tra due soggetti (ad esempio per un 
comodato) produce l'effetto di vincolarli contrattualmente, anche se in tali casi l’assenza 
della prescritta autorizzazione canonica può costituire causa di invalidità, ai sensi dell’art. 
18 della legge 20 maggio 1985, n. 222.

Occorre far presente ai parroci che, nel prendere accordi, devono sempre preavvisare gli 
interessati che la parrocchia non intende assumere obbligazioni se non in forma scritta e 
previa licenza scritta dell’Ordinario diocesano, a norma dei cann. 1281, 1291 e 1295, non­
ché del can. 1297 e della Delibera C.E.l. n. 38 sulle locazioni.

Parimenti, si ricordi ai parroci che l’amministratore di una persona giuridica non può 
assumere decisioni in base a criteri meramente personali ma è tenuto a garantire l'ente rap­
presentato secondo criteri di rigorosa prudenza.

3. E necessario integrare a livello di diritto particolare diocesano la normativa canoni­
ca contenuta nel Codice di Diritto Canonico e nelle connesse Delibere C.E.L, a tutela degli 
immobili destinati a uso istituzionale.

La normativa generale prevede la licenza delTautorità ecclesiastica competente per le 
alienazioni (can. 1291) e per i contratti di locazione (can. 1297), ma non detta norme relati­
ve ai diversi contratti e agli innumerevoli modi con cui un ente ecclesiastico può. anche 
senza contratto scritto, cedere l’uso di locali o accettare una situazione di uso promiscuo dei 
locali stessi.

L’Istruzione in materia amministrativa del 1° aprile 1992 ha suggerito, al n. 59, di inse­
rire «la mutazione di destinazione d’uso di beni immobili di qualsiasi valore» nell'elenco 
degli atti di straordinaria amministrazione per le persone giuridiche soggette al Vescovo dio­
cesano diversi dalle alienazioni, da stabilire in ottemperanza al can. 1281.

Di fatto tale indicazione si è rivelata insufficiente, perché l’espressione “destinazione 
d’uso” può prestarsi a un’interpretazione restrittiva, secondo l’accezione tecnica propria 
della legislazione urbanistica.

Si invitano pertanto gli E.mi Vescovi a prevedere esplicitamente fra gli atti di straordi­
naria amministrazione, integrando il decreto promulgato in forza del can. 1281, «la cessio­
ne a terzi dell’uso e del godimento, a qualsiasi titolo, di immobili appartenenti alla perso­
na giuridica».

In effetti, ciò che danneggia immediatamente e direttamente l’ente ecclesiastico è la per­
dita della piena disponibilità di immobili e spazi destinati a uso pastorale. La caratteristica

' Cfr. C. Reda elli. Esenzioni ICI per le pertinenze degli edifici di culto, gli immobili degli enti ecclesiastici 
e degli enti non commerciali, in «Ex lege» 2001/4, pp. 42-61.



824 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

di tali beni è quella di essere vincolati alle attività di culto e di religione e perciò di norma 
indisponibili, in quanto pertinenze di un edificio di culto, a divenire oggetto di un contratto 
di locazione o di cessione.

Pare inoltre opportuno ricordare ai parroci che il can. 1389 §2 impone al Vescovo di san­
zionare con giusta pena il compimento o l’omissione illegittimi di atti di amministrazione, 
derivanti da negligenza colpevole e recanti danno alla parrocchia o a terzi.

4. La parrocchia, come norma generale, deve avere il possesso esclusivo dell’intero 
complesso parrocchiale e il parroco deve poter disporre discrezionalmente circa le modalità 
di utilizzo dei locali, compresi anche gli eventuali campi sportivi; ciò comporta tra l’altro il 
diritto-dovere del parroco, in quanto rappresentante legale della parrocchia, di detenere le 
chiavi di tutti i locali e gli impianti.

Pertanto la gestione dei locali e degli impianti (organizzazione generale, cura e manu­
tenzione, retribuzione al custode, acquisto attrezzature, spese per servizi e consumi, ecc.) di 
norma deve essere svolta direttamente dalla parrocchia.

Le parrocchie possono, se lo ritengono pastoralmente utile, consentire che associazioni 
sportive, scuole o altri soggetti utilizzino i propri impianti. Tale concessione deve essere for­
malizzata mediante un contratto scritto di uso a tempo parziale determinato (cfr. Allegato A\ 
cioè in alcune ore e giorni della settimana per un periodo definito, fermo restando che la par­
rocchia conserva il possesso dei locali a titolo di esercizio delle attività pastorali.

Nel caso in cui la parrocchia, per l'uso temporaneo degli impianti, intenda ricevere un 
corrispettivo che eccede il mero rimborso delle spese correnti e dei consumi, dovrà ottene­
re il previo consenso dell'Ordinario diocesano, perché in tale caso viene meno il vincolo di 
destinazione pertinenziale del bene. Dovrà poi scegliere tra un contratto di locazione e un 
contratto di prestazione di servizi, non potendosi applicare alla fattispecie il contratto sopra 
indicato per l'uso gratuito. Dovrà infine dichiarare ai fini fiscali tra i propri redditi il corri­
spettivo ricevuto.

A titolo esemplificativo, sono state preparate alcune schede indicanti possibili forme di 
cessione in uso e godimento a terzi di immobili ecclesiastici (cfr. Allegato Bf-,

5. Pare infine opportuno rammentare alcune attuali circostanze che rendono assai diffi­
cile, se non praticamente impossibile, il recupero di locali e spazi ceduti in uso a terzi.

La mentalità oggi diffusa accetta con fatica il principio, fondamentale nei rapporti con­
trattuali, per cui chi assume un'obbligazione è tenuto poi a rispettarla nel tempo. Pertanto 
chi stipula un contratto con cui cede diritti o locali non deve valutare il negozio nell’inge­
nuo presupposto che il concessionario riconsegnerà spontaneamente gli spazi occupati al 
termine del contratto.

Quando si tratta con una persona giuridica, si deve anche tenere conto che il suo ammi­
nistratore può essere indotto ad accettare qualsiasi obbligazione pur di risolvere un proble­
ma contingente, lasciando al successore la responsabilità di adempiere o meno le obbliga­
zioni assunte.

L'esperienza insegna che la semplice richiesta da parte del parroco di riavere la dispo­
nibilità di locali dati in uso può dare luogo a contestazioni pastoralmente dannose per la par­
rocchia stessa.

L’attuale prassi giudiziaria italiana, inoltre, rende diffìcile il recupero in tempi brevi di 
un locale dato in uso ad altri, quale che sia il contratto e la ragione per cui è stata fatta la 
cessione.

Infine, nel valutare l’opportunità di cedere locali e spazi pastorali per uso diverso, è 
necessario considerare i possibili sviluppi futuri dell’attività parrocchiale: locali al presente

L'Allegato B è disponibile nella pagina dell'Ufficio Nazionale per i problemi giuridici della C.E.I.. sul sito 
Internet www.chiesacattolica.it, e verrà inviato a mezzo postale a quanti ne facciano richiesta.

http://www.chiesacattolica.it


Atti della Conferenza Episcopale Italiana 825

poco utilizzati e costituenti un onere, potrebbero in futuro rivelarsi necessari per la vita della 
comunità parrocchiale. Gli enti ecclesiastici non possono permettersi di alienare i propri 
immobili e di cedere locali e spazi in base a una considerazione limitata soltanto alla situa­
zione attuale.

Roma, 10 maggio 2002

ALLEGATO A

[BOZZA DI CONTRATTO PER L’USO PARZIALE DI IMMOBILI|

SCRITTURA PRIVATA 

tra
la parrocchia.........................................................................................................con sede in
................................(c.f............................................... ) rappresentata dal parroco prò tempore

e
l’associazione / ente...........................................................................................   con sede in
..................................(c.f...............................................) rappresentata da...................................

PREMESSO
- che la parrocchia ha la disponibilità dell’immobile sito in ............................................. .
destinato alle attività parrocchiali e che in tale immobile si trova un locale / campo con rela­
tiva attrezzatura;
- che l’associazione / ente............................................... ha chiesto l'uso del predetto locale
per alcune ore e per determinati giorni della settimana per effettuare attività di

TRA LE PARTI SI CONVIENE E SI STIPULA QUANTO SEGUE:

L La parrocchia........................................., come sopra rappresentata, si impegna a tenere a
disposizione dell’associazione / ente il locale sito all’in­
terno dell’immobile parrocchiale con la relativa attrezzatura, nei giorni..................................  
dalle ore.................. alle ore...................  fermo restando che il possesso del locale resta
della parrocchia concedente anche per il tempo in cui si svolge l’attività concordata.

2. L’uso parziale viene concesso al solo esclusivo scopo che il locale sia adibito ad attività 
di.............................................................................. , con inizio il giorno....................................
e termine il giorno.....................................  senza alcuna possibilità di proroga o tacito rin­
novo. È fatto espresso divieto all’associazione / ente ......................................................... di
cedere ad altri la facoltà di uso del locale di cui al presente atto, e di invitare in esso perso­
ne non autorizzate dalla parrocchia stessa.



826 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

3. L’associazione / ente.........................................................dichiara di voler usare il locale
per effettuare attività di .............................................................................. e precisa che tale
attività viene svolta in armonia con le finalità istituzionali della parrocchia e sempre, comun­
que, sotto la vigilanza della parrocchia. Dichiara inoltre di essere coperta da assicurazione 
per responsabilità civile verso terzi e infortuni per le suddette attività.

4. L’associazione / ente ......................................................... si impegna a provvedere alla
pulizia del locale e a lasciare ogni giorno in ordine e in buone condizioni il locale e l’at­
trezzatura.

5. La parrocchia si riserva il diritto di revocare in qualsiasi momento la facoltà d’uso con­
cessa con la presente scrittura, qualora l’associazione / ente non rispetti i termini della stes­
sa. Resta anche inteso tra le parti che per eventi straordinari, legati alla esigenze pastorali 
della parrocchia, il parroco può sospendere l’uso parziale del locale anche nei giorni fissati 
nella presente scrittura, previo preavviso di una settimana.

6. L’associazione/ente si impegna altresì a rimborsare alla parrocchia le spese sostenute pef 
i consumi relativi al locale (acqua, luce, gas, ecc.) nella misura di............euro al giorno.

7. Per tutto quanto non disposto dal presente contratto, si farà riferimento per analogia alle 
norme del Codice Civile sul comodato (artt. 1803 ss.).

Luogo e data.......................................

(per la parrocchia) (per l’associazione / ente)

Le parti approvano specificamente le clausole di cui ai nn. 2. 3. 5.

(per la parrocchia) (per l’associazione / ente)



Atti del Cardinale Arcivescovo

ORIENTAMENTI E NORME 
PER I MINISTRI STRAORDINARI 

DELLA COMUNIONE EUCARISTICA
PREMESSO che fin dall'anno 1970 sono regolarmente operanti nell'Arci- 
diocesi ministri straordinari per la distribuzione della Comunione Eucari­
stica sia in chiesa sia presso il domicilio delle persone che, a motivo della 
malattia o dell'età avanzata, non possono recarsi nel luogo sacro per parte­
cipare all'Eucaristia, e che il nostro Ufficio Liturgico diocesano ha costante- 
mente offerto opportuni sussidi, unitamente alla programmazione periodi­
ca di apposite iniziative - curando nel tempo anche l'apporto specifico di 
altri Uffici diocesani - al fine di offrire a questi ministri straordinari una spe­
cifica e puntuale formazione:
CONSIDERATO che da dieci anni l'Arcidiocesi si è dotata di specifici Orien­
tamenti e Norme per sostenere adeguatamente lo svolgimento di questo pre­
zioso servizio nel preciso rispetto delle disposizioni ecclesiali, congiunta- 
mente all'attenzione pastorale verso tutte le persone coinvolte:
VALUTATA positivamente la presenza e l'opera nell'Arcidiocesi di ministri 
straordinari della Comunione Eucaristica e intendendo promuovere ulte­
riormente la loro formazione, sia iniziale che permanente, con modalità 
adatte anche a nuove concrete situazioni pastorali:
VISTI i canoni 230 §3 e 231 §1 del Codice di Diritto Canonico e il n. 71 del Libro 
Sinodale:

CON IL PRESENTE DECRETO
APPROVO E PROMULGO

GLI SPECIFICI "ORIENTAMENTI E NORME"
IL CUI TESTO È ALLEGATO AL PRESENTE DECRETO

DISPONENDO CHE ENTRINO IN VIGORE DAL GIORNO 1 ottobre 2002. 
Dato in Torino, il giorno trentuno del mese di maggio - festa della Visitazione 
della Beata Vergine Maria - dell'anno del Signore duemiladue

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile

827



828 Atti del Cardinale Arcivescovo

ALLEGATO

ORIENTAMENTI E NORME 
PER I MINISTRI STRAORDINARI 

DELLA COMUNIONE EUCARISTICA

Premessa
L’Eucaristia, massimo dei doni lasciati da Cristo Signore alla sua Chiesa, esige una 

conoscenza sempre più approfondita e una partecipazione sempre più viva alla sua effica­
cia di salvezza. Per favorire e facilitare la possibilità di accostarsi alla santa Comunione, 
sono stati istituiti i ministri straordinari della Comunione Eucaristica. Il documento dove 
viene presentata in modo specifico l’identità del ministro straordinario della Comunione 
Eucaristica è l’Istruzione della Santa Sede Immensae caritatis, emanata il 29 gennaio 
1973'. In questo documento vengono definiti con maggior precisione i compiti dei “mini­
stri straordinari della Comunione”, già istituiti dall’Istruzione Fidei custos del 30 aprile 
1969, recepiti nel 1983 dal Codice di Diritto Canonico (can. 230 §3). Va ancora fatto nota­
re che sia nel Pontificale Romano2, sia nelle premesse al Messale Romano e al sacramen­
to dell’Unzione degli infermi’ viene in modo particolare ribadita l’importanza di questo 
ministero e il suo collegamento con il sacramento dell’Eucaristia e con la cura pastorale dei 
malati.

L’istituzione di questi ministri “straordinari” ha quindi lo scopo di provvedere alle cir­
costanze nelle quali manchi un sufficiente numero di ministri ordinari (Vescovi, presbiteri, 
diaconi) o straordinari istituiti (accoliti) per la distribuzione della santa Comunione e cioè, 
come precisa l’Istruzione Immensae caritatis:

— durante la celebrazione della Messa, a motivo di un grande affollamento dei 
fedeli oppure per qualche particolare difficoltà in cui venga a trovarsi il cele­
brante-,
- fuori della celebrazione della Messa, quando, per le distanze dei luoghi, è dif­
ficile portare le sacre Specie, soprattutto in forma di Viatico, agli ammalati che 
si trovino in pericolo di morte, oppure quando il numero degli infermi, soprattut­
to negli ospedali o in istituti simili, richieda l’opera di più ministri.
Pertanto - prosegue la stessa Istruzione - affinché i fedeli, che sono in stato di 
grazia e hanno retta e pia intenzione di accostarsi al convito eucaristico, non 
siano privati dell’aiuto e del conforto di questo Sacramento, il Sommo Pontefice 
ha ritenuto opportuno istituire ministri straordinari che possano comunicarsi da 
se stessi e distribuire agli altri fedeli la santa Comunione, alle seguenti precise 
condizioni:
è data facoltà agli Ordinari dei luoghi di consentire che persone idonee, indivi­
dualmente scelte, possano, in qualità di ministri straordinari, in singole circo-

' S. Congregazione per la Disciplina dei Sacramenti, Istr. immensae caritatis (29 gennaio 1973).
2 Pontificale Romano, Istituzione dei ministeri. Consacrazione delle vergini. Benedizione abbaziale, pag. 148.
' Messale Romano2, Principi e Norme per l'uso del Messale Romano, n. 68; Rituale Romano, Sacramento 

dell' Unzione e cura pastorale degli infermi. Premesse, n. 29.



Atti del Cardinale Arcivescovo 829

stanze o anche per un periodo di tempo definito, oppure anche permanentemen­
te in caso di necessità, sia cibarsi da se stesse del pane eucaristico sia distri­
buirlo agli altri fedeli e portarlo agli ammalati nelle loro case, quando: 
a) manchino il sacerdote, il diacono e l’accolito;
b) i medesimi siano impediti di distribuire la santa Comunione a motivo di altro 
ministero pastorale, per malattia e per età avanzata;
c) il numero dei fedeli che desiderano accostarsi alla santa Comunione sia tale 
da far prolungare eccessivamente la celebrazione della Messa o la distribuzione 
della Comunione fuori dalla Messa
Poiché queste facoltà sono concesse unicamente per il bene spirituale dei fedeli 
e per i casi di vera necessità, i sacerdoti debbono tenere presente che tali facoltà 
non li dispensano dall’ufficio di distribuire l’Eucaristia ai fedeli che legittima- 
mente chiedono di riceverla e, in modo particolare, dall'ufficio di portarla e 
amministrarla agli ammalati4.

Questo ministero richiede una specifica preparazione pastorale e liturgica, come ancora 
precisa il Pontificale Romano:

Anche questo ministero straordinario richiede una preparazione pastorale e litur­
gica nella quale si porrà in luce il vincolo che esiste fra il malato e il mistero di 
Cristo sofferente, fra l’assemblea radunata nel giorno del Signore e la vittoria 
pasquale sulla morte e sul male, fra I'effusione dello Spirito e l'annunzio ai fra­
telli della lieta novella di liberazione e di guarigione5.

Nella nostra Arcidiocesi queste disposizioni della Santa Sede hanno subito trovato una 
pronta applicazione, tanto che a Torino l’esperienza dei ministri straordinari della Comu­
nione Eucaristica vanta ormai più di trent’anni di presenza. Aumentando il numero dei mini­
stri per la distribuzione della Comunione Eucaristica durante le Messe molto affollate, non 
si intese certo abbreviare la durata delle celebrazioni, quanto piuttosto poter disporre di un 
maggior tempo per celebrare meglio gli altri momenti dell’Eucaristia e, in particolare, per 
dilatare i così necessari momenti di silenzio previsti nel Rito della Messa. Così pure, aumen­
tando il numero dei ministri per portare la Comunione Eucaristica agli ammalati, non si inte­
se certo dispensare i presbiteri dalla loro insostituibile cura pastorale e sacramentale dei 
malati. Si intese piuttosto aiutare i presbiteri ad offrire agli ammalati più frequenti occasio­
ni di ricevere il Corpo del Signore, anche in ricambio del loro contributo singolarmente pre­
zioso per la comunità cristiana e per la salvezza del mondo.

Inoltre, alle condizioni stabilite dalla Santa Sede, si aggiunse nell’Arcidiocesi anche 
l’indicazione (poi ripresa, nel 1984, dalla Nota pastorale della Conferenza Episcopale Ita­
liana // Giorno del Signore, n. 35) di portare la Comunione Eucaristia ai malati soprattutto 
la domenica e i giorni di festa, quando i malati sentono di più il peso di non potersi unire 
agli altri fedeli nella celebrazione eucaristica e i presbiteri e diaconi sono già assorbiti dagli 
impegni festivi della comunità. Le indicazioni per la visita e la Comunione agli infermi pre­
vedono espressamente:

/ pastori d'anime abbiano cura che agli infermi e ai vecchi, anche se non sono 
gravemente malati e non si trovano in pericolo di morte, sia data la possibilità di 
ricevere spesso, e, specialmente nel tempo pasquale, anche tutti i giorni, la 
Comunione Eucaristica1’.

4 Istr. Immensae caritatis, 1, I e VI.
’ Pontificale Romano, Istituzione dei ministeri..., Premesse, pag. 15.
• Rituale Romano, Sacramento dell' Unzione e cura pastorale degli infermi. Premesse, n. 46.



830 Atti del Cardinale Arcivescovo

Constatate però le problematiche sempre maggiori nel rapporto con le persone mala­
te e i loro familiari oltre alla necessità di una sempre maggiore conoscenza della litur­
gia per poter svolgere adeguatamente questo ministero, si vede ora la necessità di per­
fezionare ulteriormente Viter formativo dei ministri straordinari della Comunione 
Eucaristica, affidandone la responsabilità congiuntamente agli Uffici diocesani Litur­
gico e per la Pastorale della Sanità.

Per migliorare quindi la formazione e il servizio di questi ministri, così da assicurare 
quella somma riverenza al Sacramento che è richiesta dalla fede viva nella presenza 
eucaristica, sentito il Consiglio Episcopale, stabilisco che - a partire dal giorno 1 otto­
bre 2002 - vengano osservate le seguenti

NORME

1. Il mandato di “ministro straordinario della Comunione Eucaristica”, nell’Arci- 
diocesi di Torino, viene conferito unicamente dall’Arcivescovo, il quale ritiene, per ora, 
di non servirsi della facoltà di permettere ai presbiteri in cura d’anime di affidare, volta per 
volta, in caso di vera necessità, a una persona idonea l’incarico di distribuire la Comu­
nione7. A nessun presbitero (o diacono) è quindi lecito affidare di propria iniziativa questo 
incarico ad altre persone. È perciò necessario che in ogni comunità cristiana si prevedano 
e si esaminino le esigenze che comportano la richiesta di ministri straordinari per distri­
buire la Comunione Eucaristica durante le Messe e/o portarla agli ammalati, con l’accor­
tezza di prevedere anche particolari evenienze (Messe nelle grandi festività, in circostanze 
eccezionali, ecc.).

Va anche tenuto presente che occorre prevedere un numero di ministri che consenta di 
attuare un certo avvicendamento. Un ministro straordinario, infatti, non può portare la 
Comunione Eucaristica nei giorni festivi a più di due o tre malati, per poter svolgere il suo 
incarico non affrettatamente, ma con la dignità e delicatezza che questo ministero richiede 
nei confronti sia del Santissimo Sacramento sia degli stessi ammalati.

2. La richiesta di nuovi ministri va compilata dai Parroci - sentito il Consiglio Pastora­
le parrocchiale - o Superiori religiosi (per le esigenze interne alla Comunità religiosa) sui 
moduli disponibili presso l’Ufficio Liturgico e presso l’Ufficio per la Pastorale della Sanità 
della nostra Curia Metropolitana e va trasmessa, almeno 15 giorni prima della data d’inizio 
del corso di formazione ai suddetti Uffici diocesani. I Rettori di chiese non parrocchiali 
dovranno fare riferimento al loro Parroco territoriale.

Nel caso di emergenze imprevedibili che comportino l’urgente necessità di ministri 
straordinari ci si potrà rivolgere ai Vicari Generali ed a questi stessi Uffici.

3. La richiesta di rinnovo dell' incarico per i ministri già in esercizio va anch'essa com­
pilata dai Parroci o Superiori religiosi sui moduli disponibili presso i suddetti Uffici (Litur­
gico e per la Pastorale della Sanità) e va trasmessa, almeno un mese prima della scadenza 
dell’incarico annuale, agli stessi Uffici diocesani.

4. Come per ogni ministero nella Chiesa, anche i ministri straordinari della Comunio­
ne Eucaristica «sono tenuti all’obbligo di acquisire la adeguata formazione richiesta per 
adempiere nel modo dovuto il proprio incarico e per esercitarlo consapevolmente, assidua­
mente e diligentemente» (can. 231 §1).

7 Istr. Immensae caritatis. 1, li; Messale Romano7, pag. 1046.



Atti del Cardinale Arcivescovo 831

Questa formazione viene svolta in un Corso di preparazione che si tiene due volte l’an­
no, ruotando nei quattro Distretti pastorali in cui è strutturata l’Arcidiocesi. Il Corso è a 
cura dell’Ufficio Liturgico, della Caritas Diocesana e dell’Ufficio per la Pastorale della 
Sanità.

Ogni Corso di preparazione prevede otto incontri di 2 ore ciascuno e termina con una 
domenica, nella quale ai partecipanti viene conferito il mandato, alla presenza dell’Arcive­
scovo o di un suo Vicario. I ministri straordinari che non portano la Comunione ai malati, 
ma aiutano unicamente nella distribuzione della Comunione in chiesa, dovranno partecipa­
re solo ai primi tre incontri e alla domenica finale del Corso.

5. Dopo il Corso di base, i ministri straordinari delia Comunione Eucaristica possono 
esercitare il proprio ministero per tre anni.

Trascorsi i primi tre anni, dovranno partecipare a Incontri di formazione permanente. 
anch’essi distribuiti nell'anno e dislocati territorialmente nei quattro Distretti pastorali del- 
l’Arcidiocesi. Gli Incontri avranno la durata di mezza giornata e saranno curati dall’Ufficio 
Liturgico, dalla Caritas Diocesana e dall’Ufficio per la Pastorale della Sanità, secondo un 
calendario che ogni anno verrà reso noto all'Arcidiocesi:

- i ministri che portano la Comunione Eucaristica ai malati — se si intende chiedere 
che venga loro rinnovato l’incarico (vedi sopra, n. 3) - devono partecipare ogni anno a uno 
degli Incontri di formazione permanente;

- i ministri che distribuiscono la Comunione Eucaristica solo in chiesa sono tenuti a 
partecipare alla formazione permanente ogni tre anni, secondo un calendario stabilito dal­
l’Ufficio Liturgico.

6. Possono essere proposte per questo ministero persone che abbiano compiuto i 25 
anni (in analogia con quanto deliberato dalla Conferenza Episcopale Italiana per i ministeri 
istituiti del Lettorato e dell’Accolitato)’ e non più di 70 anni.

L’incarico di ministro straordinario termina al compimento dei 75 anni.

7. La scelta delle persone da proporre per questo ministero deve tener conto:
a) di una loro buona formazione cristiana; in particolare, della formazione acquisita 

presso l’Istituto Superiore di Scienze Religiose o la Facoltà Teologica, presso l'Istituto Dio­
cesano di Musica e Liturgia, presso il Centro Diocesano per la Formazione di Operatori 
Pastorali, presso Corsi diocesani o zonali di formazione, presso Corsi di formazione pro­
mossi da Associazioni o Movimenti ecclesiali, presso Corsi di formazione per i Religiosi o 
le Religiose:

b) di una loro piena comunione ecclesiale;
c) di una loro assidua pietà eucaristica;
d) di una loro effettiva capacità di incontro, dialogo, servizio con i malati e gli anziani;
e) di eventuali esperienze di volontariato;
f) di impegni già svolti in qualche specifico settore pastorale.
Nessuno sia scelto a tale ministero, qualora la sua designazione possa dare motivo di 

stupore agli altri fedeli9.

8. I ministri straordinari della Comunione Eucaristica che svolgono il loro ministero in 
ambiti specifici hanno bisogno di una formazione adeguata. Quindi, per le seguenti tipolo­
gie di servizi pastorali:

' Decreto del Presidente della Conferenza Episcopale Italiana (18 aprile 1985). Delibera n. 21 §1: «A norma 
del can. 230 § 1 del Codice di Diritto Canonico possono essere assunti stabilmente ai ministeri di lettore e di acco­
lito laici che abbiano, di regola, l'età minima di anni venticinque».

' Istr. Immensae caritatis. 1, VI.



832 Atti del Cardinale Arcivescovo

a) distribuzione della Comunione Eucaristica in strutture residenziali;
b) animazione di incontri di preghiera (ad esempio: adorazione eucaristica. S. Rosario. 

Via Crucis);
occorre prevedere una formazione specifica.
Per la distribuzione della Comunione Eucaristica in strutture residenziali l’Ufficio per 

la Pastorale della Sanità propone un Corso specifico, successivo al Corso base precedente- 
mente descritto al numero 4.

Per l’animazione di incontri di preghiera da parte di un ministro straordinario della 
Comunione Eucaristica, l’Ufficio Liturgico offre un Corso di formazione liturgica sul modo 
di preparare e condurre un incontro di preghiera. Anche questo Corso è successivo al Corso 
base per i ministri straordinari della Comunione Eucaristica.

Dato in Torino, il giorno trentuno del mese di maggio - festa della Visitazione dello 
Beata Vergine Maria - dell’anno del Signore duemiladue

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile

appendice

La formazione dei ministri straordinari

Corso di base o di partenza
La formazione di base dei ministri straordinari della Comunione Eucaristica consiste in 

un iter formativo di circa 24 ore complessive, da suddividere in 8 incontri settimanali. P'u 
una giornata conclusiva, una domenica. Il Corso si tiene due volte l’anno, e viene dislocato 
nei 4 Distretti pastorali in cui è articolata l’Arcidiocesi, per favorire la partecipazione di tutti- 
In due anni vengono quindi toccati tutti e quattro i Distretti.

Per la metodologia ci si orienta su un lavoro maggiormente esperienziale, sullo stile del 
metodo degli operatori pastorali. Si pensa quindi di avere un momento iniziale di proposta 
di contenuti da parte di esperti, seguiti da un breve esercizio-laboratorio e con una verifica 
finale del lavoro con l’esperto.

Si cercherà di verificare l’apprendimento attraverso esercitazioni pratiche e ci si propo­
ne di valutare l’idoneità delle persone al ministero attraverso un contatto personale.

Questo può essere fatto attraverso delle figure formative a vario titolo: da una parte gl1 
esperti, che hanno il compito di proporre i contenuti del Corso, dall’altro gli animatori, che



Atti del Cardinale Arcivescovo 833

seguono tutto lo svolgimento del Corso e si affiancano alle persone per un piccolo accom­
pagnamento e confronto.

Queste figure formative sono da individuarsi tra persone con esperienza impegnate ed 
esperte negli ambiti della pastorale liturgica, sanitaria e caritativa.

Tematiche degli incontri
Il Corso ha il seguente sviluppo:

1. Identità e ruolo 
del ministro straordinario 
della Comunione Eucaristica

C.E.I., Evangelizzazione e Mini­
steri ( 15 agosto 1977)

A. Bergamini. // ministro straordi­
nario della Comunione, EP 
Roma 1991“

2. L’Eucaristia: teologia e celebrazione

D. Mosso, Riscoprire l’Eucaristia.
Le dimensioni teologiche del­
l’ultima cena, EP Milano 1993

C.E.I., Principi e Norme per l’uso 
del Messale Romano

C.E.I., Rito della Comunione fuori 
della Messa e Culto Eucaristico

3. Eucaristia
e testimonianza della carità

Aa.Vv., Diaconia della carità 
nella pastorale della Chiesa 
Locale = Studi Pastorali 8, 
Libreria Gregoriana Editrice, 
Padova 1986, parte III, IV.

Caritas Italiana (a cura di), Dal­
l’Eucaristia alla diaconia della 
carità = Quaderni 34, In pro­
prio, Roma 1988

Caritas Italiana (a cura di), 
Eucaristia e solidarietà = Qua­
derni 19, In proprio, Roma 1994

E. Bacigalupo (a cura di), La 
carità nella pastorale = Biblio­
teca della solidarietà 30. PIEM- 
ME, Casale Monferrato 1996

Il Ministero di Cristo e della Chiesa: Cristo Pa­
store, Cristo Servo, Cristo sacerdote.

Un popolo sacerdotale: la Chiesa corpo di Cristo. 
L’assemblea liturgica.

Ministeri al servizio delle celebrazioni liturgiche: i 
ministeri ordinati, i ministeri istituiti, i ministeri 
di fatto.

li ministro straordinario della Comunione Eucari­
stica: identità, il servizio liturgico-pastorale.

La dimensione simbolica del banchetto eucaristico: 
cibo e vita; il mangiare insieme, il pane frutto 
della terra, il vino frutto della vite.

Parole e gesti dell’ultima cena: «Questo è il mio 
corpo»; «Questo è il mio sangue»; «Fate questo 
in memoria di me».

La celebrazione dell’Eucaristia: struttura e dinami­
ca della Messa.

La liturgia della Parola: struttura e significato.
La liturgia Eucaristica: struttura e significato.

Dimensione della Tradizione.
Dimensione teologica.
Le dimensioni di carità che sgorgano dall’Eucari­

stia.
La dimensione spirituale per un ministro della 

Comunione Eucaristica.
La dimensione ministeriale.



Atti del Cardinale Arcivescovo834

4. Corpo di Cristo: 
corporeità e salute

Teologia della corporeità e della salute.
Incarnazione e salvezza.
Malattia e salute nella Bibbia: valori redentivi della 

sofferenza - Gesù e la sofferenza - Malattia umana 
come mistero - Malattia e conoscenza di Dio.

5.1 Sacramenti della guarigione 
(Unzione, Riconciliazione e Viatico)

- Da: Aa.Vv., Il sacramento dei 
malati, LDC (= Quaderni di 
Rivista Liturgica-Nuova serie): 
G. Gozzellino, Annotazioni 
teologiche sulla Unzione degli 
Infermi
G. Colombo, L'Unzione degli 
infermi: dall’uomo al rito
E. Lodi, La celebrazione del­
l'Unzione degli infermi
U. Cirelli, Il servizio della Visi­
ta e della Comunione frequente 
R. Falsini 11 senso del Viatico 
ieri e oggi

Lettera di Giacomo sull’unzione dei malati.
Unzione dei malati come Sacramento della vittoria 

del Signore sulla malattia.
Riconciliazione come Sacramento della vittoria del 

Signore sul peccato.
Viatico come il cibo per il lungo viaggio attraverso 

la morte.

6. Psicologia del malato e della famiglia Funzioni psichiche e malattia.
Le reazioni psicologiche del paziente.
Il malato e la sua famiglia.

7. Come stare accanto al malato

Testo di riferimento: Flavia Ca­
retta e Massimo Petrini, Ac­
canto al malato, Città Nuova

L'assistenza al malato nel messaggio biblico. 
La visita pastorale.

8. Come stare accanto al malato

Testo di riferimento: Flavia Ca­
retta e Massimo Petrini, Ac­
canto al malato, Città Nuova

Le modalità di un ascolto. 
L’assistenza spirituale e religiosa. 
Protocolli di colloqui con il malato.

9. Domenica finale a) Come celebrare con il malato e la sua famiglia 
(laboratori);

b) norme per la distribuzione dell’Eucaristia;
c) pranzo;
d) preparazione al mandato: la spiritualità del mini­

stro della Comunione (meditazione spirituale);
e) silenzio;
f) Eucaristia con celebrazione del mandato alla pre­

senza dell’Arcivescovo o di un suo Vicario.



Atti del Cardinale Arcivescovo 835

Comunicato stampa sulla crisi della FIAT

Ancora una volta la nostra Città si trova a vivere ore di ansia e di trepi­
dazione per le notizie che in questi giorni arrivano dal mondo industriale 
cittadino.

E ormai a conoscenza di tutti che la FIAT, nell'ambito di una forte ristrut- 
terazione per gravi difficoltà di mercato, prevede nell'area torinese un esu­
bero di circa 2.000 lavoratori.

Questo ulteriore segnale di crisi del settore auto provoca inevitabilmen­
te preoccupazione ed incertezza in ampi strati della nostra popolazione, non 
solo per il crescere dell'insicurezza del posto di lavoro in coloro che già sono 
occupati, ma soprattutto perché, in prospettiva, i giovani vedono restrin­
gersi sempre più le possibilità di un loro inserimento lavorativo.

I sentimenti che avverto in questo momento nel mio cuore di Pastore 
sono innanzi tutto di solidarietà e di vigile attenzione verso coloro che 
dovranno subire le conseguenze di questi provvedimenti.

Ma nello stesso tempo sento di dover lanciare un messaggio di fiducia 
e di speranza perché ritengo che, come in passato, anche in questa circo­
stanza tutte le persone interessate troveranno il modo di superare le diffi­
coltà ed indicare strategie nuove e coraggiose capaci di far fare a Torino e 
alla sua area metropolitana un balzo in avanti nelle proprie capacità pro­
duttive e di conseguenza di creare una crescita significativa dei livelli occu­
pazionali.

Su questa strada desidero incoraggiare e responsabilizzare sia le istitu- 
doni locali come pure gli imprenditori e i sindacati. So che tutti in questo 
momento sono consapevoli della serietà dei problemi e che c'è un impegno 
generale per trovare le giuste soluzioni, ma vorrei sottolineare l'urgenza di 
ter arrivare in tempi brevi alla pubblica opinione messaggi rasserenanti 
fondati su concrete scelte strategiche convincenti e capaci di rilanciare lo 
sviluppo.

Ma il guado che Torino si trova ad attraversare è una sfida difficile ed 
impegnativa, che riguarda tutto il nostro Paese. È quindi indispensabile il 
coinvolgimento non solo delle forze locali e regionali ma anche dei respon­
sabili nazionali. Si tratta di realizzare un grande progetto di profonda riqua­
lificazione professionale dei lavoratori torinesi e di promuovere un'evolu­
zione del sistema economico della nostra Città nella direzione di produzio­
ni di più alta qualità nel settore veicolistico e dell'avanzamento scientifico- 
tecnico traducibile in più ampia capacità produttiva, senza dimenticare le 
risorse del turismo e del terzo settore.

È inoltre utile ricordare che il tessuto produttivo di Torino possiede delle 
rilevanti potenzialità nel campo delle nuove tecnologie, per cui questa Città 
e il suo territorio offrono possibilità che altrove non si trovano.

Voglio assicurare che la Chiesa di Torino guarda con trepidazione e con 
partecipe attenzione a queste vicende e nello stesso tempo si impegna a



836 Atti del Cardinale Arcivescovo

mettere in campo le sue risorse etiche, motivazionali e formative affinché 
questa nuova prova sia di breve durata e si possano vedere al più presto 
prospettive rassicuranti per un futuro di sviluppo sempre più compatibile e 
solidale.

Affido al Signore, nella mia quotidiana preghiera, le attuali preoccupa* 
zioni della nostra Città con la certezza che la Provvidenza divina ancora una 
volta ci farà sentire la sua presenza di conforto e di sostegno.

Torino, 16 maggio 2002

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 837

 Omelia nella memoria liturgica della Sindone

La Sindone: un dono lasciato da Dio alla Chiesa 
 come segno del mistero

della Passione e Morte del suo Figlio
Nel pomeriggio inoltrato di sabato 4 maggio, giorno in cui ogni anno nella Chiesa torinese si fa 
memoria della Sindone nella Liturgia, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto in Cattedrale una 
Concelebrazione Eucaristica durante la quale ha pronunciato la seguente omelia:

Carissimi, abbiamo già ricordato all'inizio della Celebrazione che siamo 
nella nostra Cattedrale per celebrare la memoria liturgica della Venerazione 
della Santa Sindone. Come voi sapete, la Santa Sindone è custodita qui e noi 
vogliamo come Chiesa di Torino mantenere viva la nostra venerazione 
verso questo misterioso lino che ci presenta in modo così corrispondente al 
racconto evangelico un'immagine che è anche affascinante e che noi amia­
mo pensare essere quella stessa di Gesù, deposto nel sepolcro dopo la sua 
Passione e Morte. Non abbiamo la possibilità di dirlo con certezza scientifi­
ca, ma sappiamo però - è corretto che io lo ribadisca, anche per l'equilibrio 
di tutti - che qualcuno vorrebbe sentire la dichiarazione ufficiale di autenti­
cità della Sindone come il lenzuolo che realmente ha avvolto il corpo di 
Gesù Cristo. Non abbiamo le prove ed io non posso fare questa dichiara­
zione di autenticità anche perché la nostra fede non ha bisogno della Sindo­
ne per essere fondata, infatti abbiamo i Vangeli che fanno da ponte tra la 
nostra fede e la rivelazione del Signore Gesù.

Noi però siamo legittimati e quindi facciamo molto bene a venerare la 
Sindone come peraltro veneriamo molte immagini di Santi, che certamente 
sono frutto del nostro lavoro e che ci aiutano a metterci in comunicazione 
col Signore, con la Madonna o con i Santi.

Indubbiamente la Sindone non è paragonabile alle altre immagini sacre. 
Ha qualche cosa di più, perché davvero le sue caratteristiche ci fanno pen­
sare che sia un dono lasciato da Dio alla Chiesa come segno del mistero 
della Passione e Morte del suo Figlio.

Vorrei anche che fosse riconosciuto e rispettato da tutti quello che è uno 
stile diocesano dell'apostolato sindonico. Non condivido che nascano grup­
pi di persone autonomi dalla linea diocesana per sviluppare proposte di 
devozione alla Sindone non in sintonia con la sensibilità non solo del Vesco­
vo, ma anche dei suoi collaboratori e della più bella e significativa tradi­
zione della nostra Diocesi. Per cui vorrei davvero che tutti coloro che 
amano la Sindone, e che desiderano anche diffonderne la devozione alla 
Sindone, si mettessero in relazione con le persone che sono incaricate da me 
per questo apostolato, rimanendo così nella linea che la Diocesi intende 
seguire. In altro modo correremmo il rischio di confondere, anziché aiuta-



838 Atti del Cardinale Arcivescovo

re, i pellegrini che giungono nella nostra Cattedrale o nella nostra Città di 
Torino offrendo loro notizie e informazioni che qualche volta non concen­
trano l'attenzione sulla persona di Gesù, anche aiutati dalla presenza della 
Sindone, ma creano piccole confusioni e disorientamenti che potrebbero 
essere evitati.

La Parola di Dio che abbiamo ascoltato con le Letture della liturgia della 
VI Domenica di Pasqua - perché come sappiamo con i Primi Vespri del 
sabato pomeriggio inizia la liturgia della Domenica e quindi le Celebrazio­
ni Eucaristiche del sabato sera sono le stesse della Domenica, infatti la 
Messa del sabato sera vale anche come soddisfazione del precetto festivo - 
ci ricorda, soprattutto nel testo del Vangelo di Giovanni (capitolo 14), la 
preoccupazione che Gesù esprime durante il dialogo che ha avuto con gl' 
Apostoli nel Cenacolo, la sera prima della sua Passione, dicendo che Lui è 
venuto sulla terra per rivelarci che Dio è Padre e noi siamo suoi figli, e Dio 
ha tanto amato il mondo da mandare suo Figlio, Gesù, a farsi uomo ed 3 
morire per noi sulla croce. La Chiesa con la liturgia di oggi ci propone delle 
Letture che manifestano la preoccupazione del Signore e il suo invito a pre- 
pararci non solo alla conoscenza, ma anche all'invocazione e all'accoglienza 
dello Spirito Santo.

Gesù ha detto ai discepoli, e dice a noi, che è lo Spirito ad aprire la nostra 
mente alla comprensione della verità tutta intera e noi possiamo aggiungi 
re che solo chi è veramente animato dallo Spirito riesce anche a vedere nella 
giusta luce un dono, una realtà così preziosa come la Santa Sindone, perché 
chi è illuminato dallo Spirito sa andare oltre gli oggetti che gli si presentano 
davanti, sa andare oltre i segni che incontra, e riesce a raggiungere l'essen­
za del mistero che è Gesù Cristo, rivelatore del Padre e unico nostro Salva­
tore che effonde su di noi Io Spirito affinché ciascuno riesca a mettersi i" 
comunione con Dio e a vivere la sua volontà: «Se mi amate, osserverete i 
comandamenti. Io pregherò il Padre ed egli vi darà un altro Consolatore perché 
rimanga con voi per sempre, lo Spirito di verità» (Gv 14,15-17).

La Chiesa ci ha ricordato con un grande documento del Concilio Vatica­
no II che la vocazione di ogni uomo è quella di entrare in comunione con 
Dio ed è molto significativo considerare come anche le prime comunità cri­
stiane, secondo quanto abbiamo ascoltato nella prima Lettura di oggi, trat­
ta dal libro degli Atti degli Apostoli, sono cresciute un po' per volta nella 
comprensione del mistero di Dio. Noi sappiamo che è stato l'evento della 
Pentecoste a trasformare radicalmente gli Apostoli rendendoli coraggiosi 
annunciatori della Risurrezione del Signore, che ci attesta che Lui è vera­
mente l'unico Salvatore al quale guardare e nel quale credere. Abbiamo 
anche sentito il racconto della predicazione di Filippo, che pur essendo stata 
sostenuta da miracoli, si era fermata all'amministrazione del Battesimo cri­
stiano, per cui quando la Comunità di Gerusalemme ha mandato nella 
Samaria Pietro e Giovanni quei cristiani hanno conosciuto il sacramento 
della Cresima o della Confermazione, perché il Battesimo che avevano rice­
vuto è stato completato con l'imposizione delle mani e con l'effusione dello 
Spirito Santo.



Atti del Cardinale Arcivescovo 839

Consideriamo allora quanto è importante anche per noi entrare in comu­
nione con la SS. Trinità, con il Padre che è la fonte di ogni dono, con il Figlio 
che si è fatto uomo, ha sofferto, è morto per noi ed è risorto, e con lo Spiri­
to Santo che ci conduce alla comprensione di tutto il mistero di Dio. Per que­
sto oggi, giorno in cui desideriamo in modo particolare venerare la Santa 
Sindone, è significativo pensare al messaggio che ci è stato consegnato da 
San Pietro nel breve brano della sua prima Lettera, che abbiamo ascoltato 
come seconda Lettura. Diceva l'Apostolo che noi dobbiamo essere capaci di 
rendere ragione, offrendo una spiegazione convincente, della speranza che 
è in noi. Quale speranza? La speranza di essere salvati da Dio. La speranza 
di vivere una vita che ha un senso qui sulla terra se è impostata secondo gli 
insegnamenti del Signore, che ci vuole felici anche nell'esistenza terrena, e 
che si proietta nell'aldilà dove tante persone sono già arrivate e vivono in 
comunione con Dio. Allora l'invito che l'Apostolo Pietro ci rivolge diventa 
dimostrazione che siamo persone orientate, persone che sanno in chi credo­
no e in chi sperano. Non dimentichiamo però che lo stesso Apostolo invita 
a rendere ragione sì della speranza che è in noi, ma con dolcezza, non impo­
nendo la propria testimonianza, bensì con discrezione, con umiltà, perché 
da uno stile umile, buono e dolce, coloro che ancora non credono siano 
"confusi" nel vedere il nostro comportamento dettato dalla morte di Cristo 
per noi, per cui siamo invitati a copiare nella nostra vita l'atteggiamento che 
il Signore Gesù ha avuto giungendo alla sua Passione e Morte. Cristo ha 
offerto la sua vita per noi perché noi, grazie alla sua Morte e Risurrezione 
fossimo salvati dai nostri peccati e sostenuti nel nostro cammino di perfe­
zione e di santità.

Immaginiamo quindi di essere davanti alla Sindone - sapendo però rico­
noscere che la presenza reale di Gesù è nell'Eucaristia - e sostiamo in pre­
ghiera sentendoci aiutati a meditare quanto il Signore ha sofferto per noi e 
mettiamo in relazione con la sua la nostra sofferenza e la sofferenza di tanti 
nostri fratelli per comprendere come Gesù ci ha amato attraverso la sua sof­
ferenza e la sua morte e come i segni, che sono sulla Sindone, ci ricordano 
non solo la Morte ma anche la Risurrezione del Signore, perché - come ci 
annunciano i racconti delle apparizioni - il Risorto si preoccupava sempre 
di mostrare ai discepoli i segni della sua Passione, le ferite delle mani, dei 
piedi e del costato, quasi per unificare in una sintesi armoniosa la sua Pas­
sione, la sua Morte e la sua Risurrezione.

E noi siamo qui a celebrare l'Eucaristia, che è il sacramento che ci dona i 
frutti di quella Passione, Morte e Risurrezione, e ringraziando il Signore per 
il dono della Sindone, invochiamo i doni della sua Pasqua, soprattutto il 
dono dello Spirito Santo, perché la nostra vita sia trasformata e santificata.

Così, mentre ringrazio tutti voi, tutti i collaboratori che si adoperano 
perché la venerazione della Sindone sia mantenuta e ampliata in modo ordi­
nato, armonioso e corretto, vi incoraggio a far sì che questo vostro servizio 
serva anche alla vostra santificazione personale.



840 Atti del Cardinale Arcivescovo

Visita ufficiale al Consiglio Comunale di Torino

«Si possono individuare percorsi comuni 
ed efficaci per costruire un futuro di sviluppo

e di progresso per la nostra Città»
Martedì 7 maggio, per la prima volta un Arcivescovo si è recato in visita ufficiale al Palazzo Civico 
di Torino. Accompagnato dai due Vicari Generali mons. Guido Fiandino e mons. Giacomo Un- 
zetti. il Cardinale Arcivescovo è stato accolto dal Sindaco Sergio Chiamparino e dal Presidente del 
Consiglio Comunale Mauro Marino. Sua Eminenza ha poi incontrato i Presidenti della Regione e 
della Provincia, Enzo Ghigo e Mercedes Bresso, il Prefetto Achille Catalani; nella Sala Rossa - l'Au- 
la del Consiglio Comunale - si è svolta la cerimonia ufficiale con tutti i Capigruppo, i Dirigenti del 
Comune e i Consiglieri con i Rappresentanti delle Circoscrizioni. Dopo i vari interventi, conclusi 
da quello del Sindaco, ha preso la parola il Cardinale.
Pubblichiamo i testi degli interventi di Sua Eminenza e del Signor Sindaco.

DISCORSO DEL
CARDINALE ARCIVESCOVO

Signor Sindaco,
Signor Presidente del Consiglio Comunale,
Assessori, Capigruppo e Consiglieri tutti,

vi sono molto grato per questo invito che ho accolto con gioia come un 
riscontro concreto al mio desiderio di dialogo con le istituzioni civili che ho 
manifestato nel grande Convegno di giugno del 2000 ‘‘La Chiesa dialoga con 
la Città". Oggi noi diamo prova di fronte all'opinione pubblica che, attra­
verso il confronto dialogico e la collaborazione, si possono individuare per­
corsi comuni ed efficaci per costruire un futuro di sviluppo e di progresso 
per la nostra Città.

Rendo onore a tutti voi che, in questo storico edificio, giustamente chia­
mato "Palazzo di Città", non solo amministrate ma soprattutto rappresen­
tate l'intera Città di Torino, della quale anch'io mi sento parte viva, in quan­
to sono stato inviato qui come Vescovo per presiedere la Chiesa nella carità 
ed annunciare a tutti il Vangelo di Gesù Cristo.

Sono consapevole, come la storia ci insegna, che se Torino è diventata 
importante e conosciuta per tante nobili figure di laici, che con le loro capa­
cità politiche, culturali, artistiche, tecniche ed amministrative ne hanno 
accresciuto lo splendore, tuttavia non possiamo dimenticare che la Chiesa 
ed il suo messaggio spirituale e sociale, incarnato in modo particolarmente 
significativo nei nostri grandi Santi "sociali" dell'800, rappresentano un 
"valore aggiunto" alla grande ricchezza umana e civile che questa Città ha 
sempre saputo esprimere.



Atti del Cardinale Arcivescovo 841

1. L'impegno politico e amministrativo
deve essere considerato una vocazione a fare della Città
una ideale "casa comune" per tutti coloro che vi abitano
1.1. Talvolta ho definito Torino "Città complessa e piena di fascino", com­

plessa perché porta in sé in modo del tutto particolare i segni dei grandi pas­
saggi di epoche storiche con le relative tensioni, ma anche piena di fascino 
perché da ogni svolta epocale essa ha saputo emergere sempre più determi­
nata a mettere risorse di persone e di mezzi per un rilancio della sua bellez­
za e della sua ricchezza di valori umani, storici e culturali. Questa nostra 
bella Città ora deve vincere la sfida di reinventare, nei duri tempi della glo­
balizzazione, un'immagine credibile di casa comune per tutti. Sottolineo 
questo "tutti". Un'istituzione civile fondamentale, quale il Consiglio Comu­
nale, non è chiamata a rappresentare interessi parziali, ma a servire tutti i 
cittadini e a favorire lo sviluppo globale dell'intera popolazione.

1.2. Questo diventa possibile se cresce in tutti un convincimento profon­
do che chi siede in questo Consiglio non è qui per interessi personali o di 
parte ma per un sincero impegno di servizio nei confronti del vero bene di 
tutti. Credo quindi che per diventare servitori della polis, bisogna anzitutto 
saper ascoltare: il primato da dare all'ascolto è un insegnamento fondamen­
tale della tradizione cristiana, ma è anche una grande verità umana. Solo se 
l'altro, e ogni altro, in particolare il sofferente, il povero, l'ultimo, l'emargina­
to fa breccia in noi, allora possiamo diventare persone che si mettono al ser­
vizio suo e di tutti coloro che hanno bisogno del nostro aiuto. E questo valo­
re dell'ascolto vale anche qui, in Consiglio Comunale, dove attraverso una 
giusta dialettica democratica voi esprimete l'impegno di servizio al bene di 
questa Città. Ascoltare l'altro anche se appartenente a schieramenti politici 
diversi dal nostro, quando propone scelte positive per il bene di tutti, è segno 
di onestà, di sensibilità e di grande maturità politica. Il criterio di valore di 
una proposta non può essere dato in prima istanza dallo schieramento a cui 
appartiene il suo promotore, ma dal valore oggettivo della proposta stessa in 
funzione del bene comune. In questo modo si radicherà la convinzione che il 
bene di tutti viene prima dell'interesse individuale e si darà esempio e sti­
molo a tutti i cittadini perché si sentano coinvolti, anche con qualche sacrifi­
cio, nella costruzione della polis, come comunità di vita e di destino, nella 
quale il plusvalore, in termini di consolazione e di speranza, è dato dalla cer­
tezza che in una Città più bella e confortevole ciascuno potrà vivere meglio.

1.3. Lo Stato e le istituzioni cittadine, in base alla loro capacità di ascol­
to dei bisogni della collettività, ne diventano così servitori, secondo un cri­
terio di sussidiarietà. La Chiesa stessa si pone in questa dinamica e la consi­
dera fondamentale. Non è chiesto al Consiglio Comunale ciò che è dovere 
di altre fondamentali istituzioni, quali, ad esempio, la famiglia o altri ambi­
ti specifici della società. Ma è dovere delle forze politiche vigilare affinché a 
tutti siano concesse pari opportunità per crescere come cittadini, e come 
uomini e donne siano messi in grado di vivere una vita dignitosa, nel rispet­
to dei valori contenuti nella Costituzione italiana.



842 Atti del Cardinale Arcivescovo

2. La nostra Città tra presente e futuro
Proprio perché coscienti delle grandi potenzialità che Torino ha sem­

pre espresso a tutti i livelli vogliamo qui guardare ad alcune emergenze che 
ci stanno dinnanzi per accettare e vincere "insieme" la sfida che esse ci 
pongono.

2.1. Lavoro, occupazione e sviluppo
La nostra Città avverte in modo particolare un fenomeno che tocca tutto 

il mondo industriale moderno: dubbi sullo sviluppo, insicurezza nel rappor­
to di lavoro, disagio in tante famiglie e soprattutto nei giovani. Siamo come 
con il fiato sospeso rispetto al nostro futuro industriale e produttivo. Di fron­
te a segni evidenti di debolezza e di fronte ad una certa insicurezza nei citta­
dini non dobbiamo e non possiamo lasciarci prendere né dal panico, né dalla 
rassegnazione, né dalla fuga evasiva, né dal "si salvi chi può". Dobbiamo tutti 
insieme mantenere saldo in noi un senso di responsabilità comune e solidale 
rispetto alle vicende di questa nostra Città alla quale tutti vogliamo bene. • 
problemi di Torino devono essere guardati con lucida e serena consapevolez­
za perché se anche qui ci sono elementi di crisi e perciò di rischio ci sono però 
anche straordinarie risorse di grandi competenze e forti capacità, special­
mente nel vasto campo delle nuove tecnologie, dove Torino per lunga tradi­
zione è sempre stata all'avanguardia. Il lavoro comunque resta una questione 
di primaria importanza. Attraverso di esso la persona si sente realizzata ed 
anche utile agli altri, perché il lavoro produce i mezzi necessari per il sosten­
tamento proprio e altrui che è una condizione fondamentale anche per lo svi­
luppo dei valori dello spirito, quali la cultura e la civiltà. La mancanza di lavo­
ro, invece, alimenta l'insicurezza sociale ed è tra le cause della criminalità; 
della devianza giovanile e di tante altre piaghe sociali. A fronte del sorgere di 
molti nuovi lavori, frutto di nuove tecnologie e della grande crescita del set­
tore terziario, vorrei però invitare con forza a non nasconderci e a non nascon­
dere, a motivo di una cieca fiducia nel progresso, tutti quei mutamenti nel 
mondo del lavoro, che possono costituire un problema per la vita dei cittadi­
ni. Mobilità, ad esempio, significa sì nuove opportunità, ma anche precarietà, 
sradicamento, incertezza, fatica di vivere; significa difficoltà a sviluppare nel 
tempo progetti stabili di interesse comune; significa a volte l'insorgere di 
nuove e più nascoste povertà. Il mercato e la modernizzazione non sono la 
panacea di tutti i mali: vanno osservati criticamente e a livello di amministra­
zione e politiche cittadine è importante favorire la nascita di progetti lavora­
tivi stabili, grazie ai quali sia possibile scorgere nel lavoro non solo un mezzo 
per sopravvivere, ma anche tutto ciò che esso può rappresentare per lo svi­
luppo globale della Città. Torino può e deve crescere nella sua possibilità di 
offrire nuova occupazione: questo è possibile se ci sarà attenzione ai proble­
mi emergenti, capacità di gestire il cambiamento, creatività ed anche una certa 
dose di coraggio per saper "rischiare" nella giusta direzione, superando quei 
tipici timori che sorgono spesso nei confronti del nuovo, fermo restando l'im­
pegno per mantenere a Torino il ruolo centrale che l'industria dell'auto ha 
sempre avuto per l'economia dell'area metropolitana.



Atti del Cardinale Arcivescovo 843

2.2. Famiglia e giovani
L'insistenza della Chiesa sulla famiglia fondata sul matrimonio, ribadita 

nei recenti Orientamenti pastorali dei Vescovi italiani, così come la si trova 
anche nella nostra Costituzione italiana (art. 29), non è una cieca ideologia: 
essa nasce invece proprio dalla consapevolezza che la famiglia tradizionale, 
sana e stabile, è il luogo in cui meglio si possono far crescere le persone nel 
loro equilibrio psicologico ed affettivo come pure nel senso civico e nella 
loro maturazione sociale. La Chiesa non intende discriminare chi, per mol­
teplici motivi - sempre che siano legali -, ha fatto altre scelte che essa non 
può approvare, ma nello stesso tempo ribadisce che favorire con politiche 
giuste e al passo coi tempi la famiglia tradizionale vuol dire cogliere l'inso­
stituibilità, anche oggi, della famiglia come cellula fondamentale della 
società. Sono convinto, e anche le scienze umane lo confermano, che la pre­
carietà di tante unioni coniugali produrrà in futuro, nelle nuove generazio­
ni, i suoi frutti amari, sui quali è opportuno riflettere fin d'ora con grande 
senso di responsabilità.

Quanto ai giovani non voglio ripetere luoghi comuni. Essi sono i più 
esposti al rischio di portarsi addosso le conseguenze delle nostre fragilità 
sociali, familiari ed educative. A fronte di un loro futuro incerto noi spesso 
li inganniamo con ogni genere di benessere e di confort, illudendoli che il 
"tutto e subito" e il "tutto facile" sia la sostanza della vita e così li rendiamo 
deboli ed incapaci di affrontare la durezza dell'esistenza con i sacrifici che 
essa richiede. I giovani di Torino con il sostegno della famiglia, della scuo­
la, delle istituzioni civili e religiose dovrebbero essere educati ad impostare 
un loro futuro, che sia all'altezza della fama di civiltà e di valori che Torino 
si è conquistata nel corso della sua storia. Questo comporta che essi riman­
gano comunque una priorità per la politica, per garantire loro un'occupa­
zione, una possibilità di espressione delle loro potenzialità, dei luoghi e 
delle occasioni d'incontro in cui praticare il senso dell'appartenenza a una 
collettività, la corresponsabilità e la solidarietà sociali, ma anche per tra­
smettere loro l'eredità culturale del nostro Paese e della nostra Città. Infatti 
senza memoria, senza radicamento sul passato (con le sue luci e le sue 
ombre) anche la libertà e la creatività orientate al futuro si svuotano e diven­
ta più difficile per essi scoprire di appartenere ad una storia e trovare un 
orientamento per il loro avvenire.

2.3. Sostegno agli ultimi
Pater pauperum, "Padre dei poveri" era chiamato il Vescovo nell'antichità 

cristiana. Come tale, Pastore della Chiesa che vive nella Città del Santo Cot- 
tolengo, vorrei ricordarvi che la solidarietà è un dovere non solo per i cristia­
ni! Nella difficoltà che si incontra oggi a trovare valori comuni, l'appello che 
emana dai volti sofferenti è forse l'ultima, estrema risorsa che ci è data per 
costruire un ethos pubblico comune e veramente umano.

La solidarietà, allora, non è "paternalismo", ma è sentire che se c'è un 
solo uomo "sfigurato" nella sua dignità, diminuito nelle sue possibilità di 
vita è la nostra stessa umanità ad essere sminuita. Dobbiamo dare attenzio-



844 Atti del Cardinale Arcivescovo

ne ai nuovi e vecchi poveri, quelli che, oltre che presentarsi agli sportelli 
delle istituzioni, bussano anche alle nostre canoniche, quelli che si lasciano 
morire nei "non luoghi" della nostra civiltà. Essi sono la nostra coscienza 
morale e sociale. Desidero evocarli qui mentre li vedo sotto i miei occhi: i 
circa 1.500 senza fissa dimora, i disoccupati cronici, gli ammalati gravi e 
soprattutto quelli con patologie psichiatriche con le loro famiglie, gli anzia­
ni soli e abbandonati, le persone che non trovano casa, i bambini orfani 
nonostante abbiano i genitori, per i quali è sempre più difficile trovare l'af­
fidamento, i molti che sono caduti nelle spire della dipendenza dalle nuove 
e subdole droghe, del gioco d'azzardo, del disordine economico, che porta 
ad usura e indebitamento grave, i tanti che sono oggi classificati nella cate­
goria di "povertà grigia" appena visibile ai nostri occhi spesso distratti,1 
nostri fratelli che abitano il grande quartiere del carcere,...

A questi "nostri" poveri si deve guardare non solo con appropriate e 
tempestive iniziative sociali ma anche con la grande risorsa della gratuità, 
che trova nel volontariato una delle sue espressioni più significative; senza 
peraltro approfittare della generosità di tanti volontari per sopperire alle 
eventuali inadempienze, lievi o gravi che siano, delle varie istituzioni.

2.4. Il grande problema degli immigrati
Vorrei, a questo proposito, dire qualcosa che mi sta molto a cuore ripren­

dendo le parole del Profeta Isaia: «Non è piuttosto questo il digiuno che voglia 
sciogliere le catene inique, togliere i legami del giogo, rimandare liberi gli oppressi 
e spezzare il giogo? Non consiste forse nel dividere il pane con l'affamato, ... 
vestire uno che vedi nudo, senza distogliere gli occhi da quelli della tua carne?» (cfr- 
Is 58,6-7).

Chiudere le porte agli immigrati non è mai né umano né pienamente 
onesto: sia perché chi emigra lo fa perché vi è costretto dall'indigenza e dal 
bisogno, sia perché comunque vi sono sempre dei ricchi - e non sono pochi 
- che in realtà fomentano l'immigrazione, pur mostrandosi poi riluttanti a 
pagarne gli inevitabili costi sociali.

Torino ha conosciuto varie ondate di immigrazione ed il suo sviluppo e 
dovuto anche alla dedizione con cui qui hanno lavorato decine di migliai3 
di immigrati dalle varie Regioni italiane e da altre Nazioni. Nell'arte del­
l'accoglienza si misura il livello di una civiltà, come mostra l'antichissima 
pratica dell'ospitalità presente in tutte le culture del mondo. Accogliere, 
ospitare, fare spazio all'altro comporta fatica, ma è quanto di più umano ci 
sia dato di vivere.

Certo, la verità della nostra accoglienza dipende da come sappiamo 
"non distogliere gli occhi da quelli di casa nostra". Qui la politica ha un 
ruolo da giocare per riuscire a compaginare l'accoglienza dello straniero con 
la pace e sicurezza di coloro che risiedono stabilmente nella Città. Il rispet­
to delle regole è fondamentale per una pacifica convivenza e le istituzioni, 
che ne sono i garanti, hanno la responsabilità di farle osservare. Vorrei però 
aggiungere che la sicurezza dipende anche da come sappiamo gestire le 
paure, senza fomentarle con affermazioni affrettate e sconsiderate; ma essa



Atti del Cardinale Arcivescovo 845

dipende anche da quanto riusciamo a far vivere in un quadro di legalità 
coloro che il turbine della vita ha portato a sostare, per tempi brevi o lunghi, 
nella nostra Città.

A questo si arriva se sempre di più e sempre meglio sapremo presenta­
re Torino come:

Città accogliente per quanti arrivano per trovare un futuro dignitoso per 
sé e per la famiglia;

Città tollerante, perché rispettosa di tutte le fedi e culture;
Città esigente nel chiedere rispetto di quelle norme fondamentali che 

garantiscono una serena e reciproca convivenza civile, difendendoci da chi 
venisse a portare corruzione, sfruttamento o criminalità.

3. Collaborazione tra Chiesa e società civile
Fin dal giorno del mio arrivo a Torino ho sempre desiderato manifesta­

re attenzione e stima nei confronti di tutti coloro che rappresentano le isti­
tuzioni civili offrendo con sincerità, nel rispetto delle necessarie distinzioni 
dei ruoli e delle competenze, la mia personale collaborazione per continua­
re la grande tradizione della Chiesa torinese, che si è sempre sentita al ser­
vizio del vero bene di tutti i cittadini, senza alcuna discriminazione.

Ancora una volta in questa solenne circostanza nella quale mi è dato di 
incontrare, per vostro gentile invito, tutti voi, Amministratori di Torino, 
desidero esprimere quanto sento nel mio cuore di Pastore e dire che la col­
laborazione della Chiesa nella costruzione di una Città sempre più organiz­
zata per il bene globale delle persone è sincera e disinteressata e può essere 
così descritta:

3.1. La Chiesa di Torino sa di essere parte viva della storia della Città ed 
anche oggi si sente presente ed attiva nella società civile attraverso l'opera 
di numerosi cattolici che a pieno titolo sono anche cittadini. Nell'opera di 
promozione umana, che essa compie ir. maniera inseparabile rispetto alla 
sua missione evangelizzatrice, è sempre aperta a collaborare con le istitu­
zioni per la difesa della vita e della sua qualità nel territorio cittadino, in 
particolare a vantaggio delle fasce più svantaggiate della popolazione.

La Chiesa, che nella sua più intima natura è "communitas", casa di comu­
nione, dispone di una pedagogia della comunità che può essere una risorsa 
preziosa anche per la società civile. Ugualmente essa è pronta a dare il suo 
specifico contributo per la stabilità dei legami sociali, in particolare della 
famiglia, come pure per la promozione della giustizia sociale e della sicu­
rezza a partire da una educazione attenta e capillare alla legalità e al senso 
di appartenenza alla Città.

3.2. La Chiesa farà la sua parte per contribuire alla creazione di una rin­
novata cultura sociale del lavoro al fine di rendere più umani gli ambienti nei 
quali le persone trascorrono la maggior parte del tempo della loro vita attiva.

Allo stesso modo essa è disponibile a dare, ove le sia richiesto e per il 
bene di tutti, il proprio contributo di riflessione e di esperienza nella vaio-



846 Atti del Cardinale Arcivescovo

rizzazione del tempo libero e di tutti quei campi in cui le istituzioni deside­
rano ascoltare il suo messaggio.

Ma in uguale misura essa non vi farà mai mancare la sua voce, anche 
scomoda, quando il Vangelo - che è la sua unica norma di vita - le imporrà 
di denunciare sperequazioni ed ingiustizie che rechino offesa anche a un 
solo cittadino di questa Città o che mettano in pericolo la reputazione di 
umanità e carità che da sempre contraddistingue Torino.

3.3. A quanti tra voi sono credenti, ed ai cattolici in particolare, vorrei 
dire che le comunità parrocchiali e la comunità diocesana sono il luogo più 
naturale in cui potrete ascoltare la gente ed il Vangelo, onde attingere l'ispi­
razione, la forza ed il sostegno per il vostro pensiero e per la vostra azione 
politica.

Come ho accennato nella mia Lettera Pastorale, volutamente intitolata 
“Costruire insieme", auspico che si creino dei laboratori permanenti in cui, in 
piena libertà, quanti lo desiderano possano confrontare i grandi problemi 
che emergono nella società ed in particolare nella nostra Città con quanto il 
Vangelo e la Tradizione della Chiesa hanno da dire ai nostri cuori al fine di 
poter poi, insieme con tutti gli uomini e le donne di buona volontà, proget­
tare un futuro migliore e sempre più a misura d'uomo.

Il Forum, che è nato per dare continuità al Convegno “La Chiesa dialoga con 
la Città" e nel quale periodicamente si incontrano col Vescovo i rappresentan­
ti delle principali Istituzioni cittadine, è una dimostrazione concreta che, in 
questa Città, Chiesa e società civile desiderano confrontarsi per collaborare.

Conclusione
Vorrei concludere con un invito: siate messaggeri credibili di speranza 

e di ottimismo sul futuro di questa Città. Torino non è una Città in decli­
no, come talvolta si sente dire, anzi si deve affermare che forse questo è 
il momento della svolta per la realizzazione di una nuova stagione di svi­
luppo.

Nella grande tela che campeggia sulla volta di questa splendida Sala 
Consiliare è riportata una sentenza biblica, tratta dal libro dei Proverbi nella 
traduzione latina della Vulgata, la quale dice: «Ego sapientia habito in consilio» 
(Pr 8,12). Davvero «la sapienza abita dove c'è il discernimento», dove ci si 
esercita a pensare e a ricevere consiglio gli uni dagli altri. È un augurio che 
faccio a tutti i presenti: abiti qui tra voi la Sapienza, che è dono divino, 
accompagni i vostri sforzi per discernere con equilibrio e favorire con sin­
cerità il bene comune.

Come Vescovo della Chiesa cattolica presente ed operante in questa 
Città voglio assicurare a tutti la mia costante preghiera affinché ciascuno di 
voi, nello svolgimento del suo delicato ed importante mandato, sappia sem­
pre obbedire sinceramente alla propria coscienza e sia consapevole della 
funzione che svolge a servizio della polis.

Nelle prime pagine del libro della Genesi si legge che Dio consegna all'u­
manità un giardino, consegna la terra perché l'uomo e la donna la custodi-



Atti del Cardinale Arcivescovo 847

scano, la rendano sempre più abitabile e da essa traggano sostentamento e 
vita. Ma nelle ultime pagine dell'Apocalisse, e quindi della Bibbia, appare 
una città, una città segnata dalla bellezza e dalla bontà della vita, una città 
sicura perché cinta da un grande e alto muro, una città aperta perché quel 
muro ha dodici porte spalancate verso i quattro punti cardinali, una città che 
si presenta come la promessa e il dono di Dio ma anche come il compito degli 
uomini di renderla sempre più sicura, bella, abitabile ed accogliente.

Siccome sono convinto che Torino abbia tutte le caratteristiche di questa 
città biblica che abbiamo descritto, perché in essa può fiorire ogni giorno la 
giustizia, la pace e la vita piena, mi piace ora elevare a nome di tutti questo 
cantico di lode al Signore della storia che ci viene suggerito dal Profeta Isaia:

«Abbiamo una città forte;
egli ha eretto a nostra salvezza
mura e baluardo.
Aprite le porte
entri il popolo giusto
che mantiene la fedeltà.
Il suo animo è saldo;
tu gli assicurerai la pace,
pace perché in te ha fiducia» (Is 26,1-3).

DISCORSO DEL
SIGNOR SINDACO

Eminenza Cardinale Severino Poletto,
è un onore accoglierla nel Palazzo di Città. In primo luogo desidero ringra­

ziarla per aver accettato questo nostro invito. La sua visita è un evento di grande 
rilievo in sé per i temi che ci porta ad affrontare ed è anche un evento storico per 
la Città perché non ha precedenti (almeno per quanto è conservato nella memoria 
scritta e orale del Comune e al di fuori di cerimonie generali).

La sua presenza oggi ha quindi un forte valore simbolico, ma è anche un 
segnale concreto che mi permetto di interpretare come la volontà di continuare a 
dialogare con il mondo della politica e di mantenere alto quell'impegno sui 
problemi economici, sociali e culturali dei territorio per cui la Chiesa torinese pos­
siede una vocazione che affonda le sue radici nella sua storia legata alla straordina­
ria testimonianza di solidarietà dei Santi Sociali dell'Ottocento.

I Santi Sociali hanno saputo orientare la loro azione dimostrandosi sensibili alle 
istanze della società, allora in via di industrializzazione, rispondendo a una realtà 
sociale che chiedeva di essere affrontata con mezzi concreti (istruzione, formazione, 
assistenza, ecc.). San Leonardo Murialdo, San Giovanni Bosco, San Giuseppe Bene­
detto Cottolengo, San Giuseppe Cafasso seppero interpretare la questione sociale 
dell'Ottocento torinese con grande capacità aiutando l'Amministrazione a fornire i 
servizi e le strutture essenziali per la popolazione.



848 Atti del Cardinale Arcivescovo

In epoca più recente, sono ancora vivi nella memoria di molti torinesi, il pen­
siero e l'opera del Cardinale Pellegrino che in una fase di tumultuosa crescita e 
trasformazione della nostra Città ebbe parole ed iniziative concrete che molto hanno 
contribuito a fare di Torino una Città capace al tempo stesso di sviluppo, di coesio­
ne e di integrazione sociale. Ma tutti coloro che hanno avuto responsabilità di guida 
della Chiesa torinese - e ricordo il Cardinale Ballestrero e il Cardinale Saldarmi che 
ho conosciuto personalmente - hanno saputo parlare alla Città e accompagnare il 
suo cammino.

Oggi la Città ha alcune ragioni di preoccupazione per il futuro industriale del­
l'auto legato alle vicende della FIAT, ma anche per episodi di violenza e di intolle­
ranza che di tanto in tanto scuotono la nostra comunità. Ma nello stesso tempo 
abbiamo risorse per fare fronte a queste criticità: professionalità diffusa, imprenditi- 
vità, ricerca e formazione. Ma anche un sistema istituzionale coeso e un "sistema 
Torino" solido (rapporto imprese, sindacati, ecc.).

In questo contesto è importante che la Chiesa torinese continui a dimostrare una 
grandissima capacità di affrontare i problemi sociali attraverso la sua rete di volon­
tariato straordinaria e attraverso le esperienze di grandissimo impegno e di 
profonda analisi. In questo primo anno da Sindaco ho inoltre potuto verificare, i 
sono protagonista, della volontà della Chiesa di studiare ed agire con gli altri sog­
getti del territorio per affrontare i problemi e i nuovi scenari che l'evoluzione delti 
cose ci consegna.

Per questo abbiamo progettato il futuro di Torino con una visione fondamenta­
le: sviluppo e coesione sociale.

Questo binomio potrebbe essere articolato dettagliatamente, ma mi soffermo sui 
punti forti delle linee programmatiche:

1. consolidare e rafforzare l'assetto industriale e nuove tecnologie;
2. modernizzazione infrastrutturale della Città;
3. la sfida verso il 2006; le Olimpiadi e la promozione internazionale, le attività 

nuove,...;
4. la qualità della vita; cultura, ambiente, attenzione a centro e periferie, la 

qualità assistenziale per i più deboli (gli ultimi e i "penultimi"), ecc.
Solo tenendo insieme le due variabili sviluppo e coesione sociale si può costrui­

re una Città più forte e una Città più comunità.
Una Città comunità ha bisogno anche di un altro elemento indispensabile: l'in­

tegrazione, la convivenza tra culture ed etnie, di cui la religione è una com­
ponente essenziale.

Torino è una Città in cui storicamente il pluralismo religioso ha consolida­
to la compresenza di confessioni diverse, come quella valdese e quella ebraica. 
Comunità religiose radicate nel territorio e nella nostra Città.

Da una parte abbiamo quindi un pluralismo religioso storico e radicato nella 
nostra comunità, dall'altra abbiamo comunità religiose emergenti legate 
all'immigrazione extracomunitaria che richiedono nuova attenzione, conoscenza 
reciproca e rispetto nel quadro della libertà religiosa sancita dalla nostra Costitu­
zione.

La libertà di culto e il rispetto reciproco tra le religioni è il fondamento di ogni 
convivenza libera e democratica. La comunità cattolica ne è stata in epoca moderna 
e contemporanea convinta garante e sostenitrice, attenta al dialogo ed alla defini-



Atti del Cardinale Arcivescovo 849

rione di regole di convivenza. Ma ciò non deve significare l'accettazione di 
situazioni in cui nell'ambito di una confessione religiosa e di una cultura 
vengono violate le regole che fanno parte del patrimonio universalistico della 
comunità umana e soprattutto il rispetto della persona. Non può esserci reciproca 
apertura se viene messo in discussione il rispetto della persona, come ad esempio la 
dignità della donna nella società.

Questo per dire che l'integrazione religiosa e culturale è un percorso estrema- 
mente complesso: non bastano le parole e i buoni principi. Sono necessarie infra­
strutture fisiche ed è necessario il rispetto delle regole e delle leggi da parte di tutti. 
E necessario uno sforzo culturale da parte di tutti. L'integrazione è un duro per­
corso, spesso si concentra e mette in tensione parti deboli e povere della popolazio­
ne. Credo che in questo campo Chiesa e politica debbano lavorare insieme per far 
emergere in ogni comunità religiosa e culturale l'importanza dell’inclusione e del 
rispetto dei diritti della persona; importanza consolidata tanto nel messaggio cri­
stiano quanto nella cultura della democrazia.

La comunità quindi si nutre e si sviluppa su basi di convivenza civile condivi­
sa. Ma ha anche bisogno di un forte senso di appartenenza, di un senso di sicu­
rezza e di fiducia nel futuro che sono tutt’uno e a volte a Torino sembrano un po' 
incrinate e tutti insieme dobbiamo recuperare. Le basi sono, da una parte, l'ascolto 
e la condivisione dei problemi e, dall'altra, le risposte ai nuovi bisogni economici, 
sociali e culturali.

Credo inoltre che il modo migliore per sconfiggere il senso di incertezza e crea­
re fiducia nel futuro sia puntare sui giovani, cercando di creare opportunità di 
cambiamento, attività moderne in campo lavorativo e formativo che siano in grado 
di motivarli e siano in grado di attrarne anche da fuori. 1 giovani cercano altri gio­
vani, mentre la Città è sempre più "vecchia" (effetti crisi fordista sulla struttura 
sociale). Dobbiamo trattenere i nostri ragazzi ed attirare giovani (sistema formati­
vo più aperto).

La comunità si rafforza poi investendo sulla famiglia e sulla scuola.
La famiglia è il nucleo educativo di base che introietta nella società la sua cel­

lula originaria capace di garantire processi di aggregazione, di tensione positiva 
verso gli altri, di ricomposizione contro tendenze forti alla frammentazione e alla 
individualizzazione che molti processi immanenti alla modernità tendono a indur­
re. La famiglia è una condizione necessaria ancorché non sufficiente di coesione e di 
qualità sociale più elevata.

Analogamente su una scala diversa si pone il tema della scuola, al centro del 
dibattito politico recente. Bisogna investire complessivamente di più. Pur nelle 
ristrettezze finanziarie che ci obbligano a chiedere sacrifici ai cittadini, cerchiamo di 
farlo in questo ambito. Il pluralismo scolastico è un diritto di tutte le famiglie che 
desiderano scegliere la scuola per i propri figli. Esse, in particolare quelle meno 
abbienti, vanno sostenute e messe nelle condizioni di poter accedere a tutte le scuo­
le. Il Comune storicamente sostiene il pluralismo scolastico - con un convenziona- 
mento che nell'ambito della scuola primaria considero un esempio guida anche sul 
piano nazionale - e oggi, nonostante le difficoltà finanziarie, intende mantenere 
questo approccio e questo impegno.

Come vede, Eminenza, i terreni su cui la Città e la Chiesa devono confrontarsi 
- nell'interesse della comunità - sono molti e io interpreto questo incontro come la



850 Atti del Cardinale Arcivescovo

conferma di una volontà condivisa di "Costruire insieme", portare avanti il dia­
logo tra valori religiosi e valori politici che trovano il loro terreno comune nella 
centralità della persona. Credo infatti che il luogo dell'incontro più prezioso tra gli 
uomini impegnati nella cosa pubblica e gli uomini della Chiesa si collochi nel rap­
porto tra i rispettivi valori di riferimento e la loro traduzione in azione sociale, vale 
a dire nei concetti di "impegno" e di "servizio", che sono, o dovrebbero essere, alla 
base dell'azione politica come lo sono alla base di quella religiosa. La tensione verso 
l'altro, il sentimento di empatia, sono infatti il fondamento di un'azione politica 
basata sul miglioramento della società e alimentata da una spinta interiore che ho 
già voluto definire - in una precedente occasione di incontro - "spiritualità 
umana".

Con queste considerazioni - e con tanti altri pensieri che il dialogo con Lei e con 
la comunità che Lei rappresenta stimolerebbero e solo il tempo consiglia di conten?’ 
re -, Eminenza, la ringrazio ancora per la sua presenza e sono sicuro che questo s^ 
solo un inizio di un sempre più ricco percorso comune per la nostra comunità.



Atti del Cardinale Arcivescovo 851

Riflessione nel XXII anniversario dell'Ordinazione episcopale

La strada affinché la nostra vita
sia bella, santa e beata, è la sequela di Cristo

Mercoledì 15 maggio, a Pianezza, nel contesto di una giornata di spiritualità per i sacerdoti si è 
fatta memoria del XXII anniversario dell’Ordinazione episcopale del Cardinale Arcivescovo (17 
maggio 1980).
Sua Eminenza ha proposto ai numerosissimi partecipanti questa riflessione:

Carissimi, prima di ricevere tutti insieme la benedizione del Signore, 
prendo brevemente la parola per manifestare quello che passa nel mio cuore 
e nella mia mente in questa giornata che ho desiderato vivere con voi. In 
realtà voi sapete che l'anniversario della mia Ordinazione sarà venerdì 17 
maggio, però abbiamo fatto coincidere questo momento di riflessione e di 
preghiera per il mio anniversario con il nostro già programmato ritiro spiri­
tuale, e mentre sono grato veramente di cuore all'amico Enzo Bianchi, per 
come ci ha accompagnati in questo anno nei ritiri spirituali - anche se sono 
spiacente perché a volte coincidevano nei giorni dei lavori del Consiglio 
Permanente della C.E.I. e quindi sono stato assente - lo ringrazio in modo 
particolare per la meditazione di stamattina e per la riflessione che ha pro­
posto adesso durante l'Adorazione eucaristica.

Desidero inoltre manifestare a voi, cari confratelli nel sacerdozio, il mio 
grazie e la mia riconoscenza. Effettivamente, stavo pensando che giornate 
come questa, se il Signore ci dà vita, concluderanno sempre il nostro ciclo di 
ritiri spirituali di un anno, in quanto - come dicevo - sono stato ordinato 
Vescovo il 17 maggio e il mese di maggio normalmente chiude il ciclo dei 
ritiri spirituali dell'anno pastorale. Vi assicuro che ho sempre sentito questa 
giornata, anche nelle Diocesi dove sono stato in precedenza, come un'esi­
genza del cuore, da vivere con i sacerdoti. Ecco allora il mio cuore che rin­
grazia Dio, ma che ringrazia anche la Comunità cristiana e, soprattutto, il 
Presbiterio nel quale il Signore mi ha posto a servire il Vangelo.

Carissimi, quando ci si vuol bene, e noi ci vogliamo bene, si sente tal­
volta anche il bisogno di dirselo apertamente. Anche Gesù ha fatto così. 
Durante l'ultima cena ha detto: «Come il Padre ha amato me, io ho amato voi, vi 
ho chiamati amici e do la mia vita per voi» (cfr. Gv 15). Anche Gesù ha sentito il 
bisogno di esprimere ai suoi Apostoli, ai suoi amici, a coloro che Lui aveva 
costituito come fondamento della Comunità cristiana e come segno della 
sua salvezza che si sarebbe poi attuata nel tempo, che voleva loro bene. Io 
vorrei dirlo, qui davanti a Lui Eucaristia, con la parola, ma vorrei anche riu­
scire a dirlo in ogni momento con la mia vita. E nello stesso tempo voi lo 
state dicendo a me, e di questo vi sono veramente grato, perché la vostra 
presenza di questa mattina è un manifestare non con le parole, ma con i fatti, 
uno spirito di comunione, di sintonia e di amicizia.



852 Atti del Cardinale Arcivescovo

Riprendo ora un'espressione del discorso di San Paolo, che Enzo Bian­
chi ha commentato poco fa, per dire che anch'io come l'Apostolo sento che 
la mia vita non è meritevole di nulla, ma devo rendere testimonianza alla 
grazia di Dio. Nessuno di noi diventa Vescovo perché lo merita, così come 
nessuno di noi è diventato Sacerdote per meriti personali. E tutta grazia! Ma 
la responsabilità grande che ho di fronte a questo dono, che è per me e per 
voi, è quella di rendere testimonianza alla Parola di Dio, e la testimonianza 
viene data soprattutto con il cuore che accoglie. Quando, come anche 
durante 1'incontro di questa mattina - e mi sono perfino sentito a disagio 
perché molti mi fermavano ed io mi rendevo conto che il mio fermarmi face­
va ritardare l'inizio del ritiro -, ascolto difficoltà, fatiche, problemi, aspetta­
tive disattese, e vorrei riuscire a rispondere sempre a tutti, desidero che 
sappiate che tutto quanto avete da "rovesciare" nel cuore del vostro Vesco­
vo, fatelo pure perché troverete sempre ascolto, partecipazione, sensibilità e 
accoglienza.

Spero di avere anche tante cose belle da condividere con voi, in modo da 
poter vivere, come ci augurava Enzo Bianchi, una vita bella, santa e beata- 
Pero sappiamo che la strada affinché la nostra vita sia bella, santa e beata, è 
la sequela del Cristo.

Siamo qui davanti a Lui in un momento di intimità, di meditazione e d* 
adorazione eucaristica, ed è qui che si fa la sintesi e la comunione di un Pre- 
sbiterio, fondandoci sulla roccia che è Cristo (cfr. ICor 3). Tutti siamo chia­
mati a verificare la nostra vita e il nostro ministero, stando attenti a non met­
tere un fondamento diverso da quello che già c'è. Per questo chiedo che, 
avvinti dallo Spirito, non andiamo a Gerusalemme, ma rimaniamo nella 
nostra realtà territoriale a portare l'annuncio del Vangelo di Cristo, afferra­
ti e convinti davvero che il Signore ci manifesta, nel momento storico della 
nostra vita, qualche raggio, qualche luce particolare che rivela la sua volontà 
su di noi. E la volontà fondamentale che Cristo ha su di noi è quella di 
annunciare il suo Vangelo.

La nostra gente a volte non ha tanta fame e tanta sete di avere una rie* 
chezza spirituale maggiore, ma noi sappiamo che dobbiamo offrirla ugual­
mente perché la possediamo nelle nostre mani. Perciò, mentre vi sono grato 
per la preghiera che eleverete al Signore per me in questi giorni, ricordando 
i ventidue anni della mia Ordinazione, vorrei dirvi ancora solo una cosa- 
Sono stato ordinato Vescovo nella Cattedrale di Casale Monferrato per l'im- 
posizione delle mani del compianto Cardinal Ballestrero, e tra le immagini 
fotografiche che ho come ricordo di quella Celebrazione, ce n'è una che nu 
ha sempre impressionato. E quella che ricorda i due diaconi che reggevano 
il Vangelo aperto sopra il mio capo, mentre io ero inginocchiato al centro del 
presbiterio. Quell'immagine rappresenta il dono, ma anche il peso e la 
responsabilità di annunciare il Vangelo, un Vangelo che io devo accogliere, 
che mi deve coprire, avvolgere nella vita e che io devo interiorizzare, uà 
Vangelo per l'annuncio del quale io mi devo perdere e consumare total­
mente. Questa, cari fratelli, è l'avventura alla quale Cristo ci chiama! Avvin- 
ti dallo Spirito, andiamo avanti senza paura e senza fare troppi calcoli 
umani, perché è lo Spirito che incrementa il nostro lavoro pastorale.



Atti del Cardinale Arcivescovo 853

Enzo Bianchi ha commentato la prima Lettura e il Vangelo della Messa 
di oggi, dove Gesù rivolgendosi al Padre dice: «Consacrali nella verità!» (cfr. 
Gv 17). Come vorrei che sentissimo la responsabilità di vivere come "consa­
crati nella verità" che è Cristo, il rivelatore del Padre, perché colui che è con­
sacrato è uno che appartiene, è uno che è riservato per Cristo, è uno che è 
aggrappato a Cristo e trova in Lui quella saldezza - di cui parlava Enzo 
bianchi - che ci aiuta nel discernimento, per compiere le scelte più giuste, e 
s°prattutto che ci riempie di gioia.



854 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella Veglia di Pentecoste

Abbiamo bisogno di un supplemento 
di presenza e di forza dello Spirito Santo

Sabato 18 maggio, in Cattedrale, vi è stata una Veglia di preghiera che ha visto molti giovani riu­
niti con il Cardinale Arcivescovo per invocare il dono dello Spirito nella Pentecoste.
Questa l'omelia tenuta da Sua Eminenza:

Nessuno degli adulti si senta escluso dalla riflessione che sto per prò" 
porre indirizzandola però direttamente ai giovani presenti. E una riflessio­
ne per tutta la nostra comunità diocesana che vive e celebra la Solennità 
della Pentecoste in comunione con la Chiesa universale. Domani mattina io 
avrò la gioia di concelebrare l'Eucaristia in Piazza San Pietro con il Papa, che 
proclamerà "santo" il Beato Ignazio da Santhià, nato appunto a Santhià nf' 
1685 e vissuto a Torino per un lungo tempo dove morì all'età di 84 anni 
Convento del Monte dei Cappuccini. Si aggiunge quindi un'altra persoli 
alla grande schiera dei nostri Santi torinesi.

Viviamo la Solennità di Pentecoste, dicevo, in comunione con tutta la 
Chiesa anche considerando il dono della Canonizzazione di Ignazio 
Santhià, però noi, come Chiesa di Torino, vogliamo vivere questa Pentecò­
ste del 2002 inserita nel contesto dell'Anno della Spiritualità, che è il prim0 
anno di cammino del Piano Pastorale diocesano.

Ora io credo, carissimi giovani, come vi ho detto all'inizio della nostra 
Veglia, che sia importante, questa sera, attendere lo Spirito che Gesù ha prò” 
messo: «Io vado ma vi manderò un altro Consolatore, lo Spirito di Verità» (cfr. 
14). La Veglia infatti si fa per aspettare qualcuno che deve venire. E quandi 
il Signore prepara la comunità alla Pentecoste prima della sua Ascensione a1 
cielo raccomanda proprio di rimanere a Gerusalemme in preghiera e die0 
«Avrete forza dallo Spirito Santo ... e mi sarete testimoni a Gerusalemme, in tui# 
la Giudea e la Samaria e fino agli estremi confini della terra» (At 1,8).

Noi siamo qui, fermi in preghiera, per attendere questo dono e invò; 
chiamo lo Spirito perché scenda su di noi e così prendiamo coscienza d] 
averlo già ricevuto nel Battesimo, poi nella Cresima e, noi sacerdoti, 0° 
sacramento dell'Ordine, e voi tutti negli altri Sacramenti che ricevete, per' 
ché lo Spirito non è separato dal Padre e dal Figlio. Quindi la Santissima Tri­
nità vive in noi se siamo in stato di grazia, cioè in comunione profonda co'1 
Dio escludendo il peccato grave.

Il testo degli Atti che ci è stato proposto, cari giovani, - consentiteli1 
questa espressione - ci inchioda nelle nostre responsabilità. Ciò che il Sigi10' 
re dice all'interno della comunità di Antiochia, facendo sentire la sua Par° 
la in modo misterioso ed anche straordinario: «Mettetemi da parte Paolo e W 
naba perché li ho destinati per una missione speciale» (cfr. At 13,2), questa sera 1° 
dice a noi e Io dice in un contesto di preghiera, nella celebrazione del cult0



Atti del Cardinale Arcivescovo 855

La comunità di allora era radunata in preghiera come noi adesso. Lo dice 
nel contesto di digiuno, perché il cristiano è una persona che digiuna, non 
nel senso che si priva di mangiare ogni giorno, ma perché fa il digiuno che 
la Chiesa prescrive nei tempi dovuti e si astiene da tutto ciò che non piace a 
Dio. Quando siamo liberi dal peccato, da ciò che non piace a Dio, quando 
non siamo schiavi delle nostre inclinazioni cattive, quando siamo in pre­
ghiera riusciamo ad ascoltare nel profondo del cuore il grande significato 
personale di questa Parola di Dio che stasera è per noi. «Mettetemi da parte 
Paolo e Barnaba» disse allora la voce di Dio, ma questa sera dice il nome di 
ciascuno di noi. Mettetemi da parte Luigi, Maria, Maria Teresa, Elena, Gio­
vanni, Marco,..., ciascuno di voi metta il suo nome. Mettetemi da parte que­
sta persona perché l'ho destinata per una missione speciale.

Credo quindi che sia importante sentire "per me", e ciascuno di voi lo 
senta per se stesso, il significato che devono assumere queste parole del 
Signore. «Mettetemi da parte» vuol dire che io mi devo, in un certo senso, 
distinguere dalla massa anonima anche della comunità cristiana, perché 
come ciascuno di noi ha una sua singolarità, una sua specificità, e come la 
scienza dice che ciascuno di noi ha, dal punto di vista fisico, il suo DNA che 
non è confondibile con nessuno dei sei miliardi e duecento milioni di esseri 
umani che vivono sulla terra, così è nella vita spirituale nel disegno della 
Grazia. Tu sei una persona, un individuo che davanti a Dio sei guardato 
come fossi unico ed esclusivo e Dio su ciascuno di noi ha un progetto: «lo ti 
Lo destinato, ti ho progettato per una missione, cioè per un compito specia­
le, specifico, particolare per te, che solo tu puoi svolgere e che nessun altro 
Può svolgere al tuo posto».

Questa sera dobbiamo prendere coscienza, cari giovani, che se qualcuno 
di noi nella sua vita non dice di sì a Dio, qualunque sia la propria vocazio- 
Ue, la propria strada, il proprio cammino spirituale da compiere, l'umanità 
e la Chiesa saranno più povere a causa della nostra assenza, della nostra 
distrazione, della nostra pigrizia, del nostro tentennare davanti a Colui che 
ci chiama. Nessuno può fare al nostro posto quello che noi non facciamo. Il 
Signore questa sera ci dice: «Mettiti da parte, assumi e prendi il tuo posto, 
cerca di capire che io ho su di te un progetto per una "missione speciale"».

Ci sarà dato un foglio per stimolarci anche ad esprimere un impegno 
spirituale, che ciascuno di voi deve realizzare nel proprio cammino interio­
re, individuale, nascosto, segreto perché dobbiamo avere un'attenzione spe­
ciale per la nostra vita spirituale.

Consentitemi però questo riferimento. Il nostro Piano Pastorale che pre­
vede un impegno di anni per annunciare il Vangelo a tutti, non è una mis­
sione speciale? E possibile forse defilarsi davanti a questa responsabilità? Io 
v voi insieme abbiamo questo dovere, perché l'annuncio non è solo compi­
to del Vescovo e di alcuni suoi collaboratori, ma di tutti. Tutti voi siete miei 
collaboratori perché tutti siamo la Chiesa di Cristo, noi membra e Lui capo. 
Ecco perché Paolo e Barnaba, dopo aver ricevuto l'imposizione delle mani, 
partono da Antiochia e vanno.

Se noi leggiamo il libro degli Atti vediamo che Paolo è il grande aposto­
lo viaggiatore, da una città all'altra, da una situazione all'altra, per portare



856 Atti del Cardinale Arcivescovo

a tutti la bella notizia del Signore Gesù. Tutto questo è possibile all'interno 
di un dono: la luce dello Spirito.

Carissimi, c'è bisogno di un supplemento di presenza e di forza dello 
Spirito Santo per capire che Dio mi prende e mi mette da parte, mi riserva 
per sé. Attenzione: avete paura di questa scelta di Dio? C'è qualcuno che 
dice: «No, Signore, non chiamare me, chiama altri». Non è possibile davan­
ti al Signore fare questi ragionamenti perché tutti siamo chiamati indivi­
dualmente. Con la luce dello Spirito riusciamo a capire che questa sera il 
Signore mi prende, mi mette da parte e mi dice: «Rifletti, pensa che cosa io 
mi aspetto da te».

Non sto facendo soltanto il grandissimo discorso importante su quello 
che normalmente, nella vita, chiamiamo "vocazione": sacerdozio, matrimo­
nio, vita religiosa, laicato impegnato nel mondo, diaconato, laico consacra­
to. Non mi riferisco solo a questo tipo di discorso, ma mi riferisco al proprio 
cammino spirituale. Quale missione questa sera, il Signore, chiede di fare a 
me, che sono il vostro Vescovo? Quale difetto mi chiede di correggere, quale 
virtù da coltivare, quale passo in più il Signore mi chiede di compiere pet 
allargare gli spazi della mia carità, del mio amore, della mia dedizione agl' 
altri? Gli esempi che faccio su di me valgono per ciascuno di noi. È anche 
questa una "missione speciale".

Questa sera non è possibile uscire dalla nostra Cattedrale dopo la Vegli3 
di Pentecoste senza sapere che cosa dobbiamo fare domani per dire il nostro 
"sì" al Signore, senza avere un'idea di ciò che già da stasera deve comincia­
re in noi, nei nostri comportamenti perché ci sia il "sì".

Guardare in faccia il Signore, non voltargli le spalle. Sto facendo un 
discorso che so benissimo che ci mette paura ma conosco della gente gene­
rosa, che non ha paura di dare la vita al Signore e di firmare per Lui dello 
cambiali in bianco: «Qui sotto, Signore, c'è la mia firma di adesione, il mio 
"sì". Tu sopra scrivi quello che vuoi». Ma c'è anche molta gente che ha un3 
paura enorme di fare questo perché teme che il Signore scriva delle cose che 
sono contro di noi. E chi pensa in questo modo bestemmia, perché non è 
possibile pensare che un Dio, che è Padre, Salvatore, Amore infinito, ci chie­
da delle cose che sono contro di noi. Allora mettiamo la nostra firma, offria­
mo la nostra disponibilità, diciamo il nostro "sì" sia per il cammino spiri­
tuale che dobbiamo fare, sia per il cammino diocesano che faremo con il 
Piano Pastorale. Allora davvero la Pentecoste trasformerà la nostra comu­
nità come ha trasformato la prima comunità cristiana.

Gli Apostoli, il giorno di Pasqua, giorno della Risurrezione di Gesù, 
erano chiusi nel Cenacolo per paura dei Giudei, infatti Gesù entra a porte 
chiuse, ma cinquanta giorni dopo, ricevuto il dono dello Spirito, spalanca­
no il Cenacolo e parlano a tutta la città di Gerusalemme, anche a coloro che 
avevano chiesto la condanna a morte di Gesù. Immaginate questa trasfor­
mazione? Questo può venire anche questa sera per noi, ma ad una condi­
zione. Che si sia qui non per caso, perché è venuto un amico o un'amica, ma 
per pregare, per invocare lo Spirito, per lasciarci illuminare e trasformare da 
Lui. Non per nulla a Pentecoste lo Spirito si è manifestato come scossa di 
terremoto per scuotere tante pigrizie, tanta gente addormentata, e come



Atti del Cardinale Arcivescovo 857

vento impetuoso per spingere avanti tante persone e come fuoco che brucia 
le scorie, le negatività, che scalda e illumina il cammino della nostra vita. Se 
ci apriamo allo Spirito, questa sera avviene la grande trasformazione. Se 
invece rimaniamo chiusi e diciamo: «Signore, grazie», mi scuso da solo, 
rimarremo sempre disorientati nella nostra solitudine. E questo sarebbe un 
vero peccato, perché sarebbe una nuova occasione perduta. Se noi ci lascia­
mo trasformare da Lui riusciremo a portare il messaggio che trasforma gli 
altri e allora ci sarà la speranza, la fiducia e non solo la nostra Chiesa di Tori­
no migliorerà nel suo impegno di santità ma migliorerà anche la società, il 
mondo, e gli altri guarderanno verso il Signore, l'unico dal quale viene la 
salvezza.



858 Atti del Cardinale Arcivescovo

Esortazione ai fedeli al termine della processione di Maria Ausiliatrice

Maria è l’Aiuto dei cristiani!
Venerdì 24 maggio, a motivo dell’Assemblea Generale della C.E.l. svoltasi a Roma, non è stato pos­
sibile al Cardinale Arcivescovo presiedere la Concelebrazione Eucaristica centrale della solennità 
di Maria Ausiliatrice a Valdocco; però ha voluto essere presente alla processione serale - sempre 
particolarmente significativa per la numerosissima partecipazione dei fedeli - a cui per la prima 
volta ha preso parte anche il nuovo Rettor Maggiore dei Salesiani, don Pascual Chàvez Villanueva. 
Queste le parole che Sua Eminenza ha pronunciato al termine della processione:

Carissimi fratelli e sorelle, desidero, dopo aver ascoltato le parole del Ret­
tor Maggiore e prima di invocare su tutti noi la benedizione del Signore che 
è il sigillo di questa giornata vissuta in onore di Maria Ausiliatrice, offrirvi 
una breve riflessione conclusiva. Il mio sguardo si fissa sull'immagine della 
Madonna che abbiamo portato in processione e la mia orazione spiritual- 
mente arriva al cuore di ciascuno di voi per invitarvi a fare sintesi di questa 
serata di preghiera e di raccoglimento che abbiamo vissuto insieme.

Abbiamo camminato con Maria. Lei era ed è in mezzo a noi. E il cam­
mino fatto ci richiama il pellegrinaggio della vita verso una meta definitiva» 
eterna, ma anche il nostro "stare" nella città, nei paesi, nella realtà terrena 
per compiere il nostro dovere di cristiani. Maria ci sostiene in questo cam­
mino e questa sera ha guardato in modo particolare alla nostra Città, ai pro­
blemi che la preoccupano, soprattutto a livello di sicurezza di lavoro e di 
occupazione. Maria ha guardato alle nostre famiglie, alle tante gioie, straor­
dinarie, che ci sono in famiglie: c'è l'unità, l'amore e la comprensione reci­
proca; ma ha guardato anche alle tante sofferenze che ci sono all'interno di 
molte pareti domestiche: lì Maria ha guardato per aiutare, per confortare» 
per sostenere. Maria è l'Aiuto dei cristiani!

San Giovanni Bosco ha diffuso nel mondo la devozione a Maria Ausilia­
trice ispirandosi ad un altare, dedicato alla Vergine, che c'era e c'è ancora 
nella chiesa che è in via Po ed è intitolata a San Francesco da Paola. Ora, 
sono convinto che, sull'esempio di Don Bosco, dobbiamo chiedere alla 
Madonna un aiuto grande per vincere in noi il male e realizzare il bene, un 
aiuto per andare controcorrente in una realtà che spinge i cristiani ai margi­
ni della vita sociale, un aiuto per avere il coraggio di annunciare la verità di 
Cristo e di proporre la testimonianza della santità cristiana che è l'amore di 
Dio effuso nei nostri cuori e l'amore al prossimo che si traduce nel servizio-

Questo è il significato profondo della nostra processione di stasera. Que­
sta è la testimonianza che noi, devoti della Vergine Ausiliatrice, abbiamo 
voluto offrire alla Città di Torino. Questo è il messaggio che Maria lascia a 
noi, alla nostra Chiesa, perché continui sulla strada che Cristo le ha affidato 
di annunciare il Vangelo come Parola di salvezza per tutti gli uomini.

Invochiamo la benedizione del Signore per intercessione della Vergine 
Ausiliatrice!



Atti de! Cardinale Arcivescovo 859

Omelia nella celebrazione cittadina in onore di S. Giuseppe Marcilo

Santo è colui che, avendo Dio nel cuore, 
cerca di conformarsi in tutto al progetto di Dio

Nel pomeriggio di sabato 25 maggio, nella Basilica della Consolata, il Cardinale Arcivescovo ha 
presieduto una Concelebrazione Eucaristica in onore di San Giuseppe Marello, il Santo torinese 
di nascita canonizzato lo scorso 25 novembre.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, giustamente la nostra Chiesa torinese, soprattutto per il luogo 
dove ci troviamo, nel Santuario diocesano della Consolata, rende grazie a 
Dio per quanto è avvenuto in Piazza San Pietro il 25 novembre dello scorso 
anno, solennità di Cristo Re dell'Universo, quando il Santo Padre ha dichia­
rato Santo il Beato Giuseppe Marello. I Padri Oblati di San Giuseppe, fon­
dati da San Giuseppe Marello, hanno organizzato diverse Celebrazioni 
Eucaristiche in ringraziamento al Signore, prima di tutto a Roma dove c'è la 
Casa Generalizia, poi ad Asti, sede della Casa Madre, quindi ad Acqui dove 
il Santo è stato Vescovo, ed ora a Torino, dove i Padri Oblati e noi in profon­
da sintonia con loro sentiamo il dovere di essere riconoscenti al Signore per­
ché il Marello è nato a Torino ed è vissuto nella nostra Città otto anni della 
sua infanzia e due anni al tempo degli studi liceali. Ha poi trascorso la sua 
vita ad Asti e poi negli ultimi sei anni ad Acqui, come Vescovo di quella Dio­
cesi, dove è morto nel 1895 a soli cinquantuno anni. Credo che il fatto che a 
Torino San Giuseppe Marello sia stato battezzato e iniziato alla vita cristia­
na sia estremamente significativo.

Desidero anche ringraziare il Signore per come la mia vita personale sia 
stata intrecciata dalla Provvidenza con la figura di questo Santo, da me già 
conosciuto a Casale dove si sentiva parlare dei Giuseppini di Asti, ma 
soprattutto quando, come Vescovo di Asti, insieme ai Padri Oblati e al 
Vescovo di Acqui, mi sono impegnato per far riprendere la sua Causa di 
Beatificazione e ho poi avuto la grande gioia di ricevere la visita del Papa ad 
Asti, il 25 e 26 settembre del 1993, nel corso della quale Giuseppe Marello è 
stato proclamato Beato durante la solenne Celebrazione Eucaristica che il 
Santo Padre ha presieduto il 26 settembre in piazza del Palio.

Non sono poi trascorsi molti anni, e anche di questo ringraziamo il 
Signore, tra la Beatificazione e la Canonizzazione del Marello, e oggi pre­
siedo con gioia questa Eucaristia di ringraziamento.

Permettetemi però che, prima di tornare a parlare della spiritualità del 
nostro Santo, vi inviti a riflettere brevemente sul grande mistero della SS. 
Trinità che celebriamo oggi e che deve essere sempre davanti a noi, perché 
noi crediamo in Dio che è Trinità: Padre e Figlio e Spirito Santo, e che il 
Figlio è stato mandato dal Padre a rivelarci questo mistero. Perciò il nostro 
orientamento nella fede cristiana è su Dio, ma su Dio rivelato da Gesù Cri-



860 Atti del Cardinale Arcivescovo

sto, il Figlio che facendosi Uomo è venuto sulla terra a "raccontarci" la vita 
di Dio. Del resto noi non saremmo mai riusciti da soli a conoscere il miste­
ro della SS. Trinità se Dio non avesse voluto rivelarsi in questo modo. La 
nostra ragione, anche dopo la rivelazione di Dio, non riesce a cogliere nella 
sua totalità il mistero di tre Persone che sono un Dio solo, però noi credia­
mo questo con tutta la nostra fede perché abbiamo ricevuto la rivelazione di 
Gesù Cristo.

La Chiesa ha voluto che nell'anno liturgico, terminato il tempo pasqua­
le con la solennità di Pentecoste, celebrata domenica scorsa, ci fosse una 
domenica dedicata alla contemplazione della vita di Dio. È questa una cosa 
che dobbiamo fare ogni giorno, ma oggi e domani in particolare siamo invi­
tati a dedicare maggior attenzione a questo mistero.

Le tre letture che abbiamo ascoltato questa sera ci aiutano così ad ac­
costarci al Signore, o meglio ci aiutano a cogliere come il Signore si avvicina 
a noi.

Il Libro dell'Esodo, nel capitolo 34, ci ha manifestato come Mosè ad un 
certo punto della sua vita, dopo aver avuto altre manifestazioni di Dioz 
come quella del roveto ardente che bruciava ma non si consumava o come 
quella della consegna delle tavole della Legge, pone una domanda a Dio e 
gli chiede di mostrargli la sua gloria. Il Signore gli risponde dicendogli che 
non può essere visto da lui finché è vivo sulla terra, ma comunque gli rive­
lerà qualcosa di Sé, facendogli vedere come Egli è. Abbiamo sentito leggere: 
«Il Signore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all'ira e ricco di grazia e 
di fedeltà, che perdona la colpa e il peccato» (Es 34,6-7). Ecco, il Signore miseri­
cordioso, che perdona, che ha pietà degli uomini, è il Signore che si avvici­
na a noi. Mosè allora, riconoscendo questa rivelazione di Dio, è cosciente 
della presenza di Dio ed esclama: «Se ho trovato grazia ai tuoi occhi, mio Signo­
re, che il Signore cammini in mezzo a noi, al tuo popolo - sostienilo nel suo pel­
legrinaggio sulla terra anche se è un popolo di dura cervice» (cfr. Es 34,9).

San Paolo poi, nella seconda Lettera rivolta ai cristiani della comunità di 
Corinto, fa alcune raccomandazioni sulla necessità di vivere in comunione 
con Dio e tra loro e, al termine, li saluta con quella significativa espressione 
che ancora oggi noi ascoltiamo dai sacerdoti all'inizio di ogni Celebrazione 
Eucaristica: «La grazia del Signore Gesù Cristo, l'amore di Dio e la comunione 
dello Spirito Santo siano con tutti voi» (2Cor 13,13). Questo testo ci ricorda il 
mistero di Dio, che è uno ma in tre Persone; Padre e Figlio e Spirito Santo, e 
questo è l'unico Dio che si dona a noi e ci offre il perdono dei peccati e la 
speranza di una vita eterna con Lui.

Lo stesso argomento viene trattato da Gesù nella catechesi che rivolge a 
Nicodemo il quale, durante la notte, era andato a chiedergli spiegazioni sul 
mistero della salvezza e sulla propria vita di fede. Il Signore Gesù gli dice: 
«Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito» (Gv 3,16) e 
poi lo invita a lasciarsi guidare dallo Spirito Santo per rinascere a vita nuova 
e vivere come Dio stesso ci domanda.

Ho voluto fermare brevemente la nostra riflessione sulle tre pagine della 
Parola di Dio di oggi per considerare come la santità di tutti i Santi che la 
Chiesa ha proclamato tali, e in particolare di San Giuseppe Marello, sia vera-



Atti del Cardinale Arcivescovo 861

mente l'espressione di una vita orientata sulla SS. Trinità, perché santo è 
colui che, avendo Dio nel cuore, cerca di conformare i suoi pensieri, le sue 
parole e i suoi comportamenti, secondo il progetto di Dio.

Mi sembra allora abbastanza facile vedere nella vita del Marello tre fasi 
ben distinte che ci fanno vedere come la sua vita è stata orientata sulla SS. 
Trinità.

Prima di tutto la fase della ricerca. Possiamo immaginare San Giuseppe 
Marello che, come Mosè, chiede al Signore di mostrargli la sua gloria nel 
senso di fargli conoscere la sua volontà. Il Marello che ragazzino cresce da 
bravo cristiano, dopo che era rimasto orfano della mamma nei primi anni 
della sua vita, e viene educato cristianamente nella sua Comunità parroc­
chiale di San Martino Alfieri, ad un certo punto si sente orientato verso il 
Seminario perché desiderava diventare sacerdote. Era un ragazzo intelli­
gente, molto attivo e intraprendente anche verso i suoi coetanei, ma ad un 
certo momento della vita, proprio perché era in ricerca di qualche cosa di 
grande, sente l'incertezza, l'insicurezza della strada che ha intrapreso e 
decide di uscire dal Seminario. Così, a diciassette anni, uscito dal Seminario 
di Asti, ritorna a Torino per proseguire gli studi e prepararsi ad una profes­
sione laicale. Ma potremmo dire che a Torino il Signore lo aspettava, o 
meglio la Vergine Consolata lo aspettava perché quel ragazzo, che veniva 
sovente nel Santuario a pregare la Madonna per chiedere luce e cercare di 
capire come progettare il proprio futuro da laico, non si sentiva comunque 
tranquillo, soddisfatto, e il suo cuore non riposava nella pace. Il Signore, 
attraverso la malattia del tifo, gli ha poi dato un segno, e il Marello, dopo 
essere stato anche in pericolo di vita, chiese a suo papà di esprimere con lui 
la promessa che, se fosse guarito, sarebbe ritornato in Seminario. Guarito 
poi riprese gli studi seminaristici e diventò sacerdote. Questa è la prima fase 
durante la quale San Giuseppe Marello, con disponibilità ma anche con la 
responsabilità di chi, se non si sente sicuro, si ferma a riflettere, ha cercato 
di capire il disegno di Dio sulla sua vita.

La seconda fase ci presenta il Marello sacerdote del Presbiterio di Asti. 
Qui vediamo tutta la ricchezza della sua presenza nella Chiesa astigiana 
dove la sua spiritualità, soprattutto quando, prima come Cancelliere della 
Curia, poi come Penitenziere della Cattedrale, Vicario del Vescovo e suo 
confessore personale, offrendo una presenza sacerdotale estremamente 
significativa e premurosa nel portare il Signore a tutti, si sente chiamato a 
fondare la Congregazione degli Oblati di San Giuseppe, che nascono con 
l'orientamento ispirato - penso anche ai nostri Santi torinesi dell'epoca, al 
Murialdo e a Don Bosco - di educare i giovani verso una professione, offren­
do loro una formazione al lavoro. Il desiderio di portare il Signore a tutti è 
lo scopo della Chiesa, è lo scopo della vita di ogni sacerdote, ma i Santi lo 
realizzano con uno stile, con una profondità che è al di sopra del comune, 
dell'ordinario. E del Marello si dice, come anche il Santo Padre ha ricordato 
durante la Canonizzazione, che è stato un Santo straordinario nelle cose 
ordinarie, cioè nel compimento del proprio dovere.

La terza fase inizia quando nel 1889 viene nominato Vescovo di Acqui e 
da quel momento si dedica in modo eccezionale alla sua Diocesi, che in



862 Atti del Cardinale Arcivescovo

quell'epoca pur non essendo molto numerosa come abitanti era già vasta 
come territorio, e dove i sacrifici della vita e probabilmente anche la medi­
cina non ancora molto sviluppata lo portano a morire a soli cinquantuno 
anni. Ad Acqui, nei sei anni del suo ministero episcopale, si è veramente 
dimostrato buon pastore in mezzo al gregge lavorando sia per la Diocesi, sia 
per la sua nascente Congregazione.

Sono convinto quindi che oggi, qui a Torino nella Celebrazione di rin­
graziamento, alla presenza dei Religiosi fondati dal Marello che certamente 
custodiscono la sua eredità spirituale - fondata sul modello di San Giusep­
pe e che diventa scuola di vita nel silenzio, nell'umiltà, nel nascondimento 
e nel servizio, ma anche nella formazione giovanile e nel sostegno quotidia­
no, come appunto San Giuseppe ha offerto a Gesù - anche tutti noi dobbia­
mo ringraziare il Signore perché San Giuseppe Marello ha allungato l'elen­
co numeroso dei Santi piemontesi, tra i quali ci sono anche Santi Vescovi, 
come appunto il Marello e il Beato Rosaz, Vescovo di Susa, e mentre è in 
corso la Causa per Monsignor Pinardi, Vescovo Ausiliare di Torino.

Termino sottolineando che alla conclusione della Messa verrà portato 
sull'altare il registro dei Battesimi del 1844, dell'allora Parrocchia del Corpus 
Domini, e su quel registro con commozione, ma con grande gioia, annoterò 
«Canonizzato dal Santo Padre Giovanni Paolo II il 25 novembre 2001». Così il 
Battesimo, il sacramento che ha introdotto il Marello nella vita cristiana di 
comunione con Dio, è stato vissuto da lui a tal punto e in modo tale da farlo 
giungere alla perfezione di santità proclamata ufficialmente dalla Chiesa.

Mentre rendiamo grazie a Dio per questo dono, custodiamo anche noi 
nel cuore il proposito di vivere la santità cristiana che, come ho scritto nel 
Messaggio rivolto alla Diocesi nell'Avvento dell'anno scorso, è un dovere di 
tutti ed è possibile per tutti, perché la santità cristiana è avere Dio nel cuore, 
con il suo sostegno, la sua misericordia e il dono della sua salvezza.



Atti del Cardinale Arcivescovo 863

Alla celebrazione cittadina in Cattedrale per il Corpus Domini

Un incontro autentico, reale, con il Signore Gesù
La sera di giovedì 30 maggio, secondo la tradizione introdotta dall’Arcivescovo Card. Giovanni Sal- 
darini, a Torino si è svolta la celebrazione cittadina del Corpus Domini con la Concelebrazione 
Eucaristica in Cattedrale e la processione per le vie del centro storico della Città. Con il Cardina­
le Arcivescovo hanno concelebrato i Vescovi emeriti Mons. Livio Maritano e Mons. Aldo Mongia- 
no, i Canonici del Capitolo Metropolitano, molti parroci e tanti altri sacerdoti, con una larga par­
tecipazione di diaconi permanenti, religiosi e religiose, oltre a tantissimi fedeli laici.
Questo il testo degli interventi di Sua Eminenza durante la Concelebrazione:

Introduzione
Carissimi, ci disponiamo a celebrare questa solenne Eucaristia antici­

pando di qualche giorno la solennità liturgica del Corpus Domini. Facciamo 
questa sera la nostra processione cittadina così domenica prossima le cele­
brazioni si faranno nelle singole comunità.

Desidero invitarvi all'inizio della celebrazione a fare un profondo, sin­
cero e grande atto di fede nel mistero dell'Eucaristia, il sacramento che 
rende presente a noi la Pasqua del Signore che con il suo Corpo e Sangue è 
realmente presente nel segno del pane e del vino consacrato. E importante 
superare l'abitudine, la distrazione che tante volte ci accompagnano nelle 
nostre celebrazioni eucaristiche. Questa sera siamo qui non per compiere un 
atto esterno ma per incontrare Gesù Cristo perché sentiamo l'esigenza, il 
bisogno della salvezza che Lui ci dona.

In questo spirito iniziamo la nostra celebrazione con un atto di penti­
mento per i nostri peccati.

Omelia
Carissimi, lasciamoci aiutare dalla Parola di Dio per realizzare quell'in­

contro autentico, reale, con il Signore Gesù, come auspicavo all'inizio della 
celebrazione.

Abbiamo ascoltato una pagina del libro del Deuteronomio dove Mosè 
invita il popolo a ripercorrere l'esperienza di come Dio si è manifestato per 
salvarlo dalla schiavitù dell'Egitto e per suscitare una fede riconoscente 
verso il Signore. In questa pagina che è stata proclamata ci sono due verbi 
molto significativi: ricordati e non dimenticare. Ricordati che il Signore ti ha 
umiliato con la schiavitù dell'Egitto, ti ha lasciato nella difficoltà, nella fame 
e nel deserto, però non dimenticare l'azione potente di Dio che tu hai visto 
con i tuoi occhi. Egli è intervenuto a liberarti dalla schiavitù e ti ha saziato 
nel deserto con una manna che tu non conoscevi e che nemmeno i tuoi padri 
conoscevanc.

Mosè invita il popolo a rileggere la storia della salvezza che Dio ha 
manifestato con la sua mano potente liberando il popolo dalla schiavitù del-



864 Atti del Cardinale Arcivescovo

l'Egitto. Gesto storico che preannunciava la libertà che il Cristo avrebbe por­
tato a tutti gli uomini emancipandoli dalla schiavitù del peccato.

A me pare che anche noi, questa sera, dobbiamo sentirci interpellare da 
questi due verbi: ricordati e non dimenticare tutte le manifestazioni di Dio che 
tu hai avuto nella tua vita.

Vorrei che ciascuno di noi in questo momento ripercorresse la propria 
storia spirituale, la storia della propria fede per fare memoria, per mettere 
in evidenza davanti a noi quei momenti chiari, convincenti, forti, fervorosi 
nei quali abbiamo avvertito con chiarezza la presenza del Cristo in partico­
lare nell'Eucaristia.

Vorrei invitarvi a ricordare certi prolungati momenti di adorazione 
davanti al tabernacolo, che ci hanno dato una risonanza particolare di entu­
siasmo e di amore per il Signore.

Vorrei aiutarvi a ricordare certe Comunioni fervorose durante le quali 
abbiamo avvertito una presenza: quella del Signore Gesù. Ai miei confratel- 
li sacerdoti vorrei ricordare e invitarli a ricordare certe nostre celebrazioni, 
a cominciare dalla nostra prima Messa celebrata con trepidazione, con tre­
more, talmente grande era il fervore, e desidererei che questa sera non sot­
tolineassimo tanto l'abitudine, la superficialità, che talvolta ci può prendere 
nei confronti dell'Eucaristia - per cui qualcuno si dimentica anche di fare 1” 
genuflessione entrando in chiesa -, ma che ricordassimo i momenti belli e 
forti della nostra fede perché questa sera il Signore ci chiede quel tipo d’ 
fede lì, non tanto a livello di sensibilità e di sentimento quanto piuttosto a 
livello di adesione sincera e totale alla Parola di Cristo, che ci garantisce là 
sua presenza nel sacramento dell'Eucaristia. E allora noi dobbiamo in que­
sto momento ricordare la pagina evangelica di Giovanni, che è stata procla­
mata dal diacono nel canto, e sentire per noi, adesso, la verità di questa 
parola di Cristo: «Il pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo». E se 
ascolto con sincerità questa parola del Signore sono sollecitato a dire a me 
stesso e a Lui: «Signore, io credo che nell'ostia consacrata e nel vino consa­
crato sei veramente e realmente presente con il tuo corpo, con il tuo sangue, 
con la tua anima e con la tua divinità». —

E necessaria la fede, non la discussione. I Giudei si misero a discutere: 
«Come può costui darci la sua carne da mangiare?». La discussione, il ragiona­
mento davanti al mistero dell'Eucaristia non serve. Serve soltanto dire a 
Gesù: «Io credo perché tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente. Io credo alla tua 
parola e credo che quando l'Ostia viene innalzata e mi viene detto: “Ecco 
l'Agnello di Dio, è Lui che toglie il peccato del mondo" devo guardare a quel 
segno che non è simbolo, ma segno della presenza reale e salvifica del miste­
ro di Cristo».

Noi sappiamo che nell'Eucaristia si fa il memoriale della Pasqua del 
Signore, cioè si rende presente la morte di Gesù, la sua risurrezione, quindi 
si attualizza un incontro personale ed attuale tra quella morte e la mia sto­
ria personale. Si realizza quindi il dono della salvezza per me, quella sal­
vezza di Cristo realizzata sul Calvario e resa presente per noi questa sera, 
che ci trova qui a vivere quest'Eucaristia. Dobbiamo perciò sentire che l'Eu­
caristia, che è la più grande azione liturgica della Chiesa, è "fonte e culmi-



Atti del Cardinale Arcivescovo 865

ne" della vita cristiana. Nella liturgia il più grande atto liturgico è l'Eucari­
stia da cui sgorga la vita della Chiesa ed è qui che deve convergere l'atten­
zione di fede, di amore e di speranza di ogni discepolo del Signore. Il miste­
ro dell'Eucaristia ci aiuta e ci sollecita anche a distinguere ciò che è caduco, 
temporale, passeggero, provvisorio da ciò che invece è definitivo ed eterno. 
E Gesù che nel brano di Vangelo ascoltato ci dice: «Questo è il pane disceso dal 
cielo, non come quello che mangiarono i padri vostri e morirono. Chi mangia que­
sto pane vivrà in eterno» (Gv 6,58). Non è che le cose di questo mondo non 
siano preziose e dono di Dio come era la manna, non è che non siano neces­
sarie, utili e anche importanti per noi, ma bisogna riuscire a distinguere ciò 
che è per questo mondo, e che lasceremo qui, da ciò che invece ci fa vivere 
per sempre con Dio. L'Eucaristia è pegno, garanzia, promessa della gloria 
futura: «Chi mangia di questo pane vivrà in eterno».

Se davvero questa sera noi sentiamo e crediamo che siamo qui per 
incontrare il Signore Gesù non dimentichiamo che l'Eucaristia deve portare 
frutto in noi, nella Chiesa e anche nella società. Soprattutto deve portare un 
frutto di comunione. San Paolo lo diceva alla comunità di Corinto, piccola 
comunità cristiana ma tanto frammentata e divisa al suo interno. E l'Apo­
stolo richiama il riferimento all'Eucaristia come urgenza per ristabilire la 
comunione fraterna: «Il calice della benedizione che noi benediciamo, non è forse 
comunione con il sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo, non è forse comu­
nione con il corpo di Cristo? Poiché c'è un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo 
un corpo solo» (ICor 10,16-17).

Fratelli e sorelle, non è possibile partecipare con sincerità all'Eucaristia e 
poi vivere divisi, contrapposti. Dobbiamo davvero trovare nell'Eucaristia la 
forza per ristabilire una comunione profonda col Signore, prima di tutto, e 
una comunione profonda all'interno della comunità cristiana, una comu­
nione con il mondo non nel senso di condividere ciò che nel mondo si con­
trappone a Cristo, ma nel senso di portare al mondo il messaggio di salvez­
za, la buona notizia del Vangelo che è il Signore Gesù.

Affidiamo al Signore tutto il lavoro previsto dal nostro Piano Pastorale 
per i prossimi anni, perché solo questo ci anima e non la voglia di fare qual­
che cosa per riempire il tempo. Il tempo è fin troppo pieno di cose. Ci anima 
il desiderio di portare il Signore a tutti i nostri fratelli.

Ma perché non parlare anche di una comunione con noi stessi? Il che 
significa che frutto dell'Eucaristia deve essere anche ritrovare un'armonia 
interiore della nostra stessa vita, delle nostre persone dove tutto ciò che fac­
ciamo ha un nucleo, un centro, una finalità. Se davvero questa sera cerchia­
mo questa comunione con il Signore, con i fratelli e all'interno della nostra 
vita dove tutte le cose devono convergere a creare armonia e non a disper­
derci, il nostro grande atto solenne di fede e di adorazione che faremo per 
alcune vie della nostra Città diventerà un segno: un messaggio per la Città.

Possiamo domandarci: «Perché questa sera usciamo a incontrare la 
gente, che nemmeno sa che noi celebriamo quest'Eucaristia e che onoriamo 
il SS. Sacramento? Non potremmo stare qui all'interno e fare un'adorazione 
prolungata dopo la celebrazione eucaristica? Perché fuori, nella Città?». Per 
essere segno, annuncio, per indicare che questo Gesù che portiamo in prò-



866 Atti del Cardinale Arcivescovo

cessione è Colui che ha detto: «Io, quando sarò elevato da terra, attirerò tutti a 
me» (Gv 12,32). Ci sarà gente che magari si adombrerà un po' perché ferma­
no la sua auto mentre stava percorrendo una via, ci sarà gente infastidita, 
ma non facciamo questo per infastidire, lo facciamo solo per dire che ogn* 
uomo e ogni donna deve con sincerità porsi il problema di Dio, il problema 
di una salvezza eterna, il problema di un "dopo" questa vita. La processio­
ne ha quindi il significato di essere testimonianza della nostra fede cristiana 
e anche di indicare a fratelli distratti, che corrono, che non ci pensano, I3 
necessità di «rivolgere uno sguardo a Colui che abbiamo trafitto» (cfr. Gv 19,371-

Ecco le riflessioni che desideravo proporvi perché questa nostra celebra­
zione e la nostra solenne processione eucaristica diventino, per noi soprat­
tutto, un incontro vero e consolante con il Signore Gesù, ma anche stimolo 
e proposta per tanti altri fratelli e sorelle che vivono in questa Città perché 
anche loro sentano che Cristo desidera incontrarli per offrire loro il perdo­
no e soprattutto l'amore di Dio e il fondamento di una speranza che tutti, 
coscienti o non coscienti, cercano nel proprio cuore.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Trasferimento di parroco
AMATEIS don Giuseppe, nato in Lombardore 1'8-10-1939, ordinato il 29-6-1963, è 

stato trasferito in data 1 giugno 2002 come parroco dalla parrocchia S. Giovanni Battista in 
Moncucco Torinese (AT) e dalla parrocchia S. Antonio Abate in Cinzano alla parrocchia S. 
Maria Maddalena in 10070 FRONT, p. IV Novembre n. 7. tei. 011/925 15 06.

Nomine
~ di amministratore parrocchiale

SABIA don Giovanni, nato in Torino il 20-1 1970, ordinato il 6-6-1998, è stato nomi­
nato in data 21 maggio 2002 amministratore della parrocchia S. Maria di Testona in Mon- 
calieri, vacante per la morte del parroco can. Ferruccio Conino.

- di vicari zonali
Con decreto in data 19 maggio 2002, sono stati nominati vicari zonali - per il quin­

quennio 1 giugno 2002-31 maggio 2007 - i seguenti sacerdoti:

DISTRETTO PASTORALE TORINO CITTÀ
- zona 1 : Centro

MANZO don Franco, nato in Isemia il 4-9-1942, ordinato il 29-6-1968;
- zona 2: Crocetta - San Salvario

BRAIDA don Benigno, nato in Cuorgnè il 3-10-1947, ordinato il 29-9-1972;
- zona 3: Pozzo Strada - San Paolo

ODDENINO don Giovanni, nato in Piobesi Torinese il 2-11-1933. ordinato il 29-6-1957;
- zona 4: Parella - San Donato

MADDALENO don Osvaldo, nato in Cafasse il 22-5-1941. ordinato il 27-6-1965;
- zona 5: Vallette - Madonna di Campagna

MANA don Mario Sebastiano, nato in Carmagnola il 13-12-1955, ordinato il 21-9-1980; 
- zona 6: Vanchiglia - Regio Parco

LARATORE don Piero, nato in Torino il 13-6-1936, ordinato il 25-6-1967;

867



868 Curia Metropolitana - Cancelleria

- zona 7: Milano - Rebaudengo
MONTICONE don Dario, nato in Moncalieri il 6-6-1964. ordinato 1'1-6-1991;

- zona 8: Santa Rita - Mirafiori Nord
BERNARDI don Giovanni, nato in Rosà (VI) il 26-2-1944. ordinato il 18-10-1969;

- zona 9: Lingotto - Mirafiori Sud
SUARDI don Gianmarco, nato in Ciriè il 27-8-1963. ordinato il 9-10-1988;

- zona 10: Collinare
ANDRIANO don Valerio, nato in Dogliani (CN) il 17-7-1938. ordinato il 29-6-1961:

DISTRETTO PASTORALE TORINO NORD
- zona 11 : Ciriè

CHIADÒ don Alberto, nato in Torino il 27-1-1961, ordinato il 7-6-1987;
- zona 12: Settimo Torinese

CRAVERO don Giuseppe, nato in Bra (CN) il 15-11-1937, ordinato il 29-6-1961;
- zona 13: Gassino Torinese

ZORZAN don Giuseppe, nato in Faedis (UD) il 26-1-1958, ordinato 1’1-6-1991;
- zona 14: Lanzo Torinese

VICENZA don Gerardo, nato in Pignola (PZ) il 22-8-1940, ordinato il 26-6-1966;
- zona 15: Cuorgnè

PEROLINI can. Paolo, nato in Torino il 21-3-1967, ordinato il 12-6-1993;

DISTRETTO PASTORALE TORINO SUD-EST
- zona 16: Chieri

CARRÙ mons. Giovanni, nato in Chieri il 19-3-1945, ordinato il 3-4-1972;
- zona 17: Moncalieri

GINESTRONE don Dante, nato in Torino 1'11-11-1961, ordinato il 7-6-1987;
- zona 18: Nichelino

GOSMAR don Giancarlo, nato in Villafalletto (CN) il 28-3-1947, ordinato il 26-12-19?''
- zona 19: Carmagnola

VOLATERRA don Roberto, nato in Torino il 29-8-1967, ordinato il 12-6-1993;
- zona 20: Vigone

MOTTA don Flavio, nato in Chivasso il 16-6-1943, ordinato il 29-6-1968;
- zona 21 : Bra - Savigliano

BOARINO can. Sergio, nato in Bra (CN) il 12-5-1942. ordinato il 26-6-1966;

DISTRETTO PASTORALE TORINO OVEST
- zona 22: Col legno - Grugliasco

LUCIANO don Marco, nato in Dronero (CN) il 5-8-1937, ordinato il 23-6-1960;
- zona 23: Rivoli

NORBIATO don Marco, nato in Torino il 27-12-1946, ordinato il 14-10-1973;
- zona 24: Venaria

TONIOLO don Alessio, nato in Torino il 2-3-1962, ordinato il 22-5-1988;
— zona 25: Orbassano

GARBERO don Bernardo, nato in Racconigi (CN) il 28-4-1935, ordinato il 27-6-19651
- zona 26: Giaveno

RAGLIA don Giuseppe, nato in San Francesco al Campo il 12-6-1939, ordinato il 29-6" 
1963.



Curia Metropolitana - Cancelleria 869

- altre
CATANESE Salvatore p. Alfonso M., O.S.M., nato in Moncalieri il 27-8-1928, ordina­

to il 10-3-1951, è stato nominato in data 31 maggio 2002 - per il quinquennio 2002-30 mag­
gio 2007 - assistente ecclesiastico del Centro Volontari della Sofferenza di Torino

Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano
MONTI p. Alberto, O.F.M.. nato in Torino il 22-6-1963, ordinato il 25-6-1994, è stato 

nominato in data 30 maggio 2002 - per il quinquennio in corso 2002-31 ottobre 2005 - 
difensore del vincolo presso il Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano di Tori­
no. Sostituisce mons. Benedetto Pechino, deceduto.

Dedicazione di chiesa al culto
Il Cardinale Arcivescovo, in data 26 maggio 2002, ha dedicato al culto la chiesa par­

rocchiale di Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù in Torino.

SACERDOTI DIOCESANI DEFUNTI

PIGNATA mons. Giovanni.
E deceduto nell'Infermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo in Torino 1’1 maggio 

2002, all’età di 86 anni, dopo 64 di ministero sacerdotale.
Nato in Torino il 22 settembre 1915, seguì il fratello Domenico nella vocazione sacer­

dotale e compì il normale curriculum nei Seminari di Giaveno e Chieri, poi passò a Roma 
per gli studi teologici e dovette ritardare l’Ordinazione presbiterale a motivo dell’età troppo 
giovane per cui la potè ricevere un anno dopo i suoi compagni di corso nella cappella inter­
na dell’Arcivescovado, il 16 aprile 1938, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo l’Ordinazione, nei primi anni completò gli studi a Roma conseguendo la licenza 
in filosofia presso la Pontificia Università Lateranense. Tornato in diocesi, nel 1940 fu nomi­
nato vicario cooperatore a Torino nella parrocchia S. Pietro in Vincoli di Cavoretto e due 
anni dopo fu trasferito nella parrocchia S. Barnaba, nel centro storico della Città, vivendo il 
periodo dei bombardamenti che ferirono gravemente anche quella chiesa parrocchiale.

Dal 1944 iniziò un nuovo periodo, non più legato direttamente alla pastorale parroc­
chiale (anche se dal 1964 al 1970 fu parroco di S. Giacomo Apostolo in Gisola di Pessinet- 
to, continuando successivamente per anni a collaborarvi dal vicino Santuario di S. Ignazio, 
e per qualche periodo supplì il parroco di Pianezza) e don Pignata, con altri sacerdoti, diven­
ne cappellano del lavoro, entrando in contatto con le Conferenze di S. Vincenzo aziendali e 
vivendo in comunità presso la chiesa di S. Francesco d’Assisi in Torino. Sempre nell’ambi­
to del servizio ai lavoratori, dal 1948 fu per un triennio assistente provinciale delle ACLI.

La sua attitudine alla predicazione, già sperimentata ampiamente durante la Peregrina­
tio Mariae, nel 1951 lo fece entrare nei Missionari di San Massimo, di cui fu poi direttore 
dal 1962 al 1968; intanto dal 1952 iniziò il servizio al Santuario di S. Ignazio presso Lanzo, 
divenendone ufficialmente rettore nel 1962. All’apertura di Villa Lascaris a Pianezza, nel 
1968, il Card. Pellegrino gli affidò la nuova istituzione diocesana come direttore; in questa



870 Curia Metropolitana - Cancelleria

occasione una parte del gruppo di consacrate, nato nel 1944 per affiancare i Missionari di 
San Massimo nell’apostolato delle missioni al popolo, vi si stabilì per la cura della nuova 
casa di spiritualità, continuando il servizio estivo al Santuario di S. Ignazio.

Molte furono negli anni le responsabilità affidategli e le collaborazioni oltre all'Onarmo, 
alle ACLI di Torino e Piemonte, le Conferenze di San Vincenzo aziendali: l’opera “Casa 
Nostra”, l’Alleanza Sacerdotale, l’Unione Apostolica del Clero, la Federazione Italiana Eser­
cizi Spirituali, le Familiari del Clero,... non è possibile un elenco completo, ma questo è indi­
ce della stima da lui meritatamente goduta che ne faceva cercare la presenza e l'opera.

Spiccò sempre in don Pignata un particolare amore verso i confratelli sacerdoti, che lo 
portò a innumerevoli predicazioni di corsi di esercizi spirituali, in vari luoghi del Piemonte 
e dell'Italia, e di ritiri: nel 1970 fu nominato Vicario Episcopale per la formazione perma­
nente del Clero e alla morte di don Vincenzo Serra (1983) gli subentrò nel delicato servizio 
al gruppo “Amici del Cenacolo”, verso cui dimostrò sempre attenzione e disponibilità oltre 
ogni misura.

L’avvio a Torino del cammino diaconale, nel 1971, fu affidato a un piccolo gruppo di 
sacerdoti e don Pignata ne fu il responsabile, assumendo poi nel 1980 l’ufficio di Delegato 
Arcivescovile per il Diaconato permanente e per i ministeri istituiti che mantenne fino al 
1990, al compimento del settantacinquesimo anno di età, quando insistette con l’Arcivesco­
vo perché l’incarico fosse affidato a persona più giovane. In considerazione di quanto aveva 
compiuto, in quella occasione l’Arcivescovo Giovanni Saldarini ottenne per lui la nomina* 
Prelato d’Onore di Sua Santità.

Mons. Pignata non si ritenne mai “pensionato” e continuò ad offrire il suo servizio 
pastorale a Pianezza e a Sant’Ignazio, dove nel corso degli anni del suo rettorato il Santua­
rio fu totalmente restaurato e la Casa per gli Esercizi venne completamente rinnovata e 
ampliata. Nei giorni festivi prestò un servizio regolare a Savonera, che fu bruscamente inter­
rotto lo scorso anno dal male improvviso che lo trattenne poi al Cottolengo per quasi dodi­
ci mesi, affrontati praticamente nell’immobilità, senza poter quasi parlare ma pienamente 
consapevole della sua situazione.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Pianezza.

CALANDRA don Lodovico.
E deceduto nell’Ospedale di Pinerolo il 3 maggio 2002, all’età di 87 anni, dopo quasi 

62 di ministero sacerdotale.
Nato in Acceglio (CN) il 28 gennaio 1915, nelle montagne del Saluzzese, da una fami­

glia che conosceva la fatica e la durezza del lavoro dei campi, dopo il normale curriculum 
nel Seminario diocesano di Saluzzo, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 23 giugno 
1940 dal Vescovo Mons. Egidio Luigi Lanzo, come membro del Clero saluzzese.

I primi tre anni di ministero li trascorse come vicario cooperatore nella parrocchia di 
Tarantasca e nel 1943 fu trasferito a Roccabruna ma, nello stesso anno, fu poi nominato par­
roco di Ussolo dove visse la realtà terribile della Resistenza che vide le prime formazioni 
partigiane anche nella sua parrocchia, diventata sede di un comando ed esposta a rastrella­
menti, perquisizioni e pericoli di ogni genere. Don Calandra affrontò i giorni della bufera 
con coraggio, in difesa della sua popolazione, e seppe affrontare da pastore generoso il 
periodo della ricostruzione materiale e morale. Nei quattordici anni di permanenza ad Usso­
lo fu anche noto, come molti parroci del tempo, per l’hobby dell’apicoltura. Ma venne lo 
spopolamento ed allora lasciò le montagne di Saluzzo e si trasferì nell’Arcidiocesi di Tori­
no, dove venne poi incardinato il 16 agosto 1958. Dapprima fu cappellano della borgata La 
Rotta di Moncalieri; nel 1961 passò a Torino e svolse il ministero nella parrocchia Santi 
Angeli Custodi. Nella primavera del 1967, per motivi di salute, si trasferì al Cottolengo di



Curia Metropolitana - Cancelleria 871

Pinasca, nel territorio diocesano di Pinerolo, e vi svolse un prezioso servizio alle suore, agli 
anziani ricoverati e ai bimbi della scuola materna, prestandosi anche con grande disponibi­
lità ad aiutare i confratelli delle parrocchie vicine.

Padre Lodovico, come veniva familiarmente chiamato a Pinasca, fu un sacerdote molto 
umile, schivo, di carattere mite, aperto al dialogo e sempre disponibile per celebrare il Sacra­
mento del perdono, ministero nel quale sapeva aiutare i penitenti a fare esperienza della 
misericordia di Dio. Le precarie situazioni di salute, che hanno segnato larga parte della sua 
vita, non gli hanno impedito di giungere a tarda età, seminando costantemente la Parola di 
Dio attraverso la catechesi e con la sua stessa presenza.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Pinasca.

LANO don Cosmo.
E deceduto nellTnfermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo in Torino il 3 maggio 

2002, all’età di 78 anni, dopo quasi 54 di ministero sacerdotale.
Nato in San Damiano d’Asti (AT) il 25 settembre 1923, dopo il normale curriculum nei 

Seminari di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l'Ordinazione presbiterale in Catte­
drale il 27 giugno 1948, insieme al fratello don Gianni di due anni più giovane (deceduto 
giusto nel maggio di quattro anni fa), dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, era stato nominato vicario cooperatore 
nella parrocchia di San Sebastiano da Po; l’anno successivo fu trasferito a Grugliasco, che 
allora aveva ancora una parrocchia unica, e vi rimase cinque anni; nel 1955 passò a Torino, 
nella parrocchia S. Francesco da Paola e l’anno seguente fu assegnato alla parrocchia di 
Sassi. Nel 1957 fu addetto all’Opera Diocesana Assistenza e finalmente, nel 1958, giunse 
alla chiesa di S. Cristina, nel Centro storico di Torino, dapprima come vicerettore e, dal 
1960, come rettore.

La lunga permanenza a servizio della chiesa di S. Cristina per don Nino (così veniva 
chiamato abitualmente) fu costante occasione di cordiale accoglienza ai numerosi visitatori 
e molte volte dagli aspetti artistici di quella bella chiesa non era difficile giungere a dialo­
ghi di carattere religioso e spirituale, fino all’incontro sacramentale con la liturgia del per­
dono. Una chiesa non parrocchiale, proprio in quella piazza San Carlo che è stata definita il 
“salotto di Torino”, può sembrare un approdo apparentemente casuale ma spesso si rivela 
invece come punto di arrivo di un delicato intrecciarsi dell'opera della Provvidenza che con­
duce il cuore umano all'approdo giusto. E don Nino tante volte, con la sua disponibilità 
all’ascolto e al dialogo, è stato prezioso strumento della Divina Misericordia.

La breve malattia, esplosa improvvisamente, ha fatto irruzione violenta nella vita di don 
Nino e le cure ospedaliere non sono state in grado di ridonargli la salute.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Sassi in Torino.

RONCO can. Luigi.
È deceduto nella Casa del Clero “S. Pio X” in Torino il 10 maggio 2002, all'età di 86 

anni, dopo quasi 64 di ministero sacerdotale.
Nato in Rivoli il 9 luglio 1915, dopo il normale curriculum nel Seminari diocesani di 

Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 29 giu­
gno 1938, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il biennio nel Convitto Ecclesiastico, era stato nominato vicario cooperatore a 
Collegno dove rimase nei cinque anni della guerra; nel 1945 fu trasferito a Torino nella par­
rocchia S. Barbara da dove il passo fu breve per passare alla parrocchia Madonna del Car­
mine, all’inizio del 1954, come parroco. La chiesa parrocchiale del Carmine portava anco-



872 Curia Metropolitana - Cancelleria

ra evidenti i segni delle ferite dovute ai bombardamenti e fu compito del nuovo parroco com­
pletare i lavori di ricupero funzionale dell’edifìcio per renderlo pienamente agibile, ma 
anche per ridonargli fin dove fu possibile il restauro artistico che rende quella chiesa una stu­
penda testimonianza del barocco piemontese. L’amore per la sua parrocchia si espresse sem­
pre con particolare impegno nella celebrazione della novena e della festa titolare in luglio.

La cura più intensa, com’è evidente, don Luigi la dedicò alle persone. Dotato di grande 
memoria e di buona capacità relazionale, non solo giunse molto presto a conoscere in modo 
personale e individuale ogni singolo parrocchiano, ma seguiva anche l’evolversi delle vicen­
de di nascite, ricorrenze e morti di ogni famiglia. Furono numerose le iniziative pastorali per 
aiutare i suoi parrocchiani a vivere la fede cristiana, tra esse egli curò sempre con particola­
re dedizione la benedizione annuale delle famiglie.

Al compimento del settantacinquesimo anno, lasciò la cura pastorale della Madonna del 
Carmine e fu nominato Canonico del Capitolo Metropolitano con il titolo del Beato Federi­
co Albert: per tre anni fu fedele al servizio liturgico in Cattedrale e nel Santuario della Con­
solata. finché le condizioni di salute, nel 1995. non gli consigliarono di lasciare il servizio 
attivo e passò nei Canonici onorari, trasferendosi alla Casa del Clero "S. Pio X”. Iniziò 1* 
stagione difficile della sofferenza, sempre più pesante, che progressivamente gli impedì qua­
lunque opera ministeriale diretta, ma egli continuò l’offerta del suo sacrificio.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Rivoli.

COTTINO can. Ferruccio.
E deceduto nell'Infermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo in Torino il 20 maggi0 

2002, all’età di 73 anni, dopo quasi 51 di ministero sacerdotale.
Nato in Buttigliera d’Asti (AT) il 29 novembre 1928. dopo il normale curriculum ne1 

Seminari diocesani di Giaveno, Chieri, Torino e Rivoli, aveva ricevuto l’Ordinazione pre­
sbiterale in Cattedrale, il 29 giugno 1951, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il biennio nel Convitto Ecclesiastico, era stato nominato vicario cooperatore nella 
parrocchia Santi Massimo. Pietro e Lorenzo in Collegno e dopo circa nove anni particolar­
mente intensi divenne priore della parrocchia S. Maria di Testona in Moncalieri. dove rima­
se fino alla sua morte. L’avvio del suo ministero come parroco coincise con l’inizio del Con­
cilio Vaticano II e questo segnò particolarmente l’impegno pastorale di don Ferruccio, atten­
to nell’assimilare le linee guida proposte dai Padri Conciliari per trasmetterle fedelmente ai 
suoi parrocchiani, il cui numero fu in costante crescita. La preoccupazione di provvedere 
strutture pastorali adatte a favorire la formazione dei piccoli e dei giovani, la maturazione di 
una autentica corresponsabilità del laicato, la cura della partecipazione dei fedeli alla litur­
gia in una chiesa parrocchiale che sembra non favorire strutturalmente il formarsi di una 
comunità a motivo del forte condizionamento dell’antica cripta che forzatamente stacca 
anche visivamente presbitero e coro dall'assemblea, ... sono alcuni soltanto degli impegni 
prioritari che hanno costantemente accompagnato don Ferruccio e i vari sacerdoti suoi col­
laboratori che si sono succeduti nel corso di quattro decenni. Ultima in ordine di tempo la 
faticosa e impegnativa ristrutturazione dell’antica casa parrocchiale.

Nel 1996 era stato nominato canonico onorario della Collegiata di S. Maria della Scala 
e di Testona in Moncalieri.

Gli ultimi anni di don Ferruccio sono stati segnati da un progressivo accrescersi delle 
difficoltà di salute che lo hanno costretto a ricoveri ospedalieri, durante i quali ha avuto la 
consolazione di sperimentare i frutti del suo intenso e indefesso lavoro pastorale maturati tra 
i suoi parrocchiani, i quali hanno saputo accompagnarlo passo passo con un affetto vera­
mente filiale.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Buttigliera d’Asti (AT).



Curia Metropolitana - Cancelleria 873

PICCAT can. Giacomo.
È deceduto nella Casa del Clero “S. Pio X" in Torino il 28 maggio 2002, all’età di 80 

anni, dopo quasi 44 di ministero sacerdotale.
Nato in Rocca Canavese il 27 ottobre 1921, fu allievo dei Seminari diocesani di Giave- 

no, Chieri e Torino, ma dovette interrompere gli studi durante il corso teologico per motivi di 
salute. Iniziò così per lui un lungo periodo di attesa che lo vide collaboratore dapprima in 
Case salesiane, poi presso l’Istituto Rosmini in Torino ed in seguito presso i Padri Barnabiti; 
nel frattempo conseguì l’abilitazione magistrale. Finalmente venne il tempo favorevole per 
concludere l’itinerario verso il sacerdozio: nel Seminario di Giaveno, come assistente e inse­
gnante, ebbe modo di completare i necessari esami curricolari e potè ricevere l’Ordinazione 
presbiterale il 29 giugno 1958, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

I primi anni di ministero sacerdotale li passò a Giaveno: fu insegnante nel Seminario e 
nel 1965 si iscrisse alla Facoltà di Magistero in Torino dove conseguì poi la laurea in lettere: 
secondo l’uso dei sacerdoti del Seminario, offrì il suo aiuto nelle varie borgate e dal 1963 fu 
cappellano nell’Istituto Pacchiotti. Nel 1969, quando i seminaristi iniziarono a frequentare 
la scuola fuori dai locali del Seminario, lasciò Giaveno ed assunse l’insegnamento presso il 
Real Collegio di Moncalieri, divenendo cappellano presso il Monastero delle Carmelitane 
cottolenghine a Cavoretto.

Dal 1978, continuando per dieci anni l’insegnamento a Moncalieri (poi per alcuni anni 
insegnò all’Istituto Valsalice), prestò una collaborazione pastorale presso la parrocchia tori­
nese di S. Barbara e nel 1982 passò alla parrocchia Natale del Signore; successivamente fu 
cappellano delle Suore Domenicane dell’Istituto Principessa Clotilde di Savoia in Torino e 
collaboratore festivo nella parrocchia Madonna di Pompei; da qualche anno prestava servi­
zio presso la parrocchia Patrocinio di S. Giuseppe. Dall’autunno 1998, per due anni, fu 
anche notaio presso l’Ufficio Matrimoni della Curia Metropolitana; risiedeva fin dall’au­
tunno 1984 nella Casa del Clero “S. Pio X”.

Nel 1979 era stato nominato al beneficio minore dei Santi Cosma e Damiano nella 
nostra Cattedrale e contestualmente era diventato Canonico onorario del Capitolo Metropo­
litano (allora questi sacerdoti erano denominati “Canonici partecipanti”). Nel 1988, all’en­
trata in vigore di Statuti e Regolamento del Capitolo Metropolitano rinnovati a seguito della 
promulgazione del nuovo Codice di Diritto Canonico, lasciò la partecipazione attiva rima­
nendo Canonico onorario; nel 1993 fu poi nominato Canonico effettivo e gli fu assegnato il 
titolo di S. Leonardo Murialdo.

L’ultimo periodo della sua vita fu segnato da grave malattia che nello scorrere dei mesi, 
pur senza dolorose sofferenze fisiche, lo consumò letteralmente. Il can. Piccat affrontò con 
dignità quest’ultima fatica della sua travagliata vita e seppe offrirsi al Signore.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Rocca Canavese.

FECHINO can. mons. Benedetto.
E deceduto all’Ospedale Mauriziano “Umberto I” in Torino il 28 maggio 2002, all’età 

di 88 anni, dopo quasi 66 di ministero sacerdotale.
Nato in Bagnasco (CN) il 27 ottobre 1913, dopo il normale curriculum nelle Scuole 

Apostoliche e nel Seminario Maggiore di Mondovì, aveva ricevuto l’Ordinazione presbite­
rale nella nostra Cattedrale, il 28 giugno 1936, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Nei primi anni dopo l’Ordinazione fu a Roma per perfezionare gli studi e conseguì la 
licenza in diritto canonico. Tornato a Torino, nell’autunno 1939 iniziò il servizio presso il 
Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese, allora appena costituito: fu dapprima notaio, 
dal 1948 al 1956 fu giudice e successivamente, per decenni, operò come difensore del vin­
colo divenendone titolare; nel Tribunale Ecclesiastico Diocesano e Metropolitano fu dap-



874 Curia Metropolitana - Cancelleria

prima giudice e dal 1967 difensore del vincolo. Egli accusò sempre una ritrosia ai compiti 
di giudizio, quasi un senso di indegnità, che lo indusse a favorire l’assegnazione all’ufficio 
di difensore del vincolo, incarico che ricoprì fino alla morte, riscuotendo ampi consensi per 
dottrina, saggezza ed equilibrio. In questo settore, ma non solo qui, profuse a piene mani la 
sua ricchezza sacerdotale nello spirito del Concilio Vaticano II.

Accanto agli impegni presso i Tribunali, che hanno assorbito buon parte del suo tempo 
e delle energie, dal 1940 fu per sessantadue anni cappellano della Casa Generalizia delle 
Suore del S. Natale; dal 1949 al 1964 fu anche vice assistente e poi assistente diocesano 
della Gioventù Femminile di Azione Cattolica. Nel 1961 fu nominato canonico onorario del 
Capitolo della SS. Trinità e l’anno successivo fu promosso Cameriere Segreto Soprannu­
merario di Sua Santità con il titolo di monsignore.

Della statura spirituale di mons. Pechino non è stato difficile fare esperienza per effetto 
di trasparenza nella limpidezza della sua vita. Uomo dalla fede sofferta, discussa, intelli­
gente, uomo a cui la sofferenza e il dolore del mondo continuavano a fare problema e ad 
essere mistero, ha creduto in modo incrollabile nella forza della preghiera e ha vissuto la 
santità. E stato affascinato dall’umanità del Signore Gesù e nel suo sentire, nei suoi contat­
ti quotidiani era per lui naturale esprimersi come specchio fedele di Lui, attraverso una 
straordinaria ricchezza umana. Per le Suore del S. Natale, che più di tutti lo ebbero guida 
spirituale, è stato una figura ricca di luce di cui è stata apprezzata la discrezione, l’umiltà, la 
squisita cordialità, l’attenzione sacerdotale alle Sorelle anziane o ammalate e alle giovani in 
formazione: le sue omelie ricche di umanità e di intelligenza pedagogica erano ricercate 
anche dalla gente della zona. Nell’Azione Cattolica ancora oggi è vivo il ricordo della sua 
capacità e dedizione nella formazione della Gioventù Femminile.

Fa parte della sua personalità e non desta stupore che egli abbia declinato diversi inviti 
a ricoprire rilevanti incarichi direzionali sia a livello diocesano che nazionale; egli visse un 
autentico distacco da se stesso, espresso in intelligente umorismo, e da ogni umana ambi­
zione di carriera. Dotato di grande intuizione e di straordinaria capacità di contatto umano 
- anche il lavoro compiuto lo portò a divenire un po’ più riservato - fu apprezzato sia dalla 
gente semplice del borgo, che aiutò sempre con generosità, sia da persone di spicco in 
campo non solo religioso.

L’equilibrio di mons. Fechino e la sua saggezza furono di aiuto sia agli Arcivescovi in 
taluni frangenti difficili ed impegnativi sia ai Tribunali, dove temperava tensioni che sono 
inevitabili nelle strutture umane. Non si può passare sotto silenzio l’amicizia fraterna con il 
Card. Michele Pellegrino, che egli frequentò assiduamente con un arricchente interscambio 
fin da quando questi era docente nell'Università degli Studi di Torino.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero Monumentale di Torino.



Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XVI Sessione
Pianezza. 6 febbraio 2002

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris in Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
preghiera dell’Ora media. Tutti i Consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
don Amore, don Bagna, don Bonino, don Campa, don Casto, can. Cavallo E, padre Costa, 
don Cravero D., don Cravero G„ don Danna, don Ferrero, don Gambaletta M., don Laratore, 
don Marchesi, don Martini, don Mirabella, don Motta, don Negri, don Porta, don Raglia, 
don Salussoglia, don Stavarengo, don Vietto.

Prima di affrontare l’o.d.g. è stato approvato il verbale della sessione del 24 ottobre 
2001.

* * *

L’Arcivescovo ha introdotto i lavori. In riferimento al primo punto all'o.d.g., su alcune 
questioni giuridiche connesse all’amministrazione dei Sacramenti, ha osservato che la 
Chiesa deve presentarsi come madre e non come matrigna, nelle rare occasioni in cui molti 
cristiani si avvicinano, non mettendo al primo posto la fiscalità delle norme.

Mons. Lanzetti ha informato che la Segreteria del Consiglio ha approntato la propo­
sta di risoluzioni in merito ad alcune questioni relative alle autocertificazioni, alla conces­
sione dei nulla osta, al luogo della catechesi per l’iniziazione cristiana, ai funerali in giorno 
domenicale.

Su tale proposta, fornita in copia ai Consiglieri, si è aperto il dibattito. Sulla questione 
delle autocertificazioni di padrini e madrine don Garbero e don Paradiso hanno aderito 
alla proposta formulata dalla Segreteria, cioè alla validità di una certificazione senza vidi­
mazione del parroco.

Don Paglietta, don Fasano e don Ginestrone hanno invece asserito che la vidimazione 
diventa occasione di un colloquio.

Don Foradini ha riproposto alcuni interrogativi su casi di padrini massoni, mafiosi e 
divorziati.

Don Bernardi ha chiesto che si faccia il possibile per passare dalla problematica giuri­
dica a quella pastorale e che si riconosca alla parrocchia il diritto di scegliere per la cele­
brazione padrini e madrine nell’ambito degli educatori e dei catechisti, lasciando alla fami­
glia la scelta di padrini e madrine per la festa.

Don Trucco ha chiesto di qualificare la preparazione della celebrazione dei Sacramenti, 
uniformando la prassi attualmente diversa tra le parrocchie.

Don Casetta R. ha informato che nella quinta zona vicariale il problema è stato risolto 
di comune accordo: si illustra adeguatamente la disposizione della Chiesa sui padrini e

875



876 Atti del IX Consiglio Presbiterale

madrine e ci si fida di coloro che i genitori designano, senza pretendere fogli di autocertifi­
cazione.

Don Braida ha osservato che esistono notevoli diversità nei moduli di autocertifica­
zione in uso: questi devono contenere un’esplicitazione delle qualità morali dei padrini e 
delle madrine.

Mons. Berruto ha consigliato di procedere ad una più vasta consultazione del Clero.
Mons. Fiandino ha ancora insistito sul dialogo che deve precedere l’autocertificazione 

e ha posto il quesito se sia possibile che una persona divorziata possa fungere da semplice 
testimone nella celebrazione, senza implicare il ruolo di padrino o madrina.

Don Baravalle ha sottolineato che nessuna legge può funzionare senza sanzione; nel 
caso di designazione impropria di padrino o madrina, non è chiara quale sia la sanzione.

Don Terzariol si è interrogato sul senso attuale della figura del padrino e della madrina 
e ha chiesto che il testo dell’autocertificazione sia molto semplice, in modo da risultare com­
prensibile anche a coloro che frequentano raramente la vita della comunità cristiana.

Don Varello ha suggerito che sia la famiglia stessa testimone dell’autocertificazione: 
padrini e madrine firmino davanti ai genitori dei battezzandi o cresimandi.

Don Coha ha sostenuto che il problema pastorale connesso alla celebrazione dei Sacra­
menti dell’iniziazione cristiana non è certamente quello delle autocertificazioni; si è dichia­
rato d’accordo con la possibilità di indicazione plurima dei padrini e delle madrine da parte 
sia della famiglia cristiana sia della comunità cristiana.

L’Arcivescovo ha rilevato che una parte della materia esaminata non rientra nella com­
petenza del Consiglio Presbiterale, poiché è normata dal Codice di Diritto Canonico; ha 
indicato l’opportunità di sottoporre le restanti osservazioni all’esame del Presbiterio nelle 
zone vicariali.

Sulla questione del nulla osta per il Battesimo o per il Matrimonio in altra parrocclud 
sono intervenuti don Braida. don Casetta R„ don Cattaneo, don Foradini e don Sibona 
illustrando casi concreti e chiedendo ulteriori chiarimenti.

Don Coletto ha citato il can. 872 che prescrive si dia un padrino “quando è possibile 
e quando non è possibile almeno “un testimone”; ha condiviso la prassi già seguita nell3 
quinta zona vicariale per la quale coloro che frequentano fedelmente una comunità parroc­
chiale diversa da quella della loro residenza, non hanno bisogno di chiedere il nulla osta per 
potervi celebrare il Battesimo o il Matrimonio.

Sulla questione del luogo della catechesi per la prima Comunione e per la Cresima don 
Ripa ha ritenuto che la bozza non sia rispettosa del carisma degli Istituti religiosi e addirit­
tura restrittiva rispetto a quanto indicato nel Libro Sinodale; ha sottolineato che per molo 
ragazzi la scuola cattolica è l’unico ambiente ecclesiale della loro formazione. Don Coha si 
è associato.

Don Bernardi ha osservato che la collaborazione tra Parrocchie e Istituti può essere 
molto positiva, ma ha notato che dopo il periodo scolastico i giovani non hanno più una 
comunità cristiana di riferimento.

Mons. Berruto ha chiesto che sia approfondito in futuro il tema dell’appartenenza a una 
scuola, a un movimento, a un santuario, a comunità non parrocchiali.

L’Arcivescovo a questo proposito ha constatato che l’appartenenza è spesso frutto di 
riferimento a un prete.

Don Fasano ha insistito sulla necessità di regole chiare che riducano la discrezionalità 
dei preti in questa materia.

Don Avataneo G. ha ricordato che tocca al prete, che accoglie la richiesta di catechesi 
fuori parrocchia, assumersi il compito di spiegare ai richiedenti l’opportunità di far rifen- 
mento alla parrocchia residenziale.

Don Casetta E. e don Norbiato hanno richiamato il fatto che è quella diocesana la 
appartenenza prioritaria, e tale dev’essere il criterio nel discernimento dei problemi, che



Atti del IX Consiglio Presbiterale STI

nascono dal riferimento a Istituti e Parrocchie diverse da quelle residenziali; decisiva in que­
sto contesto risulta essere la formazione dei laici.

Mons. Fiandino ha messo in rilievo i vantaggi di una normativa diocesana e ha ribadito 
l’importanza della preparazione catechistica unitaria.

L’Arcivescovo ha dichiarato il suo apprezzamento per la collaborazione offerta dagli 
Istituti religiosi, ma ha riaffermato il principio della celebrazione nella Parrocchia; ha invi­
tato i vicari zonali ad estendere la riflessione sulle ragioni della normativa diocesana nelle 
assemblee zonali del Clero e a diffonderla tra i laici.

* * *

In riferimento al secondo punto all'o.d.g., sul problema del compenso economico per 
gli addetti ad attività d’oratorio, don Raimondi ha presentato una relazione, stesa dall’Uf­
ficio diocesano per la pastorale dei giovani e dei ragazzi in collaborazione con l’ANSPI, 
sulla situazione attuale, che ha bisogno d’essere gestita con criteri univoci.

Mons. Lanzetti ha completato i dati della relazione precisando che le esperienze di edu­
catori di territorio, regolarmente assunti, sono cinquantasei (delle quali quattordici attivate 
solo nel periodo estivo).

Don Paglietta, don Casetta E., don Casetta R. e don Maddaleno hanno espresso 
parere favorevole al contratto di lavoro con le Cooperative, mettendo in luce che ciò con­
sente al prete di recuperare tempo per altre attività pastorali.

Don Migliore ha fatto notare che resta costoso il finanziamento degli operatori.
Don Tefnin si è dichiarato favorevole all’assunzione di operatori per il periodo estivo, 

non per le restanti stagioni; ha osservato che ci sono differenti motivazioni fra chi s’impe­
gna volontariamente nella pastorale giovanile e chi vi si dedica per professione retribuita.

Don Vironda ha proposto che le assunzioni non avvengano attraverso le singole Par­
rocchie ma tramite un organismo diocesano.

Don Coha ha suggerito che s’invitino questi operatori a frequentare l’indirizzo pasto­
rale dell’LS.S.R.

Don Girando ha ricordato l’esigenza di costituire Cooperative di guide artistico-turi- 
stiche per la visita alle chiese, che è pure forma di evangelizzazione.

L’Arcivescovo si è dichiarato contrario ad assunzioni dirette di operatori; ha ammesso 
il contratto tramite Cooperativa, ma ha posto l’accento sul forte impegno economico che l’e­
stensione generalizzata di simili contratti comporterebbe per la Chiesa. Ha raccomandato in 
proposito di prestare la massima attenzione alle motivazioni degli operatori in Cooperativa.

* * *

In riferimento al terzo punto all'o.d.g., sull'assetto dell'équipe educativa del Semina­
rio Minore, don Baravalle ha presentato una relazione sul tema, il cui testo è stato distri­
buito ai presenti.

Sono intervenuti: mons. Fiandino, don Fasano, don Migliore, don Garbero, don 
Perlo, don Foradini, il can. Salietti, don Casetta E., don Vironda. don Tuninetti. don 
Bernardi, mons. Lanzetti e il can. Avataneo G. C. La maggioranza dei consiglieri ha riba­
dito l’opportunità di mantenere e rafforzare l’équipe di educatori, che accoglie adolescenti 
e giovani in preparazione al Seminario Maggiore.

La seduta si è conclusa alle ore 16.



878 Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XVII Sessione
Pianezza. 3 aprile 2002

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris in Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
preghiera dell'Ora media. Tutti i Consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
don Bagna, don Berardo, mons. Berruto, don Bonino, don Bosco G. B., don Casale, don 
Coletto, padre Costa, don Danna, don Giraudo, don Laratore, don Luciano, padre Marcato, 
don Mirabella, don Negri, don Perlo, don Piovano, don Raglia, don Tefnin.

* * *

L'Arcivescovo ha introdotto i lavori sulla proposta di avviamento delle unità pastorali, 
mettendone in luce la finalità di miglior coordinamento tra parrocchie e territorio e la fun­
zionalità rispetto alla Visita Pastorale. Ha anche posto l’interrogativo sulla scelta tra la situa­
zione attuale e una fase di sperimentazione, sullo sfondo dell'inquietante situazione deli­
neata dalla proiezione dei dati relativi alla diminuzione del Clero.

Don Villata ha presentato una relazione sul tema, il cui testo è stato consegnato ai pre­
senti, rimarcando che la tipologia di unità pastorale delineata corrisponde a quella attual­
mente più diffusa in Italia.

Don Zorzan. don Gambaletta M.. don Paradiso, don Baravalle e don Campa hanno 
dichiarato l’opportunità di realizzare le unità pastorali a condizione che effettivamente ser­
vano a migliorare la qualità del rapporto tra la Chiesa e la gente del territorio, che favori­
scano le abilità pastorali del singolo prete o diacono, che non appesantiscano il carico dei 
servizi pastorali.

Don Terzariol ha denunciato l’insufficienza di collaborazione nelle parrocchie e nell0 
zone ed ha preventivato un tempo lungo perché la prospettiva delle unità pastorali possa con­
cretizzarsi; ha affermato che il coinvolgimento dei laici è indispensabile, al fine di rendere 
la Chiesa un popolo interamente sacerdotale; ha insistito sulla metodologia del lavoro di 
gruppo.

Don Sibona ha suggerito una semplificazione giuridica: nell'unità pastorale ci sia un 
solo parroco e gli altri preti siano collaboratori.

Don Vironda ha domandato che cosa impedisca la soppressione di più parrocchie a 
favore di una parrocchia con territorio più ampio.

L'Arcivescovo ha risposto che la soppressione delle parrocchie comporta conseguenze 
negative perché cancella la loro storia.

Don Braida ha chiesto chiarezza sulle competenze del moderatore, dal momento che 
nel passato ci furono equivoci sulle competenze del vicario zonale.

Don Bernardi ha esaminato la situazione esistente nella maggior parte delle attuali 
zone, rilevando che in alcuni settori la collaborazione è già proficua; si è allora domandato 
se l’introduzione delle unità pastorali sia poi così necessaria; si è poi interrogato sui criteri 
di costituzione delle medesime: omogeneità territoriale o accordo tra preti, diaconi, laici?

Don Casetta E. ha riconosciuto che la situazione pastorale necessita di un aggiorna­
mento e che il Piano Pastorale è l’occasione privilegiata per cominciare a lavorare insieme, 
dove non è ancora stato fatto.

Don Fantin ha messo in rilievo che alcune unità pastorali di fatto già esistono: ha chie­
sto che i moderatori siano autorevoli, data l'importanza della loro mansione.

Don Coha ha osservato che il cambiamento non sarà puramente organizzativo, in 
quanto modificherà radicalmente la presenza pastorale della Chiesa sul territorio; ciò com-



Atti del IX Consiglio Presbiterale 879

porterà che si definiscano meglio l’identità delle parrocchie e la formazione del laicato; a 
questo proposito ha proposto che vengano ripresi in considerazione i corsi per gli operatori 
pastorali.

Don Delbosco ha constatato che ad Alpignano, con l'esperienza di aggregazione delle 
due parrocchie, è cresciuta la mentalità di comunione.

Don Zorzan ha raccomandato di cogliere l’occasione del Piano Pastorale per indivi­
duare le possibili collaborazioni tra parrocchie.

Mons. Fiandino ha riconosciuto che il problema di fondo è quello della diffusione della 
mentalità di collaborazione, anche ponendo l’obiettivo di integrare l’identità di una parroc­
chia con quella delle parrocchie vicine.

Don Migliore ha osservato che ciò che di fatto determina il passaggio alle unità pasto­
rali non è la mentalità di comunione ma la necessità di sopperire alla diminuzione dei preti.

Don Trucco ha affermato che i criteri per la composizione delle unità pastorali devono 
derivare dalla definizione stessa di unità pastorale, che comporta una progettualità in senso 
diocesano; gli uffici di Curia sono al servizio della progettualità delle parrocchie.

Il can. Avataneo G. C. ha ribadito la difficoltà di passare dalle attuali collaborazioni 
episodiche a progetti pastorali condivisi.

Mons. Lanzetti ha incoraggiato tutti a procedere con perseveranza e ha osservato che 
si rende indispensabile per il prossimo futuro un elenco provvisorio delle unità pastorali, 
anche se la loro realizzazione dovesse essere procrastinata; ha espresso favore per la racco­
mandazione, emersa nel Consiglio Presbiteriale, di valorizzare ancora la figura del vicario 
zonale per l'avviamento delle unità pastorali e per il coordinamento dei moderatori.

Don Villata, in conclusione, ha riconosciuto che il problema fondamentale è costituito 
dalla necessità di realizzare in tempi brevi un’effettiva collaborazione e che l’omogeneità 
del territorio è un fattore di secondaria importanza. A questo proposito ha invitato i consi­
glieri a meditare ulteriormente sulla definizione di unità pastorale, su cui si è sviluppato il 
dibattito del Consiglio. Ha invitato a non confondere i seguenti elementi: il Piano Pastorale, 
già presentato dall’Arcivescovo; il progetto comune dell'unità pastorale, in cui avviene il 
coinvolgimento degli operatori sul piano teorico; il programma, che costituisce l’attualizza- 
zione del progetto comune in una determinata realtà; l’itinerario di effettiva realizzazione, 
in cui vengono messe in sinergia le risorse. Ha sottolineato l’imprescindibile necessità di 
chiarire i ruoli degli operatori (preti, diaconi, laici e religiosi) e di far convergere le diverse 
competenze nella stessa direzione.

L’Arcivescovo ha ribadito che anche attraverso il rinnovamento delle strutture eccle­
siali si prepara la pastorale del futuro, a condizione che i laici vengano adeguatamente for­
mati e resi partecipi. Quanto alle Visite alle unità pastorali occorre ammettere che sono l’oc­
casione data al Vescovo per spiegare meglio le trasformazioni in atto; tali Visite non 
dovranno avallare un livello di collaborazione già raggiunto ma incoraggiare tutti a rag­
giungere ulteriori obiettivi. Ha dichiarato di accettare favorevolmente la proposta di una riu­
nione dei soli vicari zonali 1’8 maggio 2002.

La seduta si è conclusa alle ore 12,30.



880 Atti del IX Consiglio Presbiterale

Verbale della XVIII Sessione
Pianezza, 29 maggio 2002

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris di Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
preghiera dell'Ora media. Tutti i Consiglieri erano presenti, tranne i seguenti, giustificati: 
don Andriano, don Bosco G. B., don Bonino, don Casetta E., don Casetta R.. padre Costa, 
don Fontana, don Gambaletta M„ padre Maggioni, padre Marcato, don Marchesi, don 
Mitolo, don Negri, don Porta, don Salussoglia, don Stavarengo.

Prima di affrontare l’o.d.g. sono stati approvati i verbali delle sessioni del 6 febbraio e 
del 3 aprile 2002.

* * *

L’Arcivescovo ha introdotto i lavori sul tema delle unità pastorali con una riflessione 
sulla situazione numerica del Clero e ha sottolineato la necessità d’impostare un'azione 
pastorale risultante dalla collaborazione di più parrocchie, rette da una sola équipe pastorale- 
che valorizzi preti, diaconi, religiosi e laici nel loro specifico ministero.

Don Villata ha presentato una seconda relazione sul tema, elaborata anche sulla base 
delle osservazioni scaturite dalla precedente seduta del Consiglio. Il testo è stato consegnato 
ai presenti. La relazione risultava articolata in quattro parti:

1. Definizione ragionata di unità pastorale.
2. Criteri per orientarne l’individuazione.
3. Figure pastorali.
4. Tempi di realizzazione.
Ciascuna di esse è stata oggetto di discussione e successiva approvazione.

* * *
Relativamente alla discussione della prima parte: don Casto ha chiesto che non si fac­

cia riferimento solo alle parrocchie ma anche alle aggregazioni laicali non parrocchiali e al 
religiosi. Don Terzariol ha proposto di realizzare una modalità comunitaria nell'esercizio 
dei ministeri; ha suggerito d’inserire nella definizione di unità pastorale il riferimento alla 
corresponsabilità, ritenuta prioritaria rispetto alla missione. Don Coha ha invitato a parlare 
di “équipe pastorale” guidata da un presbitero e a tenere conto della diversità delle situazioni 
territoriali. Don Sibona ha sottolineato l’importanza delle parrocchie come riferimento pef 
le persone sul territorio e anche per gli aderenti ai movimenti ecclesiali. Don Coletto ha 
espresso preoccupazione per un orientamento troppo funzionalistico della definizione e ha 
suggerito di specificare ulteriormente l’obiettivo missionario delle unità pastorali. Don 
Paradiso ha chiesto che la definizione sia aperta in modo da favorire la sperimentazione.

In conclusione è stata proposta, e poi approvata all’unanimità, la seguente definizione: 
L'unità pastorale è un soggetto pastorale previsto dal Piano Pastorale diocesano e dal 
Sinodo (cfr. Libro Sinodale, 4L 108), che si concretizza nel pensare e nel realizzare la pasto­
rale - secondo T indirizzo diocesano - in modo organico e unitario fra le parrocchie e altre 
aggregazioni ecclesiali presenti su un territorio omogeneo, valorizzando, comunitaria­
mente, ministerialità diverse, sotto la guida di una équipe presieduta da un presbitero, al 
fine di realizzare una più efficace comunità missionaria sul territorio e rispondere ai pro­
blemi che da esso emergono.

* * *
Relativamente alla discussione della seconda parte: il can. Perolini ha suggerito che



Atti del IX Consiglio Presbiterale 881

non si parli di centralità della parrocchia, dal momento che le varie attività all’interno del­
l’unità pastorale dovranno essere distribuite diversamente rispetto alla situazione attuale. 
L’Arcivescovo ha proposto di usare l’espressione insostituibilità della parrocchia, in luogo 
di centralità della stessa. Don Coha quella di permanenza della parrocchia. Don Coletto ha 
suggerito di usare semplicemente l’espressione comunità cristiana. Don Terzariol ha 
invece richiamato l’esigenza di rispettare la fisionomia specifica di ciascuna parrocchia, seb­
bene non la centralità. Don Vironda ha chiesto che sia data maggiore importanza all’unità 
tra le parrocchie. Don Migliore ha osservato che la centralità viene meno nel momento in 
cui le parrocchie lavorano insieme. Don Cattaneo ha precisato che il riferimento al culto è 
fuorviarne, poiché nei testi legislativi civili tutta l’attività pastorale parrocchiale è compresa 
in quel termine. Don Trucco ha evidenziato che nell’elenco dei criteri sono presenti anche 
modalità di funzionamento delle unità pastorali che andrebbero distinte. Don Villata ha 
registrato l’osservazione e ha proposto di sostituire criteri con suggerimenti. Don Paradiso, 
don Braida. don Bernardi, don Campa e don Sibona hanno ribadito l’esigenza che l'av­
vio delle unità pastorali sia accompagnato da un'analisi attenta alla diversificata presenza 
degli operatori, chiamati ad essere il volano del cambiamento. Don Fasano ha raccoman­
dato di non trascurare l’aspetto amministrativo e quello della rappresentanza legale delle 
parrocchie; ha inoltre posto il problema dell’inserimento dei religiosi. Don Ginestrone ha 
posto il problema di un Consiglio parrocchiale che non voglia aderire all’unità pastorale. 
L’Arcivescovo ha puntualizzato che l’adesione compete non al singolo Consiglio ma ai 
Consigli di più parrocchie, con i rispettivi parroci, convocati in assemblea e presieduti dal 
Vicario zonale. Ha osservato che un singolo Consiglio non ha diritto di opporsi ad una scelta 
diocesana e che lo spirito di comunione deve prevalere sui punti di vista parziali. Alcuni 
consiglieri hanno rilevato la necessità che la conduzione di tali assemblee spetti al Vicario 
Episcopale territoriale o a un Vicario Generale. Don Molinar ha dichiarato che in certi casi 
può essere opportuno sopprimere una parrocchia in occasione dell’avvio delle unità pasto­
rali. Don Coha ha invitato a tenere conto tra i ciiteri anche di come prevedibilmente si svi­
lupperà il territorio dal punto di vista demografico. Don Ripa e don Casto hanno osservato 
che, ferma restando la realtà della parrocchia come asse portante dell’unità pastorale, 
occorre però evitare il rischio di elevarla a elemento esclusivo, in quanto ciò ridurrebbe la 
portata innovativa della scelta in atto. Don Bagna ha auspicato che l’avvio delle unità pasto­
rali sia anche occasione per creare prospettive nuove per la vita dei preti. Don Terzariol ha 
insistito sull’importanza del coinvolgimento dei laici per il lancio delle unità pastorali; ha 
chiesto che venga costituita un’équipe diocesana per accompagnare l’avvio; ha richiamato 
l’urgenza di un adeguato aggiornamento pastorale del Clero. L’Arcivescovo ha rilevato in 
proposito che il coinvolgimento dei laici è già avvenuto in sede di Consiglio Pastorale Dio­
cesano, organismo rappresentativo del laicato, nella fase di progettazione delle unità pasto­
rali, con un voto unanimemente favorevole. Mons. Berruto ha riconosciuto l’urgenza del 
tema e l’utilità di quanto finora elaborato, ha però sottolineato la mancanza di sinodalità, 
almeno attraverso il coinvolgimento dei Consigli diocesani riuniti in seduta congiunta. 
L’Arcivescovo ha precisato che il valore di una decisione non dipende dal fatto che i Con­
sigli si siano radunati insieme ma dal fatto che si siano espressi. Don Ginestrone ha chie­
sto che gli obiettivi siano ulteriormente chiarificati. L’Arcivescovo ha replicato richiamando 
le istanze di fondo del programma delle unità pastorali: unione di più parrocchie; varietà dei 
ministeri; specificità del ministero presbiterale e sua valorizzazione umana e spirituale; 
guida da parte di un moderatore. Don Coha ha invitato a distinguere, nel documento di 
lavoro proposto, tra criteri e modalità e ha formulato il seguente raggruppamento di orien­
tamenti:

1. L'unità pastorale si faccia tra parrocchie esistenti.
2. Si faccia preferibilmente riferimento alle zone attualmente esistenti.
3. Si tenga conto delle collaborazioni già esistenti.



882 Atti del IX Consiglio Presbiterale

4. Si tenga conto della storia passata e delle prospettive future di sviluppo.
5. Si valorizzino le parrocchie nate per "gemmazione” l una dall’altra.
6. Si tenga conto delle caratteristiche geografiche, sociali e culturali del territorio.
La proposta di don Coha relativa agli "orientamenti per l'individuazione delle unità 

pastorali” è stata approvata con un solo voto contrario.

* * *

Relativamente alla discussione della terza parte, don Villata ha prospettato due ipotesi: 
la prima comporterebbe l’attivazione di esperienze pilota in alcune zone della Diocesi; la 
seconda comporterebbe un avvio ad experimentum su tutto il territorio diocesano. Ha poi 
osservato che nel contesto italiano è prevalsa la seconda ipotesi, in quanto le situazioni 
pastorali sono complesse e l’esperienza di un’area limitata non è risultata adeguata ad essere 
trasferita in altre aree della stessa Diocesi. Il Consiglio ha approvato la seconda ipotesi, cioè 
l’avvio delle unità pastorali su tutto il territorio diocesano, purché sia ammessa una giusta 
autonomia all'intemo di riferimenti generali comuni. Don Coha ha chiesto che l’avvio della 
sperimentazione sia accompagnato da un contemporaneo impegno di riflessione su tre argo­
menti: identità e compiti della parrocchia; formazione del Clero; formazione degli operatori 
pastorali laici, in particolare con la ripresa dei corsi effettuati presso il Centro diocesano per 
la formazione di operatori pastorali; ha messo in guardia dal ritenere risolto il problema con 
semplici divisioni territoriali. Don Trucco ha proposto l’istituzione di una Commissione pet 
la definizione delle modalità di avviamento delle unità pastorali.

Sui tempi di realizzazione delle unità pastorali l’Arcivescovo ha distinto la data della 
loro costituzione dal periodo del loro concreto avviamento. Circa la data di costituzione ha 
proposto Natale 2002. Su tale proposta si è aperto un vivace dibattito. Don Gosmar ha osser­
vato che uno spostamento di baricentro della realtà ecclesiale locale, così radicale, richiede­
rebbe tempi più lunghi di preparazione; ha chiesto un documento-guida da offrire sia ai pren 
sia alle comunità. Il can. G. C. Avataneo ha suggerito di non sovrapporre la stagione d’ini­
zio delle Missioni con quella d’inizio delle unità pastorali. Mons. Lanzetti ha raccomandato 
di non procrastinare la costituzione delle unità pastorali per non ritardare la Visita dell’Arci­
vescovo, che si dovrebbe svolgere proprio in esse. Don Bernardi ha suggerito di rimandare 
la data proposta in modo da predisporre meglio le situazioni più complicate e da valorizzare 
appieno le realtà esistenti già favorevoli alla nuova struttura pastorale. Don Perlo ha osser­
vato che esiste un divario tra il numero dei praticanti e il numero dei residenti e che l’obiet­
tivo missionario va anzitutto maturato all'intemo delle attuali comunità con una riflessione 
ulteriore rispetto alla Lettera Costruire insieme. Don G. Avataneo ha riconosciuto che con­
cretamente già esistono buone collaborazioni tra le parrocchie e che su questa base è possi­
bile dare attuazione al progetto. L’Arcivescovo ha risposto al problemi emersi nel dibattito 
rilevando che l’unità pastorale non è il sigillo di una collaborazione già esistente ma è la via 
maestra per giungere alla collaborazione; ha inoltre considerato che nei fatti purtroppo ci 
saranno coloro che non aderiranno ma che la partenza non può essere rimandata al giorno in 
cui ne saranno convinti; ha poi ammesso che la firma di un decreto di costituzione non pre­
senta difficoltà mentre difficile risulterà l’opera di sensibilizzazione delle comunità parroc­
chiali. In relazione ai dubbi esposti ha allora chiesto al Consiglio di esprimersi sull’altema- 
tiva tra Natale 2002 oppure Natale 2003, come data d’inizio del progetto. Mons. Fiandino 
ha suggerito di avviare il lavoro, sulla base dei criteri e delle modalità indicati dal Consiglio, 
stabilendo di giungere alla costituzione delle unità pastorali per l’inizio della Quaresima del 
2003. La proposta di Mons. Fiandino è stata approvata con un solo voto contrario.

Su proposta di don Trucco, don Villata. don Terzariol. l’Arcivescovo si è impegnato 
a fornire un testo-guida per l’avvio delle unità pastorali; a costituire una Commissione per­
manente di esperti, cui demandare la soluzione dei problemi emergenti; a indire un corso 
formativo per i futuri moderatori.



Atti del IX Consiglio Presbiterale 883

* * *
Si è passati poi alla richiesta di parere del Consiglio in merito all’alienazione della “ala 

nuova” dell’ex Seminario di Giaveno. Don Cattaneo ha precisato che da alcuni anni l’im­
mobile è inutilizzato ed è stato richiesto insistentemente dal Comune di Giaveno. Dopo 
breve discussione, il Consiglio ha espresso parere favorevole con due voti contrari.

Don Amore è stato costretto ad annullare, per mancanza di tempo, la verifica sul 
metodo di lavoro nel quinquennio 1997-2002. In conclusione ha richiamato l’opportunità di 
tenere presenti le raccomandazioni che il Consiglio stesso aveva suggerito all'Arcivescovo 
Card. Saldarini per la designazione del Segretario del Consiglio Presbiterale.

La seduta si è conclusa alle ore 16.

ALLEGATO 1.

Osservazioni sui tempi e modi delle unità pastorali
Don Giovanni Viilata, responsabile del Centro Studi e Documentazione della Curia Metropolitana, 
all’inizio della riunione ha presentato questa ulteriore relazione sul tema delle unità pastorali, 
sulla base delle osservazioni scaturite dalla precedente seduta del Consiglio, per specificare alcuni 
aspetti e favorire la formulazione del testo da approvare dal Consiglio stesso.

1. Le modalità dell'avvio
Riguardo alle modalità di avvio della sperimentazione delle unità pastorali mi pare si 

siano delineate fino ad ora due posizioni:

1.1. avvio tra alcuni gruppi di parrocchie, osservazione di quanto avviene e poi. veri­
ficata l’esperienza, rilancio su scala diocesana, sempre ancora a livello di sperimentazione, 
come indicato più volte dal Vescovo.

Motivazioni: siamo davanti ad una nuova esperienza, quindi occorre procedere con gra­
dualità, valorizzare quanto c’è già, essere attenti alla qualità delle risorse (soprattutto alle 
persone...).

Questa posizione è stata presa in considerazione e attivata anche in alcune Diocesi ita­
liane, soprattutto come conforto dell’esperienza alla discussione in atto se “fare o no” le 
unità pastorali; ma è stata per lo più abbandonata, perché - vista la diversità e la comples­
sità delle situazioni pastorali anche in parrocchie vicine su uno stesso territorio - i segnali 
che ne derivavano non erano significativi. Proprio perché consapevoli della necessità di 
andare avanti con gradualità e rispettare le diverse capacità di “marcia”, si è passati quindi 
ad una sperimentazione estesa su tutto il territorio della Diocesi;

1.2. avvio delle unità pastorali ad experimentum - per un tempo congruo, da sta­
bilire - su tutto il territorio della Diocesi dopo aver superato la fase della discussione sul­
l’identità e sull’opportunità delle unità pastorali.

Motivazioni: oggi non pare più realistico pensare che una sperimentazione fatta tra un



884 Atti del IX Consiglio Presbiterale

gruppo di parrocchie di un territorio diocesano, possa dare segnali utili - se non generalis­
simi però già contenuti ad esempio nella definizione di unità pastorale e criteri... - ad altri 
gruppi di parrocchie che operano su un territorio diocesano anche vicino ma che ha, di fatto, 
casistiche e storia diverse dal precedente e che esprime parrocchie ed espressioni aggrega­
tive insieme a risorse di persone e di attività, a loro volta, diverse e diversificate come sto­
ria, identità e prospettive pastorali.

Viviamo una situazione, già in se stessa, di complessità e di diversificazione non solo 
sociale ma anche ecclesiale. Tale situazione si arricchisce di altre diversità quando poi si 
parli di parrocchie di campagna, di collina, di montagna,... In una situazione di complessità 
nulla è riproducibile così com’è stato realizzato altrove. Di conseguenza non solo è oppor­
tuno, ma esigito dalla realtà per avere utili indicazioni ad una eventuale futura formalizza­
zione delle unità pastorali, che l’avvio delle medesime come mentalità pastorale prima an­
cora che come modalità pastorale che ne consegue, proprio nel periodo della sperimen­
tazione, si faccia su tutta la Diocesi - com’è avvenuto nella stragrande maggioranza delle 
Diocesi italiane.

2. Durante l’avvio
Occorre dunque tenere conto di questa realtà e muoversi tra l’adesione ad alcuni riferi­

menti generalissimi comuni, indicati come validi per tutte le unità pastorali e autonomia 
sperimentazione per cercare nuove vie all’evangelizzazione.

A livello di riferimenti comuni ricordo, per esempio, quelli relativi ai compiti del Mode­
ratore; chi sono, da chi vengono formate, quali compiti hanno le nuove figure di animatori 
laici di cui si parla sia nella Costruire insieme sia nel testo ora approvato; in campo liturgico 
soprattutto ... se continuare a dire le Messe domenicali in tutte le frazioni, o in tutte le chiese 
cittadine ad un tiro di schioppo l’una dall’altra ...

Tali riferimenti sono importanti per permettere al Moderatore e ai suoi collaboratori di 
partire come interpreti dell'orientamento diocesano e non essere tacciati di voler attuare idee 
personali, cambiabili quando cambia il prete, ma anche per fare chiarezza nelle scelte che 
dovranno accomunare le diverse unità pastorali, favorendo così l’accordo fra Moderatori e 
le loro équipes che operano sullo stesso territorio.

3. La definizione delle aggregazioni di parrocchie
Tutto questo pare opportuno fare mentre si lavora all'intemo delle zone - come ha detto 

il Vescovo - e seguendo i criteri per definire ad experimentum le unità pastorali, per avere 
un elenco di ipotesi aggregative tra parrocchie e realtà ecclesiali presenti sul territorio.



Atti del IX Consiglio Presbiterale 885

ALLEGATO 2.

Unità pastorali
Testo approvato nella riunione del 29 maggio 2002 dal Consiglio Presbiterale, tenuta a Villa Lasca- 
ris di Pianezza.

1. Definizione ragionata

L’unità pastorale è un soggetto pastorale previsto dal Piano Pastorale diocesano e dal 
Sinodo (cfr. Libro Sinodale 41, 108)', che si concretizza nel pensare e nel realizzare 
insieme - secondo l’indirizzo diocesano - la pastorale in modo organico e unitario fra 
parrocchie e altre aggregazioni ecclesiali presenti su un territorio omogeneo, valoriz­
zando, comunitariamente, ministerialità diverse, sotto la guida di una équipe presieduta 
da un presbitero, al fine di realizzare una più efficace comunità missionaria sul territorio 
e rispondere ai problemi che da esso emergono.

Un soggetto pastorale: ossia chi realizza l’azione pastorale. L’unità pastorale è un sog­
getto, non l’unico, che esprime l’operare insieme di comunità parrocchiali, ciascuna delle 
quali mette a servizio di obiettivi comuni e condivisi la propria identità e le proprie risorse.

Previsto dal Piano Pastorale diocesano: si tratta di una iniziativa del Vescovo, Pastore 
della Diocesi, concordata in comunione con il suo Presbiterio che coinvolge tutta la Chiesa 
particolare. Non contempla dunque la decisione presa autonomamente da parte di alcuni 
sacerdoti e/o laici di lavorare insieme ma la disponibilità di sacerdoti e laici a lavorare con 
altri scelti da chi ha questo compito.

Che si concretizza nel pensare e nel realizzare insieme - secondo l’indirizzo dioce­
sano - la pastorale in modo organico e unitario: ossia dare vita ad opportunità (proposte) 
di “qualità” non improvvisate, episodiche, ma programmate in modo da valorizzate meglio 
tutte le energie pastorali per la crescita delle persone nella conoscenza del mistero di Cristo 
e nella testimonianza con un degna condotta di vita. Ciò comporta, tra l’altro, che in ogni 
parrocchia dell’unità pastorale - e, in seguito, nelle stesse unità pastorali - siano attivati i 
Consigli Pastorale e per gli Affari Economici.

Fra parrocchie e altre aggregazioni ecclesiali: l’unità pastorale favorisce l’interazione, 
il rafforzamento qualitativo dell’identità pastorale di ogni parrocchia e delle aggregazioni 
laicali presenti sul proprio territorio, la sua responsabilizzazione, non la dismissione o la sot­
tovalutazione. Di conseguenza: le unità pastorali postulano un insieme di parrocchie che 
restano tali. Una sola parrocchia non è identificabile con l’unità pastorale anche se ha chiese 
succursali.

1 Al n. 41 si legge testualmente. «Il ruolo rilevante della parrocchia in ordine alla formazione può trovare 
rinforzo nelle forme di collaborazione interparrocchiale già esistenti e in quelle di prossima realizzazione. Fra le 
prime vanno annoverate anzitutto le zone vicariali, che per ampiezza e omogeneità territoriale possono assumere 
quelle iniziative di formazione di cui la singola parrocchia non può farsi agevolmente carico. Fra le seconde biso­
gna citare le cosiddette unità pastorali, da intendersi come coordinamenti pastorali fra due o più parrocchie limi­
trofe, in ambito sia cittadino sia rurale o montano. Senza mortificare l’individualità delle parrocchie, né sostituirsi 
alle zone vicariali, queste forme di collaborazione - del resto già attuate di fatto in molte aree della Diocesi - pos­
sono meglio qualificare per relatori, contenuti e partecipanti le proposte di formazione». Al n. 108 viene l’invito 
esplicito: «Si favoriscano forme di vita comune fra presbiteri e diaconi che lo desiderano, al fine di sostenersi nel­
l’azione pastorale e rendere più fecondo il loro servizio. In questa prospettiva si valuti la possibilità di costituire 
unità pastorali tra parrocchie vicine».



886 Atti del IX Consiglio Presbiterale

Di un territorio omogeneo: ossia che vive una realtà culturale sociale, religiosa e isti­
tuzionale - non solo o primariamente geografica - con tratti di storia simili o assimilabili.

Valorizzando comunitariamente ministerialità diverse: presiedere alla comunione 
ecclesiale, sia da parte del Vescovo che del sacerdote, comporta la valorizzazione comuni­
taria della meravigliosa diversità - in particolare a livello di laici - di vocazioni, di carismi, 
di funzioni e di ministeri diversi per “riunirli e inviarli”. I sacerdoti - in modo subordinato 
al Vescovo - hanno, come lui ma in modo subordinato a lui. il compito di verificare e discer­
nere i carismi, le iniziative e le intuizioni senza pretendere di essere la sorgente delle intui­
zioni e delle iniziative di cui avere il monopolio. Insieme al Vescovo vivono dunque il loto 
ministero per e con il Popolo di Dio loro affidato. Tutto ciò ha bisogno, ovviamente, di ope­
ratori (preti, laici, religiosi, diaconi, ...) non solo ben preparati ad affrontare - ciascuno nel 
proprio ambito - la complessità dell’impresa ma anche collaudati nel “gioco di squadra 
(cfr. Tertio Millennio adveniente e C.E.I., Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia)- 
Uno promuove la corresponsabilità di tutti al servizio del Vangelo.

Sotto la guida di una équipe presieduta da un presbitero: ciò comporta che uno 
sacerdote moderatore) attivi alcuni (confratelli, diaconi, religiose, religiosi e laici già impe­
gnati nelle parrocchie o in associazioni, movimenti, gruppi, ... presenti sul territorio) a ser­
vizio di tutti (la gente che abita il territorio).

Non solo ma sembra ormai necessario pensare anche a nuove figure quali t'animato# 
di comunità qualora la parrocchia sia lasciata senza il riferimento del parroco (o anche 
quando il parroco ci sia ancora). Tali figure dovrebbero assumere il compito di coordinate 
la vita della comunità e di garantire un’azione pastorale unitaria e organica. Un ruolo che 
può essere assunto da un diacono, da un religioso o da una religiosa, da un laico, uomo ® 
donna, che opera in stretta collaborazione con il Parroco o il Moderatore dell'unità pasto­
rale, coordina la vita pastorale e ne favorisce l'unitarietà dello svolgimento.

Al fine di realizzare una più efficace comunità missionaria sul territorio e risponditi' 
ai problemi che da esso emergono: l’unità pastorale prima di essere una serie di attività, è 
una mentalità pastorale da acquisire continuamente e che ha come sorgente la comunione e 
missione che nasce del mistero trinitario. Mentalità che valorizza ed esprime l'appartenenz8 
al Presbiterio e la sinodalità, qualità che renderanno l’attività pastorale, non solo più effi­
cace, ma soprattutto attenta ed evangelicamente rispondente ai reali problemi della gente che 
abita quel territorio.

2. Suggerimenti per orientare l’individuazione
Il Consiglio Presbiterale approva i seguenti suggerimenti per orientare la individua­

zione delle unità pastorali.

1. L’unità pastorale si fa tra parrocchie esistenti coinvolgendo le diverse presenze mini­
steriali e laicali che vi operano.

2. Nella scelta delle parrocchie che costituiscono le unità pastorali, partire dall'attuale 
configurazione della zona.

3. Tenere conto delle comunità parrocchiali che già collaborano e ratificare come unità 
pastorali alcune parrocchie che già operano in modo collaborativo.

4. Valorizzare le parrocchie che sono nate per “gemmazione” da una parrocchia madre 
e che, pur crescendo autonomamente, hanno conservato tratti di storia pastorale tuttora con­
divisi.



Atti del IX Consiglio Presbiterale 887

5. Coinvolgere in queste decisioni la gente o almeno i credenti impegnati nelle comu­
nità ecclesiali: parrocchie con i loro Consigli Pastorali, religiosi/e, associazioni, movimenti, 
gruppi,...

6. Tener presente lo sviluppo futuro, prevedibile, del territorio.

7. Tenere conto delle caratteristiche delle parrocchie cittadine, di periferia e di campa­
gna, di collina e di montagna.

3. L’équipe pastorale
La realizzazione dell’unità pastorale porta con sé il dare vita ad una équipe pastorale, 

composta dal Vicario Generale per la Pastorale - come Presidente -, dal Vicario Episcopale 
territoriale, dal Vicario zonale, dal Responsabile del Centro Studi e Documentazione e altre 
persone da nominare.

4. Tempi di realizzazione
Il tempo fissato per giungere ad una indicazione un po’ precisa della configurazione 

delle unità pastorali è fissato entro la Quaresima del 2003.





Documentazione

CANONIZZAZIONE
DEL BEATO IGNAZIO DA SANTHIÀ

In occasione di questa Canonizzazione, L'Osservatore Romano secondo la sua consuetudine ha 
pubblicato alcuni articoli di p. Antonino Rosso, O.F.M.Cap., per illustrare la figura del nuovo 
Santo. Sembra opportuno riprodurli anche in queste pagine.

Sapeva ascoltare la voce di Dio e il grido dei peccatori

Fin dalla fanciullezza Lorenzo Maurizio Belvisotti si era assuefatto a recepire e seguire 
la chiamata di Dio al sacerdozio, ricevuto nel 1710. Aveva poi rinunciato al canonicato in 
patria e alla parrocchia di Casanova Elvo, offertagli dai nobili Avogadro di cui era cappel­
lano-precettore. L’atto che decise il suo radicale cambiamento di vita e di nome avvenne nel 
maggio del 1716, quando si presentò al ministro provinciale dei Cappuccini piemontesi, 
padre Giuseppe da Vinovo, per chiedergli di essere aggregato a quel ramo dell’Ordine 
Francescano, adducendo questa considerazione significativa: «Il mio cuore non riposa. 
Nelle opere della mia vita ecclesiastica ho sempre fatto la mia volontà, il che mi rende insi­
curo ... Sento nel mio cuore una Voce che sempre mi ripete: "Per servire Dio a dovere, tu 
devi fare la divina volontà, assoggettandoti all’obbedienza” ».

Quella “Voce” insistente, fedelmente seguita, lo condusse al Noviziato di Chieri. Il 24 
maggio 1716, don Lorenzo Maurizio Belvisotti svestì la talare per indossare il saio cappuc­
cino e assumere per sempre il nome: Ignazio da Santhià.

Fino all’incontro con “sora nostra morte corporale” nel Convento del Monte dei 
Cappuccini a Torino, il 22 settembre 1770, il Santo resterà “l’Uomo dell’Ascolto” intento 
ad accrescere il capitale divino, chiamato dal Fondatore San Francesco d’Assisi “lo spirito 
della santa orazione”.

L’orazione di ascolto
Nei suoi rapporti intimi con Dio attraverso la preghiera, se si eccettuano quelle vocali 

comunitarie recitate in coro, il padre Ignazio prediligeva ascoltare, nel più assoluto racco­
glimento, l’unica voce autorevole del Maestro interiore. Perciò sceglieva gli angoli più 
nascosti e meno frequentati della chiesa.

Era facile trovarli in quella barocca del Monte dei Cappuccini a Torino, la più frequen­
tata da lui, costruita su pianta a croce greca dall’architetto reale Ascanio Vittozzi. Ad esem­
pio la cappella di San Maurizio dove il Padre attendeva i penitenti per le Confessioni, più 
spesso l’altra opposta di San Francesco d’Assisi.

889



890 Documentazione

Inoltre possedeva il carisma eccezionale di prendere contatto immediato con le realtà cele­
sti. Il suo indivisibile accompagnatore per le strade di Torino, il padre Alessandro da Buttigliera, 
osservandolo entrare in qualche chiesa esprimeva così la sua meraviglia: «Io non so come fac­
cia il padre Ignazio. Appena inginocchiato, è subito sollevato in Dio. Mentre - proseguiva umil­
mente il testimonio - a me mi ci vuol tutto prima di mettermi alla presenza di Dio!».

Veniva poi colto come da un sonno profondo: il sonno del beato riposo sul cuore del 
Maestro nell’intento di riascoltare gli alti precetti dell’amore divino e umano, che gli stava­
no tanto a cuore. Più di una volta gli fu domandato, da chi lo aveva scosso inutilmente per 
il mantello, se dormisse, ma aveva sempre risposto di no. Era troppo intento ad ascoltare ciò 
che orecchio umano non può udire per abbandonarsi al sonno. Soltanto il suono della cam­
pana che lo chiamava agli atti della comunità e la voce, altrettanto pressante, della carità riu­
scivano a riportarlo alle realtà della terra.

Questo ascolto silenzioso di Dio riesce a spiegare la smisurata capacità del padre Ignazio 
di accogliere le richieste più impensate, pur senza poterle esaudire. L’ultimo suo superiore, il 
padre Ermenegildo da Villafranca Piemonte, chiamato al processo di Beatificazione del sud­
dito, adduce con prova di fortezza eroica l’aver sopportato quanti ricorrevano a lui, alla port8 
del Convento del Monte e in Città, per ottenere i numeri buoni da giocare al lotto. In queste 
circostanze ripeteva: «E che ne so io di numeri? Mica son giocatore! Piuttosto andate a lavo' 
rare e sicuramente guadagnerete!».

L’ascolto prediletto dal padre Ignazio era quello delle anime in colpa e in pena, esercitate 
nel ministero della Riconciliazione. Lo curava con tanto zelo e cortesia da protrarlo oltre ogt” 
orario a costo di tralasciare i pasti, pure nei giorni più solenni, come il Natale e la Pasqua.

La voce delle coscienze
Confessava di preferenza gli uomini, chiuso in uno sgabuzzino semibuio, chiamato 

dialetto piemontese “garibot”, per cui gli si appioppò l’appellativo di “Padre del garibot
Potevano spazientirsi i confratelli presi in quella ressa di penitenti dei più disparati ceti 

sociali (la Confessione, infatti, non ammette preferenze), anche in considerazione dell'età 
avanzata e dei molti malanni del ministro di Dio. Gli stessi clienti, più diligenti nei loro affa- 
ri che nel disporsi a manifestare le colpe note solo a Dio, si permettevano di incalzare. 
L’unico a restare inalterabile era proprio lui, sacerdote e vittima di giustizia e misericordia. 
sempre in attesa di “pesci grossi” da ripescare, con accortezza, e riportare alla grazia cele­
ste. Anche sotto questo aspetto, come riferiva il marchese Roero di Cortanze, amico del 
Santo, si ebbe due altri titoli: “cacciatore di birbe” e “rifugio dei briganti”.

Questo confessore così ricercato non era di manica larga. Nonostante il giansenismo del 
secolo precedente ancora serpeggiante, sapeva così bene appaiare la teologia morale alla psi­
cologia umana (lo dimostrano gli uffici ricoperti di istitutore di nobili, di maestro dei novi­
zi e di cappellano militare) da seguire il più possibile la pedagogia di Dio nel governo del­
l’universo: fortiter et suaviter (con fermezza e dolcezza).

Basta questo episodio a confermare il metodo del padre Ignazio.
Un certo Valentino gli si presenta in confessionale per nulla disposto a ricevere il 

Sacramento. Il Cappuccino gli punta addosso due occhi scrutatori, accompagnati da questo 
commiato: «Signore, se voi siete venuto qua per gabbarmi, potete ritirarvi in buon ordine!»- 
Sollecito, lo pseudopenitente fa per andarsene, ma il confessore, che si sente anche padre* 
lo ferma con un garbato invito: «Non volete nemmeno ricevere la mia benedizione?»- 
Trasognato, Valentino toma ad inginocchiarsi, si scioglie, mentre il padre Ignazio gli elenca 
le colpe che non si decideva a mettere fuori. Morale: la Confessione si chiude in lacrime per 
entrambi. E fuori dal “garibot" il penitente dice chiaro a chi attende il suo turno di essersi 
confessato da un Santo.



Documentazione 891

Oltre che ascoltare chi si sente gravato dalla colpa, il Cappuccino era pure un provetto 
direttore di spirito e un predicatore efficacissimo. Spettava a lui predicare ogni settimana la 
dottrina cristiana e la spiegazione della Regola francescana ai confratelli non chierici e tene­
re i corsi annuali di esercizi spirituali alla numerosa comunità del Monte dei Cappuccini. 
Tutti concordavano che i consigli nella direzione spirituale e gli argomenti trattati nella pre­
dicazione erano il frutto della sua orazione di ascolto. Trasmetteva, con assoluta fedeltà, 
quanto gli era già stato suggerito dallo Spirito di Sapienza.

Il padre Ignazio, che passava quotidianamente nelle povere abitazioni di Torino a 
confortare e benedire, possedeva un apparato uditivo tale da percepire tanto il grido che 
sale al Cielo, quanto il lamento flebile di quelli che non hanno quasi più voce, perché “non 
contano".

La voce della pietà e della giustizia
L’Arcivescovo di Torino, il Cardinale Giovanni Battista Roero, lo sapeva e lo invitava 

alla sua tavola per conoscere le situazioni drammatiche che invocano con urgenza pietà e 
giustizia. Siccome si vociferava che il Cappuccino benefico fosse "un fanatico credenzone”, 
vittima di scrocconi, se ne volle accertare. «Non teme lei che certi presunti poveri la voglia­
no ingannare?», gli domandò a bruciapelo. «Oh, Eminenza! - rispose l’arguto interpellato 
- io non credo di commettere peccato se qualcuno m'inganna ...». E l'elemosina continuò a 
scorrere, sempre più abbondante, dalle mani del Presule in quelle del padre Ignazio per esse­
re poi smistata a chi di dovere.

Era solito ripetere: «Allargate la mano ai poveri e il Cielo allargherà su di voi le sue 
benedizioni. Rappresentano Gesù Cristo! Se proprio non possiamo soccorrerli, almeno 
ascoltiamo le loro pene, trattiamoli con buone maniere e congediamoli con un buon pen­
siero». Briciole di amore quotidiano alla portata di tutti.

Poverissimo per voto e per virtù, il Santo aveva escogitato il ripiego di raggiungere l’in­
tento della beneficenza senza ricorrere al denaro Previo accordo con i Superiori, aveva pro­
posto all’amico Andrea, proprietario dell’albergo “delle Tre Corone”, di celebrargli le sue 
Messe, con l’obbligo di sfamare quanti, a nome suo. sarebbero ricorsi a lui. In sostanza, per­
mutava il Pane Eucaristico che sazia l'anima con il pane naturale che nutre il corpo. 
L’ispirazione gli era venuta dall’aver ascoltato e meditato il principio paolino di socialità 
eucaristica: «Poiché c’ è un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti 
infatti partecipiamo dell'unico pane» (ICor 10, 17).

Si sa che il bisogno abbatte tutte le barriere sociali. Perciò il padre Ignazio rifiutava cate­
goricamente i “distinguo": si improvvisava elemosiniere degli straccioni, come dei nobili 
ridotti a stendere la mano. Un giorno, in visita a una gentildonna, adocchiò un paio di scar­
pette nuove fiammanti. Gliele chiese subito, perché “ne aveva bisogno”. La donna capì e le 
scarpette lustre passarono tosto sotto il ruvido mantello cappuccino per essere consegnate a 
«una zitella di civil condizione», la quale, essendone priva, non osava presentarsi in pubblico.

Il cuore vive di battiti impercettibili. La carità è costruita da piccoli gesti, guardati dal 
Padre che è nei Cieli con infinita compiacenza.

L’ascolto, ultimo e unico rimedio
La dottrina e la prassi ricavata dalla scienza e dalla condotta di Sant’Ignazio da Santhià 

ricordano a tutti, in particolare ai teologi e agli psicologi, che la nostra esistenza quaggiù ci 
riserva casi così gravi e intricati per cui i ragionamenti e i rimedi umani devono necessaria­
mente lasciare spazio all'ascolto attento dello Spirito di Consiglio e dell'uomo che si dibat­
te nella spirale della sofferenza.



892 Documentazione

In proporzione dei numerosissimi casi presentati al nuovo Santo, ben pochi sono stati 
quelli che, per disposizione superiore, sia riuscito a risolvere con le sue prodigiose preghie­
re e benedizioni rituali. Eppure in tutti i richiedenti ha lasciato il dolce ricordo e l'efficacia 
anche solo della sua presenza edificante e del suo ascolto discreto e commosso.

«Vorrei avere infiniti cuori per amare Dio»

Nel valutare la santità, noi siamo soliti commettere un errore, dividendo i Santi in due 
categorie: i Santi dell’azione e i Santi della contemplazione. Questi li immaginiamo solo 
intenti alla preghiera, quasi dimentichi del mondo che li circonda e li nutre; quelli sempre 
nel fervore delle opere, sempre in movimento. In realtà tutti i Santi sono stati, in quanto tali, 
gli uomini della preghiera, e per essa, nello stesso tempo, sono stati gli uomini della carità- 
Padre Ignazio amò il silenzio, il raccoglimento, le veglie prolungate a piedi del Tabernacolo, 
ma seppe pure, all’occorrenza, rimboccarsi le maniche e mettersi al servizio degli infermi, 
dei poveri e della comunità. Ecco alcuni pensieri tratti dai suoi scritti.

Come portare la croce
Scriveva all’Avvocato Mangiardi: «Considerato che la strada reale del Paradiso è stata 

la santa Croce e per questa è passato il nostro Signore Gesù Cristo, conviene che anche e 
molto più a noi, sue creature, passare per essa se vogliamo andare in Paradiso, per cui siamo 
creati. Trovandosi dunque, Signor Avvocato, nelle sostanze e nella persona stessa molto 
afflitto, e angustiato, si trova appunto nella vera e sicura strada, che conduce al Cielo. Devo 
però avvertirla (benché non ne abbia bisogno) che non basta portare la Croce, per salvarsi, 
ma è necessario portarla con Cristo e come l’ha portata Cristo; con Cristo, cioè con la sud 
santa grazia, senza la quale ogni nostro operare e patire è senza merito; come Cristo, cioè 
con quei sentimenti d'umiltà, di pazienza, rassegnazione ... con i quali egli ha portato la sua: 
e tutti quelli che con e come lui hanno portato la sua croce e partecipato della sua Passione 
sono stati fatti degni d'essere partecipi della sua gloria ... Si sforzi dunque di portare la sua 
croce con Cristo, togliendo ogni cosa che lo potesse privare del merito d'essa; e come Cristo 
sottomettendosi con umiltà e rassegnazione alla Divina Volontà, affinché portandola in que­
sta maniera, che è appunto portarla da Cristiano e seguace di Gesù Cristo, li serva di scala 
diritta e sicura per giungere a quella gloria, che tiene apparecchiata a quelli che in questo 
mondo portano la sua croce nel modo sopraddetto. Quando però si vedrà oppresso dalle 
angustie, sollevi il pensiero e lo sguardo al Cielo e dica a se stesso: “Se voglio andare in 
Paradiso, bisogna che io abbia pazienza e porti questa croce" ; e a questo riflesso il suo spi­
rito prenderà forza e coraggio per portarla animosamente e da buon soldato di Gesù Cristo. 
Non mancherò di pregare e far pregare a questo fine il Signore Iddio dai miei novizi».

Come considerare le prove della vita
Scriveva al Cavalier Risico: «Se bene il Signor Iddio abbia visitato la sua persona e 

famiglia con molte disdette, e nei figli, e nei beni, come un altro Giobbe; non è però questo



Documentazione 893

cattivo segno, poiché il Signore per mezzo del Profeta dice: “Quem amo, corrigo et castigo” 
(Chi amo, lo correggo e lo castigo). Se poi questo sia o per qualche peccato occulto, o per 
provare la sua pazienza e per aumento di merito, questo non si ha da investigare, perché la 
potrebbe inquietare. Lei procuri di sopportare con rassegnazione e pazienza il tutto, e non 
stia a cercar altro. Deve essere persuaso che il Signore dispone con la sua divina 
Provvidenza che le traversie di questo mondo servono di freno al peccato e di scala per sali­
re più sicuramente al Paradiso, perché distaccano il cuore dell’uomo dalle cose di questo 
mondo, l’affetto alle quali è di grande impedimento alla nostra salute. Pregherò però il 
Signore perché le dia una pazienza e rassegnazione per poterle sopportare da Cavaliere 
Cristiano ...».

Come prepararsi per ricevere l'Eucaristia
Scriveva all’Avvocato Mangiardi: «Quando il Signore Iddio veda in Lei un vero e arden­

te desiderio di riceverlo sacramentalmente, non credo che lo voglia privare di questo bene 
e consolazione; perché il Signore Iddio ha più piacere e desiderio di comunicarsi a noi, che 
non noi d’andarlo a ricevere; e questo suo grande desiderio l'ha manifestato ai suoi 
Apostoli quando nell'ultima cena, nella quale istituì questo divinissimo Sacramento disse 
queste amorose e tenere parole: “Desiderio desideravi hoc Pascha manducare vobiscum, 
antequam patiar” (Quanto ho desiderato mangiare con voi questa Pasqua, prima di patire.'). 
Vada in questi giorni, che devono precedere la Comunione ruminando e ponderando fra sé 
queste parole e gli accenderanno nel cuore un ardente brama di riceverlo, e una gran fidu­
cia d’essere consolato. Ma quando poi il Signore, per qualche causa a lui solo nota, lo 
volesse in tal giorno privar d’un tanto bene, lei si consoli e si rassegni alla divina volontà; 
e faccia ciò che dice Sant'Agostino a questo proposito nell'assistere alla Santa Messa di 
quel giorno: “Crede, et manducasti” (Credi e avrei mangiato), faccia un atto di viva fede 
congiunto con un vero desiderio di riceverlo; e con questo atto di fede e di desiderio (che si 
chiama Comunione Spirituale) lei riceverà tanto di grazia come se l’avesse ricevuto».

Ringraziamento alla Comunione
«Ah, Signore, voi mi fate di questi tratti così amorosi, e poi volete che non vi ami! Ma 

se non amo Voi, chi avrò mai da amare? E se non vi amo adesso che vi ho dentro il mio 
cuore, quando mai vi avrò da amare? Se vi amo, certo che vi amo e voglio amarvi, ma con 
tutto il mio cuore, ma con tutta la mia anima. Vorrei avere mille cuori, infiniti cuori, anzi il 
Vostro Cuore stesso per potervi amare con un amore degno di voi! Sapete perché vi voglio 
amare? Perché Voi amate tanto questa creatura! Vi amo per i grandi benefici che mi avete 
fatto e che continuamente mi fate e che mi volete ancora fare; vi amo perché siete il mio Dio, 
il mio Signore, il mio Redentore e il mio Sposo; vi amo perché siete degno di essere amato 
e perché Voi mi piacete più di tutte le creature: né solamente amo Voi, mio Dio, amo anche 
per amor vostro tutti quelli che volete che io ami».



894 Documentazione

Una vita trasfigurata dal Crocifisso

Lorenzo Maurizio - così il nome di Battesimo di Ignazio - nasce il 5 giugno 1686 a 
Santhià (Vercelli), quarto di sei figli dell’agiata famiglia di Pier Paolo Belvisotti e Maria 
Elisabetta Balocco. Rimasto orfano del padre a sette anni, la madre provvede alla sua for­
mazione affidandolo al pio e dotto sacerdote Don Bartolomeo Quallio, suo parente. 
Sentendosi chiamato alla vita ecclesiastica, dopo le scuole primarie nella città natale, nel 
1706 Lorenzo Maurizio passa a Vercelli per gli studi filosofici e teologici. Ordinato sacer­
dote nell’autunno del 1710, resta nel capoluogo come cappellano-istruttore della nobile 
famiglia Avogadro. In questi primi anni di sacerdozio si associa anche all’apostolato dei 
Gesuiti, particolarmente nella predicazione delle missioni al popolo. Conoscerà così il suo 
futuro direttore spirituale, il padre gesuita Cacciamala.

La natia Santhià, desiderando avere il suo concittadino, lo elegge canonico rettore del­
l’insigne Collegiata locale. A loro volta gli Avogadro lo eleggono parroco della parrocchia 
Casanova Elvo di cui godono il giuspatronato. Tuttavia il quasi trentenne don Belvisotti non 
va in cerca di gloria: ha maturato ben altre mete. Rinunciando alle due nomine e ai benefi­
ci connessi, il 24 maggio 1716 entra nel Convento-Noviziato dei Cappuccini di Chieri 
(Torino) e assume il nome di fr. Ignazio da Santhià, con l’intenzione di partire in futuro per 
le missioni estere.

La sua fermezza nel tendere alla perfezione, l’osservanza piena, premurosa, spontaneae 
gioiosa della vita cappuccina gli attirano l’ammirazione anche dei più anziani religiosi del 
Noviziato. Dopo gli anni della formazione cappuccina (trascorsi a Saluzzo, a Chieri e a 
Torino, al Monte dei Cappuccini), nel Capitolo Provinciale del 31 agosto 1731 viene nomi­
nato maestro di Noviziato nel Convento di Mondovì (Cuneo). Rimane tredici anni in tale uffi­
cio e, attraverso l’insegnamento e specialmente la testimonianza, Ignazio offre alla Provincia 
monastica del Piemonte ben 121 nuovi frati, alcuni dei quali moriranno in fama di santità.

Venuto a conoscenza delle sofferenze del padre Bernardino Ignazio dalla Vezza, suo ex­
novizio, missionario in Congo e del rischio che interrompesse la sua attività missionaria. 
Ignazio si prostrò dinnanzi a Gesù Sacramentato e con semplicità depose l’offerta dettata 
dalla sua altissima carità: «Signore mio Gesù Cristo, se a voi piace che il male di questo buon 
operaio passi a me, che sono buono a nulla, fatelo. Io l'accetto volentieri per la vostra glo­
ria». Il missionario poteva riprendere le sue fatiche apostoliche, poiché il male era scompar­
so mentre per Ignazio iniziavano le sofferenze che lo costrinsero a rinunciare all’incarico.

L’obbedienza ai Superiori (alla quale mai si sottrasse) lo indusse a seguire, come cap­
pellano capo, l’esercito del re di Sardegna Carlo Emanuele III. in guerra contro le armate 
franco-spagnole (1745-1746), per assistere i militari feriti o contagiati negli ospedali di Asti. 
Alessandria e Vinovo.

Ammalati gravi, feriti gravissimi, corpi straziati... riempivano le corsie. In quel mondo 
di dolori padre Ignazio era l’angelo consolatore. «Correva di corsia in corsia, di letto in letto 
spinto dall’ amore continuamente attento, applicato e indefesso nell’assistenza dei soldati 
infermi», si legge in un documento storico scritto da un testimone.

Finita la guerra, il Convento del Monte dei Cappuccini di Torino lo accolse nuovamen­
te per l’ultimo periodo della sua vita (1747-1770). Con generosità senza misura e con umile 
e intensa carità spirituale, Ignazio divise la sua attività spirituale tra il Convento e la Città di 
Torino: predicava, attendeva al ministero della Riconciliazione e, nonostante la non più gio­
vane età e le gravi malattie, scendeva la collina su cui sorge il Convento per percorrere le vie 
della Città e incontrare di casa in casa poveri e ammalati, che attendevano il conforto della 
sua parola e della sua celebre benedizione.

Amava il silenzio, il raccoglimento, le veglie prolungate ai piedi del Tabernacolo, ma 
seppe pure rimboccarsi le maniche e mettersi al servizio degli infermi e dei poveri della 
comunità. «Il bel Paradiso - soleva ripetere - non è fatto per i poltroni. Lavoriamo dunque!».



Documentazione 895

Intanto si andavano moltiplicando i prodigi e il popolo lo battezzava "il santo del 
Monte”; contemporaneamente su di lui si accentrava anche la venerazione dei più distinti 
personaggi del Piemonte: dai regnanti all’Arcivescovo di Torino, Giovanni Battista Roero, 
al primo Vescovo di corte, il Cardinale Vittorio Delle Lanze; dal gran cancelliere Carlo Luigi 
Casotti di Santa Vittoria, al sindaco della Città.

«Imparate da me che sono mite e umile di cuore ...». Sono parole di Gesù, e come tutti 
i Santi, anche padre Ignazio si dava pensiero perché non fossero cadute invano dalla bocca 
del Salvatore. L’umiltà l’ebbe radicata nel cuore e viva nel suo modo di agire e di parlare.

Sapeva che l’umiltà è precisa e sincera conoscenza di Dio e di se stesso, e per questo 
non tralasciava occasione per studiare, per ammirare la bontà e la grandezza di Dio e per 
approfondire la comprensione della propria pochezza. Fino alla più avanzata età, cioè fino a 
qualche anno prima della morte, fece i lavori più umili quotidiani della vita di Convento.

Trascorse gli ultimi due anni nell'infermeria del suo Convento, continuando a bene­
dire, a confessare, a consigliare quanti accorrevano a lui. Il suo ardente desiderio di Dio, 
alimentato dalla contemplazione del Crocifisso e dalla lettura del Vangelo lo divorava. La 
sua vita appariva ormai assorbita e trasformata in quel Crocifisso che egli non sapeva 
allontanare dal suo sguardo.

Il 22 settembre 1770, festa di S. Maurizio, patrono suo e della Provincia cappuccina del 
Piemonte, fr. Ignazio moriva serenamente nella sua cella, all’età di 84 anni. La notizia della 
sua morte si diffuse rapidamente e fu un correre così enorme di popolo per rendere omag­
gio alla salma che il Superiore del Convento, per timore della ressa del popolo, fece cele­
brare i funerali in anticipo dell’ora stabilita.

La fama della sua santità e i numerosi prodigi attribuiti alla sua intercessione indussero 
ad avviarne immediatamente il processo di Canonizzazione. Dopo la Causa ordinaria, nel 
1782 venne introdotto il Processo Apostolico che, a motivo delle vicissitudini della 
Rivoluzione Francese e delle ricorrenti soppressioni che colpivano gli Ordini religiosi 
nell’Ottocento, subì continui rallentamenti e interruzioni. E se fin dal 19 marzo 1827 Leone 
XII riconobbe l’eroicità delle virtù di fr. Ignazio, solo il 17 aprile 1966, dopo oltre un seco­
lo di quasi totale silenzio, Paolo VI procedeva alla solenne Beatificazione.

Sacerdote e vittima

Dagli atti processuali risulta chiaramente il desiderio di Ignazio di aggregarsi alla mis­
sio ad gentes, ma la sua incondizionata ubbidienza ai superiori, veramente ignaziana, Io 
ferma in Piemonte, da dove non esce più. Gli resta però una “santa invidia” per i confratelli 
che si avventurano in terre lontane ed egli prega per loro.

Ignazio da Santhià sa che il sacerdote “santo”, oltre che essere un sacrificatore, deve 
necessariamente essere un sacrificato, come il Figlio di Dio immolato sull'altare. Il Dottore 
Serafico San Bonaventura afferma: «I sacerdoti si dicono santi non per l’offerta del Corpo 
del Signore, ma del proprio, perché ciascuno offre il suo corpo come vittima vivente» 
(Opera omnia, voi. IV, p. 305).

Ignazio desiderava vivere questa realtà crocifiggente. Gli fu concesso. In tutte le sue 
istruzioni sulla fede aveva espresso la volontà di versare il sangue per la dilatazione del 
Regno.



896 Documentazione

Quando, nel 1731, assunse la direzione del Noviziato a Mondovì (CN), vi trovò un gio­
vane sacerdote secolare aspirante cappuccino: Bernardino Ignazio da Vezza d’Asti al quale, 
l’anno seguente, fece dono di una primizia dei suoi prodigi.

Col trascorrere degli anni l’ex novizio seguì la vocazione missionaria e fu destinato al 
Congo. Dopo un esordio promettente ricco di consolazioni pastorali, nel 1744 l’apostolo 
cappuccino si vide bruscamente troncata l’attività e fu costretto a rimpatriare. Una grave 
forma di oftalmia lo aveva privato di un occhio e l’altro, per simpatia, stava per cedere all'o­
scurità. Non era più in grado di leggere il Messale né il Breviario. La malattia lo gettò nella 
più viva costernazione.

Constatate inefficaci tutte le cure sanitarie, pensò di aggrapparsi a quell’unica che gli 
era già stata praticata dall’antico maestro di Noviziato: la terapia soprannaturale dei Santi. 
Gli scrisse una lettera nella quale vibrava tutta l’amarezza dell’animo e l’inalterata confi­
denza nella preghiera di lui.

Padre Ignazio si commosse. Capì. La semplice preghiera non bastava: il caso molto 
grave esigeva una sostituzione. Con questa fervorosa supplica sulle labbra si prostrò davan­
ti al Santissimo, da Colui che «prese sopra di Sé le nostre infermità» (Mt 8,17) per restituii^ 
la salute: «Gesù mio, se così piace a Voi che il male di questo missionario passi nei miel 
occhi, io me lo prendo volentieri!».

Con una lettera di riscontro rassicurò subito il missionario lontano, che immediatamen; 
te ricuperò «una vista così chiara e buona come quella di un giovanotto». Confrontando poi 
la data della risposta con l’ora della guarigione, tutti i confratelli poterono verificare.in 
maniera inequivocabile, la simultaneità del prodigio con l’offerta del padre Ignazio.

Egli sopravvisse ancora 13 anni al discepolo, morto in Bahia (Brasile) il 27 giugno 
1757. Ma l’atto eroico gli costò l’esonero dalla carica di maestro di Noviziato e, quel ch° 
peggio, una dolorosa e costante perdita della vista; senza tuttavia impedirgli - come si0 
visto - di beneficiare il prossimo negli ospedali militari e nelle abitazioni di Torino.

In compenso, secondo l’espressione di Sant'Agostino, divenne «Sacerdote e Vittima del 
suo Sacerdozio» (De Trinitate, 4, 14).

La febbricitante Teresa di Lisieux, compatrona delle missioni ad gentes, camminavano 
giardino del Carmelo per sostenere un missionario lontano esausto. Ignazio da Santhià’ 
ormai senza vista, si aggirava per le strade della metropoli subalpina benedicente, dopo aver 
sostituito un missionario nella grave malattia.



Documentazione 897

I cinquant’anni della Conferenza Episcopale Italiana
Alle origini di una storia

Lunedì 20 maggio, nell’Aula Magna dell’Istituto Patristico Augustinianum, il prof. Andrea 
Riccardi - docente ordinario di storia contemporanea all’Università degli Studi Roma Tre e 
Presidente della Comunità di Sant’Egidio - ha tenuto questa relazione nel cinquantesimo di ini­
zio dell’attività della Conferenza Episcopale Italiana. All’incontro erano presenti tutti i Vescovi 
italiani, riuniti a Roma per i lavori della XLIX Assemblea Generale della Conferenza Episcopale 
Italiana.

Una Chiesa senza Conferenza Episcopale nazionale
Mezzo secolo di vita della Conferenza Episcopale Italiana non è poco. Ma, a fronte di 

un Cristianesimo tanto antico come quello italiano, non è nemmeno tanto. Ricordare questo 
periodo non è facile. La storia - penso alla più recente, agli anni di Giovanni Paolo II - non 
è tuttora sedimentata ed ha tra i presenti protagonisti e testimoni. Vorrei almeno focalizzare 
però il periodo fondativo della C.E.I. : come nasce la Conferenza, come e in che tempi si 
sviluppa, quale ruolo comincia a svolgere.

La Conferenza è molto giovane rispetto a tante in Europa e altrove, costituite già nel 
XIX secolo, soprattutto negli anni di Leone XIII. Da più di un secolo, la Santa Sede invita 
gli Episcopati nazionali a riunirsi con formule varie. Sono i problemi concreti di un Paese 
che spingono a questo passo. In Belgio i Vescovi si riuniscono dal 1832; i Vescovi tedeschi 
lo fanno dal 1867; il Concilio latino-americano, nel 1899, invita gli Episcopati del 
Continente a tenere regolari riunioni. Anche nell’Italia degli Stati preunitari c’era una tradi­
zione di assemblee. Le riunioni regionali in Italia vengono stabilizzate con l’istruzione 
Alcuni Arcivescovi del 1889, che ne prescrive almeno una all’anno. Si inaugurano così le 
Conferenze regionali. Ma, con l’unità d’Italia, non si costituisce una Conferenza nazionale. 
La sua immediata costituzione avrebbe forse rappresentato il riconoscimento del Regno uni­
tario. Ma nella decisione c’è qualcosa di più. Si configurava una Chiesa, articolata in 
Conferenze regionali che ha il suo centro di raccordo a Roma. Questa decisione non si deve 
al timore della contrapposizione dell’Episcopato italiano alla Santa Sede, anzi si può dire 
che l’Episcopato italiano è molto più “papale’’ con lo Stato unitario che nel periodo prece­
dente.

Il profilo nazionale della Chiesa italiana con tutti i suoi problemi, le questioni con lo 
Stato anche dopo il 1929, sono di competenza della Santa Sede. Con l’Unità e la fine dei 
sistemi giurisdizionalistici preunitari, la Santa Sede aumenta la sua presenza in Italia, non 
fosse che per le nomine dei Vescovi, a cui provvede direttamente. Queste nomine, anche 
dopo il 1929, sono gestite direttamente dalla Santa Sede, senza servirsi del tramite della 
Nunziatura (sino a tempi recenti). Il “problema italiano” è seguito personalmente da tutti i 
Papi fino ai nostri giorni, proprio per il legame profondo del Vescovo di Roma (e Primate 
d’Italia) con il Cristianesimo italiano. Anzi nel Novecento la presenza del Papa cresce: pro­
gressivamente ogni Papa acquista un volto per gli italiani, mentre prima era stato solo una 
figura un po’ indistinta e un nome. Con l’Unità e con la crescita del movimento cattolico, 
c’è una trasformazione: i cattolici guardano di più al Papa e a Roma. Lo si vede nel cattoli­
cesimo del Mezzogiorno che, dopo l’Unità, - come auspicava Mons. Monterisi - si rivolge 
molto più a Roma. E la storia della formazione del Clero nei Seminari regionali, gestiti diret­
tamente dalla Santa Sede fino al 1968. È la storia dell'Azione Cattolica, che costituisce con 
una sua struttura nazionale, dipendente dal Papa. Del resto, nel secondo dopoguerra, i colo­
ri dell’assistenza in tempi difficili sono quelli pontifici della POA.



898 Documentazione

Tuttavia i Vescovi hanno un peso nella società italiana, specie locale (ma taluni più 
vasta: si pensi a Schuster), come si vede, ad esempio, nel corso della seconda guerra mon­
diale quand’è combattuta nel Paese. Ma l’Episcopato non ha strutture unitarie. Né la riu­
nione dei Vescovi voluta da Pio IX per il decennale della Conciliazione (ma egli morì prima) 
era l'inaugurazione di una struttura. La Chiesa italiana non si concepisce e si esprime a livel­
lo nazionale distinta da Roma. Ed è una Chiesa senza Conferenza Episcopale.

La decisione del 1952
La decisione del 1952, convocare i Presidenti delle Conferenze regionali, è una svolta. 

Il 1952 è un anno particolare. Nel febbraio 1952 partiva un’importante mobilitazione, gui­
data da padre Lombardi per “un mondo migliore”: il risveglio dei cattolici si doveva accom­
pagnare con l’impegno di rendere più compatta e presente la Chiesa. Padre Lombardi criti­
cava la frammentazione delle iniziative e delle istituzioni e, già dal 1948, aveva avanzato l’i­
dea di una riunione dei Vescovi italiani. Pio XII, senza seguire il gesuita in tutte le sue ana­
lisi, era preoccupato per la tenuta del Cattolicesimo, soprattutto dopo il 18 aprile 1948, nel 
confronto con le sinistre nel Paese e a Roma (il 1952 è l’anno della cosiddetta operazione 
Sturzo); era sensibile alla visione di padre Lombardi, che proponeva anche una riforma del­
l’attività dei Vescovi e delle Diocesi. Nel 1952, con “il mondo migliore”, Pio XII auspicava 
un “potente risveglio”, ma anche un “saggio inquadramento” e un “assennato impiego” delle 
forze cattoliche.

In questo clima avviene la prima riunione dei Presidenti della C.E.I. a Firenze sotto la 
presidenza del Card. Schuster, il più anziano dei Porporati. A Firenze, i Vescovi sono chia­
mati a parlare della “vita cristiana”, del Clero secolare e regolare, e del laicato, secondo 
quanto scrive Mons. Urbani, Assistente dell’Azione Cattolica e Segretario della riunione- 
L’iniziativa dell’incontro è da ascrivere al Card. Ruffini di Palermo, che era alla testa di una 
Conferenza regionale molto operosa. Il Cardinale ne aveva parlato al Papa: «... e perché no? 
Va bene. Lo fanno anche in altri Paesi» - avrebbe detto Pio XII. Il Card. Siri aveva appog­
giato l’idea. Ruffini spiega la funzione della riunione: «Sentire i desideri di tutti i Vescovi- 
raggiungere su alcune questioni un’intesa comune; presentare al Papa delle conclusioni- 
Non potrà non tenerne conto. Pronti ad obbedire. È una bella occasione per iniziative, per 
riforme». Questi sono gli scopi della prima e delle successive riunioni.

Remore ci sono da parte dei Vescovi che non vogliono travalicare una funzione consul­
tiva. Quando, un anno dopo, si discute sull’eventualità di una Lettera collettiva 
dell’Episcopato, lo stesso Ruffini è contrario: «Un documento dell’Episcopato italiano, 
senza la firma del suo Primate, rappresenterebbe un atto incompleto...». In Italia - afferma 
- la situazione è particolare: qui i Vescovi non hanno mai avuto un’attività collettiva distin­
ta dalla Santa Sede. Siri è favorevole, come Lercaro e Roncalli. La Lettera si farà nel 1954. 
La Santa Sede è favorevole. Gli anni dell'origine mettono in luce una realtà: è la Santa Sedo 
che sente la necessità di una maggiore responsabilizzazione dei Vescovi. Forse l’aspetto pre­
valente è la consultazione interna dell’Episcopato. Il primo atto pubblico è la lettera del 2 
febbraio 1954 per l’Anno Mariano, firmata dai Presidenti delle Regioni conciliari. E non c’e 
la firma del Papa. I firmatari affermano di interpretare tutti i Vescovi italiani.

Un nuovo soggetto nella Chiesa e nella società
Un problema si pone in Italia: il rapporto tra il Papa e l’azione collettiva 

dell’Episcopato. L’accresciuta presenza dell’Episcopato viene a ridurre la presenza del 
Papa? Si ha una dilatazione dello spazio della C.E.I. negli anni. Ma è la Santa Sede che insi­
ste con i Presidenti delle Regioni per creare una conferenza. E la Santa Sede che appronta



Documentazione 899

lo Statuto, del 1954. Già negli anni di Pio XII, i responsabili vaticani sentivano la carenza 
di un soggetto ecclesiale in Italia. Necessitavano di un coordinamento tra i Vescovi e, soprat­
tutto, un soggetto pubblico che rappresentasse il Cattolicesimo italiano nel Paese.

Tre Papi vivono da Vescovi l’esperienza della C.E.I.: Giovanni XXIII, Paolo VI sin dagli 
anni della Conferenza dei Presidenti, e Giovanni Paolo I. Proprio negli anni dello sviluppo 
della C.E.I., il Papa resta una figura di forte riferimento, forse in crescita nonostante la seco­
larizzazione del paese. Lo sviluppo della C.E.I., discreto ma progressivo, non rimette in 
discussione questo riferimento. La presenza del Papa, attraverso le diverse personalità dei 
Pontefici, è una costante dell’ambiente italiano. Si fa sentire nei grandi eventi del Paese: Pio 
XII durante la guerra, Paolo VI nella crisi di Moro del 1978, Giovanni Paolo II con la gran­
de preghiera per l’Italia. Molte figure di Papi sono popolari, come Giovanni XXIII. Tante 
iniziative ecclesiali e alcune importanti decisioni vengono dal Papa durante tutti i Pontificati. 
Del resto - lo ripeto - la stessa responsabilizzazione dei Vescovi italiani è decisione della 
Santa Sede. Ma incontra l’esigenza dei Vescovi italiani. Infatti - lo si vede fin dai primi 
dibattiti - i Vescovi lamentano le difficoltà del loro ministero: la loro autorità diocesana è 
ridotta dalle iniziative del centro (in particolare delle associazioni nazionali) e dalle resi­
stenze locali.

Con la C.E.I., nell’Italia delle cento città e delle tante temperature regionali e locali, si 
disegna il profilo nazionale della Chiesa. Prima era in gran parte rappresentato dal Papa o, 
per altro verso, dal movimento cattolico. In una società mutata, comincia ad affermarsi un 
soggetto unitario, con una sua voce da una parte e, dall’altra, con proposte “pastorali”. C’era 
sempre stato il forte soggetto della Santa Sede. C’erano poi tante Chiese locali con diversi 
orizzonti e dimensioni. Ma, con la C.E.I., comincia a sorgere il profilo specifico della Chiesa 
in Italia, attraverso l’unione dei Vescovi italiani, a fronte della società.

La storia di questo profilo nazionale è in buona parte quella della C.E.I.. E una storia 
che si può articolare in due periodi diseguali: quello della riunione dei Presidenti delle 
Regioni (1952 -1964) e quello in cui funziona in maniera plenaria, cioè dal 1964. I primi 
dieci anni (1954 -1964) sono retti da uno Statuto che definisce la C.E.I., come «la riunione 
degli Arcivescovi e Vescovi d’Italia Presidenti delle Conferenze regionali in rappresentanza 
degli Ordinari delle rispettive Diocesi». 11 suo Comitato direttivo è formato dai Cardinali 
Presidenti le Regioni, mentre l’Assemblea è composta dai Presidenti. La svolta avviene nel 
1964: allora si tiene a Roma la prima riunione plenaria dei Vescovi residenziali che sono al 
Vaticano II. La bipartizione della storia della C.E.I., prima e dopo il 1964 è aderente allo svi­
luppo delle strutture, ma un po’ estrinseca. In fondo, proprio per la forte presenza del Papa 
in Italia, penso che la vicenda possa essere letta piuttosto in rapporto ai Pontificati di questo 
mezzo secolo. Ovviamente non si ha una coincidenza esatta, per la continuità del lavoro del­
l’istituzione e dell’Episcopato. A mio modo di vedere, il periodo di fondazione della C.E.I. 
non si limita agli anni Cinquanta. Giovanni XXIII e Paolo VI lavorano all’architettura del­
l’attuale C.E.I. Per questo mi soffermo sugli anni dal 1952 al 1978, un quarto di secolo e tre 
Pontificati.

Confronto con i problemi della Chiesa italiana
All’inizio il ruolo pubblico della C.E.I. è ridotto, ma i Presidenti trattano i problemi 

sostanziosi, anche se nella prospettiva di riferirne alla Santa Sede perché provveda opportu­
namente. La questione del Clero italiano sembra prioritaria. La relazione del Card. Lercaro 
nel 1953 nota difficoltà e grigiore tra i preti italiani, nonostante una generale tenuta. Dopo 
il Vaticano II queste preoccupazioni crescono: ne è espressione una vasta inchiesta e una 
importante relazione sul Clero italiano, tenuta nel 1970 da Mons. Gaddi. In questo periodo 
si è manifestata quella crisi del Clero italiano, che ha le sue radici prima del Vaticano II, ma



900 Documentazione

che esplode dopo il Concilio. Nella storia del Clero italiano, gli anni Sessanta-Settanta sono 
un tempo difficile. Nel 1970 l’Assemblea Generale della C.E.I. discute del Clero. Tra le 
tante osservazioni che si potrebbero fare, se ne impone una. un po’ marginale, ma rivelatri­
ce: i Vescovi sentono di dover trattare collegialmente i problemi dei preti, perché ormai ci 
sono prospettive e difficoltà comuni per il Clero italiano. E, nella storia d’Italia, non si era 
mai potuto parlare con facilità dell’esistenza di un Clero italiano.

Nei dibattiti emergono tante questioni: quelle di carattere dottrinale, quelle della società 
italiana segnata dalla ricostruzione (urbanesimo, mondo contadino, politica, lavoro, il 
Mezzogiorno e via dicendo) e molto altro. La presenza e il rafforzamento del partito comu­
nista - su cui Mons. Nicodemo fa una relazione nel 1956 e su cui lavora più tardi una 
Commissione pastorale guidata da Lercaro - appare ai Vescovi italiani non solo una sfida 
politica, ma una realtà pastorale da decifrare. Leggere questi dibattiti ci mette a contatto con 
problemi, preoccupazioni, analisi, proposte. Progressivamente la C.E.I. diviene un luogo 
dove affluiscono le opinioni dei Vescovi. Lentamente questa istituzione comincia ad avere 
una sua percezione della vita ecclesiale e di quella italiana.

Papa Giovanni e la C.E.I.
Giovanni XXIII restaura il governo ordinario della Curia, che negli anni di Pio XII 

aveva registrato parecchi vuoti nelle cariche apicali. Giovanni XXIII disegna la funzione 
della C.E.I., distinta dalla Santa Sede, specie dalla politica italiana. Il Papa aveva avuto espe­
rienza dell’Assemblea dei Cardinali e Arcivescovi francesi, da lui talvolta citata nei dibatti­
ti della C.E.I. Lo Statuto del 1959 crea la figura del Presidente della C.E.I. (del Comitato 
direttivo), designato dal Comitato direttivo e nominato dal Papa. Il primo Presidente è il 
Card. Siri. La Commissione Episcopale per l’Azione Cattolica (l’unica struttura nazionale 
sino al 1952) diviene Commissione della C.E.I., anche se il Presidente e il Segretario sono 
nominati dal Papa. Esiste ormai un Segretariato permanente. Nel 1961 viene varato 1° 
Statuto dell’Ufficio Catechistico nazionale. Al di là del governo ordinario, Giovanni XXIII 
ha un forte impatto sui cattolici italiani proprio per la sua pastoralità. Il suo messaggio ai 
Vescovi è incentrato sulla pastoralità: il Papa invita i Vescovi italiani, fin dal primo incon­
tro, a «un contatto permanente e generoso» con la gente.

La C.E.I. dovrebbe occuparsi anche dei problemi politici, secondo Papa Giovanni- 
Prima i contatti con il mondo politico erano stati assai riservati, mentre gli interventi pub­
blici avevano avuto una funzione orientatrice del voto. Si tocca qui una questione ricorren­
te: il rapporto tra la Chiesa e la politica, specie nel tempo dell’esistenza della DC. Dal secon­
do dopoguerra la diretta responsabilità delle questioni politiche era della Segreteria di Stato, 
in particolare al Sostituto Montini. Allora esisteva un forte disegno fondato sull 'unità poli­
tica dei cattolici nella DC. Sono state spesso sottolineate, in sede storiografica e anche a 
ragione, le tensioni tra mondo ecclesiastico e DC, ma va ribadita la condivisa esistenza di 
un comune disegno. Questa carica di progettualità politica decresce dalla metà degli anni 
Cinquanta (con la morte di De Gasperi e la nomina di Montini a Milano), e svanisce dagli 
anni Sessanta in poi. Con Giovanni XXIII e Paolo VI, la C.E.I. ha una maggiore responsa­
bilità sulle questioni politiche (in modi diversi la hanno il Card. Siri e Bartoletti). Ma tale 
responsabilizzazione è tutt’altro che esclusiva, anche perché il Papa e la Segreteria di Stato 
seguono da vicino le vicende italiane. Non c’è più però un disegno politico come dopo la 
guerra che abbracci la Chiesa e i politici cattolici. Si dissolve lentamente l'idea di un bloc­
co unitario che aveva presieduto alla vita politica dell’immediato dopoguerra, anche se con­
tinuano i contatti: più protagonisti, diverse valutazioni tra cattolici, la crescita del ruolo del 
laicato, infine il Concilio e un nuovo rapporto con la politica, al complessità stessa del 
governo ... sono elementi che portano a un rapporto non univoco. La C.E.I., come linea di



Documentazione 901

tendenza, si colloca tra il richiamo all'unità politica dei cattolici e l'esigenza di rappresen­
tare i valori della Chiesa.

Questa è una parte del ruolo pubblico della C.E.l. Ben più vasto è quello pastorale. Le 
tante Diocesi italiane, così differenti, avevano trovato il loro punto di unità nella Santa Sede, 
nei messaggi del Papa, nell'attività dell’Azione Cattolica. Nel 1961, il Presidente Siri cele­
bra il primo decennio della C.E.l. e insiste: la Santa Sede vuole che «gli affari di indole 
pastorale siano esaminati e discussi dalla C.E.L». A dieci anni dall’inizio, sembra delinear­
si tra i Vescovi una maggiore domanda verso la C.E.L Non tutti i Vescovi concordano però. 
Qualcuno contesta, come ha notato Sportelli. Il Card. Siri risponde: la C.E.L «agisce per 
suggerimento della Santa Sede» e «stabilisce una linea» senza «obbligazione», pur non 
avendo un’autorità superiore ai Vescovi ma solo autorevolezza.

Rinnovare la Chiesa in un'Italia diversa
L’Italia tra gli anni Cinquanta e gli anni Sessanta passa, non in maniera uniforme, dal 

clima della ricostruzione alla società dei consumi: per un decennio il comuniSmo aveva rap­
presentato per i Vescovi l’alternativa alla società in costruzione, ma ora ne appare un’altra 
dal volto meno politico e definibile. I Vescovi ne parlano come del laicismo (a cui viene 
dedicata una Lettera collettiva nel 1960), espressione proprio del distacco della società dalla 
Chiesa. Negli anni Sessanta e Settanta si constata la crescente secolarizzazione, il calo della 
pratica religiosa, il cambiamento dei modelli di vita sino ai risultati del referendum sulla 
legge sul divorzio, in cui il ridotto numero dei consensi all'abrogazione fu per molti una sor­
presa. Sembra che non tenga più quel clima generale che aveva riconosciuto, anche nel 
dopoguerra, al Cattolicesimo un ruolo preminente nella società, tanto da far parlare di Stato 
confessionale ad Arturo Carlo Jemolo. Gli anni di Paolo VI sono un tempo di crisi, ma non 
solamente. La crisi è al centro del dibattito tra i Vescovi. Tra i cattolici italiani non c’è una­
nimità sulla causa della crisi: per un settore è l’innovazione conciliare, per un altro l'inevi­
tabile fine della cristianità, infine per altri è la limitata applicazione del Concilio.

Dopo il Concilio, il Cattolicesimo diviene estremamente al plurale, non solo per il dis­
senso, ma anche per la crescente soggettivizzazione dell’esperienza religiosa. Nel 1968, 
Mons. Castellano, parlando alla C.E.L sui laici, calcola almeno 800 gruppi spontanei in Italia: 
«In genere - conclude pessimisticamente - non si cerca di collaborare con la Gerarchia, ma 
piuttosto di contestare i suoi poteri, di protestare per le sue decisioni o per le sue omissioni, 
mettendo sempre avanti l'autonomia del laicato ...». Nel 1970 il Card. Poma denuncia una 
scomposizione della Chiesa: «È evidente che molti, di fronte a simili espressioni, restano 
sconcertati, mentre altri si accendono di entusiasmo». L'autorità sembra scossa mentre si apre 
la stagione di una realtà al plurale, articolata talvolta in maniera esasperata.

Ma i problemi non sono solo questi. Nel 1958, da Milano, Mons. Montini aveva lancia­
to un grido d’allarme: l’Italia stava divenendo un Paese sempre meno cattolico. Ne era con­
vinto da tempo. La Missione di Milano era l'espressione di tale inquietudine. 1 problemi 
della Chiesa in Italia «non possono essere risolti - dice il nuovo Papa ai Vescovi italiani - 
da quel vecchio medico, che in altre circostanze è il tempo; nella presente condizione di cose 
il tempo non corre a nostro vantaggio». Dopo il Concilio, il Papa forse non aveva previsto 
che il suo progetto riformatore incentrato sulla missione si scontrasse con un movimento 
molecolare e centrifugo nella Chiesa; questo è un grande problema del suo Pontificato.

Nel 1964, il tono della prima Assemblea Plenaria della C.E.L, a cui partecipa Paolo VI, 
è quello di un nuovo inizio. Nel 1966 nomina Presidente il Patriarca Urbani di Venezia (è 
una figura con cui ha antica dimestichezza). Precisa subito che la Santa Sede in Italia non 
deve privare l’Episcopato di «una sua propria configurazione canonica e morale». La C.E.L 
deve organizzare, per Paolo VI, «un suo piano d'azione pastorale». L'evangelizzazione è la



902 Documentazione

costante. Alla fine del 1965, la C.E.l. ha un nuovo Statuto con una nuova configurazione: 
l’Assemblea Generale, di cui fanno parte i Vescovi e gli Ausiliari, il Consiglio di Presidenza, 
le Commissioni e i Comitati, il Segretariato Generale, guidato da un Vescovo-Segretario. 
Queste riforme statutarie, e le successive, manifestano l’esigenza di rimodellare una funzio­
ne in crescita. Lo Statuto del 1971 definisce la C.E.L «persona morale collegiale» e preve­
de tre Vice-presidenze.

I quindici anni di Papa Montini son caratterizzati da forti polarizzazioni. Le stesse 
Diocesi italiane hanno atteggiamenti diversi nei confronti del Concilio; la posizione di 
Lercaro a Bologna è differente da quella di Siri a Genova. Paolo VI vuole evitare marcate 
differenziazioni costruendo un profilo pastorale unitario. Per il Papa la C.E.L è il luogo di 
proposta di una nuova pastoralità. Il Card. Urbani dice nel 1966: «Il piano di lavoro che 
viene proposto, nelle sue linee generali, alla vostra approvazione, è dettato da un’idea cen­
trale che si spera da tutti condivisa: attuare nelle nostre Diocesi le decisioni conciliari, inse­
rendole con prudenza, saggezza, tempestività e gradualità nella reale situazione della Chiesa 
italiana». E l’idea di programmi pastorali per sviluppare il Cattolicesimo italiano in manie­
ra unitaria, evitando polarizzazioni, ritardi o avanzamenti discordi.

Non si deve credere che il potenziamento della C.E.L sia accolto favorevolmente da tutti 
i Vescovi pur di diverse sensibilità. Alcuni lo criticano, mentre Urbani difende il valore delle 
Delibere della C.E.l. Nel 1970 Mons. Cece, per fare un esempio, parla di un eccesso di pote­
re della C.E.L rispetto ai Vescovi. Nello stesso anno, a proposito delle critiche di Mons. 
Baldassarri sui poteri della C.E.L, il Card. Urbani scrive al Card. Colombo per manifestare 
le difficoltà nella gestione della presidenza: «... mi domando spesso, non senza una punta di 
amarezza, che cosa possa e debba fare un Presidente della C.E.L dinanzi alle sperimenta­
zioni di vario genere e di vario tipo approvate, a volte promosse, o almeno tollerate dai 
Vescovi nelle loro Diocesi. Il Presidente non ha alcun potere nei confronti dei singoli 
Vescovi! V. E. sa quanto i membri della C.E.L siano contrari a qualsiasi disposizione, che 
non sia prima da loro discussa ed approvata dalla maggioranza. Per pubblicare un “docu­
mento” occorrono mesi di consultazioni, e i pareri, le valutazioni, le osservazioni, le critiche 
che giungono dai Vescovi sono così disparate tra loro da rendere pressoché impossibile una 
linea comune».

Che deve fare la C.E.L? Lo sfogo di Urbani manifesta le difficoltà. In un periodo di crisi, 
non pochi Vescovi vorrebbero che la C.E.L intervenisse di più. Il Card. Colombo, da Milano, 
chiede a Urbani interventi forti: «Tutti poi si è sconvolti - scrive - dal dilagante fenomeno 
della contestazione ... e l’Episcopato italiano offre quasi l’impressione di non sapere che 
cosa dire, e di aspettare per vedere come vanno a finire le cose. Un giorno non sarà rimpro­
verato di pavido silenzio?». Siamo nel 1969 in piena contestazione. La richiesta di interventi 
è costante come, d’altra parte, sono costanti le critiche alla centralizzazione. Dopo il refe­
rendum sul divorzio il Card. Florit scrive al Presidente Poma dicendosi discorde sulla sua 
idea «che la C.E.L non ha, in materia di decisioni operative, alcun margine di intervento». 
Chiede interventi per una linea di contenimento della contestazione.

La linea prevalente della C.E.L prima con il Card. Urbani poi, alla sua morte nel 1969. 
con il Card. Poma, si concentra prevalentemente sull’aspetto propositivo: dare un nuovo 
spessore pastorale alle Chiese italiane. L’Assemblea Plenaria nel 1967 discute della cultura 
teologica; nel 1968 parla dei laici; nel 1969 del Sinodo dei Vescovi, dell'Azione Cattolica e 
dell’Isolotto. Nel 1970, la relazione del Vicepresidente Nicodemo focalizza alcuni problemi 
maggiori: le ACLI, il divorzio e la famiglia, la Caritas. L’aspetto pastorale è prevalente nel 
lavoro della C.E.L, anche se ad essa vengono affidati compiti di altro genere, come le pro­
poste per il riordino delle Diocesi italiane. Il Card. Poma spiega nel 1971 : «Il problema della 
fede, oggi, costituisce prima di tutto una responsabilità missionaria: a ogni generazione che 
si affaccia alla vita occorre presentare la proposta che viene da Dio». Da questa Assemblea, 
i Vescovi discutono di “Evangelizzazione e Sacramenti”. Matura un programma pastorale



Documentazione 903

per il triennio 1972-1975 con un forte investimento sul centro per le linee pastorali. Il 
Segretario Bartoletti è convinto che l’evangelizzazione sia la priorità. Con il passare degli 
anni, è sempre più condivisa la coscienza che non tenga più un quadro sociale tradizionale, 
in cui la Chiesa ha un suo ruolo assicurato: bisogna comunicare nuovamente la fede. Nel 
1973 Mons. Del Monte spiega la priorità pastorale: «Tutti dobbiamo metterci in stato di 
evangelizzazione».

La Chiesa italiana non poteva non tener conto della forte connessione alla vita politica. 
Due documenti, alla fine degli anni Sessanta e degli anni Settanta, si vuole ricostruire il qua­
dro della responsabilità dei cattolici in un mondo in cui la DC, come partito dei cattolici, era 
contestato ma ancora rappresentava la principale forza politica. Paolo VI lamentava la cadu­
ta di contatto con i dirigenti democristiani ed esortava Bartoletti a ritesseme di nuovi. Per 
Paolo VI, si trattava soprattutto di operare per un rinnovamento nella cultura dei cattolici. In 
un colloquio riservato del 1964 con Rumor, Segretario della DC, che gli denunciava l’ege- 
monia della cultura laica e di sinistra, il Papa aveva parlato di una “trahison des clercs”. Nel 
Diario di Bartoletti si leggono alcune analisi di Paolo VI: il Papa «ha detto che bisogna rico­
minciare da zero per riprendere una coerenza e una convergenza dei cattolici. Ha mostrato 
ancora fiducia nelle possibilità del movimento cattolico, pur pronunziando giudizi negativi... 
Bisogna educare uomini (laici) che sappiano amare e servire la Chiesa. Riprendere un’azio­
ne formativa per il Clero, sia a livello regionale, che a livello nazionale».

Paolo VI individua nella C.E.L lo strumento per agite sui problemi pastorali. Per la cul­
tura e la vita politica, è più incerto sullo strumento. Ma il problema della cultura dei catto­
lici era decisivo per lui. Per la politica si va da iniziative singole, all’attività di Mons. Costa 
o di Bartoletti e infine al lavoro della Segreteria, specie con Dell’Acqua e Benelli.

L’«unione canonica della Chiesa in Italia non mai prima esistita»
Per rafforzare la C.E.L, Paolo VI non esita ad utilizzare la sua autorità, la sua accortez­

za nell’uso dei meccanismi di governo, la ricerca di personalità ecclesiastiche adatte. 
L’Episcopato viene rinnovato in maniera incisiva anche per le nuove regole sull’età dei 
Vescovi che il Papa considera assai utili. «Il Vescovo di ieri - dice il Papa nel 1969 ai 
Vescovi italiani - poteva essere riservato e difeso dalla sua stessa autorità ... Il Vescovo ritor­
na padre, pastore, fratello, amico, ammonitore e consolatore in mezzo al Popolo di Dio». 
Cambia la vita diocesana nelle sue connessioni, sempre meno compresa negli spazi locali. 
Anche se paradossalmente, in questo periodo, si insiste con enfasi, un po’ in controtenden­
za alla realtà, sul locale e sulla base. Muta il governo diocesano: le Diocesi hanno sempre 
più bisogno di integrarsi nello spazio nazionale.

La C.E.L si muove nella prospettiva di rafforzare, riformare, rinvigorire il Cattolicesimo 
italiano. C’è la riforma liturgica da attuare. E si deve tener conto quanto l’introduzione del­
l’italiano e la riforma tocchino da vicino la sensibilità di tanti fedeli, per cui il Concilio è la 
nuova Messa. Ed è questa una funzione importante compiuta dalla C.E.l. in un Paese in cui 
non esiste una reazione tradizionalista alla riforma come in Francia, ma forse non avviene 
nemmeno, generalmente, a mio avviso, una riqualificazione alta delle comuni liturgie. Si 
impostano, dopo il Vaticano II, le prospettive della riscrittura della catechesi con il 
Documento base sul rinnovamento della catechesi del 1970 in cui si insiste perché ogni cri­
stiano sia catechista. Con la trasformazione della POA, nasce la Caritas che accompagna 
quella vasta ondata di importante operosità dei cattolici rivolta al mondo dei poveri dagli 
anni Sessanta agli anni Novanta.

Paolo VI dice ai Vescovi nel 1964: bisogna «procedere uniti». Il compito della C.E.l. è 
agire e agire uniti. La sua crescita si accompagna allo sviluppo di una fisionomia della 
Chiesa italiana, quasi sintesi tra Roma e le tante e diverse Diocesi italiane. È anche lo svi­
luppo di una coscienza di appartenenza a una realtà, la Chiesa italiana, nel mondo fram-



904 Documentazione

mentalo del post-Concilio. Evangelizzazione e Promozione Umana, il primo Convegno 
ecclesiale italiano, tratta della presenza sociale in rapporto all’evangelizzazione (mentre 
quella politica è piuttosto segnata dalla disaffezione). Il Convegno ha anche una funzione 
strategica come fatto: manifestare la coscienza unitaria e nazionale dei cattolici. U 
Presidente Poma parla dell’«importanza storica eccezionale del Convegno (anche se in pas­
sato vi sono stati Congressi e Settimane Sociali) per la partecipazione dei rappresentanti di 
tutte le componenti ecclesiali». Il Convegno rappresenterebbe la maturazione della fisiono­
mia nazionale della Chiesa. È chiaro che tale fisionomia si collega ai Vescovi e alla loro 
Conferenza: in un certo senso li responsabilizza di più in pubblico e insieme.

Con Paolo VI, si conclude la fase costitutiva, cominciata timidamente in quel 1952 tra 
Vescovi che non sapevano troppo su che discutere. L’Assemblea Generale del 1978 si tiene 
in periodo di grande tensione (si pensi all’assassinio di Aldo Moro). Il Card. Poma osserva 
come la società italiana sia lontana dai modelli proposti dalla Chiesa. E maturata la coscien­
za che l'evangelizzazione non è una riforma da attuare, ma una dimensione - vorrei dire' 
quasi agonica, cioè di lotta e di perenne riproposizione del Vangelo in una società che è cam­
biata. I problemi sono numerosi: affiorano nei dibattiti tra i Vescovi, talvolta con un certo 
senso di crisi.

Tra le tante novità del post-Concilio, ce n’è però una che segna in profondità il panora­
ma religioso italiano e che forse contempla altre novità. È Paolo VI a dirlo. Il Papa cono­
sceva bene il Cattolicesimo italiano dagli anni Venti, che seguiva come Sostituto dal 193? 
Per lui la novità era la nascita della C.E.I. Nel suo ultimo discorso ai Vescovi si sente la sua 
preoccupazione: il popolo italiano è «erede d'una ottima , ma un po' stanca e consuetudina­
ria formazione religiosa». Ma c’è un fatto positivo: «Innanzi tutto per il fatto singolare e 
magnifico che l’Assemblea dell’Episcopato italiano per se stessa documenta ed illustra l’u­
nione canonica della Chiesa in Italia. Noi ricordiamo ancora quanta importanza storica e 
morale il sempre compianto e ben degno d'essere ricordato Cardinale Giovanni Mercati 
attribuiva a tale unione canonica non mai prima esistita, ed ora quasi imprevisto risultato .. 
È poi per noi doveroso e consolante notare la connaturale, felice e promettente struttura che 
la Conferenza Episcopale Italiana, specialmente dopo il Concilio, ha assunto prima ancori 
di avere formali Statuti ...».

Questa Conferenza è una delle eredità che Paolo VI lascia ai suoi Successori, che un3 
generazione di Vescovi lascia ad un'altra. Il primo quarto di secolo della C.E.I. è un tempo 
di fondazione. Si apre poi un’altra stagione, un nuovo Pontificato, nuovi problemi, nuo" 
rapporti con lo Stato e un nuovo assetto della Chiesa stessa, nel quadro di cambiamenti ran­
cali nella scena nazionale e internazionale: è un tempo di cui, in maniera diversa, ciascuno 
di noi ha memoria, perché è la nostra vita. Tuttavia la nascita di un nuovo soggetto e la for­
mazione di un profilo nazionale della Chiesa vengono da un lungo lavoro di fondazione eh® 
passa dai primi anni incerti sino al tempo in cui si compie la sua piena architettura. La sto­
ria, forse, non ha da insegnare al presente, come si è invece tante volte detto; ma può t» 
comprendere la profondità di quanto stiamo vivendo e dare il senso del contributo delle 
generazioni che ci hanno preceduto.

Andrea Riccardi



Documentazione 905

Il futuro dell’Europa.
Responsabilità politica, valori e religione

Il Consiglio Europeo, riunitosi a Laeken nel dicembre 2001, ha deciso di convocare una 
“Convenzione”, incaricata di preparare un nuovo “trattato costituzionale” europeo.
La Convenzione si è riunita la prima volta il 28 febbraio 2002 a Bruxelles. Essa è composta di 105 
membri: il Presidente (Giscard d’Estaing) e due Vice-Presidenti (Dehaene e Amato), 28 rappre­
sentanti dei Capi di Stato o di Governo dei 15 Paesi membri e dei 13 Paesi candidati; 56 parla­
mentari nazionali (due per ciascun Paese); 16 deputati del Parlamento Europeo; 2 rappresentan­
ti della Commissione Europea. Partecipano ai lavori alcuni osservatori: 3 rappresentanti del 
Comitato economico-sociale; 3 rappresentanti delle parti sociali europee; 6 rappresentanti del 
Comitato delle regioni; il mediatore europeo.
Per l’Italia, oltre al sen. Giuliano Amato, partecipano il vice-premier on. Gianfranco Fini, il sen. 
Lamberto Dini, l’on. Giuseppe Follini, e i due parlamentari europei gli onorevoli Antonio Tajani e 
Cristiana Muscardini.
La Commissione degli Episcopati della Comunità Europea (COMECE) segue con attenzione i lavo­
ri della Convenzione; al fine di offrire orientamenti e proposte, utili anzitutto ai membri della stes­
sa Convenzione, ma che possono essere di utilità al dibattito nell’ambito della società civile sul 
futuro dell’Unione Europea, ha elaborato il seguente contributo.

1. Mai prima d’ora, nella storia dell’Unione Europea, il progetto di rimeditare i suoi 
obiettivi, le sue responsabilità e strutture ed i principi sui quali essa si basa era stato intra­
preso così visibilmente e sistematicamente. La Convenzione europea offre un’opportunità 
unica per i cittadini e una molteplicità di istituzioni, associazioni e comunità, presenti sia 
negli Stati membri che nei Paesi candidati, di essere direttamente coinvolti nella costruzio­
ne del futuro dell’Europa.

2. Il successo delle proposte della Convenzione dipenderà dalla loro capacità di accre­
scere il contributo dell’Unione europea alla pace e prosperità in Europa, così come di adem­
piere al suo dovere di promuovere lo sviluppo, la giustizia e la libertà in ogni altra parte del 
mondo. Tali proposte dovranno assicurare l’equilibrio e la coerenza fra le Istituzioni euro­
pee ed i Governi nazionali e locali nel loro condiviso operato al servizio del bene comune.

3. Il successo della Convenzione dipenderà dalla percezione, da parte dei cittadini, 
dell’Unione come comunità di valori, che richiede la loro piena partecipazione ed il loro 
contributo a tutti i livelli. Se i cittadini devono sentire di avere un interesse, essi devono 
avere fiducia: fiducia nei valori e negli obiettivi dell’integrazione europea, fiducia nelle pro­
cedure delle Istituzioni europee, fiducia nelle persone responsabili del loro svolgimento. Il 
lavoro della Convenzione dovrebbe dunque seguire gli stessi principi alla guida del proces­
so di integrazione europea: la centralità dell’essere umano, la solidarietà, la sussidiarietà, la 
democrazia e la trasparenza.

Dignità umana e diritti fondamentali
4. Il riconoscimento e la protezione dei diritti umani è una grande conquista del costi­

tuzionalismo moderno, sostenuto e promosso dall’insegnamento sociale della Chiesa catto­
lica. La proclamazione della Carta dei Diritti fondamentali dell’Unione Europea nel dicem­
bre 2000 realizza un risultato di grande importanza. Nella misura in cui la Carta esordisce 
con il concetto di dignità umana e pone la persona al centro dell’azione dell’Unione, essa è 
ispirata al concetto giudaico-cristiano della persona umana. Sebbene il Segretariato della 
COMECE abbia ripetutamente sottolineato talune importanti lacune ed ambiguità nei testo



906 Documentazione

della Carta, soprattutto con riferimento alla clonazione, al matrimonio ed alla famiglia, alla 
libertà religiosa, all’istruzione e ai diritti sociali1, esso riconosce che il recepimento della 
Carta è appropriato in un contesto istituzionale.

5. I valori e fondamenti sui quali una comunità è basata prescindono dalle contingenti 
decisioni politiche o giuridiche. Essi sono la fonte da cui promanano i diritti fondamentali. 
Un testo costituzionale che aspiri a coinvolgere i cittadini dell'Unione dovrebbe riconosce­
re anche l'insieme delle fonti dalle quali i cittadini traggono tali valori2.

Per permettere dunque ai cittadini di identificarsi con i valori dell' Unione Europea, e 
per riconoscere che il potere pubblico non è assoluto, il Segretariato della COMECE rac­
comanda che un futuro Trattato costituzionale dell'Unione Europea riconosca l'apertura e 
l’alterità ultima come associate al nome di Dio. Un riferimento onnicomprensivo al 
Trascendente offrirebbe una garanzia di libertà della persona umana.

6. Non solo occorre un appropriato status giuridico per le garanzie fondamentali, ma 
anche una formulazione ed interpretazione tale da rispondere alle reali questioni e procedu­
re. Ciò vale anche per la libertà di coscienza e di religione. La legislazione e la politica euro­
pea non toccano solo l’individuo, ma anche strutture ed organismi ai quali gli individui scel­
gono di appartenere. Per poter assicurare pienamente il libero godimento delle libertà in que­
stione, occorre considerare tale aspetto nella formulazione dei diritti fondamentali. Ciò com­
penserebbe l’approccio prevalentemente individualistico della Carta dei diritti fondamentali.

// Segretariato della COMECE sottolinea l' importanza del riconoscimento dei diritti 
fondamentali in un futuro Trattato costituzionale, che includa la libertà di religione nella 
sua dimensione individuale, collettiva ed istituzionale. Tale dimensione dovrebbe essere 
riconosciuta non solo in quanto parte delle tradizioni costituzionali comuni degli Stati mem­
bri. ma anche a livello della stessa Unione Europea.

Solidarietà e bene comune
7. L’integrazione europea è più che una semplice opzione politica ed economica: è 

sinonimo di pace durevole - sia all’interno dell’Unione, come risultato delle nuove forme di 
cooperazione politica e sociale, sia all’esterno, tramite il contributo dell’Unione Europea 
allo sviluppo mondiale ed alla risoluzione dei conflitti.

8. I risultati dell’integrazione europea si devono all'originalità delle sue basi istituzio­
nali, in particolare il metodo comunitario e il delicato equilibrio di poteri che essa assicura 
fra le Istituzioni e gli Stati membri. Distinto sia dal puro intergovemativismo sia dalla com­
pleta integrazione, il metodo comunitario è essenziale per la salvaguardia degli interessi 
generali dell’Unione nel suo insieme. E difficile immaginare come ciò dovrebbe essere per 
seguito senza istituzioni genuinamente europee, la cui legittimità deriva direttamente o indi­
rettamente da un mandato democratico. Il ruolo centrale della Commissione Europea deve 
essere mantenuto. E tempo di conferire al Parlamento europeo da un lato la piena legittima­
zione democratica, dall’altro competenze in settori quali la giustizia e gli affari interni, la 
politica agricola comune ed il Fondo europeo di sviluppo. Un teso costituzionale dovrebbe 
porre la questione della disuguaglianza fra i venticinque e più Stati membri dell'Unione nel 
catalogo delie priorità dell'azione comune per l'avvenire.

1 Cfr. in particolare: Osservazioni del Segretariato della COMECE relative al progetto di Carta dei Diritti fon­
damentali dell’Unione Europea, 18 ottobre 2000. disponibili presso il Segretariato della COMECE.

2 Una disposizione interessante al riguardo si trova nel preambolo della Costituzione della Repubblica 
Polacca, il quale include «sia coloro che credono in Dio. come fonte di verità, di giustizia, del bene e della bellezza, 
sia coloro che non condividono tale fede ma che rispettano quei valori universali originati da altre fonti».



Documentazione 907

9. I recenti drammatici avvenimenti mondiali dimostrano l’importanza di un'Europa 
unita, capace di parlare a una sola voce sulla scena mondiale e di contribuire al bene comu­
ne del mondo ispirandosi alla propria esperienza di risoluzione dei problemi attraverso il 
dialogo, la cooperazione, la solidarietà e la promozione dei diritti umani, piuttosto che con 
l’uso della forza. Agire insieme potrebbe anche aiutare a trovare una posizione comunitaria 
sulla difficile questione della produzione ed esportazione delle armi.

L’impegno dell’Unione Europea di servire il bene comune “ad intra” e “ad extra” richie­
de una politica di solidarietà. Il Segretariato della COMECE propone di integrare il perse­
guimento del bene comune in un futuro Trattato costituzionale dell’ Unione Europea come 
uno dei suoi principi ed obiettivi essenziali. Il metodo comunitario deve essere mantenuto e 
sviluppato in modo da promuovere il bene comune, condiviso da tutti gli Stati membri, gran­
di e piccoli.

Sussidiarietà e partecipazione
10. La politica deve sempre più confrontarsi con nuove sfide. Il concetto secondo cui 

la governance avrebbe la forma di una sovrapposizione verticale di diversi livelli di potere 
non è mai coinciso con il quadro istituzionale dell’Unione Europea. La sua forma unica di 
organizzazione, con un sistema di competenze di attribuzione, così come il metodo comu­
nitario, impediscono una tale struttura. Il principio di sussidiarietà conduce ad una com­
prensione molto più sofisticata della ripartizione e dell’esercizio dei poteri.

11. Allo stesso tempo è chiaro che le sfide sociali non possono essere risolte attraverso il 
semplice intervento delle istituzioni politiche. Cercare un partenariato o consultare i vari set­
tori della società può fornire delle risposte. Le organizzazioni intermedie, legittimamente 
ancorate nella società, giocano un ruolo di supporto a tale riguardo. La dirigenza politica euro­
pea dovrebbe riconoscere questo ruolo ed appoggiarsi sul valore dell’esperienza e della cono­
scenza disponibili in tali settori. Il principio di sussidiarietà si applica - in maniera orizzonta­
le - ad ogni aspetto della società. Si fonda sul riconoscimento della dignità della persona 
umana nelle sue relazioni, a cominciare dalla famiglia come elemento basilare della società.

Il Segretariato della COMECE sottolinea Timportanza del principio di sussidiarietà, 
in entrambe le sue dimensioni verticale ed orizzontale, ed incoraggia il riconoscimento 
esplicito di questo principio nelle sue due dimensioni in un futuro Trattato costituzionale.

Le Chiese e l’Unione Europea - una responsabilità condivisa
12. Nella misura in cui l’Unione Europea si integra, si allarga e consolida il suo ruolo 

di attore sulla scena mondiale, si fanno più profonde le sue responsabilità ed il loro conte­
nuto etico più visibile. In un'epoca di rapido progresso scientifico e tecnologico è necessa­
rio andare al di là dei classici orientamenti politici verso nozioni e valori più essenziali come 
la dignità umana, la solidarietà, la famiglia o la protezione dell'ambiente. Nel corso dei 
secoli le comunità religiose hanno costruito una tradizione di promozione dei valori fonda­
mentali per la condizione umana e di adattamento di questi valori al mutamento dei tempi. 
Le religioni offrono le basi e gli orientamenti che danno senso alla vita. Esse hanno dunque 
il potenziale per ispirare l’innovazione nella società e nella governance.

13. Così come i temi politici “chiave”, la cultura e l'identità rivestono un'importanza 
capitale nel processo di integrazione europea. I movimenti e le tradizioni religiose, spiritua­
li ed intellettuali hanno avuto un ruolo formante per la percezione della nostra cultura e iden­
tità di oggi. Essi uniscono i popoli attraverso i secoli. In quanto fonte di ispirazione essi rap­
presentano un patrimonio vivente che deve essere continuato in futuro.



908 Documentazione

14. Le Chiese e le comunità religiose rappresentano, salvaguardano e promuovono gli 
aspetti primari dei fondamenti spirituali e religiosi dell’Europa. Esse si impegnano a servi­
re la società - inter alia, nei settori dell’istruzione, della cultura, dei media e del sociale - e 
svolgono un compito importante nella promozione del rispetto reciproco, della partecipa­
zione, dei diritti del cittadino, del dialogo e della riconciliazione tra i popoli dell’Europa 
dell’Est e dell’Ovest. Esse pongono l’accento sulla responsabilità dell’Europa, non solo nei 
confronti dei suoi vicini, ma di tutta la famiglia umana.

// Segretariato della COMECE sottolinea l’importanza di riconoscere i grandi movi­
menti e le tradizioni religiose, spirituali ed intellettuali in quanto patrimonio vivente e signi­
ficativo per la nostra epoca e per il futuro dell’ Europa. Tra di essi, lo specifico contributo 
delle Chiese e delle comunità religiose dovrebbe essere riconosciuto in un futuro Trattato 
costituzionale dell' Unione Europea. Il Trattato dovrebbe anche prevedere la possibilità d' 
un dialogo strutturato fra le Istituzioni europee e le Chiese e comunità religiose.

15. Ogni Stato membro dell'Unione Europea ha sviluppato un’espressione costituzùF 
naie delle relazioni tra l’ordine religioso e quello politico, tra Chiesa e Stato. Tali relazioni 
riflettono le scelte fondamentali e le circostanze sociali, demografiche e storiche. Esse si 
evolvono nel tempo e fanno parte dell’identità nazionale degli Stati membri. Il rispetto, da 
parte dell’Unione Europea, del carattere fondamentale di tali relazioni è espresso nella 
Dichiarazione n. 11 annessa all’Atto finale del Trattato di Amsterdam, la quale riflette an_ 
ch’essa il rispetto dell’Unione Europea per l’organizzazione interna delle Chiese e comunità 
religiose.

Un futuro Trattato costituzionale dell’ Unione Europea dovrebbe incorporare 
Dichiarazione n. Il annessa all'Atto finale del trattato di Amsterdam, che esprime il 
rispetto per lo status delle Chiese e comunità religiose come riconosciute da ciascuno Stai0 
membro.

Conclusione
16. La Chiesa cattolica ha accompagnato e sostenuto il processo di integrazione euro' 

pea fin dall’inizio, poiché l’obiettivo dell’Unione Europea “è principalmente di servire*1 
bene comune al fine di garantire la giustizia e l’armonia”’. I valori e i principi che hann° 
guidato il processo di integrazione, quali la dignità umana, la solidarietà e la sussidiarie^ 
sono riconosciuti e promossi dall’insegnamento sociale della Chiesa.

17. Con questo documento iniziale e le proposte in esso contenute, il Segretariato del­
la Commissione degli Episcopati della Comunità Europea intende offrire il suo primo con­
tributo alla Convenzione. Tale contributo è fatto nella speranza che il lavoro del'3 
Convenzione si concluda in un insieme equilibrato di proposte atte a guidare l’Unione 
Europea; un’Unione non soltanto basata sulle realtà e sui dati del passato, ma sulle neces­
sità di una governarne per l’avvenire.

Bruxelles, 21 maggio 2002

' Giovanni Paolo II. Discorso ad un gruppo di parlamentari europei ( 10 novembre 1983).



Documentazione 909

La Chiesa in Europa
Alla Giornata di fraternità sacerdotale della Diocesi di Novara, lunedì 6 maggio, ha tenuto una rela­
zione Mons. Amédée Grab, Vescovo di Coira e attuale Presidente del Consiglio delle Conferenze 
Episcopali d'Europa. Per l'attualità del tema trattato, se ne propone il testo.

Introduzione
Grazie per questo invito.
Questo contributo nasce dal l’esperienza che ho come Vescovo in Svizzera e come 

Presidente del CCEE.
Affronto il tema “La Chiesa in Europa" percorrendo i seguenti passi:
1. innanzi tutto cerco di dire qualcosa sullo “stato di salute” della religione in Europa;
2. in un secondo momento mi riferisco alle sfide che sono poste oggi alla Chiesa nel 

nostro Continente;
3. il terzo capitolo contiene la chiave di lettura: il Vangelo è atteso dagli europei e 

risponde alle loro domande più profonde e drammatiche;
4. concludo delineando alcuni cammini che lo Spirito sembra richiedere oggi alla nostra 

Chiesa.
Mi scuso per la schematicità e velocità dei miei riferimenti; il mio intento è di offrire 

degli spunti per una riflessione e per un dialogo fra noi.

1. Lo "stato di salute” della religione in Europa
La situazione è complessa. È molto difficile avere cifre affidabili sulla ripartizione 

numerica delle religioni nel mondo. Su una popolazione attuale di circa 6 miliardi di abi­
tanti della terra è possibile questa loro suddivisione in riferimento alle religioni: cristiani - 
2 miliardi; musulmani - 1 miliardo e 100 milioni; agnostici, non appartenenti ad alcuna 
religione - 700 milioni; induisti - 700 milioni; confuciani - 300 milioni; buddhisti - 350 
milioni; animisti - 250 milioni; ebrei - 20 milioni; nuove religioni - 100 milioni; altri - 450 
milioni.

Circa la Chiesa cattolica: secondo l’ultimo Annuario Statistico della Chiesa, i cattolici 
battezzati sono un miliardo e 50 milioni così suddivisi: 0,8% in Oceania; 10,7% in Asia; 
12,4% in Africa; 26,7% in Europa; 49.4% in America del Nord e Sud. I Vescovi sono 4.541; 
i sacerdoti 405.178, di cui 265.781 diocesani; religiosi non sacerdoti 55.057; le religiose 
professe 801.185; diaconi permanenti 27.824; membri di Istituti secolari 30.687.

Diamo uno sguardo alla situazione europea.

Il Cristianesimo

Nessuna pagina della storia europea degli ultimi due Millenni è comprensibile senza 
riferimento al Cristianesimo. Le nostre terre sono state segnate dalla diffusione della notizia 
cristiana ed hanno visto la prima inculturazione continentale del Cristianesimo. L’Europa 
ebbe anche un ruolo fondamentale nell’evangelizzazione degli altri Continenti. Il Medioevo 
è il momento dell’affermarsi di una situazione di cristianità.

Nel corso dei secoli l’Europa è stata anche il luogo del consumarsi delle divisioni all’in­
terno del Cristianesimo. La divisione all’interno della Chiesa nell’XI secolo tra cristiani 
d’Occidente e cristiani d’Oriente dell'Est Europa, come pure la separazione avvenuta nel 
XVI secolo tra la Chiesa Cattolica Romana e le Chiese Protestanti hanno avuto origini sto­
riche, teologiche, etiche e culturali. Ne è risultata, nelle varie aree del Continente, una situa-



910 Documentazione

zione ecclesiale segnata da profonde diversità. Chiese che risultano assolutamente maggio­
ritarie in uno Stato, in altri sono in stretta minoranza: vedi Chiesa Cattolica in Italia e Spagna 
(assoluta maggioranza) o in Finlandia (0,1% con assoluta maggioranza luterana) o in 
Bulgaria (1% con maggioranza ortodossa). Dopo il XVI secolo le Chiese europee hanno 
anche esportato verso gli altri Continenti le loro divisioni.

La situazione ecumenica attuale è stata segnata in particolare dalla caduta del muro del 
1989: il nodo ecumenico europeo di fondo sembra sta nel rapporto tra la cultura e la tradi­
zione dell’Ovest e quella dell’Est. Alcune dolorose questioni come quella del proselitismo 
od il rapporto tra Chiese ortodosse e Chiese greco-cattoliche rimandano a questo confron­
to tra tradizione latina e tradizione orientale. In questi tempi le tensioni più forti sono con 
il Patriarcato di Mosca (ritiro “misterioso” dei visti al Vescovo Mazur e ad altri sacerdoti)-

Anche le discussioni ecumeniche classiche: ministero ordinato, condivisione eucaristi­
ca. primato, mafiologia, questioni etiche,... sono oggi segnate dal rapporto tra l’Est e la cul­
tura europea moderna (o post-moderna). Dietro molte difficoltà attuali si nasconde la paura 
dell'Est di consegnarsi nelle mani di una cultura dell'Ovest pluralista, secolarizzata e rela­
tivista, che minerebbe la propria tradizione.

Lo sviluppo della modernità porta con sé la “crisi” della cristianità: dalla secolarizza­
zione, al secolarismo, all’ateismo, al nichilismo, alla “morte di Dio”, al laicismo.

Come appare evidente nell’attuale discussione sul preambolo della Carta dei diritti fon­
damentali dell’Unione Europea, dove si è eliminata, per volere della Francia, la parola “reli­
gione” e sui lavori della Convenzione iniziati nel febbraio scorso, che sembrano lasciare * 
margine l’apporto delle Chiese, come il Papa ha già più volte decisamente denunciato.

Davanti a questa situazione la Chiesa cerca le strade per una evangelizzazione di nuova 
qualità. S’intravedono i segnali del fatto che stiamo entrando in una nuova fase difficile, m8 
promettente dell’evangelizzazione e della inculturazione del Cristianesimo in Europa.

L'Ebraismo

• L’ebraismo appartiene alle radici dell’Europa: un Continente che nasce sulla frontie­
ra: Gerusalemme - Atene - Roma. Notevole è stato il contributo culturale dell’ebraismo: filo­
sofia, letteratura, psicanalisi, politologia, economia.

• Il rapporto con l’ebraismo è segnato dall’olocausto: il fallimento della storia - colp8 
abissale senza pari - l’antisemitismo.

• La situazione diviene drammatica se guardiamo alla situazione in Medio Oriente: un8 
terra e una città contesa; una violenza che sempre ritorna e che in questi giorni è solo tra­
gedia.

• Speciale legame tra Cristianesimo e popolo d’Israele (vedi Charta Oecumenica. n- 
10): importanza di un dialogo teologico, che vada al di là di ciò che è accaduto nella stona 
e dell’Israele attuale (dal centro al centro, da ciò che rende l’ebreo ebreo e il cristiano cn- 
stiano) (Nostra aetate, 4).

• Passi recenti di dialogo: Lavori del Comitato Intemazionale di collegamento cattoli­
co-ebraico; Documento della Commissione cattolica per i rapporti religiosi con l’ebraismo- 
"Noi ricordiamo: una riflessione sulla Shoah” (1999); fallimento della Commissione di 
esperti cattolico-ebraica per esaminare gli 11 volumi della collezione Actes et Documents du 
Saint-Siège relatifs à la seconde Guerre Mondiale (2001); Studio della Pontifici8 
Commissione Biblica (presieduta dal Card. Ratzinger): "Il popolo ebraico e le sue Sacre 
Scritture nella Bibbia cristiana” (2001). Si è sbagliato a insistere solo sulla discontinuità tra 
Bibbia ebraica e Bibbia cristiana; la lettura cristiana e quella giudaica sono ambedue legit­
time; alla luce della Scrittura la rottura tra ebrei e cristiani non avrebbe dovuto esserci; 1 at­
tesa del Messia è importante anche per i cristiani perché ravviva il senso dell’escatologi8- 
Diffusione della giornata ebraico cristiana.



Documentazione 911

L'IsIam

• La presenza dell’Islam in Europa: alcuni Paesi sono a maggioranza musulmana: 
Turchia, Bosnia, Albania; la migrazione ha portato ad una presenza significativa in Paesi 
Occidentali: Francia sono 4 milioni; Germania più di due milioni.

• Emerge un Islam con profilo europeo che cerca una forma di “inculturazione” in 
Europa.

• Nodi per il rapporto Cristianesimo-Islam: matrimoni, reciprocità, rapporto religio- 
ne/politica, preghiera,... termini come “giustizia”, “verità”, “dignità” e “diritti” della perso­
na umana, “laicità”, “democrazia” e “reciprocità”, hanno significati differenti nel mondo 
islamico rispetto a quelli ad essi attribuiti nella cultura europea, di profonde radici cristiane.

• Il dialogo islamo-cristiano dopo 1’ 11 settembre 2001 : è emersa 1'esistenza di un Islam 
politico; da una parte: paura, polarizzazione, rafforzamento del fondamentalismo, rischio 
per le minoranze; dall’altra: nuova presa di coscienza del dialogo, ricerca delle radici del­
l’ingiustizia, condanna della violenza.

• Esperienze di dialogo: Comitato ecumenico Islam in Europa; incontro CCEE-KEK di 
Sarajevo il 13-17 settembre 2001; Commissione inter-religiosa in Bosnia; viaggi del Papa in 
Terra Santa - Siria (visita alla moschea umayadi) - Kazakhistan.

Il Buddhismo e le religioni dell'Asia

• L’interesse per il buddhismo in Europa: in realtà per ora non esistono statistiche affi­
dabili circa il numero degli aderenti. In Francia un’inchiesta conteneva la domanda: “Quale 
religione suscita la tua simpatia?”; poiché due milioni di francesi hanno risposto: “il buddhi­
smo”, alcuni hanno scritto che ci sono due milioni di buddhisti. In realtà, secondo l’Unione 
Buddhista Francese ci sono 600.000 buddhisti dichiarati in Francia di cui 15.000 sono di ori­
gine francese. L’Unione Buddhista Europea (EBU), ha dichiarato che oggi in Europa vi sono 
da 1 a 3 milioni di buddhisti. L’Unione Buddhista Italiana ha 37 centri attivi in tutto il Paese; 
in Germania le cifre oscillano tra i 20.000 e i 200.000. In Russia il buddhismo è riconosciuto 
come religione di Stato accanto all’Ortodossia, all’Islam e all’Ebraismo.

• In Europa sono presenti le tre famiglie o tradizioni: la tradizione Theravada del Sud- 
Est asiatico, la tradizione Mahayana-Zen dell’Estremo Oriente e la Mahayana-Vajrayana del 
Tibet. Vi sono anche altri gruppi “minori” non ufficialmente riconosciuti come ad esempio 
quello del Soka Gakkai

• Il buddhismo ha avuto una sua diffusione in Europa soprattutto grazie ai viaggi verso 
l’Oriente degli anni ’70-’80. Questi viaggi hanno portato nel nostro Continente numerosi 
maestri provenienti dall’Asia. Più recentemente, invece è andato aumentando il numero di 
maestri nati in Occidente. Ciò ha avuto come conseguenza, tra l’altro, di dare vita a nuove 
forme e tradizioni di buddhismo, inculturato nel contesto europeo.

Non sarebbe preciso, però, parlare di una vera e propria azione missionaria da parte dei 
buddhisti in Europa. Il potere d’attrazione, se così si può definire, delle comunità buddhiste si 
basa sulla qualità dell’ascolto, dell’accoglienza, del clima di rispetto che esse offrono, insieme 
ad elementi quali il fascino per l’Oriente, l’attenzione all’ambiente,... Forse, il punto decisivo 
è il fatto che il buddhismo affronta il problema più enigmatico dell’uomo: quello del dolore.

Per molti cristiani inoltre l’adesione alla tradizione e alla pratica buddhista rappresenta 
spesso una alternativa rispetto ad un’esperienza di fede da molti percepita come troppo isti­
tuzionalizzata o lontana dalla vita quotidiana.

Avvengono certamente vere e proprie conversioni al buddhismo da parte di cristiani. La 
via “normale” è quella dei matrimoni. Tuttavia uno dei problemi è quello del sincretismo 
religioso, o della doppia appartenenza: vi è un certo numero di cristiani che hanno accolto 
indiscriminatamente nella loro pratica religiosa e nel loro credo elementi di entrambe le reli­
gioni. Questo atteggiamento è legato il più delle volte a una debole appartenenza alla pro­
pria tradizione d’origine, il Cristianesimo.



912 Documentazione

Il punto che forse più interessa è cogliere questa presenza già ora significativa come un 
segnale di un evento che caratterizzerà il futuro della storia, cioè il rapporto tra la cultura 
europea cristiana e le grandi culture dell’Asia: l’andamento demografico ci dimostra che 
l’asse geopolitico si sta rapidamente spostando verso l’Asia. La ricerca di un rapporto con i 
buddhisti presenti oggi in Europa può essere colto come un “esperimento di laboratorio" di 
ciò che caratterizzerà la storia mondiale nei prossimi decenni.

Nuove esperienze religiose

Specialmente nell’Est europeo c’è stata in questi anni un’esplosione delle esperienze di 
nuovi gruppi religiosi o sette, per riempire il vuoto lasciato dal comuniSmo. Questo ritorno 
attuale del religioso che trova la sua espressione in esperienze settarie è profondamente 
ambiguo. Quasi ciclicamente nella storia assistiamo a dei momenti in cui il torrente carsico 
dell’esoterico, dello gnostico, dell’arcaico, del vitalistico, del pagano, del panico, del miti­
co riemerge alla superficie e diviene visibilmente protagonista della cultura e nella storia. 
Ciò indica che questa ricerca appartiene all’uomo di sempre: è l’umanità pre-cristiana (o 
post-cristiana) che deve confrontarsi e scontrarsi con le domande di fondo e non ha la luce. 
E particolarmente significativo che il primo Cristianesimo si è trovato a confrontarsi con u® 
fenomeno analogo al nostro: la realtà della gnosi.

Per noi permanere però una domanda intrigante: il ritorno del sacro attuale, col suo 
volto anonimo, è vero superamento del nichilismo o in qualche modo ne porta ancora i segni 
o addirittura ne è solo la nuova maschera? Un nulla mascherato di sacro in realtà è più peri­
coloso di un nulla visibile, perché è nascosto e può operare più tranquillamente. Il ritorno 
del sacro allora sarebbe segno forte di un’attesa, ma non ancora il ritrovamento di una rispo­
sta, di un volto che appaia come il bene, il bello, il vero, l’eterno di cui ha grande nostalgi* 
il cuore umano. Davanti ad un sacro anonimo l'uomo è ancora solo.

2. Le sfide fondamentali poste alla Chiesa in Europa
La veloce panoramica sul religioso che ho presentato, mi sembra, costituisce già in se 

stessa una sfida radicale alla Chiesa. Ora vorrei riprendere in modo sintetico le due doman­
de di fondo che l’Europa pone alla Chiesa.

1. La prima questione è posta dalla storia ed è quella della possibilità di convivenza tra 
i popoli, le culture, le etnie o la questione della pace.

La situazione storica, che stiamo vivendo dopo la tragedia in USA dell’ 11 settembre 
2001, ha mostrato in modo nuovo la grave responsabilità dei cristiani. Essi, per il loro rife­
rimento al Vangelo, possono contribuire a realizzare un'alternativa alla violenza, all'ingiu­
stizia ed al terrorismo?

Anche in Europa ci troviamo davanti a nuove sfide che chiedono alle Chiese di scrive­
re una nuova pagina. Come contribuire a costruire una “casa” europea capace di ospitare 
popoli, culture, etnie, religioni diverse, senza, da un lato, annientare le singole identità con 
sistemi totalizzanti e senza, dall’altra, cadere nel conflitto distruttivo tra le differenze o nel 
terrorismo? Come assumersi come europei i problemi dell’umanità intera, specie del Sud del 
mondo, in una logica di scambio di doni? Come essere presenti come religioni in una societ 
segnata dal pluralismo culturale, etico e religioso? Come affrontare insieme le grandi 
domande etiche che l’umanità affronta: dalla biomedicina, alla pace, all’ecologia? Come 
rispondere alle radicali domande di senso, di amore, di felicità che in un’Europa post-ideo­
logica è diventata nuovamente molto udibile, specie tra le giovani generazioni, ed in parti­
colare davanti alle esperienze del dolore e della morte?

2. La seconda questione di fondo, ancora più radicale, è quella del senso della vita- 
Esiste un senso al vivere ed alla storia? C’è un bene o qualcuno a cui posso affidare la mia



Documentazione 913

vita in grado di rispondere al mio desiderio di vita, di felicità, di festa, di affetto e di eter­
nità? Il dolore e la morte sono l’ultima parola per l’uomo e come tali sono lo scacco ad ogni 
mio desiderio? Ha un senso il dolore? E emblematico un testo di Nietzsche: «L’uomo era 
principalmente un animale malaticcio: ma non la sofferenza in se stessa era il suo problema, 
bensì il fatto che il grido della domanda “a che scopo soffrire?” restasse senza risposta.)...) 
L’assurdità della sofferenza, non la sofferenza, è stata la maledizione che fino ad oggi è dila­
gata su tutta l’umanità»1. Questa domanda esistenziale di fondo è ridiventata più udibile in 
un’Europa post-ideologica.

3. Il segreto: un nuovo annuncio del Vangelo
Quale la via per rispondere a queste sfide e a queste attese dell’uomo europeo?
• Giovanni Paolo II, nel suo intervento al Simposio dei Vescovi europei, organizzato nel 

1982 dal Consiglio delle Conferenze Episcopali d’Europa (CCEE), parlando del nostro 
Continente aveva usato delle espressioni che probabilmente non sono ancora state ascoltate e 
comprese nella loro profondità e provocazione: «Le crisi dell'uomo europeo sono le crisi del­
l’uomo cristiano. Le crisi della cultura europea sono le crisi della cultura cristiana ... Queste 
prove, queste tentazioni e questo esito del dramma europeo non solo interpellano il Cristia­
nesimo e la Chiesa dal di fuori come una difficoltà o un ostacolo esterno da superare nell’o­
pera di evangelizzazione, ma in un senso vero sono interiori al Cristianesimo e alla Chiesa 
- I rimedi e le soluzioni andranno cercati all’interno della Chiesa e del Cristianesimo ... La 
Chiesa stessa deve allora auto-evangelizzarsi per rispondere alle sfide d’oggi»2.

Il 24-28 aprile scorso abbiamo realizzato a Roma il X Simposio dei Vescovi d’Europa 
sul tema “Giovani d’Europa nel cambiamento. Laboratorio della fede".

L’incontro è stato caratterizzato da un dialogo molto aperto tra i Vescovi ed i giovani e 
da un intrecciarsi particolarmente ricco di riflessioni ed esperienze. S’intravedono i frutti 
delle Giornate Mondiali della Gioventù, specie di quella del 2000. Il mondo dei giovani è 
osservatorio privilegiato per comprendere il cambiamento culturale in atto e la loro esperien­
za di fede, pur con le ambiguità che ben conosciamo, contiene i segnali di nuove concrete 
possibilità e vie di evangelizzazione e di inculturazione della fede nel nostro Continente. Il 
Simposio ci ha indicato che il nostro “vecchio Continente” può essere ringiovanito.

Vi invito a leggere il Messaggio finale del Simposio e la Lettera che i giovani hanno 
scritto ai Vescovi *.

E stato per tutti noi Pastori e i giovani partecipanti, un evento speciale. Dagli echi che 
ci giungono da tante parte dell’Europa ci sembra che questo laboratorio della fede diventerà 
esemplare e porterà frutti.

• La Chiesa in Europa cerca le strade per una evangelizzazione di nuova qualità. Si 
sente la responsabilità di trasmettere la fede e questo significa servire l'incontro tra l’even­
to originario del Cristianesimo e l’uomo di oggi. Lo scopo della nuova evangelizzazione è 
di mostrare agli uomini che il Cristo è l'unica fonte di salvezza e questo riguarda tutti. È 
vero che spesso la sfida maggiore per la Chiesa non consiste tanto nel battezzare i nuovi con- 
vertiti, ma nel convertire a Cristo i battezzati, ma ormai in diverse regioni dell’Europa, gra- 
zie soprattutto ai fenomeni migratori che portano sui territori europei un numero sempre 
maggiore di persone di altre culture e religioni, si richiede anche il primo annuncio della 
lede, in quanto un’alta percentuale di persone non è battezzata.

• Nel discorso ai partecipanti al Simposio il 25 aprile scorso il Papa ha detto:
«Ogni Pastore sa che sua prima responsabilità è di aiutare i fedeli ad incontrare 
Cristo. Un incontro che, lungo i trascorsi due Millenni, ha trasformato la vita di

' F. Nietzsche, Genealogia della morale. IH. 28.
CCEE, / Vescovi d’Europa e la nuova evangelizzazione, Piemme, Casale Monferrato 1991. p. 131.

* In RDTo 79 (2002), 687-690 IN.d.R.I.



914 Documentazione

persone e di intere generazioni d’Europa. Come non sentire forte la responsabi­
lità di salvaguardare queste radici cristiane?
In realtà, sono proprio i giovani a chiedere che il Vangelo sia seminato oggi in 
modo nuovo nel loro cuore. Sono essi a ripeterci, talora in modo esigente, l'atte­
sa per la "buona notizia". Sì, Fratelli carissimi, avvertiamo l’urgenza di presen­
tare alle nuove generazioni come unico Redentore dell’uomo quel Gesù che. 
essendo Dio, ha voluto per amore entrare nelle ferite della storia fino a speri­
mentare l'abbandono della croce.
Dinanzi al vuoto di valori ed ai profondi interrogativi esistenziali che interpella­
no l’odierna società, dobbiamo proclamare e testimoniare che Cristo ha preso su 
dì sé le domande, le attese e persino i drammi dell’ umanità d'ogni tempo. Con la 
sua risurrezione Egli ha pienamente reso possibile la realizzazione del desiderio 
di vita e di eternità che alberga nel cuore di ogni uomo e specialmente dei gio­
vani.
L'Europa ha urgenza di incontrare questo Dio, che ama gli uomini e si fa pre­
sente in ogni umana prova e difficoltà. Perché ciò avvenga è indispensabile che i 
credenti siano pronti a testimoniare la fede con la vita. Cresceranno allora 
Comunità ecclesiali mature, preparate e disposte a utilizzare ogni mezzo per la 
nuova evangelizzazione".

Sulle orme del Cristo pasquale i credenti e le Chiese possono divenire protagonisti di 
riconciliazione o ricostruzione dell’unità, ripercorrendo i suoi stessi passi.

Siamo chiamati a ridire Dio all’Europa: più precisamente il Dio pasquale che è la 
“Buona notizia” anche per la nostra cultura con le sue attese, i suoi successi ed i suoi gravi 
fallimenti.

4. Sentieri per una nuova comunione
Il Cristo pasquale che continua a “restare con noi fino alla fine dei tempi” riapre davan­

ti a noi vie di salvezza e di comunione. In questo ultimo capitolo vorrei indicare alcuni per­
corsi che sono compiti per la Chiesa. Essi sono indicati costantemente dal Magistero: dal 
Vaticano II alla Novo Millennio ineunte.

La cattolicità

Ogni giorno scopro più profondamente il grande dono che è la cattolicità. Nel suo senso 
più ampio essa è la possibilità di realizzare una comunione universale, un’unità, senza alcun 
tipo di frontiera, in modo che le differenze non siano cancellate, ma piuttosto si realizzino 
nella loro identità. Essa si può quindi considerare come l’impronta del Dio trinitario nel rap­
porto fra gli uomini. L’espandersi di questa unità è uno dei passi di Dio nella nostra storiae 
un fondamento della nostra speranza.

Sta approfondendosi la riflessione sui rapporti tra la Chiesa universale e Chiesa parti­
colare; tra sinodalità e primato; tra dimensione gerarchica della Chiesa e dimensione cari­
smatica; tra parrocchie, movimenti e associazioni, al di là di sterili contrapposizioni, la col­
laborazione si va intensificando. Una realtà che ha visto notevoli passi negli anni recenti è 
il rapporto tra l’Est e l’Ovest europei. Mi sembra che il fenomeno migratorio costituisca il 
luogo “ideale” per sperimentare la novità della cattolicità.

Ecumenismo

Nonostante la situazione di “crisi” che tutti conosciamo, colgo nell’esperienza delle 
Chiese e comunità ecclesiali degli eventi e dei segni che indicano una grande vivacità e 
lasciano intravedere novità inattese nella vita e nei metodi dell’ecumenismo. Mi riferisco, 
per esempio, all’Enciclica Ut unum sint, in cui il Papa ha rilanciato con forza l’impegno 
della Chiesa cattolica per l’ecumene e dove ha affrontato un tema delicato come la modalità



Documentazione 915

del Primato petrino. da alcuni visto come uno degli ostacoli all'unità visibile tra le Chiese. 
Recentemente la Commissione teologica mista cattolico-anglicana (ARCIC) ha emanato, 
sul tema del servizio dell'unità nella Chiesa, un significativo documento comune '7/ dono 
dell’autorità” (The Gift of autorithy), frutto di una lunga ricerca. Il Primato appare sempre 
più come autentico e urgente servizio all'unità.

Durante l’Assemblea ecumenica europea che si è svolta a Graz nel 1997 si è percepito 
che c’è un popolo ecumenico che abita l’Europa, e che incarna uno stile di vita di comu­
nione e una ricerca della riconciliazione e della collaborazione a tutti i livelli. L’ecumenismo 
è uscito dalle strutture istituzionalizzate, dalle Facoltà, da cerehie ristrette di pionieri ed è 
diventato un’esigenza di tanti cristiani d’Europa, un fatto “normale” e questo indica che è 
iniziata una nuova fase del cammino di riconciliazione. L'Assemblea di Graz ha anche 
messo in luce l’importanza fondamentale di una spiritualità ecumenica: attraverso una vita 
radicalmente ricentrata sul Vangelo è possibile intravedere l'al di là delle divisioni e far 
nascere dialoghi ritenuti impossibili. Grandi eventi di riconciliazione, nonostante le grandi 
difficoltà affrontate, sono stati i viaggi-pellegrinaggi di Giovanni Paolo II, a cominciare da 
quello in Romania nel maggio 1999, quando per la prima volta nella storia il Papa, Vescovo 
di Roma, visitava una Nazione a maggioranza ortodossa, fino alle visite in Terra Santa, in 
Grecia, in Ucraina, in Armenia e la prossima in Bulgaria.

Durante i recenti Sinodi dei Vescovi (quello Speciale per l’Europa del 1999 e quello sul 
tema dell’Episcopato dell’ottobre 2001) l’argomento ecumenico è stato molto presente.

La Dichiarazione congiunta luterano-cattolica, firmata ufficialmente ad Augsburg il 31 
ottobre 1999 è stato un altro evento storico, un passo importante e non revocabile. Questa 
Dichiarazione è infatti il primo documento firmato ufficialmente tra cattolici e luterani dopo 
la riforma di Lutero e la separazione conseguita. Ciò significa che la divisione che si è con­
sumata circa 500 anni fa non è andata così in profondità da toccare le radici comuni della 
nostra fede e da impedire di ritrovare le strade per l'unità.

Un’esperienza paradigmatica rispetto alle trasformazioni che stanno attraversando il 
cammino ecumenico è anche il processo avviato dal Consiglio delle Conferenze Episcopali 
d’Europa (CCEE) insieme alla Conferenza delle Chiese d’Europa (KEK) costituito dalla 
Charta Oecumenica - Linee guida per la crescita della collaborazione tra le Chiese in 
Europa*. Si tratta di un documento, firmato ufficialmente a Strasburgo il 22 aprile 2001 dai 
Presidenti di CCEE e KEK, che le Chiese del Continente europeo hanno deciso di redigere, 
dopo la II Assemblea Ecumenica Europea di Graz (giugno 1997), per dare un nuovo impul­
so al cammino di riconciliazione nel Continente.

La Charta Oecumenica contiene 26 impegni che le Chiese in Europa sono invitate ad 
assumersi per rendere di nuovo visibile storicamente Cuna, santa, cattolica, apostolica Chiesa 
di Cristo. Essa è il primo documento storico di questo genere. Tuttavia la Charta non è tanto 
un ulterióre testo scritto, ma piuttosto un processo: il testo scritto è un’"occasione” per incon- 
tn, confronti, riflessioni, progetti comuni. Il testo non è ora tanto affidato alla “critica” intel­
lettuale, ma alla “critica” della vita. Per comprendere il senso della Charta occorre conside­
rare che è un testo “europeo” e vuole creare una comunione al di là delle situazioni naziona­
li; è attenta alla diversità dalle situazioni del cammino ecumenico e spinge ogni Chiesa loca­
le ad assumersi la responsabilità per ciò che accade in tutto il Continente e non solo nel pro­
prio Paese. Inoltre la Charta è frutto di un lavoro fatto insieme dalle tre grandi tradizioni eccle­
siali cristiane presenti in Europa: cattolica, ortodossa e protestante. Non è frutto di un lavoro 
bilaterale tra due Chiese. Essa è una chance perché ogni Chiesa locale diventi protagonista 
dell’intero capitolo della riconciliazione tra i cristiani e non solo di quello nazionale.

Al Segretariato del CCEE siamo già testimoni del fatto che questo documento sta 
diffondendo lentamente in Europa un’onda di dialoghi, incontri, azioni concrete, progetti. 11 
’esto è tradotto nelle varie lingue del Continente e pubblicato in modo ampio. Sappiamo che 
diverse Conferenze Episcopali, Sinodi di Chiese. Consigli ecumenici nazionali/regionali e

* In RDTo 78 .2001), 601-608 [N.d.RJ.



916 Documentazione

Commissioni ecumeniche hanno inserito nell'ordine del giorno delle loro assemblee il tema 
della Charta. Essa viene studiata e proposta come strumento di formazione sia a livello 
accademico che nelle scuole e nelle realtà parrocchiali. Molte comunità. Ordini religiosi, 
movimenti, associazioni stanno assumendosi in prima persona la responsabilità per questo 
processo. Gruppi che si occupano di particolari urgenze attuali: ambiente, dialogo inter-reli- 
gioso, costruzione europea ... trovano in queste “Linee guida per la crescita di collabora­
zione fra le Chiese in Europa" un riferimento autorevole. Anche da altri Continenti inizia­
no a giungere testimonianze di frutti della Charta.

Incontro tra le religioni

Come abbiamo già visto, un tema che la storia ci pone come bruciante è quello dell’in­
contro o non incontro tra il Cristianesimo e le altre grandi religioni e culture del pianeta 
terra. La confessione di fede in Gesù Cristo è inseparabile dall'affermazione della sua sin­
golarità. Consapevole di questo, la Chiesa si riconosce chiamata ad annunciare Lui quale 
unico Salvatore del mondo e sorgente di speranza che non delude. La stessa fede in Cristo, 
tuttavia comporta il riconoscimento dell’universale disegno salvifico del Padre e dell’azio­
ne dello Spirito Santo anche al di là dei confini visibili della comunità ecclesiale. Ciò richie­
de l’attenta conoscenza degli altri mondi religiosi per discernere in essi quanto l’opera divi­
na può avervi fatto presente. Il dialogo inter-religioso, inseparabile dalla proclamazione 
evangelica, nasce da queste convinzioni.

La costruzione dell’Europa

Vorrei concludere accennando ad un altro compito urgente delle Chiese: contribuire alla 
costruzione europea. Di questo tema si occupa la terza parte della Charta Oecumenica: "La 
nostra comune responsabilità in Europa”. Il primo capitolo riguarda il tema dei valori (n. 7); 
gli altri sono: “Riconciliare popoli e culture” (n. 8); “Salvaguardare il creato” (n. 9); “Ap­
profondire la comunione con l’Ebraismo” (n. 10); “Curare le relazioni con ITslam” (n. 11)1 
“L’incontro con altre religioni e visioni del mondo” (n. 12).

Siamo impegnati ad accompagnare i lavori della Convenzione sul futuro dell’Unione 
Europea, la questione dell'allargamento ad Est o ri-unificazione dell’Europa; le problemati; 
che etiche dalla clonazione alla eutanasia; dal ruolo dell’Europa per le situazioni di crisi 
(Terra Santa) alla salvaguardia del creato.

Si tratta soprattutto di riscoprire la “vocazione” propria dell’Europa che è stata ed è anco­
ra essenzialmente quella culturale e dell’inculturazione del Vangelo nella propria cultura- 
Nonostante tutti i sentieri interrotti, smarriti o anche deviami che l’Europa ha intrapreso, essa 
ha prodotto enormemente in questo campo ed è stata anche il luogo in cui la cultura si è 
lasciata rinnovare dal Cristianesimo. L’Europa, che ebbe un ruolo fondamentale nell’evange­
lizzazione degli altri Continenti, deve oggi affrontare la stagione di una nuova inculturazione 
del Vangelo nelle proprie terre, per assumersi responsabilmente le esigenze della Chiesa uni­
versale. Ciò potrà avvenire in modo autentico, solo se l’Europa imparerà a capirsi partendo 
dall’altro, dalle altre regioni della terra, dagli altri Continenti, dalle altre culture.

Conclusione
Auguro a tutti voi, alla vostra Chiesa di essere protagonista di questa storia, una storia 

divina, con un grande orizzonte.

* Amédée Grab
Vescovo di Coira

Presidente del Consiglio delle 
Conferenze Episcopali d’Europa



Documentazione 917

Dare vita alla vita:
una sfida per il nostro tempo

Mercoledì 29 maggio, a Genova, si è aperto I VIII Congresso Nazionale della Società Italiana di 
Neonatologia e durante la cerimonia inaugurale il Cardinale Arcivescovo di Genova è intervenuto 
con questa relazione:

Introduzione: le domande sulla vita
Cos’è la vita? Cos’è la nostra vita? Quando comincia? Quando finisce? Dove ci condu­

ce? Nessuno si meravigli se parto da queste domande sulla vita, tutt’altro che semplici e 
lineari: sono quanto mai complesse, e comunque sono “fondamentali”. E non possiamo zit­
tirle. Anche a non volere, queste domande ci interpellano da sempre, dall’inizio della nostra 
storia, e ci obbligano a riflettere e a cercare una risposta, che ci pare talora nuova e dinami­
ca e talora antica e immutabile: come il mare che viene a frangersi sulla riva per ritrarsi di 
nuovo, sempre diverso e sempre uguale. E naturale che sia così. Infatti, se da un lato il 
mondo muta e ancor più muta la conoscenza che noi abbiamo del mondo, e dunque muta 
anche qualcosa che è in noi, dall’altro lato il “cuore”, l’io profondo dell’uomo resta quello 
di sempre. Così nel tempo le stesse domande sulla vita, come pure le emozioni che da essa 
vengono suscitate, ci si ripropongono con accenti diversi e nuovi: è anche questo un rifles­
so della ricchezza grande della vita, della ricchezza infinita del mistero di Dio da cui la vita 
e noi, ciascuno di noi, traiamo origine.

Ora se le domande sulla vita riguardano tutti, riguardano in un modo più specifico i 
medici, quanti cioè per vocazione e professione si configurano come «custodi e servitori 
della vita umana», per usare una specie di definizione che troviamo nell’Enciclica Evange- 
lium vitae di Giovanni Paolo II (n. 89).

Il porsi le domande sulla vita è senza dubbio uno degli aspetti più delicati, ineludibili e 
decisivi dell’arte e della pratica medica. Giustamente - e non potrebbe essere diversamente 
- la medicina, in ogni suo ambito e in specie in quello che concerne la vita nelle sue prime 
fasi di sviluppo, esige interventi concreti, tempestivi ed efficaci. Ma non poche volte, in 
nome di questa legittima e doverosa esigenza, si è portati a ritenere scontata la risposta alle 
domande sulla vita, o a metterla tra parentesi se non proprio a censurarla, o comunque ad 
accontentarsi di risposte più legate alle diverse tendenze culturali in atto che non ad una 
rigorosa e approfondita riflessione razionale.

Certo, non è questo il luogo per riaffrontare, ancora una volta, il cammino faticoso ed esal­
tante di una risposta scientifica e razionale alle fondamentali domande sulla vita. Può bastare in 
questa sede richiamare l’enorme significato che una simile risposta riveste per il medico e il suo 
lavoro quotidiano. C’è qui un passaggio obbligato, una sfida alla quale non ci si può sottrarre. 
In realtà, solo se questa risposta viene cercata e trovata, la professione medica può possedere la 
sua base razionale e quindi la sua consistenza etica, il quotidiano esercizio della medicina può 
radicarsi in motivazioni di autentica e ricca umanità, e l’intervento medico può rivendicare il 
contenuto vero di quella concretezza, tempestività ed efficacia di cui dev’essere segnato.

Vorrei ora avvicinarmi all’opera quotidiana dei medici in genere e dei neonatologi e 
offrire qualche spunto perché l’istanza umana ed etica ricordata sia maggiormente custodita 
e favorita.

I. La vita umana come vita della persona
Penso che si debba partire da un dato di base che condiziona l’intero discorso sulla vita 

umana: è l’unità indivisa e indivisibile tra la persona e la vita umana. Infatti la vita, in



918 Documentazione

quanto “umana”, non è qualcosa di “diverso” o di “altro” dalla persona, ma è precisamen­
te - sempre e solo - questa stessa persona che vive. Non c’è vita umana al di fuori dello 
persona. Per questo la comprensione della vita umana fa tutt’uno con la comprensione della 
persona, e viceversa.

E dunque l’antropologia, cioè la visione dell’uomo, a decidere la risposta alle doman­
de sulla vita umana. Evidentemente il pluralismo esasperato e talvolta pieno di contraddi­
zioni secondo cui oggi si considera la persona, sfocia in maniera inevitabile nella moltepli­
cità e nella diversità di interpretazioni sulla vita umana, sui diritti e sulle responsabilità che 
la riguardano. Ma questo non è un’ulteriore prova dell’inscindibile rapporto persona-vita 
umana?

Il mio riferimento è all’antropologia delineata dalla filosofia classica, quella comune; 
mente chiamata “filosofia perenne”: è un’antropologia che trova il suo criterio di lettura e di 
interpretazione nell’esperienza umana e nella riflessione razionale matura o critica, e che 
per il credente sta in profonda armonia con i dati della stessa Rivelazione biblica, anche se 
questa offre elementi nuovi e tipicamente religiosi. In questa prospettiva la vita umana è là 
vita di quell’ essere che è soggetto personale, che si struttura come unità psico-fisica e che 
si attua nella relazionalità, ossia nell’essere “con” gli altri e “per” gli altri.

Questa affermazione è di singolare importanza non solo in se stessa, ma anche per 
conseguenze concrete e operative che comporta per la professione medica, come può imme- 
diatamente emergere da qualche veloce considerazione che desidero condividere con voi-

La prima considerazione. Per il fatto che è della persona, la vita umana partecipa della 
stessa inviolabilità che è propria della persona, che in quanto “fine” e non mai “mezzo” o 
cosa o strumento dev’essere assolutamente rispettata nei suoi diritti, a cominciare dal dirit- 
to fondamentale e fontale alla vita. In tal modo la persona si pone come il criterio morali 
intangibile. In realtà, giuristi, filosofi del diritto, filosofi teoreti e morali sono unanimi nel' 
l’affermare che, se venisse tolto questo caposaldo, crollerebbe la stessa convivenza social 
in quanto emanazione della persona.

Circa l’assolutezza e l’intangibilità del criterio morale dell’uomo in quanto persona. c'e 
una pagina, quanto mai luminosa e insieme rigorosa sotto il profilo della razionalità, scrii111 
da un grande pensatore moderno. Romano Guardini. E una pagina che merita di essere rii®1' 
ta. Tra l’altro così egli scrive: «Un uomo è inviolabile non già perché vive e ha quindi “diri1' 
to alla vita”. Un simile diritto l’avrebbe anche l’animale, perché anch’esso vive ... Ma lavi® 
dell’uomo non può essere violata perché l’uomo è persona. Persona significa capaci® 
all'autodominio e alla responsabilità personale, a vivere nella verità e nell’ordine morale - 
Non dipende fondamentalmente da età, o condizioni fisico-psichiche o doti naturali, ma dal­
l’anima spirituale che è in ogni uomo. La personalità può essere inconscia come nel dor­
miente; tuttavia esige già una tutela morale. In generale è pure possibile che non si attui pef; 
ché mancano i presupposti fisico-psichici, come nei pazzi o negli idioti; ma l’uomo civile si 
distingue appunto dal barbaro perché la rispetta anche in un simile involucro. Può essere 
anche nascosta come nell'embrione, ma già vi è e col proprio diritto. La personalità dà 
all’uomo la sua dignità; lo distingue dalle cose e ne fa un soggetto. Una cosa ha consistei!; 
za, ma non in proprio; effetto, non responsabilità; valore, non dignità ... La proibizione di 
uccidere l’uomo rappresenta il coronamento della proibizione di trattarlo come cosa ... I* 
rispetto per l’uomo in quanto persona è una delle esigenze che non ammettono discussione: 
ne dipendono la dignità, ma anche il benessere e alla fine la durata dell’umanità. Se questa 
esigenza viene messa in forse, si cade nella barbarie» (Il diritto alla vita prima della nasci­
ta,Vicenza 1985, pp. 19-21).

La conclusione, allora, s’impone da sé: è bene tutto ciò che custodisce, difende e pro­
muove l’uomo in quanto persona; è male tutto ciò che lo minaccia, l’aggredisce, lo stru­
mentalizza, lo elimina.

La seconda considerazione. Se la vita umana è la vita propria della persona e se la per­
sona è un essere “inscindibilmente” corporeo-psichico-spirituale (una “totalità unificata", un



Documentazione 919

abbraccio vivente di corpo, psiche e anima), ne segue che la vita umana non può minima­
mente esaurirsi né nel solo dato biofisiologico né nel solo dato psicologico o/e spirituale. In 
questa prospettiva profondamente antropologico-personalistica della vita umana, risulta ina­
deguata, anzi scorretta la concezione organicistico-funzionale del corpo umano, come se 
questo fosse semplicemente un complesso di tessuti, di organi e di funzioni. Certo, nessuno 
può dubitare che il corpo umano sia anche questo. Non però solo questo, dal momento che 
la “specificità umana”, e dunque 1’“identità intera” del corpo umano consiste nell'essere 
“segno” del rivelarsi e “luogo” del realizzarsi della persona stessa.

E in questo preciso senso che oggi si preferisce parlare di “corporeità” e che si giunge 
ad affermare che la persona “è” il suo stesso corpo: la corporeità connota “tutto” l’uomo, e 
nel corpo umano e attraverso di esso la persona conosce, vuole, ama, entra in comunione 
con gli altri e si dona agli altri.

Possiamo ora passare dalla struttura psicofisica dell’uomo al suo significato interiore e 
dinamicamente orientato al pieno realizzarsi della persona come tale.

Sempre in forza dell'intimo legame tra la persona e la vita umana, quest'ultima riceve 
dalla persona il suo significato esistenziale, il suo logos potremmo dire. E il significato o 
logos è quello della relazionalità, dell’“io” aperto al “tu”, di un essere dunque che è nato 
fatto per entrare in “comunione” con gli altri e, più radicalmente, per “donarsi” agli altri. 
Così ogni vita umana, proprio perché tale, ha “significato” - e dunque valore specificamen­
te personale - in quanto è soggetto e insieme oggetto di comunione e di donazione: è - 
potremmo dire - un bene sociale, in quanto sta in essenziale rapporto con gli altri e gli altri 
stanno in essenziale rapporto con essa: un rapporto di comunione e di dono di sé.

Ora, se questo è il logos proprio di ogni persona e dunque di ogni vita umana, si deve 
coerentemente dire che tale logos si ritrova in ogni fase dello sviluppo della persona e della 
sua vita, anche nelle prime, nelle primissime fasi. Si pensi all’embrione, per il quale le scien­
ze biologiche e psicologiche confermano oggi l’esistenza di una fitta rete di “messaggi” tra 
madre e bambino durante le varie fasi della gravidanza.

Mi toma alla mente il bellissimo numero 18 della Lettera Mulieris dignitatem nel quale 
Giovanni Paolo II propone la verità “integrale” della maternità umana: questa è fenomeno 
non solo biofisiologico, ma anche e specificamente fenomeno, meglio “evento”, antropo­
logico ed etico. Senza parlare di una pagina molto più antica, quella scritta dall’Evangeli­
sta Luca sull’incontro delle due madri e dei due figli, di Elisabetta e di Maria, di Giovanni 
il Battista e di Gesù, il Verbo incarnato nel grembo della Vergine: «Ecco, appena la voce 
del tuo saluto è giunta ai miei orecchi, il bambino ha esultato di gioia nel mio grembo» 
(Le 1,44).

Come credenti in Dio dobbiamo dire di più: anche l’embrione umano “rifiutato" può 
vivere e di fatto vive - e talvolta ad una profondità del tutto eccezionale - il logos della 
comunione e del dono di sé. Infatti anche se rifiutato dagli uomini, l'embrione è in ogni caso 
il termine personale vivo dell’amore smisurato di Dio Creatore e Padre: il termine e nello 
stesso tempo - anche se a noi non è dato di conoscerne il come - l’interlocutore. Non può 
essere diversamente, se - come ha detto Giovanni Paolo II il 17 settembre 1983 - «all’ori­
gine di ogni persona umana v’è un atto creativo di Dio: nessun uomo viene all’esistenza per 
caso; egli è sempre il termine dell’amore creativo di Dio».

E quanto abbiamo detto per le diverse fasi di sviluppo, dobbiamo ripetere per le diver­
se condizioni di esistenza di ogni persona e di ogni vita umana, anche le più precarie e sof­
ferte. Così anche il portatore di anomalie o di handicap, il malato, il morente possono e di 
fatto vivono - sia pure in modalità specifiche - il logos umano o valore della comunione e 
del dono di sé.

Bastino, anche se parziali e solamente accennate, queste considerazioni sulla vita 
umana, come vita di quell’essere che si definisce soggetto personale, che si struttura come 
unità psico-fisica e che si attua nella relazionalità, ossia nell’essere “con" gli altri e “per” gli 
altri.



920 Documentazione

Si tratta ora di passare da queste considerazioni sulla vita - che possono sembrare teo­
riche o in qualche modo lontane dalla fatica quotidiana del medico - alle considerazioni più 
precise e concrete sull’atteggiamento che noi possiamo e dobbiamo assumere nei confronti 
della vita stessa. Sono considerazioni “pesanti” nel senso che sfidano la nostra libertà, 
sollecitandola ad essere veramente e pienamente responsabile, e quindi autenticamente 
umana.

II. Il medico “custode e servitore della vita umana”
La prospettiva specifica è sempre quella del medico, nella sua vocazione e missione di 

“custode e servitore della vita umana”. Ancora una volta procediamo per accenni quasi tele­
grafici, partendo da un dato che potrebbe suonare in qualche modo antitetico o comunque 
lontano dall’affermata vocazione e missione di custodia e di servizio alla vita umana propria 
del medico.

Sì, il punto di partenza è il compito di ‘‘dominare la terra” che Dio creatore ha dato 
all’uomo. Così come è stato pensato, voluto e creato da Dio, l’uomo è “signore”. In parti­
colare la sua signoria non è solo sul mondo infraumano delle cose, ma è anche sulla stessa 
vita umana, come appare dalla benedizione primordiale di Dio circa la fecondità della cop­
pia: «Dio li benedisse e disse loro: “Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra; soggio­
gatela e dominate sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo e su ogni vivente che striscia 
sulla terra”» (Gen 1,28).

Ora questa signoria dell’uomo sulla vita umana si esprime, in particolare, attraverso la 
conoscenza scientifica sempre più ampia e profonda e la sua applicazione tecnologica sem­
pre più vasta ed efficace. Lo scrive un recente documento della Chiesa: «Dio ha creato l’uo­
mo a sua immagine e somiglianza: “maschio e femmina li creò” (Gen 1,27), affidando loto 
il compito di “dominare la terra” (Gen 1,28). La ricerca scientifica di base e quella applica­
ta costituiscono un'espressione significativa di questa signoria dell’uomo sul creato». 1' 
documento, per la verità, prosegue con una precisazione di grande importanza. Scrive: «La 
scienza e la tecnica, preziose risorse dell'uomo quando si pongono al suo servizio e ne pro­
muovono lo sviluppo integrale a beneficio di tutti, non possono da sole indicare il senso del­
l’esistenza e del progresso umano. Essendo ordinate all’uomo da cui traggono origine e 
incremento, attingono dalla persona e dai suoi valori morali l’indicazione della loro finalità 
e la consapevolezza dei loro limiti» (Donum vitae, Introduzione, 2).

Per rifarci di nuovo al libro sacro della Genesi, la signoria dell’uomo è ... dell'uomo.e 
dunque non una signoria “assoluta", bensì “relativa” a quella di Dio. Proprio perché l’uo­
mo è creato da Dio ed è creato a sua immagine e somiglianza, la signoria dell’uomo porta 
iscritta in se stessa questa immagine e somiglianza, e dunque può e deve esercitarsi secon­
do la sapienza e l’amore con cui Dio è e si comporta da sommo e unico vero Signore nei 
riguardi del creato e in particolare degli uomini.

L’uomo, dunque, non è arbitro assoluto del concreto esercizio della sua signoria sul 
creato: può e deve esserlo solo e sempre subordinatamente a Dio e al suo disegno, a quel 
disegno sapiente e amoroso che è stampato dentro il cuore di ogni uomo - è la legge mora­
le - e che è tutto e solo a favore dell’uomo, del suo bene, della sua perfezione e felicità.

Di nuovo un brevissimo testo della Genesi è illuminante: «Il Signore Dio prese l’uomo 
e lo pose nel giardino di Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse» (Gen 2,15). Sono vera­
mente interessanti i due verbi usati dall’autore sacro: coltivare e custodire. Dicono, da un 
lato, che l’uomo può e deve intraprendere, trafficare i propri talenti di conoscenza e di inter­
vento, trasformare la realtà, e dall’altro lato che l’uomo può e deve fare tutto questo con 
quella saggezza e quell’amore che del creato nulla sciupano, nulla rovinano e nulla distrug­
gono. Anche e soprattutto nel campo della vita umana vale quanto ha scritto il Papa nella 
sua prima Enciclica: «Era volontà del Creatore che l’uomo comunicasse con la natura come



Documentazione 921

“padrone” e “custode” intelligente e nobile, e non come “sfruttatore” e “distruttore” senza 
alcun riguardo» (Redemptor hominis, 15).

L’uomo, allora, è “signore" solo se e nella misura in cui è “ministro" del disegno sta­
bilito dal Creatore; è “signore” solo se e nella misura in cui l’uomo vive la sua libertà come 
“responsabilità”, ossia come obbedienza alla legge morale, che - ripetiamolo ancora - è 
tutta e solo al servizio dell’uomo e del suo vero bene.

In questo senso, la signoria ministeriale dell'uomo non è un limite ma una risorsa: pro­
prio perché ministeriale, questa signoria imprime un dinamismo più intenso e un'urgenza 
etica più forte al dovere che l’uomo ha nei riguardi della vita umana, più precisamente nei 
riguardi dell'impegno nella ricerca scientifica e nell’applicazione tecnologica. Come a dire, 
che la fede - ossia questa visione biblica del dominio dell’uomo - non frena né blocca il 
cammino della scienza e della tecnica, ma al contrario lo rilancia e lo stimola, in un certo 
senso - e il termine è veramente appropriato - lo “benedice”, in quanto esso esprime e si fa 
concreta realizzazione dell'immagine e somiglianza dell’uomo con Dio. Certo, tutto dev'es­
sere secondo il disegno di Dio, secondo la legge morale: ma questo è indispensabile perché 
la scienza e la tecnica siano se stesse, mantengano la loro verità e dignità, quelle appunto di 
essere al servizio dell’uomo e del suo bene. Il documento della Chiesa sopra citato afferma 
in modo icastico e perentorio: «La scienza senza la coscienza ad altro non può portare che 
alla rovina dell’uomo». E aggiunge una citazione tratta dal Concilio Vaticano II: «L’epoca 
nostra, più ancora che i secoli passati, ha bisogno di questa sapienza, perché diventino più 
umane tutte le sue nuove scoperte. E in pericolo, di fatto, il futuro del mondo, a meno che 
non vengano suscitati uomini più saggi» (Gaudium et spes, 15).

Penso che tutti noi possiamo facilmente sottoscrivere il discorso fatto sinora, tanto è 
coerente e, direi, cogente nella sua razionalità. E però nel vissuto e nella fatica della profes­
sione medica - in particolare dei neonatologi - che questo discorso è chiamato ad inserirsi, 
con la sua offerta di un criterio umano ed etico per l’atteggiamento e il comportamento da 
assumere. Ma proprio in questo vissuto faticoso, insieme alle certezze, si aprono quasi quo­
tidianamente gli interrogativi, le perplessità, i dubbi, le paure, le angosce, e anche le tenta­
zioni.

Voi neonatologi vi trovate non poche volte a dover prendere decisioni da cui può dipen­
dere la vita o la morte di un bambino. E vi trovate per lo più soli, come avviene in partico­
lare nel nostro Paese, dove - diversamente che in altre Nazioni - non esiste una consolida­
ta tradizione alla decisione collettiva. Soli, anche perché da noi è piuttosto scarso il coin­
volgimento dei genitori del bambino.

Ecco il dilemma sul quale si gioca la decisione: si devono rianimare o no in sala parto 
anche i bambini che presentano malformazioni o patologie considerate incompatibili con la 
vita? Si deve iniziare o sospendere l'assistenza intensiva a neonati fortemente prematuri o 
con patologie che hanno elevata probabilità di produrre handicap?

Certamente scegliere di non rianimare un neonato malformato (magari polimalformato) 
è una responsabilità quanto mai grave: una responsabilità verso il bambino, verso i suoi 
genitori, verso la società, ed innanzi tutto verso la propria coscienza professionale e morale 
nella quale risuona la voce stessa di Dio!

Se sta il discorso fatto in precedenza, si deve dire che il carattere specificamente perso­
nale di ogni vita umana, e dunque anche in queste situazioni così precarie, si pone come cri­
terio etico che non ammette eccezioni: è il criterio del rispetto assoluto della vita umana. 
Del resto, il criterio della scelta per la vita risulta più ragionevole e in qualche modo facili­
tato sia dal cammino attuale della scienza e della tecnica, sia dall’incertezza che spesso 
grava sulla nostra prognosi.

Quanto al cammino della scienza e della tecnica si pensi, ad esempio, ai passi compiu­
ti nell’ambito dei limiti della possibilità di sopravvivenza. A livello scientifico il limite di 
vitalità per un neonato sembrerebbe ufficialmente stabilito a quota 500 grammi e 23 setti-



922 Documentazione

mane di gestazione. Ma è di pochi giorni fa il perfetto recupero di una bimba di soli 285 
grammi. Mi chiedo: non è forse accaduto anche a voi di condurre a una normale sopravvi­
venza bimbi di sole 22 settimane? Gli ultimi trent’anni. così dinamici sul piano scientifico 
e tecnologico, hanno registrato un’infinità di primati, con il continuo superamento di limiti 
già considerati invalicabili.

Inoltre la scelta della vita s’impone di fronte all'incertezza della prognosi. Infatti, nel 
momento in cui un bimbo richiede un intervento salvavita, chi di noi può sapere se, con le 
cure, sopravviverà o se, nonostante il nostro prodigarci, morirà? E, allora, visto che non di 
certezze ma di probabilità si tratta, quale fondamento razionale potrebbe vantare la rinuncia 
a rianimare chi dispone di probabilità di sopravvivenza certamente povere eppure forse suf­
ficienti perché lui, il bambino che ci sta innanzi, con il nostro aiuto possa salvarsi e cresce­
re? Nell'ambito della vita umana, non vale l’assioma in dubio libertas; vale piuttosto il prin­
cipio che si deve stare dalla parte più sicura: quella di non mettere in pericolo la salvezza di 
una vita. Senza poi dimenticare che c’è una differenza essenziale tra il morire e il dare la 
morte.

Certe sono molto più numerose e complesse le questioni di bioetica nell’ambito della 
neonatologia, che non si possono affrontare ora in questa sede. Spero però che il discorso 
fatto, sia pure nei suoi termini generali, possa offrire un poco di luce, o se non altro possa 
far desiderare una riflessione più ampia e puntuale.

Conclusione: coltivare lo sguardo contemplativo
In conclusione vorrei riprendere il titolo che ho voluto scegliere per il mio intervento: 

“Dare vita alla vita: una sfida per il nostro tempo”. Da quanto detto si può comprendere il 
perché di questa scelta. La vita, infatti, non è solo un dato di cui ciascuno di noi è il termi­
ne o il depositario, ma è anche e specificamente un compito, di cui ciascuno di noi è il sog­
getto responsabile. E in termini generali, ma non per questo meno veri e significativi, il com­
pito è appunto di dare vita alla vita, ossia di rispettarla e di promuoverla nella sua “verità 
integrale", come vita della persona, come vita inscindibilmente fisico-psichico-spirituale- 
come vita in relazione.

Questo compito, sempre ma soprattutto nel nostro tempo, si configura come una tre­
menda sfida. Infatti, la situazione che stiamo vivendo si presenta profondamente ambiva­
lente: da un lato, assistiamo ad uno sviluppo scientifico-tecnico sui problemi della vita che 
si qualifica come inarrestabile, rapidissimo e sconvolgente, con possibilità inedite di inter­
venti terapeutici e persino alterativi; dall’altro lato registriamo la tentazione - e non poche 
volte il fatto stesso - di un’utilizzazione di tale sviluppo che non è a favore dell’uomo e del 
suo vero bene, ma che è succube, anzi schiavo di ben altri interessi.

Particolarmente forte in questo ambito è il peso schiacciante della cultura. Dominanti, 
infatti, sono alcuni modelli culturali ed etici che si rivelano assai problematici, se non pro­
priamente negativi e quindi inaccettabili. Sono modelli che si basano sul principio che «ciò 
che è tecnicamente fattibile è anche e per ciò stesso moralmente ammissibile». Anche se per 
strade diverse, questi modelli hanno una paurosa deriva riduzionista: l’uomo da persona è 
ridotto a cosa, da fine a mezzo; la vita umana è ridotta alla sua realtà biofisiologica, secon­
do una concezione materialista, consumista ed edonista della cosiddetta “qualità della vita".

In un simile contesto culturale, peraltro così capillarmente diffuso e subdolamente - no. 
apertamente - imposto dai mass media, se si vuole essere veramente razionali, dobbiamo 
educarci senza sosta a possedere e a vivere lo “sguardo contemplativo” sulla realtà, a comin­
ciare dalla realtà della vita umana.

Di questo sguardo ci parla l’Enciclica Evangelium vitae, là dove il Papa scrive: «Urge 
anzitutto coltivare, in noi e negli altri, uno sguardo contemplativo. Questo nasce dalla fede 
nel Dio della vita, che ha creato ogni uomo facendolo come un prodigio (cfr. Sai 139,14). E



Documentazione 923

lo sguardo di chi vede la vita nella sua profondità, cogliendone le dimensioni di gratuità, di 
bellezza, di provocazione alla libertà e alla responsabilità. E lo sguardo di chi non pretende 
d’impossessarsi della realtà, ma la accoglie come un dono, scoprendo in ogni cosa il rifles­
so del Creatore e in ogni persona la sua immagine vivente (cfr. Gen 1,27; Sai 8,6). Questo 
sguardo non si arrende sfiduciato di fronte a chi è nella malattia, nella sofferenza, nella mar­
ginalità e alle soglie della morte; ma da tutte queste situazioni si lascia interpellare per anda­
re alla ricerca di un senso e, proprio in queste circostanze, si apre a ritrovare nel volto di ogni 
persona un appello al confronto, al dialogo, alla solidarietà. E tempo di assumere tutti que­
sto sguardo, ridiventando capaci, con l’animo colmo di religioso stupore, di venerare e ono­
rare ogni uomo» (n. 83).

Questo sguardo contemplativo, lungi dal confinarci nel regno dell’astrattezza o del sen­
timentalismo, ci darà più fantasia e più audacia nell’affrontare con concretezza, tempestività 
ed efficacia le responsabilità della professione medica. Sarà, sempre questo sguardo con­
templativo, fonte di una saggezza, di una sapienza che ha in sé la luce e la forza di suggeri­
re, anche nelle situazioni più complesse e nuove, la soluzione veramente umana alle que­
stioni della vita di ogni persona.

5« Dionigi Card. Tettamanzi
Arcivescovo Metropolita di Genova





UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56 201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Cilicio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56 295 (ab. 335/632 35 90)

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011 51 56 369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56 209

E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56 383 - fax 011/51 56 209

venerdì ore 9-12
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56 310 - fax 011/51 56 319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail; liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011/51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/5156220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56 340 - fax 011/51 56 349
E-mail: farniglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56 335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56 450 - fax 011/51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56430 - fax 011/51 56 439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migrami - tei. 011/24620 92 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56 300 - fax 011/51 56 309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:farniglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 5 - Maggio 2002
Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. I I - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell'Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa"
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)_________

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 10/2002

Spedito: Dicembre 2002


