
RIVISTA
DIOCESANA
torinese

ANNO LXXIX
GIUGNO 20026



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giornifestivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/51 56211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56 209_

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali - ore 9-12
Fiandino mons. Guido (ab. tei. 011 568 28 17 - 349/157 41 61U
Lanzetti mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - 347/24620 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 02 61 - 329/214 81 26)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO Nord: Voleri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/97231 71 - 339/3596870) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/96763 25 - 3.35/61 1 0339) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo. S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO_

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/5156360 - ab. 011/521 1557)
(segue nella III di copertina)



Rivista diocesana torinese 
ufficiale per cli atti dell’arcivescovo e della curia metropolitana "--------------- --------------------- ---------------------------------
Anno LXXIX Giugno 2002

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Due Vescovi Ausiliari per l’Arcidiocesi di Torino: Mons. Guido Fiandino e Mons. Gia­
como Lanzetti 935

Messaggio ai partecipanti al Vertice Mondiale sull’Alimentazione 936
Messaggio ai partecipanti al Convegno Europeo di studio sul tema "Verso una Costitu­

zione europea?" 938
Messaggio ai partecipanti alla III Sessione Plenaria della Pontificia Accademia di San

Tommaso d’Aquino 941
Messaggio per la XXIII Giornata Mondiale del Turismo 943
Dichiarazione congiunta di Sua Santità Giovanni Paolo II e di Sua Santità Bartholo- 

maios I sull’etica ambientale 946
Per la Canonizzazione di Padre Pio da Pietrelcina:

- Omelia nella Canonizzazione (16.6) 949
- Discorso all'Angelus (/6.6) 951
- Discorso nell’Udienza ai pellegrini (17.6) 951

Atti delia Santa Sede

Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti:
- Concessione del titolo di Basilica Minore alla Cattedrale di S. Giovanni Battista in

Torino 953
- Notificazione su alcuni aspetti dei lezionari ecclesiastici propri della "Liturgia 

Horarum” 955

Penitenzieria Apostolica:
Decreti:
- Si ammettono Indulgenze ad atti di culto compiuti in onore della Divina Misericordia 962
- Per il maggior bene spirituale dei fedeli, ai Vescovi eparchiali e diocesani si attribui­

sce la facoltà di impartire, una volta all’anno, la Benedizione Papale con annessa 
l’Indulgenza plenaria, nelle singole chiese concattedrali che un tempo erano catte­
drali di eparchie o diocesi estinte, e ciò senza diminuzione della tema stabilita dal di­
ritto per tutta la Chiesa particolare 965

Pontificio Consiglio per i Laici:
Approvazione degli Statuti del Cammino Neocatecumenale 967

Pontificio Consiglio "Cor Unum" :
Giornata Mondiale per combattere la desertificazione 969



934

Atti del Cardinale Arcivescovo

Due Vescovi Ausiliari per la Chiesa torinese: 97I
- Annuncio del Cardinale Arcivescovo 97?
- Dichiarazioni dei due Vescovi eletti 074
- Curriculum vitae dei nuovi Vescovi 977

Messaggio con gli auguri per le vacanze estive 97$
Nelle Ordinazioni presbiterali in Cattedrale
Nella festa della Consolata, Patrona dell’Arcidiocesi: 9^2

- Nella Concelebrazione Eucaristica 98?
- Dopo la processione

Nella festa del Patrono di Torino: 9^
- Nella Concelebrazione Eucaristica 99-’
- Nei Secondi Vespri 994

Saluto al Convegno “La Salute a Torino"

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Ordinazioni presbiterali - Rinuncia - Termine di ufficio - Nomina - Nomine e con- 99^ 
ferme in Istituzioni varie - Sacerdote diocesano defunto

Atti del IX Consiglio Pastorale Diocesano

Il quinquennio 1997-2002

Documentazione

Iniziazione cristiana: un invito alla speranza (Vescovi del Triveneto)

Andiamo alla Messa (* Diego Coletti)

Eucaristia, comunione e solidarietà (Card. Joseph Ratzinger)

Comunicare il Vangelo oggi nel mondo della salute (* Cosmo Francesco Ruppi)

La dignità del morente (Vescovi svizzeri)
L’approvazione degli Statuti del Cammino Neocatecumenale (Card. James Francis Staf- 1064 

fard)



Atti del Santo Padre

DUE VESCOVI AUSILIARI
PER L’ARCIDIOCESI DI TORINO:

MONS. GUIDO FIANDINO
MONS. GIACOMO LANZETTI

Su L’Osservatore Romano datato 22 giugno 2002, nella rubrica Nostre informazioni è 
stato pubblicato il seguente comunicato:

Il Santo Padre ha nominato Vescovi Ausiliari dell'Arci­
vescovo di Torino (Italia):

- il Reverendo Monsignore Guido Fiandino, finora 
Vicario Generale dell'Arcidiocesi, assegnandogli la Sede 
titolare vescovile di Aleria;

- il Reverendo Monsignore Giacomo Lanzetti, finora 
Vicario Generale della stessa Arcidiocesi. assegnandogli la 
Sede titolare vescovile di Mariana in Corsica.

L’annuncio della nomina dei due Vescovi Ausiliari è stato comunicato alle ore 12 di 
venerdì 21 giugno dal Cardinale Arcivescovo ai membri del Consiglio Episcopale e a tutti i 
collaboratori degli Uffici della Curia Metropolitana, riuniti nella chiesa dell’Immacolata 
Concezione di Maria Vergine, annessa al Palazzo Arcivescovile.

Il testo della comunicazione, le dichiarazioni dei due Eletti e il loro curriculum vitae, 
sono pubblicati negli Atti del Cardinale Arcivescovo, pp. 971-976.

La data della Consacrazione episcopale è stata fissata per sabato 20 luglio 2002, nella 
Basilica di S. Giovanni Battista, Cattedrale Metropolitana di Torino.

935



936 Atti del Santo Padre

Messaggio ai partecipanti al Vertice Mondiale sull'Alimentazione

Nei rapporti internazionali la solidarietà 
diventi il criterio ispiratore 

di ogni forma di collaborazione
Lunedì 10 giugno, durante la cerimonia di inaugurazione del Vertice Mondiale sull'Alimentafl^ 
promosso dalla FAO, il Cardinale Segretario di Stato - in qualità di Legato Pontificio - ha dato P 
tura di questo Messaggio del Santo Padre davanti ai rappresentanti di 182 Paesi del mondo riut»11 
a Roma.

Signor Presidente della Repubblica Italiana ed Illustri Capi di Stato e di Governi1 
Signor Segretario Generale dell'ONU e Signor Direttore Generale della FAO, 
Signore e Signori!
Sono lieto di porgere il mio deferente e cordiale saluto a ciascuno di Voi, 

presentanti di quasi tutti i Paesi del mondo, riuniti a Roma a poco più di cin^ 
anni dal Vertice Mondiale sull'Alimentazione del 1996.

Non potendo essere fra Voi in questa solenne circostanza, ho chiesto al Card1 
naie Angelo Sodano, Segretario di Stato, di esprimervi tutta la mia stima e la iri*3 
considerazione per l'arduo lavoro che dovete compiere, per assicurare a tutti il paIlt 
quotidiano.

Un particolare saluto vorrei rivolgere al Presidente della Repubblica Italia1’3 
e a tutti i Capi di Stato e di Governo convenuti a Roma per questo Vertice. 011 
rante i miei Viaggi pastorali nei vari Paesi del mondo, come negli incontri in Vat1 
cano, ho già avuto modo di conoscere personalmente molti di loro: a tutti va» 
il mio deferente augurio di ogni bene, per loro e per le Nazioni che essi rapp^ 
sentano.

Estendo, poi, tale saluto al Segretario Generale delle Nazioni Unite, come p1111 
al Direttore Generale della FAO ed ai Responsabili degli altri Organismi interri'1 
zionali presenti in questa riunione. La Santa Sede molto si attende dalla loro azir”1' 
in favore del progresso materiale e spirituale dell'umanità.

All'attuale Vertice Mondiale sull'Alimentazione formulo il voto che possa ave11 
il successo desiderato: lo attendono milioni di uomini e donne del mondo intero

Il precedente Vertice del 1996 aveva già attestato che la fame e la malnutrizir”1* 
non sono fenomeni soltanto naturali o strutturali di determinate aree geografici 
ma sono piuttosto come la risultante di una più complessa condizione di sottos'1 
luppo, causata dall'inerzia o dall'egoismo degli uomini.

Se gli obiettivi del Vertice del 1996 non sono stati raggiunti, ciò può essere atri1 
buito anche alla mancanza di una cultura della solidarietà e a relazioni interna/1* 
nali improntate talora ad un pragmatismo privo di fondamento etico-mora** 
Preoccupanti sono, poi, alcune statistiche, secondo le quali, in questi ultimi anni, 8 
aiuti ai Paesi poveri appaiono diminuiti, e non aumentati.

Oggi più che mai si impone l'urgenza che, nei rapporti intemazionali, la s*1‘ 
darietà diventi il criterio ispiratore di ogni forma di cooperazione, nella consap 
volezza della destinazione universale dei beni che Dio creatore ci ha affidato.

Certo, molto ci si aspetta dai tecnici, che dovranno dire quando e come aume,t 
tare le risorse in agricoltura, come distribuire meglio i prodotti, come predisporr*



Atti del Santo Padre 937

vari programmi di sicurezza alimentare, come pensare a nuove tecnologie per 
aumentare i raccolti ed estendere gli allevamenti.

Nel Preambolo della Costituzione della FAO si proclamava già l'impegno di cia­
scun Paese ad aumentare il proprio livello di nutrizione, a migliorare le condizioni 
dell'attività agricola e delle popolazioni rurali, così da accrescere la produzione ed 
attivare un'efficace distribuzione degli alimenti in ogni parte del Pianeta.

Tali obiettivi comportano, però, una continua riconsiderazione del rapporto tra 
il diritto di essere liberato dalla povertà e il dovere dell'intera famiglia umana di 
venire concretamente in soccorso di quanti sono nel bisogno.

Da parte mia, sono lieto che il presente Vertice Mondiale sull'Alimentazione 
solleciti nuovamente le varie componenti della Comunità Internazionale, Governi 
ed Istituzioni intergovernative, ad impegnarsi per garantire comunque il diritto alla 
nutrizione, quando il singolo Stato non è in grado di sopperirvi a motivo del pro­
prio sottosviluppo e delle proprie condizioni di povertà. Tale impegno risulta 
quanto mai necessario e legittimo, dal momento che la povertà e la fame rischiano 
di compromettere alla radice l'ordinata convivenza di Popoli e Nazioni e costitui­
scono una minaccia concreta alla pace e alla sicurezza internazionale.

E in questa prospettiva che si pone l'attuale Vertice Mondiale sull'Alimenta­
zione, ribadendo il concetto di sicurezza alimentare e prevedendo uno sforzo di 
solidarietà capace di dimezzare, entro il 2015, il numero delle persone malnutrite e 
prive del necessario per vivere. È una sfida grandiosa, in cui anche la Chiesa è 
impegnata in prima fila.

Per questo, la Chiesa cattolica, da sempre sollecita nel promuovere i diritti 
umani e lo sviluppo integrale dei popoli, continuerà a sostenere quanti operano 
perché sia assicurato a tutti il cibo quotidiano. Essa è vicina per intima vocazione ai 
poveri della terra ed auspica il fattivo impegno di tutti perché presto venga risolto 
questo problema, che è uno dei più gravi dell'umanità.

Dio Onnipotente, ricco di misericordia, faccia scendere la sua Benedizione sulle 
vostre Persone, sui vostri lavori sotto l'egida della FAO, e su quanti si impegnano 
per l'autentico progresso della famiglia umana.

Dal Vaticano, 10 giugno 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



938 Atti del Santo Padre

Messaggio ai partecipanti al Convegno Europeo di studio 
sul tema "Verso una Costituzione europea?"

Nel processo in atto 
verso un nuovo ordinamento istituzionale 

ispirarsi con fedeltà creativa alle radici cristiane 
che hanno segnato la storia europea

Illustri Signori, gentili Signore!

1. Sono lieto di inviarvi il mio cordiale saluto in occasione del Convegno Eu^ 
peo di studio che l'Ufficio per la pastorale universitaria del Vicariato di Roma 
promosso, in collaborazione con la Commissione degli Episcopati della Comuni1,1 
Europea e la Federazione delle Università Cattoliche d'Europa.

L'interrogativo posto come tema del Convegno - "Verso una Costituzione 
pea?" - sottolinea la fase particolarmente importante in cui è entrato il processo** 
costruzione della "casa comune europea". Sembra infatti giunto il momento di porre 
mano a riforme istituzionali di rilievo, auspicate e preparate lungo gli ultimi anni”1 
rese ancora più urgenti e necessarie dalla prevista adesione di nuovi Stati membri.

L'allargamento dell'Unione Europea o, meglio ancora, il processo di "europi” 
zazione" dell'intera area continentale, da me più volte auspicato, costituisce 
priorità, da perseguire con coraggio e tempestività, dando effettiva risposta all 
spettativa di milioni di uomini e donne che sanno di essere legati da una sto** 
comune e che sperano in un destino di unità e di solidarietà. Ciò richiede un rii*’11 
samento delle strutture istituzionali dell'Unione Europea, che le adegui alle nuov 
esigenze e sollecita, nel contempo, l'identificazione di un nuovo ordinamento1^ 
quale vengano esplicitati gli obiettivi della costruzione europea, le competenze d‘‘ 
l'Unione e i valori sui quali essa deve basarsi.

2. Di fronte alle varie possibili soluzioni di questo articolato e importante "p^ 
cesso" europeo, la Chiesa, fedele alla sua identità e missione evangelizzatrice, app^ 
ciò che ha già detto nei riguardi dei singoli Stati, e cioè di non avere «titolo per esp 
mere preferenze per l'una o l'altra soluzione istituzionale o costituzionale», e di v° 
coerentemente rispettare la legittima autonomia dell'ordine democratico (cfr. Cd1 
simus annus, 47). Nello stesso tempo, proprio in forza di quella stessa identità e n” 
sione, essa non può rimanere indifferente di fronte ai valori che ispirano le div^ 
scelte istituzionali. Non c'è dubbio, infatti, che nelle scelte, che di volta in vol^ 
vanno compiendo a tale riguardo, sono implicate dimensioni di ordine morale, p1 
ché tali scelte, con le determinazioni che vi sono connesse, danno inevitabile^; 
volto, in un particolare contesto storico, alle concezioni di persona, di società ® 
bene comune da cui nascono e che vi sono soggiacenti. Si fonda in questa precisa 
sapevolezza il diritto-dovere della Chiesa di intervenire offrendo il contributo che 
è proprio e che rimanda alla visione della dignità della persona umana con tutte le  
sue conseguenze, quali vengono esplicitate nella dottrina sociale cattolica.

In questa prospettiva, la ricerca e la configurazione di un nuovo ordinamente 
a cui sono finalizzati anche i lavori della "Convenzione" istituita dal Consiglio



Atti del Santo Padre 939

Europeo del dicembre 2001 a Laeken, sono da salutare come passi di per sé positivi. 
Sono infatti orientati a quell'auspicabile rafforzamento del quadro istituzionale del­
l'Unione Europea che, mediante una rete liberamente assunta di vincoli e di coope­
razioni, può contribuire efficacemente allo sviluppo della pace, della giustizia e 
della solidarietà per l'intero Continente.

3. Un siffatto nuovo ordinamento europeo, tuttavia, per essere davvero ade­
guato alla promozione dell'autentico bene comune, deve riconoscere e tutelare quei 
valori che costituiscono il patrimonio più prezioso dell'umanesimo europeo, il quale 
ha assicurato e continua ad assicurare all'Europa una irradiazione singolare nella 
storia della civiltà. Questi valori rappresentano l'apporto intellettuale e spirituale 
più caratteristico che ha plasmato l'identità europea nel corso dei secoli e appar­
tengono al tesoro culturale proprio di questo Continente. Come ho ricordato altre 
volte, essi riguardano: la dignità della persona; il carattere sacro della vita umana; 
il ruolo centrale della famiglia fondata sul matrimonio; l'importanza dell'istru­
zione; la libertà di pensiero, di parola e di professione delle proprie convinzioni e 
della propria religione; la tutela legale degli individui e dei gruppi; la collabora­
zione di tutti per il bene comune; il lavoro considerato come bene personale e 
sociale; il potere politico inteso come servizio, sottoposto alla legge e alla ragione e 
"limitato" dai diritti della persona e dei popoli.

In particolare, sarà necessario riconoscere e salvaguardare in ogni situazione la 
dignità della persona umana e il diritto di libertà religiosa inteso nella sua triplice 
dimensione: individuale, collettiva e istituzionale. Si dovrà inoltre fare spazio al 
principio di sussidiarietà nelle sue dimensioni orizzontale e verticale, come pure ad 
una visione dei rapporti sociali e comunitari fondata su un'autentica cultura ed 
etica della solidarietà.

4. Molteplici sono le radici culturali che hanno contribuito all'affermazione dei 
valori fin qui ricordati: dallo spirito della Grecia a quello della romanità; dagli 
apporti dei popoli latini, celtici, germanici, slavi e ungro-finnici, a quelli della cul­
tura ebraica e del mondo islamico. Questi diversi fattori hanno trovato nella tradi­
zione giudeo-cristiana una forza capace di armonizzarli, consolidarli e promuo­
verli. Riconoscendo questo dato storico, nel processo in atto verso un nuovo ordi­
namento istituzionale l'Europa non potrà ignorare la sua eredità cristiana, dal 
momento che gran parte di quello che essa ha prodotto in campo giuridico, arti­
stico, letterario e filosofico è stato influenzato dal messaggio evangelico.

Senza cedere ad alcuna tentazione nostalgica, e neppure accontentandosi di una 
meccanica duplicazione dei modelli del passato, ma aprendosi alle nuove sfide 
emergenti, occorrerà perciò ispirarsi, con fedeltà creativa, a quelle radici cristiane che 
hanno segnato la storia europea. Lo esige la memoria storica, ma anche, e soprat­
tutto, la missione dell'Europa, chiamata, ancora oggi, ad essere maestra di vero pro­
gresso, a promuovere una globalizzazione nella solidarietà e senza marginalizza- 
zioni, a concorrere all'edificazione di una pace giusta e duratura al suo interno e nel 
mondo intero, ad intrecciare tradizioni culturali diverse per dar vita a un umane­
simo in cui il rispetto dei diritti, la solidarietà, la creatività permettano ad ogni 
uomo di realizzare le sue più nobili aspirazioni.

5. Un compito davvero non facile sta davanti ai politici europei! Per far fronte 
ad esso in modo adeguato, occorrerà che, pur nel rispetto di una corretta conce­
zione della laicità delle istituzioni politiche, essi sappiano dare ai valori sopra men­
zionati quel radicamento profondo di tipo trascendente che s'esprime nell'apertura alla 
dimensione religiosa.



940 Atti del Santo Padre

Ciò permetterà, tra l'altro, di riaffermare la non assolutezza delle istituzioni 
politiche e dei pubblici poteri, proprio a motivo della prioritaria e innata "apparte­
nenza" della persona umana a Dio, la cui immagine è indelebilmente impressa nella 
natura stessa di ogni uomo e di ogni donna. Se ciò non avvenisse, si rischierebbe di 
legittimare quegli indirizzi di laicismo e di secolarismo agnostico e ateo che portano 
all'esclusione di Dio e della legge morale naturale dai vari ambiti della vita umana. 
A farne tragicamente le spese - come ha dimostrato la stessa storia europea - 
sarebbe, in primo luogo, l'intera convivenza civile nel Continente.

6. In tutto questo processo, vanno anche riconosciuti e salvaguardati l'identità spe­
cifica e il ruolo sociale delle Chiese e delle Confessioni religiose. Esse, infatti, hanno sem­
pre rivestito e continuano a rivestire un ruolo per molti versi determinante nell'e- 
ducare ai valori portanti della convivenza, nel proporre risposte alle domande fon­
damentali riguardanti il senso della vita, nel promuovere la cultura e l'identità dei 
popoli, nell'offrire all'Europa ciò che concorre a darle un auspicabile e necessario 
fondamento spirituale. Esse, del resto, non sono riducibili a mere entità private, ma 
operano con uno specifico spessore istituzionale, che merita di essere apprezzato e 
giuridicamente valorizzato, rispettando e non pregiudicando lo statuto di cui bene­
ficiano negli ordinamenti dei diversi Stati membri dell'Unione.

Si tratta, in altri termini, di reagire alla tentazione di edificare la convivenza 
europea escludendo l'apporto delle comunità religiose con la ricchezza del loro 
messaggio, della loro azione e della loro testimonianza: ciò sottrarrebbe, tra l'altro 
al processo di costruzione europea importanti energie per la fondazione etico-cul- 
turale della convivenza civile. Auspico, perciò, che - secondo la logica della "sana 
collaborazione" tra comunità ecclesiale e comunità politica (cfr. Gaudium et spes, 76) 
- le istituzioni europee, lungo questo cammino, sappiano entrare in dialogo con le 
Chiese e Confessioni religiose secondo forme opportunamente regolate, acce 
gliendo l'apporto che da esse può certamente derivare in forza della loro spiritila' 
lità e del loro impegno di umanizzazione della società.

7. Desidero, infine, rivolgermi alle stesse comunità cristiane e a tutti i credent1 
in Cristo, chiedendo loro di mettere in atto una vasta e articolata azione culturale- E 
infatti, urgente e necessario mostrare - con la forza di argomentazioni convincent’ 
e di esempi trainanti - che edificare la nuova Europa fondandola sui valori cb 
l'hanno modellata lungo tutta la sua storia e che affondano le loro radici nella tra­
dizione cristiana è vantaggioso per tutti, a qualsiasi tradizione filosofica o spiritual1’ 
appartengano, e costituisce il solido fondamento per una convivenza più umana 6 
più pacifica, perché rispettosa di tutti e di ciascuno.

Sulla base di simili valori condivisi sarà possibile raggiungere quelle forme d1 
consenso democratico necessarie per delineare, anche a livello istituzionale, il pi^ 
getto di un'Europa che sia davvero la casa di tutti, nella quale nessuna personae 
nessun popolo si senta escluso, ma tutti possano sentirsi chiamati a partecipare all* 
promozione del bene comune nel Continente e nel mondo intero.

8. In questa prospettiva molto è lecito attendersi dalle Università Cattolici 
europee, che non mancheranno di sviluppare una riflessione approfondita sui vaf 
aspetti di una così stimolante problematica. Anche il Convegno in atto arrechi 
sicuramente a tale ricerca il suo pregevole contributo.

Nell'invocare sull'impegno di ciascuno la luce ed il conforto di Dio, a tutti inv»1 
una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 20 giugno 2002
IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 941

Messaggio ai partecipanti alla III Sessione Plenaria 
della Pontificia Accademia di San Tommaso d'Aquino

Di fronte alla tragedia dell'umanesimo ateo 
è compito dei credenti annunciare e testimoniare 

che il vero umanesimo si manifesta in Cristo

Ai partecipanti
alla III Sessione Plenaria 

della Pontificia Accademia 
di San Tommaso d'Aquino

1- Sono lieto di inviarvi questo mio Messaggio, cari soci ordinari della Pontifi­
cia Accademia di San Tommaso d'Aquino, in occasione della vostra Sessione Ple­
naria. Vi saluto cordialmente, con un particolare pensiero per il Signor Cardinale 
 Paul Poupard, Presidente del Pontificio Consiglio della Cultura, che presiede le atti- 

vità delle Accademie Pontificie, e per il Presidente e il Segretario della vostra bene­
merita Accademia. Vorrei, inoltre, ricordare il compianto mons. Antonio Piolanti, 
già Presidente della vostra Accademia, che per lunghi anni ha reso alla Chiesa un 
Prezioso servizio.

Il vostro illustre Sodalizio, rinnovati gli Statuti ed arricchitosi della presenza di 
studiosi di fama internazionale, continua a dedicarsi con frutto allo studio dell'opera 
di San Tommaso, sempre «proposto dalla Chiesa come maestro di pensiero e 
modello del retto modo di fare teologia» (Fides et ratio, 43). Nella presente Assemblea 
Plenaria la vostra riflessione ha preso a tema "Il dialogo sul bene", nella prospettiva 
trascendentale, che scruta il rapporto del bene con l'essere e perciò anche con Dio.

2. Proseguite, cari e stimati ricercatori, su questo cammino. Oggi, accanto a 
meravigliose scoperte scientifiche e a sorprendenti progressi tecnologici, non man­
cano nel panorama della cultura e della ricerca ombre e lacune. Stiamo assistendo 
ad alcuni grandi oblìi: l'oblio di Dio e dell'essere, l'oblio dell'anima e della dignità 
dell'uomo. Ciò genera talora situazioni di angoscia, alle quali occorre offrire rispo­
ste ricche di verità e di speranza. Di fronte a pensatori pagani che, privi della luce 
superiore della Rivelazione, non erano in grado di dare soluzione ai problemi radi­
cali dell'uomo, San Tommaso esclamava: «Quantam angustiam patiebantur hinc et 
inde illa praeclara ingenia!» (Summa contra Gentiles, III, 48, n. 2261).

E necessario anzitutto ritornare alla metafisica. Nell'Enciclica Fides et ratio, tra le 
esigenze e compiti attuali della filosofia, indicavo come «necessaria una filosofia di 
portata autenticamente metafisica, capace cioè di trascendere i dati empirici per 
giungere nella sua ricerca della verità a qualcosa di assoluto, di ultimo, di fon­
dante» (n. 83). Il discorso sul bene postula una riflessione metafisica. Nell'essere 
infatti la verità ha il suo fondamento e il bene la sua consistenza. Tra l'essere, la 
verità e il bene Tommaso scopre una reale e profonda circolarità.

3. Nella comprensione del bene si trova pure la soluzione al mistero del male. 
Tommaso ha dedicato l'intera sua opera alla riflessione su Dio, ed è in questo con­
testo che svolge le sedici questioni sul male (De Malo). Seguendo Agostino, egli si



942 Atti del Santo Padre

chiede: «Unde malum, unde hoc monstrum?». Nel celebre articolo della Summa Theo­
logiae sulle cinque vie per le quali l'intelligenza umana arriva all'esistenza di Dio, 
egli riconosce come grande ostacolo in tale cammino la realtà del male nel mondo 
(cfr. q. I, 2, ob. 3).

Molti nostri contemporanei si domandano: «Come mai, se Dio esiste, permette 
il male?». Occorre allora far comprendere che il male è privazione del bene dovuto, 
e il peccato è avversione dell'uomo a Dio, fonte di ogni bene.

Un problema antropologico, così centrale per la cultura di oggi, non trova solu­
zione se non alla luce di quella che potremmo definire "meta-antropologia". Si 
tratta cioè della comprensione dell'essere umano come essere cosciente e libero, 
homo viator, che al tempo stesso è e diviene. In lui si conciliano le diversità: l'uno e 
i molti, corpo e anima, maschio e femmina, persona e famiglia, individuo e società, 
natura e storia.

4. San Tommaso, oltre che insigne filosofo e teologo, è stato maestro di uma­
nità. Doctor humanitatis l'ho definito nel 1980, proprio per questa sua caratteristica 
comprensione dell'uomo nella sua razionalità e nella sua condizione di essere 
libero. A Parigi, mentre commentava l'opera delle Sentenze di Pietro Lombardo, egli 
scoprì il ruolo della ragione pratica nell'essere e nel divenire dell'uomo. Mentre la 
ragione speculativa è ordinata alla conoscenza della verità, la ragione pratica è ordi­
nata all'operare, alla direzione cioè dell'agire umano.

L'uomo, che ha ricevuto da Dio come dono l'esistenza, ha nelle sue mani il com­
pito di gestirla in modo conforme a verità, scoprendone l'autentico senso (cfr. EnC- 
Fides et ratio, 81). In questa ricerca emerge la costante questione morale, formulata 
nel Vangelo con la domanda: «Maestro, cosa devo fare di buono?» (Mt 19,16). La cul­
tura del nostro tempo parla tanto dell'uomo e di lui sa molte cose, ma spesso dà 
l'impressione di ignorare cosa egli veramente sia. In effetti, l'uomo comprende 
appieno se stesso solo alla luce di Dio. Egli è "imago Dei", creato per amore e desti' 
nato a vivere nell'eternità in comunione con Lui.

Il Concilio Ecumenico Vaticano II insegna che il mistero dell'uomo trova solu­
zione solo alla luce del mistero di Cristo (cfr. Gaudium et spes, 22). Su questa scia, nel­
l'Enciclica Redemptor hominis ho anch'io voluto ribadire che l'uomo è la prima e 
principale via che percorre la Chiesa (cfr. n. 14). Di fronte alla tragedia dell'umane­
simo ateo, è compito dei credenti annunciare e testimoniare che il vero umanesimo 
si manifesta in Cristo. Solo in Cristo la persona può realizzarsi in pienezza.

5. Illustri e cari soci della Pontificia Accademia di San Tommaso, la forza dello 
Spirito guidi i vostri lavori e renda efficace la vostra ricerca.

Mentre invoco la costante protezione di Maria, Sedes Sapientiae, e di San Tom-' 
maso d'Aquino su ciascuno di voi e sulla vostra Accademia, di cuore tutti vi bene- 
dico.

Dal Vaticano, 21 giugno 2002

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 943

Messaggio per la XXIII Giornata Mondiale del Turismo

La sfrenata bramosia di accumulare ricchezze 
impedisce di ascoltare

l'allarmante grido di povertà di popoli interi

1. La celebrazione della Giornata Mondiale del Turismo, che si terrà il prossimo 
27 settembre sul tema "Ecoturismo, chiave dello sviluppo sostenibile", mi offre la gra­
dita opportunità di richiamare alcune riflessioni sul fenomeno della mobilità 
umana, che si è molto sviluppato nei recenti decenni, coinvolgendo ormai milioni 
di persone. Il turismo consente di impiegare parte del tempo libero per contemplare 
la bontà e la bellezza di Dio nella sua creazione e, grazie al contatto con gli altri, 
aiuta ad approfondire il dialogo e la reciproca conoscenza. Il tempo libero e la pra­
tica del turismo possono in tal modo colmare le carenze di umanità, che spesso si 
sperimentano nell'esistenza quotidiana.

La Sacra Scrittura considera l'esperienza del viaggio come una peculiare oppor­
tunità di conoscenza e di sapienza, poiché pone la persona a contatto con popoli, 
culture, costumi e terre diversi. Afferma infatti: «Chi ha viaggiato conosce molte cose, 
chi ha molta esperienza parlerà con intelligenza. Chi non ha avuto delle prove, poco cono­
sce; chi ha viaggiato ha accresciuto l'accortezza. Ho visto molte cose nei miei viaggi, il mio 
sapere è più che le mie parole» (Sir 34,9-11).

Nella Genesi, e poi nella visione rinnovatrice dei Profeti, nella contemplazione 
sapienziale di Giobbe o dell'autore del libro della Sapienza, come pure nelle espe­
rienze di fede testimoniate nei Salmi, la bellezza del creato costituisce un segno rive­
latore della grandezza e della bontà di Dio. Gesù, nelle parabole, invita a contem­
plare la natura circostante per apprendere come la fiducia nel Padre celeste debba 
essere totale (cfr. Le 12,22-28) e la fede costante (cfr. Le 17,6).

Il creato è affidato all'uomo perché, coltivandolo e custodendolo (cfr. Gen 2,15), 
provveda alle sue necessità e si procuri il "pane quotidiano", dono che lo stesso 
Padre celeste destina a tutti i suoi figli. Occorre imparare a contemplare il creato con 
occhi limpidi e pieni di stupore. Capita, purtroppo, che talora venga meno il 
rispetto dovuto alla creazione, ma quando da custodi si diventa tiranni della 
natura, questa prima o poi si ribella all'incuria dell'uomo (cfr. Giovanni Paolo II, 
Omelia per il Giubileo degli Agricoltori, 12 novembre 2000).

2. Fra gli innumerevoli turisti che ogni anno "girano il mondo", ve ne sono non 
pochi che si pongono in viaggio con l'esplicito scopo di andare alla scoperta della 
natura, esplorandola fino negli angoli più reconditi. Un turismo intelligente tende 
a valorizzare le bellezze del creato ed orienta l'uomo ad accostarsi ad esse con 
rispetto, godendone ma senza alterarne l'equilibrio.

Come negare però che l'umanità stia oggi vivendo, purtroppo, un'emergenza 
ecologica? Un certo turismo selvaggio ha contribuito, e tuttora contribuisce, a tale 
scempio, per via anche di impianti turistici costruiti senza una pianificazione rispet­
tosa dell'impatto ambientale.

Come osservavo nel Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1990, è «neces­
sario risalire alle origini e affrontare nel suo insieme la profonda crisi morale, di cui 
il degrado amb.entale è uno degli aspetti preoccupanti» (n. 5: Insegnamenti, XII/2



944 Atti del Santo Padre

[1989], 1466). II dissesto ambientale, in effetti, mostra con evidenza alcune delle con­
seguenze delle scelte operate secondo interessi particolaristici, non rispondenti alle 
esigenze proprie della dignità dell'uomo. Prevale spesso la sfrenata bramosia di 
accumulare ricchezze, che impedisce di ascoltare l'allarmante grido di povertà di 
popoli interi. In altre parole, l'egoistica ricerca del proprio benessere induce ad 
ignorare le legittime aspettative delle generazioni presenti e di quelle future. La 
verità è che, quando ci si distacca dai progetti di Dio sul creato, molto spesso viene 
meno l'attenzione per i fratelli e il rispetto per la natura.

3. Non mancano tuttavia ragioni di speranza. Molte persone, sensibili a questo 
problema, da tempo si stanno impegnando a porvi rimedio. Esse si preoccupa110 
innanzi tutto di ricuperare la dimensione spirituale del rapporto con il creato, gra- 
zie alla riscoperta del compito originariamente affidato da Dio all'umanità (cfr. Gei* 
2,15). L'"ecologia interiore" favorisce infatti 1'"ecologia esteriore", con immediate 
conseguenze positive non soltanto per la lotta alla povertà e alla fame degli altri, 
anche per la salute ed il benessere personali. E una linea che va incoraggiata per far 
emergere sempre più la cultura della vita e per sconfiggere la cultura della morte-

Si dovranno pertanto favorire forme di turismo più rispettose dell'ambiente- 
più moderate nell'uso delle risorse naturali e più solidali verso le culture locai* 
Sono forme che sottendono, com'è chiaro, una forte motivazione etica poggiane 
sulla convinzione che l'ambiente è la casa di tutti, e che pertanto i beni naturali sono 
destinati a quanti attualmente vi si trovano, come pure alle generazioni future.

4. Si va inoltre affermando una nuova sensibilità, comunemente conosciuta cd 
nome di "ecoturismo". Nei suoi presupposti essa è certamente buona. Si dovrà tut- 
tavia vigilare perché non si snaturi e non diventi un veicolo di sfruttamento e d* 
discriminazione. Infatti, qualora si promuovesse la tutela dell'ambiente come fine a 
sé stante, si correrebbe il rischio di vedere nascere forme moderne di colonialismo, 
che danneggerebbero i tradizionali diritti delle comunità residenti in un determinato 
territorio. Verrebbero ostacolati la sopravvivenza e lo sviluppo delle culture locali t 
sarebbero sottratte risorse economiche all'autorità dei Governi locali, primi raspo11' 
sabili degli ecosistemi e delle ricche biodiversità presenti nei rispettivi territori.

Ogni intervento in un'area dell'ecosistema non può prescindere dal considera** 
le conseguenze che da esso deriveranno in altre aree e, più in generale, gli effetti eh* 
esso avrà sul benessere delle future generazioni. L'ecoturismo porta in genere 1* 
persone in luoghi, ambienti o regioni il cui equilibrio naturale è bisognoso di cui* 
costanti per non essere compromesso. Vanno, pertanto, incoraggiati studi e rigori* 
controlli miranti a combinare il rispetto della natura e il diritto dell'uomo ad usu­
fruirne per il suo personale sviluppo.

5. «Noi aspettiamo nuovi cieli e una terra nuova» (2Pt 3,13). Di fronte allo sfrutW' 
mento sconsiderato della creazione, originato dall'insensibilità dell'uomo, la socie® 
odierna non troverà soluzione adeguata, se non rivedrà seriamente il suo stile d* 
vita, giungendo a poggiarne le basi su «saldi punti di riferimento e di ispirazione- 
la coscienza chiara della creazione, come opera della sapienza provvida di Dio, e la 
coscienza della dignità e responsabilità dell'uomo nel disegno creazionale» (Giovani** 
Paolo II, Discorso al Convegno "Ambiente e salute" [24 marzo 1997], 6: Insegnamene 
XX/1 [19971,523).

II turismo può essere strumento efficace per formare questa coscienza. Un 
approccio meno aggressivo all'ambiente naturale aiuterà a scoprire e ad apprezzai* 
meglio i beni affidati alla responsabilità di tutti e di ciascuno. Conoscere da vicinio 
la fragilità di molti aspetti della natura conferirà una maggiore consapevolezza dei'



Atti del Santo Padre 945

l'urgenza di adeguate misure di protezione, per porre fine allo sfruttamento scon­
siderato delle risorse naturali. L'attenzione e il rispetto per la natura potranno favo­
rire sentimenti di solidarietà verso uomini e donne, il cui ambiente umano viene 
costantemente aggredito dallo sfruttamento, dalla povertà, dalla fame o dalla man­
canza di educazione e di salute. Spetta a tutti, ma soprattutto agli operatori del set­
tore turistico, agire in modo tale che questi obiettivi diventino realtà.

Il credente trae dalla fede un'efficace spinta orientatrice nel suo rapporto con 
l'ambiente e nell'impegno a conservarne l'integrità a vantaggio dell'uomo di oggi e 
di domani. Mi rivolgo pertanto specialmente ai cristiani, perché facciano del turi­
smo anche un'occasione di contemplazione e d'incontro con Dio, Creatore e Padre 
di tutti, e siano così corroborati nel servizio alla giustizia e alla pace in fedeltà a 
Colui che ha promesso cieli nuovi e terra nuova (cfr. Ap 21,1).

Auspico che la celebrazione della prossima Giornata Mondiale del Turismo 
aiuti a riscoprire i valori insiti in questa esperienza umana di contatto con il creato 
e spinga ciascuno al rispetto dell'habitat naturale e delle locali culture. Affido all'in­
tercessione di Maria, Madre di Cristo, quanti s'interessano a questo settore specifico 
della vita umana, su tutti invocando la Benedizione di Dio onnipotente.

Dal Vaticano, 24 giugno 2002

IOANNES PAULUS PP. Il

Dal Libro Sinodale (n. 67)

Pastorale del tempo libero
Il diverso stile di vita, l'aumento della mobilità, la possibilità di disporre di più 

tempo da dedicare al riposo e allo svago esige una riflessione specifica sul tempo libero 
come occasione di formazione e di impegno cristiano. Non è paradossale infatti ritenere 
che proprio nel cosiddetto tempo libero le persone possano rivelarsi più disponibili a 
vivere esperienze di formazione e aggiornamento sui contenuti della fede. Ciò richiede 
una maggiore flessibilità nell'articolare proposte di incontro là dove le persone effetti­
vamente si ritrovano, come per esempio nei centri di villeggiatura. Anche i pellegri­
naggi, unitamente ai viaggi di studio e formazione, possono rivelarsi occasioni preziose 
per riscoprire i valori delia fede, sperimentando la preghiera comune e la fraternità.

Vista l’importanza - sia quantitativa sia qualitativa - che il fenomeno del tempo 
libero sta sempre più acquistando nella nostra società, si richiede di:

1. elaborare una teologia della festa, anche nell'applicazione all'educazione, alla 
predicazione, alla prassi pastorale; una teologia del tempo libero, cioè una considera­
zione non soltanto umana ma anche religiosa e cristiana di questo fenomeno, inqua­
drando il valore del tempo libero nella prospettiva di una visione integralmente cri­
stiana della vita;

2. considerare tra i “nuovi areopaghi” in cui annunciare la fede i luoghi e i momenti 
del tempo libero, trasformandoli in momenti forti per il cammino cristiano, dato che in 
essi la persona è più disponibile, sia materialmente che psicologicamente. Questo vuol 
dire ripensare l’organizzazione pastorale per garantire le iniziative nei luoghi di villeg­
giatura, con la conseguente ridistribuzione dei vari operatori della pastorale.

Si educhino inoltre i fedeli a valutare criticamente il modo di gestire il tempo dedi­
cato alle ferie, evitando quelle mete e quegli itinerari che di fatto si basano sullo sfrut­
tamento dei popoli più poveri.

i



946 Atti del Santo Padre

Dichiarazione congiunta
di Sua Santità Giovanni Paolo II 
e di Sua Santità Bartholomaios I 

sull'etica ambientale

Oggi siamo qui riuniti in spirito di pace per il bene di tutti gli esseri umani e per 
la tutela del creato. In questo momento della storia, all'inizio del Terzo Millennio, 
siamo rattristati nell'assistere alla sofferenza quotidiana di un gran numero di per­
sone a causa della violenza, della fame, della povertà e della malattia. Siamo anche 
preoccupati per le conseguenze negative sull'umanità e su tutto il creato che deri­
vano dal degrado di alcune risorse naturali fondamentali quali l'acqua, l'aria e il 
suolo, causato da un progresso economico e tecnologico che non riconosce e non 
considera i propri limiti.

Dio Onnipotente ha previsto un mondo di bellezza e di armonia e lo ha creato 
facendo di ogni sua parte un'espressione della propria libertà, della propria 
sapienza e del proprio amore (cfr. Gen 1,1-25).

Al centro di tutto il creato Dio ha posto noi esseri umani, con la nostra inaila 
nabile dignità umana. Sebbene condividiamo molte caratteristiche con gli altri 
esseri viventi, Dio Onnipotente ha fatto molto di più per noi e ci ha donato un'a­
nima immortale, fonte di auto-consapevolezza e libertà, doni che ci fanno a sua 
immagine e somiglianza (cfr. Gen 1,26-31; 2,7). Contraddistinti da questa somi­
glianza, Dio ci ha posto nel mondo affinché cooperassimo con Lui alla realizzazioni 
sempre più piena dello scopo divino del creato.

All'inizio della storia, l'uomo e la donna hanno peccato disobbedendo a Dio * 
rifiutando il Suo disegno per il creato. Una delle conseguenze di questo primo peo 
cato è stata la distruzione dell'armonia originale del creato. Se esaminiamo attenti' 
mente la crisi sociale e ambientale che la comunità mondiale sta affrontando, dob­
biamo concludere che stiamo ancora tradendo il mandato che Dio ci ha assegnato! 
essere amministratori chiamati a collaborare con Dio nel vigilare sul creato in san­
tità e sapienza.

Dio non ha abbandonato il mondo. Egli vuole che il Suo disegno e la nostra spi" 
ranza per il mondo si realizzino mediante una cooperazione volta a ripristinare h 
sua originaria armonia. Nel nostro tempo assistiamo allo sviluppo di una coscietl# 
ecologica che va incoraggiata affinché possa condurre a iniziative e programmi con­
creti. La coscienza del rapporto fra Dio e l'umanità reca un senso più pieno del­
l'importanza del rapporto fra esseri umani e quell'ambiente naturale, che è crea­
zione di Dio e che Dio ci ha affidato affinché vigilassimo con saggezza e amore (cfr 
Gen 1,28).

Il rispetto per il creato deriva dal rispetto per la vita e per la dignità umane. E 
sulla base del nostro riconoscimento che il mondo è creato da Dio, che noi possiamo 
discernere un ordine morale oggettivo nell'ambito del quale articolare un codice d> 
etica ambientale. In questa prospettiva, i cristiani e tutti gli altri credenti hanno u” 
ruolo specifico da svolgere nel proclamare valori morali e nell'educare le persone *’ 
conseguire una coscienza ecologica, che non è altro che responsabilità verso se stesSk 
verso gli altri e verso il creato.



Atti del Santo Padre 947

Ciò che è richiesto è un atto di pentimento da parte nostra e un rinnovato ten­
tativo di vedere noi stessi, gli altri e il mondo che ci circonda nella prospettiva del 
disegno divino del creato.

Il problema non è meramente economico e tecnologico, ma morale e spirituale. 
Una soluzione a livello economico e tecnologico è possibile solo se sperimentiamo, 
nel modo più radicale, un mutamento interiore del cuore, che conduca a un cam­
biamento dello stile di vita e dei modelli insostenibili di consumo e di produzione. 
Una conversione autentica in Cristo ci consentirà di modificare il nostro modo di 
pensare e di agire.

In primo luogo, dobbiamo tornare ad un atteggiamento di umiltà, riconoscere i 
limiti dei nostri poteri e, soprattutto, i limiti della nostra conoscenza e del nostro 
giudizio. Noi abbiamo preso decisioni, abbiamo compiuto azioni e abbiamo stabi­
lito valori che ci conducono lontano dal mondo come dovrebbe essere, lontano dal 
disegno di Dio per il creato, lontano da quanto è essenziale per un pianeta sano e 
per una sana collettività di persone. Sono necessari un nuovo approccio e una 
nuova cultura fondati sulla centralità della persona umana in seno al creato e ispi­
rati da un comportamento basato su un'etica ambientale derivante dal nostro tri­
plice rapporto con Dio, con se stessi e con il creato. Quest'etica promuove l'interdi­
pendenza e sottolinea i principi di solidarietà universale, giustizia sociale e respon­
sabilità al fine di promuovere un'autentica cultura della vita.

In secondo luogo, dobbiamo ammettere francamente che l'umanità ha diritto a 
qualcosa di meglio di quello che vediamo intorno a noi. Noi e ancor più i nostri figli 
e le future generazioni abbiamo diritto a un mondo migliore, un mondo libero dal 
degrado, dalla violenza e dallo spargimento di sangue, un mondo di generosità e 
amore.

In terzo luogo, consapevoli del valore della preghiera, dobbiamo implorare Dio, 
il Creatore, affinché illumini ovunque le persone sul dovere di rispettare e di vigi­
lare attentamente sul creato.

Per questo invitiamo tutti gli uomini e tutte le donne di buona volontà a valu­
tare l'importanza dei seguenti obiettivi etici:

1. pensare ai bambini del mondo quando elaboriamo e valutiamo le 
nostre scelte operative;

2. essere disposti a studiare i valori autentici basati sul diritto natu­
rale, i quali sostengono ogni cultura umana;

3. utilizzare la scienza e la tecnologia in modo pieno e costruttivo, 
riconoscendo che i risultati della scienza devono essere sempre valutati 
alla luce della centralità della persona umana, del bene comune e dello 
scopo insito nel creato. La scienza può aiutarci a correggere gli errori del 
passato per migliorare il benessere spirituale e materiale delle generazioni 
presenti e future. Sarà l'amore per i nostri figli a mostrarci il cammino da 
seguire in futuro;

4. essere umili a proposito dell'idea di proprietà ed essere disponibili 
alle esigenze della solidarietà. La nostra condizione mortale e la nostra 
debolezza di giudizio, insieme, ci mettono in guardia dall'intraprendere 
azioni irreversibili nei confronti di quanto abbiamo scelto di considerare 
nostra proprietà nel corso della nostra breve esistenza terrena. Non ci è 
stato concesso un potere illimitato sul creato. Siamo solo amministratori 
del patrimonio comune;



948 Atti del Santo Padre

5. riconoscere la diversità delle situazioni e delle responsabilità nel­
l'opera volta a conseguire un ambiente mondiale migliore. Non ci pos­
siamo aspettare che ogni persona e ogni istituzione si carichino dello 
stesso fardello. Ognuno ha un ruolo da svolgere, ma affinché si rispettino 
le esigenze di giustizia e di carità, le società più ricche devono portare il 
fardello più pesante ed è richiesto loro un sacrificio maggiore di quello 
che può essere offerto dai poveri. Religioni, Governi e istituzioni devono 
affrontare molte situazioni diverse, ma sulla base del principio di sussi­
diarietà possono tutti svolgere alcuni compiti, alcuni ruoli nello sforzo 
comune;

6. promuovere un approccio pacifico alle divergenze d'opinione sul 
modo di vivere sulla terra, di condividerla e di usufruirne, su cosa cam­
biare e su cosa lasciare immutato. Non è nostro desiderio eludere la con­
troversia sull'ambiente perché confidiamo nelle capacità della ragione 
umana e nella via del dialogo per raggiungere un'intesa. Ci impegniamo 
a rispettare le opinioni di chi non è d'accordo con noi, cercando soluzioni 
mediante lo scambio aperto, senza ricorrere all'oppressione e alla preva­
ricazione.

Non è troppo tardi. Il mondo creato da Dio possiede incredibili poteri di guari­
gione. Nell'arco di una sola generazione possiamo indirizzare la terra verso il 
futuro dei nostri figli. Che quella generazione inizi ora, con l'aiuto e con la Benedi­
zione di Dio!

Roma-Venezia, 10 giugno 2002

IOANNES PAULUS PP. Il BARTHOLOMAIOSI



Atti del Santo Padre 949

Per la Canonizzazione di Padre Pio da Pietrelcina

Nel «vanto della Croce» 
la sua santità

Domenica 16 giugno, la grande Piazza San Pietro non è stata sufficiente per accogliere la folla di 
fedeli convenuta per la Canonizzazione del Beato Pio da Pietrelcina e l’assemblea ha occupato l’in­
tera Via della Conciliazione. L’indomani sono ancora stati numerosissimi i fedeli che hanno voluto 
partecipare all’incontro con il Santo Padre nell’Aula Paolo VI.
Degli interventi di Giovanni Paolo II, pubblichiamo l'omelia della Messa di Canonizzazione con il 
testo delle brevi parole pronunciate all’Angelus e il discorso tenuto durante l’udienza ai pellegrini.

domenica 16 giugno 
OMELIA NELLA 
CANONIZZAZIONE

1. «Il mio giogo è dolce e il mio carico leggero» (Mt 11,30).
Le parole di Gesù ai discepoli, che abbiamo appena ascoltato, ci aiutano a com­

prendere il messaggio più importante di questa solenne celebrazione. Possiamo 
infatti considerarle, in un certo senso, come una magnifica sintesi dell'intera esi­
stenza di Padre Pio da Pietrelcina, oggi proclamato Santo.

L'immagine evangelica del "giogo" evoca le tante prove che l'umile Cappuc­
cino di San Giovanni Rotondo si trovò ad affrontare. Oggi contempliamo in lui 
quanto sia dolce il "giogo" di Cristo e davvero leggero il suo carico quando lo si 
porta con amore fedele. La vita e la missione di Padre Pio testimoniano che diffi­
coltà e dolori, se accettati per amore, si trasformano in un cammino privilegiato di 
santità, che apre verso prospettive di un bene più grande, noto soltanto al Signore.

2. «Quanto a me ... non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesù Cri­
sto» (Gal 6,14).

Non è forse proprio il "vanto della Croce" ciò che maggiormente risplende in 
Padre Pio? Quanto attuale è la spiritualità della Croce vissuta dall'umile Cappuc­
cino di Pietrelcina! Il nostro tempo ha bisogno di riscoprirne il valore per aprire il 
cuore alla speranza.

In tutta la sua esistenza, egli ha cercato una sempre maggiore conformità al Cro­
cifisso, avendo ben chiara coscienza di essere stato chiamato a collaborare in modo 
peculiare all'opera della redenzione. Senza questo costante riferimento alla Croce 
non si comprende la sua santità.

Nel piano di Dio, la Croce costituisce il vero strumento di salvezza per l'intera 
umanità e la via esplicitamente proposta dal Signore a quanti vogliono mettersi alla 
sua sequela (cfr. Me 16,24). Lo ha ben compreso il Santo Frate del Gargano, il quale, 
nella festa dell'Assunta del 1914, scriveva: «Per arrivare a raggiungere l'ultimo 
nostro fine bisogna seguire il divin Capo, il quale non per altra via vuol condurre 
l'anima eletta se non per quella da lui battuta; per quella, dico, dell'abnegazione e 
della Croce» (Epistolario II, p. 155).

3. «Io sono tl Signore che agisce con misericordia» (Ger 9,23).
Padre Pio è stato generoso dispensatore della misericordia divina, rendendosi a 

tutti disponibile attraverso l'accoglienza, la direzione spirituale, e specialmente



950 Atti del Santo Padre

l'amministrazione del sacramento della Penitenza. Anche io ho avuto il privilegio, 
durante i miei anni giovanili, di approfittare di questa sua disponibilità verso i 
penitenti. Il ministero del confessionale, che costituisce uno dei tratti distintivi del 
suo apostolato, attirava folle innumerevoli di fedeli al Convento di San Giovanni 
Rotondo. Anche quando quel singolare confessore trattava i pellegrini con appa- 
rente durezza, questi, presa coscienza della gravità del peccato e sinceramente pen­
titi, quasi sempre tornavano indietro per l'abbraccio pacificante del perdono sacra­
mentale.

Possa il suo esempio animare i sacerdoti a compiere con gioia e assiduità que­
sto ministero, tanto importante anche oggi, come ho voluto ribadire nella Lettera ai 
Sacerdoti in occasione del passato Giovedì Santo.

4. «Sei tu Signore, l'unico mio bene».
Così abbiamo cantato nel Salmo Responsoriale. Attraverso queste parole il 

nuovo Santo ci invita a porre Dio al di sopra di tutto, a considerarlo come il solo e 
sommo nostro bene.

In effetti, la ragione ultima dell'efficacia apostolica di Padre Pio, la radice 
profonda di tanta fecondità spirituale si trova in quella intima e costante unione con 
Dio di cui erano eloquenti testimonianze le lunghe ore trascorse in preghiera e in 
confessionale. Amava ripetere: «Sono un povero frate che prega», convinto che «la 
preghiera è la migliore arma che abbiamo, una chiave che apre il Cuore di Dio». 
Questa fondamentale caratteristica della sua spiritualità continua nei "Gruppi di 
Preghiera" da lui fondati, che offrono alla Chiesa e alla società il formidabile con­
tributo di una orazione incessante e fiduciosa. Alla preghiera Padre Pio univa po' 
un'intensa attività caritativa di cui è straordinaria espressione la "Casa Sollievo 
della Sofferenza". Preghiera e carità, ecco una sintesi quanto mai concreta dell'inse­
gnamento di Padre Pio, che quest'oggi viene a tutti riproposto.

5. «Ti benedico, Padre, Signore del cielo e della terra perché... queste cose ... le hai rive­
late ai piccoli» (Mt 11,25).

Quanto appropriate appaiono queste parole di Gesù, quando le si pensa riferite 
a te, umile ed amato Padre Pio.

Insegna anche a noi, ti preghiamo, l'umiltà del cuore, per essere annoverati tra 
i piccoli del Vangelo, ai quali il Padre ha promesso di rivelare i misteri del suo 
Regno.

Aiutaci a pregare senza mai stancarci, certi che Iddio conosce ciò di cui abbiamo 
bisogno, prima ancora che lo domandiamo.

Ottienici uno sguardo di fede capace di riconoscere prontamente nei poveri e 
nei sofferenti il volto stesso di Gesù.

Sostienici nell'ora del combattimento e della prova e, se cadiamo, fa' che speri­
mentiamo la gioia del sacramento del Perdono.

Trasmettici la tua tenera devozione verso Maria, Madre di Gesù e nostra.
Accompagnaci nel pellegrinaggio terreno verso la Patria beata, dove speriamo 

di giungere anche noi per contemplare in eterno la gloria del Padre, del Figlio e 
dello Spirito Santo. Amen!



Atti del Santo Padre 951

DISCORSO
ALL’ANGELUS

Al termine di questa solenne celebrazione, desidero salutare i Cardinali, gli 
Arcivescovi e i Vescovi presenti, insieme col Ministro Generale dei Cappuccini e 
tutti i Confratelli di Padre Pio.

Rivolgo un deferente saluto alla Delegazione ufficiale del Governo italiano gui­
data dal Vice Presidente del Consiglio ed alle numerose altre Autorità civili e mili­
tari italiane.

Un particolare pensiero desidero poi riservare a tutti i pellegrini convenuti, 
devo dire con coraggio, in questa Piazza e nelle vie adiacenti, specialmente a quanti 
hanno affrontato il sacrificio di rimanere in piedi in questa calura per lungo tempo. 
Saluto pure i fedeli raccolti in preghiera a San Giovanni Rotondo e quanti ci 
seguono mediante la televisione. Nell'esortare ciascuno a perseverare sulle orme di 
San Pio da Pietrelcina, sono lieto di annunciare che la sua memoria liturgica, con il 
grado di "obbligatoria", sarà inserita nel Calendario Romano generale il 23 settem­
bre, giorno della sua nascita al Cielo.

lunedì 17 giugno
DISCORSO NELL’UDIENZA
AI PELLEGRINI

L È una grande gioia incontrarvi di nuovo, all'indomani della solenne Cano­
nizzazione dell'umile Cappuccino di San Giovanni Rotondo. Vi saluto con affetto, 
cari pellegrini e devoti convenuti a Roma così numerosi per questa singolare circo­
stanza. Rivolgo anzitutto il mio pensiero ai Vescovi presenti, ai sacerdoti e ai reli­
giosi. Un ricordo speciale per i cari Frati Cappuccini che, in comunione con tutta la 
Chiesa, lodano e ringraziano il Signore per le meraviglie da Lui operate in questo 
loro esemplare Confratello. Padre Pio è un autentico modello di spiritualità e di 
umanità, due peculiari caratteristiche della tradizione francescana e cappuccina.

Saluto gli aderenti ai "Gruppi di Preghiera Padre Pio" e i rappresentanti della 
famiglia della "Casa Sollievo della Sofferenza", grande opera di cura e di assistenza 
ai malati, sgorgata dalla carità del nuovo Santo. Abbraccio voi, cari pellegrini pro­
venienti dalla nobile Terra che ha dato i natali a Padre Pio, dalle altre Regioni d'I­
talia e da ogni parte del mondo. Con la vostra presenza voi testimoniate come la 
devozione e la fiducia nei confronti del Santo Frate del Gargano siano ampiamente 
diffuse nella Chiesa e in ogni Continente.

2. Ma qual è il segreto di tanta ammirazione e amore verso questo nuovo 
Santo? Egli è innanzi tutto un "frate del popolo", tradizionale caratteristica dei Cap­
puccini. E, inoltre, un Santo taumaturgo, come testimoniano gli eventi straordinari 
che costellano la sua vita. Soprattutto, però, Padre Pio è un religioso sinceramente 
innamorato di Cristo crocifisso. Al mistero della Croce egli ha partecipato in modo 
anche fisico nel corso della sua vita.

Egli amava congiungere la gloria del Tabor al mistero della Passione, come leg­
giamo in una sua lettera: «Innanzi di esclamare anche noi con San Pietro "Oh! 
quanto è buono l'essere qui", bisogna ascendere prima il Calvario, ove non si vede



952 Atti del Santo Padre

che morte, chiodi, spine, sofferenza, tenebre straordinarie, abbandoni e deliqui» 
(.Epistolario III, p. 287).

Questo suo cammino di esigente ascesi spirituale Padre Pio lo compì in 
profonda comunione con la Chiesa. Non valsero a frenare questo suo atteggiamento 
di filiale obbedienza momentanee incomprensioni con l'una o con l'altra Autorità 
ecclesiale. Padre Pio fu, in pari misura, fedele e coraggioso figlio della Chiesa, 
seguendo anche in questo il luminoso esempio del Poverello d'Assisi.

3. Questo Santo Cappuccino, a cui tante persone si rivolgono da ogni angolo 
della terra, ci indica i mezzi per raggiungere la santità, che è il fine della nostra vita 
cristiana. Quanti fedeli di ogni condizione sociale, provenienti dai luoghi più 
diversi e dalle situazioni più difficili, accorrevano a lui per interrogarlo! A tutti 
sapeva offrire ciò di cui avevano maggiormente bisogno, e che spesso cercavano 
come a tentoni, senza neppure averne piena consapevolezza. Egli trasmetteva loro 
la Parola consolatrice e illuminante di Dio, consentendo a ciascuno di attingere allo 
fonti della grazia mediante l'assidua dedizione al ministero delle Confessioni e la 
fervorosa celebrazione dell'Eucaristia.

Così scriveva ad una sua figlia spirituale: «Non temere di accostarti all'altare 
del Signore per saziarti delle carni dell'Agnello immacolato, perché nessuno riunirà 
meglio il tuo spirito che il suo re, nessuna cosa lo riscalderà meglio che il suo sole, 
e niente di meglio lo addolcirà che il suo balsamo» (Ivi, p. 944).

4. La Messa di Padre Pio! Era per i sacerdoti un eloquente richiamo alla bel' 
lezza della vocazione presbiterale; per i religiosi ed i laici, che accorrevano a Sari 
Giovanni Rotondo anche in ore molto mattutine, era una straordinaria catechesi sul 
valore e sull'importanza del Sacrificio eucaristico.

La Santa Messa era il cuore e la fonte di tutta la sua spiritualità: «C'è nella Messa 
- egli soleva dire - tutto il Calvario». I fedeli, che si assiepavano intorno al suo 
Altare, erano profondamente colpiti dall'intensità della sua "immersione" ne* 
Mistero e percepivano che "il Padre" partecipava in prima persona alle sofferenze 
del Redentore.

5. San Pio da Pietrelcina si presenta così davanti a tutti - sacerdoti, religiosi, 
religiose e laici - come un testimone credibile di Cristo e del suo Vangelo. Il suo 
esempio e la sua intercessione spronano ciascuno ad un amore sempre maggiore 
verso Dio ed alla concreta solidarietà verso il prossimo, specialmente verso quello 
più bisognoso.

Ci aiuti la Vergine Maria, che Padre Pio invocava col bel titolo di "Santa Maria 
delle Grazie", a seguire le orme di questo religioso così amato dalla gente!

Con questo augurio, benedico di cuore voi qui presenti, le persone a voi care e 
quanti si impegnano a camminare nella scia spirituale del caro Santo di Pietrelcina



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

Concessione del titolo di Basilica Minore 
alla Cattedrale di S. Giovanni Battista in Torino

Lunedì 24 giugno, solennità titolare della Cattedrale Metropolitana di Torino e festa del Patrono 
della Città Episcopale, il Cardinale Arcivescovo all'inizio della Messa Pontificale celebrata con 
grande partecipazione di fedeli e la presenza delle Autorità cittadine ha comunicato ufficialmente 
che il Santo Padre ha concesso alla Cattedrale torinese il titolo di Basilica Minore (che si aggiunge 
alle tre già presenti in Città: Beata Vergine della Consolata [7 aprile 1906], Maria Ausiliatrice [13 
luglio 1911] e Corpus Domini [2 agosto 1928]).
Il Cancelliere Arcivescovile, mons. Giacomo Maria Martinacci, ha dato pubblica lettura del decreto 
in traduzione italiana.

Prot N. 171/02/L

TAURINENSE
Instante Eminentissimo Domino Severino Cardinali Poletto, Archiepi­

scopo Taurinensi, litteris die 27 mensis decembris anno 2001 datis, preces et 
vota cleri atque christifidelium expromente, Congregatio de Cultu Divino et 
Disciplina Sacramentorum, de speciali mandato Summi Pontificis IOAN- 
NIS PAULI II, ecclesiam Cathedralem sancti Ioannis Baptistae in civitate 
Taurinensi, sicut peculiare unitatis signum Ecclesiae localis, intra fines prae­
dictae dioecesis exstantem titulo ac dignitate BASILICAE MINORIS omni­
bus cum iuribus atque liturgicis concessionibus rite competentibus perli­
benter proclamat, servatis vero iis, quae iuxta Decretum «de Titulo Basilicae 
Minoris», die 9 mensis novembris anno 1989 evulgatum, servanda sunt.

Contrariis quibuslibet minime obstantibus.
Ex aedibus Congregationis de Cultu Divino et Disciplina Sacramento­

rum, die 21 mensis ianuarii anno 2002.
Georgius A. Card. Medina Estévez 

Praefectus

* Franciscus Pius Tamburrino 
Archiepiscopus a Secretis

953



954 Atti della Santa Sede

Testo della traduzione italiana di cui è stata data pubblica lettura:

TORINO

Su istanza dell'Eminentissimo Signor Cardinale Severino Poletto, Arcive­
scovo di Torino, presentata con lettera il giorno 27 del mese di dicembre del­
l'anno 2001, in cui si manifestavano le attese e i desideri del Clero e dei 
fedeli,
la Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, per spe­
ciale mandato del Sommo Pontefice GIOVANNI PAOLO II, molto volen­
tieri

ELEVA
la chiesa Cattedrale di S. Giovanni Battista nella Città di Torino, esistente nel ter­
ritorio della predetta Diocesi, in quanto peculiare segno dell'unità della Chiesi 
locale,

AL TITOLO E ALLA DIGNITÀ DI
BASILICA MINORE

con tutti i diritti e le concessioni liturgiche inerenti, osservando quanto pre- 
scritto nel Decreto "de Titulo Basilicae Minoris” pubblicato il giorno 9 del 
mese di novembre dell'anno 1989.
Nonostante qualsiasi cosa in contrario.
Dalla sede della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacra­
menti, il giorno 21 del mese di gennaio dell'anno 2002.

Jorge Arturo Card. Medina Estévez
Prefetto

* Francesco Pio Tamburrino
Arcivescovo Segretario



Atti della Santa Sede 955

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

NOTIFICAZIONE
SU ALCUNI ASPETTI DEI LEZIONARI 

ECCLESIASTICI PROPRI 
DELLA «LITURGIA HORARUM»

1. Alla luce della sua recente esperienza, la 
Congregazione per il Culto Divino e la Disci­
plina dei Sacramenti, fermo restando quanto 
esposto nell'Institutio Generalis de Liturgia 
Horarum, nell’Istruzione Calendaria particula­
ria del 1970', nella Declaratio della S. Congre­
gazione per la Dottrina della Fede del 19722, 
nella Notificazione su alcuni sspetti dei Calen­

dari e dei Testi liturgici propri del 1997 ’ e nell’I­
struzione Liturgiam authenticam del 20014, 
ritiene opportuno offrire qualche ulteriore consi­
derazione riguardo alla questione delle letture 
patristiche della Liturgia Horarum del Rito 
Romano, che si applicheranno poi, mutatis 
mutandis, agli altri Riti della Chiesa Latina legit­
timamente approvati.

2. Nei secoli dell’epoca moderna i Sommi 
Pontefici hanno avuto ripetutamente occasione 
di ribadire la venerazione e la stima che la 
Chiesa nutre per le esimie figure comunemente 
definite i «Padri della Chiesa», coloro, il «cui 
insegnamento riveriamo e seguiamo»5. A questo 
proposito il Papa Giovanni Paolo II ha voluto 
affermare che «Padri della Chiesa sono giusta­
mente chiamati quei Santi che, con la forza di 
fede, la profondità e la ricchezza dei loro inse­
gnamenti, nel corso dei primi secoli l’hanno 
rigenerata e grandemente incrementata6. Padri 
[...] sono stati, e padri restano per sempre: essi 
stessi, infatti, sono una struttura stabile della

Chiesa, e per la Chiesa di tutti i secoli adem­
piono a una funzione perenne. Cosicché ogni 
annuncio e magistero successivo, se vuole 
essere autentico, deve confrontarsi con il loro 
annuncio e il loro magistero; ogni carisma e 
ogni ministero deve attingere alla sorgente 
vitale della loro paternità; e ogni pietra nuova, 
aggiunta all’edificio santo che ogni giorno cre­
sce e si amplifica7, deve collocarsi nelle strut­
ture già da loro poste, e con esse saldarsi e con­
nettersi. Guidata da queste certezze, la Chiesa 
non si stanca di ritornare ai loro scritti - pieni di 
sapienza e incapaci di invecchiare [...]»*. Da 
parte sua il Papa Paolo VI aveva affermato che

' S. Congregazione per il Culto Divino, Istr. Calendaria particularia (24 giugno 1970): AAS 62 (1970), 
651-663.

2 S. Congregazione per la Dottrina della Fede, Declaratio (9 luglio 1972, prot. n. 640/72): cfr. Notitiae 
8(1972), 249.

’ Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Notificazione su alcuni aspetti dei 
Calendari e dei Testi liturgici propri (20 settembre 1997): Notitiae 32 (1997), 284-297.

4 Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Istr. Liturgiam authenticam (28 
marzo 2001): AAS 93 (2001), 685-726.

’ S. Leone I, Ed. 69, 2: PL 54, 891B.
6 Cfr. Gal 4,19; S. Vincenzo di Lerino, Commonitorium, I, 3: PL 50, 641.
’ Cfr. £/2,21.
* Lett. Ap. Patres Ecclesiae (2 gennaio 1980), I: AAS 72 (1980), 5-6 /NdK/



956 Atti della Santa Sede

negli scritti dei Padri «ci sono delle costanti che 
sono alla base di ogni autentico rinnovamento 
nell’ordine spirituale e teologico: il legame irri­
nunciabile alla Fede, il desiderio ardente di 
scrutare il mistero di Cristo, il senso profondo 
della Tradizione, l’amore senza limiti per la 
Chiesa»’. Così i loro scritti sono in grado di 
assicurare l’arricchimento della preghiera uffi­
ciale della Chiesa’, in particolare della celebra­
zione della Liturgia Horarum, sia sotto il profilo 
di una maggiore intelligenza della Parola di Dio 
sia nella linea di una autentica interpretazione 
delle varie celebrazioni ordinate lungo Tanno 
liturgico.

3. La presenza della lettura dei Padri o degli 
Scrittori ecclesiastici nella Liturgia Horarum ha 
una connotazione teologica ed ecclesiale. Scopo 
primario è la meditazione della Parola di Dio 
«così come è accolta dalla Chiesa nella sua Tra­
dizione. La Chiesa, infatti, ha sempre ritenuto 
necessario spiegare ai fedeli in maniera auten­
tica la Parola di Dio, perché “la linea della inter­
pretazione profetica e apostolica si svolgesse 
secondo la norma del senso ecclesiastico e cat­
tolico”»10. Pertanto, va ricordato che «i Padri 
sono in primo luogo ed essenzialmente dei com­
mentatori della Sacra Scrittura: "divinorum 
librorum tractatores” [...] Essi rimangono per 
noi maestri veri e si può dire superiori, sotto 
tanti aspetti, agli esegeti del medioevo e dell'età 
moderna per “una specie di soave intuizione 
delle cose celesti, per un’ammirabile penetra­
zione di spirito, grazie alle quali vanno più nelle 
profondità della parola divina”. L’esempio dei 
Padri può, infatti, insegnare agli esegeti moder­
ni un approccio veramente religioso della Sa­
cra Scrittura, come anche un’interpretazione che 
s’attiene costantemente al criterio di comunione

con l’esperienza della Chiesa, la quale cammina 
attraverso la storia sotto la guida dello Spirito 
Santo. Quando questi due principi interpretativi, 
religioso e specificamente cattolico, vengono 
disattesi e dimenticati, gli studi esegetici 
moderni risultano spesso impoveriti e distorti»1’. 
Ciò vale anche per molti altri settori della vita 
nella Chiesa, la cui riflessione teologica «è nata 
dall’attività esegetica dei Padri, "in medio 
Ecclesiae”, [...] a contatto con le necessità spiri­
tuali del Popolo di Dio»" e specialmente «nel 
cuore delle assemblee liturgiche riunite per pro­
fessare la fede e per celebrare il culto del 
Signore risorto»14.

4. Nel contesto dell'approfondimento, svi­
luppo e integrazione della Parola di Dio da parte 
della Chiesa, attraverso i suoi testimoni più qua­
lificati, «gli scritti dei santi Padri sono splendide 
testimonianze di quella meditazione della Parola 
di Dio, prolungatasi per secoli, con la quale 1* 
Sposa del Verbo incarnato, cioè la Chiesa, “d* 
ha con sé il consiglio e lo spirito del suo Sposo e 
Dio” si sforza di giungere giorno per giorno 8 
una più profonda intelligenza delle Sacre Scn1’ 
ture»15.

5. Perciò, «nel loro modo di esprimersi è 
spesso percepibile il saporoso accento de* 
mistici, che lascia traspirare una grande faniU,a 
rità con Dio. un’esperienza vissuta del mister0 
del Cristo e della Chiesa [...]»16, non per ulti11*’ 
nella celebrazione liturgica. I Padri, infatti, testi' 
moni vivi di quegli elementi costanti della Litur 
già della Chiesa che sono stati oggetto della 
ditio degli Apostoli", e perfezionatori delle 
forme e delle strutture caratteristiche delle 
grandi famiglie rituali, ormai invariabilmen* 
consolidati", hanno avuto un ruolo essenzta*

’ Lettera al Card Michele Pellegrino per il centenario della morte del sacerdote Jacques Paul Migne (1® 
maggio 1975): AAS 67 (1975), 469-473, in part. p. 471; cfr. Concilio Vaticano II, Cost. sulla sacra Liturgia Sud’’’ 
sanctum Concilium. 92 b).

’ Cfr. Paolo VI. Lettera al Card. Michele Pellegrino, cit.: Le.
“ Institutio generalis de Liturgia Horarum. 163; S. Vincenzo di Lerino. Commonitorium. I, 2: PL 50.6^ 
" S. Agostino dTppona, De libero arbitrio. Ili, 21, 59; De Trinitate. II, 1.2 : PL 32. 1300; 42. 845. .
12 Congregazione per l’Educazione Cattolica, Istr. Inspectis dierum (10 novembre 1989), 26: AAS 

(1990), 618.
" !bid„ 27: Le., 619.
14 tbid.. 20: Le.. 616.
15 Institutio generalis de Liturgia Horarum. 164.
16 Congregazione per l’Educazione Cattolica, Istr. Inspectis dierum. 39: Le., 625. .<
17 Cfr. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Istr. Varietates legitimae ( 

gennaio 1994), 26-27: 4/1S 87 (1995), 298-299; Missale Romanum, editio typica altera. Institutio generalis, 3^
" Cfr. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Istr. Varietates legitimae, • 

Le., 302; Missale Romanum, editio typica altera. Institutio generalis, 398; Congregazione per il Culto Divi 
e la Disciplina dei Sacramenti, Istr. Liturgiam authenticam, 5: Le., 687.



Atti della Santa Sede

neìl’esplicitare il significato che la Chiesa vede 
nella Liturgia e in tutte le pratiche della vita cri­
stiana che da essa derivano o dipendono oppure 
ad essa conducono1’. Infatti, «molte forme di 
pietà privata (come la preghiera in famiglia, le 
preghiere quotidiane, la pratica dei digiuni) e 
comunitaria (per es. la celebrazione della dome­
nica e delle principali feste liturgiche come par­
tecipazione agli eventi salvifici, la venerazione 
della SS.ma Vergine Maria, le veglie, le agapi, 
ecc.) risalgono all’epoca patristica e ricevono il 
loro preciso significato teologico-spirituale dagli 
insegnamenti dei Padri»20. Così lo studio e la 
meditazione degli scritti dei Padri della Chiesa 
portano «alla comprensione del linguaggio sim­
bolico della Liturgia che mediante i segni sensi­
bili, le parole, i gesti, gli oggetti e le azioni 
significano le realtà divine e le attuano nei 
Sacramenti»21.

6. In altri documenti della Santa Sede che in 
questi anni hanno rivolto lo sguardo ai Padri, leg­
giamo: «Nella nostra coscienza cristiana i Padri 
appaiono sempre legati alla Tradizione, essen­
done stati contemporaneamente protagonisti e 
testimoni. Essi sono più vicini alla freschezza 
delle origini: alcuni di loro sono stati testimoni 
della Tradizione apostolica, fonte da cui la Tradi­
zione stessa trae origine; specialmente quelli dei 
primi secoli possono considerarsi autori ed espo­
nenti di una Tradizione “costitutiva", della quale 
nei tempi posteriori si avrà la conservazione e la 
continua esplicazione. In ogni caso i Padri hanno 
trasmesso ciò che hanno ricevuto, “hanno inse­
gnato alla Chiesa ciò che hanno imparato nella 
Chiesa”22; “ciò che hanno trovato nella Chiesa 
hanno tenuto; ciò che hanno imparato hanno 
insegnato; ciò che hanno ricevuto dai Padri 
hanno trasmesso ai figli”»23.

957

7. Oltre al suo scopo principale, quello della 
meditazione della Parola di Dio, la lettura dei 
Padri e degli Scrittori ecclesiastici neH’ambito 
della Liturgia Horarum, ha come sua specificità 
quella di aiutare «i cristiani a comprendere 
meglio il significato dei tempi e delle celebra­
zioni liturgiche. Apre loro l’accesso alle inesti­
mabili ricchezze spirituali che formano il pre­
zioso patrimonio della Chiesa e insieme presen­
tano il fondamento della vita spirituale ed un 
ricchissimo nutrimento della pietà»24.

8. L’auspicio della Congregazione per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti è che 
nella compilazione e nella revisione dei Propri 
liturgici si applichino con maggiore attenzione 
alcuni criteri fondamentali che si espongono qui 
di seguito.

9. Da parte sua, il Dicastero intende, a salva- 
guardia del carattere autentico dei libri liturgici, 
applicare con aumentato rigore i criteri che 
seguono, anche nel caso delle future revisioni 
delle editiones typicae del Rito Romano.

10. Come principio di base conviene che si 
riservi un luogo privilegiato nei Lezionari eccle­
siastici della Liturgia Horarum agli scritti auten­
tici dei Padri della Chiesa, come spetta ai mede­
simi in ragione della venerazione e stima che la 
Chiesa nutre nei loro confronti e in ottemperanza 
alla Tradizione.

i 1. Come corollario di tale criterio, si eviti di 
dare spazio, salvo nei casi particolari qui definiti, 
ad altri scritti ecclesiastici, anche dei Santi e di 
autori cristiani di particolare rilievo. L’inclusione 
di tali scritti nei Lezionari ecclesiastici deve con­
siderarsi piuttosto eccezionale e determinato 
dalla presenza di circostanze particolari.

12. Ogni brano destinato a servire come Lectio 
altera deve essere scelto in vista dell’uso specifi­
camente liturgico ed è necessario che sia munito 
dell’abituale titolo introduttivo, di un’adeguata 
indicazione bibliografica, di una frase tematica e di

un responsorio proprio nella specifica forma. Inol­
tre, la scelta dei testi necessita di una ragionevole 
qualità e integrità letteraria, per cui sono da esclu­
dersi collages o centonizzazioni di frasi scelte, a 
favore di brani per quanto possibile continui.

" Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium. 10. 14.
20 Congregazione per l’Educazione Cattolica. Istr. Inspectis dierum. 44: Le., 628.
21 Congregazone per L'Educazione Cattolica. Istr. In ecclesiasticam (3 giugno 1979), 11, cfr. 20: Notitiae 

15 (1979), 526-565, in part. pp. 530. 555.
22 S. Agostino d’Ippona, Opus imperfectum contra lulianum, 1, 117: PL 45, 1125.
n Congregaz one per l’Educazione Cattolica, Istr. Inspectis dierum, 19: Le., 615.
24 Institutio generalis de Liturgia Horarum, 165.



958 Atti della Santa Sede

13. Nel preparare la breve nota agiografica 
previa, si tenga presente la sua funzione, quella 
di riassumere brevemente i punti salienti della 
vita di un Santo o Beato, a scopo prettamente 
informativo e privato; la sua collocazione prima 
della lettura; la sua redazione, i cui criteri riman­
dano al modello e alla struttura di quelle presenti 
nell' Officium lectionum e ove sia possibile ci si 
adegui ormai alla formulazione del relativo elo­
gium del Martyrologium Romanum25.

14. La lectio altera, sia che attinga ai Padri o 
agli Scrittori ecclesiastici sia che si configuri 
come composizione agiografica, è necessario che 
abbia una frase tematica che richiami il tema 
centrale del brano o che faccia da collegamento 
con la lettura biblica o con il tempo liturgico.

Tale elemento, non destinato alla lettura, aiuta a 
tenere presente il contenuto del brano proposto. 
Ci si attenga anche per questo elemento al 
modello de'l’editio typica corrente.

15. Per ciò che riguarda la composizione dei 
Responsori che seguono le letture patristiche o 
agiografiche, sebbene non siano strettamente 
congiunti con il testo della lettura26, si tengano 
presenti, come modello, quelli già approvati nel- 
l' Officium lectionum, ai quali si può attingetene! 
caso di difficoltà redazionali. Si salvaguardi. per 
quanto possibile, una certa corrispondenza tema­
tica con la relativa lettura e si compongano in 
modo da poter essere anche cantati, almeno nelle 
lingue vernacole.

16. Per le celebrazioni della Beata Vergine 
Maria, dei Santi e Beati, la provvisione di testi 
nei Propri liturgici delle diocesi, delle Nazioni e 
delle Famiglie religiose, seguirà, per quanto pos­
sibile, il modello dell'editio typica della Liturgia 
Horarum. In ciò che segue ci si riferisce non solo 
ai Santi ma anche ai Beati, salvo particolari indi­
cazioni.

17. Solo in casi rari sarà opportuno presen­
tare un brano in alternativa per la Lectio altera 
dell’Officium lectionum in occasione della cele­
brazione di un determinato Santo o gruppo di 
Santi e non conviene mai aggiungere più di un 
solo testo supplementare per una determinata 
celebrazione. Di certo non è lecito seguire una 
tale procedura in maniera sistematica.

18. Quanto alla celebrazione di un singolo 
Santo, ci si sforzerà di scegliere un brano tra gli 
scritti del medesimo che possa rispondere ai 
requisiti dell'Officium lectionum.

19. Se la celebrazione dovesse essere quella 
di un gruppo di Santi, si utilizzerà di preferenza

un brano desunto dagli scritti dell’uno o della!' 
tro di essi.

20. Nel caso non fosse disponibile un brano 
degli scritti degli stessi Santi, si sceglierà preferì- 
bilmente un brano preso tra gli scritti di un Padre 
della Chiesa, tenendo presente l’unità tematica- 
la lunghezza media e la suddivisione in paragrafi-

21. Solo eccezionalmente, e unicamente d1 
fronte ad un testo che tra l’altro dimostra una 
buona qualità letteraria, si potrà fare ricorso ad 
una compilazione agiografica, ferme restando h 
sua autenticità storica e la sua utilità spirituale’ - 
Si eviti in ogni caso, per tale scopo, di desumere 
brani dagli atti del processo di canonizzazione­
compresi i decreti ad essa legati.

22. Al fine di evitare inutili sforzi, quando si 
tratta di provvedere ai testi liturgici per la speci' 
fica celebrazione di un Santo, è necessario che 
essi vengano presentati alla Congregazione peri' 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti sole 
dopo che la celebrazione sia stata definitiva' 
mente inscritta nel calendario proprio, attraverso 
un decreto della Santa Sede.

25 Cfr. tbid., 168; Martyrologium Romanum, Praenotanda, 39.
26 Cfr. Institutio generalis de Liturgia Horarum, 170.
27 Cfr. tbid., 167.



Atti della Santa Sede 959

23. Rimane aperta la possibilità di cui all’art. 
162 dell' Institutio generalis de Liturgia Hora­
rum, vale a dire, la preparazione da parte della 
Conferenza dei Vescovi di un Lezionario eccle­
siastico proprio per le celebrazioni dell' Officium 
lectionum. A questo riguardo, il Dicastero desi­
dera precisare quanto segue.

24. In tal caso, sarebbe consigliabile pren­
dere contatto con la Congregazione per il Culto 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti prima di 
iniziare il lavoro di preparazione, in modo da 
poter definire previamente i criteri da adoperare.

25. Un Lezionario del genere va considerato 
parte dei libri liturgici di Rito Romano ed è sog­
getto alla comune normativa per quanto riguarda 
la compilazione, l’approvazione, a norma di 
legge, da parte dei Vescovi e la concessione della 
recognitio da parte della Santa Sede.

26. Scopo del Lezionario è di fornire testi per 
la celebrazione della Liturgia Horarum. Perciò la 
raccolta non può assumere le caratteristiche di 
un’antologia mirante ad altro fine. Il modello di 
impostazione anche tipografica rimane rigorosa­
mente quello dei libri liturgici approvati, con l’e­
sclusione, quindi, di ogni elemento estraneo, 
come ad es. prefazioni, trattati scientifici intro­
duttivi, note biografiche sui singoli autori, illu­
strazioni, indici tematici, glossari, ecc.

27. Sarebbe opportuno in un primo momento 
restringere un tale progetto al tempo “per 
annum", rimandando il lavoro di compilazione 
Piu delicato per quanto riguarda l’Avvento, il 
tempo natalizio, la Quaresima e il tempo 
Pasquale ad un secondo momento. La possibilità 
di realizzare delle sezioni di un Lezionario per 
questi ultimi tempi liturgici, di particolare e ade-

guata qualità, dipende dalla disponibilità di repe­
rire testi appropriati.

28. La questione dell’uso di un ciclo biennale 
di letture sia bibliche che patristiche per l'Offi- 
cium lectionum necessita ancora di una approfon­
dita riflessione, ma certamente non è di facile 
risoluzione per tutta una serie di motivi di ordine 
teologico-celebrativo, di disponibilità di risorse di 
persone esperte nel curare tra l’altro le traduzioni, 
nonché economico. Perciò, salvo qualche consi­
derazione particolare e nel rispetto delle conces­
sioni già fatte, sembra meglio per il momento, nei 
caso che si volesse preparare un cosiddetto 
“Lezionario bis” di testi ecclesiastici, concen­
trarsi sul progetto di un unico ciclo annuale.

29. La realizzazione di un tale progetto non è 
facile. In particolare un tale progetto non può 
restringere i temi trattati nei brani scelti tanto da 
disattendere l’esigenza di coprire un’adeguata 
varietà di soggetti e di rispettare sia il contesto 
della celebrazione liturgica sia la necessità di pre­
sentare nel corso del ciclo annuale l'intero mistero 
della salvezza. Uno schema di letture troppo cir­
coscritto non sarebbe adeguato: ad es., uno che 
prende come unico tema dominante la preghiera 
personale, o il ruolo della Beata Vergine Maria e la 
devozione nei confronti di essa.

30. Si dovrebbe normalmente anche evitare 
di limitare la scelta dei brani alle opere di un 
numero troppo ristretto di autori, o che si rasso­
migliano troppo tra di loro nello stile.

31. Un “Lezionario bis” proprio dovrebbe 
però giustificarsi in qualche modo per il fatto che 
attenda più specificamente alle tradizioni parti­
colari e sarebbe più naturale nel caso di quelle 
Nazioni con una particolare tradizione patristica.

V

32. Come già contemplato nella prassi degli 
anni postconciliari, la facoltà di cui all’art. 162 
dell'Institutio generalis de Liturgia Horarum 
(cfr. sopra n. 23), può essere concessa in linea di 
principio anche alle Famiglie religiose.

33. In questo preciso caso, si potrebbe preve­
dere qualche attenuazione del requisito di limi­
tarsi per il Temporale a testi patristici, in partico­

lare per le Famiglie religiose più antiche o che si 
ricollegano alla forma di vita degli Ordini mona­
stici o mendicanti, o che hanno un’ampia tradi­
zione letteraria e spirituale propria.

34. Le scelte dovrebbero comunque rispet­
tare il carattere della domenica, primo giorno 
della settimana, ottavo giorno, «primordialis dies 
festus», e «dies Domini»2*.

“ Cfr. ICor 16,2; Ap 1,10; S. Agostino d’Ippona, Epist. 55, 17: CSEL 34, 188; Concilio Vaticano 11, Cost. 
sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, 41. 106; Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Dies Domini (31 maggio 1998), 
in part. 8-18. 21-26. 34. 74-80: AAS 90 (1998), 713-766, in pati. pp. 717-723. 725-729. 733-734. 758-762.



960 Atti della Santa Sede

35. I casi sarebbero così diversi tra di loro 
che si potrebbero difficilmente formulare criteri 
generali oltre a quanto enunciato qui sopra nei 
nn. 24-31 e altrove nel presente documento. Però 
l’eventuale attenuazione di cui al n. 33 non può 
portare a scelte eclettiche, per cui si dovrebbe

comunque badare ad assicurare una certa coe­
sione interna nel Lezionario, in qualche modo 
analoga a quella di fatto risultante dalla scelta 
predominante di testi patristici ne\\'editio typica 
della Liturgia Horarum.

36. Delle varie letture ecclesiastiche sia pre­
sentato per l’approvazione della Santa Sede sem­
pre il testo in lingua originale, anche se non se ne 
prevede un diffuso uso liturgico.

37. Nel caso di testi che si esprimono in lin­
gue oltre al latino, al castigliano, al francese, 
all’inglese, all’italiano, al portoghese, al tedesco, 
o al polacco, dovrebbe considerarsi procedura 
normale presentare anche una traduzione nel- 
l’una o nell’altra di queste lingue. Per evitare, 
però, un sovraccarico di lavoro a chi è incaricato 
della preparazione dei testi, la Congregazione è 
disponibile a dispensare da questa esigenza in 
casi particolari, specialmente per le lingue slave.

38. Ad eccezione di quanto stabilito al n. 36, 
si presentino delle traduzioni in lingue moderne, 
redatte a norma dell’Istruzione Liturgiam au­
thenticam, solo dopo l’approvazione da parte 
della Congregazione per il Culto Divino del «tex­
tus typicus». Così si potrà procedere in maniera 
più efficiente a questa fase successiva, evitando 
lavoro inutile.

39. Talvolta emerge la questione dei brani 
destinati ad essere adoperati come letture, la cui 
versione originale si esprime in una lingua 
moderna che, però, ha conosciuto dopo la reda­
zione del brano in questione degli sviluppi tal' 
che alcuni vocaboli o espressioni si discostano 
tanto dalle usanze attuali fino a renderne difficile 
oggi l’esatta comprensione. Chiaramente non 
tutte le differenze linguistiche rispetto alle abitu­
dini moderne presentano dei problemi. Quando, 
invece, emergono delle difficoltà, è possibile una 
varietà di soluzioni. La più ovvia è quella d' 
sostituire il brano in questione con un altro. Se 1« 
espressioni di difficile comprensione fosset® 
numerose, quest’ultima soluzione normalmente 
si impone. Nel caso contrario si può tentare u" 
delicato ritocco, sostituendo per l’originale un’e; 
spressione più facilmente comprensibile. Tal' 
interventi, a motivo dei molteplici rischi che cor- 
rono, debbono essere dettagliatamente segnala" 
alla Congregazione al momento di presentate 1 
testi per l’approvazione, e debbono considerar" 
un rimedio eccezionale.

40. Conviene in questa sede segnalare alcuni 
punti che riguardano specificamente le procedure 
per l’approvazione dei Propri liturgici delle 
Famiglie religiosew. A motivo della somma 
importanza ecclesiale della celebrazione litur­
gica, e della corrispondente necessità di assicu­
rare la massima integrità dei testi liturgici, in tale 
ambito è opportuno ottemperare in maniera ana­
loga a quanto stabilito dall’Istruzione Liturgiam 
authenticam [128, a), h)] per le traduzioni dei 
Propri delle Famiglie religiose. In particolare 
spetta al Moderatore supremo, con il voto del suo

VII

Consiglio oppure del Capitolo generale, ® 
approvare ogni testo liturgico destinato ad esser® 
adoperato nella celebrazione liturgica in q""1- 
siasi casa della Famiglia religiosa, a prescinde®' 
dalla lingua. Si ricorda a questo proposito che l‘ 
Conferenze dei Vescovi sono tenute ad una pi®- 
cedura secondo la quale si richiede un voto fa'® 
revole dei due terzi dell’Assemblea plenaria d®1 
Vescovi”. Nel caso delle Famiglie religio®6 
quindi, sarebbe conveniente osservare rigorosi 
mente delle procedure in qualche maniera eq"1' 
valenti.

29 Cfr. S. Congregazione per il Culto Divino, Istr. Calendaria particularia; Congregazione per il Cv"1® 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Istr. Liturgiam authenticam, 128-130: Le., 724-725.

” Cfr. S. Congregazione dei Riti, Istr. Inter «ecumenici (26 settembre 1964), 23-31: A4S 56 (1964), 8*' 
884.



Atti della Santa Sede 961

VII!

41. Si fa presente, inoltre, che al momento di 
presentare i testi alla Congregazione per il Culto 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti, è necessa­
rio fornirne tre esemplari dattiloscritti su carta

bianca, formato A 4, non rilegati ”, accompagnati 
allo stesso tempo da un dischetto informatico 
contenente un testo rigorosamente identico.

Roma, 27 giugno 2002 - San Cirillo d'Alessandria. Vescovo e Dottore della Chiesa.

Jorge A. Card. Medina Estévez 
Prefetto

Mons. Mario Marini 
Sotto-Segretario

’ Cfr. s. Congregazione per il Culto Divino, Istr. Calendaria particularia, 6: /.<„ 653.



962 Atti della Santa Sede

PENITENZIERIA APOSTOLICA

Decreto

Si annettono Indulgenze 
ad atti di culto compiuti in onore 

della Divina Misericordia

«La tua misericordia, o Dio, non conosce limiti e infinito è il tesoro della tua bontà 
(Orazione dopo l’Inno “Te Deum”) e «O Dio, che riveli la tua onnipotenza soprattutto con '3 
misericordia e il perdono ...» (Orazione della Domenica XXVI del Tempo Ordinario), UH®' 
mente e fedelmente canta la Santa Madre Chiesa. Infatti l’immensa condiscendenza di D|0, 
sia verso il genere umano nel suo insieme sia verso ogni singolo uomo, splende in modo 
ciale quando dallo stesso Dio onnipotente sono rimessi peccati e difetti morali e i colpe'0 
sono paternamente riammessi alla sua amicizia, che meritatamente avevano perduta.

I fedeli con intimo affetto dell’animo sono da ciò attratti a commemorare i misteri * 
perdono divino ed a celebrarli piamente, e comprendono chiaramente la somma con^ 
nienza, anzi la doverosità che il Popolo di Dio lodi con particolari formule di preghiera|J 
Divina Misericordia e, al tempo stesso, adempiute con animo grato le opere richiesi0 ' 
soddisfatte le dovute condizioni, ottenga vantaggi spirituali derivanti dal Tesoro 
Chiesa. «Il mistero pasquale è il vertice di questa rivelazione ed attuazione della miserie®' 
dia, che è capace di giustificare l’uomo, di ristabilire la giustizia nel senso di queU’ord1111 
salvifico che Dio dal principio aveva voluto nell’uomo e mediante l’uomo, nel inondi 
(Lett. Enc. Dives in misericordia, 7).

Invero la Misericordia Divina sa perdonare anche i peccati più gravi, ma nel farlo muove 
i fedeli a concepire un dolore soprannaturale, non meramente psicologico, dei propri p0' 
cati, così che, sempre con l’aiuto della grazia divina, formulino un fermo proposito di l011 
peccare più. Tali disposizioni dell'animo conseguono effettivamente il perdono dei peC°a[l 
mortali quando il fedele riceve fruttuosamente il sacramento della Penitenza o si pente b 
medesimi mediante un atto di perfetta carità e di perfetto dolore, col proposito di accostai 
quanto prima allo stesso sacramento della Penitenza: infatti nostro Signore Gesù Cristo nella 
parabola del figliuol prodigo ci insegna che il peccatore deve confessare la sua miseria a p1 
dicendo: «Padre, ho peccato contro il Cielo e contro di te; non sono più degno di esser chia- 
mato tuo figlio» (Le 15,18-19), avvertendo che questo è opera di Dio: «Era morto ed è10 
nato in vita, era perduto ed è stato ritrovato» (Le 15,32).

Perciò con provvida sensibilità pastorale il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II. Per 
imprimere profondamente nell’animo dei fedeli questi precetti ed insegnamenti della 
cristiana, mosso dalla dolce considerazione del Padre delle Misericordie, ha voluto che 
seconda Domenica di Pasqua fosse dedicata a ricordare con speciale devozione questi doni 
della grazia, attribuendo a tale Domenica la denominazione di "Domenica della Divina 
Misericordia” (Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Decr. 
Misericors et miserator, 5 maggio 2000).

Il Vangelo della seconda Domenica di Pasqua narra le cose mirabili compiute da 
Signore il giorno stesso della Risurrezione nella prima apparizione pubblica: «La sera



Atti della Santa Sede 963

quello stesso giorno, il primo dopo il sabato, mentre erano chiuse le porte del luogo dove si 
trovavano i discepoli per timore dei Giudei, venne Gesù, si fermò in mezzo a loro e disse: 
“Pace a voi!”. Detto questo, mostrò loro le mani e il costato. E i discepoli gioirono al vedere 
il Signore. Gesù disse loro di nuovo: “Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anch’io 
mando voi”. Dopo aver detto questo, alitò su di loro e disse: "Ricevete lo Spirito Santo; a 
chi rimetterete i peccati saranno rimessi e a chi non li rimetterete, resteranno non rimessi”» 
(Gv 20,19-23).

Per far sì che i fedeli vivano con intensa pietà questa celebrazione, lo stesso Sommo 
Pontefice ha stabilito che la predetta Domenica sia arricchita dell’Indulgenza plenaria, come 
Più sotto sarà indicato, affinché i fedeli possano ricevere più largamente il dono della con­
solazione dello Spirito Santo e così alimentare una crescente carità verso Dio e verso il pros- 
S|mo, e, ottenuto essi stessi il perdono di Dio, siano a loro volta indotti a perdonare pronta­
mente i fratelli.

Così i fedeli osserveranno più perfettamente lo spirito del Vangelo, accogliendo in sé il 
nnnovamento illustrato e introdotto dal Concilio Ecumenico Vaticano II: «I cristiani, ricor­
dando le parole del Signore: “da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete 
amore gli uni per gli altri” (Gv 13,35), niente possono desiderare più ardentemente che ser- 
vire con sempre maggiore generosità ed efficacia gli uomini del mondo contemporaneo ... Il 
Padre vuole che noi riconosciamo ed efficacemente amiamo in tutti gli uomini Cristo fra­
nilo, tanto con la parola che con l’azione» (Cost. past. Gaudium et spes, 93).

Il Sommo Pontefice pertanto, animato da ardente desiderio di favorire al massimo nel 
Popolo cristiano questi sensi di pietà verso la Divina Misericordia, a motivo dei ricchissimi 
frutti spirituali che da ciò si possono sperare, nell’Udienza concessa il giorno 13 giugno 
2002 ai sottoscritti Responsabili della Penitenzieria Apostolica, si è degnato di largire Indul­
genze nei termini che seguono.

Si concede l'Indulgenza plenaria alle consuete condizioni (Confessione sacramentale, 
Comunione eucaristica e preghiera secondo l'intenzione del Sommo Pontefice) al fedele che 
nella Domenica seconda di Pasqua, ovvero della “Divina Misericordia”, in qualunque chiesa 
0 oratorio, con l’animo totalmente distaccato dall’affetto verso qualunque peccato, anche 
Veniale, partecipi a pratiche di pietà svolte in onore della Divina Misericordia, o almeno 
reciti, alla presenza del SS.mo Sacramento dell’Eucaristia, pubblicamente esposto o custo­
dio nel tabernacolo, il Padre nostro e il Credo, con l’aggiunta di una pia invocazione al 
^gnore Gesù Misericordioso (per esempio: «Gesù Misericordioso, confido in Te»).

Si concede l’Indulgenza parziale al fedele che, almeno con cuore contrito, elevi al 
^gnore Gesù Misericordioso una delle pie invocazioni legittimamente approvate.

Inoltre i naviganti, che compiono il loro dovere nell’immensa distesa del mare; gli innu- 
‘"erevoli fratelli, che i disastri della guerra, le vicende politiche, l’inclemenza dei luoghi ed 
altre cause del genere, hanno allontanato dal suolo patrio; gii infermi e coloro che li assi- 
st°no e tutti coloro che per giusta causa non possono abbandonare la casa o svolgono un’at- 
rività non differibile a vantaggio della comunità, potranno conseguire l'Indulgenza plenaria 
iella Domenica della Divina Misericordia, se con totale detestazione di qualunque peccato, 
c°me è stato detto sopra, e con l’intenzione di osservare, non appena sarà possibile, le tre 
consuete condizioni, reciteranno, di fronte ad una pia immagine di nostro Signore Gesù 
Misericordioso, il Padre nostro e il Credo, aggiungendo una pia invocazione al Signore 
'Jesu Misericordioso (per esempio: «Gesù Misericordioso, confido in Te»).

Se neanche questo si potesse fare, in quel medesimo giorno potranno ottenere Vlndul- 
Henza plenaria quanti si uniranno con l’intenzione dell’animo a coloro che praticano nel 
'nodo ordinario l’opera prescritta per l'Indulgenza e offriranno a Dio Misericordioso una 
Preghiera e insieme le sofferenze delle loro infermità e gli incomodi della propria vita. 
dvendo anch’essi il proposito di adempiere non appena possibile le tre condizioni prescritte 
Per 1 acquisto dell’Indulgenza plenaria.



964 Atti della Santa Sede

I sacerdoti, che svolgono il ministero pastorale, soprattutto i parroci, informino nel 
modo più conveniente i loro fedeli di questa salutare disposizione della Chiesa, si prestino 
con animo pronto e generoso ad ascoltare le loro Confessioni, e nella Domenica della Divina 
Misericordia, dopo la celebrazione della Santa Messa o dei Vespri, o durante un pio eserci­
zio in onore della Divina Misericordia, guidino, con la dignità propria del rito, la recita dello 
preghiere qui sopra indicate; infine, essendo «Beati i misericordiosi, perché troveranno 
misericordia» (Mt 5,7), nell’impartire la catechesi spingano soavemente i fedeli a praticari 
con ogni possibile frequenza opere di carità o di misericordia, seguendo l’esempio e il man­
dato di Cristo Gesù, come è indicato nella seconda concessione generale dell’ "Enchiridio11 
Indulgentiarum".

Il presente Decreto ha vigore perpetuo. Nonostante qualunque contraria disposizione.

Roma, dalla sede della Penitenzieria Apostolica, il 29 giugno 2002 - Solennità dei Santi 
Pietro e Paolo Apostoli.

* Luigi De Magistris
Arcivescovo tit. di Nova 

Pro-Penitenziere Maggiore

p. Gianfranco Girotti, O.F.M. Conv.
Reggente



Atti della Santa Sede 965

PENITENZIERIA APOSTOLICA

Decreto

Per il maggior bene spirituale dei fedeli 
ai Vescovi eparchiali e diocesani si attribuisce 

la facoltà di impartire una volta all’anno 
la Benedizione Papale con annessa l’Indulgenza plenaria 

nelle singole chiese concattedrali
che un tempo erano cattedrali di eparchie o diocesi estinte 

e ciò senza diminuzione della terna stabilita dal diritto
per tutta la Chiesa particolare

La chiesa cattedrale, «nella maestà delle sue strutture architettoniche, raffigura il tem­
pio spirituale che interiormente si edifica in ciascuna anima, nello splendore della grazia, 
secondo il detto dell’Apostolo: “Voi infatti siete il tempio del Dio vivente” (2Cor 6,16). La 
cattedrale poi è anche possente simbolo della Chiesa visibile di Cristo, che in questa terra 
prega, canta e adora; è cioè da ritenersi immagine di quel Corpo mistico, le cui membra 
diventano compagine di carità, alimentata dall’irrorazione dei doni superni» (Paolo VI, Cosi. 
Ap. Mirificus eventus [7 dicembre 1965]).

E perciò cosa sommamente giovevole che gli animi dei fedeli sentano con particolare 
affetto il loro legame verso la chiesa cattedrale, sede nobilissima e simbolo del magistero 
del Vescovo e del suo ministero liturgico: infatti con questo religioso atteggiamento dello 
spirito, i fedeli esprimono, da una parte, che essi riconoscono e venerano il carisma certo 
della verità (cfr. S. Ireneo di Lione, Ad haereses, IV, c. 40, n. 2), di cui sono insigniti i 
Vescovi gerarchicamente uniti con il Vescovo di Roma, Vicario di Cristo; dall’altra, che 
essi vogliono partecipare e, per quanto loro compete, attuare le realtà sacre in comunione 
col Pastore che sulla terra fa le veci del Pastore Eterno e Vescovo delle nostre anime (cfr. 
IPt 2,25).

In tempi recenti, sopraggiunte nuove condizioni sociali, geografiche ed economiche e 
nuovi costumi di vita, la dolorosa diminuzione dei ministri sacri in numerose regioni di 
antica cattolicità e la stessa esigenza, di per sé giustissima, di un coordinamento dell’attività 
pastorale, hanno avuto come effetto la soppressione di alcune Chiese particolari, mentre il 
loro territorio e le popolazioni venivano fusi con quelli del Vescovo di una più vasta Chiesa 
particolare.

Ma la doverosa considerazione dell’antichità veneranda, di fatti storici celebri e dell’in­
signe santità, fiorita in tanti fedeli di quelle Chiese estinte, ha comportato che ai loro tem­
pli, un tempo cattedrali, venisse attribuito il titolo di concattedrali, specialmente allo scopo 
di fomentare la pietà di quei fedeli verso la loro antica Chiesa, restando peraltro integra la 
comunione spirituale e canonica col proprio Vescovo, legato da vincolo privilegiato con l’o­
dierna cattedrale.



966 Atti della Santa Sede

Approvando questi sentimenti filiali e desiderando di renderli sempre più spiritualmente 
perfetti, il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II nell’Udienza concessa il 13 giugno 2002 ai 
sottoscritti Responsabili della Penitenzieria Apostolica, si è degnato di stabilire che i 
Vescovi nelle chiese un tempo cattedrali, e oggi concattedrali esistenti nel loro territorio, 
ferma restando la tema delle Benedizioni Papali, fissata nella Norma n. 7, 2 dell’ “Enchiri­
dion Indulgentiarum”, abbiano la facoltà di impartire la Benedizione Papale con annessa 
l’Indulgenza plenaria, per una volta all’anno nella ricorrenza di una solennità, che sarà desi­
gnata dagli stessi Vescovi, e così i fedeli nelle stesse chiese concattedrali possano riceverla, 
con animo distaccato dall’affetto a qualsiasi peccato e alle solite condizioni necessarie per 
conseguire l’Indulgenza plenaria (Confessione sacramentale, Comunione eucaristica e pre­
ghiera secondo le intenzioni del Sommo Pontefice).

Il presente Decreto ha vigore perpetuo. Nonostante qualunque contraria disposizione.

Dato a Roma, dalla sede della Penitenzieria Apostolica, il 29 giugno 2002 - Solennità 
dei Santi Pietro e Paolo Apostoli.

* Luigi De Magistris
Arcivescovo tit. di Nova 

Pro-Penitenziere Maggiore

p. Gianfranco Girotti, O.F.M.Conv.
Reggente



Atti della Santa Sede 967

PONTIFICIO CONSIGLIO 
PER I LAICI

Decreto

Approvazione degli Statuti 
del Cammino Neocatecumenale

Il Cammino Neocatecumenale ebbe inizio nel 1964 fra i baraccati di Palomeras Altas, a 
Madrid, per opera del Signor Francisco (Kiko) Argiiello e della Signorina Carmen Hemàn
dez, che, su domanda di quegli stessi poveri con i quali vivevano, cominciarono ad annun­
ciare loro il Vangelo di Gesù Cristo. Con il passare del tempo questo kérygma si concretizzò 
in una sintesi catechetica, fondata sul tripode “Parola di Dio-Liturgia-Comunità”, che cerca 
di condurre le persone a una comunione fraterna e a una fede matura.

Questa nuova esperienza catechetica, nata nel solco del rinnovamento suscitato dal Con­
cilio Ecumenico Vaticano II, incontrò il vivo interesse dell’allora Arcivescovo di Madrid, 
Sua Eccellenza Monsignor Casimiro Morcillo, che incoraggiò gli iniziatori del Cammino a 
diffonderla nelle parrocchie che lo richiedessero. Questa esperienza di evangelizzazione si 
diffuse così gradualmente nell’Arcidiocesi di Madrid e in altre Diocesi spagnole.

Nel 1968 gli iniziatori del Cammino Neocatecumenale giunsero a Roma e si stabilirono 
nel Borghetto Latino. Con il permesso di Sua Eminenza il Cardinale Angelo Dell’Acqua, 
allora Vicario Generale di Sua Santità per la Città di Roma e Distretto, si cominciò la prima 
catechesi nella parrocchia di Nostra Signora del Santissimo Sacramento e Santi Martiri 
Canadesi. A partire da quella data il Cammino si è andato diffondendo in Diocesi di tutto il 
mondo e persino in Paesi di missione.

Il Cammino Neocatecumenale si pone al servizio dei Vescovi e dei parroci come itine­
rario di riscoperta del Battesimo e di educazione permanente nella fede, proposto ai fedeli 
che desiderano ravvivare nella loro vita la ricchezza dell’iniziazione cristiana, percorrendo 
questo cammino di conversione e di catechesi. Come ha scritto il Santo Padre, in tale pro­
cesso un aiuto importante può essere dato anche da «una catechesi postbattesimale a modo 
di catecumenato, mediante la riproposizione di alcuni elementi del “Rituale dell’Iniziazione 
Cristiana degli Adulti”, destinati a far cogliere e vivere le immense e straordinarie ricchezze 
e responsabilità del Battesimo ricevuto» (Christifideles laici, 61).

Il Cammino - il cui itinerario è vissuto nelle parrocchie, in piccole comunità costituite 
da persone di diversa età e condizione sociale - ha lo scopo ultimo di portare gradualmente i 
fedeli all’intimità con Gesù Cristo e di renderli soggetti attivi nella Chiesa e credibili testi­
moni della Buona Novella del Salvatore ovunque. Il Cammino Neocatecumenale è inoltre 
uno strumento per l’iniziazione cristiana degli adulti che si preparano a ricevere il Battesimo.

Il Cammino si attua secondo le linee contenute nel Direttorio catechetico Cammino 
Neocatecumenale. Orientamenti alle équipes di catechisti (cfr. Statuti, art. 2, 2°), soggetto 
all’approvazione congiunta della Congregazione per la Dottrina della Fede, della Congrega­
zione per il Clero e della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti.

A diverse riprese e in diversi modi il Santo Padre si è rivolto al Cammino Neocatecu­
menale per sottolineare l’abbondanza dei frutti di radicalismo evangelico e di straordinario 
slancio missionario che esso porta nella vita dei fedeli laici, nelle famiglie, nelle comunità



968 Atti della Santa Sede

parrocchiali, e la ricchezza delle vocazioni suscitate alla vita sacerdotale e religiosa, rive­
landosi come un «itinerario di formazione cattolica, valida per la società e per i tempi 
odierni» (AAS 82 [1990], 1513-1515).

Nell’Udienza concessa agli iniziatori e ai responsabili delle comunità neocatecumenali 
sparse nel mondo il 24 gennaio 1997, in occasione della commemorazione dei trent’anni di 
vita del Cammino, il Santo Padre aveva espressamente sollecitato la stesura degli Statuti, 
«un passo molto importante che apre la strada verso il suo formale riconoscimento giuridico 
da parte della Chiesa, dando a voi una ulteriore garanzia dell’autenticità del vostro carisma» 
(L’Osservatore Romano, 25 gennaio 1997, p. 4). Da quel momento gli iniziatori, accompa­
gnati dal Pontificio Consiglio per i Laici, hanno iniziato il processo di elaborazione di una 
normativa statutaria atta a regolamentare la prassi e l’inserimento del Cammino Neocatecu- 
menale nel tessuto ecclesiale.

Il 5 aprile 2001 con Lettera autografa indirizzata a Sua Eminenza il Cardinale James 
Francis Stafford, Presidente del Pontificio Consiglio per i Laici, il Sommo Pontefice, nel 
ribadire la suddetta esigenza, riconfermava la competenza di questo Dicastero nell’approva­
zione degli Statuti del Cammino Neocatecumenale e affidava alla sua sollecitudine l'ac­
compagnamento futuro del medesimo (cfr. L'Osservatore Romano 17-18 aprile 2001, p. 4).

Pertanto:
Tenuto conto dei numerosi frutti spirituali apportati alla nuova evangelizzazione dalla 

prassi del Cammino Neocatecumenale - accolto e valorizzato nei suoi oltre trent’anni di vita 
in molte Chiese locali - segnalati al Pontificio Consiglio per i Laici da numerose lettere rac- 
comandatizie di Cardinali, Patriarchi e Vescovi;

Dopo attento esame del testo degli Statuti, frutto di un laborioso processo di collabora­
zione tra gli iniziatori del Cammino Neocatecumenale e il Pontificio Consiglio per i Laici, 
che si è avvalso del contributo apportato nell’ambito delle competenze loro proprie da 
diversi Dicasteri della Curia Romana;

Vista l’istanza inoltrata a questo Dicastero in data 5 aprile 2002 dal Signor Francisco 
(Kiko) Argiiello, dalla Signorina Carmen Hemàndez e da Don Mario Pezzi, membri dell’é­
quipe responsabile intemazionale del Cammino Neocatecumenale, per sollecitare l’appro­
vazione degli Statuti del Cammino Neocatecumenale;

Visti gli articoli 131 e 133, §§ 1 e 2, della Costituzione Apostolica Pastor Bonus sulla 
Curia Romana, il Pontificio Consiglio per i Laici

DECRETA
l’approvazione “ad experimentum” per un periodo di cinque anni degli Statuti del Cam­

mino Neocatecumenale debitamente autenticati dal Dicastero e depositati in copia nei suoi 
archivi. Ciò nella fiducia che queste norme statutarie costituiscano ferme e sicure linee guida 
per la vita del Cammino e siano un importante sostegno ai Pastori nel loro paterno e vigile 
accompagnamento delle comunità neocatecumenali.

Dato in Vaticano il 29 giugno 2002, solennità dei Santi Pietro e Paolo, Apostoli, Patroni 
dell'Alma Città di Roma.

James Francis Card. Stafford
Presidente

* Stanislaw Rylko
Vescovo tit. di Novica

Segretario

Contestualmente alla pubblicazione di questo Decreto, L’Osservatore Romano datato 1-2 luglio 2002 ha 
riportato il testo di un importante discorso del Card. James Francis Stafford. che si può leggere in Documentazione. 
alle pp. 1064-1067 IN.d.R./.



Atti della Santa Sede 969

PONTIFICO CONSIGLIO 
“COR UNUM’’

Nota

Giornata Mondiale 
per combattere la desertificazione

1. Lunedì 17 giugno si è celebrata la Giornata Mondiale per combattere la desertifi­
cazione. Tale ricorrenza offre un’occasione propizia e grata per incoraggiare tutti coloro 
che lottano contro l’avanzamento del deserto in varie parti del mondo. Deve essere anche 
un momento di riflessione sulle vere cause della problematica, che non sono solo di 
natura ambientale. E piuttosto l’estrema povertà delle Nazioni dove la desertificazione 
esiste.

Il tema scelto quest'anno è quello della degradazione della terra, dato che assistiamo 
alla trasformazione di campagne verdi e fertili in deserti sterili. Terreni che in passato 
davano vita diventano luoghi di morte. Chi vi abita sono fratelli e sorelle ridotti in povertà. 
Sono essi che devono rimanere al centro della nostra sollecitudine.

In tal senso si esprimeva il Santo Padre il 4 luglio 2000: «La carenza di acqua sarà forse 
la questione principale cui l’umanità dovrà fare fronte nel prossimo futuro. Ecco perché è 
opportuno che i responsabili delle Nazioni non tralascino di adottare misure adeguate per 
favorire un equo accesso ad un bene così prezioso per l’intera umanità» (Discorso di Gio­
vanni Paolo II ai membri dei Consigli di Amministrazione delle Fondazioni “Per il Sahel” e 
“Populorum Progressio”).

2. La desertificazione è segno chiaro di impoverimento; è sintomo è causa di una man­
canza del necessario per vivere. Il problema non è nuovo.

Già il Popolo d’Israele si trovò di fronte a ciò nel deserto di Kadesh, quando si trovò in 
una terra sterile, perché senza acqua né speranza. In forza della preghiera di Mosé, avvenne 
l’imprevedibile: l’acqua emanò dalla roccia e l’impossibile divenne possibile (Nm 20,1-13).

Oggi ci troviamo in condizioni simili. Quando, nel 1980, Papa Giovanni Paolo II visitò 
la regione del Sahel, creò la Fondazione Giovanni Paolo II per il Sahel per combattere la 
desertificazione, affidandola al Pontificio Consiglio “Cor Unum”. La situazione sembrava 
impossibile, ma col tempo, e con l’impiego generoso di talento e di risorse da parte di molte 
persone di buona volontà, l’impossibile sta diventando possibile. L’acqua può scaturire dalla 
roccia, anche se inaspettatamente.

Proprio quest’esperienza ci insegna che la soluzione per frenare la crescita del deserto 
in modo efficiente e duraturo si trova nell’uomo, e nella sua disponibilità ad aprirsi all’al­
tro: è la carità. I mezzi tecnici e l’uso di conoscenze scientifiche, adoperati da esperti col­
laboratori, così come la formazione, sono indispensabili nell’aiuto umanitario. Tuttavia, la 
carità non smuove unicamente risorse materiali e finanziarie; è invece il dono di se stesso 
- da persona a persona - senza aspettarsi premio alcuno. La motivazione è l’amore che 
antepone il bene del vicino al proprio. Questo è il dono degno del nostro essere persona e 
questo atteggiamento è la chiave di volta per lo sviluppo, come dimostra l'attività di tanti 
missionari.



970 Atti della Santa Sede

Tale incontro personale elimina barriere e il servizio al prossimo diventa scopo princi­
pale. Ogni persona diventa fratello e sorella, parte della stessa famiglia. La loro realizza­
zione umana e spirituale diventa preoccupazione nostra personale.

Questa carità aiuta le vittime nelle regioni colpite ad essere più motivate nella loro lotta 
quotidiana; muove le Nazioni più abbienti a maggiore generosità per gli afflitti. Grazie a 
questa attenzione all’uomo anche gli esperti scientifici e tecnici possono ottenere maggiori 
risultati. I responsabili di Governo e delle finanze avranno maggiore sollecitudine verso i 
sofferenti, mentre i mezzi di comunicazione saranno più diligenti a mostrare le necessità dei 
poveri al mondo intero.

Lo scambio disinteressato non è unilaterale, chi riceve e chi dona possono aprire le loro 
menti e cuori alla realtà della nostra comune condizione umana, a riscoprire i valori basilari 
dell’essere persona umana, dell’essere parte di una famiglia, nella quale chi possiede dà 
sostentamento a chi ne ha bisogno.

3. Di fronte al problema immane della desertificazione, incombente e forte come la roc­
cia di Kadesh, l’acqua può fluire dalla fonte della carità. Come diceva il Santo Padre a Oua- 
gadougou, «la solidarietà in giustizia e carità non deve conoscere confini né limiti ... Il 
Signore stesso ci invita a fare di più» (Omelia del 10 maggio 1980). La volontà di amare 
senza condizioni è insita in ciascuno di noi, voluta dal Creatore; è la volontà di cambiare 
cioè “le valli della morte” in terre di pace e di vita.



Atti dei Cardinale Arcivescovo

DUE VESCOVI AUSILIARI
PER LA CHIESA TORINESE

A mezzogiorno di venerdì 21 giugno, nella chiesa dellìmmacolata Concezione di Maria Vergine, 
annessa al Palazzo Arcivescovile, il Cardinale Arcivescovo ha convocato direttori e collaboratori 
degli Uffici della Curia Metropolitana insieme ai membri del Consiglio Episcopale e ai rappresen­
tanti dei mass media per comunicare la nomina di Mons. Guido Fiandino e di Mons. Giacomo 
Lanzetti, Vicari Generali, come nuovi Vescovi Ausiliari per la Chiesa torinese.
Pubblichiamo il testo dell’annuncio del Cardinale Arcivescovo, le dichiarazioni dei due Eletti e il 
loro curriculum vitae.

ANNUNCIO DEL
CARDINALE ARCIVESCOVO

Carissimi, abbiamo appena ieri celebrato con grande gioia nel cuore la 
solennità della Vergine Consolata, Patrona della nostra Arcidiocesi, ed oggi 
con altrettanta gioia ho una bella notizia da comunicare a tutta la nostra 
Comunità diocesana. Come risulta dalla lettera del Nunzio Apostolico in 
Italia, Mons. Paolo Romeo, a me indirizzata il 13 giugno u.s. e pubblicata 
ora sul nostro settimanale diocesano, il Santo Padre, accogliendo la mia 
richiesta di avere un adeguato aiuto nel governo pastorale dell'Arcidiocesi, 
ha nominato Vescovi Ausiliari di Torino Mons. Guido Fiandino e Mons. Gia­
como Lanzetti, attuali Vicari Generali, assegnando loro le Chiese Vescovili 
titolari rispettivamente di Aleria e di Mariana in Corsica.

Il Codice di Diritto Canonico dice che i Vescovi Ausiliari «assistono il 
Vescovo diocesano in tutto il governo della Diocesi» (can. 405 §2). Per que­
sto motivo i Vescovi Ausiliari vengono nominati quando la Diocesi, o per 
l'estensione del territorio o per il numero di abitanti, riveli come una vera 
opportunità pastorale che i primi collaboratori del Vescovo, quali sono i 
Vicari Generali, abbiano anche il carattere vescovile. «Merita infatti - come 
dice in proposito un documento della Congregazione per i Vescovi - tutta la 
dovuta attenzione il desiderio dei fedeli di non essere sprovvisti della pre­
senza episcopale nei vari ambiti e momenti della vita ecclesiale».

Di qui si comprende che in Diocesi grandi come la nostra i Vescovi Ausi­
liari, oltre che prestare una reale collaborazione alla sollecitudine pastorale 
dell'Arcivescovo per il bene dell'intera Comunità diocesana, rendono pos-

971



972 Atti del Cardinale Arcivescovo

sibile che con più frequenza la figura del Vescovo sia visibile nelle varie 
comunità cristiane in modo che i fedeli siano aiutati a comprendere ed 
apprezzare sempre meglio la presenza ed il ministero del Vescovo all'inter­
no di una Chiesa locale. Anche per questo motivo sarà bene ora tener pre­
sente che là dove il Cardinale Arcivescovo non può rendersi personalmente 
presente in momenti di particolare rilievo della vita spirituale delle varie 
Comunità parrocchiali, sarà opportuno preferire la presenza di uno dei 
Vescovi Ausiliari prima di altri Vicari o collaboratori diocesani.

Ho avuto modo già da tempo di apprezzare la preziosa e sincera colla­
borazione che Mons. Fiandino e Mons. Lanzetti mi stanno offrendo come 
Vicari Generali, ma ora che saranno insigniti della grazia e della dignità 
dell'Episcopato sono certo che il loro aiuto sarà ancora più qualificato e 
sicuramente più ricco di grazia sia per me che per tutti i fedeli della nostra 
Diocesi.

Sento ora il dovere di esprimere profonda riconoscenza al Santo Padre, 
Giovanni Paolo II, il quale con queste due nomine dimostra una volta di più 
il suo affetto e la sua attenzione alla mia persona e all'intera nostra Comu­
nità diocesana, che si sente onorata per il dono di due nuovi Vescovi espres­
si dal nostro Presbiterio.

Mentre esprimo ai due neo-eletti i miei auguri più sinceri, invito tutti a 
ricordarli nella preghiera affinché sentano che con l'Ordinazione Episcopale 
il Signore li chiama ad una vera svolta di vita verso una sempre più profon­
da santità ed una dedizione totale di se stessi al servizio del Regno di Dio.

Affido alla Vergine Consolata ed ai nostri numerosi Santi torinesi questi 
due miei cari e preziosi collaboratori con la speranza che il dono dell'Epi­
scopato, che riceveranno con l'imposizione delle mie mani, risulti un dono 
in più anche per tutta la nostra carissima Chiesa torinese.

Con una affettuosa Benedizione per tutti.

Torino, 21 giugno 2002

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 973

DICHIARAZIONI
DEI DUE VESCOVI ELETTI

MONS. GUIDO FIANDINO

Vorrei semplicemente comunicarvi i sentimenti del mio animo in questo 
momento.

Sento una profonda serenità perché non era certo nelle mie previsioni di essere 
un giorno chiamato ad essere Vescovo. Una serenità mista a stupore e sgomento di 
fronte a una responsabilità che sento più grande della mia preparazione e delle mie 
capacità.

Nella mia vita di prete ho vissuto ogni cambiamento che mi è stato richiesto 
come se Dio ... mi stesse forzando. Così ho vissuto i cambiamenti da Pianezza (gio­
vane viceparroco) a Rivoli Seminario come animatore. Da Rivoli Seminario a Pios- 
sasco come viceparroco e poi parroco. Da Piossasco a Rivoli come parroco della 
Stella e poi qui in Curia come Provicario e poi Vicario Generale. Sono un piemon­
tese doc ... un po' bugia nen ... al di là delle apparenze. Faccio fatica - lo confesso - 
a dire di sì a chiamate sempre più impegnative. Ogni cambiamento mi disorienta ... 
Ma ogni volta mi sono detto: «Se Dio mi forza... mi darà anche la forza per il com­
pito nuovo a cui mi chiama per un servizio più fedele a Lui, alla Chiesa, alla gente».

Sento che il Signore ogni volta mi bisbiglia: «Non temere, io sono con te».
Vorrei dire un grande grazie al Papa per questo dono di grazia. Un grazie a Sua 

Eminenza il Cardinale Arcivescovo per la fiducia che ripone in me. L'altro giorno ci 
ha detto: «Ricordatevi... diventare Vescovi è accogliere una più forte chiamata alla 
santità». Grazie, Eminenza, di questo richiamo che ... aumenta il mio batticuore.

Provengo da una famiglia semplice, di contadini. Dio mi aiuti ad essere fedele 
a queste mie origini familiari, ove ho respirato laboriosità, cordialità, fede e atten­
zione alle persone soprattutto se povere o sofferenti.

La mia vita di prete è stata segnata quasi completamente dall'esperienza di par­
rocchia. Il Signore mi ha aiutato a vivere le diverse esperienze parrocchiali con gioia 
ed entusiasmo.

Chiedo al Signore e a voi, amici, di aiutarmi a vivere con altrettanto entusiasmo 
e gioia il servizio di Vescovo che ora mi è affidato.

Grazie!

MONS. GIACOMO LANZETTI

Quando un uomo, per discernimento, voglia di essenzialità, disperazione, 
disgusto della commedia della vita, si avventura nel sottosuolo della sua esistenza, 
nella profondità del suo cuore e della sua memoria, si scontra sempre con una radi­
cale insufficienza.

Nel dialogo di me stesso con me stesso e con Dio (chiamatela preghiera), ho cer­
cato le coordinate della mia esistenza, ho cercato le motivazioni di un radicale cam­
biamento avvenuto nella mia vita dopo 35 anni di sacerdozio; dalla nomina a Vica­
rio Generale della Diocesi (25 luglio 2001) sono appena passati 11 mesi, e stavo già 
per trarre, dopo una verifica onesta, conclusioni operative, quando la nomina a 
Vescovo Ausiliare della Diocesi di Torino mi ha riportato in questi otto giorni di 
silenzio a riconfrontarmi con me stesso, spiazzato ancora una volta dalla chiamata 
ad essere ancora totalmente altro da quelli che potevano essere i miei progetti di



974 Atti del Cardinale Arcivescovo

vita, libertà, gioia e servizio. Probabilmente l'uomo vale per quel che gli manca, non 
per quello che ha o crede di avere.

Serenamente spiazzato e disorientato, ma totalmente disponibile a lasciare che 
Dio guidi e lavori nella mia vita, continuerò a compiere il mio servizio nella Chie­
sa, sempre più fiducioso in questo viaggio interiore che ho fatto in questi giorni con 
Maria Santissima, che ho pregato tutte le sere nella novena della Consolata; pensa­
re a Lei che meditava e custodiva tutte le cose nel Suo cuore è stato di grande aiuto.

L'Episcopato è una grazia in più, per fare meglio, camminare sulla strada della 
santità; è un atto di fiducia del Santo Padre e del mio Arcivescovo, che mi ha volu­
to come suo collaboratore, ma è anche un atto di fiducia in tutti voi, che saprete 
andare al di là del nome della persona, per scoprire la quotidianità del dono della 
vita nonostante povertà ed insufficienze.

Se don Mario Operti fosse stato vivo, non sarei stato certamente scelto, ma a lui 
sarebbe spettata la dignità episcopale, che accetto anche in suo nome ed in conti­
nuità con i suoi progetti pastorali.

La maggior parte della mia vita sacerdotale è trascorsa facendo il viceparroco 
ed il parroco. Il periodo di sei anni trascorso come assistente diocesano dell'Azione 
Cattolica mi ha aperto nuovi spazi culturali e pastorali.

Ogni nomina e ogni spostamento sono state per me occasioni per scoprire l'in­
vito del Signore alla Missione e alla condivisione del Vangelo con tutti; invito a 
prendere il largo e a non chiudermi nel giro degli stessi amici o nella nostalgia del 
passato. Il mio servizio senz'altro sarà in forte sinergia con il Cardinale Arcivesco­
vo, con l'altro Vescovo Ausiliare testé nominato, don Guido, cercando di essere 
esempio di fraterna e sincera collaborazione.

Ancora un grazie riconoscente all'Arcivescovo e al Santo Padre per questa 
nomina non cercata. Nello spirito della festa odierna di San Luigi Gonzaga, «conti­
nuerò a giocare» (a San Luigi avevano rivolto la domanda: «Che cosa faresti se 
dovessi morire quest'oggi?» - Lui rispose: «Continuerei a giocare»), senza preoccu­
parmi se oggi o domani o fra qualche anno verrà il momento per quest'ultima par- 
tenza.

Allora, in uno spirito di quotidianità operosa e gioiosa continuerò a lavorare, 
sperando di avere ancora spazi per momenti di allegria, per essere ancora capace di 
sorridere e di servire con sempre maggior prudenza, umiltà e attenzione ad ogu1 
persona. San Benedetto Abate, compatrono di Europa e titolare della mia ex par­
rocchia, con il suo motto ‘‘ora et labora", sia ancora per me proposta, progetto e 
realtà.

CURRICULUM VITAE 
DEI NUOVI VESCOVI

MONS. GUIDO FIANDINO

È nato a Savigliano, provincia di Cuneo, diocesi di Torino, il 12 gennaio 1941, 
ultimo di quattro figli nati dall'unione matrimoniale del papà Fiandino Giuseppe 
con la mamma Migliore Maria, entrambi di origine contadina.

Cresciuto alla scuola dell'Abate-parroco di Sant'Andrea in Savigliano il can- 
Tommaso Gallo, è entrato nel Seminario Minore di Giaveno in seconda media nel­
l'anno 1952. Vi è rimasto fino al 1956. Ha proseguito gli studi del liceo classico, della



Atti del Cardinale Arcivescovo 975

propedeutica e della teologia nel Seminario di Rivoli dal 1956 al 1964. Nei quattro 
anni di teologia è stato assistente dei chierici di prima liceo (un anno) e della pro­
pedeutica (tre anni).

È stato ordinato sacerdote nella Cattedrale di Torino da Mons. Francesco Botti­
no, Vescovo Ausiliare del Card. Maurilio Fossati, il 28 giugno 1964.

Dal 1964 al 1965 è vissuto nel Convitto Ecclesiastico della Consolata di Torino 
per l'anno di pastorale, soprattutto di formazione alla Confessione, prestando ser­
vizio il sabato e la domenica nella parrocchia di Pianezza, ove è stato confermato 
vicario parrocchiale fino al 1966.

Dal settembre 1966 fino al 1970 è stato nel Seminario Maggiore di Rivoli come 
animatore dei teologi. In quegli anni ha frequentato il Biennio per Esperti in Pasto­
rale Catechistica presso i Salesiani dell'LDC di Leumann.

Dal 1970 al 1979 è stato vicario parrocchiale nella parrocchia S. Francesco d'As­
sisi in Piossasco (12.000 abitanti), dove è poi stato parroco dal 1979 al 1990. In que­
gli anni ha curato in particolare l'accoglienza in parrocchia degli immigrati prove­
nienti dal Sud e la costruzione di una chiesa succursale per una presenza di Chiesa 
in una zona di particolare espansione. E stato per otto anni Vicario Zonale della 
Zona vicariale di Orbassano e membro del Consiglio Presbiterale.

Dal 1990 al 2000 è stato parroco della parrocchia S. Maria della Stella in Rivoli 
(18.000 abitanti) e per altrettanti anni Vicario Zonale della Zona vicariale di Rivoli e 
membro del Consiglio Presbiterale. Ha promosso collaborazioni parrocchiali con le 
parrocchie vicine. Ha dato vita a un Centro di Ascolto per le situazioni di povertà, 
che ha poi dato origine a un Centro Servizi (vitto e vestiario), a un Centro di Tem­
poranea Accoglienza, a una Cooperativa Sociale per avviare al lavoro le fasce meno 
favorite. È stato presidente per otto anni dell'Istituto Salotto e Fiorito di Rivoli, retto 
dalle suore Figlie della Carità, con 700 alunni (scuola materna, elementare, media, 
Centro Formazione Professionale) e per 10 anni vicepresidente della Scuola Mater­
na "Arnaud", Ipab poi privatizzata.

Il 20 aprile 2000 è stato nominato Provicario Generale dell'Arcidiocesi di Tori­
no; il 25 luglio 2001 è stato nominato Vicario Generale dell'Arcidiocesi (insieme a 
mons. Lanzetti) con il compito particolare di Moderatore della Curia e di seguire 
con particolare attenzione i Distretti Nord, Sud-Est e Ovest dell'Arcidiocesi.

Negli ultimi dieci anni ha fatto parte del Consiglio Diocesano per gli Affari Eco­
nomici e, in seguito, del Collegio dei Consultori.

Ha partecipato alle Sessioni del Sinodo Diocesano.

MONS. GIACOMO LANZETTI

E nato a Carmagnola il 21 aprile 1942. Entrato nel Seminario Minore a Giaveno 
nel 1953, ha svolto gli studi filosofici e teologici presso il Seminario Maggiore di 
Rivoli, per essere ordinato sacerdote dall'Arcivescovo Mons. Michele Pellegrino, 
nella Cattedrale di Torino, il 26 giugno 1966.

Nel 1967 consegue il diploma di qualificazione in pedagogia catechistica pres­
so il Pontificio Ateneo Salesiano. Nell'anno di perfezionamento pastorale in teolo­
gia morale presso il Convitto della Consolata presta servizio domenicale nelle par­
rocchie torinesi di San Giuseppe Benedetto Cottolengo e Sacro Cuore di Maria. È 
successivamente viceparroco a Santena (1967-1969) e alla Madonna della Divina 
Provvidenza di Torino (1969-1975).

Nel 1975 è incaricato dal Card. Pellegrino di fondare la nuova parrocchia di San



976 Atti del Cardinale Arcivescovo

Benedetto Abate in Torino: viene eretta nel 1976, a servizio di una comunità (10.000 
abitanti) che progressivamente cresce e si dota di oratorio, strutture pastorali ed 
educative. La chiesa è consacrata nel 1978.

In 26 anni di servizio a San Benedetto, ha investito le energie con convinzione 
nella formazione di un laicato maturo e impegnato nella pastorale. La comunità è 
attiva, molto vivace: sono anni coronati da tre vocazioni sacerdotali e cinque voca­
zioni religiose femminili. Fra le opere della parrocchia c'è 1' "Oasi di San Benedet- 
to" a Montanaro (per esercizi spirituali, incontri comunitari) e l'oratorio serale.

Nel 1994 è stato nominato dal Card. Giovanni Saldarini assistente diocesano 
dell'Azione Cattolica, restando parroco di San Benedetto. Nel 2000 è stato nomina­
to dall'Arcivescovo Mons. Severino Poletto Vicario Episcopale territoriale per la 
Città di Torino.

Il 25 luglio 2001, dopo la morte di mons. Mario Operti, è stato nominato Vica­
rio Generale della Diocesi, con particolare incarico per l'attuazione del Piano Pasto­
rale, le Missioni diocesane e il compito di seguire i sacerdoti, i diaconi e le parroc­
chie della Città di Torino. Ha lasciato l'incarico di parroco a San Benedetto il 
novembre 2001.



Atti del Cardinale Arcivescovo 911

Messaggio con gli auguri per le vacanze estive

Le vacanze come occasione per realizzare 
qualche nuovo gesto di solidarietà

Anche quest'anno, col termine dell'anno scolastico, stanno iniziando per 
le famiglie e per tante persone i preparativi per le vacanze estive, forse già 
da mesi sognate e programmate.

L'Arcivescovo desidera farvi gli auguri ed assicurarvi che vi è vicino in 
questo momento particolare e bello dell'anno.

Mi sta a cuore anche ricordare che col periodo estivo avrà inizio la "Mis­
sione" dedicata particolarmente ai bambini, ragazzi e giovani. Decine di 
campi e altre iniziative saranno l'occasione - sia pure col tono sereno e gio­
coso della vacanza - per "parlare del Signore e della sua chiamata". Tutti 
perciò dobbiamo sentirci coinvolti in questa grande opportunità, sia parte­
cipando direttamente alle iniziative proposte sia sostenendo con la pre­
ghiera il nostro sforzo educativo ed evangelizzante.

A tutti coloro che comunque vivranno nell'estate un periodo di "ferie" 
meritate e necessarie auguro cne esse possano essere utili per ricreare le con­
dizioni per riacquistare nuova forza fisica e spirituale, al fine di poter ritor­
nare poi ritemprati nel corpo e nello spirito.

Spero che possiate programmarvi un vero periodo di "riposo" fisico, 
psicologico e anche spirituale trovando quel tempo, che nella vita normale 
troppo sovente ci manca, per approfondire un nuovo rapporto con Dio e 
con le persone care che vi sono vicino.

Penso che le vacanze possano essere un'occasione per realizzare qualche 
nuovo gesto di solidarietà. Le possibilità sono molte e le più diverse. Perché, 
per esempio, non organizzarsi come comunità parrocchiale o come gruppo 
di amici o famiglie, o anche come singola famiglia, per creare dei luoghi e 
delle iniziative al fine di offrire una bella vacanza a bambini di famiglie 
povere, ad anziani, ad ammalati cronici? Queste sono categorie di persone, 
che, proprio in estate, sono sovente le più abbandonate e vivono questo 
tempo come particolarmente carico di solitudine e peso, anziché di gioia. 
Qualche famiglia potrebbe addirittura, senza neppur dover modificare i pro­
pri programmi, pensare di "adottare" una di queste persone (un bambino o 
un anziano solo) e portarsela in vacanza insieme. Forse è un'idea che può 
sembrare difficile da realizzare, ma sarebbe una testimonianza meravigliosa.

Auguro quindi a tutti e a ciascuno buone vacanze. Che possiate ritrovare 
nel riposo e nella distensione una profonda riconciliazione con la vostra vita 
personale e familiare sempre così compressa e stressata da ritmi di impegni, 
che spesso ci impediscono perfino di pensare alle cose più fondamentali.

Il Signore e la Vergine Consolata camminino con voi nelle strade delle 
vostre ferie così che possiate tornare più temprati e sereni, e disponibili a 
riprendere con slancio gli impegni legati alla vostra responsabilità.

Auguri di cuore!
* Severino Card. Poletto 

Arcivescovo Metropolita di Torino



978 Atti del Cardinale Arcivescovo

Nelle Ordinazioni presbiterali in Cattedrale

Un sentimento di estasi davanti alle meraviglie 
che Dio continua ad operare tra il suo popolo

Nel pomeriggio di sabato 8 giugno, in Cattedrale, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Con­
celebrazione Eucaristica nel corso della quale ha conferito l'Ordinazione presbiterale a cinque dia­
coni del nostro Seminario Maggiore. A lui si sono uniti intorno all'altare i due Vicari Generali con gli 
altri membri del Consiglio Episcopale, i Canonici del Capitolo Metropolitano, i Superiori del Semi­
nario con i Docenti della Facoltà teologica, i parroci degli ordinandi e tanti altri sacerdoti, con una 
folta presenza di diaconi permanenti, di consacrati e consacrate, oltre a una moltitudine di fedeli. 
Pubblichiamo il testo degli interventi di Sua Eminenza:

INTRODUZIONE
Oggi il Signore ci fa la grazia di donarci cinque novelli sacerdoti. Voglia­

mo vivere questa celebrazione nella riconoscenza e nella gioia.
La luce e la grazia di Dio oggi, in un certo senso, ricompensano il lavo­

ro di formazione che questi cinque ordinandi hanno compiuto e ricompen­
sa l'impegno degli educatori e insegnanti del nostro Seminario come pure le 
preghiere che tante anime buone fanno in continuità per le vocazioni sacer­
dotali e religiose.

Ci disponiamo alla celebrazione con il desiderio di comprendere il signi­
ficato misterioso di questo momento importante dell'Ordinazione dei 
novelli sacerdoti e, soprattutto, con voglia e impegno di accompagnarli con 
la preghiera.

OMELIA
Carissimi, è sempre un momento carico d'emozione e di gioia poter pre­

siedere una celebrazione di Ordinazione di novelli sacerdoti. Oggi, in parti­
colare, credo che il sentimento di gioia mio, degli ordinandi, delle loro fami­
glie e delle comunità parrocchiali e della nostra Chiesa di Torino siano evi­
denti. Ogni volta che il Signore ci dona un sacerdote è un segnale di garan­
zia per la vita della Chiesa e per il bene di salvezza che Cristo ci offre e che 
si attualizza attraverso il ministero dei presbiteri. Insieme alla gioia e alla 
riconoscenza al Signore per questo dono c'è anche però una preghiera tre­
pidante. Nessuno di noi dubita della serietà e dell'impegno di questi ordi­
nandi, tuttavia trepidiamo perché cominciano un ministero affascinante, 
entusiasmante ma a condizione che la fede nel Signore Gesù sia sempre 
tenuta a livelli alti. La trepidazione che si fa preghiera è un'invocazione par­
ticolare di grazia perché il Signore li custodisca fedeli fino alla fine.

È importante che la comunità cristiana senta che col ministero ordinato 
ci s'impegna per tutta la vita. Allora nascono impegni e responsabilità da



Atti del Cardinale Arcivescovo 979

parte di tutti: sostenere, accompagnare, guidare, incoraggiare, perdonare 
perché la perseveranza davanti a Dio e nella propria coscienza continui fino 
alla morte.

Insieme a questa gioia riconoscente e alla preghiera trepidante oggi c'è 
un sentimento di contemplazione, oserei quasi dire di estasi davanti alle 
meraviglie che Dio continua ad operare tra il suo popolo.

Voi vedete qui cinque ordinandi, tutti alunni del nostro Seminario. I 
giornali hanno parlato della storia personale del più anziano di questi e io 
ne faccio un cenno, non per esaltarlo di fronte agli altri, ciò non sarebbe in 
sintonia con quanto don Pier Giuseppe Sandretto sente nel suo cuore, ma 
per dire che mi ha commosso vedere quest'uomo che, dopo un'esperienza 
di lavoro con grandi responsabilità e dopo un'esperienza di matrimonio 
bello, armonico, segnato dalla croce, ha sentito la chiamata del Signore e per 
tutti gli anni della teologia si è messo insieme agli altri, molto più giovani di 
lui, a vivere la loro esperienza di impegno nello studio, di preghiera e di 
condivisione della vita di comunità. Noi dobbiamo contemplare estatici l'o­
pera di Dio, che chiama a tutte le stagioni. Abbiamo qui anche un giovane 
ordinando al quale ho dovuto dare la dispensa perché mancavano alcuni 
mesi all'età canonica prescritta per l'Ordinazione presbiterale. Questo 
dimostra che il Signore sceglie e chiama chi vuole e come vuole. Ed è sul 
tema della vocazione che si ferma la mia prima riflessione

1. Abbiamo ascoltato un brano del Profeta Geremia, che viene spesso 
scelto dagli ordinandi, lo però vorrei ricordare brevemente anche il capitolo 
terzo di Marco dove l'Evangelista, parlando della scelta dei Dodici, dice che 
«Gesù salì sul monte, chiamò a sé quelli che egli volle ed essi andarono da lui». 
Penso che sia importante sottolineare che il Signore chiama chi vuole. Ed è 
importante perché deve nascere in noi l'interrogativo: «Perché, Signore, pro­
prio a me questo grande dono? Che cosa avevo io in più degli altri per esse­
re stato scelto da Dio?». Oggi, qui presenti, ci sono forse dei giovani che que­
sta domanda al Signore la porrebbero col significato contrario a quello che 
io ho appena detto: «Perché proprio a me, Signore? Chiama un altro, io non 
ho voglia, ho altri progetti».

«Chiamò a sé quelli che volle ed essi andarono con lui». Essere chiamati da 
Gesù Cristo, essere scelti tra il Popolo di Dio per il ministero presbiterale è 
un dono ed una grazia straordinaria. È un dono che fa trepidare come ha 
trepidato Geremia, però il Signore provvede a preparare i suoi ministri, a 
purificare le nostre miserie e ci pone la sua parola sulla bocca: «Non temere, 
io sono con te». E nel versetto 10 il Signore espone al Profeta il programma 
della missione che gli affida verso il popolo: «Ecco, ti costituisco ... per sradi­
care e demolire, per distruggere e abbattere, per edificare e piantare». La vita del 
sacerdote, il ministero che gli viene affidato in mezzo all'umanità è un mini­
stero che si protende per togliere ogni germe di veleno e di peccato, per 
distruggere quello che è contro Dio - e quello che è contro Dio è anche con­
tro l'uomo -, per edificare e piantare il Regno di Dio qui sulla terra. Questa 
è la chiamata che voi, carissimi ordinandi, avete ricevuto e questo è il dono 
di cui oggi voi volete essere coscienti. Venite costituiti, con la potenza dello



980 Atti del Cardinale Arcivescovo

Spirito che riceverete attraverso l'imposizione delle mani, ad essere parteci' 
pi dell'unico sacerdozio di Cristo quindi, a titolo particolare, venite incor­
porati a Cristo Signore. Ogni cristiano in forza del Battesimo partecipa al 
sacerdozio di Cristo, ma chi riceve il sacramento dell'Ordine riceve un com­
pito e un dono che si diversificano, non solo per il nome ma per la sostan­
za, dal sacerdozio comune dei fedeli. Da oggi in avanti voi siete chiamati ad 
agire nella comunità “in persona Christi capitis", perché voi, celebrando l'Eu­
caristia, renderete presente il grande evento della salvezza, e perdonando 1 
peccati obbligherete Dio a perdonare, se ci sono le condizioni. Portando 
l'annuncio del Vangelo illuminerete gli uomini che sono alla ricerca della 
verità e della strada della salvezza. Allora, se questo è il dono che voi ogg1 
ricevete, dovete assumere gli atteggiamenti di Cristo, il Pastore grande delle 
pecore.

2. La pagina del Vangelo che abbiamo sentito proclamare nel canto d 
presentava Gesù Buon Pastore, che conosce le sue pecore, cammina loro 
davanti, le guida, le illumina e le chiama per nome e dà la vita per loro. Voi 
oggi date la vita per il Regno di Dio. Diventare sacerdoti non vuol dire siste­
mare voi stessi, ma vuol dire perdersi, in un certo senso, per il Signore, pef 
la Chiesa e per l'avvento del suo Regno. Allora è necessario rispondere alle 
attese che il Signore, la Chiesa e il mondo hanno nei nostri confronti. Che 
cosa si attende il Signore come risposta al dono? Si attende un impegno di 
santità. Certo la santità è dono che viene da Dio ma è anche risposta e impe­
gno nostro. L'impegno della santità si articola nella fede per cui si diventa 
convinti che solo Gesù Cristo ha parole di vita eterna, e non ci è più lecito 
volgere lo sguardo da un'altra parte, ma nello stesso tempo si articola con la 
croce di Cristo. Non dovete avete paura di pensare al sacrificio, perché Gesù 
dice: «Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croci 
ogni giorno e mi segua» (Le 9,23).

San Paolo nella seconda Lettura ci diceva che «l'amore del Cristo ci spingi/ 
al pensiero che uno è morto per tutti». Allora se davvero, oggi, con il sacramen­
to dell'Ordine voi diventate creature nuove, dovete seguire il Signore anche 
rinnegando voi stessi, prendendo le vostre responsabilità, camminando certo 
verso la risurrezione, ma passando prima per la via del Calvario. Queste 
sono le attese di Dio, ma ci sono anche delle attese da parte della nostra Chie­
sa locale e del nostro Presbiterio così ben rappresentato in questa nostra cele­
brazione. Ci attendiamo, carissimi ordinandi, che voi arricchiate il nostro 
Presbiterio di una ventata di giovinezza e di una sempre più grande fre­
schezza di comunione. Questa parola la diciamo tante volte. E una parola che 
ci impegna a volerci bene, ad accettarci, a vivere un'attenzione a tutti i mem­
bri del Presbiterio e voi, oggi, entrate a far parte del Presbiterio. La Chiesa si 
attende da voi la volontà di costruire insieme e non per conto vostro. Non 
vanno fatti, quindi, progetti personali ma si devono assumere quello di Dio 
e quello della nostra Chiesa, la quale si sforza di interpretare nel modo 
migliore il pensiero di Dio su di noi, in questo tempo e in queste circostanze. 
Quindi se voi sentirete che la Chiesa si attende questo vostro impegno di 
comunione e di costruzione del Regno di Dio, avvertirete anche che la Chie-



Atti del Cardinale Arcivescovo 981

sa si attende che sappiate edificare comunità cristiane autentiche. Non veni­
te ordinati sacerdoti solo per coloro che professano la fede, ma per tutta l'u­
manità. Bisogna sentire la responsabilità di edificare cristiani autentici e di 
avvertire le attese del mondo, che sembra distratto, che si butta in tutto ciò 
che può soddisfare la propria mente senza pensare ai problemi concreti, ma 
che, al di là delle apparenze, è assetato di Dio ed è bisognoso di verità e sente 
l'urgenza di incontrare qualcuno convinto, che porti il Vangelo della vita e 
della salvezza. Non dovete quindi tradire gli uomini di oggi, che attendono 
da voi il dono della Parola e della Persona di Cristo, che è l'unica che salva. 
Ecco le riflessioni che desideravo comunicare a voi, carissimi cinque ordi­
nandi, e a tutta la nostra assemblea eucaristica.

Fra due giorni comincerà la novena della Consolata, come non affidare a 
lei il vostro ministero sacerdotale e non chiederle una particolare protezione 
su ciascuna delle vostre persone? Come non invocare dalla Vergine Maria, la 
Madre dei sacerdoti, un sostegno, non solo per la vostra fedeltà, ma anche 
per la vostra generosità di vita, fosse anche fino al sacrificio finale?

Questo è ciò che il Signore mi ha suggerito di dirvi, questo è quanto 
sento profondamente vero per voi oggi, perché lo sento profondamente 
vero per me.



982 Atti del Cardinale Arcivescovo

Nella festa della Consolata, Patrona dell’Arcidiocesi

La tenerezza materna di Maria verso di noi 
nasce dalla forza della sua fede
Giovedì 20 giugno, solennità titolare del Santuario della Patrona dell’Arcidiocesi, nella Basilio 
della Consolata si è celebrata la tradizionale festa, preceduta dalla Novena con i consueti pellegri­
naggi serali da tutte le ventisei zone vicariali: il Cardinale Arcivescovo ha accolto i pellegrinagli1 
dalle varie zone dell’Arcidiocesi presiedendo l’Eucaristia. Nel giorno delia festa liturgica ha pre- 
sieduto la Concelebrazione Eucaristica a metà giornata e la Processione serale.
Questi gli interventi di Sua Eminenza:

NELLA CONCELEBRAZIONE 
EUCARISTICA

INTRODUZIONE
Carissimi, anche quest'anno siamo giunti a celebrare la solennità della 

Consolata dopo aver fatto insieme la Novena di preparazione, durante la 
quale ho avuto la gioia di presiedere l'Eucaristia delle ore 21. Oggi siamo 
qui radunati ai piedi della Vergine Consolata, Consolatrice e Patrona di Tori' 
no - come è scritto in latino sulla facciata del Santuario "Augustae Taurino' 
rum Consolatrix et Patrona" - e ci sentiamo cercatori di consolazione, cerca' 
tori di protezione. Per questo celebrando l'Eucaristia, la più grande pre* 
ghiera della Chiesa dove si rende presente il sacrificio di Cristo, chiediamo 
consolazione alla Vergine.

Ricordiamo in modo particolare il Santo Padre, oggi ricorre l'anniversa' 
rio del suo Battesimo e noi abbiamo la tradizione di inviargli un telegram' 
ma di partecipazione e augurio.

Al termine impartirò la Benedizione Papale con la possibilità di ottene­
re l'indulgenza plenaria, alle condizioni che conosciamo.

Disponiamoci quindi bene alla celebrazione riconoscendo i nostri peccati-

OMELIA
Carissimi, vogliamo che la nostra celebrazione della solennità della Con­

solata porti il maggior frutto spirituale per ciascuno di noi, per le nostre 
famiglie, per la nostra comunità cristiana, per la nostra Città. Per questo là 
nostra preghiera deve essere sincera e sostenuta da una fede grande.

a) Quest'anno ci siamo preparati alla festa della Consolata meditan­
do il Magnificat, il cantico che esprime tutta la ricchezza di fede, di lode e di 
amore che Maria sente nei confronti del Signore.

b) In questo cantico c'è una lettura che Maria fa della sua vicenda 
personale in rapporto a Dio, ma anche una contemplazione dello stile di



Atti del Cardinale Arcivescovo 983

comportamento di Dio verso tutta l'umanità, dove la misericordia è esalta­
ta come valore dominante, lo sguardo di amore verso gli umili e i piccoli è 
garantito e la fedeltà del Signore nel mantenere le sue promesse diventa cer­
tezza per una nostra sempre nuova speranza.

c) Ora ascoltando nel profondo del nostro cuore la Parola di Dio che 
è stata proclamata possiamo fermarci a considerare la tenerezza materna di 
Maria verso di noi, lei Consolata da Dio che si fa Consolatrice nostra: una 
tenerezza che nasce dalla forza della sua fede.

Maria è straordinariamente grande nella sua santità perché è straordinaria­
mente forte nella sua fede.

Questa sottolineatura della forza della fede di Maria è un elemento com­
plementare alla tenerezza, alla dolcezza materna che Lei esprime sempre 
verso di noi. Dobbiamo saper guardare a Maria come alla donna forte nella 
fede e per riconoscere questo ci lasciamo guidare dalla Parola di Dio che è 
stata proclamata.

1. Maria ha una fede forte perché sa vedere in ogni situazione l'opera di 
Dio verso di noi, anche là dove molti di noi si lasciano disorientare. Quante 
volte ci troviamo spiritualmente chiusi con la sensazione che Dio non guar­
di alla nostra realtà, che Dio non si accorga, che Dio non si interessi. Maria 
invece ci dà l'esempio di una forza di fede tale che sa cogliere anche nelle 
piccole sfumature l'opera di Dio nei nostri confronti e in questo modo 
sostiene ogni credente, sostiene ciascuno di noi. «La fede è fondamento delle 
cose che si sperano e prova di quelle che non si vedono» (Eb 11,1). Nella prima Let­
tura abbiamo ascoltato un testo di Isaia, dove il credente in Dio è presenta­
to come la persona capace di:

a) avvertire ogni segnale di annuncio di ciò che Dio promette all'u­
manità, come la pace, il bene e la salvezza: «Come sono belli sui monti i piedi 
del messaggero di lieti annunzi, che annunzia la pace ...»;

b) attendere il ritorno del Signore in Sion, cioè la manifestazione che 
Dio è presente e opera nella nostra vita: «Le sentinelle gridano di gioia, poiché 
vedono con i loro occhi il ritorno del Signore in Sion», cioè in mezzo al suo 
popolo;

c) sapere, pur essendo cosciente del proprio peccato e del peccato 
dell'umanità, che le rovine prodotte da noi (simili alle rovine morali di 
Gerusalemme) possono essere riparate dall'intervento di Dio, che ci viene a 
consolare con la sua misericordia.

Anche a noi Maria oggi ripete con il Profeta: «Tutti i confini della terra 
vedranno la salvezza del nostro Dio» (Is 52,10).

2. Maria ha una fede forte perché riesce a sostenere l'infermità dei debo­
li, che siamo noi, come ci ricordava San Paolo nella seconda Lettura. Quello 
che è un compito che Dio affida a tutta la Chiesa, e cioè che i forti devono 
sostenere i deboli, Maria lo compie in modo straordinario ed unico. Provia­
mo a esaminarci. A voi non sembra che:

a) la debolezza della nostra fede produca di conseguenza un amore 
piccolo sia verso Dio che verso i fratelli? Maria ci sollecita e ci invita ad



984 Atti del Cardinale Arcivescovo

essere più generosi «verso il prossimo nel bene, per edificarlo» per usare un'e­
spressione di Paolo. Qui si inserisce il richiamo ad un impulso nuovo di 
generosità nell'annuncio che ci viene chiesto dal Piano Pastorale diocesa­
no. L'invito che il Papa fa a tutta la Chiesa nella Novo Millennio ineunte, 
l'Arcivescovo lo rivolge alla Chiesa di Torino: «Due in altum! Prendi il 
largo!». Dobbiamo andare avanti a portare il Vangelo perché noi siamo 
Chiesa per questo. E Maria è stata scelta da Dio come Madre del Salvato­
re perché Gesù Cristo fosse donato agli uomini come unico riferimento per 
la salvezza;

b) la debolezza della nostra fede non riesca a caricarci di fiducia, per 
cui diventiamo pessimisti anche con Dio, e talvolta poco collaborativi, per­
ché convinti che con questo mondo secolarizzato e lontano da Dio ci resti 
ben poco da fare? Maria ci ricorda, con San Paolo, che dobbiamo tenere viva 
la speranza, perché la perseveranza nel bene e la consolazione ci vengono 
dalle Scritture, cioè dalla garanzia che ci dà la Parola di Dio. Maria da Eli' 
sabetta è proclamata "beata" proprio perché ha creduto nell'adempimento 
delle parole del Signore;

c) la debolezza della nostra fede ci spinga talvolta ad estraniarci dai 
gravi problemi dell'umanità? Spesso ci lasciamo prendere dalla preoccupa­
zione di garantire anche spiritualmente solo noi stessi, senza pensare pef 
nulla ai problemi degli altri. Questo non è un atteggiamento cristiano, è un 
atteggiamento che non è secondo i progetti di Dio, e oggi la Vergine Conso­
lata chiede alla Chiesa di Torino di non chiudersi, di rimanere aperta sul 
mondo, perché è mandata ad essere "sale della terra e luce del mondo". Maria 
ci invita ad accogliere nel nostro cuore tutta l'umanità, così come Cristo ha 
accolto noi: «Venite a me voi tutti che siete affaticati ed oppressi e troverete risto­
ro per le vostre anime» (Mt 11,28).

3. Maria ha una fede forte perché è capace di sopportare con dignità e 
abbandono in Dio ogni forma di sofferenza.

Il Vangelo, che abbiamo ascoltato, ci ha presentato Maria ai piedi della 
croce e Gesù dalla croce affida Maria a Giovanni. Gesù dalla croce ci ha affi' 
dato Maria come Madre, ma anche come modello di vita cristiana, modello 
del discepolo del Signore, modello della sequela di Cristo. Accoglierla in 
casa nostra, come ha fatto Giovanni, significa vivere con Lei vicina per 
imparare da Lei ad affrontare le battaglie, le croci e i sacrifici della vita. La 
vita della Madonna è stata segnata da grandi gioie, da grandi grazie, ma 
anche da terribili sofferenze. Pensiamo per un istante a tre momenti della 
vita di Maria:

a) alla Presentazione di Gesù al Tempio, Simeone le dice: «A te una 
spada [di dolorei trafiggerà l'anima» (Le 2,35);

b) quando ritrova Gesù al Tempio tra i dottori - tutti sappiamo quale 
risposta Gesù le ha dato - l'Evangelista Luca commenta: «Essi non comprese­
ro le sue parole» (Lc 2,50). Il Papa nell'Enciclica Redemptoris Mater sulla 
Madonna, commentando questo versetto del Vangelo, parla di un momen­
to in cui Maria ci precede nel pellegrinaggio della fede;

c) ai piedi della croce: «Maria stava ...» (Gv 19,25ss.).



Atti del Cardinale Arcivescovo 985

Ecco come di fronte alla forza di fede che Maria dimostra trovando 
conforto nella Parola di Dio, viene spontaneo a noi consegnare oggi, festa 
della Consolata, le nostre pene, le nostre croci, i nostri dolori.

Carissimi, chi di noi oggi non ha qualcosa da presentare a Maria, qual­
che peso o fatica del proprio vivere quotidiano, le lotte e le debolezze spiri­
tuali, qualche pena grande o piccola in famiglia, problemi di salute o preoc­
cupazioni particolari per persone care?

Come faccio io, oggi, come Pastore di questa Chiesa, a non presentare a 
Maria i nostri progetti, ma anche le mie preoccupazioni pastorali più gravi, 
di fronte alle sfide che oggi la nostra pastorale deve affrontare?

Come posso vivere questa festa della Consolata senza cercare dalla 
Madonna consolazione per la scarsità della vocazioni sacerdotali, per le fati­
che quotidiane per essere lievito del mondo così come ci è richiesto dalla 
nostra condizione di cristiani, affinché tanta gente lontana dalla fede ritor­
ni, tanta gente che si chiude nel proprio orgoglio intellettuale riesca ad ele­
mosinare un po' di umiltà per riconoscere che ha bisogno della luce di Dio?

Come posso dimenticare le tante sofferenze dell'umanità, i cui segnali 
giungono ogni giorno nelle nostre case attraverso i mezzi di comunicazione 
sociale?

Solo con una fede "forte" come quella di Maria si riesce ad andare avanti.
Mi piace immaginare, ma con verità, che Maria dica ora a ciascuno di 

noi: «Conosco le tue pene, ma non scoraggiarti e vai avanti con fiducia, per­
ché a chi crede il Signore fa sperimentare la possibilità di vedere compiersi 
cose impossibili: "Nulla è impossibile a Dio" (Le 1,37)». L'Angelo l'ha detto a 
Maria e Maria oggi lo dice a noi. Maria ci dice che Dio è capace di cose che 
noi non riusciamo nemmeno ad immaginare.

E questa la vera consolazione che chiedo oggi a Maria per me e per 
tutti voi.

DOPO LA PROCESSIONE

Carissimi, alla conclusione delle celebrazioni della solennità della Con­
solata e al termine della processione per le vie della Città in onore della 
nostra Patrona, vorrei invitarvi a raccogliere come sintesi del cammino spi­
rituale che abbiamo fatto insieme nella Novena e nella giornata di oggi tre 
messaggi semplici, ma fondamentali, che Maria ci lascia.

Prima di tutto un messaggio per la Città, una Città che amiamo, una Città 
che soffre soprattutto per i problemi occupazionali del prossimo futuro, una 
Città che si evolve verso una sua nuova configurazione sempre più multiet- 
nica, multiculturale e multireligiosa. Maria ci ricorda che la nostra Città 
deve custodire le sue profonde radici cristiane. La nostra Città deve credere 
alla capacità di superare la crisi di questo momento ed elaborare progetti 
mirati per accogliere con generosità le persone che arrivano con finalità 
legittime cercando lavoro, ma nello stesso tempo la nostra Città deve essere



986 Atti del Cardinale Arcivescovo

esigente chiedendo a queste persone il rispetto della nostra identità senza 
svendere nulla del nostro patrimonio spirituale e culturale. In questo modo 
la nostra Città crescerà grazie a presenze diverse, ma in sintonia profonda 
tra loro, fondata sulla dignità di ogni persona e sul rispetto reciproco.

Maria lascia un secondo messaggio per tutte le nostre famiglie, per ricordar­
ci che la famiglia fondata sull'amore e sul matrimonio è garanzia di verità, 
pace e di serenità per tutte le persone. Maria raccomanda a tutte le nostre 
famiglie di custodire questo valore perché chi tende a scardinare la famiglia 
nella sua compattezza distrugge lentamente ma inesorabilmente la vita delle 
persone. Sull'esempio della Santa Famiglia di Nazaret chiedo alla Vergine 
Consolata che nelle famiglie della nostra Diocesi si creda al valore assoluto 
dell'amore vero come fondamento di tutto, si garantisca la verità dell'amore 
con la fedeltà totale, definitiva ed autentica e soprattutto ci si apra con più 
generosità all'accoglienza e al rispetto del dono della vita umana.

Un ultimo messaggio Maria questa sera lo lascia alle donne. Viviamo ir* 
una società che si basa sui consumi di ogni genere e perfino la donna molte 
volte è ridotta ad oggetto di consumo. Maria, scelta da Dio per essere là 
Madre del Salvatore, si presenta questa sera come modello di ogni donna- 
Ogni donna ha ricevuto da Dio il compito di essere accogliente e il genio 
femminile consiste proprio nella capacità di farsi carico di ogni essere 
umano. Maria, donna straordinariamente pura, ricorda a tutte le donne di 
essere più consapevoli della loro dignità e missione, perché il loro corpo 
deve essere "profezia" dei valori spirituali che la persona si porta dentro e 
mai esibito come messaggio ambiguo di vuoto interiore o, peggio, come 
provocazione al male. Ma, pensando alle donne e assicurando la sua prote­
zione ad ogni donna, Maria chiede a tutti gli uomini di saper guardare alle 
donne considerandole e rispettandole come persone, con una loro grandez' 
za spirituale, riflesso della limpidezza di Dio, che ci chiede sempre di man­
tenere uno sguardo limpido, accompagnato da occhi puri per cui ci si senta 
dalla donna, da ogni donna, aiutati ad elevarsi verso i valori più grandi e 
mai si arrivi alla strumentalizzazione e allo sfruttamento della donna per il 
proprio egoistico piacere. Che nessuno osi profanare la donna né con la vol­
garità, a volte ostentata come progresso e libertà, né con ogni forma di com­
mercio, di sfruttamento o di strumentalizzazione. Ogni donna deve essere 
custodita nel proprio grande ruolo di aiuto all'uomo per un quotidiano 
cammino verso il bene. Maria desidera essere riferimento, modello e richia­
mo per tutte le donne e gli uomini di Torino perché sappiano elevarsi e 
sostenersi vicendevolmente nell'esercizio delle virtù più alte, umane e cri­
stiane, compresa la castità e il rispetto delle persone.

Maria questa sera ci lascia questi tre messaggi - alla Città, alle famiglie, 
alle donne e di conseguenza agli uomini - come ricordo della festa in suo 
onore che abbiamo celebrato nell'anno 2002.

* * *
Ed ora, invocandola con un'ultima preghiera e chiedendo la sua prote­

zione, noi desideriamo impegnarci nel guardare a Maria non solo come a 
Colei che ci protegge, che ci è Patrona, che ascolta la nostra supplica e ci con-



Atti del Cardinale Arcivescovo 987

sola, ma che è modello per noi di vita cristiana e umana. Questo è il confor­
to che Maria offre a ciascuno di noi, così che tornando a casa e facendo sin­
tesi di tutto ciò che in questi giorni il Signore, attraverso la sua Parola e la 
sua Grazia, e Maria, attraverso il suo esempio e i tre messaggi che ci ha 
lasciato questa sera, hanno cercato di dire a noi, ciascuno lo custodisca nel 
cuore, meditando ciò che ha ascoltato per farlo diventare impegno quoti­
diano di vita.

Prima di impartire la benedizione, insieme ai Vescovi presenti, desidero 
invitare ancora a qualche istante di preghiera silenziosa, affinché ciascuno 
di noi, come ho detto stamattina all'inizio della solenne Celebrazione euca­
ristica, possa elevare una sua personalissima preghiera alla Vergine e possa 
chiedere la sua personale grazia per ciò di cui nella propria vita spirituale 
ha particolarmente bisogno in questo momento.

Esprimiamo nel silenzio la nostra fede e la nostra capacità di pregare 
anche da soli.



988 Atti del Cardinale Arcivescovo

Nella festa del Patrono di Torino

Sicuramente Torino ritroverà 
speranza, fiducia e forza per guardare avanti 

con autentico e fondato ottimismo
Lunedì 24 giugno, solennità titolare della Cattedrale e festa patronale di Torino, il Cardinale Arci­
vescovo ha presieduto nella chiesa maggiore della Città la Concelebrazione Eucaristica, come 
sempre molto partecipata. A lui si sono uniti Mons. Livio Maritano, Vescovo em. di Acqui, Mons. 
Aldo Mongiano, I.M.C., Vescovo em. di Roraima e i due Vescovi Ausiliari eletti Mons. Guido Fian
dino e Mons. Giacomo Lanzetti; con loro vi erano i Canonici del Capitolo Metropolitano e del 
Capitolo della SS. Trinità oltre a parecchi altri sacerdoti. All’inizio della celebrazione il Cancelliere 
Arcivescovile, mons. Giacomo Maria Martinacci, ha dato lettura del decreto con cui la nostra Cat­
tedrale è stata decorata del titolo di Basilica Minore (il testo viene pubblicato negli Atti della Santa 
Sede. pp. 953-954). Nel pomeriggio, secondo la consuetudine, il Cardinale ha presieduto i secondi 
Vespri solenni con il Capitolo Metropolitano.
Pubblichiamo il testo delle omelie di Sua Eminenza:

NELLA CONCELEBRAZIONE 
EUCARISTICA

Premessa
a) Questa celebrazione nella solennità del Patrono della nostra Città, 

San Giovanni Battista, è un'occasione straordinaria di incontro tra la comu­
nità cristiana e la società civile di Torino. Un incontro che non è di semplici 
cortesia o di ossequio formale ad una tradizione ma che, comunque, d 
mette nella condizione di guardare a questo grande Santo che da secoli la 
nostra Città ha voluto scegliere come proprio Patrono e cercare di dare ui1 
contenuto spirituale a questo momento solenne di preghiera.

Saluto pertanto il Sindaco con tutte le Autorità presenti come pure i raf 
presentanti delle varie istituzioni civili e col saluto intendo esprimere la mi*1 
accoglienza cordiale nella nostra Cattedrale con la speranza che, da questo 
momento di preghiera, ciascuno possa ricavare qualche nuovo stimolo pef 
la propria crescita interiore.

b) Voglio ancora una volta ricordare la felice e storica occasione che 
ho avuto, il 7 maggio scorso, di fare visita ufficiale al nostro Consiglio Comu- 
naie non solo per ringraziare il Sindaco e il Presidente del Consiglio Comu­
nale per l'invito, ma anche per sottolineare che quella è stata una straordina; 
ria opportunità di dialogo, di confronto sui problemi più seri che ci stanno J1 
fronte e di impegno per una reale collaborazione per "costruire insieme" ufi 
futuro di sviluppo e di crescita spirituale e sociale dell'intera nostra Città.

c) Qui siamo in un contesto diverso ed è quindi necessario che 
clima spirituale della nostra celebrazione tutti, voi ed io, ci poniamo in 
ascolto di quanto il Signore desidera dirci con la sua Parola che è stata pro- 
clamata.



Atti del Cardinale Arcivescovo 989

Prima però vorrei mettere al giusto posto nella nostra comune conside­
razione la persona del Battista e lo faccio con le parole dell'antifona d'in­
gresso di questa liturgia: «Venne un uomo mandato da Dio, e il suo nome era Gio­
vanni. Egli venne come testimone per rendere testimonianza alla luce» (Gv 1,6-7). 
Anche a Torino è arrivato questo uomo mandato da Dio e chiede che gli sia 
consentito di rendere testimonianza alla luce, che è Gesù Cristo. Egli si pone 
davanti a noi come colui che ha visto il Signore, e perciò un testimone, ed 
anche oggi come allora ci indica la Persona di Cristo come l'unico al quale 
bisogna guardare per essere liberati dal nostro peccato e trovare prospettive 
serie e fondate per un nostro futuro.

1. Un messaggio fondamentale
Abbiamo ascoltato tre letture, un testo di Isaia, una pagina degli Atti 

degli Apostoli e il brano del Vangelo di Luca, nel quale ci viene ricordato 
quanto è avvenuto nel momento della nascita del Battista. Ma io mi fermo a 
sottolineare soltanto un'espressione usata da San Paolo in un suo discorso 
fatto nella sinagoga di Antiochia di Pisidia, di cui è stata proclamata una 
parte nella seconda Lettura.

Ecco il testo che voglio ricordare: «Giovanni aveva preparato la venuta [di 
Gesù] predicando un battesimo di penitenza a tutto il popolo d'Israele. Diceva 
Giovanni sul finire della sua missione: "Io non sono ciò che voi pensate che io sia! 
Ecco, viene dopo di me uno, al quale io non sono degno di sciogliere i sandali"» 
(At 13,24-25).

Fermiamoci un istante ad approfondire questo messaggio per noi.
a) A Torino qualcuno ha il compito, sulla scia del Battista, di prepa­

rare la venuta di Gesù. "Qui e ora" è necessario avvertire la missione e la 
responsabilità di chi deve preparare i cuori e le menti delle persone ad aprir­
si al Signore. E la missione della Chiesa, di ogni membro della Chiesa, dal 
Vescovo fino all'ultimo battezzato, ed è per questo che col Piano Pastorale 
ho proposto alla Diocesi l'iniziativa delle quattro grandi Missioni diocesane 
per riannunciare Gesù Cristo a tutti.

b) Ma come viene accolta la missione e l'opera della Chiesa? Il 
rispetto delle convinzioni personali di ciascuno, giusto e doveroso, e che 
personalmente sento di dover tenere presente in modo particolare, non ci 
dispensa dal proporre Gesù Cristo ed il suo messaggio senza interruzione 
di tempo e senza escludere nessuno. Questa non è intrusione nella sfera pri­
vata della vita delle persone ma è il più grande atto di amore che si possa 
fare, perché Dio desidera essere accolto da ogni uomo per aiutarlo ad esse­
re più uomo. Perciò annunciare Gesù Cristo, farlo conoscere perché da que­
sta conoscenza possa nascere la scoperta di una dimensione nuova e più 
piena di significato della propria esistenza umana è la più preziosa collabo- 
razione che la Chiesa vuole offrire ad ogni persona. Come vorrei anch'io 
essere guardato ed accolto come colui che è stato mandato qui da Gesù Cri­
sto per preparare la sua venuta nel cuore di ciascuno! La mia presenza e il 
mio impegno pastorale a Torino non ha altro scopo che questo.



990 Atti del Cardinale Arcivescovo

c) È necessario però sottolineare che non bisogna confondere - per 
usare una felice espressione di S. Agostino - la voce con la Parola. La voce, 
che siamo noi in questa Chiesa, passa mentre la Parola, il Verbo di Dio, che 
è Gesù Cristo, il Figlio unigenito del Padre, resta sempre, in eterno. Noi tutti 
siamo di passaggio ma Lui rimane. «Gesù Cristo è lo stesso ieri, oggi e sempre» 
(Eb 13,8) perché è e sarà sempre il centro del cosmo e della storia. Non è pos­
sibile non porre seriamente davanti alla nostra intelligenza l'ipotesi Gesù. E 
se non si legge il Vangelo, se non si approfondisce, se non ci si ferma a con­
frontarci seriamente con la sua Persona, con la sua dottrina, restiamo "soli” 
con le nostre povere sicurezze umane che ci fanno sentire estremamente pic­
coli e inadeguati rispetto ai tanti perché ai quali non riusciamo dare rispo­
ste convincenti.

2. Anche per Torino la speranza ha la sua sorgente nel Signore
Tutti sappiamo che mai come oggi Torino chiede di poter sperare anco­

ra in un futuro migliore. Non possiamo celebrare la festa del Patrono senza 
presentare a Lui, alla sua preghiera d'intercessione, la situazione generale 
della nostra Città.

Siamo coscienti di vivere un tempo di crisi prolungata che ci sta davanti 
sul versante dell'occupazione e del lavoro. Sappiamo che Torino non è solo 
industria dell'auto ma non possiamo dimenticare che proprio in questo par­
ticolare settore produttivo Torino ha costruito la sua fama di Città industria­
le e molta parte della sua ricchezza di persone e di risorse. Ora le difficoltà 
sono sotto gli occhi di tutti e sulla situazione sentiamo anche tante versioni e 
commenti a volte contrastanti tra loro. Non bisogna né sottovalutare la crisi, 
sarebbe da incoscienti, ma neppure spingere la gente verso il pessimismo.

Cominciamo col dire con chiarezza che vogliamo dar fiducia a chi pub­
blicamente ci ha garantito che la nostra più grande industria torinese non è 
in liquidazione e che, nonostante le previsioni a breve tempo siano piutto­
sto negative, si vuole comunque fare grossi investimenti per una ripresa ed 
un rilancio. Ci si deve accostare a questo problema con grande onestà 
d'informazione e con un grande senso di responsabilità collettiva per noi1 
accrescere le già diffuse incertezze. Sono in pericolo posti di lavoro, sicurez­
za economica e quindi serenità di tante famiglie ... Quando si parla di per­
sone e del loro futuro non si può cedere né a demagogie né ad atteggiamenti 
inquinati da pregiudizi, che spesso hanno altrove le loro radici e le loro 
motivazioni. Bisogna essere attenti alla complessità di questa come di altre 
crisi ed accettare la sfida che una simile situazione ci offre per trovare un'u­
scita dalle difficoltà del momento presente per un rilancio di un vero svi­
luppo della Città e del suo territorio.

Ho la certezza, per averli sentiti personalmente, che da parte di tutti i 
responsabili delle istituzioni civili c'è la coscienza della serietà del proble­
ma e so che si sta seguendo con massima attenzione ogni sviluppo della 
situazione.

Per quanto mi riguarda desidero rimanere nell'ambito delle mie compe-



Atti del Cardinale Arcivescovo 991

tenze, ma come Vescovo di questa Chiesa torinese non posso non ricordare 
qui, proprio dall'altare del Signore, alcune cose importanti:

a) dobbiamo continuare a seminare speranza, perché comunque 
Torino, per la sua grande tradizione di Città del lavoro, ha in sé la forza e la 
capacità di superare anche questa difficile fase;

b) si tenga però conto che Torino si merita una grande attenzione 
anche a costo di sacrifici da parte di chi ha delle responsabilità, sia naziona­
li che locali, per non regredire dalla sua posizione, che l'ha resa famosa 
come grande Città dell'industria e della tecnica;

c) vorrei ancora ricordare che comunque la persona umana, con tutti 
i suoi valori, deve essere messa sempre al primo posto, come c'insegna il 
Magistero sociale della Chiesa. La maggior salvaguardia possibile del posto 
di lavoro e la garanzia che alle persone e alle famiglie non venga a mancare 
un minimo di sicurezza per il futuro è il primo obiettivo verso cui tutti dob­
biamo puntare ed è la più grande responsabilità che ora grava su tutti noi. 
Ed a questo obiettivo primario deve essere orientata la soluzione di tutti gli 
altri problemi connessi, compresi quelli economici.

3. C'è bisogno di spiritualità
C'è un'ultima considerazione da fare. Molto spesso l'approccio ai pro­

blemi, circoscritto al solo livello economico, politico e sociale, non riesce a 
soddisfare tutte le esigenze che le persone più attente e più sensibili avver­
tono in se stesse, perché è ormai diffusa una spiccata sensibilità nei confronti 
di una sana antropologia, che pone l'uomo persona al centro, appunto per­
ché l'uomo è creato ad immagine e somiglianza di Dio.

Questo ci offre lo spunto per toccare brevemente il tema della spiritua­
lità, che non è argomento di semplice dibattito accademico ma un'esigenza 
profonda di ogni persona.

Se parliamo di spiritualità è perché diamo per scontato che l'uomo non 
è solo corpo, ma anche anima e spirito. La dimensione spirituale dell'uomo 
lo spinge a cercare oltre se stesso una risposta ai grandi interrogativi che 
avverte dentro di sé e ai quali non riesce a dare risposte convincenti. Perciò 
per un credente la spiritualità è la capacità di aprirsi ad un essere che lo tra­
scende, che è Dio, il quale si è rivelato a noi come veramente esistente e 
soprattutto come Padre attraverso la venuta sulla terra del suo Figlio Gesù. 
Tutto ciò che in un atteggiamento di fede e di preghiera ci aiuta ad andare 
verso Dio rientra nell'ambito della spiritualità.

Ma qualcuno mi ha posto ultimamente questo problema: si può parlare 
di una spiritualità semplicemente umana, senza elementi di carattere reli­
gioso e quindi astraendo da Dio? È possibile e sufficiente una spiritualità di 
questo tipo?

Direi che in linea teorica si può in un certo senso parlare di una spiri­
tualità semplicemente umana ma non come alibi per non aprirsi a Dio bensì 
come primo gradino di ricerca e di valorizzazione di quei valori profondi 
della persona che sono propedeutici al percorso della fede soprannaturale.



992 Alti del Cardinale Arcivescovo

Può essere considerata semplice spiritualità umana quel particolare 
atteggiamento interiore che ci impegna a salvaguardare in noi e negli altri 
la dignità di persone, salvo restando il dovere di orientare onestamente la 
ricerca verso qualcosa che l'uomo da solo non ha. Perciò può essere defini­
to uomo spirituale colui che è in costante ricerca della verità e del bene, colui 
che sente profondo in sé un desiderio sincero, che lo spinge sempre a supe­
rarsi, ad andare oltre, a cercare più in alto, ad oltrepassare sempre di più il 
confine delle proprie convinzioni personali, che non devono mai essere 
assolutizzate. L'uomo spirituale è una persona sempre in ricerca. È uno che 
vuole capire, trovare una risposta di senso ... Se tutto questo è coltivato 
rimanendo semplicemente dentro le categorie umane si resta bloccati den­
tro un orizzonte troppo angusto e per nulla soddisfacente. E necessario non 
temere la sfida che ci offre il problema di Dio: non un Dio contrapposto a 
noi, ma un Dio alleato con la nostra identità e desideroso di concorrere con 
la potenza della sua grazia a rendere possibile la nostra piena realizzazione 
umana. Proprio come diceva Agostino: «Signore, ci hai fatti per te e il nostro 
cuore è inquieto finché non riposa in te».

Se guardiamo a certi personaggi che si sono avvicinati a Gesù, spinti da 
ricerca fatta di curiosità ma anche di interesse spirituale, come ad esempio 
Nicodemo, Zaccheo, la Samaritana, ci rendiamo conto che chi ha sete di 
valori avverte che si deve andare al di là del solo livello umano per "tocca­
re" con la fede il mistero di Dio, valore assoluto per ogni uomo assetato di 
eternità, e che, pur con tanti sforzi, non riesce a trovare in se stesso ragioni 
sufficienti di una speranza per "il dopo questa vita". Bisognerebbe fare 
come Nicodemo, il quale, da maestro in Israele qual era, aveva capito di non 
sapere tutto ed era andato da Gesù per dirgli: «Rabbi, sappiamo che sei un mae­
stro venuto da Dio; nessuno infatti può fare i segni [miracoli] che tu fai se Dio noti 
è con lui» (Gv 3,2). E quanto dovremmo saper fare tutti noi in questo 
momento d'incontro con Dio nella festa del nostro Patrono.

* * *

Custodiamo nel cuore come messaggio conclusivo la testimonianza di S- 
Giovanni Battista, il quale, sulle rive del Giordano, indicando il Messia 
ormai presente nella persona di Cristo diceva alle folle: «Ecco l’Agnello di 
Dio. E lui che toglie il peccato del mondo. Lui dovete seguire, Lui dovete ascoltare, 
verso di Lui dovete orientare la vostra ricerca».

Alla scuola di questo Maestro unico, che è Gesù, sicuramente Torino 
ritroverà speranza, fiducia e forza nell'attuale situazione d'incertezza e 
riprenderà a guardare avanti con autentico e fondato ottimismo.



Atti del Cardinale Arcivescovo 993

NEI SECONDI VESPRI

La lettura breve dei Vespri nella solennità del Santo Patrono della nostra 
Città ci ha proposto un brano che abbiamo ascoltato anche nelle letture della 
Celebrazione Eucaristica di questa mattina e l'annuncio che San Paolo fa 
nella sinagoga di Antiochia di Pisidia, rivolgendosi agli ebrei che si erano 
radunati in quel luogo, presenta proprio la figura di Giovanni, il quale 
aveva preparato la venuta del Messia, ma che con la sua predicazione chie­
deva anche una risposta di fede ai suoi ascoltatori perché riconoscessero in 
Gesù Cristo il Salvatore che lui annunciava, il Messia.

Lo stesso invito è rivolto questa sera anche a noi, che abbiamo già fatto 
un profondo atto di fede e di adesione a Cristo, e pur avendolo ripetuto 
molte volte nella nostra vita, sappiamo che non è sempre facile testimoniar­
lo nella nostra realtà. Per questo i Santi, in particolare i Santi Patroni, ci aiu­
tano a perseverare nella fedeltà al Signore, e il Patrono San Giovanni Batti­
sta, il cui nome - Giovanni - significa proprio "amato da Dio", nelle tre 
antifone che abbiamo proclamato in questi Vespri ci viene presentato come 
l'uomo mandato da Dio. Dio, che ha mandato il Battista a rendere testimo­
nianza alla verità, compie sempre i suoi progetti nonostante le nostre debo­
lezze e quindi superando le nostre fragilità.

Nella terza antifona, poi, richiamando un testo del Vangelo di San Gio­
vanni nel quale Gesù rimproverava i suoi contemporanei riferendosi pro­
prio al Battista, si dice che Giovanni Battista è una lampada che arde e 
risplende. Gesù accusa i suoi contemporanei di aver voluto rischiararsi per 
troppo poco tempo a quella lampada, non accorgendosi così che il Battista 
annunciava, testimoniava, offriva una prova sicura, che ormai il Messia era 
venuto.

Il Signore ci aiuti, celebrando i Vespri in onore del nostro Patrono, a rin­
novare la nostra adesione di fede a Lui, unico nostro Signore e Salvatore, 
ascoltando l'insegnamento e l'annuncio del Battista: «Dopo di me viene uno 
che è più grande di me e al quale io non sono degno di sciogliere il legaccio del san­
dalo» (cfr. Gv 1,27).



994 Atti del Cardinale Arcivescovo

Saluto al Convegno "La Salute a Torino"

“Prendersi cura” della persona
Venerdì 21 giugno, al Centro Congressi del Lingotto di Torino, è iniziata una Conferenza della 
Città su “La Salute a Torino” che è proseguita anche nel giorno seguente.
Il Cardinale Arcivescovo è stato presente nella sessione di apertura con questo saluto:

"La Salute a Torino" è il tema della Conferenza della Città, in cui si inserisce questo 
mio saluto come Vescovo e Pastore della Chiesa torinese a cui sta a cuore questo fonda­
mentale aspetto della vita umana, quale è la salute sia fisica che spirituale.

Vorrei proporre alla comune considerazione qualche linea di riflessione che, senza pren­
dere posizione di fronte ai cambiamenti nel sistema sanitario, possa ispirare e orientare le 
scelte da farsi perché siano coerenti con i diritti fondamentali dell’uomo-persona.

Di fronte a una cultura che spesso sembra considerare l’intero sistema sanitario conte 
una qualsiasi azienda, la salute come un prodotto e il malato come un cliente, è urgente e 
necessario riaffermare la centralità della persona umana.

La sfida più grande che ci sta di fronte è riuscire a rispettare, salvare e promuovere la 
dignità della persona e, in particolare, di quella che si trova in uno stato di sofferenza, di 
malattia, di debolezza. Di qui la necessità di impegnarsi per una “ripersonalizzazione” della 
medicina, che favorisca l’instaurarsi di un rapporto “dalle dimensioni umane" con il malato 
da parte di tutti coloro che entrano in relazione con lui.

Sto riferendomi a quella umanizzazione dell'intero sistema sanitario, di cui molto si 
parla e che chiede di trasformarsi in atteggiamenti e scelte concrete. Una umanizzazione sia 
dei rapporti medico-malato sia delle diverse strutture sanitarie, ma. ancora più profonda­
mente, una umanizzazione della condizione del nascere, del soffrire e del morire. Tale uma­
nizzazione risponde a un dovere di giustizia e di civiltà, domanda l’impegno di tutti e. in par­
ticolare, una maggiore sensibilità nei responsabili della cosa pubblica, nei diversi ammini­
stratori e nei molteplici operatori sanitari.

Umanizzare il sistema sanitario significa entrare sempre di più nell'ottica di una cura 
del malato che non si riduca solamente a terapia, ma si apra a un più disteso e ampio "pren­
dersi cura” della persona. Vengono qui chiamati in causa i vari aspetti del problema, come 
la prevenzione, la cura, la riabilitazione e l’assistenza.

Nello stesso tempo, il prendersi cura della persona porta a interrogarsi anche sullo stes­
so concetto di salute. A tale proposito, come ha detto Giovanni Paolo II in un discorso ai par­
tecipanti alla XIV Conferenza Internazionale organizzata dal Pontificio Consiglio per la 
Salute del 1999, «è importante acquisire una più adeguata visione della salute, che si fondi 
su un’antropologia rispettosa della persona nella sua integralità. Lungi dal l’identificarsi con 
la semplice assenza di malattie, un tale concetto di salute si pone come tensione verso una 
piena armonia e un sano equilibrio a livello fisico, psichico, spirituale e sociale».

Perché l'umanizzazione del sistema sanitario sia reale occorre l'impegno a promuovere 
le condizioni idonee per la salute, a migliorare strutture inadeguate, ad eliminare le cause di 
molte malattie, a favorire la giusta ridistribuzione delle risorse sanitarie, a sostenere la ricer­
ca scientifica, a dare vita a un’azione amministrativa responsabile e coraggiosa nel definire 
sia gli standard di qualità sia i limiti dei servizi prestati, a realizzare modalità organizzative 
meno burocratiche e più orientate a rendere certe ed evidenti le responsabilità e i compiti di 
ciascuno. Né si deve dimenticare la necessità che i comportamenti degli operatori, oltre ad 
essere qualificati professionalmente, siano definiti secondo una corretta deontologia. Ciò



Atti del Cardinale Arcivescovo 995

chiama in causa tutto l’ambito della formazione, necessaria per promuovere in ogni opera­
tore sanitario una più responsabile “competenza”, una maggiore “qualificazione professio­
nale” e una “coscienza matura”, così che la professione sanitaria possa davvero essere vis­
suta come “servizio” alla persona umana e alla sua vita.

Parlare di sanità vuol dire parlare di tutela della salute, ossia di un diritto della persona, 
che fa parte di un insieme di diritti di cittadinanza intesi in senso societario, pluralista e soli­
dale, ai quali corrispondono beni collettivi, che possono essere ottenuti solo se i soggetti 
sociali si relazionano tra di loro.

E quindi necessario che l’intera società, secondo un’ottica coerente con il principio di 
sussidiarietà, garantisca la protezione e la cura dei suoi membri e si faccia carico di quelle 
necessità che essi non sono in grado di risolvere in proprio.

Tuttavia, si tratta anche di discernere quali aspetti dell’assistenza sanitaria corrispondo­
no a veri bisogni e quali, invece, a semplici desideri quantunque legittimi, come pure di ela­
borare una gerarchia di bisogni al fine di determinare in modo coerente quali siano le rispo­
ste che debbono essere date e quali le risorse - umane, strutturali, economiche - che si devo­
no impiegare.

Proprio perché è in gioco la tutela della salute, non possiamo dimenticare che ci trovia­
mo di fronte a uno di quei beni fondamentali che non possono essere soddisfatti mediante i 
soli meccanismi del mercato.

Si tratta allora di affrontare i temi della sanità secondo l’ottica di uno Stato sociale che 
sappia coniugare insieme assistenza e produttività, efficienza e qualità, giustizia e solidarietà.

11 solo criterio economico non può essere decisivo e discriminante e non è tollerabile 
che la limitatezza delle risorse economiche si ripercuota, di fatto, prevalentemente sulle 
fasce deboli della popolazione privandole delle necessarie cure sanitarie. Ugualmente non è 
ammissibile che tale limitatezza conduca ad escludere dalle cure sanitarie alcune stagioni 
della vita o situazioni di particolare fragilità e debolezza quali sono, ad esempio, la vita 
nascente, la vecchiaia, la grave disabilità, le malattie terminali.

Esprimo la speranza che la valorizzazione di tutti i diversi soggetti sociali, pubblici e 
privati, possano concorrere per garantire una sanità che con tutte le risorse a disposizione si 
faccia sempre più vicina a ogni uomo e a ogni donna che è nella sofferenza e nella malattia, 
in modo tale che nessuno si senta escluso dalla cura dovuta alla sua persona e alla sua salu­
te, nel rispetto dell’uguale dignità di ciascuno.

Mi si lasci infine aggiungere che non è affatto secondario che al malato, ad ogni mala­
to, sia garantita quella assistenza spirituale e religiosa che gli permetta di attingere anche 
nell’aiuto del Signore, che egli può con la fede coltivare e chiedere, quel dono in più che, 
sia per la sofferenza come per la morte, può diventare un’insostituibile fonte di speranza e 
di abbandono all’amore di un Dio che noi sappiamo essere Padre.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Ordinazioni presbiterali
Il Cardinale Arcivescovo, in data 8 giugno 2002, nella Basilica di S. Giovanni Battista- 

Cattedrale Metropolitana di Torino, ha conferito l’Ordinazione presbiterale ai seguenti dia­
coni appartenenti al Clero diocesano di Torino:

BAIMA-RUGHET Claudio, nato in Ciriè il 22-8-1967;
POPULIN Roberto, nato in Torino il 31-3-1973;
SACCO Alessandro, nato in Moncalieri 1'8-1-1978;
SANDRETTO Pier Giuseppe, nato in Torino il 15-10-1942;
SCAVINO Maurilio, nato in Torino il 19-7-1974.

Rinuncia
RICCARDINO can. Matteo, nato in Torino ii 7-5-1922, ordinato il 29-6-1945, ha pre­

sentato rinuncia alla cura pastorale della parrocchia S. Bernardo Abate in Carmagnola, a lui 
affidata in solido con altro sacerdote. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 30 giu­
gno 2002.

Termine d’ufficio
d’ISCHIA diac. Claudio, nato in Vercelli il 16-7-1943, ordinato il 16-11-1986, ha ter­

minato in data 30 giugno 2002 l’ufficio di collaboratore pastorale nell’Ospedale “Santa 
Croce” in Moncalieri.

Nomina
BERTAGNA can. Lorenzo, nato in Castelnuovo Don Bosco (AT) il 15-8-1923, ordina­

to il 29-6-1946, è stato nominato in data 17 giugno 2002 amministratore parrocchiale della 
parrocchia S. Giovanni Battista in Moncucco Torinese (AT) e della parrocchia S. Antonio 
Abate in Cinzano, vacanti per il trasferimento del parroco don Giuseppe Amateis.

997



998 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Antico Istituto delle Povere Orfane di Torino
L'Arcivescovo di Torino, a norma di Statuto, ha nominato in data 18 giugno 2002 - per 

il triennio 1 luglio 2002-30 giugno 2005 - nell'Antico Istituto delle Povere Orfane di Tori­
no, con sede in Torino - v. delle Orfane n. 11, membri della Congregazione Direttrice:

SCREMIN can. Mario
BODO DI ALBARETTO Edoardo
CIANI SCIOLLA LAGRANGE PUSTERLA Massimo
DE REGE DI DONATO Franco
FIGAROLO DI GROPELLO Carlo Gustavo
BAD1N1 CONFALONIERI Mariangela
BERTOLOTTI BUFFA DI PERRERO Gabriella
CORSI DI BOSNASCO Maria Luisa
GALLI DELLA MANTICA COTTA Paola
LAZZI BARBERIS Maria

* Istituto di Assistenza “Ernesto Stillio” - Torino
L’Arcivescovo di Torino, a norma di Statuto, ha nominato in data 18 giugno 2002 - per 

il quadriennio 2002-30 aprile 2006 - membro del Consiglio di Amministrazione dell’Istitu­
to di Assistenza “Ernesto Stillio”, con sede in Torino, il rag. Alberto VERNETTI.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

GIACOBBO don Pietro.
E deceduto all’Ospedale C.T.O. in Torino il 16 giugno 2002, all’età di 86 anni, dopo 62 

di ministero sacerdotale.
Nato in Ternavasso di Poirino il 3 novembre 1915, dopo il normale curriculum nei Senti­

nari diocesani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale nella 
Basilica di Maria Ausiliatrice, il 2 giugno 1940, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati 
proprio alla vigilia dell’entrata in guerra dell’Italia.

Dopo il primo anno, nel quale fu assistente dei chierici nel Seminario di Torino, fu 
nominato vicario cooperatore nella parrocchia S. Andrea Apostolo in Bra (CN) e divenne poi 
cappellano dei partigiani delle zone di Alba. Mondovì e Cuneo. Erano tempi estremamente 
difficili e contrastati ma don Piero li affrontò con molto equilibrio e prudenza, doti che lo 
accompagnarono sempre in tutto il lungo cammino della sua vita. Al termine della guerra 
iniziarono gli anni della pastorale tra i lavoratori nelle fabbriche e con altri sacerdoti fu 
addetto all’ONARMO, di cui divenne Delegato Arcivescovile nel 1960: la Pasqua delle fab­
briche con l'Arcivescovo, la “Peregrinatio Mariae", le Conferenze di San Vincenzo azien­
dali sono solo alcune delle iniziative di maggiore spicco. Nel 1966 fu nominato parroco di 
Pozzo Strada in Torino, l’antica parrocchia sulla via di Francia legata alla tradizione della 
Consolata. Erano gli anni della prima attuazione del Concilio Vaticano II, egli seppe coin­
volgere i parrocchiani in un cammino intenso di formazione e di concrete attenzioni ai fra­
telli; ma non furono anni facili, basti ricordare l’evolversi della comunità di via Vandalino 
che in molti evoca ancora un cammino generoso ma insieme funestato da evidenti contrad­
dizioni, con gesti che purtroppo non costruirono una autentica comunione ecclesiale nono­
stante l’attenzione e la disponibile presenza dell’Arcivescovo Card. Michele Pellegrino. Don



Curia Metropolitana - Cancelleria 999

Piero ebbe la costante preoccupazione di evitare rotture e abbandoni, ma purtroppo venne­
ro posti dei fatti irreversibili. Nel 1973 fu nominato Vicario Episcopale per la pastorale par­
rocchiale e dal 1974 al 1985 gli fu affidato l’incarico di ministro straordinario della Confer­
mazione.

Nel 1979, lasciato l’incarico parrocchiale, ebbe il compito di costituire nell’Arcidioce- 
si la Caritas Diocesana, che dopo pochi mesi fu formalmente costituita ed egli ne fu il primo 
direttore per sei anni. Tra le iniziative straordinarie bisogna ricordare i soccorsi per i terre­
motati dell’Irpinia e del Friuli, con particolari forme di gemellaggio ad esempio a Pescopa­
gano (PZ) e a Gemona (UD), e la collaborazione ai “viaggi di solidarietà” verso la Polonia. 
Speciale impegno dimostrò per valorizzare gli obiettori di coscienza nel servizio civile, 
avviando per loro un cammino di formazione tuttora esistente, che si aprì anche all’anno di 
volontariato femminile. Molto impegno fu da lui dedicato a far sorgere sul territorio le Cari­
tas parrocchiali e le Commissioni zonali Caritas e al raccordo con le altre Caritas piemon­
tesi e con la Caritas italiana. Insistette ripetutamente per ottenere forze nuove e giovanili a 
dirigere questa istituzione e nell’estate 1986 potè passare il testimone, pur mantenendo una 
generosa collaborazione con il nuovo direttore.

A settantuno anni don Piero non andò in pensione, anzi; oltre a collaborare nel Santua­
rio della Consolata, iniziò un nuovo preziosissimo servizio: si dichiarò «disponibile a sosti­
tuire parroci o coadiutori che, per uno o più giorni, dovessero assentarsi dalla loro sede 
pastorale». La sua lettera dell'8 novembre 1986 diede l’avvio a presenze operose, anche pro­
lungate, in più di trenta parrocchie! Fu preziosissimo questo ministero “tappa buchi” che lo 
portò un po’ in tutto l’ampio territorio diocesano, con una disponibilità a vivere in situazio­
ni molto diverse tra loro che è veramente degna di nota.

Negli ultimi anni il peso dell’età iniziò naturalmente a farsi sentire e divenne più dif­
ficile poter collaborare pastoralmente al di là di qualche servizio, sempre più saltuario, nel­
la Basilica della Consolata, ma don Piero fino all’ultimo rimase disponibile magari ac­
centuando un po' quella riservatezza e l’ombra di un certo pessimismo che talora poteva 
emergere.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Cambiano.





Atti
del IX Consiglio Pastorale Diocesano

Il quinquennio 1997-2002

6 dicembre 1997 e 11 maggio 2002: queste le date della prima e dell’ultima convoca­
zione del IX Consiglio Pastorale Diocesano, la prima ad opera del Card. Giovanni Saldarini, 
l’ultima ad opera del Card. Severino Poletto. Questo CPD infatti, allo scadere del mandato 
arcivescovile del Card. Saldarini, ha accolto nel settembre 1999 il nuovo Arcivescovo nomi­
nato dal Santo Padre alla guida della Diocesi di Torino ed è stato da Lui confermato nel suo 
compito fino al pratico scadere dei 5 anni.

Sono stati anni di attività intensa, iniziata con la promulgazione del Libro Sinodale e 
conclusa con l’Anno della Spiritualità che impegnò la Diocesi prima dell’avvio nell’autun­
no 2002 delle “Missioni” programmate nel Piano Pastorale: al nuovo CPD ora il compito di 
«studiare, valutare e proporre sotto l’autorità del Vescovo conclusioni operative su quanto 
riguarda le attività pastorali» nello sviluppo e nella verifica del grande impegno missionario 
della nostra Chiesa.

1 temi cui si è dedicato il CPD indicano il percorso del suo lavoro e sono nello stesso 
tempo segno di momenti forti della storia della comunità ecclesiale torinese.

L’inizio dell’attività fu segnato dalla riflessione sulla ‘‘Comunione e corresponsabilità 
nell’attività pastorale diocesana" (don Mauro Rivella). Immediatamente dopo il CPD si 
impegnò nell’elaborazione di proposte pastorali per il tempo della prima Ostensione della 
Sindone nel 1998 e per la preparazione al Giubileo dell’anno 2000: i segni della purifica­
zione della memoria, della carità, del pellegrinaggio (indicazioni per l’Anno Giubilare) furo­
no oggetto di gruppi di lavoro sulla scorta di relazioni introduttive che del Giubileo misero 
a fuoco aspetti storici (mons. Renzo Savarino), significati specifici (don Paolo Mirabella) e 
momenti celebrativi (mons. Oreste Bunino).

Sollecitato inoltre dalla promulgazione del Libro Sinodale, nel gennaio 1999 il CPD se 
ne occupò particolarmente sotto il profilo della formazione con i contributi di mons. Polla­
no ( “CPD: un impegno accentuato di formazione” ), della prof.ssa Anna Maria Poggi ( “Cri­
stiani non si nasce ma si diventa"), di don Sabino Frigato (“Formazione e comunicazione 
della fede nel Libro Sinodale"): la figura del cristiano adulto e la formazione permanente 
furono oggetto di approfondimento in vista di indicazioni pastorali. Appartengono a quei 
primi anni anche due particolari iniziative:

1) una convocazione congiunta del Consiglio Pastorale Diocesano e del Consiglio Pre­
sbiterale per una meditazione teorica e pastorale sul “Giorno della catechesi” inteso come

1001



1002 Atti del IX Consiglio Pastorale Diocesano

modo di evangelizzazione ed itinerario di formazione permanente degli adulti, secondo il 
§37 del Libro Sinodale;

2) una seduta del CPD con i responsabili dei Movimenti, delle Associazioni e delle 
Aggregazioni laicali presenti in Diocesi: provocata da intenti comuni in ordine all’Anno 
Giubilare e stimolata da una lezione sul tema “Se non avessi la Carità non sono nulla" 
[iCor 13,2] (mons. Giuseppe Pollano), il lavoro si espresse in un documento articolato in 
cui veniva sottolineata l’urgenza che - al di là dell’impegno organizzativo - il Giubileo riu­
scisse a ridisegnare identità e presenza delle comunità cristiane nella società alla luce del 
Vangelo della Carità.

Non sono mancati inoltre momenti di attenzione pastorale a questioni importanti che 
interessavano la comunità cristiana insieme alla società civile: alla questione “famiglia" nel 
momento in cui, primo Comune in Italia, Torino doveva deliberare in ordine ad una forma 
di riconoscimento delle “famiglie di fatto" con un Registro apposito (21 novembre 1998: 
“Presenti nel problema famiglia’ per il bene comune” [don Giovanni Viilata, Direttore 
Ufficio Famiglia e Giovani]; “Fatti e strategie nel Consiglio comunale" [dott. Alberto Ric- 
cadonna]; "Famiglia e convivenza: quali discriminazioni?" [dott. Stefano Lepri, assessore 
ai Servizi Socio-amministrativi del Comune di Torino]); inoltre alla questione della Scuola 
(pubblica e cattolica) nel momento più vivo del dibattito sui mutamenti che provocavano 
problemi nuovi all’evangelizzazione (Convegno del 24 marzo 2001: “La presenza pastora­
le nel mondo della Scuola” [don Bruno Porta, Direttore Ufficio Scuola e Cultura]),

L’anno 2000 si è aperto con un approfondimento del criterio delle età della vita che il 
Piano Pastorale - in fase di elaborazione concreta - stava facendo suo (Il criterio delle età 
della vita nel “dire Gesù Cristo a tutti" [prof. Franco Garelli]) cui seguì nelle sedute suc­
cessive l’analisi della bozza del Piano Pastorale che il Cardinale Arcivescovo chiese che dal 
CPD fosse «conosciuta, corretta, amplificata e semplificata, precisata in scelte e proposte 
più dettagliate».

Sono seguite poi alcune riunioni nelle quali il CPD ha valutato le proposte elaborate 
nelle Commissioni attivate per le singole Missioni: le proposte furono presentate al CPDpef 
la discussione da don Piero Terzariol per la “Missione ragazzi”, da don Domenico Cravero 
per la “Missione giovani”, da don Antonio Amore per la “Missione adulti e giovani coppie". 
e dal dott. Pierluigi Dovis per la “Missione anziani e pensionati".

Infine nell’ultima convocazione dell' 11 maggio 2002 il Cardinale Arcivescovo chiese 
che il CPD si pronunciasse sulla possibile attivazione delle unità pastorali: il tema fu affiori' 
tato con il supporto di una relazione di don Giovanni Viilata che delle unità pastorali parlò 
sotto il profilo storico e del significato. Il CPD si espresse positivamente, sottolineando 
peraltro la necessità che i laici siano aiutati a formarsi per esercitare con responsabilità 1a 
ministerialità laicale nella nuova situazione.



Documentazione

Documento della Conferenza Episcopale Triveneta

Iniziazione cristiana: un invito alla speranza

Introduzione

Noi Vescovi del Triveneto ci siamo riuniti con vari collaboratori ed esperti presso la casa 
Maria Assunta, in località Cavallino (VE), nel gennaio del 2001 e del 2002, per trattare il 
tema dell’iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi. L'oggetto di studio dei nostri lavori 
si è limitato all’iniziazione cristiana dei fanciulli e ragazzi, tralasciando per ora l’iniziazione 
cristiana degli adulti.

Nel rispetto della situazione pastorale propria di ogni Diocesi, desideriamo ora rivol­
gerci alle comunità parrocchiali - soprattutto ai membri dei Consigli Pastorali e ai catechi­
sti - per evidenziare alcune convergenze che ci sta a cuore raggiungere.

Nei nostri lavori abbiamo utilizzato la definizione di iniziazione cristiana più volte 
ripresa dai documenti dell’Ufficio Catechistico Nazionale e del Consiglio Permanente della 
C.E.I.1: «Per iniziazione cristiana si può intendere il processo globale attraverso il quale si 
diventa cristiani. Si tratta di un cammino diffuso nel tempo e scandito dall’ascolto della 
Parola, dalla celebrazione dei Sacramenti di Dio, dall’esercizio di carità e dalla testimo­
nianza dei discepoli del Signore attraverso il quale il credente compie un apprendistato glo­
bale della vita cristiana e si impegna a vivere come figlio di Dio, ed è assimilato, con il Bat­
tesimo, la Confermazione e l’Eucaristia, al mistero pasquale di Cristo nella Chiesa».

La decisione di riflettere su questo tema è nata dalla constatazione che l’attuale impo­
stazione della iniziazione cristiana non corrisponde alle finalità che le sono proprie, ma 
tende troppo spesso a ridursi di fatto a un’ora di catechesi settimanale, dalla prima elemen­
tare alla terza media. Questa impostazione non può iniziare compiutamente alla fede le 
nuove generazioni: l’iniziazione cristiana è un cammino molto più ampio di quello catechi­
stico, come si può ricavare anche dagli Orientamenti pastorali dell’Episcopato italiano per 
il primo decennio del Duemila (cfr. Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, nn. 32. 
46. 50. 52. 57).

Vogliamo quindi favorire il passaggio da un’impostazione comprende classi, “inse-

' Cfr. Consiglio Episcopale Permanente della C.E.I., Nota pastorale L'iniziazione cristiana 2. Orienta­
menti per l’iniziazione dei fanciulli e dei ragazzi dai 7 ai 14 anni (23 maggio 1999), n. 19; Ufficio Catechistico 
Nazionale, // catechismo per l’iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi. Orientamenti e proposte per l'ac­
coglienza e l'utilizzazione dei catechismi "lo sono con voi", "Venite con me". "Sarete miei testimoni", "Vi ho chia­
mato amici", Roma, 15 giugno 1991, n. 7; 1D., Il catechismo per l'iniziazione cristiana dei bambini. Orientamenti 
e proposte per l'accoglienza e l'utilizzazione del catechismo "Lasciate che i bambini vengano a me", Roma, 8 giu­
gno 1992, n. 3.

1003



1004 Documentazione

guanti”, lezioni e finalizzata soprattutto all’apprendimento di contenuti dottrinali prefissati, 
a un’impostazione di pedagogia della fede più ampia, arricchita di varie esperienze2.

L’iniziazione cristiana non può essere ridotta alla sacramentalizzazione; essa contribui­
sce ad una certa socializzazione o familiarizzazione religiosa durante l’infanzia e la preado­
lescenza, ma è un processo che deve proseguire durante l’adolescenza e la giovinezza per 
condurre a scelte di vita più consapevoli e durature. La Chiesa ha proclamato Santi anche 
alcuni ragazzi, ma normalmente gli adolescenti necessitano della massima attenzione nel­
l’accompagnamento spirituale nella vita cristiana.

Attualmente moltissime forze ecclesiali sono investite nella catechesi ai fanciulli e ai 
ragazzi: questo ambito pastorale rappresenta una risorsa e un’opportunità missionaria su cui 
continuare a impegnarci per un’iniziazione cristiana adeguata. Dobbiamo però continuarea 
interrogarci - come credenti - su come si debbano educare alla fede le nuove generazioni, 
consapevoli che questo rinnovamento aiuterà la comunità a rinnovare se stessa e ciascuno a 
realizzare pienamente la propria vita.

Alcuni principi-guida
La principale acquisizione di questi nostri incontri si può riassumere così: «L’iniziazione 

cristiana non è semplicemente un’attività che la comunità parrocchiale aggiunge a tante altre, 
ma è parte integrante della sua missione, perché è attraverso l’iniziazione che la comunità è 
generata, proprio mentre genera nella fede nuovi figli»’. La fede aumenta e si rafforza men­
tre viene comunicata; se invece la fede non viene comunicata, rischia di estinguersi.

Per iniziare alla fede le nuove generazioni sono dunque necessarie l’azione e la riflessione 
di tutta la comunità parrocchiale, vero “grembo” in cui nascono e si formano nuovi cristiani.

Ne consegue che l’iniziazione cristiana deve avvenire negli appuntamenti consueti della 
vita comunitaria e non soltanto nell’eccezionaiità di momenti straordinari ai quali purtroppo 
partecipano quasi soltanto i diretti interessati4.

Inoltre, dicendo “comunità”, intendiamo che si debbano coinvolgere nell’iniziazione 
diverse figure ministeriali e testimoniali': non si può ridurre l’iniziazione cristiana dei pic­
coli alla catechesi settimanale in cui è coinvolta quasi soltanto la catechista.

Vogliamo esplicitare ulteriormente le ultime due affermazioni concernenti i tempi e i 
soggetti dell’iniziazione cristiana.

// Giorno del Signore va riscoperto non solo nel precetto festivo della partecipazione 
all’Eucaristia, ma come tempo e luogo in cui fare esperienza significativa di comunione, di 
annuncio, di testimonianza della carità oltre che di celebrazione; un giorno in cui tutta la 
comunità si rimette in stato di iniziazione e assolve così il suo compito di iniziare le nuove 
generazioni. Almeno in alcune domeniche - se non fosse possibile in tutte - ci dovrebbero 
essere esperienze ed incontri che precedano e seguano l’Eucaristia festiva e insieme ad essa 
siano finalizzati all’iniziazione cristiana delle nuove generazioni6.

La centralità insostituibile della famiglia e il ruolo ministeriale dei genitori nell’inizia­
zione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi sono affermati da molti e autorevoli documenti 
ecclesiali e questo approccio ci trova pienamente consenzienti. Certo, per promuovere il

2 Cfr. Nota I! catechismo per l'iniziazione cristiana dei fanciulli. .. n. 3 e n. 25.
' Cfr. C.E.I., Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, n. 59: «Al centro di tale rinnovamento va col­

locata la scelta di configurare la pastorale secondo il modello della iniziazione cristiana».
4 Cfr. tbid., nn. 47-49: Il giorno del Signore e la parrocchia, tempo e spazio per una comunità realmente euca­

ristica.
' Ad esempio genitori; sacerdoti; religiose/i di vita attiva o contemplativa; catechiste/i; educatori, animatori e 

volontari di associazioni educative, caritative, missionarie, sportive e ricreative; ammalati e disabili che vivono con 
fede la loro condizione; persone credenti impegnate nel mondo della cultura, della politica, del sindacato; ecc.

6 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Dies Domini. 1998; C.E.I.. Nota pastorale // Giorno del Signore, 1984.



Documentazione 1(X)5

coinvoigimento delle famiglie e dei genitori si deve tener conto delle reali condizioni e 
disponibilità di questi adulti che vivono situazioni diverse dal punto di vista della fede e del­
l’appartenenza ecclesiale. Non si deve dimenticare, ad esempio, che accanto a genitori sen­
sibili, sono in aumento le situazioni di genitori che non frequentano la chiesa, di altri che si 
trovano in situazioni di conflitto con la legge del Vangelo (come la mancanza di perdono, le 
convivenze stabili non sostenute dal matrimonio cristiano, ecc.). Ma anche questi genitori 
vanno aiutati ad essere educatori della fede dei loro figli. Tale compito, infatti, nasce dalla 
loro paternità e maternità, e non può mai essere interamente delegato.

E bene poi tener presente che più i bambini sono piccoli (età della scuola materna ed 
elementare) e più facilmente i genitori sono disponibili a lasciarsi coinvolgere.

I catechisti spesso sono più pronti a entrare in una prospettiva di rinnovamento della ini­
ziazione cristiana perché continuamente si interrogano sul come iniziare alla fede le nuove 
generazioni: essi sono quindi una risorsa disponibile a pensare e realizzare il cambiamento. 
E necessario però - a questo scopo - curare molto e aggiornare la loro formazione, ed affian­
carli con animatori ed animatrici.

I presbiteri sono chiamati a vivere con gioia la rigenerazione che viene dall’iniziare alla 
fede le nuove generazioni e dall’accompagnare genitori e catechisti in questo processo: ciò 
comporta un investimento più specifico nella formazione del Clero per rendere i preti mag­
giormente idonei a questo loro compito.

Indicazioni per i Consigli Pastorali parrocchiali

Queste prime acquisizioni non possono ancora trovare applicazione in un “Direttorio per 
l’iniziazione cristiana”. Come è stato osservato nel corso dei nostri lavori, ripensare il pro­
cesso di iniziazione cristiana è un’impresa complessa, che sarà frutto di un lungo cammino.

Per ora si deve incoraggiare in ogni Diocesi un rinnovamento dell’iniziazione cristiana 
ed anche iniziative sperimentali in tale campo, sotto la diretta responsabilità del Vescovo che 
si avvale della collaborazione dell’Ufficio Catechistico diocesano per verificare l’elabora­
zione e la conduzione di questi progetti.

L’Osservatorio Socio-Religioso del Triveneto è incaricato di assistere i Vescovi della 
Conferenza Episcopale Triveneta per monitorare - insieme con la Commissione Evangeliz­
zazione e Catechesi - alcune sperimentazioni nelle varie Diocesi, per elaborare criteri di 
incidenza pastorale e di verifica che possano servire in seguito su scala più ampia.

Per avviare questi tentativi di rinnovamento dell’iniziazione cristiana si danno le 
seguenti indicazioni operative che tengono conto degli orientamenti precedenti. Non si tratta 
di un elenco di obblighi da adempiere e soprattutto non si vogliono aggiungere altri pesi a 
quelli che già gravano le spalle dei presbiteri e dei catechisti. Si tratta di orientamenti da 
prendere in considerazione in sede di Consiglio Pastorale insieme a tutti gli educatori della 
parrocchia per decidere insieme quali passi concreti si possono muovere nella direzione di 
un rinnovamento dell'iniziazione cristiana dei fanciulli, dei ragazzi e dei giovani.

1) Innanzi tutto si devono tener presenti i documenti sulla catechesi che la C.E.I. ha pro­
mulgato dopo il Concilio’. Purtroppo molte delle possibilità innovative suggerite in quei 
documenti sono rimaste inesplorate".

’ Il Documento Base II Rinnovamento della catechesi (1970) e la sua Lettela di riconsegna (1988); gli otto 
volumi del Catechismo per la vita cristiana e le relative quattro Note pastorali di presentazione a cura dell’Ufficio 
Catechistico Nazionale; il Rito dell’Iniziazione Cristiana degli Adulti (1978) e le Note pastorali sull'Iniziazione 
Cristiana degli adulti (1997) e dei ragazzi tra i 7 e i 14 anni (1999) a cura del Consiglio Permanente della C.E.I.; i 
due documenti sulla formazione dei catechisti (1982 e 1991 ); gli orientamenti La catechesi con la famiglia ( 1994) 
e la Nota sulla Bibbia nella vita della Chiesa (1995).

* Ad esempio, nella presentazione al catechismo lo sono con voi (pagg. 4-5). il Card. Ruini dice che esso «è 
consegnato alle comunità ecclesiali e familiari» e che può essere utilizzato «con particolare attenzione all'ambiente



1(X)6 Documentazione

Perciò proponiamo di rileggere con pazienza e docilità i documenti catechistici della 
C.E.I. e dell'Ufficio Catechistico Nazionale.

2) Tra i vari suggerimenti dei documenti catechistici degli ultimi anni, uno in partico­
lare ritorna con frequenza: «L’iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi deve realizzarsi 
secondo un’ispirazione catecumenale»’.

È chiaro che l’istituzione del catecumenato - che già nell’antichità ha conosciuto 
diverse forme di realizzazione - non si può “copiare “ in forme identiche per i ragazzi dei 
nostri giorni; tuttavia si devono cercare nel catecumenato antico e moderno - concepito 
come un itinerario articolato in varie tappe - alcune intuizioni da valorizzare nell’iniziazione 
cristiana dei fanciulli, ragazzi e giovani. Il “Servizio Nazionale per il Catecumenato" ha 
pubblicato la Guida per l’itinerario catecumenale dei ragazzi (Elledici 2001) che aiuta a 
realizzare una catechesi di tipo catecumenale per ragazzi dai 7 ai 14 anni non ancora bat­
tezzati ed eventualmente per il gruppo dei loro coetanei già battezzati: alcune esperienze di 
questo tipo sono già in atto nella Regione.

Perciò proponiamo di approfondire questi documenti e sussidi sul catecumenato per 
scoprire quali elementi possono essere valorizzati o adattati nell'iniziazione cristiana dei 
fanciulli, dei ragazzi e dei giovani.

3) I soggetti che possono concretizzare il coinvolgimento della comunità nell’inizia­
zione cristiana dei fanciulli, ragazzi e giovani sono innanzi tutto i genitori - dei quali parle­
remo più avanti - i sacerdoti e i catechisti, ai quali rinnoviamo di cuore il nostro apprezza­
mento per l’opera educativa che svolgono.

Ma sono chiamati a dare il loro contributo a questo rinnovamento anche i membri del 
Consiglio Pastorale parrocchiale, ambito privilegiato per affrontare le modalità più adeguate 
ad educare alla fede le nuove generazioni. Vi sono associati gli animatori liturgici e i mem­
bri della Caritas parrocchiale che ha il compito di rendere visibile la carità della Chiesa ai 
ragazzi e ai giovani, nonché di educarli a vivere la testimonianza del servizio.

La pastorale giovanile con i gruppi parrocchiali e interparrocchiali - in particolar modo 
i gruppi di AC - rappresenta una risorsa preziosa per completare l’iniziazione cristiana dei 
giovani.

Il maggior numero possibile di persone e di gruppi - insomma - deve essere coinvolto 
per testimoniare ai ragazzi e ai giovani la fede vissuta in varie situazioni: è grande l’in­
fluenza dei modelli e dei testimoni su chi sta elaborando il suo progetto di vita.

Occorre tuttavia ricordare che, se a una catechesi concepita soprattutto come istruzione 
corrispondeva un catechista che era soprattutto insegnante, all’iniziazione cristiana deve cor­
rispondere un educatore iniziatore, cioè una persona che guidi e inviti i ragazzi e i giovani a 
fare esperienze di vita cristiana e poi le verifichi con loro, personalizzando la loro assimila­
zione del Cristianesimo per quanto è possibile.

e al coinvolgimento familiare». È chiaro che una catechesi familiare non si improvvisa, e che si devono aiutare i 
genitori «ad essere i primi annunciatori del Vangelo ai propri figli, con la parola e con la vita» (pag. 8). Questi pic­
coli accenni alla catechesi familiare sono stati poi ampiamente sviluppati nel sussidio dell’Ufficio Catechistico 
Nazionale La catechesi con la famiglia. Orientamenti, Elle Di Ci. Leumann (To) 1994, sussidio che a sua volta 
rimanda alle indicazioni contenute in C.E.I., Direttorio di pastorale familiare per la Chiesa in Italia. Annunciare 
celebrare, servire il "Vangelo della famiglia", Fondazione di religione “Santi Francesco d’Assisi e Caterina da 
Siena", Roma 1993.

Nel catechismo Venite con me, a pag. 122 si auspica «l’inserimento dei fanciulli e della loro famiglia, a pic­
coli gruppi, nella Messa domenicale, per la celebrazione della prima Comunione».

La Nota sul catechismo per l’iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi riprende l’invito della Lettera di 
riconsegna del Documento Base a realizzare itinerari catechistici differenziati e segnala la possibilità di realizzarli 
in associazioni e movimenti, citando in particolare l’ACR e l’AGESCI.

’ Ufficio Catechistico Nazionale, Il catechismo per l’iniziazione cristiana dei fanciulli... n. 6 § f. In que­
sta breve frase si sintetizzano molti autorevoli interventi magisteriali.



Documentazione 1(X)7

Proponiamo quindi che le persone coinvolte come educatori e testimoni10 nell'inizia­
zione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi siano proposte dalla parrocchia anche come padrini 
e madrine per la Confermazione per introdurre le nuove generazioni all’esperienza della vita 
cristiana.

4) E più che opportuno che l’amministrazione dei Sacramenti dell’iniziazione avvenga 
nell’assemblea liturgica domenicale; essa dovrà anche essere valorizzata per altre celebra­
zioni relative al processo di iniziazione cristiana come riti di presentazione dei candidati, riti 
di consegna e di riconsegna, ecc.

L’attenzione alle nuove generazioni dovrà essere effettiva nelle liturgie domenicali: non 
potranno mancare nelle Messe festive degli elementi (quali parole, gesti) adatti ai fanciulli, 
ragazzi e giovani, così che essi si sentano accolti.

Si deve inoltre ricordare che il Direttorio per le Messe dei fanciulli" al n. 20 racco­
mandava «specialmente in settimana, la celebrazione di Messe per i soli fanciulli, con la par­
tecipazione di alcuni adulti». Questa raccomandazione è stata ripresa dai Vescovi italiani 
«Appare utile, e talvolta anche necessario, celebrare una Messa per i soli fanciulli nel corso 
della settimana». Ciò non significa aggiungere una Messa in più durante la settimana, ma 
piuttosto celebrare la Messa feriale secondo modalità diverse in giorni diversi.

Perciò proponiamo alle parrocchie - facendone parola con l’Ufficio Liturgico diocesano 
-di celebrare i Sacramenti e alcune Messe festive e feriali con modalità - linguaggio, gesti 
e segni - adatte e coinvolgenti per i fanciulli, i ragazzi e i giovani.

5) Gli adulti della comunità coinvolti nell’iniziazione cristiana delle nuove generazioni 
sono innanzi tutto i genitori dei fanciulli e dei ragazzi. Attualmente le parrocchie li convo­
cano soprattutto per tenere loro degli incontri in vista dell’amministrazione dei Sacramenti 
ai loro figli: Battesimo, “prima Confessione”, “prima Comunione”, Cresima. Non di rado tra 
gli incontri di preparazione al Battesimo e quelli di preparazione alla “prima Confessione” 
trascorrono circa sette anni, durante i quali non ci sono contatti significativi tra questi adulti 
e la parrocchia.

La composizione di un gruppo di genitori è sempre molto variegata: alcuni sono attivi 
nella catechesi familiare; altri sono comunque credenti e praticanti; altri credenti, ma poco 
o per nulla praticanti; altri ancora non credenti e - in numero sempre crescente - vi sono 
coloro che per vari motivi non ricevono i Sacramenti. La maggior parte di queste persone, 
prima di una catechesi sull’Eucaristia o sullo Spirito Santo, ha bisogno di un vero e proprio 
primo o nuovo annuncio sui fondamenti della fede cristiana.

Perciò proponiamo alle parrocchie di curare sempre i contatti con i genitori fin da 
quando i loro bambini sono ancora molto piccoli, per proporre a questi adulti un cammino 
di fede che accompagnerà l’iniziazione cristiana dei loro figli fino alla maturità11.

6) Al centro della proposta di annuncio di fede ai genitori si dovrà collocare la cono-

10 Si ricordi però che genitori e padrini sono due figure ben distinte: ecco perché i genitori non possono essere 
padrini o madrine dei loro figli. Cfr. C.I.C., can. 874 §5.

" S. Congregazione per il Culto Divino, Direttorio per le Messe dei fanciulli. 1973.
C.E.I., Istr. La partecipazione dei fanciulli alla Santa Messa, 1975, cfr. n. 2.

15 L’occasione per iniziare con queste persone un cammino di fede può essere l’iscrizione dei loro bambini 
alla scuola materna: ogni gruppo potrà essere coordinato dai genitori religiosamente più sensibili e prevedere alcuni 
incontri ravvicinati o distribuiti durante l’anno per trattare dei temi stabiliti dal gruppo stesso, richiedendo l'inter­
vento del parroco o di altre persone esperte per approfondire gli argomenti fissati. Non tutti i genitori accoglieranno 
la proposta, ma per coloro che accetteranno si aprirà la possibilità non episodica di un cammino di riscoperta o di 
approfondimento della fede, passando dalla mentalità di delega alla corresponsabilità e dalla richiesta dei Sacra­
menti alla richiesta della fede. Cfr. C.E.I., Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, n. 57: «Valorizzare quei 
momenti in cui le parrocchie incontrano concretamente quei battezzati che non partecipano all'Eucaristia domeni­
cale e alla vita parrocchiale ... Sempre più spesso, infatti, non si può presupporre quasi nulla riguardo alla loro idei 
fanciulli] educazione alla fede nelle famiglie di provenienza ...».



1(M)8 Documentazione

scenza di Cristo Signore attraverso i principali documenti della fede, e prima di tutti la let­
tura completa di almeno uno dei quattro Vangeli, come da noi raccomandato nella Lettera ai 
catechisti del settembre 2001. Il Vangelo ha ancora oggi la forza di toccare il cuore e la vita 
delle persone; ma se non è conosciuto, se non viene annunciato, come potrà suscitare la 
fede? San Paolo dice: «La fede dipende dalla predicazione e la predicazione a sua volta si 
attua per la parola di Cristo» (Rm 10,17).

Perciò proponiamo ai parroci e ai catechisti di aver cura che ogni genitore dei fanciulli 
e dei ragazzi dell'iniziazione cristiana abbia avuto la possibilità di leggere personalmente e 
in gruppo un Vangelo, di chiedere e ottenere spiegazioni, di esprimere le proprie reazioni e 
di pregare la Parola ascoltata.

7) L’iniziazione cristiana porta frutto in una fede che sia viva nella carità, nell’acco­
glienza dei bisognosi e nella vicinanza ai sofferenti.

Perciò proponiamo che nel corso del cammino di fede dei ragazzi e delle loro famiglie 
siano inserite iniziative di solidarietà e di impegno sociale.

8) La Cresima viene avvertita da molti come la conclusione dell’iniziazione cristiana. E 
necessario invece che gli adolescenti possano proseguire il cammino di fede che li rende 
consapevoli della loro identità cristiana (mistagogia) anche dopo la Confermazione, durante 
gli anni dell’adolescenza spesso decisivi per l’elaborazione delle scelte fondamentali e del 
progetto di vita14. Gli itinerari formativi proposti agli adolescenti dai gruppi, movimenti e 
associazioni ecclesiali che si occupano di pastorale giovanile, in particolar modo l’AC, 
hanno quindi un grande valore in riferimento all’iniziazione cristiana dei giovani.

Proponiamo che verso i 18-20 anni la conclusione dell’iniziazione cristiana dei giovani 
sia solennemente celebrata. Chiediamo uno specifico impegno in questo senso ai gruppi- 
movimenti e associazioni ecclesiali che si occupano di pastorale giovanile, in particolar 
modo all’A.C.I. perché l’iniziazione cristiana prosegua durante gli anni dell'adolescenza e 
della giovinezza.

Conclusione

Carissimi catechisti e membri dei Consigli Pastorali, il rinnovamento dei cammini di 
iniziazione cristiana non sarà breve né facile, ma noi Vescovi sappiamo di poter contare sul 
vostro desiderio di annunciare Cristo alle persone del nostro tempo e anche sulla vostra fan­
tasia, intelligenza e costanza nelle prove.

In questo impegno non siete soli: sentitevi accompagnati in ogni momento dalla nostra 
preghiera e dalla potente intercessione dei Santi, in particolare quelli che veneriamo nelle 
nostre terre. Siamo certi del loro aiuto e soprattutto di quello della Madre del Signore e della 
Chiesa che sempre invochiamo quando celebriamo un Battesimo, perché chi celebra l’ini­
ziazione cristiana sia vero discepolo del Signore e riceva da Lui, ai piedi della sua croce. 
Maria come Madre.

Vi benediciamo tutti con amore e riconoscenza.

29 giugno 2002 - Solennità dei Santi Pietro e Paolo Apostoli.

1 Vescovi del Triveneto

14 Cfr C.E.I.. Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, n. 51: «Partiamo dai giovani, nei quali va rico­
nosciuto "un talento che il Signore ci ha messo nelle mani perché lo facciamo fruttificare” ...».

Cfr. anche il n. 50: «A questo obiettivo di maturità della fede, avendo considerazione delle diverse età. cer­
cando di fare unità tra ascolto, celebrazione ed esperienza testimoniale di fede, tende il progetto catechistico delle 
nostre Chiese, impostato agli inizi degli anni '70 e arricchitosi via via di indicazioni e strumenti».



Documentazione 1009

Lettera pastorale del Vescovo di Livorno

Andiamo alla Messa

Cari fratelli e sorelle, vengo a voi anche quest’anno con una Lettera nella quale intendo 
comunicarvi qualche riflessione che ritengo importante per la vita delle nostre comunità.

Ho scelto il tema dell’Eucaristia, che sta a cuore a tutti noi, perché lo ritengo un punto 
centrale della nostra vita cristiana, anche in vista di un’applicazione o meglio di una serie di 
applicazione concrete, in riferimento al prossimo progetto pastorale triennale della Diocesi.

Ci troviamo così in sintonia con quanto ci è stato indicato dal Papa nel suo documento 
Nuovo Millennio ineunte, che pone l’attenzione all’Eucaristia domenicale tra i massimi 
impegni della comunità cristiana all’inizio di questo nuovo periodo storico (ai nn. 35 e 36) 
e rinvia alla rilettura, che sarebbe utile per tutti noi, della sua Lettera Apostolica intitolata 
Dies Domini, il giorno del Signore, scritta nel 1998. Seguiamo anche il consiglio datoci dai 
Vescovi italiani, che tra gli Orientamenti pastorali per il primo decennio del Duemila, nel 
documento Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, nei numeri dal 47 al 49, rac­
colgono l’invito del Santo Padre e lo traducono per le Diocesi del nostro Paese in questi ter­
mini: «Se un anello fondamentale per la comunicazione del Vangelo è la comunità fedele al 
giorno del Signore, la celebrazione eucaristica domenicale, al cui centro sta Cristo che è 
morto per tutti ed è diventato il Signore di tutta l’umanità, dovrà essere condotta in modo da 
far crescere i fedeli, mediante l’ascolto della Parola e la comunione al corpo di Cristo, così 
che possano poi uscire dalle mura della chiesa con un animo apostolico, aperto alla condi­
visione e pronto a rendere ragione della speranza che abita i credenti. In tal modo la cele­
brazione eucaristica risulterà luogo veramente significativo dell’educazione missionaria 
della comunità cristiana».

A questo punto ci si potrebbe chiedere: a che cosa serve ancora una Lettera del 
Vescovo?

Ricordate ancora quella dello scorso anno sul tema del Segno di un amore più grande? 
Spero che non l’abbiate troppo presto messa nell’archivio... del cestino della carta straccia. 
Spero che, essendo una Lettera che indicava un cammino molto lungo e impegnativo, sia 
ancora nelle vostre mani e presente al vostro cuore.

Le pagine che seguono vorrebbero offrire spunti di riflessione alle comunità e ai singoli, 
per una presa di coscienza più profonda e per una programmazione pastorale più illuminata 
a proposito della celebrazione eucaristica, seguendo le autorevoli indicazioni che vi ho 
appena citato.

Rispetto alla Lettera dello scorso anno, ora vi chiedo un’attenzione ulteriore: la Messa 
che celebriamo, il santo dono dell’Eucaristia, è il segno massimo e più fecondo di quell’a­
more che abbiamo insieme meditato e contemplato, a partire dal capitolo 12 della Lettera di 
San Paolo ai Romani.

Quindi, si parla ancora della stessa realtà che più di ogni altra deve occupare i nostri 
pensieri, i nostri desideri e i nostri progetti. Per noi stessi, per i nostri figli presenti e futuri, 
per le nostre città e paesi, per tutta la gente che vive e soffre, spera e lotta sulla terra nella 
quale viviamo.

Buona lettura, sorelle e fratelli!
Una Lettera non è un trattato di teologia né un progetto pastorale. E una serie di confi­

denze che il vostro Vescovo vuole farvi, per condividere con ciascuno di voi la passione che 
lo anima e lo spinge a servire il Regno di Dio per amore del Signore e per amore vostro.



1010 Documentazione

Spero di poterne parlare con voi in modo da far crescere il nostro dialogo per il bene 
della Diocesi. Che la lettura di questo scritto sia un’occasione, per i singoli e per le comu­
nità, in cui elaborare buoni pensieri e fecondi propositi.

E che la Benedizione del Signore vi accompagni e vi sostenga.
Con tanto affetto.

Livorno, 29 giugno 2002 - Solennità dei Santi Pietro e Paolo Apostoli

* Diego Coletti
Vescovo di Livorno

1. LA MESSA TRA STORIA E ATTUALITÀ

Alle radici della nostra fede

Quando e dove, per la prima volta, alcuni 
discepoli del Signore Gesù portarono nelle nostre 
terre l'annuncio della Pasqua del Signore cele­
brandone la memoria nel pane spezzato e nel 
calice della nuova ed eterna alleanza?

Non ci è dato di sapere, con esatta certezza, 
una risposta a questa domanda, ma possiamo 
essere sicuri che questo avvenne molto presto, 
forse nei dintorni dell'antico porto pisano, nei 
pressi del luogo dove in seguito sarebbe stata 
conservata la memoria della sosta di un certo 
Simone, figlio di Giona, detto Pietro1. Mi piace 
sostare nella penombra di quella splendida chiesa 
romanica e pensare ai primi cristiani riuniti in 
una casa di pescatori o aH’aperto, vicino alle loro 
abitazioni semplici e povere da schiavi e lavora­
tori del porto. Li vedo con la fantasia intorno 
all’Apostolo o a qualcuno dei suoi collaboratori, 
mentre ascoltano e pregano, spezzano il pane e 
riconoscono il corpo del Signore, la sua pre­
senza, la rivelazione del suo amore.

Vorrei riportare qui le parole con cui un laico 
cristiano, vissuto intorno all'anno 150, un grande 
filosofo e difensore della fede, Giustino, descrive 
la Messa celebrata nella prima comunità. È sor­
prendente la freschezza e la bellezza del testo.

che costituisce una preziosa testimonianza che ci 
raggiunge dalla Chiesa vivente del secondo se­
colo! Ecco la sua descrizione rivolta ad un pub­
blico di pagani, ignari della fede cristiana:

«Gli Apostoli, nelle vicende memorabili da 
essi descritte, che si chiamano “Vangeli”, ci tra­
mandano che così è stato loro comandato: Gesù, 
prendendo il pane e rendendo grazie, disse: 
“Questo è il mio corpo; fate questo in memoria di 
me”. E allo stesso modo, prendendo il calice e 
rendendo grazie, disse: “Questo è il mio sangue"- 
E solamente ad essi ne fece prendere parte ...

E nel giorno detto del sole2, tutti coloro che 
risiedono in città e in campagna si raccolgono in 
assemblea e vengono lette le memorie lasciate 
dagli Apostoli e gli scritti dei Profeti, fino a 
quando il tempo lo permette. Poi, quando il let­
tore ha terminato, il presidente con un discorso 
ammonisce ed esorta all’imitazione di questi stu­
pendi insegnamenti. Poi ci alziamo tutti e in­
sieme eleviamo preghiere. Terminate queste, 
come abbiamo già detto, viene portato del pane, 
del vino e dell’acqua; il presidente, allo stesso 
modo e secondo il potere che egli ha, innalza pre­
ghiere, pronuncia il rendimento di grazie’ e il 
popolo acclama dicendo: “ Amen”. Segue poi la

1 Alludo, come tutti avranno capito, alla stupenda Basilica di San Pietro a Grado, alle porte di Livorno.
La dizione “il giorno del sole” per il lettore pagano greco-romano corrisponde al primo giorno della settimana, 

che segue il festivo “giorno di Saturno". Esso diventerà per i cristiani il giorno del Signore, la "Dominica dies".
’ Va notato che nella lingua greca, nella quale scrive Giustino, alle parole «rendimento di grazie» corrisponde 

il termine: «Eucaristia»!



Documentazione 1011

divisione e la partecipazione fatta a ciascuno dei 
cibi su cui si è pronunciato il rendimento di gra­
zie, e per mezzo dei diaconi essi vengono portati 
a coloro che sono assenti. I ricchi, liberamente e 
ciascuno secondo la propria decisione, danno 
quello che vogliono. Quanto viene raccolto è 
consegnato al presidente che di persona soccorre 
gli orfani, le vedove, coloro che hanno bisogno 
per malattia o per qualche altro motivo, i carce­
rati e gli stranieri di passaggio. Egli insomma è il 
protettore di tutti coloro che sono nel bisogno.

Tutti quanti insieme ci riuniamo nel giorno 
del sole perché è il primo giorno nel quale Dio, 
trasformando le tenebre e la materia, ha creato il 
mondo, e nel quale Gesù Cristo, nostro salva­
tore, è risuscitato dai morti. Infatti, crocifisso 
prima del giorno di saturno è apparso ai suoi 
Apostoli e ai suoi discepoli il giorno dopo quello

Il momento attuale delia nostra responsabilità

L’ultima, grande e solenne occasione nella 
quale la Chiesa ha esercitato questo compito 
risale a quarant’anni fa. Con il documento sulla 
sacra liturgia, il Concilio Vaticano II ha dato 
luogo a una grande stagione di riforma e di 
aggiornamento del rito. Solo chi ha pressappoco 
la mia età o un’età maggiore della mia può attin­
gere a una memoria personale di quanta strada 
sia stata percorsa in questo periodo. Una strada 
non priva di difficoltà e di qualche deviazione, 
ma anche ricca di frutti e ancora in gran parte da 
valorizzare e da diffondere nel patrimonio 
comune delle nostre comunità eucaristiche.

Penso al lungo ministero del mio predeces­
sore, il Vescovo Alberto, che copre l’intero arco 
di questa stagione post-conciliare. Penso al 
lavoro fatto da lui, negli ultimi anni insieme al 
suo Ausiliare, con la collaborazione del Presbite­
rio, dei diaconi e di tutta la comunità cristiana 
della Diocesi, per attuare con intelligenza e 
fedeltà le indicazioni del Vaticano li. Ho riletto 
con attenzione, per esempio, la conferenza da lui 
tenuta a Milano in occasione del Congresso 
Eucaristico Nazionale del 1983', ricca di temi

di Saturno, cioè il giorno del sole, e ha lasciato 
questo stesso insegnamento che ora vi abbiamo 
esposto»4.

Si può dire che da quella lontana epoca, di 
giorno in giorno, e con particolare solennità da 
una “dies dominica” a un’altra, la tradizione 
apostolica ci ha consegnato una preziosa eredità 
alla quale anche noi oggi attingiamo. Non ne 
siamo padroni. Non partiamo da zero. Ammini­
striamo un tesoro che ci viene consegnato affin­
ché lo facciamo rivivere nell’oggi, aggiornan­
done lo stile e le forme espressive, consapevoli 
della delicatezza e dell’importanza del nostro 
compito, docili alla Parola che ce ne consegna il 
segreto, partecipi della comunità che ne vive la 
memoria, e fedeli all’intenzione di Colui che, per 
primo, ha desiderato ardentemente mangiare 
questa nuova Pasqua con i suoi discepoli.

teologici e di preziose indicazioni operative, alle 
quali è possibile far riferimento anche oggi. E 
penso al cammino ecclesiale che ha portato all’e­
laborazione del documento finale del Sinodo dio­
cesano del 19846, che ho voluto far ristampare 
proprio perché, su questo tema come su molti 
altri, contiene pagine di grande lucidità e ric­
chezza sulle quali faremmo bene a riportare l’at­
tenzione dei singoli, delle comunità e dei vari 
Organismi di partecipazione ecclesiale.

E ora tocca a me, anzi a tutti noi. Siamo depo­
sitari di un tesoro preziosissimo per la vita del­
l’umanità. Cosa ne stiamo facendo? Come lo 
amministriamo? Che rapporto ha con la nostra 
vita? Come lo mettiamo a disposizione dei po­
veri, degli smarriti, dei distratti, dei disperati?

Tempo fa. un sacerdote amico mi diceva, con 
una punta di umile rammarico: «Il Signore ha 
messo nelle nostre mani il fuoco divorante del 
suo corpo spezzato per noi e del suo sangue 
sparso per noi e ci invita a fare memoria di que­
sto affinché il fuoco divampi e porti luce e calore 
a tutto il mondo ...; e noi invece ..."diciamo la 
Messa”! Che vergogna!».

4 Giustino, Apologia I, cc. 66-67.
5 A. Ablondi, Eucaristia comandamento nuovo, LDC, Leumann (TO) 1984, pp. 30.
6 Sinodo diocesano di Livorno, Documento finale, LDC, Leumann (TO) 1985 (I ristampa 2002), pp. 245. 

Ci riferiamo in particolare ai nn. 67 e 190-222 e al documento Camminiamo insieme dall'Eucaristia verso una 
Chiesa eucaristica - Primi lineamenti e norme del dopo-Sinodo, pubblicato in appendice al volume citato alle pp 
187-210.



1012 Documentazione

2. GUARDIAMO LA SITUAZIONE DELLE NOSTRE MESSE

Le nostre autentiche e belle Eucaristie

Durante questo primo periodo del mio servi­
zio episcopale alla Chiesa di Livorno mi è capi­
tato di presiedere, ormai, a centinaia di Messe, 
nelle circostanze e nei luoghi più disparati, con 
comunità diverse e per diversi motivi.

Devo ringraziare il Signore per questa espe­
rienza, nel suo complesso.

Ho vissuto momenti molto belli e significa­
tivi, in Cattedrale, nelle parrocchie, in piccole 
cappelle degli Istituti religiosi, perfino all’aria 
aperta con i giovani della Commissione handicap 
o con i miei amici scout. Sono stato edificato 
dalla fede vissuta con semplicità e profondità, 
dall’intensità della partecipazione e dalla gioia 
condivisa, dalla fraternità viva e quasi palpabile 
di molte celebrazioni. Ho incontrato comunità 
grandi e piccole capaci di rivivere in modo serio 
e consapevole la memoria e la ripresentazione 
attuale ed efficace della Pasqua del Signore. Ho 
visto la curiosità della fede farsi strada negli 
occhi dei bimbi e dei giovani, la pace scendere 
nei cuori degli adulti, la consolazione farsi largo 
tra le sofferenze e le ansie degli anziani; ho visto 
la forza del Vangelo entrare in qualche misura 
nella vita di tutti i membri della comunità cele­
brante.

Guardando al di là delle forme e dei gesti 
della liturgia - che pure hanno grande impor­
tanza, come vedremo - ho sempre cercato di 
mantenere viva in me la preoccupazione di ren­
dere bella e significativa la celebrazione nella 
sua sostanza teologica e spirituale, sulla quale 
rifletteremo tra poco. E molte volte ho potuto 
constatare che questo è avvenuto - dove più e 
dove meno - in tante Messe e da parte di tante 
comunità. E giusto che anzitutto ringrazi il

Signore per questo dono che ha voluto fare al 
mio sacerdozio. Considero la consuetudine della 
celebrazione quotidiana dell’Eucaristia un 
grande valore della tradizione della Chiesa occi­
dentale, nonostante la possibile ambiguità delle 
sue motivazioni (sarebbe grave se si celebrasse 
solo perché c’è un’offerta a suffragio dei de­
funti!) e il rischio di spegnere tutto nell’abitu­
dine e negli automatismi rituali. Ma questa 
"Messa di ogni giorno" viene conservata nella 
sua bellezza e nella sua vibrazione di fede solo 
da una comunità, piccola o grande che sia, che 
celebra con consapevolezza e adeguato fervore. 
Non bisogna meravigliarsi del fatto che anche il 
prete, dopo aver celebrato centinaia, forse 
migliaia di volte di fronte a persone che hanno 
tutt’altro nella testa e nel cuore finisca per smar­
rire lui stesso il senso di quello che sta facendo 
e il “gusto” spirituale di farlo.

Ebbene: dopo quasi trentasette anni di cele­
brazione eucaristica quotidiana7, devo essere 
grato a una schiera innumerevole di fratelli e di 
sorelle che hanno contribuito a rendere vere, 
autentiche, belle ed edificanti le celebrazioni 
eucaristiche con la testimonianza della loro fede 
e la qualità della loro partecipazione. Di questa 
schiera fanno parte, in questi ultimi tempi, tante 
donne e uomini della Chiesa di Livorno, tante 
religiose, tanti suoi seminaristi, preti e diaconi, 
tanti malati e anziani, giovani e bimbi,...

E il Popolo santo di Dio, che non sarà mai 
ringraziato abbastanza per il buon esempio che 
mette a disposizione di chiunque abbia oc­
chi per vedere e cuore per sentire la verità del 
Vangelo.

Le difficoltà e i problemi che dobbiamo affrontare

Non dobbiamo dimenticare, tuttavia, che sulla 
celebrazione delle Messe, sulla partecipazione 
attiva e consapevole all’Eucaristia, grava tutta 
una serie di problemi" che affliggono anche la 
nostra Chiesa diocesana.

In primo luogo, s’impone una considerazione 
sul fatto che pochi vanno a Messa regolarmente. 
Si registra uno scarto veramente grande tra il 
numero dei battezzati e la percentuale di essi che 
frequenta la Messa domenicale. In molti casi

A essi andrebbero aggiunti i dieci anni di Messe domenicali a partire dalla mia prima Comunione e almeno 
altri sei anni di Eucaristie quotidiane, da quando ho cominciato a verificare la mia vocazione e poi sono entrato 
nella comunità del mio Seminario, per prepararmi ad accogliere il dono del Presbiterato. Il conto è presto fatto: si 
tratta di più di quindicimila Messe! Questo pensiero mi confonde e mi costringe a un severo esame di coscienza: 
quanta grazia di Dio e quanto scarsa è, ancora oggi, la mia risposta!

“ Si allude a questi problemi anche in Sinodo, n. 195.



Documentazione 1013

l’assenza non è giustificata da motivi coscienti e 
riflessi, ma dal diffuso pregiudizio che ritiene la 
partecipazione fedele alla Messa domenicale 
come cosa di scarsa importanza. Si può fame a 
meno senza problemi. Ci si va quando c’è qual­
che motivo speciale o quando se ne sente un’ur­
genza particolare. Mi sembra di poter dire che 
siano scarse le quote percentuali di persone che 
hanno maturato motivi forti e personali per non 
andare a Messa. 1 più vi rinunciano solo perché 
hanno qualcosa di meglio da fare altrove. Basti 
pensare al calo della presenza dei giovani (e non 
solo dei giovani) in concomitanza con l’arrivo 
della bella stagione e l’affollamento delle spiag­
ge e degli scogli.

Molto scarsa è anche la partecipazione alla 
Messa quotidiana. Anche questo è un segnale 
importante da tenere presente, proprio perché chi 
frequenta la Messa feriale lo fa in mancanza di 
ciò che potrebbe essere percepito come un 
“dovere". E questa scelta potrebbe così mettere 
in luce l’atteggiamento gratuito di un cuore gene­
roso che desidera rendere più frequente l'incon­
tro con l’Eucaristia. Il tempo a nostra disposi­
zione fuori dagli impegni d’obbligo (penso 
soprattutto ai pensionati, ma anche ad alcune 
categorie di lavoratori e di casalinghe) dovrebbe 
aumentare ... ma la disponibilità alla preghiera, 
oltre che al volontariato, sembra invece dimi­
nuire! Forse, se contassimo le ore che passiamo 
davanti alla TV potremmo avere motivo di rifles­
sione a questo proposito.

Mi pare anche necessario chiederci: qual è il 
livello della qualità della partecipazione? In altri 
termini: chi viene a Messa si rende conto suffi­
cientemente di ciò che fa e di ciò che riceve? Cer­
cheremo più avanti di capire meglio i motivi di 
una partecipazione spesso superficiale, distratta e 
perfino equivoca. Per ora mi basta segnalare il 
problema. Quando mancano i motivi veri e ade­
guati per andare a Messa, è inevitabile che la par­
tecipazione si svuoti di significato, diventi abitu­
dinaria e ripetitiva, mal sopportata, connotata da 
un forte individualismo (vado alla "mia" Messa), 
a volte velata da pensieri di superstizione, se non 
di vera e propria magia.

Conseguenza di una partecipazione scarsa e in 
qualche misura poco consapevole è quella che 
potremmo chiamare la sterilità di tante nostre 
Messe. nel senso che esse non producono quello 
che dovrebbero, cioè un incremento della vita 
cristiana. Anche a questo proposito rinvio alle 
riflessioni che faremo nella quarta parte di questa 
Lettera. Ma vale la pena di dire subito che questo 
è il segnale più grave e preoccupante. Perché è 
stato messo nelle nostre mani un tesoro infuocato 
e fiammeggiante - di cui vedremo la bellezza e la 
preziosità - e noi invece rischiamo di trovarci 
intorno a una pozza di acqua tiepida. Non c’è 
niente che brucia, illumina e riscalda. C’è sol­
tanto un lieve tepore che non può far altro che 
raffreddarsi del tutto.

Ci si potrebbe consolare al pensiero che que­
ste situazioni sono sempre state presenti nella 
comunità cristiana. Il problema, tuttavia, diven­
ta ancora più grave perché la Messa mal vissuta 
non solo diventa sterile ma si manifesta come 
dannosa e fonte di malessere. Lo stesso San 
Paolo rimprovera la prima comunità dei cri­
stiani di Corinto, perché il loro «non è più un 
mangiare la cena del Signore». E questo perché, 
tra l'altro, ci sono divisioni e inimicizie nella 
comunità, e sono ancora evidenti i segni dell'in­
giusta distribuzione delle risorse, così che 
alcuni hanno fame e sete e altri sono ipernutriti 
e ubriachi. In tale situazione, l'abitudine di con­
tinuare a radunarsi per quella che dovrebbe 
essere la cena del Signore fa vergognare i poveri 
e getta discredito sulla Chiesa di Dio. San Paolo 
non usa sfumature o frasi gentili e dice, senza 
mezzi termini, che mangiare il pane eucaristico 
e bere il vino della nuova alleanza senza ricono­
scere il corpo del Signore vuoi dire mangiare e 
bere la propria condanna. Per questo, conclude, 
molti credenti e "praticanti" sono malati nello 
spirito e nel cuore e molti di essi sono come 
morti alla fede".

E così il cerchio si chiude: una partecipazione 
scarsa e imprecisa rende sterile, se non addirit­
tura pericolosa, la presenza alla Messa; e questa 
sterilità rende sempre più scarsa e superficiale la 
partecipazione.

’ Il testo di San Paolo al quale faccio qui allusione, è il seguente: «Chiunque in modo indegno mangia il pane 
o beve il calice del Signore, sarà reo del corpo e del sangue del Signore. Ciascuno, pertanto, esamini se stesso e poi 
mangi di questo pane e beva di questo calice: perché chi mangia e beve senza riconoscere il corpo del Signore, man­
gia e beve la propria condanna. È per questo che tra voi ci sono molti ammalati e infermi, e un buon numero sono 
morti» (/Cor 11,27-30). Andrebbe letto e meditato tutto il brano: /Cor 11.17-34.



1014 Documentazione 

3. LE CAUSE DEL BENE E DEL MALE

La tradizione apostolica consegnata all'oggi di Dio nella Chiesa

Quale forza regge e sostiene la nostra fedeltà 
alla missione che il Signore ci ha affidata quando 
ci ha detto: «Fate questo in memoria di me»?

Non dimentichiamo di essere membra di una 
Chiesa che si definisce «una, santa, cattolica e 
apostolica». La tradizione apostolica, la testimo­
nianza di coloro che sono stati mandati da Gesù 
con un preciso incarico è alla radice delle nostre 
celebrazioni. La testimonianza dei Vangeli sinot­
tici, in particolare di San Luca, è chiara in questo 
senso10. Così si esprime San Paolo scrivendo ai 
Corinzi: «Io ho ricevuto dal Signore quello che a 
mia volta vi ho trasmesso: il Signore Gesù, nella 
notte in cui fu tradito, prese del pane e dopo aver 
reso grazie, lo spezzò e disse: Questo è il mio 
corpo che è per voi. Fate questo in memoria di 
me ...»".

Il fondamento ultimo e insostituibile è la per­
sona di Gesù Cristo. Nessuno può mettere al suo 
posto un altro fondamentol2: Egli è la pietra ango­
lare sulla quale tutta la costruzione spirituale della 
Chiesa poggia e si edifica. Ma di questo fonda­
mento, ancorato sulla pietra angolare che è Cristo, 
fanno parte anche gli «Apostoli e i Profeti»13.

Per questo motivo la celebrazione eucaristica 
non può essere sostenuta da un semplice con­
senso comunitario. Il ministero della presidenza 
svolto da un Successore degli Apostoli è assolu­
tamente necessario al suo stesso costituirsi. Il 
servizio del Vescovo, e del suo primo collabora­
tore, il presbitero, ordinati proprio in vista anche

di questa funzione di presidenza, è indispensabile 
a significare che il Sacramento si riceve “dal­
l’alto” della grazia di Dio e non si determina per 
consenso “dal basso”, in forza del semplice con­
venire dei credenti.

Il servizio della presidenza eucaristica è uno 
dei momenti in cui si percepisce più chiaramente 
il senso del mandato apostolico e la struttura 
appunto apostolica della Chiesa. Come discepoli 
del Signore, anche gli Apostoli e i loro Succes­
sori non cessano mai di far parte del Popolo d> 
Dio, di essere anche loro fratelli in mezzo a fra­
telli credenti. Ma come inviati14 dal Signore essi 
non sono soltanto dentro ma anche “di fronte’ 
alla comunità, per essere segno visibile e co­
stante del fatto essenziale che la Chiesa non si 
costruisce per forza autonoma, ma sempre e solo 
«riceve se stessa» dalla grazia di Diol5.

Questo non vuol dire che la Messa sia pro­
prietà privata del Vescovo o del sacerdote cele­
brante. Qui c’è una mentalità purtroppo diffusa 
da correggere: la Messa non è mai "mia”, qua­
lunque sia il soggetto di questo pronome posses­
sivo. Infatti Vescovi e presbiteri semplicemente 
presiedono un rito sacramentale che propria­
mente è celebrato da tutti ed è un dono divino al 
quale tutti partecipano attivamente. Dire che la 
presidenza apostolica è indispensabile al costi­
tuirsi del Sacramento non vuol dire affermare di 
conseguenza che la Messa è un "affare del prete’  
Egli presiede, appunto, un atto comunitario nel

10 San Luca, oltre alla testimonianza dell’istituzione dell’Eucaristia, che condivide con Mt 26,26-29 e con 
Me 14,22-24, è l’unico Evangelista che aggiunge il mandato apostolico: « ... fate questo in memoria di me» (Lc 
22,14-20).

" ICor 11,23-24.
12 ICor 3,11.
" £/2,9-21: «Voi non siete più stranieri né ospiti, ma siete concittadini dei santi e familiari di Dio, edificati 

sopra il fondamento degli apostoli e dei profeti, e avendo come pietra angolare lo stesso Cristo Gesù. In lui ogni 
costruzione cresce ben ordinata per essere tempio santo nel Signore ...».

14 Ancora una volta è utile segnalare che, nella lingua greca, la parola "apostolo" vuol dire semplicemente 
“inviato”, “mandato".

IS Nell'ultimo autorevole documento, in ordine di tempo, sul ministero sacerdotale, la Pastores dabo vobis- 
Esortazione Apostolica conclusiva del Sinodo universale dei Vescovi del 1990, il Santo Padre cita alla lettera una 
delle conclusioni stilate dai Vescovi stessi che dice proprio così: «In quanto rappresenta Cristo capo, pastore e sposo 
della Chiesa, il sacerdote si pone non soltanto nella Chiesa ma anche di fronte alla Chiesa. Il sacerdozio, unitamente 
alla Parola di Dio e ai segni sacramentali di cui è al servizio, appartiene agli elementi costitutivi della Chiesa. Il 
ministero del presbitero è totalmente a favore della Chiesa; è per la promozione dell'esercizio del sacerdozio 
comune di tutto il Popolo di Dio (...). Mediante il sacerdozio del Vescovo, il sacerdozio di secondo ordine (quello 
dei presbiteri) è incorporato nella struttura apostolica della Chiesa» (n. 16). E il Papa prosegue: «Non si deve (•■•) 
pensare al sacerdozio ordinato come se fosse anteriore alla Chiesa, perché è totalmente al servizio della Chiesa 
stessa. Ma neppure come se fosse posteriore alla comunità ecclesiale, quasi che questa possa essere concepita conte 
già costituita senza tale sacerdozio» (n. 16).



Documentazione 1015

quale è impegnata tutta l’assemblea. Bisogna 
educarsi ed educare alla comprensione di questo 
equilibrio essenziale al mantenimento della 
fedeltà della Chiesa all'idea che Cristo ha avuto 
della comunità dei suoi discepoli.

Siamo dunque coscienti del fatto che, pur 
essendo posta nelle nostre mani, l’Eucaristia non 
è una realtà di cui possiamo disporre a nostro pia­
cimento. Ne siamo tutti responsabili, ma dentro 
l’orizzonte della condivisione fraterna e dell’ob­
bedienza ecclesiale. Dovremmo sempre acco­
glierla come un dono, rispettarla come un tesoro, 
ma insieme svolgerla come un compito, conser­
varne e svilupparne il valore come un deposito 
che deve fruttare, difenderla da ogni indebita 
appropriazione, metterla a disposizione di tutti 
come un rimedio “salvavita”.

Per svolgere bene questo incarico che lo Spi­
rito Santo di Gesù e del Padre affida a ogni gene­
razione di cristiani è necessario elaborare in­
sieme, come comunità ecclesiale e con la guida 
dei Successori degli Apostoli, il continuo neces­
sario aggiornamento degli stili e delle forme 
espressive della memoria eucaristica"'. Per que­
sto la Chiesa, con grande delicatezza e rispetto 
della tradizione, si china pazientemente sulla sto­
ria spirituale e liturgica della celebrazione della 
Messa, nell’intento di non perdere nulla della ric­
chezza tramandataci dai padri e, nello stesso 
tempo, di adottare gli elementi di rilettura del 
passato e di costante aggiornamento, che consen­

tono a quella memoria di raggiungere in modo 
significativo ed efficace gli uomini e le donne di 
ogni generazione, nel corso della storia17.

La Messa infatti non è un vago ricordo del 
passato, quale potrebbe esserci offerto dalla 
visita a un museo, né un’occasione per fissarci 
una volta per tutte in abitudini consolidate, per 
quanto care e romantiche per la sensibilità di 
alcuni “utenti”. Essa contiene certamente degli 
elementi immutabili ai quali dobbiamo restare 
assolutamente fedeli, ma ripresenta (proprio nel 
senso di rendere di nuovo “presente”) il sacrificio 
pasquale del Figlio di Dio e la nuova alleanza che 
ne scaturisce. E quindi nell’oggi di Dio che viene 
celebrata ogni Eucaristia. In questo “oggi” essa 
deve risuonare come appello significativo e com­
prensibile rivolto alla libertà della creatura 
umana, perché accolga il dono di grazia e si con­
verta e viva.

In questo senso è consegnata a ogni genera­
zione di cristiani una grande responsabilità: e 
oggi dobbiamo assumerla insieme come Chiesa 
diocesana.

Il bene, l’aspetto positivo ed edificante delle 
nostre celebrazioni eucaristiche è fondato sulla 
grazia di Dio e insieme affidato alla nostra libertà 
e alla nostra intelligenza di fede.

Vorrei che questa Lettera fosse per tutti noi 
un’occasione in più per riflettere seriamente su 
tale responsabilità: il corpo e il sangue di Cristo 
sono posti nelle nostre mani.

La radice del bene: il seme cade in terra, muore e porta molto frutto

Se continuiamo a parlare della responsabilità 
della comunità cristiana non è perché la verità e 
l’efficacia dell’Eucaristia vengano fuori dai suoi 
sforzi organizzativi e celebrativi.

A volte si ha la sensazione che questo equi­
voco sia presente nell’affanno con il quale cer­
chiamo di dare solennità esteriore e sofisticata 
complessità alle nostre celebrazioni. Riprende­
remo tra poco qualche considerazione speciale in 
proposito. Fin d’ora ritengo importante, però, 
richiamare alla semplicità, quasi all’essenziale 
povertà, della Messa. Una scelta così grande e 
divina come l’opera della salvezza de) mondo

passa attraverso la kénosi ”, la condiscendenza di 
Dio che si fa uomo, servo, vittima sacrificale per 
prendere su di sé e togliere di mezzo il peccato 
dei mondo. Si dovrebbe percepire questa spro­
porzione rispetto a tutto ciò che gratifica la nostra 
voglia di trionfo e il nostro gusto fantasioso per 
le guerre stellari.

Non sarà dato a questa generazione di disce­
poli, come a ogni generazione, altro segno se non 
quello di Giona: come il Profeta nel ventre del 
pesce, così il seme cadrà nella nuda terra, e questo 
semplice cadere nella morte aprirà i sigilli e scate­
nerà la sua forza, facendogli portare molto frutto ”.

16 II Vaticano II è stato, in questo senso, uno dei momenti più coraggiosi e innovativi di questo compito 
ecclesiale.

17 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. Sacrosanctum Concilium sulla sacra liturgia, nn. 21-46.
'* La parola greca kenosi significa letteralmente “svuotamento" ed è usata da San Paolo per indicare il farsi 

uomo, da parte di Dio, come estremo dono di sé del Figlio unigenito nell’obbedienza al Padre fino alla morte e alla 
morte di croce: FU 2,7-8.

« Cfr. Mt 16,4 e Gv 12,24.



1016 Documentazione

Quando celebriamo decentemente la Messa, 
proprio di questo dovremmo occuparci. E di que­
sto stare contenti. La verità di questo pensiero ci 
riconcilia con tante nostre povertà celebrative, ci 
toglie l'ansia del perfezionismo, ci riporta a ciò 
che veramente conta, ci rende attenti a non porre 
altrove l’accento della nostra attenzione. Questo, 
ovviamente, non è invito alla trascuratezza e alla 
sciatteria, ma alla pace della fede e all’esercizio 
della speranza teologale che devono confermarci

Alla ricerca delle radici del male

Se quanto abbiamo cercato di considerare fin 
qui può riguardare la fonte della buona celebra­
zione della Messa, mi pare altrettanto importante 
che ci interroghiamo sulle radici di quelli che 
abbiamo più sopra elencato come i problemi e le 
difficoltà di cui soffre, anche nella nostra Dio­
cesi, la celebrazione eucaristica.

Perché tanti celebrano così male l’Eucaristia? 
Perché molti l’abbandonano, senza accorgersi di 
quello che perdono? Perché tanta superficialità e 
distrazione?

Le cause di questi fenomeni possono essere 
molte e diverse2".

Vorrei metterne in evidenza soltanto qualcuna 
tra le più importanti e tra quelle che più di altre 
ci possono suggerire quali rimedi mettere in 
campo per migliorare la situazione. Svolgerò 
questa riflessione come se dialogassi con alcune 
persone che hanno smesso di frequentare la 
Messa o che la frequentano per ragioni futili, 
senza convinzione, o per abitudine, in modo sal­
tuario e distratto.

Spero che nessuno si offenda. Al di là dei sette 
esempi che sto per fare credo che ci siano anche 
tante persone che hanno pensato seriamente ai 
motivi in base ai quali hanno deciso di parteci­
pare o di non partecipare alla Messa. Mi piace­
rebbe dialogare soprattutto con loro: credo di 
avere molto da imparare e forse qualcosa di inte­
ressante da dire. E sempre utile il dialogo e il 
confronto con chi è in ricerca e affronta volen­
tieri la fatica d’interrogare, d’interrogarsi e di 
pensare. La comunità cristiana dovrebbe occu­
parsi di questa categoria di persone molto di più 
di quanto non faccia di già. Sia i credenti consa­
pevoli e motivati secondo il Vangelo, sia i non 
credenti o non praticanti altrettanto consapevoli e 
dotati di serie motivazioni non possono che trarre

nella persuasione che una buona celebrazione 
porta frutto nell'apparente povertà del segno e 
nell’evidente sproporzione tra la nostra atten­
zione, anche la migliore, e la forza divina che 
l’attenzione amorevole di Dio incanala nei nostri 
poveri gesti, memoria viva e attualizzante del suo 
supremo sacrificio pasquale d’amore, e nelle 
nostre semplici parole, risonanza umile e grata 
della sua decisiva e consolante Parola di sai 
vezza.

giovamento da un confronto e da un’amicizia 
franca e rispettosa, tra le persone in serena e one­
sta ricerca della verità possibile, ...

Tentiamo però, a questo punto, di dirigere 
l'attenzione verso altre persone, senza volerle 
giudicare, ma semplicemente cercando di indi­
care le radici di comportamenti immotivati o del 
tutto erronei a riguardo della partecipazione alla 
Messa. Ci fermiamo a sette esempi.

1. Se non vieni a Messa per ignoranza: sei 
forse il caso statisticamente più frequente. Forse 
semplicemente non sai nulla di tutta la faccenda 
del Cristianesimo. Oggi la tua situazione, se è 
questa, sta diventando sempre più frequente. E 
forse non è del tutto un male. Ma anche se sei 
stato battezzato, ti è successo quando non ne 
sapevi nulla; e quando ti hanno portato a fare il 
catechismo per la prima Comunione e la Cresima 
hai sopportato pazientemente, cercando di pagate 
il minimo indispensabile e di imparare il meno 
possibile (ammesso che ti abbiano detto qualcosa 
di interessante). Quello che hai dimenticato nel 
frattempo, vuol dire che non era importante. Se ti 
sei sposato in chiesa hai accettato di partecipate a 
qualche incontro di preparazione. Male non ti ha 
fatto: tanto sapevi già cosa vuol dire imbarcarsi in 
un matrimonio. E finalmente hai deciso che 
«andare in chiesa» non rivestiva per te alcun inte­
resse. A che scopo continuare a fare dei gesti che 
non significano assolutamente nulla per la tua 
vita? Meglio fare qualcosa di utile o di più diver­
tente. Dalla tua hai almeno il vantaggio della coe­
renza. Ma è un vantaggio magro: come la coe­
renza di chi passeggia su un tesoro nascosto in un 
campo e, non sapendo della sua esistenza, non 
perde tempo a scavare una fossa che è, a suo 
modo di vedere, assolutamente inutile.

20 Un esempio tra i tanti, citato in Sinodo, nn. 206-207, è la moltiplicazione delle Messe senza ragione ade­
guata. soprattutto nel centro della città, e il susseguirsi delle Messe in tempi troppo ristretti, tali da non consentire 
una celebrazione adeguata.



Documentazione 1017

2. Se vieni semplicemente per abitudine ': 
forse sei di quelli che vengono a Messa senza 
farsi alcuna domanda e senza proporsi alcuno 
scopo. Vieni semplicemente e basta. Non hai di 
meglio da fare. Venire non ti disturba più di 
tanto. Solo non capisci perché ci sia sempre 
qualcuno che si affanna a farti delle domande. 
Come se fosse necessario avere sempre dei 
motivi per fare le cose. Si fanno e basta. Ci 
siamo abituati. A Messa ci venivano i tuoi geni­
tori e i tuoi antenati, con qualche eccezione tra­
scurabile. Perché non dovresti andarci tu? In 
certi ambienti andare a Messa è ancora percepito 
come un segno di riconoscimento delle persone 
per bene. Non c’è niente di male ad accreditare 
un’immagine positiva di sé e della propria fami­
glia. E poi hai una prozia suora: come potresti 
non andare a Messa?

3. Se vieni solo per senso del dovere: sei 
convinto che, probabilmente, esiste Dio. E capi­
sci al volo che, se c’è, conviene tenerlo buono e 
avere con Lui i conti in regola. È logico che Lui 
comandi e noi si debba obbedire. In fondo non ti 
chiede troppo: una tassa settimanale di un’oretta 
scarsa (e poi sono sempre possibili degli sconti) 
non è un’aliquota esosa. Si può pagare. L’inte­
resse è alto, sperando che ci sia, come dicono i 
preti. Non si sa mai. E poi, quando sei andato a 
Messa ti senti più sollevato: hai fatto il tuo 
dovere, e fino alla prossima settimana, o alla 
prossima occasione, non ci pensi più. La tua 
motivazione si arricchisce se al dovere verso Dio 
si aggiunge anche la doverosa attenzione a qual­
che consuetudine sociale. Devi per esempio fare 
rappresentanza alla cerimonia, ... oppure devi 
accontentare chi insiste o chi soffrirebbe troppo 
della tua assenza (moglie, marito, nonna o suo­
cera che sia), oppure devi dare il buon esempio ai 
figli,...

4. Se vieni per ottenere un vantaggio: Dio, si 
dice, è onnipotente. Certo non lascerà mancare i 
suoi favori a coloro che lo frequentano. Ed è 
altrettanto probabile che non tralasci di creare 
qualche guaio a chi lo trascura. Quindi vai a 
Messa con la segreta intenzione di procurarti 
qualche vantaggio. Tant’è vero che la tua fre­
quenza aumenta soprattutto in connessione con 
qualche grazia particolare da chiedere o con 
qualche preghiera di suffragio da offrire per la 
buonanima dei parenti. Ti ricordi che in occa­
sione dell’ultima biopsia sei andato perfino a una 
Messa feriale? Dio è un onesto galantuomo e non

lascerà senza ricompensa chi ricorre a Lui con 
tanto sacrificio di tempo e di energie.

5. Se vieni per fare una bella esperienza spi­
rituale: un giorno mi hai detto: «Guardi, reve­
rendo, se mi tolgono la Messa, io mi sento pri­
vato di uno dei momenti più belli della mia setti­
mana. I canti, meglio se in gregoriano, la solen­
nità della liturgia, l’atmosfera spirituale sono 
l’occasione di poter finalmente pensare alle 
vicende della mia vita. Tutto questo ha un 
influsso calmante sullo stress della mia settimana 
lavorativa. Vado a cercare la Messa più garantita 
e più ricca di stimoli da questo punto di vista. Mi 
ci immergo come in un concerto di musica clas­
sica e ne emergo riposato e rinnovato. Il conforto 
che mi dà la Messa non lo trovo in occasione di 
nessun’altra esperienza estetica o culturale. La 
religione è veramente un grande balsamo dello 
spirito». E ti ho visto andare via contento senza 
avere il coraggio di inquietare una coscienza così 
incantevole, ma così lontana dal vero!

6. Se vieni per far festa con gli amici: perché 
se non c’è il mio gruppo con le chitarre, che Messa 
è? La Messa conviviale e giovanile (ma piace 
anche alla tua vecchia zia) al mattino; il bagno in 
mare a! pomeriggio e la pizzata in gruppo alla 
sera: questa è la festa dei bravi giovani cristiani. Il 
resto io lasciamo ai bacchettoni e allo stress del­
l'Azione Cattolica. Da quando hai scoperto che la 
Messa è un’ottima occasione per stare insieme, 
per condividere, per sperimentare qualche emo­
zione un po’ diversa, ma sì. anche per pregare in 
modo “nostro”, il dovere di santificare la festa non 
ti pesa più come prima. Non è forse una cena tra 
amici? Non ci diamo forse un gran daffare per 
scambiarci la pace a più non posso prima di 
andare a ricevere la particola e concludere il rito? 
Le Messe inamidate e compassate non le sopporti 
più. La vita ti chiede già tante altre cose serie e 
impegnative. Che sia possibile almeno la dome­
nica alla Messa fare un poco di festa tra amici!

7. Se vieni per stare con il “tuo” Gesù: di per 
sé, preferiresti l’atmosfera mistica di una chiesa 
deserta. Spesso mi hai detto che preghi meglio 
così. Vai in chiesa quando non c’è nessuno. Tanto 
quelli che vanno sempre a Messa non sono 
migliori degli altri. Anzi. Però qualche volta ci vai. 
Allora speri che ti lascino godere il tuo rapporto 
intimo e personale con il tuo Gesù (forse sarebbe 
più vero dire con il tuo generico “Signore") e ti 
disturbino il meno possibile con amplificazioni 
invadenti, prediche roboanti e canti sguaiati. La

21 Cfr. anche Sinodo, n. 196.



1018 Documentazione

Messa è cornice adatta a propiziare il tuo rapporto 
individuale con quello che chiami il tuo Dio. La 
religione è infatti per te questo pio affetto del 
cuore che va coltivato in momenti particolari della 
vita, lasciando tutto il resto sotto l’influsso della 
logica pagana imperante in questo mondo. Nel 
quale non si sta poi così male. L’incontro con Dio 
c'è sempre tempo per renderlo definitivo: per ora 
ti accontenti di qualche assaggio domenicale che 
non costa più di tanto.

Altri esempi potrebbero essere inventati. Ma 
si tratta solo di fantasia? Le radici delle devia­
zioni e degli equivoci che allontanano dalla verità 
della Messa e del Vangelo sono davvero molte­
plici e spesso si combinano tra loro dando luogo 
a comportamenti religiosi di cui diventa sempre

più difficile fare una diagnosi accurata e stabilire 
una cura efficace.

Quelle che abbiamo esemplificato dovrebbero 
essere sufficienti a suggerire una rinnovata atten­
zione catechistica e pastorale alla situazione della 
nostra gente in rapporto alla partecipazione alla 
Messa. Sarebbe utile, credo, che tutti noi faces­
simo uno sforzo per capire quanto e come questi e 
altri possibili malintesi possono essere conosciuti 
nelle loro radici e affrontati e risolti nella loro 
ambiguità. Per capire quanto e come dobbiamo 
aiutare fratelli e sorelle a liberarsi da questi equi­
voci e far loro sperimentare la gioia autentica del 
Vangelo, la verità della fede e la bellezza della par­
tecipazione genuina, attiva e consapevole alla 
Messa, fonte e culmine di tutta la vita cristiana.

4. ANDIAMO ALLA MESSA: COME E PERCHÉ

Cosa veramente succede durante la Messa

La Messa non è un insieme di preghiere e di 
riti, di intercessioni e di gesti liturgici, pur 
essendo accompagnata e, per così dire, espressa 
da tutto questo. La Messa non entra nella cate­
goria dell'orazione, ma in quella dell’azione. La 
Messa è un evento. Qualcosa succede in essa. Si 
richiede e si determina una reale partecipazione 
a qualcosa che realmente avviene.

Andare a Messa senza rendersi conto di que­
sta elementare verità significa rimanere fuori 
dalla sua logica, estranei al suo linguaggio, inca­
paci di ricevere il dono che essa porta con sé.

Andiamo a rileggere alcune pagine luminose 
della prima Costituzione del Concilio Vaticano 
II, quella sulla liturgia: vi troviamo delle espres­
sioni di grande significato e attualità per la 
nostra fede di oggi, e purtroppo largamente sco­
nosciute.

Faccio solo due esempi: il Concilio ricorda 
che nel divino sacrificio dell’Eucaristia si attua 
l’opera della nostra redenzione”, e si contribui­
sce nel modo più efficace a far sì che i fedeli 
esprimano nella loro vita e manifestino agli altri 
il mistero di Cristo e la genuina natura della vera 
Chiesa. Indicando poi la liturgia come fonte e 
culmine della vita cristiana, come luogo in cui si 
esprime e si alimenta la sua forza redentrice e la

sua bellezza, il testo del Concilio prosegue di­
cendo che nella Messa si rinnova l’alleanza del 
Signore con l'umanità e si accende nei fedeli il 
fuoco dell’amore di Cristo, in modo che in essi 
prenda forma l’annuncio e l'offerta della sal­
vezza rivolta al mondo intero: «Dalla liturgia- 
dunque. particolarmente dall'Eucaristia, deriva 
in noi, come da sorgente, la grazia e si ottiene 
con la massima efficacia quella santificazione 
degli uomini e glorificazione di Dio in Cristo 
verso la quale convergono, come a loro fine, tutte 
le altre attività della Chiesa»23.

In questi testi autorevoli è già espresso il cen­
tro vitale di tutto quello che c’è da sapere e da 
vivere andando alla Messa. Di qui potrebbero 
partire tanti approfondimenti di tipo teologico e 
spirituale. Ma non mi pare possibile svolgere in 
questa sede un discorso completo, sia quanto a 
profondità teologica sia quanto a descrizione 
analitica a livello di catechesi e di liturgia, sulla 
Messa e più in genere sull’Eucaristia24. Questa è 
soltanto la Lettera di un amico Vescovo, indiriz­
zata a suoi amici, fratelli e sorelle nella fede, e a 
tutti gli uomini e donne a cui piace pensare e cer­
care di capire.

Mi accontento quindi di elencare, con il lin­
guaggio semplice e familiare che ho cercato di

22 Cfr. Eh 13.14.
21 Sacrosanctum Concilium. IO.
24 Rinvio qui ancora una volta al testo del Sinodo, molto ricco di suggestioni preziose, come per es. Sinodo. 

nn. 67. 190-191. 206. 214. 220. eoe.



Documentazione 1019

usare fin qui, sette buoni motivi per deciderci ad 
andare a Messa, sette atteggiamenti della mente e 
dei cuore, dell’intelligenza e della volontà che 
possono sostenere una partecipazione al sacrifi­
cio eucaristico degna di persone adulte e respon­
sabili. Una partecipazione che, secondo l’espres­
sione del Vaticano II, dovrebbe avere tre caratte­
ristiche. Dovrebbe essere cioè «consapevole, 
attiva e fruttuosa»25.

Non posso, infatti, negare l’impressione che a 
volte ricevo, guardando verso la comunità mentre 
celebro all’altare, soprattutto in occasione di 
qualche ricorrenza particolarmente solenne, di 
trovarmi di fronte a un'assemblea in parte imba­
razzata e quasi spaesata. Come se molti si trovas­
sero costretti ad assistere alla partita di uno 
strano sport esotico di cui non si conosce nep­
pure il più elementare Regolamento. Credo che 
nessuno avrebbe il coraggio di portare i propri 
figli allo stadio a vedere una partita senza saper 
spiegare loro cosa succede in campo. Avremmo 
troppa vergogna. Invece continuiamo a portarli a 
fare la prima Comunione e la Cresima, ma ci 
teniamo a distanza di sicurezza (qualcuno coe­
rentemente non entra neppure in chiesa) da ogni 
coinvolgimento che possa esporci al rischio di 
sentirci chiedere da uno dei nostri bimbi:

Sette buone ragioni per andare a Messa

1. Andiamo a Messa perché siamo invitati
In primo luogo dobbiamo essere persuasi che 

non si tratta di una nostra iniziativa, di una nostra 
scelta spontanea. Noi rispondiamo a un invito. 
Quante volte il Signore ha paragonato il Regno 
dei cieli a un banchetto festoso delle nozze del 
figlio del re al quale il padre invita tutti! L’inizia­
tiva è sua. Nostra responsabilità è solo quella di 
renderci disponibili a ricevere un dono. Non 
sanno cosa si perdono quelli che accampano 
scuse e corrono dietro ad altre voci e ad altre 
urgenze! “

Il desiderio di Dio non è quello di aver le 
chiese piene, ma di condividere con i suoi amici 
l’impegnativa bellezza della vita.

Quando andiamo a Messa, ricordiamo quel 
versetto stupendo del Vangelo di Luca che costi­
tuisce una delle rare occasioni di penetrare nel­
l’intimità dei sentimenti di Gesù. Il Maestro così 
si esprime: «Ho desiderato ardentemente di man-

«Babbo, mamma, perché si fa così .... perché si 
dice questo ...?».

Quanti adolescenti, passata la Cresima, smet­
tono di andare a Messa senza che nessuno degli 
adulti - genitori, parenti e amici - riesca a ricor­
dare o ad offrire loro un motivo decente e ragio­
nevole per far loro capire che sarebbe meglio 
invece continuare ad andarci!

Le riflessioni che seguono vorrebbero aiutare 
tutti ad avere delle buone ragioni e dei motivi 
validi per andare a Messa. Non solo. Potrebbero 
essere anche utili per rispondere, appunto, ai nostri 
figli, ai nostri amici e vicini di casa, ai nostri com­
pagni di lavoro e a chiunque ci dovesse chiedere 
ragione della speranza che è in noi cristiani. Qual 
è l’ultima volta che abbiamo invitato qualcuno 
dicendogli: «Andiamo a Messa! Vieni a Messa 
con me!» e gli abbiamo spiegato in modo persua­
sivo e convincente il senso del nostro invito?

La speranza che ci è stata affidata con la fede 
ha "ragioni” in sovrabbondanza, che vanno 
offerte a tutti con dolcezza e rispetto, con umiltà 
e semplicità di cuore, ma anche con la fiera con­
sapevolezza di essere portatori di una ricchezza 
che non è nostra, che non viene da noi. ma che è 
stata deposta nelle nostre mani perché ne fac­
ciamo clono a tutti coloro che incontriamo.

giare questa Pasqua con voi, prima della mia pas­
sione»27. La Messa è frutto, dunque, di un ar­
dente desiderio di Dio che aspetta me. che 
aspetta ciascuno di noi: il gruppo dei suoi amici, 
tutti insieme. Ancora prima di sapere che cosa ci 
accadrà, prima di chiedermi come mi dovrò com­
portare. è questo invito che mi muove e mi inter­
pella. So che viene da un Amico, da un Dio che 
si è fatto vicino e che dice di amarmi. Che desi­
dera ardentemente incontrare proprio me. pro­
prio noi. La mia assenza non gli è indifferente. 
Non è vero che non cambia nulla, sia che noi 
siamo presenti sia che non ci siamo.

Già in questo primo punto cominciamo a 
capovolgere la mentalità pagana della “religione 
del buon senso”: al centro non c’è il mio inte­
resse, ma il suo desiderio; non la mia tassa spiri­
tuale, ma la sua voglia di condividere qualcosa 
di importante con me; non le mie stanche abitu­
dini di perbenismo religioso, ma la sua sconvol-

25 Sacrosanctum Concilium, 11.
26 E utile rileggere la stupenda parabola degli invitati alle nozze in Mt 22.1-14. o quella degli invitati al ban­

chetto in Le 14.15-24.
27 Le 22,15.



1020 Documentazione

gente iniziativa che annuncia grandi novità per 
la mia vita.

2. Andiamo a Messa
spinti dall'affetto per il Signore
Se la Chiesa ha dovuto rassegnarsi ad annove­

rare tra i suoi massimi precetti quello della parte­
cipazione alla Messa domenicale, facendo eco e 
traducendo in concreto il terzo comandamento 
dell’antica Legge2", lo ha fatto per la durezza del 
nostro cuore. E ci conviene accettare con umiltà 
anche questo nella profonda consapevolezza della 
meschinità della nostra risposta all’amore di Dio.

Ma come sarebbe bello se la Chiesa dovesse 
dire: «Non esageriamo! Andiamo a Messa anche 
solo la domenica, perché il nostro affetto per il 
Signore è così grande che ci sentiremmo trasci­
nati ad andarci ogni momento, a moltiplicarne a 
dismisura le occasioni!» Mi rendo conto del 
paradosso. Ma serve a dire che l’unico orizzonte 
adeguato nel quale si vede bene il profilo della 
Messa è quello dell’amore, dell’affetto sincero e 
gratuito per il Signore, considerato che - come 
vedremo tra poco - proprio di questo si tratta in 
fin dei conti: di fare un’esperienza di amore.

La partecipazione alla Messa dovrebbe essere 
un bisogno del cuore che trova riposo e pienezza 
di vita soltanto di fronte all’amore nella sua per­
fetta forma espressiva e nella sua massima effi­
cacia trasformante. In questo senso Sant’Ago- 
stino diceva che Dio ha fatto il nostro cuore per 
Lui e il nostro cuore resta inquieto fino a che non 
riposa in Lui.

Chi di noi potrebbe dire con sincerità: «Vado a 
Messa perché Gesù mi è simpatico, perché gli 
voglio bene»? E mi basta questo motivo! Non ho 
altri interessi da accampare. A chi mi chiedesse se 
ci vado per cavarne un qualsiasi vantaggio rispon­
derei con la stessa indignazione di un figlio che 
desse un bacio alla mamma o di un marito inna­
morato che avvolgesse di un tenero abbraccio la 
sua sposa, ai quali venisse chiesto: «Cosa ci gua­
dagni con questo gesto? Quale profitto ne ricavi? 
Quale senso del dovere ti spinge a fare ciò?».

Com’è possibile che per qualcuno l’andare a 
Messa alla domenica sia ancora semplicemente 
un gesto “per soddisfare il precetto”? Penso che 
il Signore non abbia alcun interesse a procurarsi 
dipendenti solerti e schiavi irreprensibili nelle

osservanze delle leggi e dei regolamenti. Egli ci 
ha parlato di un Dio che vuole figli e amici, e un 
tale Dio è stato ed è per noi rivelazione piena e 
definitiva.

3. Andiamo a Messa per gratitudine
Credo che tutti sappiamo ormai, giacché lo st 

dice così spesso anche nella predicazione, che la 
parola "eucaristia” viene dalla lingua greca nella 
quale vuol dire "ringraziamento". E interessante 
notare che i Vangeli e gli altri testi del Nuovo 
Testamento riportano questa parola e i suoi deri­
vati quasi sessanta volte, nei contesti più diversi- 
Ma essa ritorna nella memoria apostolica dell'ul­
tima cena, quando Gesù prende il pane e il calice 
del vino e «rende grazie»29.

Quando la prima comunità cristiana ha 
cominciato a elaborare lentamente il nuovo lin­
guaggio della fede, dando i nomi appropriati alle 
nuove realtà portate dal Vangelo del Signore, non 
si è accontentata di chiamare “santa cena, 
“sinassi” o “santa assemblea” (o tanto meno 
"servizio divino”) la memoria viva del corpo ® 
del sangue del Signore. Ha scelto e progressiva­
mente messo al centro del suo linguaggio I’1 
parola “Eucaristia” per significare che Patteggi3' 
mento della riconoscenza, del «grazie» di fronte 
alla gratuità della grazia di Dio. è fondamentale 
nella celebrazione della Messa'.

Anche i testi della liturgia ci invitano a met­
tere al centro della nostra attenzione questo atteg­
giamento quando, per esempio, all’inizio di quasi 
ogni prefazio troviamo l’affermazione che « 
veramente cosa buona e giusta ... rendere grazi® 
a te. Signore ...».

Gesù, dunque, in quell’ultima cena, prende il 
pane e “rende grazie”: dal cuore del Figlio scatu­
risce spontaneo il sentimento di gratitudine nei 
confronti del Padre suo. Mentre spezza il pane 
Egli lo mostra a noi perché ci mettiamo in sinto­
nia con questo stesso sentimento, che si rileva per 
noi quasi complementare, e per così dire corret­
tivo, rispetto a quello che abbiamo descritto nel 
punto precedente. Infatti il nostro affetto, come 
abbiamo visto, è una risposta. Non ha mai l'ini- 
ziativa assoluta. È sempre anticipato dall’affetto 
del Signore. Tutta la nostra obbedienza di fede, 
quell’obbedienza che noi dobbiamo garantite al 
Signore nei confronti della sua volontà e di tutti 1

21 «Ricordati di santificare le feste», ci diceva il vecchio Catechismo. Le due redazioni del Decalogo riportate 
in Es 20,8-11 e in Dt 5.12-15 sono molto più complesse e ricordano, a proposito del settimo giorno cioè del 
"sabato", soprattutto il precetto del riposo e la caratteristica di giorno "riservato al Signore”. Tale giorno, per t cri­
stiani, è diventato la domenica, giorno della risurrezione del Signore.

29 Cfr., per esempio. Me 14.23 e Le 22,17.
“ Cfr. il testo collettaneo Anamnesis, Marietti. Genova 1983. 11-18.



Documentazione 1021

derivati della sua volontà, compresi i precetti e le 
leggi che Egli non è venuto ad abolire ma a por­
tare a compimento, deve essere vissuta nella for­
ma della gratitudine. Tutta la vita del cristiano do­
vrebbe essere vissuta come un grande atto di rico­
noscenza, come un continuo “grazie” rivolto al 
Signore in modo gratuito, senza badare a ciò che 
da questo grazie può derivare di buono “per me".

Ciò vuol dire che non andremo mai a Messa 
per pura e semplice paura del castigo dell'In­
ferno; oppure dopo aver calcolato che, tutto som­
mato e sottratto, in fondo ci conviene per guada­
gnare altri meriti in vista del premio del nostro 
personale Paradiso. La paura e l’interesse perso­
nale sono le due forme dell’obbedienza tipiche 
dello schiavo, del dipendente. E il Signore non sa 
che farsene. O meglio: sa che non è questo il 
modo nostro di essere felici e di trovare la nostra 
verità di figli di Dio e la pienezza della vita.

Andiamo a Messa per dire grazie a Dio. Per­
ché è giusto e bello così. Solo se affrontiamo la 
Messa con questo atteggiamento di fondo po­
tranno “funzionare” i suoi effetti benefici. Come 
se dovessimo raccogliere in un recipiente l'acqua 
viva che ci è necessaria per non morire di sete: 
potremmo essere anche sotto le cascate del Nia- 
gara e avere in mano un recipiente enorme, ma se 
il recipiente è girato dalla parte sbagliata neppure 
una goccia sarà trattenuta per noi. Solo se esso è 
girato dalla parte giusta potremo raccogliere 
qualcosa.

L’infinita sovrabbondanza della grazia di Dio 
scorre sopra gli schiavi come l’acqua sul vetro di 
una vasca capovolta. Non lascia traccia. Solo l’u­
mile gratitudine dei figli è aperta e accogliente 
come un solco di buona terra per trattenerne la 
giusta misura che feconda, fa nascere, nutre e 
disseta la vita.

4. Andiamo a Messa per lasciarci trasformare 
dal fuoco dello Spirito

Qui siamo giunti a quello che potrebbe essere 
considerato il centro del nostro discorso e il 
motivo fondamentale del nostro andare a Messa. 
Ricordo però che non può essere l’unico: perché 
la logica salvifica e trasformante del Sacramento 
funziona bene solo se sono presenti in misura suf­
ficiente tutti e sette i motivi che stiamo elencando.

Se andiamo a Messa sul serio ne usciamo 
sempre diversi, e molto diversi, da come siamo 
entrati. La stessa affermazione può valere, fatte 
le debite proporzioni, anche a proposito del Bat-

« Le 12,49-50.
52 Rm 5,7-8.
” Cfr. Rm 3,8; 6,1-2.

tesimo. Un testo del Vangelo mi pare molto signi­
ficativo al riguardo. Dice il Signore: «Sono ve­
nuto a portare il fuoco sulla terra e come vorrei 
che fosse già acceso! C’è un battesimo che devo 
ricevere e come sono angosciato finché non sia 
compiuto!»11.

La duplice allusione - al fuoco e al battesimo 
- si riferisce a un unico evento: quello della sua 
passione, morte e risurrezione. È la Pasqua del 
Signore, è la nuova ed eterna alleanza, che 
accende il fuoco dello Spirito e inaugura l’im­
mersione (questo è il significato della parola 
“battesimo” nella lingua greca) dell’umanità nel 
fuoco dell’amore di Dio.

Lo Spirito Santo, moltissime volte, invocato 
durante la celebrazione eucaristica, svolge ap­
punto questo compito: siamo immersi attraverso 
di Lui nel fuoco purificante e trasformante della 
dedizione di Dio per la salvezza dell’umanità, nel 
fuoco dell’amore di Gesù Cristo per il Padre e 
per i peccatori, cioè per tutti noi. Tale trasforma­
zione avviene, durante il rito, in modi e forme 
diverse. Ne ricordiamo qui soltanto quattro, le 
principali.

- All'inizio siamo accolti per essere purifi­
cati, liberati dal peccato, perdonati, trasformati 
dall’infinita misericordia di Dio. Dobbiamo 
ricordarci che noi non siamo soltanto degli invi­
tati senza alcun merito previo, senza alcun titolo 
adeguato nei confronti del dono che ci è offerto. 
Debbiamo riconoscere qualcosa di molto più 
profondo: dobbiamo sapere cioè che non par­
tiamo da zero ma siamo ampiamente sotto zero 
di fronte all’amore di Dio. Riconoscere il nostro 
peccato vuol dire metterci nella condizione di 
capire la profondità abissale dell’amore di Dio 
per noi: «A stento si trova chi sia disposto a 
morire per un giusto; forse ci può essere chi ha il 
coraggio di morire per una persona dabbene. Ma 
Dio dimostra il suo amore verso di noi perché, 
mentre eravamo ancora peccatori. Cristo è morto 
per noi»’2. Così scrive San Paolo ai Romani. Il 
momento iniziale della Messa ha questa grande 
importanza. Mette le cose al loro giusto posto: 
noi invitati, non solo immeritevoli ma indegni; il 
Signore accogliente, non solo generoso ma ricco 
di misericordia perché pronto a piegarsi con 
amore sulle nostre miserie e i nostri peccati. 
Tutto questo, evidentemente, non vuol dire che 
dobbiamo rimanere passivi e tranquilli nei nostri 
peccati. Già San Paolo doveva difendersi dall’ac­
cusa derivata da questo possibile equivoco".



1022 Documentazione

Veniamo perdonati e trasformati dalla misericor­
dia di Dio. Veniamo messi in grado di continuare 
la nostra lotta contro il peccato, disposti a resi­
stere contro il peccato fino all’effusione del san­
gue se necessario, con la grazia di Dio. L’incon­
tro con Lui ci trasforma e ci purifica perché cam­
miniamo in una vita nuova.

- Un secondo momento “trasformante" è 
dato dall’ascolto della Parola. Non si tratta sol­
tanto di accogliere un insegnamento o di impa­
rare qualcosa. Si tratta di incontrare una Persona 
e di entrare in una sempre nuova e più profonda 
intimità con questa Persona. Secondo il suggeri­
mento di Gesù stesso, dovremmo “abitare" la sua 
Parola per entrare nella verità che ci fa liberi’4. 
Un ascolto fatto con il cuore trasforma il nostro 
modo di pensare e di agire, di essere e di vivere. 
Anche nel caso delle relazioni tra persone 
umane, è soltanto per una lunga consuetudine 
con le parole di un interlocutore reale che noi 
possiamo avere accesso al suo intimo, alle inten­
zioni del suo cuore, al senso che Egli sta dando 
alla sua vita. La Parola proclamata nella liturgia 
è il grande mezzo che comunica le intenzioni di 
Dio, che ci consente di conoscerlo personalmente 
e di entrare in sintonia con il suo Spirito. Ed è 
infatti lo Spirito che ci guida verso la verità: «Lo 
Spirito Santo che il Padre manderà nel mio 
nome, egli v’insegnerà ogni cosa e vi ricorderà 
tutto ciò che io vi ho detto»’5. Lo Spirito Santo 
apre la nostra intelligenza alla comprensione 
delle Scritture e di tutto ciò che in esse riguarda 
Gesù e la buona notizia della sua morte e risurre­
zione’6. L’ascolto della Parola non è un rito vuoto 
al quale ci si può accontentare di assistere passi­
vamente e distrattamente. La Parola di Dio letta 
e, si spera, adeguatamente commentata, do­
vrebbe lasciare un segno nella memoria, nell’in­
telligenza e nel cuore del credente che così si 
familiarizza sempre di più con la verità di Dio 
stesso e delle sue intenzioni sul mondo e sulla 
storia. Si arriva così a conoscere il contenuto e il 
senso della volontà di Dio. Essa non è un enigma 
indecifrabile. Non è il frutto di un bizzarro e 
imprevedibile potere del divino padrone. La 
Parola ci conduce a conoscere la volontà di Dio e 
a entrare in sintonia con essa: la volontà di Dio 
finalmente svelata dallo Spirito nella vicenda

umano-divina di Gesù di Nazaret: ricapitolare 
tutto in Cristo, fare di Cristo il cuore del 
mondo’7. Si entra alla Messa forse con tanti altri 
progetti e desideri nel cuore. Si dovrebbe uscirne 
trasformati e «unificati» intorno all’unico pro­
getto di Dio.

- Ecco dunque il realizzarsi concreto del 
cuore palpitante di questo progetto: il Verbo si è 
fatto carne, è venuto ad abitare in mezzo a noi, e 
ha spezzato il suo corpo e sparso il suo sangue in 
remissione dei peccati come nuova e ultima 
alleanza tra Dio e l’umanità, come rivelazione 
suprema e definitiva della verità e della bellezza 
dell’amore: «Li amò sino al compimento ...» e 
dall’alto della croce: «Tutto è compiuto»”. Que­
sto gesto d’amore, vero autentico sacrificio del 
Figlio di Dio, viene reso presente nel segno reale 
ed efficace del suo corpo e del suo sangue, dati 
come nutrimento della vita dei discepoli e offerti 
come modello e fonte della loro stessa forza di 
amare: «Fate questo in memoria di me». “Que­
sto” non si riferisce solo alla ripetizione rituale, 
ma anche alla memoria viva dell’amore di Dio 
rivelatoci e donatoci da Gesù Cristo crocifisso, 
che il credente deve portare nel mondo, tradu­
cendolo, in mille occasioni e sotto mille forme 
diverse, nella testimonianza di una vita redenta e 
capace di inserire nella storia il flusso vivificante 
dello Spirito Santo, la logica nuova e sorpren­
dente di una dedizione incondizionata di sé. Con­
templare questo amore che traspare dalla croce, 
dal corpo spezzato e dal sangue sparso, è l’occa­
sione della nostra rigenerazione come figli adot­
tivi di Dio sul modello del Figlio unigenito. Tutte 
le varie forme di devozione e di culto eucaristico 
trovano qui la loro sorgente e il loro senso. 
Essere presenti e partecipi nella fede (e non solo 
spettatori passivi) del supremo sacrificio della 
croce trasforma la nostra vita perché è lì, in que­
sta circostanza, che riceviamo direttamente il 
dono di un’assimilazione alla forma generale 
della vita divina. La Messa non potrà mai essere 
ridotta a una cena festosa tra amici, vissuta nel 
vago ricordo di un lontano sacrificio. Anche nelle 
sue forme espressive (parole, gesti, canti, ...) è 
necessario che mantenga la sua caratteristica di 
momento solenne e drammatico. Aperto alla cer­
tezza della divina conferma della vittoria dell'a-

“ Gv 8,31-32.
55 Gv 14,26.
16 II tema della centralità della figura di Gesù e della sua Pasqua rispetto a tutta la Scrittura è chiaramente 

espresso nella tradizione evangelica e nella riflessione di San Paolo. Basterebbe pensare al significato dell'icona 
della trasfigurazione. Ma ci sono anche testi espliciti in questo senso: per esempio Le 24,27.44 e 2Cor 3,7-18.

47 Ef 1,9-10.
“ Gv 13,1; 19,30.



Documentazione 1023

more crocifisso che è data dalla risurrezione. 
Aperto quindi alla gioia della speranza cristiana 
e alla certezza della fedeltà di Dio alle sue pro­
messe. Ma sempre rispettoso della forma estre­
mamente solenne e seria di questo gesto sacrifi­
cale rispetto al quale siamo chiamati a lasciar tra­
sformare la nostra vita dallo Spirito Santo di Dio.

- «Prendete e mangiate ... prendete e beve­
tene tutti»; ecco l'ultimo dei quattro momenti sui 
quali voglio attirare l’attenzione. Necessario 
compimento della nostra partecipazione alla 
Messa è la Comunione con il corpo e il sangue 
del Signore. Essa non è un premio per i buoni: 
certamente non lo è per coloro che si ritengono 
tali e se ne compiacciono. Essa è l’offerta del 
cibo necessario perché un popolo di peccatori 
possa riprendere il cammino verso il suo Signore. 
Certo è necessario, per nutrirsi, avere un minimo 
di vita. I morti non mangiano e non bevono. E 
ciascuno deve esaminare a fondo se stesso e solo 
dopo questo onesto esame, se trova in se stesso, 
per grazia di Dio, un minimo di vita coerente con 
la fede, accedere al corpo e al sangue del Signo­
re. Abbiamo forse giustamente abbandonato un 
regime troppo rigoroso che. tra digiuni dalla 
mezzanotte ed elenchi spropositati di peccati 
mortali, rendeva molto difficile superare questo 
necessario esame. Ma la mia impressione è che 
in molti casi siamo caduti nell’eccesso opposto. 
Si corre il rischio di fare la Comunione senza 
alcuna verifica sul proprio stato di vita spirituale, 
senza rendersi conto del significato e della solen­
nità del gesto, senza assumersi alcuna responsa­
bilità di conversione del cuore, senza mettersi in 
grado di ricevere il dono trasformante dello Spi­
rito. La Comunione con il corpo e il sangue del 
Signore dovrebbe incendiare la nostra vita e ren­
derla luminosa come sopra un candelabro, farla 
lievitare come un buon pane per la vita del 
mondo, renderla capace di offrire, come un buon 
sale, gusto nuovo alla vita di tutti coloro che 
incontriamo. Dovrebbe renderci quasi un prolun­
gamento, se così posso dire, dall'offerta sacrifi­
cale di Gesù sulla croce. In comunione con Lui: 
dovremmo uscire dalla Messa con questo segno 
impresso nella nostra esistenza di uomini e 
donne redenti e trasformati in figli di Dio.

5. Andiamo a Messa per entrare
nel corpo di Cristo che è la Chiesa
«Quando sarò elevato da terra, attirerò tutti a 

me»”: con queste parole Gesù indica la funzione

aggregante e incorporante della celebrazione 
eucaristica. Essa non si riduce a un’offerta rivolta 
a singole persone, a loro individuale vantaggio e 
per il loro personale consumo. Partecipare alla 
Messa vuol dire farsi introdurre sempre più in una 
nuova rete di relazioni, nella quale diventiamo gli 
uni membra degli altri, e tutti insieme parti vitali 
dell’unico corpo di Cristo che è la Chiesa. Non 
esistono Messe "private” né celebrazioni eucari­
stiche riservate ai soli soci paganti.

«Il pane che noi spezziamo non è forse comu­
nione con il corpo di Cristo? Poiché c’è un solo 
pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo 
solo: tutti infatti partecipiamo dell’unico 
pane»40: così San Paolo scrive ai cristiani di 
Corinto. Alle sue parole fa eco un testo antichis­
simo della Chiesa del secondo secolo41 che 
riporta alcune preghiere da recitare durante la 
Messa: «Come questo pane spezzato era sparso 
sui colli e raccolto divenne una cosa sola, così la 
tua Chiesa si raccolga dai confini della terra nel 
tuo Regno poiché tua è la gloria e la potenza, per 
Gesù Cristo, nei secoli ... Ricordati, Signore, 
della tua Chiesa, liberala da ogni male, rendila 
perfetta nel tuo amore e. santificata, raccoglila 
dai quattro venti nel suo Regno che ad essa pre­
parasi1 perché tua è la potenza e la gloria nei 
secoli».

Nella celebrazione della Messa viene compa­
ginato il corpo di Cristo e ben due volte, nella 
preghiera eucaristica, è chiamato in causa lo Spi­
rito Santo: la prima «perché questo pane diventi 
il corpo di Cristo» e la seconda «perché noi tutti 
che mangiamo di questo pane diventiamo un solo 
corpo in Cristo».

Con un’espressione che ci può sembrare 
alquanto strana, una certa tradizione teologica 
parlava della Messa come "fabrica corporis 
Christi". Sì, proprio così: la fabbrica del corpo di 
Cristo. Nella Messa si dà vita al corpo eucaristico 
e anche al corpo mistico di Cristo che è la 
Chiesa!

Non possiamo partecipare alla Messa senza 
assecondare questa operazione dello Spirito 
Santo che ci incorpora alla comunità ecclesiale. 
Se è vero, come vedremo tra poco, che il frutto 
della celebrazione dovrebbe essere proprio la 
nuova capacità di amare come Cristo ci amati, la 
prima conseguenza della Messa dovrebbe essere 
il consolidamento di questo amore - sempre e 
comunque aperto e accogliente verso tutti - tra 
coloro che hanno condiviso tale celebrazione.

* Gv 12,32.
40 ICor 10,17.
41 Didachè IX, 4-5 e X. 5.



1024 Documentazione

E vale anche il contrario: quando dalla Messa 
non si dovesse uscire più capaci di amarci tra noi, 
più allergici alle divisioni, alle ripicche, alle cri­
tiche malevole e ai giudizi impietosi che da tanto 
spesso abitano il nostro cuore, non siamo andati 
a Messa, abbiamo solo perso tempo. Se non si 
dovesse uscire per lo meno con il desiderio sin­
cero di essere più buoni, più capaci di perdonare, 
di sopportare, di amare non a parole ma con i 
fatti e nella verità, una cosa è sicura: quello che 
si è fatto non ha nulla a che vedere con il Cristia­
nesimo e con la fede cristiana.

Non dobbiamo mai perderci di coraggio 
quando ci accorgiamo di non riuscire a volerci 
bene, nonostante tutti i nostri buoni propositi: la 
via della fraternità e dell’amore ecclesiale è 
lunga, stretta e difficile. Quello che conta è orien­
tarci verso la meta sulla strada che il Signore ci 
indica con il suo corpo spezzato e il suo sangue 
sparso. Questa direzione va imboccata con chia­
rezza e determinazione. E poi bisogna continuare 
a camminare e rialzarci in piedi, con la grazia 
dello Spirito Santo, dopo ogni caduta.

Del resto non è forse anche per questo motivo 
che ci piace tornare, almeno ogni sette giorni, a 
farci compaginare e riconciliare dall’amore di 
Cristo nella bellezza della fraternità ecclesiale?

6. Andiamo a Messa
per continuare a camminare nella vita 
rinnovati dalla Comunione con il Signore
Al termine della Messa non si esce di chiesa 

automaticamente più buoni. Si esce soltanto più 
responsabili. Abbiamo chiesto perdono, abbiamo 
ascoltato Gesù e dialogato con Lui. abbiamo fis­
sato il nostro sguardo e centrata l’attenzione del 
nostro cuore sulla sua gloriosa morte in croce e 
sulla risurrezione che ci ha dato la conferma 
divina della vittoria di quella morte sul peccato e 
su tutte le sue conseguenze, abbiamo fatto 
Comunione con il corpo e il sangue di Gesù. E 
ora?

Non possiamo dire di aver fatto il nostro 
dovere di buoni cristiani. Semplicemente perché 
il nostro dovere comincia proprio quando la 
Messa finisce. Il comandamento nuovo, quello 
che non abolisce, ma orienta e porta al compi­
mento tutta la Legge («amatevi gli uni gli altri 
come io ho amato voi») è stato posto davanti ai 
nostri occhi e sulle nostre mani. Abbiamo potuto 
vedere e capire “come” Dio ci ha amati e ci ama 
nella croce del suo Figlio. Questo amore ci è 
stato consegnato dal loro Santo Spirito. E ora 
tocca a noi: in un certo senso la Messa non fini­
sce mai, essa continua nella vita della Chiesa e di 
ciascuno dei suoi membri come compito e come

sfida. Di fronte alla mentalità atea e pagana che 
tutto calcola in termini di profitto e di interesse 
personale e di gruppo, la Chiesa di Gesù e i suoi 
membri sono impegnati a dare invece testimo­
nianza a quell’amore “più grande”, che è follia 
per i sapienti e scandalo per i benpensanti. Quel­
l'amore che essi hanno visto sul volto del Figlio 
di Dio, morto per i nostri peccati e risorto per la 
nostra giustificazione.

Ecco che cosa dovrebbe "produrre" una 
buona celebrazione eucaristica: una vita umana 
rinnovata nell’amore secondo lo stile di Gesù. 
Amatevi l'un l’altro come io vi ho amato: dentro 
nelle pieghe più quotidiane della vita di ciascuno, 
in famiglia, nel vicinato, con gli amici, nelle pic­
cole scelte concrete che determinano lo stile del- 
l'esistenza di ogni persona. E dentro le grandi 
scelte sociali e politiche della comunità umana 
nella quale i cristiani, nutriti dal cibo eucaristico, 
nuova manna per il cammino di libertà del nuovo 
Popolo di Dio, sono compagni di viaggio solidali 
e onesti, generosi e sinceri costruttori di giustizia 
e pace.

Quando avremo finito di celebrare la nostra 
ultima Messa, non ci verrà chiesto altro per valu­
tare seriamente la qualità della nostra vita: «Hai 
amato gratuitamente? Hai contribuito, anche 
quando non rientrava nel tuo interesse personale 
e di gruppo, alla crescita di un mondo più umano 
e solidale? Hai dato senza aspettare nulla in cani 
bio? Ti sei chinato sui più piccoli, i più poveri, gli 
smarriti, i condannati,...?».

La filantropia pagana non basta. Ecco perche 
vogliamo andare a Messa. E vogliamo farlo fedel­
mente e frequentemente: perché solo da lì pos­
siamo attingere l’amore "più grande”, solo da lì 
possiamo continuare ad alimentare la nostra fede 
e la nostra speranza, così da diventare capaci di 
riconoscere l’amore secondo lo stile e la forza di 
Dio. Solo fedeli alla partecipazione attiva, consa 
pevole e fruttuosa alla Messa sapremo promuo­
vere l’amore vero con l’energia che ci viene dallo 
Spirito Santo perché si allarghino sempre più gli 
spazi di una carità consapevole e cristianamente 
ispirata. Saremo anzi sempre preoccupati di non 
far venir meno questo segno di speranza per il 
mondo. Non per difendere spazi di privilegio o 
vantaggi ecclesiali a spese di altri. Ma perché non 
possiamo fare a meno di alimentare la nostra vita 
alla sorgente di acqua viva che scaturisce dal Van­
gelo e abbiamo un grande desiderio di farla gu­
stare anche ad altri, al numero più grande possi­
bile di uomini e donne che si riconoscano figli di 
Dio, che scoprano la bellezza del suo amore.

Ma sapremo anche riconoscere questo amore 
"cristiano” dovunque esso si manifesti, anche



Documentazione 1025

dove non è consapevole e manca dell’etichetta 
ecclesiale, per valorizzarlo e liberarlo, per condi­
viderlo e accoglierlo con gratitudine e con gioia. 
Per metterlo alla base di una convivenza rispet­
tosa e carica di gratitudine per tutti coloro che, 
consapevoli o no, sono toccati dalla grazia dello 
Spirito Santo e hanno a essa risposto di sì.

7. Andiamo a Messa perché avvertiamo, 
nel mondo che ci circonda, 
la fame e la sete di te, Signore
Dovrebbe essere ormai chiaro per tutti a que­

sto punto: non possiamo andare a Messa per 
mangiare il nostro panino consacrato. San Paolo 
dice con severità ai fedeli di Corinto che se uno 
viene alla cena del Signore perché ha fame, 
mangi pure a casa sua, per evitare che la comu­
nità si raduni «a propria condanna»!42.

Andiamo a Messa non perché abbiamo fame, 
ma per imparare da Gesù a farci carico della 
fame e della sete degli altri: fame e sete che si 
riferiscono certamente anche al cibo materiale, 
alla giustizia, alla dignità della persona, alla pro­
mozione umana sotto tanti aspetti economici e 
sociali. Di tutto questo, in nome di Gesù e con la 
forza dell’Eucaristia assimilata e vissuta, il cri­
stiano si farà carico con generosità e impegno. 
Ma non dovremo mai dimenticare che il vero 
male, la vera sciagura dell’umanità, si annida nel 
cuore. Dal cuore parte la fame più vera, quella 
ultima e primordiale insieme. La fame e la sete di 
accoglienza, di perdono, di considerazione, di 
affetto, di amore vero4’.

Un’umanità che sia orientata e quasi costretta 
a dimenticare questa fame e questa sete (e non 
c’è dubbio che l’operazione sia in corso, nel ten­
tativo di risolvere tutto in termini di produzione, 
profitto e consumo, riservando alla “religione” 
solo un vago compito consolatorio per persone 
dalla psicologia un poco fragile) potrebbe al 
massimo raggiungere uno standard di vita sazio 
e disperato. Questa sazietà, anche qualora si riu­
scisse a raggiungerla, rileverà infatti ben presto il

suo volto disumano perché sarà pur sempre la 
sazietà, il benessere e la “giustizia” protetta di 
una minoranza più o meno grande di benestanti, 
di fronte alla miseria, alla sofferenza e alla ingiu­
stizia subite da una maggioranza di poveri.

La fame del mondo si sazia nel cuore.
Con buona pace di certi centri di potere che 

giudicano questa riflessione di fede uno sterile e 
alienante «filosofismo»44. Solo cercando di gua­
rire il cuore dall’egoismo e dalla paura, dall’ac­
cumulo di beni e dall’insaziabile avidità si potrà 
fare qualcosa di veramente nuovo e liberante per 
il mondo intero: non esportando un benessere 
malato e inquietante, come quello tipico del 
mondo occidentale, ma diffondendo l’inaudita e 
meravigliosa logica dell'amore incondizionato 
che riconosce nel più povero e comunque nel fra­
tello e nella sorella qualcuno che è “più impor­
tante di me”. Ogni altra considerazione di giusti­
zia distributiva nella quale siamo tutti eguali 
(cioè rimaniamo tutti così diversi come siamo 
adesso, perché lo decido io che sto meglio di te), 
non porta da nessuna parte.

Solo la rivoluzione cristiana potrà permettere 
all’umanità qualche passo avanti nella ricerca di 
un umanesimo integrale e di un’integrale promo­
zione umana.

Cibo e bevanda per questa pacifica rivolu­
zione continueremo ad attingerli alla loro fonte 
autentica ... andando a Messa. Se ci andiamo 
sapendo e volendo quello che là, in quella Messa, 
veramente succede.

La Chiesa di Dio in Livorno continua il suo 
cammino incontro al Signore con rinnovata 
coscienza del dono che quotidianamente riceve 
nelle tante celebrazioni eucaristiche che hanno 
luogo nel suo territorio. Essa esce dalla Messa 
domenicale “adorna per il suo Sposo” e cerca di 
essergli fedele nel servizio al Regno di Dio e nel­
l’annuncio della verità del Vangelo rivolto a tutti 
gli uomini e le donne che la incontrano e, in 
diverse misure, si confrontano con la sua testi­
monianza.

42 ICor 11,34.
41 Gesù lo dice con estrema chiarezza ai suoi discepoli ancora preoccupati dei regolamenti esterni sul cibo per­

messo e su quello proibito. Il male e il bene vero non entrano ed escono dalla bocca, ma dal cuore: Mt 15,17-20.
44 II Sottosegretario all’agricoltura del Governo degli Stati Uniti ha espresso preoccupazioni e riserve, in occa­

sione di un recente incontro sulla fame nel mondo (Roma, sede FAO, 10 giugno 2002), definendo l’affermazione 
del «diritto di ognuno ad avere cibo sano e nutriente» una distrazione filosofica! Ci auguriamo che con questo 
volesse solo dire che occorrono scelte concrete e programmi impegnativi - si spera non solo gonfiature transgeni­
che - per non restare nell’astratto (cfr. Avvenire, 11 giugno 2002. 4-5). Ma è perlomeno lecito sospettare che que­
sto giudizio derivi invece dalla pericolosa mentalità anglosassone che non regge mai a lungo a discorsi basati su 
principi e su valori assoluti e pretende di risolvere ogni problema esclusivamente con l’utilizzo di una ragione 
debole, capace cioè solo di prevedere l’andamento dei fenomeni e di provvedere alla loro migliore sistemazione 
tecnica e amministrativa.



1026 Documentazione

«La Messa è finita»: ma in un certo senso la 
Messa non finisce mai. Prima, durante e dopo la 
liturgia eucaristica, la vita della comunità e dei 
singoli credenti esprime il proprio amore al 
Signore e l’obbedienza della fede alla sua vo­
lontà.

Vorrei collegare queste note a quanto stiamo 
pensando per questo cammino ecclesiale nei 
prossimi tre anni. Lo faccio attraverso tre do­
mande.

- Quale catechesi e quale iniziazione ai santi 
misteri si rivela oggi necessaria e urgente per 
coloro che già partecipano alla Messa con 
fedeltà, e quale invece per coloro che l’hanno 
abbandonata da tempo e magari si riaffacciano a 
essa dopo anni di assenza? Cosa proporre e come 
proporlo a chi non vediamo mai nelle nostre 
comunità? La Messa non è un punto di partenza, 
ma un punto di arrivo e di continuo rilancio della 
vita di fede: come farla capire e proporla con 
argomenti belli e persuasivi, convincenti e anche 
un poco entusiasmanti?

- La Messa è un evento di relazione interper­
sonale con il Signore e dei discepoli tra di loro. 
Nulla può aiutare la manifestazione di questo

La Messa è finita: nel nome di Cristo andate in

Quando siamo andati alla Messa domenicale 
e torniamo a casa o ci godiamo il resto della gior­
nata festiva, non dovremmo essere accompagnati 
dalla coscienza un poco farisaica di aver fatto il 
nostro dovere, e tanto meno non dovremmo es­
sere compiaciuti nella certezza di essere diventati 
automaticamente dei cristiani migliori o più 
meritevoli di fronte a Dio.

Veniamo fuori dalla Messa forse più buoni e 
cresciuti nella fede, ma certamente più respon­
sabili.

Nella logica evangelica dei talenti ricevuti.
È come se il Signore ci dicesse: «Ti ho dato il 

mio corpo e il mio sangue. Ti ho fatto partecipe 
della mia libera e suprema decisione di amarti 
fino alla fine, di andare a morire per te. Ebbene: 
che ne hai fatto di questo tesoro prezioso? 
Quanto amore è nato da questo incontro? Quanta 
disponibilità effettiva e concreta a metterti al ser­
vizio della fame e della sete di amore, di per­
dono. di servizio, di prossimità, che ti circonda?

aspetto della Messa come la valorizzazione della 
dimensione familiare della partecipazione al rito. 
Come coinvolgere le famiglie come tali nella 
celebrazione? Come valorizzare la famiglia in 
tante sue ricorrenze e memorie nella grande 
memoria della Pasqua di Cristo? Come rendere 
la Messa significativa ed efficace nel sostegno 
alle famiglie in difficoltà, alle coppie in crisi, ai 
problemi gravi dei rapporti tra genitori e figli' 
alle persone sole che hanno perso per anzianità o 
per altri motivi la dimensione familiare della loro 
esistenza?

- Alla Messa si deve portare la vita reale: 
quella della storia palpitante e concreta dei sin­
goli e delle comunità civili e sociali. Come far si 
che questa vita venga consapevolmente offerta in 
unione al sacrificio di Cristo perché venga trasfi­
gurata dalla presenza salvifica e divinizzante 
dello Spirito Santo? Dalla Messa deve scaturire 
la forza, il senso e lo stile di un impegno dei cri­
stiani, singoli e diversamente associati, nel 
campo civile, professionale, sociale, culturale C 
politico. Come rendere sempre più trasparente 
questa efficacia del rito e questa destinazione 
della sua fecondità spirituale?

pace

Ti ho dato in sovrabbondanza il dono del mio 
Santo Spirito proprio perché tu potessi donare- 
con la mia grazia, il tuo corpo e il tuo sangue pef 
la vita del mondo! Che cosa ne hai fatto?».

Come cristiani sappiamo che lo scopo delb 
vita è quello di diventare sempre più conformi a 
Gesù e amare Lui e gli altri come Lui ci h3 
amato, costi quel che costi. Ma se lo scopo dell3 
vita fosse quello di salvarsi l’anima spendendoti 
meno possibile, con la minore fatica e a prezzo 
scontato, meglio sarebbe non andare a Messa.

Purtroppo il gioco al ribasso di chi cerca que­
sta svendita della salvezza a buon prezzo fun­
ziona solo per coloro che, senza colpa personale 
«non sanno» quello che fanno e quello che 
dovrebbero fare. Se hai letto questa Lettera fin 
qui ... oramai non puoi più far parte di questa 
categoria45. Sei un discepolo che sa la volontà 
del suo Maestro. Non hai più scuse. Devi rispon­
dere.

A questo punto, se ti riesce, «va’ in pace»!

45 Ricorda il grido di Gesù morente in croce: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fanno» (L* 
23.34). E leggi anche Le 12.47-48 che conclude così: «A chiunque fu dato molto, molto sarà chiesto: a chi fu affi­
dato molto, sarà richiesto molto di più».



Documentazione 1027

5. QUANTO ALLE ALTRE COSE, LE SISTEMERÒ ALLA MIA VENUTA

San Paolo conclude la parte della sua prima 
Lettera indirizzata alla comunità di Corinto 
riguardante la celebrazione eucaristica con le 
parole che ho scelto come titolo di queste ultime 
righe delle mie riflessioni per voi: «Quanto alle 
altre cose, le sistemerò alla mia venuta»".

Non ci è dato di sapere quali siano queste 
«altre cose» e come San Paolo le abbia sistemate.

L’Apostolo è cosciente di avere una certa 
autorità sulla celebrazione e la esercita con forza 
e spirito di servizio, per edificare e non per 
distruggere47. Egli è consapevole di entrare in un 
campo nel quale le discussioni e le scelte possi­
bili sono quasi infinite. E il vasto campo dell’o­
pinabile, nel quale - una volta salvaguardato l’es­
senziale - ognuno rischia di fare come gli pare. E 
questo non va bene. Tanto che San Paolo taglia 
corto e si appella alla consuetudine consolidata 
delle Chiese, domandando a tutti un poco di 
umiltà e di obbedienza (sta parlando del velo in 
testa alle donne) anche in cose di per se stesse 
provvisorie e secondarie: «Se poi qualcuno ha il 
gusto della contestazione, noi non abbiamo que­
sta consuetudine e neanche le Chiese di Dio!»48.

In questo senso, anch’io, nella piccola misura 
della mia responsabilità apostolica nei confronti 
della celebrazione eucaristica in Diocesi di Li­
vorno, desidero elencare alcune “consuetudini” 
che vorrei fossero rispettate da tutti. Si tratta di 
mettere in pratica quanto abbiamo sentito e 
discusso durante il Convegno diocesano dello 
scorso novembre, quando si affermava la neces­
sità di concentrare il più possibile le energie 
pastorali intorno all’essenziale della celebrazione 
della Messa domenicale.

Il livello del discorso qui diventa molto diverso 
da quello delle altre parti della presente Lettera. 
Non per questo va considerato facoltativo o irrile­
vante. Spero comunque che questa parte delle mie 
riflessioni non sia la sola a suscitare qualche 
discussione o l’unica a portare qualche frutto.

Svolgo alcune considerazioni intorno a dieci 
tematiche concrete, senza pretesa di completezza 
e senza metterle in ordine d’importanza.

1. Vorrei che imparassimo tutti a custodire e 
promuovere il decoro degli strumenti liturgici. 
Pulizia e ordine nell’aula delle celebrazioni, pro­

prietà e bellezza dell’altare tenuto sgombro da 
ogni suppellettile, perché simbolo di Cristo e non 
credenza porta oggetti, non ridotto a deposito di 
microfoni, foglietti, tessuti polverosi, fiori finti e 
candelieri. E analogamente: cura dei libri liturgici, 
se non rinnovati almeno risistemati e tali che si 
possano sfogliare senza doversi lavare le mani 
subito dopo. ... Non desidero ricercatezza, lusso 
od orpelli di alcun genere. Ma la dignitosa pro­
prietà e bellezza delle cose alle quali riserviamo 
stima e importanza perché esprimono il nostro 
amore e il nostro rispetto per il Signore, come il 
profumo prezioso che era contenuto nel vasetto di 
alabastro, “sprecato” per onorare il corpo del 
Signore4’’.

2. Un discorso a parte merita il luogo della 
riserva eucaristica, quello comunemente chia­
mato “tabernacolo". E necessario che sia segno 
di una presenza, e quale presenza! Nella Lettera 
non ho sviluppato il discorso dell’adorazione 
eucaristica, che meriterebbe una riflessione 
apposita che faremo forse in seguito. Ma fin da 
ora mi pare necessario richiamare la dignità del 
tabernacolo, la necessità di metterlo in evidenza, 
di educare la gente al riconoscimento della ric­
chezza del suo significato cristologico, di edu­
care all’adorazione e alla preghiera “faccia a fac­
cia” con Gesù presente nell’Eucaristia. Se “alla 
mia venuta” dovessi aprire i tabernacoli di chiese 
parrocchiali e sussidiarie, di conventi e di comu­
nità, ... troverei sempre un luogo decoroso e 
adatto a custodire il corpo del Signore?

3. La celebrazione della Messa deve essere 
partecipata attivamente dal numero maggiore 
possibile di persone, distribuendo i ministeri e pre­
parando adeguatamente nei vari ruoli previsti dal 
rito. Non è accettabile che, di fronte a una comu­
nità fatta anche solo di qualche decina di persone, 
si faccia leggere tutto a un solo lettore, non si 
distingua il lettore dal salmista (dovrebbero essere 
sempre due persone diverse!), non ci siano mini­
stranti, chi presiede legga da solo anche le inter­
cessioni, e via dicendo. Se si distribuiscono con 
oculatezza e attenzione i diversi ministeri liturgici 
si può “muovere” attivamente intorno alla celebra­
zione della Messa un buon numero di persone.

46 ICor 11.34b.
47 2Cor 13,10: «Per questo vi scrivo queste cose da lontano: per non dover poi, di presenza, agire severamente 

con il potere che il Signore mi ha dato per edificare e non per distruggere».
44 ICor 11,16.
" Mt 26.7.



1028 Documentazione

4. Ritengo sia importante l’adeguata prepa­
razione dei lettori, accompagnata da un dove­
roso segno di rispetto della Parola, costituito, tra 
l’altro, da un lezionario ed evangeliario digni­
tosi e magari ornati, e da un ambone ben collo­
cato e messo in evidenza, che non venga usato 
per altre proclamazioni che nulla hanno a che 
fare con la Parola di Dio e l’omelia. Per la pro­
clamazione liturgica della Parola di Dio non 
vengano mai usati foglietti e ciclostilati, ma 
venga sempre usato il libro liturgico appro­
priato. Ma torniamo ai lettori: che siano possi­
bilmente adulti e testimoni coerenti di vita cri­
stiana; che conoscano sufficientemente la Scrit­
tura nel suo insieme, o almeno desiderino farlo 
e siano in cammino su questa strada; che si pre­
parino leggendo in anticipo la lettura, sicuri di 
averla capita prima loro stessi, e magari facen­
dola oggetto di qualche momento di preghiera 
personale, prima di proclamarla dall’altare. In 
particolare: non è consentito che, durante la 
celebrazione dei Sacramenti, le letture vengano 
proclamate da comunicandi, cresimandi o 
nubendi, perché in quel momento essi sono i 
primi destinatari della Parola che sono chiamati 
ad ascoltare.

5. Raccomando una cura particolare a tutti i 
momenti di creatività liturgica consentiti e per­
fino suggeriti dalle rubriche. Nessuno agisca al di 
fuori e contro le rubriche! La liturgia, e soprat­
tutto quella eucaristica, non è un affare privato. 
Là dove è richiesto un poco di creatività, si eser­
citi questo compito con intelligenza e con il giu­
sto stile. Penso alla scelta dei canti, sia quanto a 
testi sia quanto a melodie. Mi riferisco soprat­
tutto alle intenzioni della preghiera d’interces­
sione e alla scelta delle offerte nella processione 
offertoriale. Le prime vanno preparate, possibil­
mente per scritto, brevi, in forma d’invocazione e 
coordinate di norma prima della celebrazione per 
evitare ripetizioni e vistose dimenticanze. La 
scelta delle offerte eviti gli allegorismi fuori 
luogo. Ciò che si offre all’altare deve essere la 
materia del Sacramento, cioè il pane e il vino, e 
tutt’al più qualcosa di raccolto e di donato per i 
poveri. Il resto è da evitare o almeno da ricon­
durre a misure estremamente ridotte. L’offertorio 
della Messa non è comunque il momento per fare 
scorrere davanti all’altare simboli delle più 
diverse fattezze e significati.

6. Ritengo che uno dei ministeri più impor­
tanti e più dimenticati, o poco sperimentati, sia

quello dell' accoglienza Proporrei di cominciare 
a fare qualche esperienza in proposito, possibil­
mente utilizzando dove c’è il sagrato della chiesa 
o la piazza antistante. Collegato con questo ruolo 
liturgico mi pare sia quello, troppo dimenticato, 
di una discreta e preparata voce guida che aiuti la 
comprensione delle letture con una piccola e 
sobria introduzione, chieda per esempio il silen­
zio e la preparazione del cuore alla preghiera 
almeno cinque minuti prima dell’inizio della 
celebrazione (ho l’impressione che ci sia un 
lavoro paziente e prezioso da fare per ridare alla 
gente il gusto di momenti di silenzio e di rispetto 
della preghiera personale, anche in chiesa, 
subito prima e subito dopo le celebrazioni: è 
anche questa un’educazione preziosa e larga­
mente carente per una dimensione così impor­
tante per la vita cristiana), indichi le modalità di 
distribuzione della Comunione, ecc.

7. Raccomando che vengano usate tutte l( 
preghiere eucaristiche che la liturgia ci mette a 
disposizione. Non vorrei che la prevalenza dell* 
seconda fosse motivata dalla necessità di recupe­
rare il tempo sovrabbondante dell’omelia o di 
altri cerimoniali secondari. È bene che la comu­
nità si familiarizzi con la grande ricchezza « 
varietà dei testi liturgici che possiamo usate- 
quando possiamo farlo.

8. Per quanto riguarda le modalità dell'oc 
cesso alla Comunione si prenda atto di quanto le 
rubriche del nuovo Messale rendono possibile in 
tema di Comunione sotto le due specie e si din 
adeguata istruzione al riguardo. Si cerchi di edu­
care il fedele che riceve il pane eucaristico in 
mano a farlo in modo appropriato, comunican­
dosi subito, a lato del ministro che gli ha dato 
l’Eucaristia, prima di voltarsi e di tornare al pro­
prio posto. Il gesto deve esprimere l’atteggia­
mento di chi accoglie un dono e non di chi 
«prende qualcosa al volo».

9. I ministri straordinari dell'Eucaristia svol­
gono un ruolo molto significativo e importante, 
che risale a un’antichissima tradizione50, sia nel 
distribuire la Comunione durante la Messa, sia 
soprattutto nel portare la Comunione ai malati, ai 
disabili e agli anziani che non possono venire alla 
chiesa. Essi vanno adeguatamente preparati, e il 
loro ruolo è così delicato che ritengo necessario 
che ricevano un mandato esplicito annuale da 
parte del Vescovo, dietro presentazione del par­
roco, nelle modalità che verranno comunicate a 
suo tempo.

50 Cfr. il testo della Apologia di Giustino che ho citato all'inizio della Lettera.



Documentazione 1029

10. Ricordo infine che la Messa, fonte e cul­
mine di tutta la vita cristiana, non è tutto. Non 
va quindi riempita di tutto, né usata per conde­
corare e abbellire ogni cosa. È bene che la 
comunità si raduni anche per altre forme di pre­
ghiera, che scopra la bellezza di altre modalità 
di scambio, discussione e partecipazione nella 
fede, che sappia celebrare altri momenti di 
festa, di memoria o di dolore senza tirare sem­
pre in ballo, più a torto che a ragion veduta, la 
celebrazione eucaristica. La moltiplicazione 
ingiustificata delle Messe non è un buon segno

di fede e di fervore eucaristico. È solo motivo di 
inflazione e sorgente di pigrizia mentale e litur­
gica. Nessuno dovrà sentirsi allontanato o 
messo ai margini. Ma agli infanti si dà il latte 
non il cibo solido per adulti. In altri termini: 
anche in riferimento alla maturità minima indi­
spensabile per l’accesso ai Sacramenti, sarà 
bene inventare qualcosa di diverso e di edifi­
cante prima di coinvolgere nella celebrazione 
della Messa. L’annuncio della fede è per tutti, e 
gratis. Il Sacramento è per i discepoli che cam­
minano decentemente nella fede51.

6. UNA PREGHIERA PER RINGRAZIARE

Al termine delle nostre considerazioni, 
ridiamo voce alla grande e santa tradizione litur­
gica della Chiesa e facciamo nostra la preghiera 
con la quale la Didachè invita a rendere grazie 
dopo aver consumato il sacrificio eucaristico’2:

"Dopo aver mangiato, ringraziate così:
1' ringraziamo. Padre santo,
Per il tuo santo nome
che hai fatto abitare nei nostri cuori 
e per l'amore, la fede e l'immortalità, 
ehe ci hai rivelato
Per mezzo di Gesù, tuo Servo. 
4 te gloria nei secoli!

Tu, Signore onnipotente,
hai creato l’universo a gloria del tuo nome: 
hai dato cibo e bevanda agli uomini.
Perché possano goderne 
e così ti rendano grazie. 
Ma a noi hai dato un cibo 
e bevanda spirituali

e la vita eterna
per mezzo del tuo Servo. 
Ti ringraziamo, soprattutto, 
perché sei la nostra forza. 
A te gloria nei secoli!

Ricordati, Signore, della tua Chiesa. 
liberala dal male
e rendila perfetta nel tuo amore: 
purificata, raccoglila insieme 
dai quattro venti nel Regno, 
che per lei hai preparato.
Poiché tua è la potenza 
e la gloria nei secoli!

Passi questo mondo di violenza 
e venga la tua grazia!
Osanna al Figlio di Davide!
Chi è santo, si avvicini: 
chi non lo è si converta. 
Maranà tha: vieni, o Signore! 
Amen».

QUALCHE SUGGERIMENTO PER ... APPROFONDIRE

Mi pare utile segnalare qualche testo sem­
plice, che si può facilmente trovare in commercio 
nelle librerie specializzate, per coloro che desi­

derano approfondire la conoscenza dell’Eucari­
stia e continuare a riflettere sulla vita cristiana 
che da essa scaturisce.

Quale altro motivo può avere la raccomandazione del Signore: «Non date le cose sante ai cani e non gel­
iate le vostre perle davanti ai porci» (Mt 7,6)? Nessuno si offenda: il richiamo non si riferisce alla condizione nega­
tiva degli animali citati, ma alla responsabilità del discepolo di fronte alla preziosità del tesoro che deve ammini­
strare. Notiamo che questa citazione è tratta nientemeno che dal discorso della montagna. Il contesto è dunque par­
ticolarmente solenne.

52 Didaché, X 1-6.



1030 Documentazione

Cesare Giraldo, Conosci davvero l’Eucari­
stia?, Edizioni Qiqajon, Magnano (BI) 2001. È 
un testo che orienta la riflessione sul significato 
della celebrazione eucaristica, a partire dall’e­
sperienza spirituale dei Padri della Chiesa che 
pregavano per poter credere e per conoscere, 
sempre più in profondità, il contenuto della loro 
fede. E un aiuto a vivere l’Eucaristia non come 
succedersi di momenti slegati fra loro, ma come 
realtà sintetica che conduce al nucleo del mistero 
cristiano. E un invito ad approfondire l’Eucari­
stia non a tavolino, ma “in chiesa”, cioè nello 
spazio e nel tempo della celebrazione stessa: si 
riscopre così anche la Chiesa.

Anselm Grun, L’Eucaristia, Queriniana. 
Brescia 2000. L’autore parte da una una consta­
tazione generale: la Chiesa continua a celebrare 
l’Eucaristia, ma sempre meno sono le persone 
che vi prendono parte, perché la Messa viene 
avvertita come incapace di dire ancora qualcosa 
di bello, di vero, di grande, di fondamentale agli 
uomini e alle donne di oggi. Dopo aver presen­
tato la struttura della Messa, vengono suggeriti 
alcuni interessanti cammini per scoprire o risco­
prire l’inesauribile attualità del Sacramento del 
corpo e del sangue del Signore.

Pierangelo Sequeri, «Ma che cos’è questo 
per tanta gente?», Glossa Edizioni, Milano 1989. 
E una raccolta di meditazioni, frutto della predi­
cazione orale, rivolta a tutti i credenti che inten­
dono percorrere la strada, faticosa ma affasci­
nante, di una fede continuamente pensata, ricer­
cata, scoperta, pregata, alimentata dai “segni di 
grazia” che ci vengono donati in modo gratuito. 
«L’Eucaristia è il Sacramento del cammino con il 
Signore ed è la sosta presso il Signore»: non è, 
quindi, un dovere religioso, ma è il dono del cibo 
che ci permette, purché accolto, di mantenerci in 
vita con il Signore Gesù per saper donare, a 
nostra volta, tutta l’esistenza per ogni fratello e 
sorella, amandoli come Lui ci ha amato. È il 
capovolgimento della nostra logica: non il gesto 
generoso che noi compiamo nei confronti del

Signore, ma è la sovrabbondanza del suo pane 
spezzato che ci fa imparare a vivere per Lui e che 
ci nutre per alimentare in noi il desiderio che 
ogni uomo e donna di questa terra possano essere 
da Lui sfamati.

Valentino Salvoldi, Eucaristia: dialogo di 
amore, Ancora, Milano 2000. E un invito a 
riscoprire la ricchezza della Messa: il senso e 
l’intensità dei momenti liturgici, la relazione tra 
i riti e la vita, il rapporto tra il segno eucaristico 
e il suo significato. E un contributo per aiutare a 
credere che il corpo e il sangue del Signore 
offrono una prospettiva nuova alla nostra vita 
spesso appesantita da stanchezze, paure, solitu­
dini, incomprensioni, difficoltà. Di più: nell’Eu­
caristia esiste un’osmosi d’amore tra il suo e il 
nostro corpo, tra il suo e ogni corpo umano che 
inizia l’avventura della vita. E un aiuto a riflet­
tere sulla non ardita connessione tra l’Eucaristia, 
“il rito” dell’amore coniugale oblativo e il Can­
tico dei Cantici, anche in riferimento a «tutti t 
discorsi di Giovanni Paolo II sull’amore di cop­
pia, sulla sacralità del matrimonio, sulla sessua­
lità vissuta come dono».

Nardo Masetti, Messa perché. Messa comf 
Edizioni dell'Immacolata, Pontecchio Marconi 
(BO) 2001. È un libro che invita a ripensare il 
proprio modo di vivere e celebrare l’Eucaristia, 
attraverso la riflessione sulle parti della Messa, 
attraverso la proposta parallela di alcuni brani 
della Parola di Dio, attraverso l’esperienza d1 
alcuni personaggi famosi. Può aiutare alla riela­
borazione della relazione interpersonale con 
Gesù eucaristico e a rapportarsi sempre P|U 
profondamente con questo immenso dono del 
Signore alla sua Chiesa. Un capitolo è riservato, 
in modo particolare, al binomio Messa-mondo 
giovanile, perché «i giovani sono quelli che 
hanno maggiormente bisogno di riflettere, po1' 
ché sono i più tentati di disertarla», mentre » 
Messa è per loro «un messaggio e un aiuto per 
riempire le lacune e le tentazioni tipiche dell'cù 
giovanile».



Documentazione 1031

Eucaristia, comunione e solidarietà
Domenica 2 giugno, nel giorno conclusivo del I Congresso Eucaristico diocesano di Benevento, il 
Cardinale Prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede ha tenuto questa lezione nel­
l’Aula Magna del Seminario di quella Arcidiocesi.

Cari amici!
La Diocesi di Benevento nel Congresso Eucaristico preparato con la preghiera, la rifles­

sione e i gesti di carità si è proposta sotto la guida del suo Pastore, l’Arcivescovo Serafino Spro- 
vieri, di approfondire il rapporto fra il mistero più profondo della Chiesa, il Sacramento della 
Santissima Eucaristia, ed il suo impegno più concreto - il servizio della condivisione, della 
riconciliazione e dell’unità -, per poter celebrare meglio il Sacramento e vivere in modo più 
efficace il nuovo comandamento di Cristo «amatevi l’un l’altro». Nella Chiesa antica spesso 
l’Eucaristia si chiamava anche semplicemente Agape - amore, ovvero Pax - pace; i cristiani di 
allora hanno così espresso in modo incisivo il legame inseparabile fra il mistero della presenza 
nascosta di Dio e la prassi del servizio alla pace, dell’essere pace dei cristiani. Non vi era nes­
suna differenza fra ciò che oggi facilmente si contrappone come ortodossia ed ortoprassi, come 
retta dottrina e retto agire, in cui riecheggia poi per lo più un tono piuttosto sprezzante nei con­
fronti della parola ortodossia: chi sta con la retta dottrina, appare come di cuore angusto, rigido, 
potenzialmente intollerante. In definitiva tutto dipenderebbe dal retto agire, mentre sulla dot­
trina si potrebbe sempre discutere. Importanti sarebbero solo i frutti, che la dottrina produce, 
mentre sarebbe indifferente per quali vie si giunge alle azioni giuste. Una tale contrapposizione 
sarebbe stata per la Chiesa antica incomprensibile ed inaccettabile già per il fatto che la parola 
ortodossia non significava affatto retta dottrina, ma significava l’autentica adorazione e glorifi­
cazione di Dio. Si era convinti che tutto dipendeva dall 'essere nel giusto rapporto con Dio, dal 
conoscere ciò che a Lui piace e come si può a Lui rispondere nel modo giusto. Per questo 
motivo Israele ha amato la legge: da essa si sapeva qual è la volontà di Dio; si sapeva come 
vivere rettamente e come onorare Dio nel modo giusto: facendo la sua volontà, che mette ordine 
nel mondo, aprendolo verso l’alto. E questa era la gioia nuova dei cristiani, che ora finalmente 
a partire da Cristo sapevano come Dio deve essere glorificato e come proprio così il mondo 
diventa giusto. Che entrambe le cose vadano insieme lo avevano annunciato gli angeli nella 
notte santa: «Gloria a Dio nell’alto dei cieli e pace in terra agli uomini che stanno nella sua bene­
volenza», così essi avevano detto (Le 2,14). La gloria di Dio e la pace sulla terra sono insepa­
rabili. Dove Dio viene escluso, si sgretola la pace sulla terra, e nessuna ortoprassi senza Dio ci 
può salvare. Infatti non esiste una prassi semplicemente giusta, a prescindere da una conoscenza 
di ciò che è giusto. La volontà senza conoscenza è cieca, e così le azioni, l’ortoprassi, sono cie­
che senza la conoscenza e conducono nell’abisso. Fu il grande inganno del marxismo, quello di 
dirci che si sarebbe ormai riflettuto abbastanza sul mondo, valeva ora la pena finalmente di cam­
biarlo. Ma se non sappiamo in quale direzione dobbiamo cambiarlo, se non comprendiamo il 
suo senso ed il suo fine interiore, allora il semplice cambiamento diviene distruzione - lo 
abbiamo visto e lo vediamo. Ma è vero anche l’inverso: la sola dottrina, che non divenga vita 
ed azione, diviene chiacchiera e diventa così ugualmente vuota. La verità è concreta. Cono­
scenza e azione sono strettamente unite, come sono legate fede e vita. Proprio questo voi vole­
vate esprimere con il vostro Motto, e su questo vogliamo ora soffermarci un poco a riflettere.

1. Eucaristia

Vorrei cercare di chiarire un po’ le tre parole chiave, che voi avete scelto come Motto 
del vostro Congresso Eucaristico. “Eucaristia” è oggi - e del tutto a ragione - il nome più



1032 Documentazione

corrente per il Sacramento del corpo e del sangue di Cristo, che il Signore ha istituito la sera 
prima della sua passione. Nella Chiesa antica esisteva al riguardo una serie di altri nomi - 
Agape e Pax li abbiamo già menzionati. Accanto a questi vi era, ad esempio, anche Sinossi 
- assemblea, riunione dei molti. Presso i Protestanti questo Sacramento si chiama “Cena", 
nell’intento - secondo la tendenza di Lutero, per cui solo la Scrittura aveva valore - di ritor­
nare totalmente all’origine biblica. In realtà in San Paolo questo Sacramento si chiama 
“Cena del Signore". Ma è significativo che questo titolo già molto presto scomparve e a par­
tire dal secondo secolo non fu più usato. E per quale motivo? Era forse il distacco dal Nuovo 
Testamento, come pensava Lutero, o che significato ha? In realtà, certamente il Signore 
aveva istituito il suo Sacramento nei quadro di un pasto, più precisamente della cena 
pasquale giudaica, e così all’inizio esso era anche stato collegato con una riunione per il 
pasto. Ma il Signore non aveva comandato di ripetere la cena pasquale, che costituiva la cor­
nice, ma non era il suo Sacramento, il suo nuovo dono. La cena pasquale in ogni modi’ 
poteva essere celebrata solo una volta l’anno. La celebrazione dell’Eucaristia fu pertanto sle­
gata dalla riunione per la cena nella misura in cui si andava compiendo il distacco dalla 
legge, il passaggio ad una Chiesa di Giudei e di Gentili, soprattutto però di Gentili. Il legame 
con la cena si rivelò così come esteriore, anzi, come occasione di equivoci e di abusi, come 
Paolo ha ampiamente mostrato nella prima Lettera ai Corinzi. Così la Chiesa, assumendo 
una sua configurazione specifica, ha progressivamente liberato il dono specifico del Signore- 
ciò che era nuovo e permanente, dal vecchio contesto e gli ha dato una sua propria forma 
Questo accadde da una parte a motivo del collegamento con la liturgia della Parola, che N 
il suo modello nella sinagoga; dall’altra a motivo del fatto che le parole istitutive del Signore 
formarono il punto culminante della grande preghiera di ringraziamento, che gradualmente 
fu derivata dalle tradizioni sinagogali e così ultimamente dal Signore, il quale certamente 
aveva reso grazie e lodi a Dio nella tradizione giudaica e nondimeno aveva arricchito di un3 
nuova profondità questa azione di grazie per mezzo del dono del suo corpo e del suo san­
gue. Si comprese che l’essenziale nell’evento dell’ultima cena non era mangiare l’agnelloe 
le altre pietanze tradizionali, ma la grande preghiera di lode, che conteneva ora come centri 
le parole stesse di Gesù: con queste parole Egli aveva trasformato la sua morte nel dono di 
se stesso, così che noi ora possiamo rendere grazie per questa morte. Sì, ora soltanto è pos­
sibile rendere grazie a Dio senza riserve, perché la cosa più orribile - la morte.del Reden­
tore e la morte di tutti noi - è stata trasformata grazie ad un atto di amore nel dono della vita- 
Così quale realtà essenziale dell'ultima Cena fu riconosciuta l’Eucaristia, ciò che noi ogg1 
chiamiamo Preghiera Eucaristica, che deriva direttamente dalla preghiera di Gesù la vigilia 
della sua passione ed è il cuore del nuovo sacrificio spirituale, motivo per cui diversi Padu 
designavano l’Eucaristia semplicemente come “oratio" (preghiera), come “sacrificio dell? 
parola”, come sacrificio spirituale, che però diviene anche materia e materia trasformata: 
pane e vino divengono corpo e sangue di Cristo, il nuovo nutrimento, che nutre per la risur­
rezione, per la vita eterna. Così tutta la struttura di parole ed elementi materiali diviene anti­
cipazione dell’eterno festino di nozze. Dovremo ritornare, alla fine, ancora una volta su que­
sto collegamento. Qui importava solo comprendere meglio perché noi come cristiani catto­
lici non chiamiamo questo sacramento Cena, ma Eucaristia: la Chiesa nascente ha dato len­
tamente a questo Sacramento la sua configurazione specifica, e proprio così, sotto la guida 
dello Spirito Santo, ha ben individuato e correttamente rappresentato in segni, ciò che è 
veramente la sua essenza, ciò che il Signore ha veramente “istituito” in quella notte. Proprie 
esaminando il processo con cui il Sacramento eucaristico ha preso progressivamente la sua 
forma, si comprende in modo molto bello il profondo legame fra Scrittura e Tradizione. Una 
semplice ripresa storica della Bibbia considerata isolatamente non ci comunica sufficiente- 
mente la visione di ciò che è essenziale; esso appare come tale soltanto nel contesto vitale 
della Chiesa, che ha vissuto la Scrittura e così l’ha compresa nella sua intenzionalità più 
profonda e l’ha resa accessibile anche a noi.



Documentazione 1033

2. Comunione

La seconda parola, che voi avete scelto come Motto per il vostro Congresso Eucaristico 
- Comunione - è oggi divenuta una parola di moda. E di fatto una delle parole più profonde 
e caratteristiche della tradizione cristiana, ma proprio per questo è molto importante com­
prenderla in tutta la profondità e l'ampiezza del suo significato. Forse qui posso inserire una 
osservazione del tutto personale. Quando insieme con alcuni amici - in particolare Henri de 
Lubac, Hans Urs von Balthasar, Louis Bouyer, Jorge Medina - ebbi l'idea di fondare una 
rivista, nella quale noi intendevamo approfondire e sviluppare l'eredità del Concilio, ci met­
temmo alla ricerca di un nome, che potesse esprimere nel modo più completo con una sola 
parola l’intenzione di questo strumento. Ora già nell’ultimo anno del Concilio Vaticano li, 
nel 1965, era stata fondata una rivista, che doveva essere per così dire la voce permanente 
del Concilio e del suo spirito e che pertanto si chiamava Concilium. Al riguardo potè aver 
avuto un ruolo il fatto che Hans Kung nel suo libro "Strutture della Chiesa" credette di aver 
scoperto un’equivalenza di significato fra le parole “Ekklesia” (Chiesa) e “Concilium". Ad 
entrambi i termini soggiacerebbe la parola greca “kalein" (chiamare): la prima parola (Ekk­
lesia) significa di fatto: convocare, la seconda parola (Concilium) chiamare insieme, quindi 
ultimamente significano entrambe la stessa cosa. Di qui si potrebbe derivare una specie di 
identità fra i concetti di Chiesa e di Concilio. La Chiesa per sua natura sarebbe il continuo 
Concilio di Dio nel mondo. La Chiesa sarebbe dunque da pensare in modo conciliare e da 
attuare nella forma di un Concilio; viceversa il Concilio sarebbe la realizzazione più intensa 
in assoluto di Chiesa, per così dire la Chiesa al suo massimo. Negli anni successivi avevo 
per un poco seguito questa concezione a prima vista assai illuminante, per la quale la Chiesa 
appariva come l’assemblea permanente del consiglio di Dio nel mondo. Le conseguenze 
pratiche di questa concezione in realtà non sono da trascurare, ed il suo fascino è del tutto 
immediato. Nondimeno ero giunto alla conclusione che la visione di Hans Kùng conteneva 
certamente qualcosa di vero e serio, ma necessitava anche di notevoli correzioni. Vorrei qui 
molto brevemente sintetizzare il risultato dei miei studi di allora. Sia dalla ricerca filologica 
che dalla comprensione teologica della Chiesa e del Concilio nel tempo antico risultava che 
un Concilio può essere certamente un importante adempimento vitale della Chiesa, ma che 
la Chiesa stessa in realtà è qualcosa di più e la sua essenza va più in profondità. Il Concilio 
è qualcosa che la Chiesa fa, ma la Chiesa non è un Concilio. Essa non esiste innanzi tutto 
per deliberare, ma per vivere la Parola che ci è data. Come concetto portante, nel quale si 
propone l’essenza della Chiesa stessa, ho trovato la parola koinonia - comunione. La Chiesa 
tiene dei Concili, ma essa è comunione, così all'incirca potrei sintetizzare l’essenziale delle 
mie ricerche di allora. La sua struttura pertanto non è da descriversi con la parola "conci­
liare”, ma piuttosto con la parola “comunionale”. Quando io proposi pubblicamente queste 
idee nel 1969 nel mio libro “Il nuovo Popolo di Dio", il concetto di comunione non era 
ancora molto diffuso nella pubblica discussione teologica ed ecclesiale; anche le mie idee al 
riguardo furono pertanto appena degnate di attenzione. Esse furono per me tuttavia un punto 
di partenza nella ricerca di un titolo per la nuova rivista, che poi abbiamo anche chiamato 
“Communio". Ad un’importanza pubblica peraltro il concetto giunse solo con il Sinodo dei 
Vescovi del 1985. Fino ad allora la parola “Popolo di Dio” era invalsa come il nuovo con­
cetto chiave per la Chiesa, in cui si ritenevano condensate in modo sintetico le intenzioni del 
Vaticano II. Questo poteva anche essere vero, se si fosse intesa la parola in tutta la profon­
dità del suo significato biblico e nei contesto ampio, nel quale il Concilio l’aveva usata. 
Quando però una grande parola diviene uno slogan, essa è inevitabilmente consegnata ad 
una riduzicne, anzi, ad una banalizzazione. Così il Sinodo del 1985 ha cercato un nuovo ini­
zio, collocando al centro la parola comunione, che rimanda innanzi tutto al centro eucari­
stico della Chiesa e così ancora la comprensione della Chiesa nel luogo più intimo dell'in­
contro fra Gesù e gli uomini, nell'atto del suo dono per noi.



1034 Documentazione

Non si poteva evitare che anche questa grande parola fondamentale del Nuovo Testa­
mento, isolata e adoperata come slogan, subisse un riduzionismo, anzi, fosse addirittura 
banalizzata. Chi oggi parla di ecclesiologia di comunione, intende in generale due cose: 
vuole contrapporre una ecclesiologia plurale, per così dire federativa, ad una concezione 
centralista di Chiesa, e vuole sottolineare il reciproco intreccio di Chiese locali nello scam­
bio di dare e ricevere, come anche il pluralismo delle loro forme espressive culturali nel 
culto, nella disciplina e nella dottrina. Anche dove queste tendenze non sono sviluppate nei 
particolari, comunione viene nondimeno intesa in generale in un senso orizzontale - come 
una molteplice rete intrecciata di comunità. La concezione di una struttura comunionale di 
Chiesa si differenzia allora appena dal concetto precedentemente accennato di una visione 
conciliare: domina l’orizzontale, l’idea dell’auto-determinazione in una vasta comunità. 
Naturalmente vi è in questo molto di vero. Invece l’approccio di fondo non è corretto, e la 
vera profondità di ciò, che il Nuovo Testamento e che il Vaticano II come anche il Sinodo 
del 1985 volevano dire, è così perduta di vista. Per chiarire questo centro di significato del 
concetto di Communio, vorrei ora brevemente richiamare due grandi testi sulla Communio 
del Nuovo Testamento. Il primo si trova in ICor 10,16s„ dove Paolo ci dice: «Il calice della 
benedizione che noi benediciamo, non è forse comunione con il sangue di Cristo? E il pane 
che noi spezziamo, non è forse comunione con il corpo di Cristo? Poiché c’è un solo pane, 
noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti partecipiamo dell’unico pane». D 
concetto di comunione è innanzi tutto ancorato nel Santissimo Sacramento dell’Eucaristia, 
ragione per cui ancora oggi noi nel linguaggio della Chiesa giustamente designiamo la rice­
zione di questo Sacramento semplicemente come “comunicare”. In tal modo diviene subito 
anche evidente il significato sociale molto pratico di questo evento sacramentale, e questo 
con una radicalità, non raggiungibile in visioni esclusivamente orizzontali. Qui ci viene 
detto che attraverso il Sacramento noi entriamo in certo qual modo in comunione di sangue 
con Gesù Cristo, dove sangue secondo la visione ebraica sta per “vita”, quindi viene affer­
mata una compenetrazione della vita di Cristo con la nostra. “Sangue” nel contesto dell'Eu­
caristia sta evidentemente anche per dono, per una esistenza, che per così dire fa getto di sé. 
si dona per noi ed a noi. Così la comunione di sangue è anche inserzione nella dinamica di 
questa vita, di questo “sangue versato” - dinamizzazione della nostra esistenza, grazie alla 
quale essa stessa può divenire un essere per gli altri, come possiamo vederlo con evidenza 
davanti a noi nel cuore aperto di Cristo. Da un certo punto di vista ancora più impressionanti 
sono le parole sul pane. Si tratta della comunione con il corpo di Cristo, che Paolo paragona 
con l’unione dell’uomo e della donna (cfr. 1 Cor 6,17s.; Ef 5,26-32). Paolo spiega questo 
anche da un altro punto di vista, quando dice: è un solo e identico pane, che tutti noi qui rice­
viamo. Ciò vale in senso molto forte: il “pane” - la nuova manna, che Dio ci dona - è per 
tutti l’unico ed il medesimo Cristo. E veramente l’unico, identico Signore, che noi riceviamo 
nell’Eucaristia o meglio: che accoglie noi e ci assume in sé. Sant’Agostino ha espresso que­
sto con una parola, che ha percepito in una specie di visione: mangia il pane dei forti, infatti 
non trasformerai me in te stesso, ma io trasformerò te in me. Ciò vuol dire: il nutrimento 
corporale, che noi assumiamo, viene assimilato dal corpo, diviene esso stesso un elemento 
costitutivo del nostro corpo. Ma questo pane è di un altro genere. E più grande e più in alto 
di noi. Non noi ce lo assimiliamo, ma esso ci assimila a sé, così che noi diveniamo conformi 
a Cristo, in qualche modo - come dice Paolo - membra del suo corpo, una cosa sola in lui. 
Noi tutti “mangiamo” la stessa persona, non solo la stessa cosa; noi tutti veniamo così strap­
pati alla nostra chiusa individualità ed inseriti in una più grande. Noi tutti veniamo assimi­
lati a Cristo e così per mezzo della comunione con Cristo anche uniti fra di noi. resi iden­
tici, una cosa sola in Lui, membra gli uni degli altri. Comunicare con Cristo è per sua 
essenza anche comunicare gli uni con gli altri. Non siamo più gli uni accanto agli altri, cia­
scuno per se stesso, ma ognuno degli altri, che comunica, è per me per così dire «ossa delle 
mie ossa e carne della mia carne» (cfr. Gen 2,23). Una vera spiritualità della comunione per-



Documentazione 1035

tanto, insieme con la profondità cristologica, ha necessariamente un carattere sociale, come 
Henri de Lubac già più di un mezzo secolo fa ha grandiosamente descritto nel suo libro 
“Cattolicesimo". Nella mia preghiera alla comunione pertanto io devo da una parte guar­
dare totalmente a Cristo, lasciarmi trasformare da Lui, eventualmente anche bruciare dal suo 
fuoco che mi avvolge. Ma proprio per questo io devo anche sempre tener chiaramente pre­
sente che in tal modo Egli mi unisce organicamente con ogni altro comunicante - con quello 
accanto a me, che forse non mi è simpatico; ma anche con colui, che è lontano, in Asia. 
Africa, America o qualunque altro luogo. Diventando una cosa sola con Lui devo imparare 
ad aprirmi in quella direzione ed a coinvolgermi in quella situazione: questa è la prova del­
l’autenticità del mio amore per Cristo. Se io sono unito con Cristo, lo sono insieme all’al- 
tro, e questa unità non si limita al momento della Comunione, ma qui comincia soltanto e 
diviene vita, carne e sangue nella quotidianità del mio stare con l'altro e presso l’altro. Così 
però anche la realtà individuale del mio comunicare e l’essere e la vita della Chiesa sono 
inseparabilmente legati l’uno all’altro. La Chiesa non nasce come una semplice federazione 
di comunità. Essa nasce a partire dall’unico pane, dall'unico Signore ed è a partire da Lui 
fin dall’inizio ed ovunque una e unica, l'unico corpo che deriva da un unico pane. Essa 
diviene una non a motivo di un governo centralista, ma un centro comune a tutti è possibile, 
Perché essa trae origine continuamente da un solo Signore, che la crea mediante un solo 
pane come un solo corpo. Perciò la sua unità ha una profondità maggiore, di quella che ogni 
altra unione umana potrebbe mai raggiungere. Proprio quando l’Eucaristia viene compresa 
>n tutta la interiorità dell'unione di ciascuno con il Signore, diventa anche un Sacramento 
sociale al massimo grado. I grandi Santi sociali erano in realtà sempre anche grandi Santi 
eucaristici. Vorrei solo menzionare due esempi presi del tutto a caso. Innanzi tutto l'amabile 
figura di San Martino de Porres, che nacque nel 1579 a Lima (Perù) quale figlio di una 
madre afroamericana e di un nobile spagnolo. Martino viveva dell’adorazione del Signore 
presente nell’Eucaristia, trascorreva intere nottate in preghiera davanti al Crocifisso, mentre 
di giorno curava instancabilmente i malati e si prendeva cura delle persone socialmente dise­
redate, cui come mulatto egli era vicino anche per la sua origine. L’incontro con il Signore, 
che si dona a noi dalla croce e fa di noi tutti per mezzo dell’unico pane le membra di un solo 
corpo, si traduceva coerentemente nel servizio dei sofferenti, nella cura dei deboli e dei 
dimenticati. Nel nostro tempo è davanti agli occhi di noi tutti l'immagine di Madre Teresa 
di Calcutta. Ovunque ella apriva le case delle sue suore al servizio dei morenti e degli emar­
ginati, la prima cosa che chiedeva era un luogo per il tabernacolo, perché sapeva che solo a 
partire di lì poteva venire la forza per questo servizio. Chi riconosce il Signore nel taberna­
colo, lo riconosce nei sofferenti e nei bisognosi; appartiene a coloro, cui il giudice del 
mondo dirà: «Ho avuto fame e mi avete dato da mangiare; ho avuto sete e mi avete dato da 
bere; ero forestiero e mi avete ospitato, nudo e mi avete vestito, malato e mi avete visitato, 
carcerato e siete venuti a trovarmi» (Mt 25,35-36).

Solo molto brevemente vorrei ancora richiamare un secondo testo importante del Nuovo 
Testamento circa la parola comunione (koinonia), che si trova subito all’inizio della prima 
Lettera di Giovanni (1,3-7). Giovanni parla innanzi tutto dell’incontro con la Parola fatta 
carne, che gli è stato concesso: egli può dire che trasmette ciò che ha visto con i suoi propri 
occhi, ha toccato con le sue mani. Questo incontro gli ha dato il dono di una “koinonia" - 
comunione - con il Padre ed il suo Figlio Gesù Cristo, è divenuto un vero comunicare. Que­
sta comunione con il Dio vivente, così egli ci dice, colloca l’uomo nella luce. Gli si aprono 
gli occhi ed egli vive nella luce, cioè nella verità di Dio. che si esprime nell’unico, nuovo 
comandamento, che tutto comprende - nel comandamento dell’amore. E così la comunione 
con la “Parola della vita” diviene vita giusta, diviene amore; diviene così anche comunione 
reciproca: «Se camminiamo nella luce, come egli è nella luce, siamo in comunione gli uni 
con gli altri» (IGv 1,6). Il testo ci mostra così la medesima logica della Communio, che ave­
vamo già trovato in Paolo: la comunione con Gesù diviene comunione con Dio stesso.



1036 Documentazione

comunione con la luce e con l'amore; diviene così vita retta, e tutto questo ci unisce gli uni 
gli altri nella verità. Solo se noi consideriamo la comunione in questa profondità ed 
ampiezza, abbiamo qualcosa da dire al mondo.

3. Solidarietà

Arriviamo finalmente alla terza parola chiave "solidarietà''. Mentre le prime due parole 
chiave Eucaristia e comunione sono state prese dalla Bibbia e dalla tradizione cristiana, que­
sta parola è giunta a noi dall’estemo. Il concetto di "solidarietà” - come l'Arcivescovo 
Mons. P. Cordes ha mostrato - fu sviluppato inizialmente nell’ambito del primo socialismo 
da parte di P. Lerou (morto nel 1871), in contrapposizione all’idea cristiana di amore, come 
la nuova, razionale ed efficace risposta al problema sociale. Karl Marx aveva spiegato che il 
Cristianesimo aveva avuto un Millennio e mezzo di tempo per mostrare le sue capacità ed 
era ora sufficientemente dimostrata la sua inefficacia; dovevano quindi essere percorse 
nuove vie. Per decenni molti credettero che il modello socialista sintetizzato nel concetto di 
solidarietà era ora finalmente la via per realizzare l’uguaglianza di tutti, l’eliminazione della 
povertà e la pace nel mondo. Oggi possiamo osservare il panorama di macerie lasciato da 
una teoria e prassi sociale che non tiene conto di Dio. E innegabile che il modello liberal* 
dell’economia di mercato, soprattutto laddove, sotto l’influsso delle idee sociali cristiane è 
stato moderato e corretto, ha portato in alcune parti del mondo a grandi successi. Tanto più 
triste è il bilancio che ha lasciato dietro di sé, soprattutto in Africa, la contrapposizione dei 
blocchi di potere e degli interessi economici. Dietro l’apparente solidarietà dei modelli di 
sviluppo si è nascosta e si nasconde non di rado la volontà di ampliare l’ambito del proprio 
potere, della propria ideologia, del proprio dominio del mercato. In tale contesto si sono pef' 
petrate distruzioni delle antiche strutture sociali, distruzioni delle forze spirituali e morali- 
le cui conseguenze devono risuonare alle nostre orecchie come un solo lamento. No. senza 
Dio le cose non possono andare bene. E poiché solo in Cristo Dio ci ha mostrato il suo volt0, 
ha pronunciato il suo nome, è entrato in comunione con noi, di conseguenza ultimamene 
senza Cristo non vi è speranza. È innegabile che anche i cristiani nei secoli passati si son° 
macchiati di gravi colpe. La schiavitù, la tratta degli schiavi, restano un capitolo oscuf°: 
mostrano quanto poco i cristiani erano veramente cristiani e quanto essi erano lontani dall3 
fede e dall’amore del Vangelo, dalla vera comunione con Gesù Cristo. D’altra parte furon° 
l’amore pieno di fede e l’umile disponibilità al sacrificio di tanti sacerdoti e suore, che hann° 
fatto da contrappeso ed hanno lasciato un’eredità di amore, la quale anche se non potè eh' 
minare l’orrore dello sfruttamento, nondimeno lo mitigò. Su questa testimonianza noi p°s' 
siamo costruire, su questa via procedere oltre. In questo senso il concetto di solidarietà negli 
ultimi decenni, soprattutto grazie agli studi etici del Santo Padre, è stato lentamente trasfof' 
mato e cristianizzato, così che ora noi giustamente lo possiamo accostare alle due parole 
chiave Eucaristia e comunione. Solidarietà significa in questo senso il sentirsi responsabili 
gli uni per gli altri, i sani per i malati, i ricchi per i poveri, i Continenti del Nord per quell' 
del Sud, nella consapevolezza della reciproca responsabilità e nella coscienza, pertanto, che 
quando diamo noi riceviamo, e che possiamo dare sempre solo ciò che a noi stessi è stato 
dato e pertanto non appartiene mai a noi solo per noi stessi. Oggi noi vediamo che non basta 
trasmettere capacità tecniche, conoscenze e teorie scientifiche o anche prassi di determinate 
strutture politiche. Tutto questo non serve, ma perfino è nocivo, se non vengono anche risve- 
gliate le forze spirituali, che danno senso a queste tecniche e strutture e rendono possibile 
una loro utilizzazione responsabile. Fu facile distruggere con la nostra razionalità le reh' 
gioni tradizionali, che ora peraltro sopravvivono come subculture - private della lor° 
sostanza migliore - e quali tecniche della superstizione possono danneggiare le persone nel 
corpo e nell’anima. Sarebbe stato necessario dischiudere il loro nucleo sano in direzione di 
Cristo e così portare al loro compimento le tacite aspettative, che in esse sono vive. In un



Documentazione 1037

tale processo di purificazione e di sviluppo continuità e progresso si sarebbero unite in modo 
fecondo. Laddove la missione ebbe successo, essa ha praticamente seguito questa via e così 
ha aiutato a sviluppare forze di fede, delle quali abbiamo così urgentemente necessità.

Nella crisi degli anni Sessanta e Settanta molti missionari giunsero alla convinzione che 
la missione, cioè l’annuncio del Vangelo di Gesù Cristo, oggi non sarebbe più opportuna; 
l’unica cosa che avrebbe ancora senso sarebbe quella di offrire un servizio di sviluppo 
sociale. Ma come potrebbe realizzarsi uno sviluppo sociale positivo, se diveniamo analfa­
beti nei confronti di Dio? L’idea in fondo tacitamente condivisa, che i popoli o le tribù 
dovrebbero conservare le loro proprie religioni e non li si dovrebbe più occupare con la 
nostra, non mostra solo che la fede nel cuore di tali uomini si era raffreddata malgrado la 
loro grande buona volontà, e che la comunione con il Signore non era più vitale? Come si 
sarebbe potuto altrimenti pensare che era una cosa buona escluderne gli altri? Al fondo si 
tiatta però qui - sovente senza saperlo - di un disprezzo del fatto religioso in genere e niente 
affatto di stima per le altre religioni, come invece sembra: la religione viene considerata 
nella persona come un residuato arcaico, che le si deve lasciare, ma che ultimamente non ha 
nulla a che fare con la vera grandezza dello sviluppo. Ciò che le religioni dicono e fanno, 
appare ultimamente come indifferente; esse sono considerate come escluse dall’ambito della 
razionalità, ed il loro contenuto non conta ultimamente nulla. L'ortoprassi, che poi ci si 
attende, è veramente costruita sulla sabbia. E ormai tempo di abbandonare questa forma 
errata di pensare. Abbiamo bisogno della fede in Gesù Cristo se non altro proprio per il fatto 
che essa unisce insieme ragione e religione. Essa ci offre così criteri di responsabilità e 
libera la forza di vivere secondo questa responsabilità. Della solidarietà fra i popoli ed i Con­
tinenti fa parte la condivisione su tutti i piani: materiale, spirituale, etico e religioso. È evi­
dente che noi dobbiamo sviluppare ulteriormente la nostra economia in modo tale che essa 
non prenda più a criterio soltanto gli interessi di un determinato Paese o di un gruppo di 
Paesi, ma il benessere di tutti i Continenti. Questo è difficile e non viene mai realizzato pie­
namente; richiede da noi stessi tagli e rinunzie. Ma se nasce uno spirito di solidarietà vera­
mente nutrito dalla fede, allora questo può diventare possibile, anche se sempre in modo 
imperfetto. In questo ambito entrerebbe il tema della globalizzazione, che però io qui non 
posso toccare. E evidente che oggi tutti dipendiamo gli uni dagli altri. Ma vi è una globa­
lizzazione, che è pensata unilateralmente in vista dei propri interessi, e dovrebbe esistere una 
globalizzazione, nella quale veramente tutti siano responsabili gli uni per gli altri e ciascuno 
porti i pesi dell’altro. Tutto questo, non può essere realizzato in un modo neutrale, con rife­
rimento puramente alle tecniche del mercato. Per le decisioni circa il mercato sono sempre 
determinanti anche i presupposti valoriali. A riguardo di esse è sempre decisivo anche il 
nostro orizzonte religioso e morale. Se la globalizzazione nella tecnica e nell’economia non 
sarà anche accompagnata da una nuova apertura della coscienza a Dio, davanti al quale noi 
tutti abbiamo una responsabilità, allora finirà in una catastrofe. Questa è la grande respon­
sabilità, che pesa oggi su di noi cristiani. Il Cristianesimo a partire dall’unico Signore, dal­
l’unico pane, che vuol fare di noi un unico corpo, da sempre già mirava all’unificazione del­
l’umanità. Se noi proprio nel momento in cui un'unificazione esteriore dell’umanità prece­
dentemente impensabile diviene realtà, ci sottraiamo come cristiani e crediamo di non potere 
o di non dovere dare più nulla, ci carichiamo di una grave colpa. Una unità infatti, che venga 
costruita senza Dio o addirittura contro di Lui, finisce come l’esperimento di Babele: nella 
confusione e nella distruzione totale, nell’odio e nella sopraffazione di tutti contro tutti.

Conclusione: Eucaristia come sacramento delle trasformazioni

Ritorniamo alla Santissima Eucaristia. Che cosa è veramente accaduto nella notte, in cui 
Cristo fu tradito? Ascoltiamo al riguardo il Canone Romano - il cuore dell’“Eucaristia” 
della Chiesa a Roma: «La vigilia della sua passione. [Gesù] prese il pane nelle sue mani



1038 Documentazione

sante e venerabili, e alzando gli occhi al cielo, a te, Dio Padre suo onnipotente, rese grazie 
con la preghiera di benedizione, spezzò il pane, lo diede ai suoi discepoli, e disse: “Prendete 
e mangiatene tutti: questo è il mio corpo, offerto in sacrificio per voi”. Dopo la cena, allo 
stesso modo, prese questo glorioso calice nelle sue mani sante e venerabili, ti rese grazie con 
la preghiera di benedizione, lo diede ai suoi discepoli e disse: “Prendete e bevetene tutti: 
questo è il calice del mio sangue per la nuova ed eterna alleanza, versato per voi e per tutti 
in remissione dei peccati. Fate questo in memoria di me”». Che cosa accade qui in queste 
parole? Per prima cosa si affaccia a noi la parola transustanziazione. Il pane diventa il corpo, 
il suo corpo. Il pane della terra diventa il pane di Dio, la “manna” del cielo, con la quale Dio 
nutre gli uomini non solo nella vita terrena ma anche nella prospettiva della risurrezione - 
che prepara la risurrezione, anzi, già la fa iniziare. Il Signore, che avrebbe potuto trasfor­
mare le pietre in pane, che poteva suscitare dalle pietre figli di Abramo, volle trasformare il 
pane nel corpo, nel suo corpo. Ma è possibile questo? e come può avvenire? Gli interroga­
tivi, che la gente ha posto nella sinagoga di Cafarnao, non possono essere evitati neppure da 
noi. Egli è lì, davanti ai suoi discepoli, con il suo corpo; come può Egli dire sul pane: «Que­
sto è il mio corpo?». È importante ora fare bene attenzione a ciò che il Signore ha veramente 
detto. Non dice semplicemente: «Questo è il mio corpo»; ma: «Questo è il mio corpo, che è 
donato per voi». Esso può divenire dono, perché è donato. Per mezzo dell’atto della dona­
zione esso diviene capace di comunicazione, come trasformato esso stesso in un dono. La 
medesima cosa la possiamo osservare nelle parole sul calice. Cristo non dice semplice- 
mente: «Questo è il mio sangue», ma: «Questo è il mio sangue, che è versato per voi». Poi­
ché esso è versato, in quanto è versato, può essere donato. Ma ora emerge la nuova 
domanda: che cosa significa «è donato», «è versato»? Che cosa accade qui? In verità, Gesù 
viene ucciso. Egli viene appeso alla croce e muore fra i tormenti. Il suo sangue viene ver­
sato, dapprima già nell’orto degli olivi per il travaglio interiore a riguardo della sua mis­
sione, poi nella flagellazione, nell’incoronazione di spine, nella crocifissione e dopo la sua 
morte nella trafissione del cuore. Ciò che qui accade è innanzi tutto un atto di violenza, di 
odio, che tortura e distrugge. A questo punto ci imbattiamo in un secondo, più profondo 
livello di trasformazione: Egli trasforma dall’intemo l’atto di violenza degli uomini contro 
di Lui in un atto di donazione in favore di questi uomini, in un atto di amore. Ciò è dram­
maticamente riconoscibile nella scena dell’orto degli olivi. Ciò che dice nel discorso della 
montagna, ora Egli lo fa: Egli non contrappone nuovamente violenza a violenza, come 
avrebbe potuto, ma pone fine alla violenza, trasformandola in amore. L’atto dell’uccisione, 
della morte viene trasformato in amore, la violenza è vinta dall’amore. Questa è la trasfor­
mazione fondamentale, sulla quale si basa tutto il resto. È la vera trasformazione, di cui i' 
mondo ha bisogno e che sola può redimere il mondo. Poiché Cristo in un atto d’amore ha 
trasformato e vinto daH’intemo la violenza, la morte stessa è trasformata: l'amore è più forte 
della morte. Esso rimane in eterno. E così in questa trasformazione è contenuta la trasfor­
mazione più ampia della morte in risurrezione, del corpo morto nel corpo risorto. Se il primo 
uomo era un’anima vivente, così dice San Paolo, il nuovo Adamo, Cristo, diverrà in questo 
evento spirito datore di vita (ICor 15,45). Il risorto è donazione, è spirito che dà la vitae 
come tale comunicabile, anzi, comunicazione. Ciò significa che non si assiste a nessun con­
gedo dalla materia, anzi in questo modo essa raggiunge il suo fine: senza l’evento materiale 
della morte ed il suo interiore superamento tutto questo insieme di cose non sarebbe possi­
bile. E così nella trasformazione della risurrezione tutto il Cristo continua a sussistere, ma 
ora trasformato in tal modo, che l’essere corpo ed il donarsi non si escludono più, ma sono 
implicati l’uno nell’altro.

Cerchiamo, prima del prossimo passo, di vedere sinteticamente ancora una volta e di 
comprendere tutto questo complesso di realtà. Nel momento dell’ultima cena Gesù anticipa 
già l’evento del Calvario. Egli accoglie la morte di croce e con la sua accettazione trasforma 
l’atto di violenza in un atto di donazione, di autoeffusione («Il mio sangue deve essere ver-



Documentazione 1039

sato in libagione sul sacrificio e sull’offerta della vostra fede», dice Paolo a partire di qui ed 
sproposito del suo imminente martirio: Fil 2,17). Nell’ultima cena la croce è già presente, 
accettata e trasformata da Gesù. Questa prima e fondamentale trasformazione attira a sé il 
resto - il corpo mortale viene trasformato nel corpo della risurrezione: nello “spirito che dà 
la vita”. A partire di qui diviene possibile la terza trasformazione: i doni del pane e del vino, 
che sono doni della creazione ed insieme frutto del lavoro umano e “trasformazione’’ della 
creazione, vengono trasformati, così che in essi diviene presente il Signore stesso che si 
dona, la sua donazione, Egli stesso - poiché Egli è dono. L’atto di donazione non è qualcosa 
di Lui, ma è Lui stesso. A partire di qui lo sguardo si apre su due ulteriori trasformazioni, 
che sono essenziali nell’Eucaristia fin dall’istante della sua istituzione: il pane trasformato, 
il vino trasformato, nel quale il Signore stesso si dona come spirito che dà la vita, è presente 
per trasformare noi uomini, così che noi diveniamo un solo pane con Lui e poi un solo corpo 
con Lui. La trasformazione dei doni, che è solo il proseguimento delle trasformazioni fon­
damentali della croce e della risurrezione, non è il punto finale, ma a sua volta solo un ini­
zio. Il fine dell’Eucaristia è la trasformazione di coloro che la ricevono nella autentica comu­
nione con la sua trasformazione. E così il fine è l’unità, la pace, che noi stessi da individui 
separati, che vivono gli uni accanto agli altri o gli uni contro gli altri, diveniamo con Cristo 
ed in Lui un organismo di donazione, per vivere in vista della risurrezione e del nuovo 
mondo. Diviene così visibile la quinta ed ultima trasformazione, che caratterizza questo 
Sacramento: attraverso di noi, i trasformati, divenuti un solo corpo, un solo spirito che dà la 
vita, tutta quanta la creazione deve essere trasformata. Tutta quanta la creazione deve dive­
nire «una nuova città», un nuovo paradiso, dimora vivente di Dio: Dio tutto in tutti (ICor 
15,28) - così Paolo descrive il fine della creazione, che deve configurarsi a partire dall’Eu­
caristia. Così l’Eucaristia è un processo di trasformazioni, nel quale noi veniamo coinvolti, 
forza di Dio per la trasformazione dell’odio e della violenza, forza di Dio per la trasforma­
zione del mondo. Vogliamo dunque pregare, perché il Signore ci aiuti a celebrarla ed a 
viverla in questo modo. Vogliamo pregare perché Egli trasformi noi ed il mondo insieme con 
noi nella nuova Gerusalemme.

* Joseph Card. Ratzinger 
Prefetto della Congregazione 

per la Dottrina della Fede

Dai Osservatore Romano, 19 giugno 2002



1040 Documentazione

Comunicare il Vangelo oggi 
nel mondo della salute

Dal 24 al 26 giugno, si è tenuto a Chianciano il IV Convegno Nazionale dei direttori e responsabili 
degli Uffici diocesani per la pastorale della sanità. Sembra utile pubblicare la relazione introdut­
tiva per una più ampia diffusione.

«... Non è in nostro potere apportarvi la salute corporale, né la diminuzione dei 
vostri dolori fisici, che medici, infermiere e quanti si consacrano agli ammalati 
si sforzano di consolare al loro meglio.
Ma abbiamo qualche cosa di più profondo e di più prezioso da dare: la sola 
verità capace di rispondere al mistero della sofferenza e di recarci un sollievo 
senza illusioni: la fede e l'unione all’Uomo dei dolori, al Cristo, Figlio di Dio. 
posto in croce per i nostri peccati e per la nostra salvezza. ...
A voi tutti che sentite più pesantemente il gravame della Croce, voi che siete 
poveri e abbandonati, voi che piangete ... voi attorniati dal silenzio, voi gli sco­
nosciuti del dolore, riprendete coraggio: voi siete i preferiti del regno di Dio, d 
regno della speranza, della felicità e della vita; voi siete i fratelli del Cristo sof­
ferente; e con Lui, se volete, potete salvare il mondo!...
Sappiate che non siete soli, né separati, né abbandonati, né inutili: voi sieto 
chiamati da Cristo, la sua vivente e trasparente immagine. In suo nome il Conci­
lio vi saluta con amore, vi ringrazia, vi assicura l’amicizia e l’assistenza dello 
Chiesa e vi benedice» (Messaggio del Concilio ai poveri, agli ammalati, a tutti 
coloro che soffrono, 8 dicembre 1965).

Il Messaggio del Concilio ai malati e a coloro che soffrono fa da sfondo a questo Con­
vegno Nazionale, promosso dall’Ufficio Nazionale per la pastorale della sanità, che vuole 
aiutarci ad inserire il nostro lavoro nel programma decennale della C.E.I.: Comunicare il 
Vangelo in un mondo che cambia - Orientamenti pastorali dell’Episcopato italiano per il 
primo decennio del Duemila.

La scelta del tema risponde alla esigenza di inserire il lavoro dei singoli settori nella pro­
spettiva generale, indicata dai Vescovi nella nuova evangelizzazione. Facendo, infatti, prò; 
prio l’orizzonte indicato dal Papa nella Novo Millennio ineunte, intendiamo anche noi 
“ripartire da Cristo”, riconoscendolo Risorto, sempre presente in mezzo a noi.

Per gli operatori della pastorale della salute, Giovanni Paolo II, nella citata Lettera Apo­
stolica post-giubileo, offre specifiche indicazioni, invitandoci a contemplare l’aspetto più 
paradossale del volto di Cristo, quello che egli chiama il mistero nel mistero, ossia il Cristo 
dolente.

1. Volto dolente

«Prima ancora, e ben più che nel corpo - dice il Papa - la sua passione è sofferenza 
atroce dell’anima» e mette subito a confronto il mistero del dolore di Cristo con la teologia 
vissuta dei Santi, osservando che nella vita dei Santi, come in quella di Gesù, c’è un intrec­
cio costante di beatitudine e di dolore: il dolore, cioè, se vissuto con fede, diventa fonte di 
beatitudine. Santa Caterina, nel Dialogo della Divina Provvidenza, esalta la gioia, insieme 
alla sofferenza; e S. Teresa di Lisieux vive la sua agonia in comunione con quella di Cristo. 
verificando in se stessa il paradosso di Gesù beato e angosciato: «Nostro Signore - scrive-



Documentazione 1041

nell’orto degli Ulivi godeva di tutte le gioie della Trinità, eppure la sua agonia non era meno 
crudele ... E un mistero, ma da ciò che io provo, ne capisco qualcosa ...».

Bisogna, dunque, ripartire da Cristo, per comunicare il Vangelo in un mondo che cam­
bia e, soprattutto, per annunciarlo oggi nel mondo della salute, perché solo nell’incontro con 
Cristo c’è la purificazione della memoria e si sprigionano quei dinamismi nuovi di cui la 
Novo Millennio ineunte parla incisivamente nel n. 15: «Dobbiamo guardare avanti, dob­
biamo prendere il largo, fiduciosi nella parola di Cristo: Due in altum!».

Partiamo, dunque, dalla necessità di contemplare e far contemplare il volto di Cristo 
dolente non solo da coloro che portano nel proprio corpo le stimmate di Cristo, ma anche da 
parte di tutti coloro, parenti, medici, paramedici, volontari,... che vivono ed operano accanto 
ai dolenti e fanno parte di quel grande mondo che chiamiamo, un po’ eufemisticamente, 
mondo della salute.

Mi sono chiesto più volte, mentre riflettevo sul tema assegnatomi, sulla validità di questo 
termine: mondo della salute e, se da un lato lo trovo un po’ equivoco, perché mette insieme il 
mondo della sofferenza, quello dei sani e quello di coloro che, in tanti modi, lavorano per la 
salute della gente ... dall’altro, intravedo in questa parola salute la traduzione moderna di 
quella salus latina, che comprende tutto: il bene dell’anima e quello del corpo, quello indivi­
duale e quello collettivo, il bene da raggiungere, quello da restituire e quello da ricercare,...

Dalla contemplazione del Volto dolente di Cristo, scaturirà una grande forza per annun­
ciarlo all’uomo d’oggi, soprattutto ai sofferenti, ai dolenti, a tutti coloro che si sentono cari­
chi, più degli altri, del peso della croce.

Accolto come un valore - secondo l’insegnamento della Lettera Apostolica "Salvifici 
doloris", il libro della sofferenza, Cristo, e Cristo Crocifisso, diventa un libro aperto sotto 
gli occhi di tutti e diventa anche una scala di speranza, alla quale ci si può dirigere, per dare 
un senso alla vita e aprire orizzonti nuovi agli occhi di coloro che soffrono.

Mi piace ricordare, in questo Convegno, i punti essenziali della Lettera Papale sulla sof­
ferenza scritta, non a caso, nell’Anno della Redenzione, forse già dimenticata o archiviata 
tra la moltitudine dei documenti della Chiesa.

2. Il mondo della sofferenza

«Il terreno della sofferenza umana è molto più vasto, molto più vario e pluridimensio­
nale» - dice il Papa nella Salvifici doloris - e spiega che «la sofferenza è qualcosa di ancora 
più ampio della malattia, di più complesso ed insieme ancor più profondamente radicato 
nella umanità stessa». Il Papa parla di sofferenza fisica e sofferenza morale e dice che «la 
vastità e multiformità della sofferenza morale non sono certamente minori di quella fisica» 
(n. 5) e ci invita ad aprire il libro della sofferenza che è la Sacra Scrittura, perché dalla 
Parola di Dio possiamo ricevere illuminazioni, spiegazioni e, ancor più, sostegno, per acco­
gliere e vivere la sofferenza con il soffio della speranza:

«Per ritrovare il senso profondo della sofferenza, seguendo la Parola rivelata di 
Dio, bisogna aprirsi largamente verso il soggetto umano nella sua molteplice 
potenzialità. Bisogna, soprattutto, accogliere la luce della Rivelazione, non sol­
tanto in quanto essa esprime l’ordine trascendente della giustizia, ma in quanto 
illumina quest’ordine con l’Amore, quale sorgente definitiva di tutto ciò che esi­
ste. L’Amore è anche la sorgente più piena della risposta all’interrogativo sul 
senso della sofferenza. Questa risposta è stata data da Dio all’uomo nella croce di 
Gesù Cristo» (Salvifici doloris, 13).

Ripartiamo, dunque, anche noi da Cristo!
Consideriamo e facciamo conoscere Cristo che soffre volontariamente e innocente­

mente. Nelle parole del Getsemani: «Padre mio, se è possibile, passi da me questo calice!



1042 Documentazione

Però non come voglio io, ma come vuoi tu!» (Mi 26,39) troveremo la soluzione del problema 
del dolore, scoprendo la verità dell’amore nel mare della sofferenza.

Giovanni Paolo II insegna: «Nella croce di Cristo non solo si è compiuta la redenzione 
mediante la sofferenza, ma anche la stessa sofferenza umana è stata redenta. Cristo - senza 
alcuna colpa propria - si è addossato il male totale del peccato ... Il Redentore ha sofferto al 
posto dell’uomo e per l’uomo. Ogni uomo ha una sua partecipazione alla redenzione- 
Ognuno è anche chiamato a partecipare a quella sofferenza, mediante la quale si è com­
piuta la redenzione ... Operando la redenzione mediante la sofferenza. Cristo ha elevato 
insieme la sofferenza umana a livello di redenzione. Quindi anche ogni uomo, nella sua sof­
ferenza, può diventare partecipe della sofferenza redentiva di Cristo» (Salvifici doloris, 19).

Annunciare Cristo al mondo della salute e a quello della sofferenza, dunque, vuol dire 
rendere consapevoli i protagonisti, i portatori di sofferenza del valore del loro stato, della 
capacità redentiva che possiedono, e dare a coloro che operano nel mondo della salute, oriz­
zonti apostolici immensi, che vanno al di là, molto al di là, della funzione del Cireneo, per­
ché attingono direttamente a quella del buon Samaritano.

Gli Apostoli erano consapevoli di tutto questo. La prima evangelizzazione metteva al 
centro della propria funzione il problema del dolore e il suo valore redentivo.

Ricordo tra tutti Paolo che ai Galati scrive: «Sono stato crocifisso con Cristo, e non sono 
più io che vivo, ma Cristo che vive in me. Questa vita che vivo nella carne, io la vivo nello 
fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha dato se stesso per me» (Gal 2,19-20).

San Paolo, però, non solo riconosce di essere crocifisso con Cristo, ma giunge, con la 
grazia dello Spirito, fino a vantarsi della sua debolezza e della sua croce: «Quanto a me non 
ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesù Cristo, per mezzo della quale il 
mondo per me è stato crocifisso, come io per il mondo» (Gal 6,14). La Croce di Cristo, così, 
getta in modo penetrante la luce salvifica sulla vita dell’uomo e soprattutto sul problema del 
dolore umano, unendo insieme sofferenza a redenzione, morte a risurrezione: «Il mistero 
della passione - dice il Papa - è racchiuso nel mistero pasquale. I testimoni della passione di 
Cristo sono contemporaneamente testimoni della sua risurrezione ...» (Salvifici doloris, 21)-

L’esperienza della passione e quella della risurrezione non sono subordinate Luna all’al­
tra, ma sono l’una conseguenza ed effetto dell’altra.

E Paolo, per primo, che sperimenta sulla via di Damasco 1’incontro con Cristo vivo: ' 
suoi occhi sono accecati, folgorati, ma subito dopo si riaprono quando fa la scelta radicale 
della conversione totale e della donazione a Cristo attraverso l’esperienza del Risorto.

Mi pare questo un punto significativo da tenere presente nel nostro lavoro di operatori 
della salute, perché solo l’esperienza personale di Cristo Dolente e Risorto, potrà darci la 
carica di lavorare accanto ai sofferenti e ai malati, per accompagnarli gradualmente alla sco­
perta di Cristo morto e Risorto.

Non si può, infatti, annunciare Cristo, se non abbiamo noi. per primi, fatta l’esperienza 
di Paolo sulla via di Damasco.

Né possiamo far scivolare parole consolatorie, quando nel nostro cuore non ha avuto 
profonda risonanza la Parola di Dio e quando noi stessi non abbiamo fatto il percorso di 
Paolo: «Attraversare molte tribolazioni per entrare nel regno di Dio» (At 14,22).

3. Il Vangelo della sofferenza

Con lo sguardo fisso su Gesù, l’inviato del Padre, Gesù che è sempre in mezzo a noi. 
che è Risorto e che viene, la Chiesa si mette a servizio per attuare la missione di Cristo: por­
tare il Vangelo ad ogni creatura; radunare il popolo per farlo Popolo di Dio; mettere mano 
ad una nuova evangelizzazione, seguendo l’esempio e l’insegnamento di Gesù, «il primo e 
più grande evangelizzatore» (Evangelii nuntiandi, 7).



Documentazione 1043

«Se comunicare il Vangelo è, e resta, il compito primario della Chiesa, guardando al 
prossimo decennio, alla luce del contesto socio-culturale odierno - si legge nel documento 
della C.E.I. Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia - dobbiamo assumere alcune 
decisioni di fondo, capaci di qualificare il nostro cammino ecclesiale» (n. 44).

Occorre, cioè, fare delle scelte ben chiare e nette, che interessano tutti gli operatori 
pastorali, di qualunque settore, compreso quello della salute e quello più generale della 
Caritas, di cui questo settore è parte significativa.

I Vescovi italiani ci invitano ad una scelta netta e precisa, rimarcando con vigore l’ur­
genza di riscoprire la centralità della fede e la nostra capacità di comunicarla.

«Abbiamo bisogno - dicono i Vescovi italiani - di cristiani con una fede adulta, costan­
temente impegnati nella conversione, infiammati dalla chiamata alla santità, capaci di testi­
moniare con assoluta dedizione, con piena adesione e con grande umiltà e mitezza il Van­
gelo ... Ciò è possibile se nella Chiesa rimane centrale la docilità allo Spirito e ... se si prende 
sul serio il Vangelo, lasciando che sia esso a portarci dove noi forse non sapremmo neppure 
immaginare e a costituirci testimoni» (Comunicare il Vangelo, 45).

Quale Vangelo comunicare al mondo della salute?
Una prima risposta ce la dà Giovanni Paolo II con la Salvifici doloris, laddove parla 

esplicitamente del Vangelo della sofferenza, riconoscendo che «i testimoni della croce e 
della risurrezione di Cristo hanno trasmesso alla Chiesa e all’umanità uno specifico Vangelo 
della sofferenza», un Vangelo che «il Redentore stesso ha scritto dapprima con la sua soffe­
renza assunta per amore, affinché l’uomo non muoia, ma abbia la vita eterna» e poi tra­
smessa a noi «con la viva parola del suo insegnamento» (n. 25).

Il Vangelo della sofferenza, la Chiesa lo annuncia con la vita e la passione di Cristo, ma 
anche con la sua stessa lunga storia di sofferenze e di persecuzioni.

La sofferenza di Cristo, quella degli Apostoli e quella dei discepoli di tutti i tempi (l’ul­
timo San Pio da Pietrelcina!) sono tanti capitoli del Vangelo della sofferenza: per Cristo e a 
causa di Cristo.

«Se il primo grande capitolo del Vangelo della sofferenza - insegna il Papa - viene 
scritto, lungo le generazioni, da coloro che soffrono persecuzioni per Cristo, di pari passo si 
svolge lungo la storia un altro grande capitolo di questo Vangelo. Lo scrivono tutti coloro 
che soffrono insieme con Cristo, unendo le proprie sofferenze umane alla sua sofferenza sal­
vifica ... In essi si compie il Vangelo della sofferenza e, al tempo stesso, ognuno di essi con­
tinua in certo modo a scriverlo: lo scrive e lo proclama al mondo, lo annuncia al proprio 
ambiente ed agli uomini contemporanei» (Salvifici doloris, 26).

Il Vangelo della sofferenza, però, contiene uno specifico capitolo, che lo qualifica e lo 
rende efficace, ed è il capitolo della carità, ribadendo ancora una volta l’intima connessione 
esistente tra evangelizzazione e testimonianza della carità.

4. Farsi prossimi

«I cristiani, in forza del Battesimo che li unisce al Verbo diventato uomo per noi e per 
la nostra salvezza - scrivono i Vescovi italiani nel documento per il decennio - sono chia­
mati a farsi prossimi agli uomini e alle donne, che vivono situazioni di frontiera: i malati e 
i sofferenti, i poveri, gli immigrati, le tante persone che faticano a trovare ragioni per vivere 
e sono sull’orlo della disperazione, le famiglie in crisi e in difficoltà materiale e spirituale» 
(Comunicare il Vangelo, 62).

È significativo, come vedete, che al primo posto di questo elenco di sofferenti vengono 
messi i malati, perché i malati sono i primi a sperimentare e vivere il Vangelo della sofferenza, 
facendolo divenire Vangelo della speranza e, nei casi più alti, anche apostolato, vero e proprio.



1044 Documentazione

Mi sia consentito, di passaggio, accennare al valore di questo duplice apostolato: Vapo- 
stolato della preghiera e l’apostolato della sofferenza, due forme nobilissime ed efficacis­
sime di apostolato, di cui la Chiesa ha immenso bisogno!

«Il secolo e il Millennio che si avviano - ha detto profeticamente Giovanni Paolo H 
nella Novo Millennio ineunte - dovranno ancora vedere, ed anzi è auspicabile che lo vedano 
con forza maggiore, a quale grado di dedizione sappia arrivare la carità verso i più poveri- 
Se siamo ripartiti davvero dalla contemplazione di Cristo, dovremo saperlo scorgere soprat­
tutto nel volto di coloro con i quali Egli stesso ha voluto identificarsi: “Ho avuto fame e nu 
avete dato da mangiare ... ero malato e mi avete visitato ...” (Mt 25,35-36). Questa pagina 
non è un semplice invito alla carità: è una pagina di cristologia, che proietta un fascio di luce 
sul mistero di Cristo. Su questa pagina, non meno che sul versante dell’ortodossia, la Chiesa 
misura la sua fedeltà di Sposa di Cristo» (n. 49).

La fantasia della carità
Nella Novo Millennio ineunte il Papa parla della fantasia della carità: «È l’ora - dice' 

di una nuova “fantasia della carità”, che si dispieghi non tanto e non solo nell’efficacia de’ 
soccorsi prestati, ma nella capacità di farsi vicini, solidali con chi soffre, così che il gesto di 
aiuto sia sentito non come obolo umiliante, ma come fraterna condivisione» (n. 50).

Nel mondo della salute questo approccio fraterno e silenzioso è quanto mai opportuno 
e necessario, come insegna il Fondatore dei Silenziosi Operai della croce.

«Lo scenario della povertà - profetizza Giovanni Paolo II - può allargarsi indefi' 
nitivamente, se aggiungiamo alle vecchie le nuove povertà, che investono spesso 
anche gli ambienti e le categorie non prive di risorse economiche, ma esposte all* 
disperazione del non senso, all’insidia della droga, all’abbandono nell’età avan­
zata o nella malattia, all’emarginazione o alla discriminazione sociale.
Il cristiano, che si affaccia su questo scenario, deve imparare a fare il suo atto sì’ 
fede in Cristo, decifrandone l’appello che egli manda da questo mondo della 
povertà...
Senza questa forma di evangelizzazione, compiuta attraverso la carità e la testi­
monianza della povertà cristiana, l’annuncio del Vangelo, che pure è la prima 
carità, rischia di essere incompreso o di affogare in quel mare di parole a cui 1'o 
diema società della comunicazione quotidianamente ci espone.
La carità delle opere assicura una forza inequivocabile alla carità delle parole!» 
(Novo Millennio ineunte, 50).

Il nostro grande impegno dev’essere quello di far sentire i malati a casa propria, facen­
doli partecipi del cammino della Chiesa, offrendo loro sostegni nel cammino della soffe­
renza, coinvolgendoli direttamente nelle opere apostoliche. Annunciare il Vangelo della sof- 
ferenza, vuol dire rendere i malati e i sofferenti protagonisti della nuova evangelizzazione, 
ossia portarli nel cuore della Chiesa, per essere, come sono, cuore della Chiesa.

5. Scommettere sulla carità

Negli Anni ’90 la C.E.I. puntò tutto sul tema Evangelizzazione e testimonianza dell» 
carità, ribadendo il principio che la carità è la prima e più efficace forma di evangelizza­
zione.

Lo sanno bene coloro che vivono accanto ai malati e per i malati, come lo sanno anche 
coloro che operano per l’accoglienza degli immigrati, per l’assistenza ai minori e agli 
anziani, per il recupero dei tossicodipendenti, in una parola, i poveri, i vecchi e i nuovi 
poveri.



Documentazione 1045

Nel documento C.E.I. Evangelizzazione e testimonianza della carità - Orientamenti 
pastorali per gli anni ’90, si affermava l’esigenza di «rifare con l’amore il tessuto cristiano 
della comunità ecclesiale» e si invitavano le comunità ecclesiali a mettere al centro della 
nuova evangelizzazione il Vangelo della carità.

Facendo proprio l’invito del Papa nella Christifideles laici, «la Chiesa deve fare oggi un 
grande passo in avanti nella sua evangelizzazione; deve entrare in una nuova tappa storica 
del suo dinamismo missionario» (n. 35), i Vescovi italiani auspicavano una nuova stagione 
della Chiesa italiana, tutta fondata sulla testimonianza della carità: «L’evangelizzazione e la 
testimonianza della carità esigono oggi, come primo passo da compiere, la crescita di una 
comunità cristiana che manifesti in se stessa, con la vita e con le opere, il Vangelo della 
carità ...» giacché «la carità, prima di definire l’agire della Chiesa, ne definisce l’essere 
profondo» (Evangelizzazione e testimonianza della carità, 26).

In questo documento c’è un passaggio significativo che riguarda la pastorale della 
salute, che mi piace rievocare:

«Negli ospedali e nelle case di cura, dove la carità si misura con il mistero della 
sofferenza e dove più grave è il costo di ogni mancanza di attenzione alla dignità 
della persona occorre assicurare sempre l’assistenza religiosa dei degenti, pro­
muovere capillarmente la formazione morale e spirituale degli operatori sanitari, 
sviluppare una presenza costante del volontariato e ancor più salvaguardare lo 
spazio dei familiari, poiché la famiglia resta, in ogni situazione, la più originaria 
espressione dell’amore e della condivisione» (Evangelizzazione e testimonianza 
della carità, 48).

Nella Carta pastorale della Caritas italiana, firmata dal compianto Mons. Franco, si invi­
tano le comunità a convertirsi ai poveri, affermando che «i poveri sono sacramento di Dio».

Faccio nostra l’espressione, per affermare che i malati sono sacramento di Dio. Ad essi 
dobbiamo portare l’annuncio della salvezza; insieme ad essi dobbiamo sviluppare la nuova 
evangelizzazione, perché i poveri e i malati costituiscono un segno visibile di Dio, un sacra­
mento di Cristo.

6. La pastorale della salute nella Chiesa italiana

Qualche anno prima della Carta pastorale della Caritas e quasi alla vigilia del decen­
nio sulla carità, la C.E.I. aveva dato un altro significativo documento sulla pastorale della 
salute, firmato da un altro pastore, anch’egli benemerito e scomparso che tanto ci ha dato, 
mons. Donato Bianchi.

Questo documento, frutto della Consulta Nazionale della C.E.I. per la pastorale della 
sanità, va riletto attentamente, perché parte dalla constatazione dei grandi cambiamenti in 
atto nel mondo sanitario italiano, oggi ancora più vasti e profondi di come erano dieci, quin­
dici anni fa.

Siamo, infatti, in un tornante che non esito a definire difficile e delicato, reso ancora più 
difficile dalla regionalizzazione della sanità e dall’urgenza di contenere la spesa pubblica 
che, proprio nel settore sanitario, è esplosa in maniera impressionante e, per molti versi, 
incresciosa.

Gli ospedali si vanno riorganizzando e concentrando; la necessità di contenere la spesa 
sanitaria va creando problemi immensi, che le Regioni stanno affrontando coi nuovi piani 
sanitari, con una drastica riduzione dei posti letto, dei primariati, del personale medico e 
paramedico. Non v’è Regione ove questo problema non sia esploso e ove non vi siano in atto 
moltissime tensioni sociali, che potrebbero degenerare in un ulteriore degrado della sanità, 
sia pubblica che privata.

La politica della salute è in crisi, ma speriamo tutti che si tratti di una crisi di crescita,



1046 Documentazione

dovuta all’urgenza del contenimento della spesa, ma anche ad un più organico assetto di 
tutto il comparto sociale.

Non mi addentro nell’analisi di una situazione che ciascuno di noi conosce diretta- 
mente, ma mi limito ad affermare che, in questo difficile momento storico della sanità ita­
liana, la nostra presenza diventa ancor più necessaria di quanto non era ieri, perché il con­
cetto di salute va rapportandosi solo a parametri economici, ai famosi D.R.G., e non già- 
come dev’essere, a istanze sociali, psicologiche, etiche e spirituali.

L’impegno dello Stato, e più direttamente delle Regioni in ordine alla salute, è enorme­
mente cresciuto in questi ultimi anni, ma è anche cresciuta la consapevolezza dei diritti del 
malato e la consapevolezza dei cittadini a vedere difesa, tutelata e promossa la salute.

In molte Regioni, negli ultimi tempi, sono stati firmati Accordi e Intese per quanto 
riguarda i Cappellani ospedalieri. Non altrettanto si è riusciti a fare per le Suore che lavo­
rano negli ospedali e per il Volontariato cattolico che, in molti posti, diventa un supporto pre­
zioso per la pastorale della salute.

Vent’anni fa, ricevendo gli operatori sanitari, Giovanni Paolo II affermava la necessità 
di «delineare un progetto unitario di pastorale della salute, disponendo l’intera comunità cri­
stiana a tale tipo di apostolato» (L’Osservatore Romano, 29 novembre 1981).

E in questa prospettiva che va collocato tutto il lavoro degli operatori pastorali dell3 
salute, ricordando che tutta la moderna concezione nosocomiale ha portato lo stesso ospe­
dale a divenire luogo e centro della salute, della speranza e della vita.

L’impegno costante dello Stato e delle Regioni, del resto, mira coi numerosi interveni' 
legislativi a fare delle ASL e degli istituti di ricovero e cura, non solo luoghi di prevenzione- 
ma anche di ricerca, diffusione e tutela della salute, di educazione e promozione della salute

C’è, però, un rischio sul quale conviene rapidamente soffermarsi, ed è quello che P 
sanità pubblica, col miraggio della pianificazione e del risparmio, abbia a trascurare i cet' 
più deboli e più poveri, non solo perché scarica su tutti i contribuenti i pesi specifici per l* 
sanità, ma perché mette al centro non più l’interesse del malato, ma quello del risparmio* 
dell’efficienza economica.

C’è poi una categoria di malati, come i malati psichici, i terminali, gli incurabili, ecc-a 
volte trascurati e negletti, verso i quali deve dirigersi una speciale attenzione della comuni"1 
cristiana.

«E a questo mondo della sanità che la Chiesa, in forza della sua missione, è chiama'11 
ad aprirsi, animata da speranza, da spirito di collaborazione e dalla volontà di rendere un 
contributo essenziale alla salvezza dell’uomo», ricordando che «l’attività svolta dalla Chiesa 
nel settore della sanità è espressione specifica della sua missione e manifesta la tenerezza di 
Dio verso l’umanità sofferente» (La pastorale della salute, 12-13).

Giovanni Paolo II, che ha sempre dimostrato particolare attenzione e amore per i mala'1- 
soffermandosi pacatamente con essi in tutti i suoi Viaggi Apostolici, nelle Udienze generali- 
nelle Visite agli ospedali e case di sofferenza, insegna che «l’assistenza agli infermi fa pah* 
della missione della Chiesa ... La Chiesa, come Gesù suo redentore, vuole essere sempre 
vicina a coloro che soffrono. Essa li eleva al Signore con la preghiera. Offre loro consola­
zione e speranza. Li aiuta a trovare un senso nelle apprensioni e nel dolore ...» (L’Osserva­
tore Romano, 9 maggio 1984).

Intervenendo al Convegno di Loreto. Giovanni Paolo II mise in guardia sulle nuove 
visioni della vita, del dolore e della solidarietà, ammonendo che «occorre porre mano ad 
un’opera di inculturazione che raggiunga e trasformi, mediante la forza del Vangelo.1 
criteri di giudizio, i valori determinanti, le linee di pensiero, i modelli di vita, in modo 
che il Cristianesimo continui ad offrire, anche all’uomo della società industriale, il senso 
e l’orientamento dell’esistenza» (Allocuzione al Convegno di Loreto [11 novembre 
1985], 4).



Documentazione 1047

Conclusione
Soggetto primario di tutto questo lavoro, prima che gli operatori della pastorale della 

salute, è la comunità cristiana, perché è la comunità ecclesiale, nella sua interezza, quale 
Popolo di Dio adunato nell’unità del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, sotto la guida 
dei pastori, che ha la responsabilità di tutta l'azione pastorale (cfr. Lumen gentium, 1).

Concludendo il documento per il primo decennio Comunicare il Vangelo in un mondo 
che cambia, i Vescovi italiani hanno indicato come via maestra per la nuova evangelizza­
zione la via del servizio, quello di una diaconia umile e generosa «che scende accanto agli 
uomini, soffrendo con loro in ogni loro debolezza» per trasmettere oggi la speranza e la 
gioia che viene da Cristo, che è Cristo stesso.

Nel mondo che cambia, va posto oggi anche il mondo della sanità, il mondo della salute, 
non solo per i rapidi cambiamenti di cui è soggetto, ma per il cambiamento stesso dell’uomo 
dolente che ha bisogno, più di ieri, del messaggio della speranza e della gioia.

«Il cristiano, sull’esempio di Gesù, buon samaritano, non si domanda chi è il suo pros­
simo, ma si fa egli stesso fa prossimo all’altro, entrando in un rapporto realmente fraterno 
con lui, riconoscendo e amando in lui il volto di Cristo, che ha voluto identificarsi con i fra­
telli più piccoli» (Comunicare il Vangelo, 62).

La via del Samaritano è l’unica via da percorrere!
L’esempio di questo uomo ci indica la strada maestra, attraverso la quale passa il Van­

gelo: il Vangelo della carità diventa annuncio efficace, via certa per la nuova evangelizza­
zione.

Cosmo Francesco Ruppi
Arcivescovo Metropolita di Lecce



1048 Documentazione

Lettera Pastorale dei Vescovi svizzeri

LA DIGNITÀ DEL MORENTE

Da qualche tempo è in corso in Svizzera, 
come nei Paesi a noi vicini, un dibattito sui 
cosiddetti aiuti al morire. Si tratta del diritto di 
abbreviare, o permettere che venga abbreviata, 
artificialmente, la propria vita o quella altrui. Si 
pretendono nuove leggi che sanciscano la non 
punibilità, in certe condizioni, dell’uccisione su 
richiesta. Ma, d’altro canto, si registrano in vari 
ambienti forme di protesta quando si viene a 
conoscenza di casi di uccisione di persone grave­
mente malate. Il dibattito è in corso anche nel 
nostro Parlamento e in tempi più o meno brevi 
anche il popolo svizzero dovrà certamente pro­
nunciarsi in un referendum su una regolamenta­
zione legale degli aiuti al morire.

In questo dibattito è in gioco ben più di una 
semplice regolamentazione legale degli aiuti al 
morire. Sono in gioco il senso e la dignità della 
vita umana e del morire e il significato del nostro 
rapporto con la morte per la nostra vita comuni­
taria e la dimensione umana della nostra società.

Quali valori si mettono al primo posto nel dibat­
tito sugli aiuti al morire? L’autonomia dell'indi­
viduo e la sua soddisfazione o la coesione fami 
liare e la solidarietà sociale con i più deboli? 
Sullo sfondo del dibattito vi sono le domande 
profondamente religiose sul senso della soffe­
renza e di un’esistenza fisicamente o mental­
mente handicappata.

In questo dibattito noi Vescovi vogliamo 
ricordare non solo il divieto biblico e cristiano 
delia soppressione della vita innocente e lo 
numerose dichiarazioni del Magistero su tale 
questione1. In questa Lettera Pastorale - che non 
può certamente rispondere a tutte le succitate 
questioni - vorremmo proporre alla riflessione di 
tutti i cristiani la nostra fondamentale concezione 
umana e cristiana della vita e del morire. Ne sca­
turiscono non solo alcune chiare limitazioni nei 
riguardi dei cosiddetti aiuti al morire, ma anche 
delle indicazioni pastorali per l’accompagni' 
mento fisico e spirituale dei morenti.

I. LA SERIETÀ DEL MORIRE UMANO

1. Vivere e morire

Finché la vita non gli impone fardelli troppo 
pesanti da portare, ogni uomo vuole e cerca la 
vita e non la morte. Noi tutti sappiamo senza 
dubbio che la morte è la fine inevitabile, è per 
così dire il frutto maturo di ogni vita umana. 
Appena l’uomo nasce, comincia a crescere in lui 
anche la morte. E tuttavia normalmente l’uomo 
non desidera morire, ma vivere il più a lungo 
possibile. Al riguardo negli ultimi centocin- 

quant’anni si sono fatti imprevedibili progre^" 
La speranza di vita degli uomini è mediamente 
raddoppiata, pur con notevoli differenze fta “ 
varie parti del mondo. Nel nostro Paese ci 
viamo già a dover affrontare il problema di 
eccessivo invecchiamento della popolazione La 
durata delle diverse fasi della vita comincia a sh' 
tare in avanti e con essa anche il loro recipro1"0 
rapporto. Gli anni della crescita e della fon”8

' Citiamo fra le dichiarazioni recenti più importanti: Congregazione per la Dottrina della Fede, Die** 
razione sull'eutanasia (5 maggio 1980); Conferenza Episcopale Tedesca, Dichiarazione sull'accompagnamen'1 
dei malati gravi e dei morenti (2 febbraio 1991 ); Consiglio Permanente della Conferenza dei Vescovi di 
CIA, Rispettare l’uomo prossimo alla morte (23 settembre 1991); Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Veritatis spiena1 
(6 agosto 1993), 80; Catechismo della Chiesa Cattolica (1993), 2276-2283; Vescovi del Belgio, L'accompagn^ 
mento dei malati all'avvicinarsi della morte (febbraio 1994); Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Evangelium vitae U 
marzo 1995), 64-67; Giovanni Paolo II. Discorso ai partecipanti alla XIII Conferenza internazionale del Pontifico 
Consiglio per la Salute (3 ottobre 1998 ), 8; Conferenza Episcopale della Scandinavia, Prendersi cura della vi 
Lettera pastorale dei Vescovi nordici sulla cura nella fase finale della vita ( 11 febbraio 2002); K. KocH. Selbsl 
stimmung iiber das Leben? Bischofswort zur òsterlichen Busszeit 2002 (16-17 febbraio 2002).



Documentazione 1049

zione si allungano, gli anni della maturità e del 
lavoro restano pressappoco gli stessi, mentre gli 
anni dell’invecchiamento e della preparazione 
alla morte biologica si prolungano.

Il morire può essere compreso solo a partire 
dalla vita. Ogni uomo sa con assoluta certezza 
che un giorno morirà, ma fino all’ultimo istante 
non conosce il tempo e il modo della sua morte. 
Perciò, la morte penetra come una continua 
minacciosa possibilità nel cuore stesso della sua 
vita. Ogni uomo vive, lo voglia o meno, ne sia 
cosciente o meno, davanti alla sua morte e la 
domanda sul senso del morire diventa inevitabile. 
Questa conoscenza della morte distingue il 
morire umano dalla fine dell’animale e costitui­
sce una parte importante della dignità umana. 
Perciò, fin dai tempi più antichi, l’“arte di mo­

rire” (ars moriendi) costituisce anche negli am­
bienti non cristiani una componente irrinuncia­
bile di ogni arte di vivere

Se, nonostante tutto, l’uomo dovesse perdere 
di vista la propria morte, la morte di persone 
care si incarica continuamente di ricordargliela. 
Più l’uomo invecchia, più si allunga la lista 
delle persone che ha conosciuto e sono morte e 
più il venir meno delle forze e il moltiplicarsi 
degli acciacchi gli ricordano la sua morte. Di 
fronte a quest’ombra della morte che si stende 
sulla sua vita non è difficile comprendere il 
desiderio dell’anziano di evitare per quanto pos­
sibile il processo del morire. Non pochi si augu­
rano come ideale una morte inattesa, improv­
visa, senza sofferenza, senza dolori e senza 
dipendere da altri.

2. Le religioni e il senso del morire

Fin dagli albori dell’umanità, gli uomini si 
sono interrogati sul senso del morire. Essi si sono 
distinti, come “mortali”, dagli dèi, gli “immor­
tali”. Si sono chiesti che cosa avviene dopo la 
morte. Hanno raffigurato il mondo dei morti con 
innumerevoli rappresentazioni mitiche, giun­
gendo spesso a contrapporlo come il “vero” 
mondo alla vita presente considerata “non vera”. 
Hanno attribuito ai defunti addirittura forze spiri­
tuali soprannaturali.

Il morire, il passaggio nell’altro mondo, è 
stato accompagnato sempre da numerosi e ricchi 
riti. Il culto dei morti è una delle testimonianze 
più antiche della cultura e religiosità umana. Ciò

3. Le tre dimensioni del morire umano

Il morire umano2 non può essere semplice- 
mente visto come una necessità biologica. Esso 
presenta perlomeno tre dimensioni: oltre alla 
dimensione già accennata, soprattutto una di­
mensione biografica e una dimensione sociale.

3.1. Secondo la sua dimensione biografica il 
morire è la fine di una vita e quindi di una bio­
grafia. Esso ha già caratterizzato tutta la vita 
come conoscenza della propria mortalità. Il 
modo di porsi di un uomo di fronte alla morte 
determina, di sottofondo, il senso della sua vita. 
Sia che viva in una continua, repressa paura della 
morte, sia che viva in continua fuga dalla morte,

dimostra che si è cercato di dare un senso al 
morire. La sepoltura dei morti in posizione fetale 
voleva indicare che il morire doveva essere inteso 
come nascita a una nuova vita. Il fatto di innal­
zare monumenti imperituri ai morti - il caso più 
sorprendente è quello delle piramidi - e di dotare 
così abbondantemente le loro tombe indicava la 
speranza e l’attenzione per l’altra vita, quella 
immortale. Infine, il fatto di rendere semplice- 
mente i morti alla terra o di bruciarne i corpi e 
spargerne le ceneri nel fiume sacro indicava la 
volontà di reintrodurli nella corrente vitale della 
natura da cui erano venuti.

per afferrare e trattenere il più possibile la vita, 
sia che consideri il suo morire serenamente, addi­
rittura con grande speranza. A partire dall’idea di 
questo significato del morire che caratterizza 
l’intera esistenza umana vari filosofi hanno pre­
sentato la loro filosofia come “scuola di prepara­
zione alla morte” e hanno constatato che noi 
moriamo un po’ ogni giorno.

3.2. Là dimensione sociale del morire ci è 
forse ancor più familiare. Impariamo ciò che 
significa morire anzitutto dalla morte delle per­
sone a noi vicine, la cui morte lascia nella nostra 
vita un sensibile vuoto. Morire significa conge-

2 Nella lingua tedesca distinguiamo fra Sterben (morire) e Tod (morte). La morte è una realtà constatabile solo 
dall’esterno, che il morto non può personalmente sperimentare, mentre il morire è un processo che può sperimen­
tare e vivere anche il morente.



1050 Documentazione

darsi dalla comunità dei vivi - un congedarsi che 
spesso, passo dopo passo, può protrarsi per mesi 
e anni. Ciò riguarda non solo il morente, ma 
anche le persone a lui vicine. Esse si rendono 
conto di poter sempre meno procedere insieme a 
lui sulla strada di questo congedo, poiché egli 
scompare progressivamente in una solitudine 
irraggiungibile. Ogni uomo muore per le persone 
che gli sono vicine e tuttavia interamente per se 
stesso, solo.

3.3. Infatti, secondo la sua dimensione reli­
giosa, il morire conduce l’uomo nell’ignoto, nel- 
1’“altro", in qualcosa che non è come la vita ter­
rena. È un segno del progressivo venir meno 
della religiosità nella nostra società il fatto che un

numero crescente di persone pensi che “con la 
morte finisce tutto”. E tuttavia il morire continua 
ad apparire come qualcosa di misterioso che 
suscita rispetto verso il morto: rispetto per la sua 
persona, paura della propria morte, domande sul 
dopo e, non da ultimo, stupore davanti al corpo 
senza vita.

Globalmente queste tre dimensioni - biogra­
fica, sociale e religiosa - sottolineano l’incompa­
rabile serietà del morire umano. All’essere uomo 
appartiene il morire non meno del vivere. Con* 
parliamo della dignità e dell'inviolabilità di ogni 
vita umana, così dobbiamo riconoscere la stessa 
dignità anche al morire umano e affrontarlo ce" 
lo stesso rispetto.

4. Tentativi di superamento del morire

In situazioni straordinarie, particolarmente 
dolorose, in un uomo può affiorare il desiderio di 
morire o di essere morto. Ma, quando si tratta 
veramente di morire, egli si oppone istintiva­
mente e con tutte le sue forze alla morte. Nella 
sua volontà più profonda, per così dire biologica, 
nessun uomo vuole la fine della sua vita. Resiste 
all’idea di essere separato dai suoi cari e dagli 
uomini. Ogni uomo teme l’imperscrutabilità del 
morire e di ciò che avviene dopo la morte. Nes­
suno sa che cosa sia propriamente il morire, 
come avvenga e come venga vissuto. Infatti, si 
può “sperimentare” il morire solo quando 
sopraggiunge la morte. Si può facilmente com­
prendere quindi come l’umanità abbia cercato da 
sempre di penetrare il mistero del morire e con­
trollare per quanto possibile il processo della 
morte.

4.1. La ricerca scientifica sul morire ha fatto 
negli ultimi decenni notevoli progressi. Cono­
sciamo le diverse fasi del processo biologico del 
morire e le possiamo osservare e seguire. Per ren­
dersi conto di ciò che il morente prova intima­
mente si sono interrogate persone morenti e per­
sone che dopo la loro morte clinica sono ritornate 
in vita. Anche in questo caso si sono potute 
distinguere varie fasi del processo del morire. I 
risultati delle conversazioni con queste persone 
sono consolanti. Sono emerse non solo paura e 
sofferenza, ma anche gioia e luce’.

Ma una maggiore conoscenza del processo 
del morire non è ancora un superamento del 
morire, neppure per i sopravvissuti. Già in questa

vita l’uomo deve imparare a vivere con la cono­
scenza della sua morte e con la paura del P1^ 
cesso della morte. Nessuno può sottrarsi a que^ 
compito che gli viene affidato dalla natura. “ 
corso dei secoli sono state elaborate tre tipoloti1 
basilari per questo superamento del morire. 
sono ancora attuali.

4.2. Quella più attuale è certamente la 
zione e banalizzazione del morire. Si rimuove 
morire, parlandone il meno possibile e tras^ 
rendolo negli ospedali e nelle cliniche. do'1 
deve essere per quanto possibile “medicai1* 
zato” e avvenire senza problemi e senza 
nell’occhio. Si rimuove il morire anche po'1 
sando il meno possibile ai morti, non accotop* 
gnandoli nel loro ultimo viaggio ed evita*** 
ogni contatto con i parenti e gli amici in lutto, 
volte anche l'anonimato delle tombe it° , 
comune, spargimento delle ceneri) indica 
rimozione del morire e una fuga di fronte a* 
domanda sul dopo, specialmente quando questo, 
tipo di sepoltura è stato voluto dallo ste** 
defunto. ijl

Il morire viene banalizzato soprattutto 
mezzi di comunicazione sociale. In un'un11' 
serata i programmi televisivi mostrano innuit*** 
voli morti. Si tratta in genere di morti viole*1* 
omicidi, guerre, azioni terroristiche o incide11 
In questi casi si muore in modo innaturalme* 
rapido e la soppressione della vita è registrata 
come puro fatto. Solo in rari casi, in occasione 
grandi catastrofi naturali o della morte di 11 . 
persona molto stimata e apprezzata. trasp^

’ Cfr. lo studio ormai classico dei medico svizzero Elisabeth Kubler-Ross (La morte e il morire, ed. it. f'11J 
della, Assisi 1992).



Documentazione 1051

qualcosa della serietà della morte. Allora si susci­
tano emozioni e sentimenti, e ci si ricorda dei riti 
religiosi per i defunti.

4.3. Un secondo tentativo, più difficile ma 
per alcuni allettante, di superare il morire è l’au­
todeterminazione della morte, la libera scelta 
della morte. In questo caso l’uomo vuole gestire 
personalmente il processo della sua morte, fis­
sarne il momento e la forma, trasformando così 
una sorte imposta in un atto di autodetermina­
zione Quest’ideologia stoica del suicidio o del 
desiderio di essere soppressi da altri viene oggi 
sostenuta da molti adepti delle cosiddette orga­
nizzazioni per l’aiuto a morire. La loro posi­
zione è in parte comprensibile. Di fronte alle 
crescenti possibilità della medicina si preferi­
rebbe essere lasciati a se stessi piuttosto che 
essere messi in mano ai medici. Si preferisce una 
morte rapida, il più possibile indolore, a uno 
spegnersi lento, dipendente e “senza dignità” o 
anche semplicemente a un’esistenza gravemente 
compromessa.

Ma questa soluzione, apparentemente ovvia, 
misconosce tutte e tre le dimensioni del morire 
umano. Essa misconosce anzitutto la dimen­
sione biografica. Mediante un atto assoluto e 
sovrano si vuole interrompere la tensione che 
l’imprevedibilità di una morte certa, ma sempre 
impossibile da situare esattamente, provoca in 
ogni vita umana. In tal modo l’uomo può affer­
mare la propria autonomia, ma si sottrae a una 
dimensione essenziale dell’essere umano. 
“Abbrevia” la sua vita non solo in senso tempo­
rale, ma “si toglie la vita”, come diciamo molto 
giustamente.

Il suicidio misconosce ancor più chiara­
mente la dimensione sociale del morire. La per­
sona sana che si toglie la vita sembra preoccu­
parsi anzitutto e soprattutto della propria soddi­
sfazione e fare ben poca attenzione a ciò che la 
sua morte significa per altre persone. La per­
sona malata o disabile può forse agire spinta da 
una falsa concezione dell’amore del prossimo 
per non continuare a creare problemi agli altri 
o causare notevoli spese ai familiari o alla 
comunità. Ma così trascura il valore che la sua 
vita anche menomata continua ad avere per gli 
altri.

È evidente che si misconosce anche la dimen­
sione religiosa. Chi si uccide non vive nella fidu­
cia basata sulla fede che Uno più grande di lui 
tiene nelle sue mani il suo vivere e morire. Si 
autocostituisce signore della vita e della morte e 
non presta alcuna attenzione a ciò che avviene 
dopo la morte.

4.4. La terza e più antica tipologia di supera­
mento del morire è proprio quella religiosa. 
Ogni religione instilla nell’uomo il senso del 
totalmente Altro, del Misterioso. Da Lui essa 
attende la sua salvezza. Con quest'atteggia­
mento fondamentale l’uomo religioso può accet­
tare con maggiore serenità l’imprevedibilità del 
suo morire. Vi vede addirittura una realtà piena 
di speranza, un presentimento del totalmente 
Altro. In tal modo si prepara già da questa vita 
alla morte.

A seconda della rappresentazione religiosa 
predominante questa preparazione assume una 
diversa caratterizzazione. Quando l’aldilà viene 
immaginato come una vita migliore, donata da 
Dio, l’uomo cerca in questa vita di rendersene 
degno e obbedire alla divinità. Quando invece 
vede la suprema realtà nella vita cosmica, nel 
tutto divino, l’uomo cerca di prepararsi, me­
diante la meditazione e l’esercizio della rinuncia, 
al suo dissolvimento nel tutto. In questa conce­
zione la cosa peggiore che possa capitare 
all’uomo è il dover tornare nuovamente per puni­
zione in una vita terrena, individuale. Per i 
buddhisti lo scopo supremo della religione è il 
nirvana, la liberazione dalla catena delle reincar­
nazioni.

Oggi, anche da noi molti credono nella rein­
carnazione come superamento quasi religioso 
del morire. Essi sperano in un’evoluzione supe­
riore e in un crescente perfezionamento in una 
serie di vite successive. Ma in tal modo miscono­
scono il fatto che, nella visione cristiana, la 
dignità dell’uomo consiste proprio nel suo essere 
unico. Nella sua vita assolutamente unica l’uomo 
può e deve giungere alla suprema perfezione, 
ponendo la propria vita nella mano misericor­
diosa di Dio. La suprema espressione di questo 
abbandono è l’accettazione del morire. Perciò, 
nella visione cristiana il morire rappresenta il 
compimento della vita umana.



1052 Documentazione

II. LA DIGNITÀ CRISTIANA DEL MORIRE

1. La santità della vita nella Bibbia

Nella Bibbia il pensiero della morte cede 
decisamente il passo al rispetto della vita. Dio 
stesso è il Vivente, che mai muore. Ogni vita è un 
dono di Dio. Così prega il Salmo 36: «È in te la 
sorgente della vita, alla tua luce vediamo la luce» 
(v. 10). Il prologo del Vangelo di Giovanni 
riprende questa parola e la riferisce a Gesù Cri­
sto: «In lui era la vita e la vita era la luce degli 
uomini» (Gv 1,4).

Perciò, ogni vita deve essere mantenuta santa. 
Nell’Antico Testamento (e ancor oggi nell’ebrai­
smo e nell’islam) l’uccisione degli animali era 
permessa solo se si rendeva il sangue, la sede 
della vita, a Dio. Esso non poteva essere bevuto 
o mangiato dagli uomini. Ancor più sacra è la 
vita umana. Nella creazione Dio ha alitato nel­
l'uomo il suo soffio divino come soffio di vita 
(Gen 2,7; cfr. Sap 15,11). Nel momento della 
morte questo soffio divino ritorna a Dio (Gb 
34,14-15; Qo 12,7). Nel mondo sotterraneo, 
nello sheol, i morti conducono un’esistenza 
umbratile, senza vita.

Ma «Dio non ha creato la morte e non gode 
per la rovina dei viventi» (Sap 1,13). Quindi, 
come vuole dimostrare il racconto della caduta

originaria, la morte è dovuta a un allontanamento 
dell’uomo da Dio (Gen 3,3.19; Sap 2,24). 
Espressione di quest’allontanamento è anche il 
fatto che, nonostante il suo iniziale chiaro divieto 
di uccidere (Gen 9,6), nella Bibbia si incontrano 
più che in qualsiasi altra opera della letteratura 
mondiale morti violente di ogni sorta.

E tuttavia l’uomo deve gioire per la propria 
vita. Solo in quanto vivente può riconoscere * 
lodare Dio, il Vivente. Una lunga vita e un morir* 
«vecchio e sazio di giorni», come quelli concessi 
ai patriarchi (Gen 25,8; 35.29; cfr. ICr 29.28; 
Sai 91,18) erano considerati un segno di partico­
lare favore da parte di Dio. Nella morte ci si «riu­
niva con i propri antenati» (Ivi). Perciò, si attri­
buiva una grande importanza al congedarsi dall3 
propria discendenza e alle tombe erette a imperi­
tura memoria (Gen 23,11-18; 25,9-10; 49,29-32: 
50,25). Solo in seguito, forse a causa deH iH; 
fluenza greca, si diffuse l’idea che «le anime d*1 
giusti sono nella mani di Dio» (Sap 3,1; cfr. 
12.10; Dn 5,23). Così anche una morte prema­
tura può condurre a una vita beata nell'aldilà 
(Sap 3,2-8; 4,7-16).

2. Il morire di Gesù Cristo “per noi”

Nel Nuovo Testamento troviamo una nuova 
valutazione del morire. L’inaudito è accaduto. 
Nel suo Figlio Dio stesso ha preso su di sé il 
morire. Gesù Cristo, il Figlio del Padre, è la vita 
che Dio dona a tutti gli uomini. San Giovanni lo 
sottolinea continuamente (Gv 1,4; 5,26; 11,25; 
14,6; IGv 1,1-2; 5,11-12). E tuttavia Gesù è 
morto in croce di morte violenta. Il suo morire 
può essere inteso solo come un morire “per noi”, 
cioè in nostro favore e al nostro posto. «Nessuno 
ha un amore più grande di questo: dare la vita per 
i propri amici», dice Gesù di se stesso (Gv 
15,13). E ancora: «Il Figlio dell’uomo non è 
venuto per essere servito, ma per servire e dare la 
propria vita in riscatto per molti» (Me 10,45).

San Paolo ha riflettuto su questo morire “per 
noi" già nel suo primo scritto, la prima Lettera ai 
Tessalonicesi: Cristo «è morto per noi perché, sia 
che vegliamo sia che dormiamo [cioè, sia che 
ancora viviamo, sia che siamo già morti], vi­
viamo insieme con lui» (ITs 5,10). E in modo 
ancor più esplicito nella seconda Lettera ai 
Corinzi: «L'amore del Cristo ci spinge, al pen­

siero che uno è morto per tutti e quindi tutti son* 
morti. Ed egli è morto per tutti, perché quelli eh* 
vivono non vivano più per se stessi, ma per col111 
che è morto e risuscitato per loro» (2 Cor 5,1^ 
15). E ancora nella Lettera ai Romani: «Infa®’ 
mentre noi eravamo ancora peccatori. Cristo 
morì per gli empi nel tempo stabilito. Ora, 9 
stento si trova chi sia disposto a morire per u” 
giusto; forse ci può essere chi ha il coraggio di 
morire per una persona dabbene. Ma Dio dimo­
stra il suo amore verso di noi perché, mentre era­
vamo ancora peccatori, Cristo è morto per noi’ 
(Rm 5,6-8).

San Giovanni aggiunge a questo morire "P*r 
noi" un altro tratto II morire di Gesù è il su* 
ritorno al PadreiGv 13,1; 14,27; 10,5.28; 17,13)- 
Su questa strada sarà seguito dai suoi discepol1- 
non subito, ma più tardi (Gv 13,36; 14,2.20- 
17,24; 21,18-19). San Luca ha ripreso quest* 
ritorno al Padre nella preghiera di Gesù morent* 
sulla croce: «Padre, nelle tue mani consegno 1 
mio spirito» (Le 23,46).



Documentazione 1053

3. Il morire dei cristiani

Il morire di Gesù Cristo ha radicalmente cam­
biato il senso del nostro morire. Non solo nella 
vita, ma anche e soprattutto nel morire noi siamo 
uniti a Gesù Cristo. «Nessuno di noi, infatti, vive 
per se stesso e nessuno muore per se stesso, per­
ché se noi viviamo, viviamo per il Signore, se noi 
moriamo, moriamo per il Signore. Sia che vi­
viamo, sia che moriamo, siamo dunque del Si­
gnore» (Rm 14,7-8). Da quando Gesù Cristo è 
morto e risorto per tutti, non si muore più da soli. 
Ogni morire è un morire insieme a Cristo, per 
poter vivere anche con Lui. «Certa è questa pa­
rola: se moriamo con lui, vivremo anche con lui» 
(2Tm 2,11 ).

E ben più di una speranza generale e piuttosto 
facoltativa nella risurrezione dei morti. Ciò signi­
fica che la nostra morte fisica non conduce più 
alla morte, ma alla vita con Gesù Cristo davanti 
al Padre. «Convinti che colui che ha risuscitato il

Signore Gesù, risusciterà anche noi con Gesù e ci 
porrà accanto a lui insieme con voi» (2Cor 4,14).

In base alla nostra fede cristiana ciò non vale 
solo per i cristiani. Sulla scia del Concilio Vati­
cano II, il Papa Giovanni Paolo II e la teologia 
più recente sottolineano che tutti gli uomini, di 
qualsiasi religione, sono nella loro vita come 
nella loro morte uniti con Gesù Cristo4. Gesù è 
la luce e la vita per tutti gli uomini - «per ogni 
uomo che viene in questo mondo» (Gv 1,9, Vul­
gata) - per cui Egli è anche morto e risorto “per 
tutti”. In questo senso nella prima Lettera ai 
Corinzi San Paolo scrive: «Ora, invece. Cristo è 
risuscitato dai morti, primizia di coloro che sono 
morti. Poiché se a causa di un uomo venne la 
morte, a causa di un uomo verrà anche la risur­
rezione dei morti; e come tutti muoiono in 
Adamo, così tutti riceveranno la vita in Cristo» 
(ICor 15,20-22).

4. La speranza cristiana

Quale differenza rimane quindi fra i cristiani 
e gli uomini che non conoscono Cristo? La diffe­
renza è il Battesimo. Per i cristiani il Battesimo 
ha anticipato il morire insieme con Cristo già in 
questa vita. Scrive San Paolo: «Non sapete che 
quanti siamo stati battezzati in Cristo Gesù, sia­
mo stati battezzati nella sua morte? Per mezzo 
del Battesimo siamo dunque stati sepolti insieme 
a lui nella morte, perché come Cristo fu risusci­
tato dai morti per mezzo della gloria del Padre, 
così anche noi possiamo camminare in una vita 
nuova. Se infatti siamo stati completamente uniti 
a lui con una morte simile alla sua, lo saremo 
anche con la sua risurrezione» (Rm 6,3-5). Il Bat­
tesimo conferisce all’intera vita cristiana una 
nuova dimensione, piena di speranza, che rinvia 
oltre la morte, una dimensione che caratterizza 
anche la liturgia cristiana.

4.1. Anzitutto, per noi cristiani il morire non 
è più il minaccioso imprevedibile, poiché pos­
siamo considerarci già ora morti e risorti. La 
morte “svela” semplicemente ciò che è nascosta- 
mente già reale. «Se dunque siete risorti con Cri­
sto, cercate le cose di lassù, dove si trova Cristo 
assiso alla destra di Dio; pensate alle cose di 
lassù, non a quelle della terra. Voi infatti siete 
morti e la vostra vita è ormai nascosta con Cristo

in Dio! Quando si manifesterà Cristo, la vostra 
vita, allora anche voi sarete manifestati con lui 
nella gloria» (Col 3,1-4).

Solo così si può realizzare pienamente la 
dimensione biografica del morire. Il fatto che 
siamo già ora morti e risorti con Cristo deve 
caratterizzare tutta la nostra vita: non la paura 
della morte, ma al contrario la salda speranza che 
«né morte né vita, né angeli né principati, né pre­
sente né avvenire, né potenze, né altezza né 
profondità, né alcun'altra creatura potrà mai 
separarci dall’amore di Dio, in Cristo Gesù, 
nostro Signore» (Rm 8,38-39). Così noi viviamo 
nella vera libertà dei figli di Dio, sotto lo sguardo 
amoroso del Padre che «sa ciò di cui abbiamo 
bisogno» (Mt 6,32). In questa speranza i Santi, i 
monaci, le suore, gli Ordini mendicanti hanno 
potuto dimenticare le loro preoccupazioni terrene 
come se fossero già morti. La stessa strada pos­
sono percorrere, ciascuno a modo suo, tutti i cri­
stiani battezzati.

4.2. In secondo luogo, la speranza cristiana ci 
dà la certezza della sorte dei defunti. Riguardo ai 
defunti non dobbiamo «continuare ad affliggerci 
come gli altri che non hanno speranza. Noi cre­
diamo infatti che Gesù è morto e risuscitato; così 
anche quelli che sono morti, Dio li radunerà per

4 Fin dalla sua prima Enciclica Redemptor hominis il Papa Giovanni Paolo II cita continuamente l'afferma­
zione del Concilio Vaticano II, secondo cui «con l’Incarnazione il Figlio di Dio si è unito in certo modo a ogni 
uomo» (Gaudium et spes, 22).



1054 Documentazione

mezzo di Gesù insieme con lui» (ITs 4,13-14). 
Perciò, nella liturgia dei defunti la Chiesa canta: 
«Ai tuoi fedeli, Signore, la vita non è tolta, ma 
trasformata: e mentre si distrugge la dimora di 
questo esilio terreno, viene preparata una abita­
zione eterna nel cielo» '. Con questa certezza noi 
chiediamo a Dio che i defunti possano vivere 
nella gioia presso di Lui.

Con la stessa certezza possiamo guardare 
anche alla nostra morte e a ciò che avviene dopo 
di essa. Ci attende la comunione piena, vissuta, 
con Dio, con Gesù Cristo e con tutti i suoi Santi. 
Non abbiamo bisogno di raggiungere una mag­
giore perfezione in un’altra esistenza terrena. Dio 
stesso ci condurrà a suo modo alla perfezione. E 
questo il consolante significato della dottrina cat­
tolica del luogo della purificazione (“Purgato­
rio”). «Quelle cose che occhio non vide, né orec­
chio udì, né mai entrarono in cuore di uomo, que­
ste ha preparato Dio per coloro che lo amano» 
(cfr. ICor 2,9).

4.3. Non da ultimo, la speranza cristiana ha 
condotto all’elaborazione di una specifica litur­
gia del morire. Nella sua forma integrale essa 
comprende l’amministrazione di tre Sacramenti: 
Riconciliazione, Unzione degli infermi, Eucari­

stia. Qui l’Eucaristia viene intesa come “Via­
tico”, cioè come accompagnamento nel cammino 
verso il Padre. In questo senso, essa è il tipico 
“Sacramento del morente”. Inoltre, nei suoi ul­
timi istanti, il morente deve essere accompagnato 
con letture, tratte soprattutto dal racconto della 
Passione, e con opportune preghiere. In questa 
liturgia il morire non è più un morire solitario- 
Esso avviene in comunione con il Cristo morente 
e con tutta la Chiesa. Quest’ultima deve essere 
rappresentata al letto del morente dai suoi fami­
liari. Dopo il trapasso la salma viene deposta 
nella cassa fra candele e acqua santa, che ricor­
dano entrambe il Battesimo. Infine, la comuni^ 
cristiana l’accompagna alla tomba con le sue pro 
ghiere.

Una deplorevole perdita della “qualità” 
morire cristiano è proprio il fatto che oggi 
liturgia integrale del morire può essere celebrai 
praticamente solo nelle comunità monastiche- 
Perciò, un compito urgente e precipuo dell’*’' 
compagnamento cristiano del morire dovrei^ 
essere una sentita vicinanza, mediante gli 
menti della specifica liturgia cristiana, al mote^ 
e ai suoi parenti e amici, offrendo loro consola- 
zione e aiuto.

III. LA DIGNITÀ DEL MORENTE

La liturgia del morire sottolinea la serietà, la 
dignità e l’inviolabilità del morire umano. Il 
ritorno della persona a Dio e il suo incontro con 
Gesù Cristo dovrebbero restare sottratti al 
potere umano. Essi richiedono comunque la 
massima cautela da parte dei medici e del per­
sonale curante. La concezione cristiana del 
morire ha approfondito il divieto generale di 
uccidere aggiungendovi un particolare rispetto 
per ogni morente. Questo rispetto ha trovato una 
commovente espressione nelle cure prestate da 
Madre Teresa ai morenti di Calcutta. Questo 
stesso rispetto per la dignità del morente deve 
essere anche il criterio che permette di distin­
guere nella categoria degli aiuti a morire fra ciò 
che è comandato, ciò che è permesso e ciò che 
è vietato.

Non è sempre facile riconoscere la dignità 
del morente. Noi vediamo il fondamento di ogni 

dignità umana nella capacità di disporre di56 
stessi. Il Concilio Vaticano II chiama quest’811 
todeterminazione «un segno altissimo dell 
magine divina nell’uomo»'’. E tuttavia più 1 UL> 
mo si avvicina alla morte più è ridotto al 
dipendenza e all’eterodeterminazione, finché1 
morte dispone di lui senza alcun intervento a 
parte sua. Il movimento delTautodetertnii18. 
zione nei riguardi della propria morte cerca11 
sfuggire a questa dipendenza e di stabilire p°r 
sonalmente come e quando morire. Ma que8** 
strada è quella giusta? Anche l'eterodetermio8 
zione e la dipendenza non sono forse un vaio 
profondamente umano? L’attuale dibattito su? 
aiuti a morire è in ultima analisi un dibattito su 
l’autodeterminazione e sull'eterodetermio3 
zione del morente Che cosa occorre dire al11 
guardo?

’ Messale Romano, Prefazio dei defunti, 1.
6 Gaudium et spes, 17.



Documentazione 1055

1. Autodeterminazione e dipendenza dell’uomo

La dipendenza non appartiene all’essenza e 
alla dignità dell’uomo meno dell’autodetermina­
zione. Essa è addirittura basilare per la sua di­
gnità. L’uomo non si è dato da solo la vita. È un 
prodotto dei suoi genitori e una creatura di Dio. 
Solo grazie a questa creaturalità, solo in quanto 
dono di Dio egli possiede la vita, la ragione e la 
libera volontà e quindi anche la capacità di auto- 
determinarsi. Egli cresce come figlio di amore­
voli genitori. Inizialmente questi ultimi gli hanno 
sottratto ogni responsabilità, per metterla poi 
sempre più nelle sue mani. Solo nel quadro di 
questa fondamentale eterodeterminazione, solo 
come essere inizialmente dipendente, l’uomo im­
para a disporre di se stesso.

Anche da adulto all’uomo resta normalmente 
solo la scelta del tipo di dipendenza che è dispo­
sto ad accettare nella sua vita professionale e 
familiare. I presupposti con cui deve fare i conti 
non limitano la sua libertà, ma gli aprono piutto­
sto nuovi ambienti e nuove possibilità. Gli ven­
gono sottratte certe responsabilità, ma proprio 
per questo la sua azione acquista una nuova por­
tata e fecondità. Poi verso la fine della sua vita 
l'uomo deve sottomettersi sempre più alle leggi 
della sua età o della sua malattia. Deve mettersi 
nelle mani dei medici e del personale curante e 
ciò che egli può ancora determinare autonoma­
mente consiste spesso in una sorta di saggia poli­
tica per conservare forze e possibilità sempre più 
ridotte. La dignità dell’uomo anziano, malato e 
morente, consiste nel potersi accettare nella pro­
pria caducità e nell’accettare i propri limiti. An­
che il malato terminale, finché resta cosciente, 
può sempre autodeterminarsi riguardo all’atteg-

2. Le disposizioni del paziente

Delle disposizioni del paziente redatte al 
momento giusto sono importanti e desiderabili. 
Attraverso di esse si può far valere la propria 
autodeterminazione anche nelle ultime fasi della 
vita. Come abbiamo visto, tutta la vita è un avvi­
cinamento e una preparazione al morire. Perciò è 
importante disporre, in un momento tranquillo e 
nella preghiera, il modo in cui devono essere 
prese le decisioni mediche quando non si è più in

giamento spirituale con cui affrontare e accettare 
il morire.

Ogni aiuto a morire deve essere finalizzato a 
facilitare il passaggio nell’ultima, inevitabile ete­
rodeterminazione del morire. Questo passaggio 
viene facilitato da un atteggiamento di fondo reli­
gioso, quando l’uomo si riconosce creatura di 
Dio e si trova rassicurato dal sapersi “nella mano 
di Dio”. Sul piano umano il passaggio viene faci­
litato dalla fiducia nei medici e nel personale 
curante. Il morente deve sentire che quanti si 
occupano di lui non lo fanno in modo dispotico, 
ma trattano responsabilmente la sua persona e la 
sua malattia.

In definitiva, anche quanti si occupano del 
morente sono, come lui, eterodeterminati. Sono 
determinati dal tipo e dal corso della malattia 
mortale, dalle possibilità e limitazioni dell’arte 
medica, dall’età del morente, dal riguardo per i 
suoi parenti, dalla presunta volontà del morente 
e, non da ultimo, dalla serietà del morire. Solo in 
questo quadro preordinato esiste un ambito di 
decisione che sollecita la loro responsabilità. Le 
loro decisioni non possono essere arbitrarie. Esse 
devono tener conto non solo delle conoscenze 
mediche, ma anche delle tre dimensioni del mo­
rire umano: biografica, sociale e religiosa. La 
tecnologia medica non dovrebbe mai impedire di 
morire a un uomo il cui processo finale è già ini­
ziato in modo irreversibile e che è pronto ad 
accettare la morte. Non da ultimo, anche il mo­
rente arricchisce quanti si occupano di lui con il 
modo in cui accetta la morte. Ogni morire ricorda 
agli astanti la loro morte e li ammonisce a distin­
guere l’essenziale dall’inessenziale.

grado di potersi esprimere personalmente al ri­
guardo. Sul piano giuridico, queste disposizioni 
esigono io stesso rispetto che si porta a un testa­
mento7. Si può non tenerne conto solo se consta 
con certezza che nel frattempo l’autore delle di­
sposizioni ha cambiato idea o se nelle sue dispo­
sizioni chiede qualcosa di eticamente vietato, per 
esempio una soppressione violenta.

7 Accademia svizzera della scienze mediche, Medizinisch-ethische Richtlinien fiir die arztliche Betreuung 
sterbender und zerebral schwerst geschddigter Patienten (24 febbraio 1995), 3.4: «Se il medico ha delle disposizioni 
del paziente, da questi redatte in un momento precedente quando era ancora in grado di intendere e di volere, esse 
sono vincolanti; ma non si deve tener conto di desideri che impongono al medico un comportamento contrario al 
diritto o pretendono l’interruzione di cure che conservano la vita, benché lo stato del paziente secondo l'esperienza 
generale lasci sperare in un ripristino della comunicazione interpersonale e la ripresa della volontà di vivere».



1056 Documentazione

IV. I COSIDDETTI AIUTI AL MORIRE: LIMITAZIONI

1. Definizioni

Sugli aiuti al morire è in corso da anni un 
ampio dibattito sociale. Si sono così imposte 
alcune definizioni o espressioni che qui breve­
mente richiamiamo.

Con aiuto a morire (o eutanasia) si intende il 
fatto di sopprimere (uccisione) o lasciar morire 
una persona molto sofferente o morente su sua 
richiesta o per il suo bene. L’aiuto a morire può 
comprendere varie azioni e/o omissioni al ter­
mine della vita. L’agente può essere un medico o 
altra persona e 1’“aiuto a morire" in senso lato 
può riguardare anche persone il cui processo di 
morte non è ancora iniziato. Sul piano del diritto 
penale questo aiuto a morire deve essere comun­
que distinto dall’assassinio od omicidio doloso, 
nonché dal suicidio.

All’interno di quest’ampia definizione l'at­
tuale dibattito politico e penale distingue quattro 
azioni od omissioni che richiedono una diversa 
valutazione etica.

1.1. Con aiuto a morire passivo s’intende la 
rinuncia a interventi che conservano la vita. Si 
tratta normalmente della decisione da parte dei 
medici di interrompere la cura o rinunciarvi.

1.2. Con aiuto a morire attivo indiretto si 
indicano azioni che mirano a ridurre le soffe­

renze insopportabili e accettano coscientemente 
che questo possa abbreviare la vita.

1.3. Con aiuto a morire attivo diretto sl 
intende la soppressione mirata e intenzionale 
della persona al fine di abbreviarne le sofferenze-

1.4. Nell’ambito degli aiuti a morire c’è anche 
l'assistenza al suicidio. Essa consiste nell’aiuto 
prestato a chi vuole suicidarsi per la realizzazione 
del suo proposito, sia mediante prescrizioni medi­
che e concessione di strumenti letali, sia mediante 
informazioni circa il loro uso. L’offerta di ass1- 
stenza al suicidio a una persona malata, morente 
o gravemente sofferente non si distingue pratica- 
mente dall’aiuto a morire attivo diretto.

Eticamente e giuridicamente rilevante è anche 
il fatto che queste azioni o omissioni vengati® 
poste con il consenso o meno del paziente. Pef' 
ciò, si parla di aiuto a morire concordato, quand® 
l’uccisione o l’abbreviazione della vita avviene 
su sua richiesta; di aiuto a morire non concot' 
dato, quando le azioni o omissioni al temiine 
della vita avvengono senza tener conto dell3 
volontà del paziente, per esempio nel caso di pef 
sone non ancora o non più capaci di decidere; di 
aiuto a morire imposto, quando si agisce conti® 
la volontà della persona interessata.

2. L'aiuto a morire passivo: interruzione della cura o rinuncia alla cura

2.1. Ogni vita umana in quanto grande bene 
donato da Dio deve essere sempre assolutamente 
protetta e conservata. Ma la medicina moderna 
conosce dei mezzi di conservazione della vita 
che ingannano per così dire la morte come fatto 
naturale. Nel caso di un processo di morte avvia­
tosi in modo irreversibile non c’è alcun dovere di 
esaurire tutte le possibilità terapeutiche. Il me­
dico non è neppure tenuto a esaudire il desiderio 
di un malato terminale di ricevere un trattamento 
intensivo massimo fino all’ultimo respiro. Vanno 
sempre assicurate solo le cure basilari e le medi­
cine per combattere il dolore.

Già il Papa Pio XII si vide costretto, nella sue 
riflessioni etiche sull'interruzione della cura o 
sulla rinuncia alla stessa, a distinguere fra mezzi

terapeutici ordinari e straordinari*, cosa precisata 
in seguito con mezzi proporzionati e sproporztf 
natC. 1 primi vanno sempre adoperati, mentre ai 
secondi si può all’occorrenza rinunciare.

In questo senso il Catechismo della Chiesa 
Cattolica scrive: «La morale non richiede alcuna 
terapia a qualsiasi costo. L’interruzione di proce­
dure mediche onerose, pericolose, straordinarie® 
sproporzionate rispetto ai risultati attesi può 
essere legittima ... Non si vuole così procurare la 
morte: si accetta di non poterla impedire. Le 
decisioni devono essere prese dal paziente, se ne 
ha la competenza e la capacità o, altrimenti, da 
coloro che ne hanno legalmente il diritto, rispet­
tando sempre la ragionevole volontà e gli inte­
ressi legittimi del paziente» (n. 2278).

• Pio XII, Tre questioni religiose e morali riguardanti Tanalgesia, discorso alla Società italiana di analgesie- 
logia (24 febbraio 1957); Io., Questioni giuridiche e morali sulla rianimazione, discorso a un gruppo di medici (23 
novembre 1957).

’ Congregazione per la Dottrina della Fede, Dichiarazione sull'eutanasia, IV.



Documentazione 1057

2.2. In tal modo si lascia aperto un vasto 
campo per le decisioni concrete. Molti si trovano 
prima o poi davanti a una tale decisione, sia come 
medici, sia per i parenti, sia per se stessi. Come 
aiuti alla decisione proponiamo quanto segue.

Il primo criterio per la decisione deve essere la 
“ragionevole volontà del paziente", manifestata 
nella situazione concreta o in disposizioni da lui 
redatte in passato. Questa volontà è “ragionevole” 
quando egli decide con la maggiore libertà possi­
bile, senza pressione da parte dei parenti o del 
personale curante e non in base a una momenta­
nea disperazione, e quando si tiene conto il più 
possibile di tutte e tre le dimensioni del morire 
umano. Perciò, la decisione di una persona reli­
giosa può essere diversa da quella di una persona 
che si preoccupa solo della vita terrena. In questo 
criterio per la decisione entra in azione l’autode­
terminazione della persona malata e anziana.

Ma in molti casi non è più possibile manife­
stare liberamente la propria volontà, per esempio 
in caso di demenza senile, di coma o di una grave 
malattia che si protrae da molto tempo. Allora 
spetta al medico, in collaborazione con i parenti, 
stabilire la presunta volontà del paziente e valu­
tare i pro e i contro. Occorre tener presenti le 
prospettive mediche, la gravosità per il paziente, 
il suo atteggiamento di fronte al morire e le con­
seguenze di una continuazione della cura o di 
un’interruzione della stessa. Anche in questo ca­
so le tre dimensioni del morire possono costituire 
un quadro orientativo.

Da una parte, è indubbio che occorre evitare 
un trattamento medico eccessivo e un eccessivo

3. L’aiuto a morire attivo indiretto:
trattamento dei sintomi o del dolore con me

Già il Papa Pio XII ha sottolineato che il me­
dico può rispondere al proprio dovere di lenire le 
sofferenze del morente anche quando debba 
accettare per questo un’abbreviazione della vita 
del paziente. Il supremo criterio etico è la preser­
vazione della dignità dell’uomo nel morire. Ciò 
avviene quando un medico in tutti i casi, anche in 
presenza di una prevista conseguenza letale, 
tratta il morente con mezzi palliativi o analgesici, 
ma non mira mai alla sua morte.

In questo senso il Catechismo della Chiesa 
Cattolica scrive: «L’uso di analgesici per alle­
viare le sofferenze del moribondo, anche con il 
rischio di abbreviare i suoi giorni, può essere 
moralmente conforme alla dignità umana, se la 
morte non è voluta né come fine né come mezzo,

zelo (“accanimento terapeutico”). Ciò vale sia per 
il bene del paziente, sia per il rispetto del morire. 
Quando non ci si può attendere più alcun miglio­
ramento, non si deve rinviare eccessivamente il 
momento della morte con mezzi artificiali. Al 
riguardo è indispensabile che non si siano dubbi 
circa Vintenzione di coloro che decidono e agi­
scono e che si miri alla migliore qualità possibile 
della vita del morente. Il medico non deve cedere 
ad alcuna considerazione egoistica e non deve 
mai voler procurare direttamente la morte della 
persona. Qui vale la regola etica generale secondo 
cui un’intenzione buona non basta a rendere 
buona una cattiva azione, mentre un’intenzione 
cattiva rende cattiva anche un’azione buona.

Dall’altra parte, la linea di demarcazione fra 
aiuto a morire passivo e uccisione attiva corre sul 
filo del rasoio, quando la conservazione in vita di 
un morente dipende ormai solo dalle macchine 
cui è collegato. In questo caso bisogna tener 
conto anche e soprattutto della dimensione so­
ciale del morire, per esempio del riguardo per i 
parenti e/o gli altri malati. In questo caso la 
buona intenzione di coloro che decidono di inter­
rompere la cura deve essere valutata con partico­
lare attenzione. Qui soprattutto non dovrebbero 
giocare alcun ruolo le considerazioni di ordine 
economico.

2.3. Anche quando non si può o non si deve 
ricorrere più a misure curative si devono garan­
tire al morente tutte le possibilità palliative di cui 
si dispone1". Su questo aspetto ritorneremo nel 
prossimo capitolo.

i che abbreviano la vita

ma è soltanto prevista e tollerata come inevita­
bile» (n. 2279).

Purtroppo in Svizzera questa prassi palliativa 
continua a scontrarsi con paure e resistenze. 
Spesso mancano anche le relative conoscenze. 
Eppure le cure palliative dimostrano chiara­
mente che la preservazione della dignità del 
morente non consiste né in un allungamento 
puramente temporale della vita mediante il ri­
corso a terapie prive di senso né in una soppor­
tazione priva di senso delle sofferenze. Esse 
dimostrano che le azioni od omissioni mediche, 
che conducono a un’abbreviazione della vita, 
possono essere assolutamente appropriate nella 
misura in cui non mirano all’uccisione indolore 
del paziente.

10 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica. 2279.



1058 Documentazione

4. L'aiuto a morire attivo diretto: uccisione (su richiesta)

Mentre consideriamo permesse, in accordo 
con l’Accademia svizzera delle scienze medi­
che", queste prime due forme di aiuti a morire, 
riteniamo che non possa essere mai permessa la 
terza forma, cioè l’uccisione diretta e intenzio­
nale. Diversamente dalle prime due, questa for­
ma non aiuta la persona a morire, ma anticipa il 
morire, impedendo così alla persona di morire 
nel tempo stabilito. In tal modo, essa viola gra­
vemente non solo il divieto di uccidere, ma anche 
la dignità del morente.

4.1. Dal punto di vista etico e cristiano si 
deve quindi rifiutare incondizionatamente l’aiuto 
a morire attivo diretto, anche quando avviene su 
richiesta del morente o per compassione.

Lo si deve rifiutare eticamente, poiché contra­
sta con il divieto di uccidere la vita innocente e 
con il dovere fondamentale di proteggere ogni 
vita umana. In tal modo esso viola una norma 
fondamentale che sostiene l’intera vita comunita­
ria degli uomini. L’uccisione intenzionale non si 
può mai accordare con la professione medica, 
come sottolinea già il giuramento di Ippocrate. 
Essa contrasta con il dovere fondamentale del 
medico di “non nuocere". Il compito del medico 
è quello di guarire e lenire per quanto è possibile 
e, all’occorrenza, di accompagnare e consolare, 
non quello di uccidere. Anche quando in certi 
casi l’uccisione su richiesta di un paziente grave­
mente sofferente venisse considerata un “dovere 
di compassione”, quest’ultimo non può legitti­
mare la violazione del rigido dovere etico del 
medico di non uccidere. Sul divieto di uccidere si 
fonda la fondamentale fiducia del paziente nel 
medico. Anche il medico è sollevato quando può 
dire al paziente che non offre alcun aiuto a 
morire, poiché non può farlo.

Inoltre, dal punto di vista cristiano, riguardo 
all’uccisione su richiesta bisogna aggiungere che 
essa pone una decisione umana al posto della 
fiducia in Dio e della morte con Cristo, privando 
così il morire umano della sua maggiore dignità 
cristiana.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica scrive: 
«Qualunque ne siano i motivi e i mezzi, l’euta­
nasia diretta consiste nel mettere fine alla vita di 
persone handicappate, ammalate o prossime alla 
morte. Essa è moralmente inaccettabile. Così, 
un’azione oppure un’omissione che, da sé o 
intenzionalmente, provoca la morte allo scopo di

porre fine al dolore, costituisce un’uccisione gra­
vemente contraria alla dignità della persona 
umana e al rispetto del Dio vivente, suo Creatore. 
L’errore di giudizio nel quale si può essere 
incorsi in buona fede, non muta la natura di que­
st’atto omicida, sempre da condannare e da 
escludere» (n. 2277).

4.2. Quest’errore di giudizio «nel quale si può 
incorrere in buona fede» è duplice: da un lato. Vi­
dea che il medico o il personale curante possa o 
debba esaudire un esplicito desiderio del paziente 
di essere ucciso, dall’altro una compassione falsa­
mente intesa, che vorrebbe abbreviare le soffe­
renze e la “mancanza di dignità”, forse anche per­
ché noi stessi non ci sentiamo in grado di vedere 
queste sofferenze e di sopportarle soffrendo con 
chi soffre. Anche in questo caso bisogna riflettere 
sul fatto che un’intenzione (soggettivamente) 
buona, per quanto buona possa essere ritenuta, non 
può giustificare un’azione oggettivamente cattiva

Inoltre, riguardo al desiderio di un maialo 
grave di essere ucciso, bisogna notare che rara­
mente esso proviene da una libera decisione della 
volontà e dipende piuttosto dalla pressione dell* 
sofferenze, dalla sensazione di una mancanza di 
senso e di prospettive o dalla considerazione dei 
problemi causati ai parenti. Le ricerche scientifr 
che e l’esperienza clinica dimostrano che nei 
pazienti il desiderio di essere uccisi passa in 
secondo piano quando si leniscono le loro soffe­
renze, si consente loro di esprimere la loro paura 
di fronte all’incertezza e di partecipare attiva­
mente alle decisioni sulle cure. Questo aiuto gl^ 
baie è offerto dalle cure palliative. In presenza di 
una buona cura palliativa e di un valido accom­
pagnamento spesso il desiderio di essere uccisi 
scompare, anche se la persona continua a deside­
rare “di poter morire presto”. La compassioni 
verso la persona sofferente non deve quindi pren­
dere in considerazione l’uccisione, ma la cura 
palliativa, comunque più onerosa.

4.3. Alle succitate motivazioni interne per i' 
rifiuto radicale dell’aiuto a morire diretto attivo 
(uccisione su richiesta) si possono aggiungete 
motivazioni esterne. L’impossibilità di control­
lare ciò che avviene fra un medico (o anche un 
amico o un parente) e un morente non consente 
di escludere possibili abusi.

Inoltre, si può ragionevolmente temere un’»- 
largamento del gruppo candidato all’uccisione-

" Accademia svizzera della scienze mediche. Medizinisch-ethische Richtlinien fur die drztliche Betreuunf 
sterbender und zerebral schwerst geschadigter Patienten, 1.2 e 1.3.



Documentazione 1059

Dall’uccisione su richiesta all’uccisione senza 
conoscere la volontà del paziente (quindi al­
l’aiuto a morire attivo imposto) il passo è breve, 
e tale è anche quello verso l’eliminazione di ma­
lati psichici inguaribili o neonati con gravi mal- 
formazioni. Che questi possibili abusi e allarga­
menti non siano pure supposizioni o semplici 
spauracchi lo dimostrano le esperienze fatte nei 
Paesi Bassi ormai da un decennio. Da noi in 
Svizzera tutti ricordano ancora molto bene i casi 
di eutanasia a Lucerna.

Si deve riflettere attentamente anche sulla 
rilevanza sociale di una liberalizzazione dell’uc­
cisione su richiesta. Una prassi di uccisione me­
dica accettata a livello sociale e all’occorrenza 
allargata mina con l’andare del tempo la fonda­
mentale fiducia dei pazienti nei medici e nel per­
sonale curante. Non si percepisce più la dignità 
dei disabili o dei malati inguaribili o morenti, né

S. L’assistenza al suicidio

Oggi, in Svizzera, l’assistenza al suicidio è la 
forma più attuale e al tempo stesso più discussa 
dei cosiddetti aiuti a morire. Un’antiquata legi­
slazione penale nell’art. 115 del Codice penale 
dichiara non punibile l’assistenza al suicidio, 
quando non intervengono «motivazioni egoisti­
che». Così si apre già oggi la possibilità di una 
non punibilità dell’uccisione su richiesta.

5.1. A livello pratico la differenza fra l’assi­
stenza al suicidio, come viene praticata dalle 
cosiddette organizzazioni di aiuto a morire, e 
l’uccisione su richiesta consiste soprattutto nel 
fatto che l’atto decisivo finale - l’assunzione 
della pillola che causa la morte o l’apertura della 
flebo - viene compiuto personalmente dalla per­
sona che vuole morire. Tutte le operazioni prepa­
ratorie sono invece svolte o organizzate da chi 
aiuta a morire. È difficile vedere in questa pic­
cola differenza qualcosa di più di un semplice 
cavillo giuridico.

Un’altra differenza è notevolmente più impor­
tante. Mentre l’uccisione su richiesta viene presa 
in considerazione solo come ultima ratio in una 
situazione finale di insopportabile sofferenza, il 
suicidio assistito viene scelto come una variante 
operativa spesso molto prima del processo finale 
della morte, per esempio come reazione a una 
cattiva prognosi o diagnosi, specialmente in rela­
zione a malattie molto debilitanti o socialmente 
stigmatizzate, quali il cancro o l’AIDS, o alla

i loro grandi valori interiori e le loro presta­
zioni. 11 morire viene privato della sua serietà e 
degradato a processo manipolabile. Si favorisce 
un’immagine dell’uomo che sottolinea soprat­
tutto la funzionalità, l’efficienza, l’utilità o la 
capacità di godimento individuale, masche­
rando ampiamente il legame reciproco, la soli­
darietà, la vulnerabilità e la limitatezza della 
vita umana.

4.4. In relazione al diritto penale, in base a 
queste considerazioni, noi Vescovi non possiamo 
giammai accettare una qualsivoglia forma di 
legalizzazione dell’ uccisione su richiesta. Ciò 
vale anche per una generalizzata impunità di chi 
uccide, quando i morenti sono uccisi «sulla base 
della loro seria e pressante richiesta» «per libe­
rarli da sofferenze insopportabili e inelimina­
bili» l!.

prospettiva di una lunga sofferenza e di una cre­
scente decadenza fisica.

5.2. Anche in questo caso alle motivazioni 
interne, che depongono sia contro l’uccisione su 
richiesta sia contro il suicidio (cfr. sopra, IV.4.1. 
e IV.4.3.) si possono aggiungere importanti moti­
vazioni esterne. Si devono considerare soprat­
tutto le conseguenze etico-sociali che una diffusa 
pratica del suicidio può provocare. Ricordiamo 
l’effetto di imitazione e le possibili conseguenze 
della pubblicazione di guide al suicidio. Una dif­
fusa pratica del suicidio favorisce anche la bana­
lizzazione della morte. Essa favorisce una falsa 
ideologia dell’autodeterminazione (cfr. sopra 
III.l.) e produce una concezione superficiale 
della vita, che vuote evitare di affrontare le cre­
scenti difficoltà mediante il suicidio. Le persone 
gravemente disabili sono indotte a chiedersi se 
non debbano togliersi la vita piuttosto che per­
mettere, come avviene finora, l’impiego di 
grandi mezzi per consentire loro di continuare in 
qualche modo a vivere.

L’esperienza fatta nei Paesi Bassi dimostra 
anche che la pratica del suicidio medicalmente 
assistito si scontra continuamente con vari pro­
blemi. In un quinto circa dei casi, i pazienti non 
muoiono e devono essere uccisi con un’iniezione 
letale per evitare conseguenze indesiderate e 
drammatiche.

Infine, molto pesante è anche la richiesta, per

12 Così la maggioranza dei “Gruppi di lavoro sugli aiuti a morire" della Confederazione nel loro Rapporto al 
Dipartimento di giustizia e polizia federale (pp. 34-37. 47 del testo tedesco originale).



1060 Documentazione

la non punibilità dell’assistenza al suicidio, della 
testimonianza di una terza persona. Quest’ul- 
tima deve testimoniare che il desiderio di morire 
è stato espresso nel pieno possesso delle facoltà 
mentali e in modo assolutamente libero. Questa 
testimonianza, richiesta in primo luogo al perso­
nale curante o anche ai parenti, può provocare 
gravi problemi di coscienza.

5.3. Perciò, a causa della sua vicinanza 
all’uccisione su richiesta noi Vescovi rifiutiamo 
categoricamente l'assistenza al suicidio. Anche 
l'Accademia svizzera delle scienze mediche, 
nelle sue direttive etiche, esclude dall’ambito

delle prestazioni mediche l'aiuto dei medici e del 
personale curante al suicidio.

Attualmente, in materia di assistenza al suici­
dio, esiste nel diritto penale svizzero una deplo­
revole lacuna, che dovrebbe essere urgentemente 
colmata. Non si prende in considerazione l’aiuto 
al suicidio nel caso di malati psichici e Tossi- 
stenza al suicidio prestata in mòdo professionale 
Noi consideriamo entrambe le cose socialmente 
intollerabili. Continuiamo a sostenere che occor­
re urgentemente rivedere e integrare la legisla­
zione e che l’art. 115 del Codice penale va modi­
ficato e concretizzato ’.

V. L’ACCOMPAGNAMENTO DEI MORENTI

L’attuale dibattito sugli aiuti a morire indica 
chiaramente che occorre migliorare la cura per i 
morenti. Invece di rimuovere il morire attraverso 
l’uccisione dei malati gravi, occorre curare e ac­
compagnare i morenti con umanità e compe­
tenza.

Quest’accompagnamento nel morire deve 
essere orientato alle quattro esigenze fondamen­

tali del morente: non essere lasciato solo nel pi®" 
cesso della morte, non dover sopportare gravl 
sofferenze; poter regolare le ultime cose; poKr 
porre la domanda sul “dopo”, su una speranza 
che trascende la morte. Riconosciamo con gra'1 
tudine che al riguardo si fanno già varie cose. 
molto resta ancora da fare. Qui possiamo solo 
accennarvi.

1. Un accompagnamento globale al morire: la cura palliativa

Da alcuni anni ha preso piede una nuova 
branca della scienza medica: la medicina pallia­
tiva («palliative care»'*). Quando non è più pos­
sibile guarire una malattia, si cerca perlomeno di 
ridurne le dolorose conseguenze per la vita del 
paziente.

1.1. Al riguardo c’è anzitutto la terapia del 
dolore, conservando per quanto possibile la 
coscienza del paziente. Eliminando o riducendo 
le sofferenze, la persona può disporre meglio di 
se stessa e affrontare più serenamente la morte.

Per quanto possibile il paziente deve poter 
partecipare alla scelta e alla determinazione della 
terapia del dolore. Una buona comunicazione 
rafforza la fiducia nei medici e nel personale 
curante, quando ad esempio si spiega il senso e la 
portata di cure terapeutiche o palliative e quando, 
d’altra parte, non si prospetta alcun possibile 
miglioramento nel caso in cui il paziente senta

già avvicinarsi il momento della morte. Quand1’ 
non è possibile più alcuna effettiva codecisi°nf 
bisogna tener conto, qualora esistano, di pre'-‘ 
denti disposizioni del paziente.

1.2. Comunque la cura palliativa non •' 
mita alle cure mediche. Essa comprende anà1* 
un’attenta cura del corpo e un accompagnarne®*1 
psicosociale e spirituale, in modo che sia pre'et 
vata e favorita la dignità del morente. In q®eSia 
cura devono essere coinvolti anche i parenti *|J 
prima della morte sia dopo di essa. La compì*’ 
sità della cura palliativa richiede un buon eoo®* 
namento delle competenze dei vari gruppi p®’ 
fessionali in un’équipe di cura e assistenza.

1.3. La cura palliativa più efficace è ce*® 
mente quella che coinvolge anche la famigli®- 
non è possibile morire in famiglia, si può rie®* 
rere a un ospizio quale clinica specializzata, dm

” L'iniziativa parlamentare Dorle Vallander 2001 al riguardo è stata rigettata dal Consiglio nazionale I 
dicembre 2001, ma poco dopo egli ha presentato una mozione del medico paraplegico, consigliere nazionale. Guido
Zach, che chiede norme legislative per gli aiuti a morire.

“ Dall’inglese to palliate: stendere un mantello, coprire, eliminare i sintomi.



Documentazione 1061

le persone gravemente malate e morenti possono 
essere curate e assistite in un ambiente familiare. 
Purtroppo, a causa degli ingenti costi gestionali e 
della mancata copertura delle spese da parte delle 
assicurazioni, in Svizzera gli ospizi sono ancora 
rari. Del resto bisogna tener conto anche dell’im­
patto emotivo prodotto nel paziente dal suo tra­
sferimento in un ospizio.

Oggi cresce sempre più anche il desiderio di 
poter morire a casa propria in un ambiente fami­
liare. In questo caso l’assistenza, in prosecuzione 
della cura del malato a domicilio, viene assicu­
rata dai parenti con il sostegno da parte dell’as­
sociazione Spitex. Al riguardo si auspicherebbe, 
da un lato, l’introduzione di équipes mobili spe­
cializzate nelle cure palliative, dall'altro, la pos­
sibilità di ottenere un congedo per /’assistenza 
alla morte per la cura di parenti prossimi, come 
si è già richiesto da varie parti.

Naturalmente negli ospedali tutti i reparti 
dovrebbero avere una buona conoscenza delle

2. La dedizione umana

cure palliative e si dovrebbe creare o perlomeno 
sostenere un reparto gestito da un'équipe specia­
lizzata in cure palliative. Ciò vale anche per le 
case di cura e le case di riposo.

1.4. In base ai dati di un’indagine nazio­
nale”. in Svizzera l’accesso alle cure palliative è 
ancora lacunoso. Esistono notevoli differenze da 
Cantone a Cantone e manca il collegamento con 
la politica sanitaria. Perciò, occorre:

- introdurre la cura palliativa come materia 
obbligatoria sia nelle Facoltà di medicina sia 
nelle scuole professionali per la cura dei malati;

- garantire l’accesso alle cure palliative 
senza ulteriori oneri finanziari a tutti i malati cro­
nici inguaribili. Le cure palliative a domicilio 
vanno inserite nell’elenco delle prestazioni delle 
assicurazioni sanitarie;

- autorizzare e stimolare i Cantoni a trasfor­
mare le strutture sanitarie locali e ambulatoriali 
esistenti in unità di cure palliative.

Un’esigenza fondamentale del morente è 
quella di non essere lasciato solo. Oltre alle cure 
mediche e alle cure in genere bisogna assicurare al 
morente la presenza. Occorre rendergli piccoli ser­
vizi e, qualora lo desideri, offrirgli l’occasione di 
una conversazione o della recita di una preghiera.

2.1. Normalmente il personale curante non ha 
tempo per dedicarsi tranquillamente a questi ser­
vizi dell’amore umane. Ma non presupponendo 
una formazione professionale né medica né pasto­
rale, questi servizi possono essere resi in gran 
parte da assistenti volontari dei morenti. Consta­
tiamo con gratitudine che non pochi uomini e 
donne delle nostre parrocchie si mettono a dispo­
sizione per questi servizi e li assicurano fedel­
mente spesso per anni. In realtà, quest’assistenza 
ai morenti è una delle principali opere di miseri­
cordia che i credenti possono offrire ai loro simili.

2.2. Ma un servizio così esigente e responsa­
bile richiede anche un’adeguata selezione e for­
mazione e una formazione permanente degli 
accompagnatori. La Chiesa ha indubbiamente 
anche il dovere di formare delle persone per l’ac­
compagnamento dei morenti e attirare continua- 
mente l’attenzione sul significato cristiano del 
morire e sulla dimensione spirituale dell’accom­

pagnamento dei morenti. Gli attuali corsi, offerti 
ad esempio da Caritas Svizzera”, vanno quindi 
migliorati e moltiplicati.

2.3. Ci si chiede fino a che punto i parenti del 
morente possano e debbano assumere quest’ac­
compagnamento umano. Essi sono certamente i 
primi cui spetta questo compito. Ma in molti casi 
mancano non solo della formazione, bensì anche 
della sensibilità necessaria per assolvere un com­
pito così delicato. Spesso sono così sconvolti 
dalla morte imminente del loro congiunto da aver 
bisogno essi stessi di assistenza e consolazione. 
Anche quest’assistenza fa parte dei compiti degli 
assistenti volontari dei morenti, specialmente la 
consolazione immediatamente dopo il decesso 
della persona cara. A seconda delle situazioni un 
pensiero religioso o una preghiera comune può 
dare speranza e forza.

2.4. Vi sono ancora delle lacune nella rela­
zione fra morenti e assistenti volontari. Così non 
pochi morenti sono ancora costretti a morire senza 
un sufficiente accompagnamento umano. I servizi 
sociali parrocchiali possono e devono prendere in 
considerazione questo servizio. Soprattutto le case 
di cura e di riposo sarebbero particolarmente grate 
per un maggiore aiuto in questo campo.

" Lega svizzera contro il cancro / Società svizzera di medicina e cure palliative, Etat des lieux des 
soins palliatifs en Suisse 1999-2000, Berna 2001.

16 Caritas Svizzera, Programma "Accompagnamento nella fase finale della vita".



1062 Documentazione

3. L’accompagnamento pastorale dei morenti

Molte persone prossime alle morte pongono 
con insistenza la domanda sul senso. S’interro­
gano sul senso della loro sofferenza e su ciò che 
le attende dopo la morte. Esse vorrebbero esporre 
le loro paure al riguardo e trovare comprensione. 
Spesso sono tormentate da qualche aspetto della 
loro vita passata che vorrebbero chiarire e risol­
vere. Nella misura in cui sono capaci di dialogo, 
cercano degli interlocutori per queste loro do­
mande.

3.1. Inizialmente, gli accompagnatori volon­
tari possono e debbono parlare con loro e rispon­
dere alle loro domande. Come il medico e il per­
sonale curante anch’essi hanno un compito 
pastorale. Inoltre, molti morenti sono grati per 
l’accompagnamento di un assistente spirituale. Il 
loro compito è quello di preparare i morenti 
all’incontro con Dio e di parlare loro del morire 
con Cristo, quando esista una sensibilità al 
riguardo. Ciò avviene non solo nella conversa­
zione, ma soprattutto nella preghiera e nelle 
benedizioni che anche gli operatori pastorali laici 
possono dare.

3.2. Anche su questo punto possiamo ricono­
scere con gratitudine che la pastorale negli ospe­
dale è in genere ben organizzata. Forse in avve­
nire dovremo prestare maggiore attenzione alla 
pastorale dei morenti nelle case di riposo e a 
domicilio. Si potrebbe prendere in considera­
zione un corso formativo specifico per la pasto­
rale familiare. Occorre promuovere e migliorare 
anche la formazione di base e la formazione per­
manente degli operatori pastorali degli ospedali 
incaricati dell’accompagnamento dei morenti, 
nonché una formazione pastorale per gli accom­
pagnatori volontari. Dove si tratta del morire la 
Chiesa deve essere personalmente presente. Essa 
non vuole lasciare soli nel loro difficile compito 
quanti si curano dei morenti.

3.3. Ciò che noi come Chiesa cattolica 
abbiamo da offrire in particolare ai morenti 
sono i Sacramenti dei moribondi e la liturgia 
funebre. Non da ultimo a causa di un crescente 
calo del numero dei sacerdoti, queste due realtà 
sono passate un po’ in secondo piano. Dovreb­
bero essere più utilizzate nella pastorale dei 
morenti.

L'Unzione degli infermi non è, come indica 
già il nome, un Sacramento dei morenti, ma un 
rinforzo per i malati gravi. Attraverso la pre­
ghiera della Chiesa essa unisce i malati al Cristo 
sofferente. Anche nel caso di morenti, essa reca

in genere un sollievo nella malattia. Poiché con 
questo Sacramento si rimettono anche i peccati. 
l’Unzione degli infermi può essere amministrata 
solo da un sacerdote. Al posto dell’Unzione,1 
diaconi e i laici possono compiere altri riti dt 
benedizione (segni di croce, acqua santa), reci­
tare preghiere di benedizione e di ringraziamento 
e offrire parole di consolazione possibilmente bi­
bliche.

Il sacramento della Riconciliazione (Contea 
sione) aiuta soprattutto coloro che prima 
morire devono elaborare qualcosa del loro paS' 
sato. Spesso hanno già fatto una “confessione 
della loro vita” all’operatore pastorale laico oa 
un assistente volontario. In questo rivive l’antic8 
tradizione della confessione ai laici. Ma solo 1 
sacerdote, attraverso l’assoluzione sacramentale- 
può dare la certezza che Dio ha veramente 
donato la colpa.

Il Sacramento specifico dei morenti è il "r*" 
fico”, la santa Comunione. Essa unisce il nK> 
rente e il suo corpo sofferente con il corpo di tr' 
sto, che è morto e risorto per noi. Così lo accom­
pagna nel cammino verso l’aldilà. La Comunicò 
dei morenti può essere amministrata anche da1 
laici e quindi in qualsiasi momento del giorno' 
della notte.

Quando è ancora fisicamente possibile, non 
dovrebbe essere trascurata nell'accompagna- 
mento pastorale dei morenti.

Infine, la liturgia dei defunti prevede pre- 
ghiere e letture che devono accompagnare 
morente. L’accompagnatore valuterà l'idoneità 
di queste preghiere e le adatterà alle circostan# 
In ogni caso non bisogna “sommergere” i 
remi con le preghiere. Basta una breve preghi 
immediatamente prima e dopo il trapasso. Questa 
preghiera può essere un segno di speranza anc- 
per i presenti. Anch’essi dovrebbero poter pad^ 
cipare nella forma adatta al congedo del motta 
dalla vita terrena.

La forma ecclesiale-comunitaria del 
gedo - la celebrazione liturgica funebre e 131 
compagnamento all’ultima dimora - è uno * 
compiti più sensibili della pastorale. Esso 13 
chiederebbe una Lettera pastorale a sé. Qui 
tolineiamo solo un aspetto: questi riti non d‘ 
vrebbero essere confinati unicamente nella s'e 
privata. La liturgia funebre è una celebrazt® 
dell’intera comunità ecclesiale. Essa interi 
esprimere la solidarietà di tutta la parrocc 
con i parenti; lo stesso intende fare la celeb(* 
zione del “trigesimo” e dell’anniversario de 

morte.



Documentazione 1063

Conclusione

Abbiamo cercato di esporre ciò che il morire 
significa per noi come uomini e come cristiani. 
Abbiamo posto l’accento sulla dignità del mo­
rente e sul suo valore agli occhi di noi cristiani. 
Gesù Cristo si è dedicato in modo particolare ai 
malati e ha promesso il Regno di Dio ai poveri. 
Seguendo il suo esempio, sentiamo di dovere cu­
rare in modo particolare i malati e i poveri. Attra­
verso questa cura vogliamo assicurare la dignità 
del morente. Nessun uomo è più povero di un 
morente. Egli deve abbandonare non solo tutti i 
suoi beni terreni, ma la sua stessa vita fisica. E 
tuttavia proprio questi poveri possono arricchire 
molti. Chi li accompagna nel momento del loro 
distacco dalla vita terrena e vede il modo in cui

vanno incontro alla morte può imparare molte 
cose in grado di rendere la sua vita più vera, più 
orientata a Dio e più ricca.

Se il grado di civiltà di una società si misura 
dal suo modo di porsi nei riguardi del morire 
umano, il nostro mondo moderno non è certa­
mente disposto al meglio. Non esiste peggiore 
violazione della dignità del morente della sua 
uccisione prematura. Perciò, ci siamo opposti 
agli aiuti a morire attivi diretti e all’assistenza al 
suicidio e abbiamo chiesto invece un’intensa 
cura e accompagnamento del morente. Così vo­
gliamo non solo proteggere la dignità del mo­
rente, ma anche contribuire a rendere più umana 
la nostra società.

Einsiedeln, 4 giugno 2002

I Vescovi svizzeri

Dal Libro Sinodale (n. 71)

Cura pastorale degli infermi
Accanto a un grande rispetto per il malato, che non deve sentirsi obbligato a com­

piere gesti religiosi da lui non richiesti, nel contesto pastorale va data particolare atten­
zione ai Sacramenti destinati agli infermi: la Comunione eucaristica, la Penitenza e 
l’Unzione. Ai malati che lo desiderano, sia degenti nella propria casa sia in strutture 
sanitarie, va offerta «la possibilità di ricevere spesso e, specialmente nel tempo 
pasquale, anche tutti i giorni la Comunione eucaristica», avvalendosi dell’aiuto di un 
adeguato numero di ministri straordinari della Comunione, che integrino opportuna­
mente l’opera prestata in prima persona dal parroco e dagli altri sacerdoti.

In casi di infermità prolungata il parroco valuti l’opportunità di celebrare qualche 
volta la Messa - escludendo sempre la domenica e i giorni festivi - in casa del malato. 
Altri sacerdoti che fossero invitati a celebrare nella casa di un infermo avvertano sem­
pre il parroco.

L’Unzione degli infermi, preceduta e accompagnata da adeguata catechesi rivolta 
anche ai familiari del malato, è una vera e propria celebrazione liturgica e richiede che 
il sacerdote utilizzi con sapienza le possibilità pastorali offerte dal Rituale. E un gesto 
anche di sana pedagogia che questo Sacramento sia celebrato in forma comunitaria 
alcune volte nell’anno, soprattutto in occasione di Giornate dell’ammalato. Si abbia 
l’avvertenza di designare precedentemente i malati che - debitamente preparati - rice­
veranno l’Unzione, evitando tuttavia che il Sacramento venga amministrato a persone 
che sono unicamente avanti negli anni, ma non vivono una condizione di malattia che 
in qualche modo prefiguri il declino della vita, e ai fedeli che hanno malattie non gravi.

Nel caso della sofferenza possiamo cogliere maggiormente le valenze di comuni­
cazione di speranza, che sono insite in una corretta e appropriata celebrazione del sacra­
mento dell’Unzione degli infermi: quando è possibile, la celebrazione in chiesa di tale 
Sacramento è momento di grande ricchezza.



1064 Documentazione

L’approvazione degli Statuti
del Cammino Neocatecumenale

11 Cardinale Presidente del Pontificio Consiglio per i Laici, incontrando un’assemblea di menibn 
del “Cammino” riunita a Porto San Giorgio domenica 30 giugno, ha pronunciato questo discorso- 
che pubblichiamo in quanto può aiutare a comprendere il significato del Decreto di approvazione 
degli Statuti del Cammino Neocatecumenale (cfr. in Atti della Santa Sede, pp. 967-968).

Sono lieto di essere qui a Porto San Giorgio con voi, catechisti itineranti, venuti da tuli1 
i Continenti e radunati in preghiera di lode e di ringraziamento a motivo deH’approvazione 
degli Statuti del Cammino Neocatecumenale da parte del Pontificio Consiglio per i Laici- H 
28 scorso, infatti, ho consegnato nelle mani di Kiko Argiiello, di Carmen Hemàndez e di don 
Mario Pezzi, il Decreto di approvazione degli Statuti, firmato da me, come Presidente de1 
Dicastero, e da S.E. Mons. Stanislaw Rylko, come Segretario del medesimo, e recante 'a 
data del 29 giugno 2002, solennità dei Santi Pietro e Paolo.

Si tratta certo di un atto giuridico, ma di profondo significato ecclesiale e di questo 
occorre essere ben convinti. Sbaglierebbe chi pensasse che tale approvazione statutaria sia 
un mero adempimento burocratico, quando invece rappresenta il compimento di un vivo 
desiderio del Santo Padre, espresso fin dall’incontro del 24 gennaio 1997 - che voi certa­
mente ricorderete - e ribadito nella Lettera autografa a me indirizzata il 5 aprile 2001. con 
la quale confermava al Pontificio Consiglio per i Laici l’incarico di portare a termine il deh' 
cato processo di discernimento e di approvazione degli Statuti come «appuntamento inelu- 
dibile» per «l’esistenza stessa del Cammino».

Il mio breve discorso oggi toccherà tre punti principali: in primo luogo il grande do®0 
che il Cammino Neocatecumenale rappresenta per la Chiesa; in secondo luogo il significò0 
del processo di elaborazione degli Statuti e l’importanza degli Statuti stessi; e in terzo luogo 
quattro campi che richiedono speciale attenzione nella vita del Cammino, ossia il rappo,ic 
con i Vescovi, i sacerdoti e la parrocchia nel suo insieme nonché le altre comunità ecclesia'1, 
come pure il rispetto scrupoloso della libertà del singolo, con speciale enfasi sul “fol° 
interno”.

Già in diverse occasioni il Santo Padre aveva sottolineato l’abbondanza di frutti di con- 
versione, di fede matura, di comunione fraterna e di slancio missionario delle Comunità 
neocatecumenali, riconoscendo il Cammino come «un itinerario di formazione cattolica' 
valida per la società e per i tempi odierni» (AAS 82 [1990], 1513-1515). Non posso inoliò 
non ricordare le parole che il Papa vi rivolgeva per i trent’anni di vita del Camini®0, 
«Quanta strada avete fatto con l’aiuto del Signore! Il Cammino ha visto in questi anni u®° 
sviluppo e una diffusione nella Chiesa veramente impressionanti (...) come l’evangelico gì®' 
neilino di senapa, è diventato, trent’anni dopo, un grande albero, che s’estende ormai in P1U 
di 100 Paesi del mondo (...)», sottolineando inoltre «l’abbondanza dei doni che il Signore h-1 
concesso in questi anni a voi e, per mezzo vostro, a tutta la Chiesa». Perciò il Papa in quel 
discorso inseriva questo vostro fecondo sviluppo nel quadro di una fioritura di carismi e J1 
nuove modalità espressive della Chiesa in quanto mistero di comunione missionaria (cfr 
Giovanni Paolo II, Discorso del 24 gennaio 1997).

A questo incoraggiante riconoscimento occorreva tuttavia dare concreta risposia 
mediante l’esame e la conseguente approvazione degli Statuti del Cammino. La realtà tanto 
consistente quanto composita, costituita dalla presenza delle Comunità neocatecumenali,n 
numerosissime Diocesi e parrocchie di tanti Paesi diversi, l’opera dei catechisti itineranti e 
delle famiglie in missione, l’esistenza di oltre quaranta Seminari diocesani "Redemptpris



Documentazione 1065

Mater" legati all'esperienza del Cammino, come non poteva contare su una «chiara e sicura 
regola di vita» (cfr Giovanni Paolo II, Lettera autografa, cit„ n. 2) traducibile nella stesura 
di norme statutarie? Affidandosi alla sola tradizione orale, non si andava forse incontro al 
rischio dell’indeterminatezza, lasciando il tutto in balia di eventuali arbitrarietà dovute alla 
mancanza di riferimenti certi, da tutti conosciuti e rispettati? Oggi queste norme statutarie 
approvate dalla Santa Sede - come ben si dice nel Decreto - costituiscono ferme e sicure 
linee-guida per la vita del Cammino.

L’importanza di uno Statuto è stata sempre più consapevolmente capita dagli iniziatori 
del Cammino, i quali, insieme ad alcuni collaboratori, si sono instancabilmente impegnati 
nel dialogo con il nostro Dicastero, affinché potesse essere conseguito lo scopo indicato dal 
Santo Padre per il bene della Chiesa e, in particolar modo, del Cammino Neocatecumenale 
stesso. Oltre cinque anni sono stati impegnati nello studio delle diverse e successive bozze 
di Statuti, sottoposte al Pontificio Consiglio per i Laici. Il dialogo è stato vivace, a volte 
anche difficile, ma sempre guidato da un alto senso di consapevolezza e di carità ecclesiale. 
Durante questi anni, il Pontificio Consiglio per i Laici ha sempre operato in stretta collabo- 
razione con gli altri Dicasteri della Curia Romana direttamente interessati alla questione, in 
ragione e nell’ambito delle rispettive competenze.

Diverse osservazioni ci sono pervenute dalla Congregazione per la Dottrina della Fede, 
che sono state debitamente incorporate nel testo definitivo. In questi anni numerosi sono stati 
i contatti con singoli Presuli e Conferenze Episcopali di tutto il mondo per la valutazione del­
l’esperienza del Cammino a livello locale, diocesano e nazionale, mentre numerosi Patriar­
chi, Cardinali e Vescovi hanno scritto al Santo Padre per incoraggiare l’esame e l’approva­
zione degli Statuti. Ripetute sono state da parte nostra le consultazioni con esperti in materia 
canonica e non abbiamo tralasciato di considerare con attenzione tantissime altre testimo­
nianze ed osservazioni provenienti da persone che conoscono da vicino l’esperienza del Cam­
mino. Questo lungo processo di elaborazione e di esame degli Statuti è stato allo stesso tempo 
occasione provvidenziale e tempo forte di discernimento della proposta e dell’esperienza del 
Cammino Neocatecumenale da parte della Santa Sede e si conclude con questa «ulteriore 
garanzia dell’autenticità del vostro carisma» (cfr Giovanni Paolo II, Discorso del 24 gennaio 
1997; Lettera autografa, cit„ n. 2), quale è l’approvazione degli Statuti.

Gli iniziatori del Cammino e coloro che li hanno aiutati durante questo processo pos­
sono attestare con quanta determinazione il Pontificio Consiglio per i Laici ha proceduto per 
adempiere il mandato del Santo Padre nell’ambito della propria competenza, nonché con 
quanta cura e rispetto ha operato affinché fosse interamente rispettata la realtà del Cammino 
secondo le linee proposte dai suoi iniziatori. Non è infatti diritto del nostro Dicastero ela­
borare e imporre norme statutarie alle diverse realtà, le quali godono della libertà di espri­
mere negli Statuti sottoposti alla considerazione della Santa Sede il carisma, gli scopi, la 
pedagogia, lo “stile” e le modalità specifiche di procedere e di operare loro propri. Anche 
nel caso del Cammino, dunque, l’intervento dell'autorità ecclesiastica si è limitato a verifi­
care ed assicurare la conformità degli Statuti alla dottrina e alla disciplina della Chiesa, 
affinché l’esperienza del Cammino possa ancora dare maggiori frutti di quel «radicalismo 
evangelico e di straordinario slancio missionario che esso porta nella vita dei fedeli laici, 
nelle famiglie, nelle comunità parrocchiali [insieme alla] ricchezza delle vocazioni suscitate 
alla vita sacerdotale e religiosa» (cfr. Decreto del Pontificio Consiglio per i Laici, 29 giugno 
2002), assicurando altresì che questi buoni frutti si radichino sempre più nel terreno fecondo 
della Chiesa cattolica.

Nello stesso tempo la Santa Sede ha molto insistito su alcuni aspetti fondamentali e sui 
quali vorrei ora richiamare la vostra attenzione. I rapporti dei cristiani tra loro sono gover­
nati dalla grande legge dataci da San Paolo: «Siate sottomessi gli uni agli altri nel timore di 
Cristo» (£^5,21). Questo principio dottrinale e morale, radicato nella dignità di ogni bat­
tezzato, governa i rapporti tra tutti i cristiani. Nell’ultima parte del quinto capitolo della sua



1066 Documentazione

Lettera, San Paolo applica questo principio al particolare rapporto esistente nell’ambito 
della Chiesa. I primi catechisti nella Chiesa sono i Vescovi, successori degli Apostoli, con­
sacrati da Dio e assistiti dallo Spirito Santo per essere buoni Pastori del loro gregge, a capo 
delle diverse Chiese locali, incaricati quindi della delicata e pressante responsabilità di 
annunciare il Vangelo di Cristo, di essere i dispensatori dei divini misteri, di insegnare la 
verità della fede e della sicura dottrina e di presiedere su tutti i fedeli, radunati nell’unità 
della carità. Ai Vescovi quindi, uniti al Santo Padre nel Collegio apostolico, dovete fare sem­
pre rispettoso e ubbidiente riferimento. Nulla senza il Vescovo! Lo Statuto è dato ai Vescovi 
- come viene detto nel Decreto - quale «importante sostegno» nel loro «paterno e vigile 
accompagnamento delle Comunità Neocatecumenali» (cfr. Decreto del Pontificio Consiglio 
per i Laici, 29 giugno 2002). Lo Statuto è strumento al servizio della comunione e perciò è 
«strumento al servizio dei Vescovi» (cfr. art. 5 degli Statuti). Ci piace ricordare ed applicare 
qui quanto diceva il Santo Padre nella sua Lettera Enciclica Redemptoris missio, quando, al 
numero 72, chiedeva ai Vescovi cordialità e magnanimità nell’accoglienza delle nuove realtà 
presenti nelle Diocesi e a quelle un vero spirito di umiltà nel proporre e seguire il proprio 
cammino, inserendosi nel tessuto vivo e multiforme delle comunità cristiane. È vero che 
l’approvazione degli Statuti da parte della Santa Sede è come un invito e una garanzia per­
ché l’esperienza del Cammino continui a svilupparsi in molte nuove Diocesi, fermo restando 
che, come dicono gli Statuti stessi, tocca ad ogni Vescovo «autorizzare l’attuazione del Cam­
mino Neocatecumenale nella Diocesi» (art. 26) perché proceda nelle parrocchie dove è stato 
espressamente invitato. Lo Statuto quindi investe i Vescovi di grande responsabilità. «Siate 
sottomessi gli uni agli altri nel timore di Cristo»: questo principio governa i rapporti tra i 
Vescovi e tutti coloro che appartengono al Cammino.

La Santa Sede si è anche preoccupata di precisare negli Statuti il peso da dare alla figura 
del parroco, nonché di valorizzare la presenza, nella Comunità neocatecumenale, del pre­
sbitero e del suo compito di governo, di insegnamento e di santificazione; così come di porre 
l’accento sul rispetto dovuto alla vocazione dei chierici e alla disciplina dei religiosi che per­
corrono il Cammino.

Molto sentita è stata la forte affermazione della salvaguardia del “foro interno” delle per­
sone, intesa non a restringere il “cammino” di conversione secondo la pedagogia propria della 
comunità, bensì a garantire la libera scelta delle persone, al contempo valorizzando sempre di 
più il sacramento della Penitenza, secondo quanto recentemente indicato dal Santo Padre nel 
Motu Proprio Misericordia Dei. Molte sono state le osservazioni incorporate nel testo e in tutto 
ciò devo dare atto agli iniziatori del Cammino di aver accolto con ubbidienza ed intelligenza 
quanto proposto, che secondo loro corrisponde alla vera natura e prassi del Cammino stesso.

In particolare modo tengo a sottolineare qui l’aspetto fondamentale rappresentato dalla 
vostra piena apertura di spirito e fattiva disponibilità ad essere inseriti nelle comunità cri­
stiane parrocchiali e diocesane al servizio non solo di coloro che percorrono il “Cammino", 
ma di tutta la comunità, offrendo i doni e i talenti che il Signore vi ha dato e al contempo 
apprezzando e valorizzando tutto ciò che lo Spirito suscita nella vita dei fedeli attraverso 
diversi itinerari di formazione cristiana e di modalità di espressione del Suo mistero di san­
tità e di comunione. San Paolo «fa culminare le sue esortazioni, che descrivono una vita per­
vasa dallo Spirito, con la richiesta rivolta a tutti i credenti di sottomettersi gli uni agli altri 
... Inoltre i doveri sono elencati come doveri reciproci: “Siate sottomessi gli uni agli altri nel 
timore di Cristo”» (C.S. Keenan).

Affido ad ognuno di voi questi Statuti, alla responsabilità di ciascuno davanti a Dio. 
Siete tutti corresponsabili nell’adeguare il vostro operare alla regola che vi è stata data, le 
cui indicazioni normative vanno rispettate integralmente. Gli Statuti infatti sono stati esa­
minati e rivisti nei minimi particolari: ogni espressione ha un senso. Essi devono essere 
sempre per ognuno di voi, e per tutti voi, guida illuminante per una crescita feconda nella 
Chiesa e per la Chiesa.



Documentazione 1067

Certo non si può chiedere tutto ad uno Statuto. Essendo strumento giuridico non può 
costituire un orientamento sistematico e approfondito in materia dottrinale, liturgica e cate­
chetica. Non a caso, infatti, gli Statuti del Cammino rimandano esplicitamente al Direttorio 
catechistico ( “Cammino Neocatecumenale. Orientamenti alle équipes di catechisti” ) i cui 
diversi volumi avete presentato alle competenti Congregazioni e che aspetta l’esame e l’ap­
provazione congiunta della Congregazione per la Dottrina della Fede, della Congregazione 
per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti e della Congregazione per il Clero. L’ap­
provazione degli Statuti può essere un autorevole e utile supporto al lavoro di revisione in 
corso.

Inoltre l’approvazione degli Statuti è stata concessa ad experimentum per un quinquen­
nio, il che impegna il Pontificio Consiglio per i Laici non solo ad adempiere diligentemente 
l’incarico affidatogli dal Sommo Pontefice «di continuare ad accompagnare il Cammino 
anche in futuro» (cfr. Giovanni Paolo II, Lettera autografa, cit., n. 3) ma anche a proseguire 
il dialogo con gli iniziatori del Cammino per discernere e verificare l’applicazione degli Sta­
tuti nella prassi del Cammino stesso.

Ciò che veramente importa è che questi Statuti, approvati dal Pontificio Consiglio per i 
Laici adempiendo al desiderio del Santo Padre, siano per voi motivo di gratitudine, letizia, 
sicurezza e speranza nel vostro cammino, nonché richiamo della Divina Provvidenza ad una 
sempre più grande responsabilità verso il dono che il Signore vi ha dato per la santificazione 
delle persone, per l’edificazione delle comunità cristiane, per un crescente slancio di “nuova 
evangelizzazione” sino agli estremi confini della terra a maggior gloria di Dio.

A chiunque abbia conosciuto il Cammino Neocatecumenale è familiare la rappresenta­
zione della croce gloriosa, che alcuni hanno anche a casa loro. Nella catechesi per la convi­
venza del primo scrutinio, Kiko Arguello proclama: «La croce gloriosa è il segreto 
profondo del Cristianesimo ... La croce è proprio il cammino della nostra salvezza».

E la croce di Gesù che informa il Decreto e gli Statuti, la cui approvazione celebriamo 
oggi. Il mistero della croce, nel quale ogni cristiano è stato battezzato, è un unico mistero, 
il mistero dell’amore del Padre e del Figlio. Fino alla fine del suo pellegrinaggio terreno, il 
Figlio si è abbandonato in amore obbediente a Dio: «Padre, nelle tue mani consegno il mio 
spirito» (Le 23,46).

In questi anni in cui camminerete insieme nell’applicazione di questi Statuti, vi chiedo 
di essere attenti a tutte le strade che portano a Dio, indicate dall’amore obbediente di Colui 
che è morto in croce. L’accettazione e l’applicazione fedele degli Statuti nonché l’obbe­
dienza al Santo Padre e ai Vescovi della Chiesa sono centrali nella ricompensa promessa a 
coloro che seguono la strada segnata dalle Beatitudini: «Una buona misura, pigiata, scossa 
e traboccante vi sarà versata nel grembo» (Le 6,38).

L’amore obbediente richiede la povertà che informa le Beatitudini. Mediante l’amore 
obbediente sarete sempre più condotti nel mistero della pienezza della gloria di Dio rivelata 
nella croce di Gesù. Quanti tra voi camminano per queste strade benedette saranno come 
bambini, come gli angeli che vedono costantemente il volto di Dio. La vostra santa sempli­
cità vi dischiuderà l’indivisibile semplicità di Dio.

James Francis Card. Stafford
Presidente

del Pontificio Consiglio per i Laici

^L'OsservatoreRomano, 1-2 luglio 2002



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO-

SISTEMI AUDIO E VIDEO
È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi

— sistemi video - grandi schermi

— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:

— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

VIA REYCEND, 43/b - 10148 TORINO ___________________________ '____________________________ _____ jl 
Tel. 011.229.50.85 • Fax 011.220.92.59 • e-mail: info@passaudiovide^



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56 209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 01 1/51 56295 (ab. 335/632 35 90)
ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/51 56 369
E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56209
E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56 383 - fax 011/51 56 209
venerdì ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56 310 - fax 011/51 56 319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56 289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 01 1/51 56 419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/5156 220 - fax 011/51 56 229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Ciovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56 340 - fax 01 1/51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56 450 - fax 011/51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56 239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56 430 - fax 011/51 56 439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 2092 - fax 01 1/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per ia Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-maii: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 6 - Giugno 2002

Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa”
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 1/2003
Spedito: Gennaio 2003


