
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

7-8 ANNO LXXIX
 LUGLIO-AGOSTO 2002



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. 

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Uff ciò. 
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali e Vescovi Ausiliari - ore 9-12 (escluso sabato)
Fiandino S.E.R. Mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 349/15741 61)
Lanzetti S.E.R. Mons. Giacomo (ab. tei. 011/52121 73 - 347/24620 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale TO Città:
Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329/21481 26)
venerdì ore 10-12
Distretti pastorali:
TO A/W: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
lunedì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/97231 71 - 339/359 6870) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpigiano tei. 011/9676325 - 335/611 03 39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Cravero don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO.

Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011 /51 56 360 - ab. 011 /521 15 57)
(segue nella III di copertina)



Rivista diocesana torinese
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

LXXIX Luglio-Agosto 2002

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Lettere Apostoliche di nomina dei Vescovi Ausiliari 1079
Messaggio ai Barnabiti nel V Centenario della nascita di Sant'Antonio Maria Zaccaria 1083
Messaggio nel Centenario della morte di Santa Maria Goretti 1085
Messaggio nel 175° della Piccola Casa della Divina Provvidenza e nel 160° della morte di

San Giuseppe Benedetto Cottolengo 1088
Messaggio in occasione del XVI Incontro Intemazionale di Preghiera per la Pace 1091
Interventi in occasione della XVII Giornata Mondiale della Gioventù:

- Domenica 21 luglio
All’ Angelus 1093

~ Martedì 23 luglio
Nella cerimonia di benvenuto 1094

- Giovedì 25 luglio
Alla “Festa di accoglienza” 1095

- Sabato 27 luglio
Alla Veglia di preghiera 1098

- Domenica 28 luglio
Nella Concelebrazione Eucaristica 1101

- Domenica 4 agosto
All'Angelus ‘ 1103

Atti della Santa Sede
Congregazione per la Dottrina della Fede:

Circa l’attentato conferimento dell’Ordinazione sacerdotale ad alcune donne cattoliche 1105

Congregazione delle Cause dei Santi:
Promulgazione di Decreti:

le virtù eroiche della Serva di Dio Nemesia Valle 1107

Congregazione per il Clero:
Istruzione II presbitero, pastore e guida della comunità parrocchiale 1111



1078

Atti del Cardinale Arcivescovo

Consacrazione Episcopale dei due Vescovi Ausiliari:
- Cronaca 1137
- Lettere Apostoliche di nomina 1079
- Omelia del Cardinale Arcivescovo 1138
- Interventi conclusivi dei nuovi Vescovi 1141
- Invito alla Consacrazione Episcopale 1144
- Verbale della presa di possesso dell’ufficio di Vescovo Ausiliare 1145
- Ricordo dei Vescovi Ausiliari nella Preghiera Eucaristica * 1145

Omelia in Cattedrale nel I Raduno dei Piemontesi in Europa 1146

Catechesi ai giovani riuniti a Toronto per la XVII Giornata Mondiale della Gioventù 1149

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Rinunce di parroci - Termine di ufficio - Trasferimenti di parroci - Nomine - Gruppo 
dei parroci consultori - Istituto Superiore di Scienze Religiose - Parrocchia S. Ber­
nardo Abate in Carmagnola - Cappellani militari - Sacerdoti extradiocesani defunti - 
Sacerdote religioso defunto - Comunicazione su Ordini Equestri - Sacerdoti dio­
cesani defunti 1199

Documentazione
118 anni di Vescovi Ausiliari (don Giuseppe Tuninetti) 117^

S. Eusebio di Vercelli: sentinella, testimone e pastore (* Enrico Masseroni) 11»'

Il diritto di associazione dei fedeli nella Chiesa dopo il Vaticano II: aspetti giuridici (don 
Valerio Andriano) 1159

Una tipologia turistica emergente: Tecoturismo (mons. Piero Monni) 1I1”

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
ABBONAMENTI PER IL 2002

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l’abbonamento;
ricorda che l'abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime:
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell'Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l’anno 2002: € 50. da versarsi sul Conto Corrente 
Postale 25493107, intestato a Rivista Diocesana Torinese - corso Matteotti n. 11 - 
10121 Torino.



Atti del Santo Padre

LETTERE APOSTOLICHE
DI NOMINA DEI VESCOVI AUSILIARI

nomina di mons. guido fiandino
TESTO DELLA
LETTERA APOSTOLICA

IOANNES PAULUS EPISCOPUS 
SERVUS SERVORUM DEI 

dilecto Filio Vidoni Fiandino, 
e clero archidioecesis Taurinensis ibique Vicario Generali, 

renuntiato Auxiliari eiusdem metropolitanae Sedis 
simulque electo Episcopo titulo Aleriensi, 
salutem et Apostolicam Benedictionem.

In beati Petri Cathedra positi, cupientes concedere postulationi, qua Venerabi- 
lis Frater Noster Severinus S.R.E. Cardinalis Poletto, Archiepiscopus Metropolita 
Taurinensis, petivit Auxiliarem, te, dilecte Fili, egregiis dotibus ornatum rerumque 
ecclesialium ipsius loci abunde peritum, putamus idoneum cui eiusmodi concreda­
mus officium.

De consilio igitur Congregationis pro Episcopis, summa Apostolica potestate te 
constituimus Auxiliarem Taurinensem simulque nominamus Episcopum titulo 
deriensem, cunctis tributis iuribus impositisque obligationibus cum episcopali 
dignitate cumque tali munere ad normam iuris conexis.

Permittimus ut ordinationem a quolibet catholico Episcopo extra urbem 
Romam accipias secundum statutas liturgicas leges. Antea autem catholicae fidei 
professionem facies atque ius iurandum nuncupabis fidelitatis erga Nos et Nostros 
Successores ad Ecclesiae normas.

Fac denique, dilecte Fili, arte coniunctus cum sollerti Praesule insignis et caris- 
simae metropolitanae Sedis Taurinensis, officium tuum studeas obire adhibens prae­
sertim caritatem, peculiarem notam Christi discipulorum, horum verborum memor:

1079



1080 Atti del Santo Padre

«si diligamus invicem, Deus in nobis manet, et caritas eius in nobis consummata 
est» (1 Io 4,12). Paracliti Spiritus dona, auspice Virgine Maria Auxiliatrice, te 
comitentur iugiter.

Datum Romae, apud S. Petrum, die vicesimo primo mensis lunii, anno Domini 
bis millesimo secundo, Pontificatus Nostri vicesimo quarto.

IOANNES PAULUS PP. II

Marcellus Rossetti, protonot. apost

traduzione 
CONOSCITIVA

GIOVANNI PAOLO VESCOVO
SERVO DEI SERVI DI DIO

invia il saluto e la Benedizione Apostolica al diletto Figlio
GUIDO FIANDINO

del Clero dell’Arcidiocesi di Torino ed ivi Vicario Generale 
nominato Ausiliare della medesima Sede Metropolitana 

e contestualmente eletto Vescovo titolare di Aleria.
Posto sulla cattedra di San Pietro, desiderando accogliere la richiesta con la quale il nostri’ 

Venerabile Fratello il Cardinale di Santa Romana Chiesa Severino Poletto. Arcivescovo Metro­
polita di Torino, ha chiesto un Ausiliare, ti riteniamo idoneo, diletto Figlio, fornito di doti spic­
cate e molto esperto nelle realtà ecclesiali di quella località, per affidarti questo ufficio.

Pertanto, su proposta della Congregazione per i Vescovi, in virtù della suprema Potestà 
Apostolica, ti costituiamo Ausiliare di Torino e contestualmente ti nominiamo Vescovo tito­
lare di Aleria, con tutti i relativi diritti e doveri connessi con la dignità episcopale e con tale 
ufficio secondo il diritto.

Concediamo che tu riceva l’Ordinazione fuori Roma da un Vescovo cattolico, secondo 
le prescrizioni liturgiche. Prima però emetterai la professione della fede cattolica e pronun- 
cerai il giuramento di fedeltà a Noi e ai Nostri Successori, secondo le norme della Chiesa.

Procura inoltre, diletto Figlio, in stretta connessione con lo zelante Presule dell’insigne 
e carissima Sede Metropolitana di Torino, di adempiere il tuo ufficio applicando soprattutto 
la carità, peculiare distintivo dei discepoli di Cristo, memore di queste parole: «Se ci 
amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l’amore di lui è perfetto in noi» (IGv 4,12). 1 
doni dello Spirito Paraclito, auspice la Vergine Maria Ausiliatrice, ti accompagnino sempre

Dato in Roma, presso San Pietro, il giorno ventuno del mese di Giugno, dell'anno del 
Signore duemiladue, ventiquattresimo del Nostro Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II
Marcello Rossetti 

protonotario apostolico



Atti del Santo Padre 10X1

Nomina di mons. Giacomo lanzetti
TESTO DELLA
LETTERA APOSTOLICA

IOANNES PAULUS EPISCOPUS 
SERVUS SERVORUM DEI 

dilecto Filio Iacobo Lanzetti, 
e clero archidioecesis Taurinensis ibidetnque hactenus Vicario Generali, 

eiusdem Sedis electo Episcopo Auxiliari
et titulo ornato vacantis episcopalis Ecclesiae Marianensis in Insula Corsica, 

salutem et Apostolicam Benedictionem.

Omnibus praesertim Episcopis populi sui commisit Dominus munus testifi- 
candi, virtute Spiritus Sancti, Evangelium Christi coram gentibus et populis (cfr. 
Lumen gentium, 24). Cum ergo Venerabilis Frater Noster Severinus S.R.E. Cardi­
nalis Paletto, Archiepiscopus Taurinensis, ad aptius providendum gregis sui pasto- 
elibus necessitatibus Auxiliarem Episcopum sibi postulaverit, Nos huiusmodi 
Petitioni concedere cupientes hoc ministerium tibi concredi posse putamus, dilecte 
Fili, qui sacerdotalibus virtutibus rerumque agendarum peritia palam enites.

De consilio igitur Congregationis pro Episcopis, pro Apostolica Nostra auctori- 
Late te Sedis titularis Marianensis in insula Corsica renuntiamus Episcopum 
simulque Auxiliarem facimus illius quem diximus Praesulis, perinde ac canonibus 
Dris canonici statuitur.

Ad ordinationem tuam quod attinet, permittimus ut eam a quolibet catholico 
Episcopo accipias extra urbem Romam, secundum liturgicas praescriptiones. Sed 
antea fidei professio erit tibi facienda et fidelitatis ius iurandum in Nos et Nostros 
Successores iuxta Ecclesiae leges normasve.

Denique, dilecte Fili, Deum Patrem precamur ut spiritualis benedictionis uber­
tate operam tuam ditet, plane fisi te maxima assiduitate laturum esse auxilium gre­
gis Taurinensis Pastori atque clero populoque istius archidioecesis fructuose pro­
fecto esse ministraturum.

Datum Romae, apud S. Petrum, die vicesimo primo mensis lunii, anno Domini 
bismillesimo secundo, Pontificatus Nostri vicesimo quarto.

IOANNES PAULUS PP. II

Marcellus Rossetti, protonot. apost.



10X2 Atti del Santo Padre

traduzione
CONOSCITIVA

GIOVANNI PAOLO VESCOVO
SERVO DEI SERVI DI DIO

invia il saluto e la Benedizione Apostolica al diletto Figlio
GIACOMO LANZETTI

del Clero dell’Arcidiocesi di Torino e finora Vicario Generale nello stesso luogo 
eletto Vescovo Ausiliare della medesima Sede e provvisto con il titolo 

della Chiesa episcopale vacante di Mariana in Corsica.
A tutti, particolarmente ai Vescovi del suo popolo il Signore ha affidato il compilo d' 

testimoniare, con la forza dello Spirito Santo, il Vangelo di Cristo davanti alle nazioni e ai 
popoli (cfr. Lumen gentium, 24). Poiché il Nostro Venerabile Fratello il Cardinale di Santa 
Romana Chiesa Severino Poletto, Arcivescovo di Torino, per provvedere in modo più ade- 
guato alle necessità pastorali del suo gregge ha richiesto per sé un Vescovo Ausiliare, desi' 
derando accedere a questa richiesta Noi riteniamo di poterti affidare questo ministero, diletto 
Figlio, che emergi chiaramente per le virtù sacerdotali e l’esperienza nel trattare le vane 
questioni.

Pertanto, su proposta della Congregazione per i Vescovi, in virtù della Nostra Autorità 
Apostolica, ti nominiamo Vescovo della Sede titolare di Mariana in Corsica e contestuali 
mente ti eleggiamo Ausiliare del sopraddetto Presule, secondo quanto è stabilito nei canoni 
del diritto canonico.

Per quanto riguarda la tua Ordinazione, concediamo che tu la riceva fuori Roma da un 
Vescovo cattolico, secondo le prescrizioni liturgiche. Prima però dovrai emettere la profes- 
sione di fede e il giuramento di fedeltà a Noi e ai Nostri Successori, secondo le leggi o le 
disposizioni della Chiesa.

Finalmente, diletto Figlio, preghiamo Dio Padre affinché arricchisca la tua opera con 
l’abbondanza della benedizione spirituale, pienamente convinti che tu, con la massima dili- 
genza, offrirai aiuto al Pastore del gregge Torinese e ti metterai con frutto a servizio de 
Clero e del popolo di codesta Arcidiocesi.

Dato in Roma, presso San Pietro, il giorno ventuno del mese di Giugno, dell’anno 
Signore duemiladue, ventiquattresimo del Nostro Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. Il

Marcello Rossetti  
protonotario apostolico

Negli Atti del Cardinale Arcivescovo, alle pp. 1137-1 145, è pubblicata la documentazione relativa ■' 
Consacrazione Episcopale dei due nuovi Vescovi Ausiliari dell’Arcidiocesi.



Atti del Santo Padre 1083

Messaggio ai Barnabiti nel V Centenario della nascita 
di Sant'Antonio Maria Zaccaria

Educate le giovani generazioni
«alla scuola di San Paolo»

Al Reverendissimo Padre
GIOVANNI MARIA VILLA

Superiore Generale
dei Chierici Regolari di San Paolo

1. In occasione del V Centenario della nascita di Sant'Antonio Maria Zaccaria, 
desidero unirmi spiritualmente alla gioia di codesta Congregazione, oltre che delle 
Suore Angeliche di San Paolo e del Movimento dei Laici di San Paolo, ed elevare al 
Signore fervidi ringraziamenti per aver donato in lui alla Chiesa un instancabile 
imitatore dell'Apostolo delle genti ed un luminoso modello di carità pastorale. For­
mulo l'auspicio più sentito che le solenni ricorrenze giubilar! costituiscano un'oc­
casione preziosa per porre in evidenza il dono della santità risplendente nella 
Chiesa di ogni tempo, e che nel secolo XVI trovò in Sant'Antonio Maria Zaccaria un 
singolare testimone. Auguro, inoltre, a Lei, ai suoi collaboratori ed all'intera Fami­
glia spirituale di Sant'Antonio Maria Zaccaria di seguirne fedelmente le orme. Egli 
alla "scienza dell'amore di Gesù Cristo" conquistò innumerevoli anime, suscitando 
una varietà di carismi di vita consacrata. Additava costantemente la meta della san­
tità non soltanto ai suoi religiosi incamminati sulla via della "riforma" o "rinnova­
tone" spirituale, ma a tutti i fedeli, ai quali ricordava di essere chiamati a diventare 
«non piccoli... ma grandi santi» (Lett. XP).

Le celebrazioni del V Centenario della nascita del Fondatore rappresentano una 
preziosa opportunità per approfondire l'attualità del suo messaggio. Sono certo che 
la riflessione sul suo amore ardente per Gesù, «esaltato sulla croce e nascosto sotto 
i veli eucaristici», e sul suo instancabile zelo per le anime costituirà per i suoi figli 
spirituali un invito a dedicarsi con rinnovato ardore all'educazione umana e cri­
stiana delle giovani generazioni, che rappresentano il futuro della Chiesa e della 
società.

2. Nel perseguire quest'obiettivo, Sant'Antonio Maria Zaccaria si ispirò all'A­
postolo delle genti e, per tale motivo, amava definirsi "Prete di Paolo Apostolo". Il 
medesimo modello indicò alle Famiglie religiose ed al Movimento laicale da lui fon­
dati. Soleva raccomandare ai suoi seguaci: «Statevene adunque sicuri e certi, che edifi­
cherete, sopra il fondamento di Paolo, non fieno né legno, ma oro e margarite, e saranno 
operti, sopra di voi e dei vostri, i cieli e i loro tesori» (Lett. VI).

Alla scuola di San Paolo, egli apprese la legge fondamentale della vita spirituale 
intesa come un «crescere di momento in momento» (Lett. X), fino a raggiungere la sta­
tura dell'uomo perfetto in Cristo, spogliandosi incessantemente dell'uomo vecchio, 
per rivestirsi dell'uomo nuovo nella giustizia e santità (cfr. Ef 4,22-24).

Nel corso della sua vita dovette affrontare ostacoli e persecuzioni, ma mostrò 
sempre indomito coraggio e fiducia nel Signore. Questi stessi sentimenti devono 
oggi alimentare quanti fanno parte della sua Famiglia spirituale. Occorre infatti



1084 Atti del Santo Padre

affrontare con l'audacia che nasce dall'amore la difficile situazione in cui si trovano 
non poche vostre benemerite e secolari istituzioni educative, per continuare a porre 
la ricchezza della vostra tradizione pedagogica al servizio dei giovani, delle loro 
famiglie e dell'intera società.

Allo stesso modo, è necessario curare con singolare zelo la formazione cristiana I 
delle nuove generazioni attraverso l'annuncio della Parola di Dio, la puntuale e । 
devota celebrazione dei Sacramenti, specialmente di quello della Riconciliazione, la 
direzione spirituale, i ritiri e gli esercizi spirituali. Tutto ciò che ha costituito fin 
dagli inizi un aspetto specifico del carisma barnabita esige dai Chierici Regolari d1 
San Paolo un ardimentoso e costante slancio apostolico. Il Popolo di Dio ha più che 
mai bisogno di guide autorevoli e di alimento spirituale abbondante, per accogliere 
e vivere la «misura alta della vita cristiana ordinaria», attraverso un'opportuna i 
«pedagogia della santità» (cfr. Novo Millennio ineunte, 31).

3. Le parole e l'esempio del Fondatore continuano a spingere i suoi figli verso । 
una rinnovata fedeltà allo slancio missionario, che si nutre di fervente preghiera e i 
si basa su una solida preparazione teologica e culturale. Solo così, infatti, è possibile 
recare ovunque un incisivo annuncio e una credibile testimonianza del Vangelo (cfr 
Novo Millennio ineunte, 42-57) e contribuire alla vasta azione della nuova evangeli2' 
zazione, che interessa l'intera Comunità ecclesiale. Possa codesta benemerita CoH' 
gregazione, attingendo al fecondo patrimonio spirituale del Fondatore, percorrere 
con decisione la via di Dio (cfr. Serm. VI), per portare «vivezza spirituale» (Lett. V) 
popolo cristiano.

Non temete, Fratelli e Sorelle carissimi, di ingaggiare una lotta aperta alla 
mediocrità, al compromesso e ad ogni forma di tiepidezza, che il Santo Fondatore i 
definiva come «pestifera e maggior nemica di Cristo crocifisso, la quale sì grande regnai 
tempi moderni» (Lett. V). Sia cura di ciascuno far fruttificare i doni ricevuti e perse" 
verare nella preghiera e nelle opere dell'amore, mantenendo viva in ogni circ°" 
stanza la fiducia nella Provvidenza Divina.

4. Sant'Antonio Maria Zaccaria si preoccupava non soltanto di ricorda^ 
costantemente ai laici l'universale chiamata alla santità, ma cercava di coinvolgi 
nell'evangelizzazione. Imitando il suo esempio anche voi, cari Barnabiti, unii®' 
mente alle Suore Angeliche ed a Laici di San Paolo, non esitate ad incoraggiaP: 
quanti si sentono chiamati a testimoniare il carisma del Fondatore nei diversi amb^1 
della vita sociale. Promuovete altresì un'attenta e aggiornata pastorale vocazioni 
per accompagnare e sostenere coloro che il Signore chiama alla vita consacrata

La triplice Famiglia spirituale fondata da Sant'Antonio Maria Zaccaria, che $u 
suo esempio ripercorre le orme di San Paolo, crescerà in tal modo nella comunicò 
di intenti e di cuori, e sarà in grado di riproporre con sempre nuovo ardore il C31” 
mino della santità agli uomini e alle donne del nostro tempo. Il Signore, per inter 
cessione della Beata Vergine, di cui Sant'Antonio Maria Zaccaria fu tenero e feuel‘ 
devoto, susciti in ciascun membro di codesto Istituto l'entusiasmo e il coraggi0 0 
bene al servizio di Dio e dei fratelli bisognosi.

Con tali voti imparto di cuore a Lei, Reverendissimo Padre, ai Confratelli 
nabiti, alle Suore Angeliche ed ai Membri del Movimento laicale di San Paolo 
speciale Benedizione Apostolica, propiziatrice di grazie e di rinnovato fervore sp 
rituale ed apostolico.

Dal Vaticano, 5 luglio 2002

IOANNES PAULUS PP. H



Atti del Santo Padre 1085

Messaggio nel Centenario della morte di Santa Maria Goretti

Addito l’esempio specialmente ai giovani
che sono la speranza della Chiesa e dell’umanità

Al venerato Fratello
Mons. AGOSTINO VALLINI

Vescovo di Albano

1. Cento anni or sono, il 6 luglio 1902, nell'ospedale di Nettuno moriva Maria 
Goretti, barbaramente pugnalata il giorno prima nel piccolo borgo di Le Ferriere, 
nell'Agro pontino. Per la sua vicenda spirituale, per la forza della sua fede, per la 
capacità di perdonare il suo aguzzino, essa si pone tra le Sante più amate del secolo 
ventesimo. Opportunamente, pertanto, la Congregazione della Passione di Gesù 
Cristo, a cui è affidata la cura del Santuario nel quale riposano le spoglie della 
Santa, ha voluto celebrare con particolare solennità la ricorrenza.

Santa Maria Goretti fu una ragazza alla quale lo Spirito di Dio donò il coraggio 
di restare fedele alla vocazione cristiana sino al supremo sacrificio della vita. La gio­
vane età, la mancanza di istruzione scolastica e la povertà dell'ambiente in cui 
viveva non impedirono alla grazia di manifestare in lei i suoi prodigi. Anzi, proprio 
in tali condizioni apparve in modo eloquente la predilezione di Dio per le persone 
umili. Tornano alla mente le parole con le quali Gesù benedice il Padre celeste per 
essersi svelato ai piccoli e ai semplici, piuttosto che ai sapienti e ai dotti del mondo 
(cfr. Mt 11,25).

E stato giustamente osservato che il martirio di Santa Maria Goretti aprì 
quello che sarebbe stato chiamato il secolo dei martiri. E proprio in tale prospet­
tiva, al termine del Grande Giubileo dell'Anno 2000 ho sottolineato come «la viva 
coscienza penitenziale non ci ha impedito di rendere gloria al Signore per quanto 
ha operato in tutti i secoli, e in particolare nel secolo che ci siamo lasciati alle 
spalle, assicurando alla Chiesa una grande schiera di Santi e di martiri» (Novo Mil­
lennio ineunte, 7).

2. Maria Goretti, nata a Corinaldo, nelle Marche, il 16 ottobre 1890, dovette ben 
presto intraprendere, con la sua famiglia, la via dell'emigrazione, giungendo, dopo 
varie tappe, a Le Ferriere di Conca nell'Agro pontino. Nonostante i disagi della 
povertà, che non le permisero neppure di andare a scuola, la piccola Maria viveva 
in un ambiente familiare sereno e unito, animato da fede cristiana, dove i figli si 
sentivano accolti come un dono e venivano educati dai genitori al rispetto per sé e 
per gli altri, oltre che al senso del dovere compiuto per amore di Dio. Ciò consentì 
alla bambina di crescere serena alimentando in sé una fede semplice, ma profonda. 
La Chiesa ha sempre riconosciuto alla famiglia il ruolo di primo e fondamentale 
luogo di santificazione per quanti ne fanno parte, a cominciare dai figli.

In tale contesto familiare Maria assimilò una salda fiducia nel provvido amore 
di Dio, fiducia manifestatasi particolarmente nel momento della morte del padre, 
colpito dalla malaria. «Mamma, fatti coraggio, Dio ci aiuterà», ebbe a dire la piccola 
in quei momenti difficili, reagendo con forza al grave vuoto prodotto in lei dalla 
morte del papà.



10X6 Atti del Santo Padre

3. Nell'omelia per la Canonizzazione, il Papa Pio XII di v.m. indicò Maria 
Goretti come «la piccola e dolce martire della purezza» (cfr. Discorsi e Radiomessaggi 
XII 11950-1951], 121), perché, nonostante la minaccia di morte, non venne meno a' 
comandamento di Dio.

Quale fulgido esempio per la gioventù! La mentalità disimpegnata, che pervade 
non poca parte della società e della cultura del nostro tempo, fatica talora a coni' 
prendere la bellezza e il valore della castità. Dal comportamento di questa giovane 
Santa emerge una percezione alta e nobile della propria e dell'altrui dignità, che ri 
riverberava nelle scelte quotidiane conferendo loro pienezza di senso umano. Non 
v'è forse in ciò una lezione di grande attualità? Di fronte a una cultura che sopra'" 
valuta la fisicità nei rapporti tra uomo e donna, la Chiesa continua a difendere e 3 
promuovere il valore della sessualità come fattore che investe ogni aspetto dell*1 
persona e che deve quindi essere vissuto in un atteggiamento interiore di libertàe 
di reciproco rispetto, alla luce dell'originario disegno di Dio. In tale prospettiva, la 
persona si scopre destinataria di un dono e chiamata a farsi, a sua volta, dono per 
l'altro.

Nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte osservavo che «nella visione cri- 
stiana del matrimonio, la relazione fra un uomo e una donna - relazione reciproca 
e totale, unica e indissolubile -, risponde al disegno originario di Dio, offuscato 
nella storia dalla "durezza del cuore", ma che Cristo è venuto a restaurare nel suo 
splendore originario, svelando ciò che Dio ha voluto fin "dal principio" (MI 19,8)- 
Nel matrimonio, elevato alla dignità di Sacramento, è espresso poi il "grande 
mistero" dell'amore sponsale di Cristo per la sua Chiesa (cfr. Ef 5,32)» (n. 47).

È innegabile che molte sono le minacce odierne all'unità e alla stabilità dell*1 
famiglia. Fortunatamente, però, accanto ad esse si riscontra una rinnovai*1 
coscienza dei diritti dei figli ad essere allevati nell'amore, custoditi da ogni genere 
di pericoli e formati in modo da poter affrontare a loro volta la vita con fiducia e for- 
tezza.

4. Meritevole di particolare attenzione, nella testimonianza eroica della Sant3 
di Le Ferriere, è poi il perdono offerto all'uccisore e il desiderio di poterlo ritrovare 
un giorno, in Paradiso. Si tratta di un messaggio spirituale e sociale di straordina-' 
rio rilievo per questo nostro tempo.

Il recente Grande Giubileo dell'Anno 2000, tra gli altri aspetti, è stato caratte- 
rizzato da un profondo richiamo al perdono, nel contesto della celebrazione della 
misericordia di Dio. L'indulgenza divina per le miserie umane si pone come esi' 
gente modello di comportamento per tutti i credenti. Il perdono, nel pensiero dell-1 
Chiesa, non significa relativismo morale o permissivismo. Al contrario, 
richiede il pieno riconoscimento della propria colpa e l'assunzione delle prop*11 
responsabilità, come condizione per ritrovare vera pace e riprendere fiducio83 
mente il proprio cammino sulla strada della perfezione evangelica.

Possa l'umanità introdursi con decisione nella via della misericordia e del p®r 
dono! L'uccisore di Maria Goretti riconobbe la colpa commessa, domandò perdo111 
a Dio e alla famiglia della Martire, espiò con convinzione il proprio crimine e p®f 
tutta la vita si mantenne in queste disposizioni di spirito. La mamma della San** 
per parte sua, gli offrì senza reticenze il perdono della famiglia nell'aula del Trib11 
naie dove si tenne il processo. Non sappiamo se sia stata la mamma a insegnar®1 
perdono alla figlia o il perdono offerto dalla Martire sul letto di morte a detem11 
nare il comportamento della mamma. È tuttavia certo che lo spirito del perdo*1 
animava i rapporti all'interno dell'intera famiglia Goretti, e per questo con ta^ 
spontaneità potè esprimersi sia nella Martire che nella mamma.



Atti del Scinto Padre 1087

5. Quanti conoscevano la piccola Maria, nel giorno del suo funerale ebbero a 
dire: «È morta una santa!». Il suo culto è andato diffondendosi in ogni Continente, 
suscitando ovunque ammirazione e sete di Dio. In Maria Goretti risplende la radi­
calità delle scelte evangeliche, non impedita, anzi avvalorata dagli inevitabili sacri­
fici richiesti dalla fedele appartenenza a Cristo.

Addito l'esempio di questa Santa specialmente ai giovani, che sono la speranza 
della Chiesa e dell'umanità. In prossimità, ormai, della XVII Giornata Mondiale 
della Gioventù, desidero ricordare loro quanto scrivevo nel Messaggio ad essi indi­
rizzato in preparazione di questo tanto atteso evento ecclesiale: «Nel cuore della 
notte ci si può sentire intimoriti e insicuri; si attende allora con impazienza l'arrivo 
dell'aurora. Cari giovani, tocca a voi essere le sentinelle del mattino (cfr. Is 21,11-12), 
che annunciano l'avvento del sole, che è Cristo risorto!» (n. 3).

Camminare sulle orme del divino Maestro comporta sempre una decisa presa 
di posizione per Lui. Occorre impegnarsi a seguirlo dovunque Egli vada (cfr. Ap 
14,4). In questo cammino, tuttavia, i giovani sanno di non essere soli. Santa Maria 
Goretti e i tanti adolescenti, che nel corso dei secoli hanno pagato con il martirio l'a­
desione al Vangelo, sono accanto ad essi per infondere nei loro animi la forza di 
restare saldi nella fedeltà. È così che potranno essere le sentinelle di un radioso mat­
tino, illuminato dalla speranza. La Vergine Santissima, Regina dei Martiri, interceda 
per loro!

Nell'elevare questa preghiera, mi unisco spiritualmente a tutti coloro che pren­
deranno parte alle celebrazioni giubilari nel corso di quest'anno centenario ed invio 
a Lei, venerato Pastore diocesano, ai benemeriti Padri Passionisti impegnati nel 
Santuario di Nettuno, ai devoti di Santa Maria Goretti e in particolare ai giovani 
una speciale Benedizione Apostolica, auspicio di abbondanti favori celesti.

Dal Vaticano, 6 luglio 2002

IOANNES PAULUS PP. II



1088 Atti del Santo Padre

Messaggio nel 175° della Piccola Casa della Divina Provvidenza 
e nel 160° della morte di San Giuseppe Benedetto Cottolengo

L’esercizio dell’amore sia come un unico fuoco
a due fiamme dirette l’una al Signore

e l'altra all’uomo povero

Al Reverendo Signore 
Sac. ALDO SAROTTO 

Superiore Generale 
della Società dei Sacerdoti 

di San Giuseppe Benedetto Cottolengo

1. Sono trascorsi 175 anni da quando, il 2 settembre del 1827, San Giuseppe 
Benedetto Cottolengo, chiamato al capezzale di una giovane madre di tre bambini 
non accolta negli ospedali cittadini, ebbe l'ispirazione di fondare a Torino un'opera 
per i più poveri e abbandonati. Cinque anni dopo, il 27 aprile del 1832, egli dette 
inizio effettivo alla Piccola Casa della Divina Provvidenza, dalla sapienza popolare 
definita "cittadella del miracolo". Secondo le parole del Santo Fondatore, in essa 
avrebbero trovato assistenza gli ammalati che «altrimenti perirebbono abbandonati’ 
come di condizione morbosa non ammissibili in alcun venerando spedale», oltre ad «altre 
specie di persone povere, ed abbandonate» da incamminar «nella via del lavoro, e di 
salute». A ciascuno sarebbe stata inoltre assicurata «una stanza di educazione santa»’ 
la possibilità cioè di vivere un'esistenza cristiana impegnata e fervorosa.

Dieci anni dopo, il 30 aprile del 1842, il Cottolengo moriva a soli 56 anni. In que' 
sto decennio di intenso fervore apostolico, egli aprì le porte ad ogni categoria di 
bisognosi, e fondò la comunità delle suore, dei fratelli religiosi e dei sacerdoti, non- 
ché alcuni monasteri di vita contemplativa.

Il seme della Piccola Casa, con il passar del tempo, è diventato vigoroso alberi 
di carità che continua a produrre abbondanti frutti di bene. Le diverse branche di 
codesta Famiglia religiosa, pur essendo state approvate distintamente dalla Santa 
Sede, lavorano insieme sotto la guida del Padre della Piccola Casa, successore del 
Fondatore. Da circa un quarantennio si è moltiplicato poi il numero dei volontari 
che offrono la loro collaborazione, mentre un numeroso gruppo di laici ha dato vita 
di recente all'associazione "Amici del Cottolengo".

Le felici ricorrenze, che cadono in quest'anno 2002, offrono la provvidenziale 
opportunità di rendere grazie al Signore per il crescente sviluppo della Piccola 
Casa, la quale attualmente estende il raggio della sua azione fuori delle proprie ori' 
ginarie strutture, allargando le braccia ai poveri di altre Città e Nazioni, dal Kenya 
agli Stati Uniti, alla Svizzera, all'India, all'Ecuador, e, dall'anno scorso, alla Tanza* 
nia. Il fuoco acceso dal Cottolengo arde ormai in tante regioni della terra.

2. «Charitas Christi urget nos» (2Cor 5,14), amava egli ripetere, consapevole che 
ogni attività assistenziale deve trarre ispirazione dalla pagina evangelica del giudi' 
zio finale (Mt 25,31-40) e dall'ammonimento di Gesù ad abbandonarsi con fiducia 
alla Provvidenza celeste (cfr. Mt 6,25-34). Questa sua convinzione emerge con chia"



Atti del Santo Padre 1089

rezza, ad esempio, nella fondazione della casa per disabili mentali, chiamati "buoni 
figli" e "buone figlie". Era la carità cristiana illuminata dalla fede che gli diceva: 
«Quod uni ex minimis meis fecistis mihi fecistis».

Quale significativo e ricco patrimonio carismatico il Cottolengo lascia ai suoi 
figli e figlie spirituali! E patrimonio che essi devono conservare gelosamente, anzi 
attualizzare e rinnovare con coraggio, tenendo conto delle sfide emergenti nel 
nostro tempo. E un servizio ecclesiale che raggiunge i più miseri e gli ultimi; un ser­
vizio alimentato da un'incessante fiducia nella Provvidenza divina. In un'epoca in 
cui non di rado la vita è misconosciuta e persino disprezzata, l'egoismo, l'interesse 
e il profitto personale sembrano essere prevalenti criteri di comportamento, il diva­
rio fra poveri e ricchi si allarga pericolosamente nel pianeta ed a farne le spese sono 
specialmente i piccoli, le persone più fragili e deboli, è urgente proclamare e testi­
moniare il Vangelo della carità e della solidarietà. La carità è tesoro prezioso della 
Chiesa, la quale con le sue opere caritative parla anche ai cuori più duri ed appa­
rentemente insensibili.

3. Certo, tante situazioni sono mutate rispetto a quando ebbe inizio la Piccola 
Casa. E migliorato il generale tenore della vita, si registra più attenzione e rispetto 
per la dignità dell'uomo, come dimostrano le normative in materia di legislazione 
assistenziale.

In ambito ecclesiale, la vita consacrata incontra sfide inedite nell'epoca attuale, 
dopo aver attraversato nel recente passato una preoccupante crisi vocazionale, che 
non ha risparmiato nemmeno gli Istituti cottolenghini. E cresciuto il ruolo dei laici 
e il volontariato è diventato risorsa qualificante per la gestione di molte iniziative 
socio-assistenziali.

In questo contesto, l'intuizione carismatica del Cottolengo, ben espressa nel 
motto della Piccola Casa, appare quanto mai attuale. Adesso, come allora, San Giu­
seppe Benedetto Cottolengo ricorda che ogni servizio ai fratelli deve nascere da un 
costante e profondo contatto con Dio. A quanti si trovano in difficoltà non bastano 
risposte contingenti, e chi li assiste non si deve contentare di soddisfare le loro pur 
legittime esigenze materiali. Bisogna aver dinanzi agli occhi la salvezza delle 
anime, ricercando sempre la gloria di Dio, pronti a compiere la sua volontà e abban­
donati con fiducia ai suoi misteriosi disegni salvifici. In una parola, occorre tendere 
alla santità, «prospettiva in cui deve porsi tutto il cammino pastorale» (Novo Mil­
lennio ineunte, 30).

A «questa "misura alta" della vita cristiana ordinaria» (Ibid., 31), tendano tutti i 
figli e le figlie spirituali del Cottolengo, preoccupandosi, come egli stesso racco­
mandava, di avere il cuore e la mente il più possibile occupati di Dio e di cose spet­
tanti alla salute dell'anima. L'esercizio dell'amore sia come un unico fuoco a due 
fiamme, dirette una al Signore e l'altra all'uomo povero, perché - osserva sempre il 
Santo - «lo zelo per la gloria di Dio e il vantaggio degli infermi non vanno mai disgiunti».

4. «Vergine Maria, Madre di Gesù, fateci santi!». Questa abituale invocazione del 
Fondatore sia per ogni membro della Famiglia cottolenghina un richiamo a tendere 
ogni giorno alla santità, la profezia più significativa che la Piccola Casa della Divina 
Provvidenza può offrire all'umanità del Terzo Millennio.

Riprendo qui volentieri quanto ebbi a dire nel corso della mia visita alla vostra 
Istituzione torinese, autentica cittadella della sofferenza e della pietà, il 13 aprile 
1980: «Se al vostro impegno dovesse venir a mancare questa dimensione sopranna­
turale, il Cottolengo cesserebbe di esistere» (Insegnamenti di Giovanni Paolo II, III/1 
11980], 875).



1090 Atti del Santo Padre

Per vivere questo alto ideale ascetico ed apostolico, il Cottolengo ha fondato tre 
Istituti che, pur nella diversità della loro condizione canonica, offrono una singolare 
e valida testimonianza agendo in forma unitaria nell'ambito della Piccola Casa. 
Auspico che essi proseguano a camminare uniti, fedeli alle scelte caritative e pasto­
rali di fondo da lui operate, coinvolgendo nelle loro azione, con lungimirante sag­
gezza, i laici e specialmente i giovani. Siano infaticabili nel servizio agli ultimi, ma, 
al tempo stesso, non dimentichino che «la preghiera è il primo e più importante nostro 
lavoro» - come affermava il Fondatore -, «perché la preghiera fa vivere la Piccola Casa»- 
A questo riguardo, quanto provvidenziale fu la sua intuizione di istituire, sul finire 
del suo pellegrinaggio terreno, monasteri di vita contemplativa! Mentre alcuni fra­
telli e sorelle notte e giorno vegliano al servizio dei più poveri, altri ardono silen­
ziosi dinanzi a Dio, consumandosi come ceri nella contemplazione e nella pre­
ghiera.

Quale straordinario esempio si offre così al mondo di quella sintesi armoniosa 
tra azione e preghiera che deve contraddistinguere l'esistenza di ogni cristiano!

La celeste Madre di Dio e San Giuseppe Benedetto Cottolengo aiutino ogni 
vostra comunità a conservare con vigore quest'intuizione carismatica delle origini- 
Quanto a me, vi accompagno con profondo affetto, tutti benedicendo unitamente 
agli ospiti delle varie case, le loro famiglie e quanti generosamente sostengono una 
così provvidenziale opera sgorgata dal cuore di un grande apostolo della carità del 
secolo XIX.

Da Castel Gandolfo, il 26 agosto del 2002

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1091

Messaggio in occasione del XVI Incontro Internazionale 
di Preghiera per la Pace

Da Palermo si irradi la luce dello “spirito di Assisi” 
sull'area del Mediterraneo e in particolare 
sulla Terra Santa precipitata in una spirale 

che pare di violenza inarrestabile

Al venerato Fratello
il Signor Cardinale ROGER ETCHEGARAY 
Presidente emerito del Pontificio Consiglio 

della Giustizia e della Pace

1. Voglia gradire, Signor Cardinale, il mio affettuoso saluto, che Le chiedo di 
trasmettere agli illustri partecipanti al XVI Incontro Internazionale di Preghiera per 
la Pace, in programma a Palermo sul tema ‘‘Religioni e Culture tra conflitto e dialogo".

Saluto l'Arcivescovo di Palermo, il Signor Cardinale Salvatore De Giorgi, le 
amate Chiese di Sicilia ed i loro Pastori. Sono certo che questi giorni di riflessione e 
di preghiera aiuteranno gli abitanti della Sicilia a fare, con maggiore consapevo­
lezza, della loro Isola una terra di accoglienza e di solidarietà, di coabitazione e di 
pace. Vocazione della Sicilia, infatti, è di essere crocevia di incontro, nel cuore del 
Mediterraneo, tra il Nord e il Sud, tra l'Oriente e l'Occidente.

2. L'ormai imminente appuntamento palermitano mi riporta idealmente ad 
Assisi, a quel 27 ottobre del 1986, quando per la prima volta invitai i rappresentanti 
delle Chiese, delle Comunità cristiane e delle grandi religioni a pregare per la pace, 
l'uno accanto all'altro. E Lei, Signor Cardinale, fu tra i principali artefici di quella 
memorabile giornata, che segnò l'inizio di un nuovo modo di incontrarsi tra cre­
denti di diverse religioni: non nella vicendevole contrapposizione e meno ancora 
nel mutuo disprezzo, ma nella ricerca di un costruttivo dialogo in cui, senza indul­
gere al relativismo né al sincretismo, ciascuno si apra agli altri con stima, essendo 
tutti consapevoli che Dio è la fonte della pace.

Da allora, quasi prolungando lo "spirito di Assisi", si è continuato, anno dopo 
anno, ad organizzare queste riunioni di preghiera e di comune riflessione e ringra­
zio la Comunità di Sant'Egidio per il coraggio e l'audacia con cui ha ripreso lo "spi­
rito di Assisi" che di anno in anno ha fatto sentire la sua forza in diverse città del 
mondo. Grazie a Dio, non sono pochi i casi in cui lo "spirito di Assisi", favorendo 
il dialogo e la mutua comprensione, ha portato frutti concreti di riconciliazione. 
Siamo, pertanto, chiamati a sostenerlo e a diffonderlo, percorrendo i sentieri della 
giustizia e contando sull'aiuto di Dio, che sa aprire strade di pace là dove non rie­
scono gli uomini.

Nel nostro tempo, vivere questo spirito è ancor più necessario. Perciò, nel gen­
naio scorso, ho voluto ritornare ad Assisi assieme ai rappresentanti delle Chiese cri­
stiane e delle grandi religioni, dopo i tragici eventi dell'll settembre scorso. Ad 
Assisi, divenuta come un'agorà della pace tra i popoli, ebbi a dire che occorre dira-



1092 Atti del Santo Padre

dare le nebbie del sospetto e dell'incomprensione. Ma le tenebre non si dissipano 
con le armi; si allontanano accendendo fari di luce (cfr. Discorso ad Assisi, 24 gennaio 
2002, 1: L'Osservatore Romano, 25 gennaio 2002, p. 6).

3. Il 1° settembre a Palermo questi fari di luce si accenderanno di nuovo por 
proiettare i propri fasci luminosi in tutta l'area del Mediterraneo, luogo di antica 
coabitazione tra religioni e culture diverse, ma teatro anche di vivaci incompren­
sioni e di conflitti cruenti. Penso in particolare alla Terra Santa, precipitata in una 
spirale che pare di violenza inarrestabile.

Quanti popoli, oltre che da dolorosi conflitti, sono oppressi dalla fame e dalla 
povertà, specialmente in Africa, Continente che sembra incarnare lo squilibrio esi­
stente tra il Nord e il Sud del pianeta! Salga da Palermo un nuovo appello perche 
tutti, responsabilmente, si impegnino per la giustizia e l'autentica solidarietà.

4. La tematica del Convegno offre lo spunto per un'ampia analisi della situa­
zione nel pianeta e per valutare quali debbano essere gli sforzi da compiere insieme

«Su quali fondamenta bisogna costruire la nuova epoca storica?». Quest'inter­
rogativo, scaturito dalle grandi trasformazioni del secolo XX, interpella le nostre 
tradizioni religiose e le diverse culture. «Sarà sufficiente - chiedevo ai giovani con­
venuti a Toronto per la recente Giornata Mondiale della Gioventù - scommettere 
sulla rivoluzione tecnologica in corso, che sembra essere regolata unicamente 
criteri di produttività e di efficienza, senza un riferimento alla dimensione religiosa 
dell'uomo e senza un discernimento etico universalmente condiviso?» (Discorso 
nella Veglia, 7J luglio 2002: L'Osservatore Romano, 29-30 luglio 2002, p. 5).

L'urgenza del momento ricorda all'umanità che solo nel volto di Dio possiamo 
trovare la ragione della nostra esistenza e la radice della nostra speranza. Possa •* 
Convegno di Palermo favorire questa generale presa di coscienza e contribuire ad 
edificare un mondo più libero e fraterno.

Assicuro la mia spirituale partecipazione ed invoco di cuore da Dio ogni Bene- 
dizione sui lavori congressuali e su tutti i presenti.

Da Castel Gandolfo, 29 agosto 2002

IOANNES PAULUS PP. 11



Atti del Santo Padre 1093

Interventi in occasione della XVII Giornata Mondiale della Gioventù

I costruttori di una nuova civiltà 
scelgono la pietra angolare: Cristo

La XVII Giornata Mondiale della Gioventù ha avuto il suo centro nel Canada a Toronto. La dele­
gazione dei giovani torinesi è stata guidata dal Cardinale Arcivescovo che. nei giorni precedenti le 
celebrazioni presiedute dal Santo Padre, ha anche proposto due catechesi ai giovani di lingua ita­
liana (qui pubblicate in Alti del Cardinale Arcivescovo. alle pp. 1149-1165).
Pubblichiamo, in ordine di data, i vari interventi del Santo Padre.

Domenica 21 luglio 
Castelgandolfo
DISCORSO ALL'ANGELUS

1- E ancora vivo il ricordo del grande Giubileo della Gioventù, svoltosi qui a 
Roma, a Tor Vergata, nell'agosto del Duemila. Con quelle indimenticabili giornate, 
i giovani credenti hanno acceso per tutti un fuoco di speranza. Essi si sono dati appunta­
mento per i prossimi giorni a Toronto, dove si celebrerà la XVII Giornata Mondiale 
'iella Gioventù, per continuare un comune pellegrinaggio di fraternità attraverso il 
maneta.

1 tragici avvenimenti dell'll settembre scorso e del conflitto in Terra Santa hanno 
Settato sul mondo un'ombra oscura. Ma Gesù esorta i suoi discepoli a non avere 
Paura, e ripete loro: «Voi siete il sale della terra ... Voi siete la luce del mondo» (Mt 5,13- 
14). I giovani cristiani, che si incontreranno a Toronto, sono pronti a rispondere a 
Cristo: «Eccoci! Ci siamo! Sulla tua parola, e senza temere, getteremo le reti del Van­
gelo» (cfr. Le 5,5).

2. A Dio piacendo, partirò dopodomani per incontrare i ragazzi e le ragazze 
che, provenienti da ogni angolo della terra, converranno a Toronto: vado per pre­
gare con loro, gioire e fare insieme con loro un'arricchente esperienza di fede.

Un pensiero speciale rivolgo ai tantissimi loro coetanei che, non potendo essere 
Presenti di persona, seguiranno l'evento attraverso i mezzi di comunicazione. 
Saremo tutti uniti con la preghiera, invocando l'unico Spirito, che fa dei cristiani un 
solo Corpo in Cristo.

Toronto, in Canada, metropoli a vocazione cosmopolita, è pronta a diventare per 
una settimana la capitale mondiale della Gioventù, futuro e speranza della Chiesa e del­
l'umanità! Fin da ora saluto e ringrazio quanti stanno lavorando per accogliere i gio­
vani pellegrini, che arriveranno insieme con i numerosi Vescovi, sacerdoti, religiosi 
e religiose che li accompagneranno: Thank you very muchi Merci beaucoup!



1094 Atti del Santo Padre

Martedì 23 luglio
Aeroporto di Toronto
DISCORSO NELLA CERIMONIA
DI BENVENUTO

Onorevole Signor Primo Ministro Jean Chrétien,
Carissimi amici canadesi!

1. Sono profondamente grato. Signor Primo Ministro, per le Sue parole di ben- 
venuto e mi sento grandemente onorato per la presenza odierna del Premier del' 
l'Ontario, del Sindaco della grande città di Toronto, e di altri distinti rappresentane 
del Governo e della società civile. A tutti dico con forza un caloroso "grazie" per aver 
accolto favorevolmente l'idea di ospitare la Giornata Mondiale della Gioventù in Canada 
e per tutto ciò che è stato compiuto perché essa divenisse realtà.

Carissimi canadesi, ho vivide memorie del mio primo Viaggio Apostolico nd 
1984, e della mia breve visita nel 1987 ai Popoli Indigeni nella terra di Denendeh 
Questa volta devo accontentarmi della permanenza soltanto a Toronto. Da questo 
luogo saluto tutti i cittadini del Canada. Siete nelle mie preghiere di ringraziamento 
a Dio, che ha benedetto così abbondantemente il vostro ampio e splendido Paese.

2. Si stanno qui radunando giovani da ogni parte del mondo per la Giornata 
Mondiale della Gioventù. Con i loro doni di intelligenza e di cuore, essi rappresi' 
tano il futuro del mondo. Ma recano anche i segni di una umanità che troppo spesso 
non conosce né la pace né la giustizia.

Troppe vite iniziano e terminano senza gioia, senza speranza. Questa è una 
delle ragioni principali della Giornata Mondiale della Gioventù. I giovani stanno 
raccogliendosi insieme per impegnarsi, con la forza della loro fede in Gesù Cristo, 
a servire la grande causa della pace e della solidarietà umana.

Grazie, Toronto! Grazie, Canada, per l'accoglienza a braccia aperte ad essi 
offerta!

3. Nella versione francese del vostro inno nazionale, "O Canada", voi cantate: 
«Poiché il tuo braccio sa portare la spada, sa portare la croce ...». I canadesi sono 
eredi di un umanesimo straordinariamente ricco, grazie alla fusione di molti elementi 
culturali diversi. Ma il nocciolo della vostra eredità è la visione spirituale e trascen­
dente della vita, basata sulla Rivelazione cristiana, che ha dato un impulso vitale a1 
vostro sviluppo di società libera, democratica e solidale, riconosciuta in tutto il 
mondo come paladina dei diritti umani e della dignità umana.

4. In un mondo di grandi tensioni etiche e sociali, e di confusione sullo scope 
stesso della vita, i canadesi hanno un tesoro incomparabile da offrire come loro con­
tributo. Essi devono, però, preservare ciò che è profondo, buono e valido nella lol® 
eredità. Prego affinché la Giornata Mondiale della Gioventù offra a tutti i canadesi 
un'opportunità per ricordare i valori che sono essenziali ad una vita buona e alla feli­
cità umana.

Signor Primo Ministro, illustri Autorità, cari amici: possa il motto della Giornata 
Mondiale della Gioventù risuonare per tutto il Paese, ricordando ad ogni cristiane 
il compito di essere "sale della terra e luce del mondo"!

Dio vi benedica. Dio benedica il Canada!



Atti del Santo Padre 1095

Giovedì 25 luglio
ALLA "FESTA DI ACCOGLIENZA”

1. SALUTO INIZIALE

Cari giovani amici!

1. Siete convenuti a Toronto dai cinque Continenti, per celebrare la vostra Gior­
nata Mondiale. A voi il mio saluto gioioso e cordiale! Ho atteso con trepidazione 
questo incontro, mentre dalle diverse regioni giungevano fin sul mio tavolo, in Vati­
cano, gli echi consolanti delle molteplici iniziative, che hanno segnato il vostro cam- 
nùno fino ad oggi. E spesso, pur senza conoscervi, vi ho presentati uno per uno al 
Signore nella preghiera: Lui vi conosce da sempre e vi ama personalmente.

Saluto con fraterno affetto i Signori Cardinali e Vescovi che vi accompagnano, 
in particolare Mons. Jacques Berthelet, Presidente della Conferenza dei Vescovi Cat­
tolici del Canada, il Cardinale Aloysius Ambrozic, Arcivescovo di questa Città, e il 
Cardinale James Francis Stafford, Presidente del Pontificio Consiglio per i Laici. A 
tutti dico: la consuetudine di vita con i vostri Pastori vi aiuti a scoprire sempre di 
Più e a gustare la bellezza della Chiesa vissuta come comunione missionaria.

2. Ascoltando il lungo elenco dei Paesi da cui provenite, abbiamo fatto insieme 
quasi il giro del mondo. Dietro ciascuno di voi ho visto il volto dei vostri coetanei, che 
ho incontrato nel corso dei miei Viaggi Apostolici, e che in qualche modo voi qui 
rappresentate. Vi ho immaginato in cammino all'ombra della Croce del Giubileo in 
questo grande pellegrinaggio giovanile che, passando di Continente in Continente, 
vuole stringere il mondo in un abbraccio di fede e di speranza.

Oggi questo pellegrinaggio fa tappa qui, sulle rive del lago Ontario, che richiama 
a noi un altro lago, quello di Tiberiade, sulle cui rive il Signore Gesù rivolse una pro­
posta affascinante ai primi discepoli, alcuni dei quali erano probabilmente giovani 
come voi (cfr. Gv 1,35-42).

3. Il Papa, che vi vuole bene, è venuto da lontano per riascoltare insieme con voi 
la parola di Gesù che ancora oggi, come è avvenuto per i discepoli in quel giorno lon­
tano, può infiammare il cuore di un giovane e motivare tutta la sua esistenza. Vi 
■nvito perciò a fare delle diverse attività della Giornata Mondiale appena iniziata un 
tempo privilegiato in cui ciascuno di voi, cari giovani e ragazze, si mette in ascolto del 
Signore, con cuore disponibile e generoso, per diventare «sale della terra e luce del 
biondo» (cfr. Mi 5,13-16).

Cari giovani della Spagna e dell'America Latina, vi saluto con affetto. Ricordate 
il cammino di felicità che Gesù annuncia nel Vangelo. Saluto con affetto voi e i 
Vescovi che ci accompagnano.

Saluto anche i giovani di lingua portoghese e auguro a tutti voi la felicità e il 
bene delle Beatitudini!

Saluto con gioia e affetto i giovani italiani accompagnati dai loro Vescovi.
E infine saluto i miei connazionali venuti dalla Polonia a Toronto.



1096 Atti del Santo Padre

2. DISCORSO

Carissimi giovani!

1. Quella che abbiamo or ora ascoltato è la Magna charta del Cristianesimo: In 
pagina delle Beatitudini. Abbiamo rivisto con gli occhi del cuore la scena di allora- 
Una folla di persone attornia Gesù sulla montagna: uomini e donne, giovani e 
anziani, sani e ammalati, venuti dalla Galilea, ma anche da Gerusalemme, dalla ’ 
Giudea, dalle città della Decapoli, da Tiro e Sidone. Sono tutti in attesa di una i 
parola, di un gesto che possa dare loro conforto e speranza.

Anche noi siamo qui raccolti, stasera, per metterci in ascolto del Signore. Vi guardo 
con grande affetto: venite da varie regioni del Canada, degli Stati Uniti, dell'Ame­
rica Centrale e Meridionale, dell'Europa, dell'Africa, dell'Asia, dell'Oceania. Ho 
ascoltato le vostre voci festose, le vostre grida, i vostri canti ed ho percepito l'attesa 
profonda che pulsa nei vostri cuori: voi volete essere felici!

Cari giovani, numerose e allettanti sono le proposte che vi sollecitano da ogni 
parte: molti vi parlano di una gioia che si può ottenere con il denaro, con il successo» 
con il potere. Soprattutto vi dicono di una gioia che coincide con il piacere superfi­
ciale ed effimero dei sensi.

2. Cari amici, alla vostra giovane voglia di essere felici il vecchio Papa risponde 
con una parola che non è sua. È una parola risuonata duemila anni or sono. L'ab­
biamo riascoltata stasera: "Beati ...". La parola-chiave dell'insegnamento di Gesù e 
un annuncio di gioia: "Beati...".

L'uomo è fatto per la felicità. La vostra sete di felicità è dunque legittima. Per que­
sta vostra attesa Cristo ha la risposta. Egli però vi chiede di fidarvi di Lui. La gioia veri 
è una conquista, che non si raggiunge senza una lotta lunga e difficile. Cristo possiede 
il segreto della vittoria.

Voi conoscete gli antefatti. Li narra il Libro della Genesi: Dio creò l'uomo e la 
donna in un paradiso, l'Eden, perché li voleva felici. Il peccato sconvolse purtropp0 
i suoi progetti iniziali. Dio non si rassegnò a questo scacco. Mandò il suo Figlio sull*1 
terra per ridare all'uomo una prospettiva di cielo ancora più bella. Dio si fece uoin^ 
- i Padri della Chiesa lo hanno rilevato - perché l'uomo potesse diventare Dio. Questa 
è la svolta epocale, che l'Incarnazione ha impresso alla storia umana.

3. Dove sta la lotta? La risposta ce la dà Cristo stesso. «Pur essendo di natura 
divina», ha scritto San Paolo, Egli «non considerò un tesoro geloso la sua ugua­
glianza con Dio, ma ... assumendo la condizione di servo ..., umiliò se stesso facen­
dosi obbediente fino alla morte» (Fil 2,6-8). E stata una lotta fino alla morte. Cristo 
l'ha combattuta non per sé ma per noi. Da quella morte è sbocciata la vita. La tomba 
del Calvario è diventata la culla dell'umanità nuova in cammino verso la felicità vera-

Il "Discorso della Montagna" traccia la mappa di questo cammino. Le otto Beatitu­
dini sono i cartelli segnaletici, che indicano la direzione da seguire. È un cammino m 
salita, ma Lui lo ha percorso per primo. Ed Egli è disposto a ripercorrerlo con voi 
Ha detto un giorno: «Chi segue me, non cammina nelle tenebre» (Gv 8,12). E in 
un'altra circostanza ha aggiunto: «Vi ho detto queste cose, perché la mia gioia sia m 
voi e la vostra gioia sia piena» (Gu 15,11).

È camminando con Cristo che si può conquistare la gioia, quella vera! Proprio per 
questa ragione Egli vi ha ripetuto anche oggi un annuncio di gioia: "Beati...".

Accogliendo ora la sua Croce gloriosa, quella Croce che ha percorso insieme ai 
giovani le strade del mondo, lasciate risuonare nel silenzio del vostro cuore questa 
parola consolante ed impegnativa: "Beati...".



Atti del Santo Padre 1097

Dopo che i giovani hanno portato processionalmente la Croce della Giornata Mondiale. Giovanni 
Paolo II ha così proseguito il suo discorso:

4. Raccolti attorno alla Croce del Signore, guardiamo a Lui: Gesù non si è limi­
tato a pronunciare le Beatitudini; le ha vissute. Ripercorrendo la sua vita, rileggendo 
il Vangelo, si rimane meravigliati: il più povero dei poveri, l'essere più dolce tra gli 
umili, la persona dal cuore più puro e misericordioso è proprio Lui, Gesù. Le Bea­
titudini non sono che la descrizione di un volto, il suo Voltai

Al tempo stesso, le Beatitudini descrivono il cristiano: esse sono il ritratto del 
discepolo di Gesù, la fotografia dell'uomo che ha accolto il Regno di Dio e vuole 
sintonizzare la propria vita con le esigenze del Vangelo. A questo uomo Gesù si 
rivolge chiamandolo "beato".

La gioia che le Beatitudini promettono è la gioia stessa di Gesù: una gioia cer­
ata e trovata nell'obbedienza al Padre e nel dono di sé ai fratelli.

5. Giovani del Canada, di America e di ogni parte del mondo! Guardando a Gesù 
voi potete imparare che cosa significhi essere poveri in spirito, umili e misericordiosi; 
ohe cosa voglia dire ricercare la giustizia, essere puri di cuore, operatori di pace.

Con lo sguardo fisso su di Lui, voi potete scoprire la via del perdono e della 
riconciliazione in un mondo spesso in preda alla violenza e al terrore. Abbiamo spe­
rimentato con drammatica evidenza, nel corso dell'anno passato, il volto tragico 
della malizia umana. Abbiamo visto che cosa succede quando regnano l'odio, il 
Peccato e la morte.

Ma oggi la voce di Gesù risuona in mezzo alla nostra assemblea. La sua è voce 
di vita, di speranza, di perdono; è voce di giustizia e di pace. Ascoltiamola! Ascoltiamo 
la voce di Gesù.

6. Cari amici, la Chiesa oggi guarda a voi con fiducia e attende che diventiate il 
popolo delle Beatitudini.

Beati voi, se sarete come Gesù poveri in spirito, buoni e misericordiosi; se saprete 
cercare ciò che è giusto e retto; se sarete puri di cuore, operatori di pace, amanti e 
servitori dei poveri. Beati voi!

Solo Gesù è il vero Maestro, solo Gesù presenta un messaggio che non muta, ma 
che risponde alle attese più profonde del cuore dell'uomo, perché Lui solo sa 
«quello che c'è in ogni uomo» (Gv 2,25). Egli sa che cosa c'è in ogni uomo, nel cuore. 
Oggi Egli vi chiama ad essere sale e luce del mondo, a scegliere la bontà, a vivere 
nella giustizia, a diventare strumenti di amore e di pace. La sua chiamata ha sem­
pre richiesto una scelta tra il bene e il male, tra la luce e le tenebre, tra la vita e la 
morte. Lo stesso invito è rivolto oggi a voi che siete qui, sulle rive del lago Ontario.

7. Quale chiamata sceglieranno di seguire le sentinelle del mattino? Credere in 
Gesù significa accogliere ciò che Egli dice, anche se è in contro-tendenza rispetto a 
ciò che dicono gli altri. Significa rifiutare le sollecitazioni del peccato, per quanto 
attraenti esse siano, e incamminarsi sulla strada esigente delle virtù evangeliche.

Giovani che mi ascoltate, rispondete al Signore con cuore forte e generoso! Egli 
conta su di voi. Non dimenticate: Cristo ha bisogno di voi per realizzare il suo progetto 
di salvezza! Cristo ha bisogno della vostra giovinezza e del vostro generoso entusia­
smo per far echeggiare il suo annuncio di gioia nel nuovo Millennio. Rispondete al suo 
appello ponendo la vostra vita a servizio di Lui nei fratelli! Fidatevi di Cristo, per­
ché Egli si fida di voi.

8. Signore Gesù Cristo, pronuncia ancora una volta le tue Beatitudini davanti a 
Questi giovani, convenuti a Toronto per la loro Giornata Mondiale. Guarda con 
amore e ascolta questi giovani cuori, che sono disposti a rischiare il loro futuro per Te.



1098 Atti del Santo Padre

Tu li hai chiamati ad essere "sale della terra e luce del mondo". Continua ad 
insegnare loro la verità e la bellezza delle prospettive da Te annunciate sulla Mon­
tagna. Rendili uomini e donne delle Beatitudini!

Risplenda in loro la luce della tua sapienza, così che con le parole e con le opere 
sappiano diffondere nel mondo la luce ed il sale del Vangelo.

Fa' di tutta la loro vita un riflesso luminoso di Te, che sei la Luce vera, venuta 
in questo mondo, perché chiunque crede in Te non muoia, ma abbia la vita eterna 
(cfr. Gv3,16)!

Sabato 27 luglio
ALLA VEGLIA DI PREGHIERA

1. SALUTO INIZIALE

Giovani del mondo, cari amici!
Caro popolo delle Beatitudini!

1. Vi saluto tutti con affetto nel nome del Signore! Sono lieto di incontrarmi 
nuovamente con voi, dopo i giorni di catechesi, di riflessione, di condivisione e di 
festa che avete vissuto. Ci avviamo alla fase conclusiva della vostra Giornata Mon­
diale, che avrà domani il suo coronamento nella celebrazione dell'Eucaristia.

In voi, raccolti a Toronto dai quattro angoli della terra, la Chiesa legge il suo 
futuro e trova il richiamo a quella giovinezza di cui lo Spirito di Cristo costante- 
mente l'arricchisce. L'entusiasmo e la gioia che manifestate sono segno del vostro 
amore per il Signore e del vostro desiderio di servirlo nella Chiesa e nei fratelli.

2. Nei giorni scorsi, a Wadowice - la mia città natale - si è svolto il III Forum 
Internazionale dei Giovani, che ha radunato cattolici, greco-cattolici e ortodossi 
provenienti dalla Polonia e dall'Europa dell'Est. Oggi, invece, sono giunti h 
migliaia di giovani da tutta la Polonia per unirsi con noi mediante la televisione e 
vivere insieme questa Veglia di preghiera. Permettete che li saluti in polacco:

Saluto i giovani di lingua polacca, che così numerosi sono giunti qui dalla 
nostra Patria e dagli altri Paesi del mondo, nonché le migliaia di giovani 
che si sono radunati a Wadowice da tutta la Polonia e dai Paesi dell'Eu­
ropa dell'Est per vivere insieme a noi questa Veglia di preghiera. A tutti 
auguro che questi giorni portino abbondanti frutti di generoso slancio 
nell'adesione a Cristo e al suo Vangelo.

Cari giovani amici, vi ringrazio per la vostra presenza a Toronto, vi abbraccio di 
cuore e prego sempre per voi perché ora e sempre siate il sale della terra e la luce 
del mondo.

Saluto con affetto i giovani italiani qui presenti e quanti dall'Italia si uniscono a 
noi attraverso la televisione. Insieme ai giovani che nelle diverse parti della terra 
vivono in vari modi questa Giornata della Gioventù vogliamo circondare il mondo 
in un abbraccio di fede e di amore, per proclamare la nostra fede in Cristo, amico 
fedele che illumina il cammino di ogni uomo.

3. Nel corso della Veglia di questa sera accoglieremo la Croce di Cristo, testimo­
nianza dell'amore di Dio per l'umanità. Acclameremo il Signore risorto, luce che brilla 
nelle tenebre. Pregheremo con i Salmi, ripetendo le stesse parole pronunciate da Gesù



Atti del Santo Padre 1099

quando si rivolgeva al Padre nel corso della sua vita terrena. Esse costituiscono 
ancora oggi la preghiera della Chiesa. Ascolteremo infine la Parola del Signore, lam­
pada per i nostri passi, luce sul nostro cammino (cfr. Sai 119,105).

Vi invito a farvi voce dei giovani del mondo, delle loro gioie, delusioni, spe­
ranze. Guardate a Gesù, il Vivente, e ripetetegli l'implorazione degli Apostoli: 
«Signore, insegnaci a pregare». La preghiera sarà come il sale che dà sapore alla 
vostra esistenza e vi orienta verso di Lui, luce vera dell'umanità.

2- DISCORSO

Carissimi giovani!

1. Quando, nell'ormai lontano 1985, ho voluto dare inizio alle Giornate Mon­
diali della Gioventù, avevo nel cuore le parole dell'Apostolo Giovanni che abbiamo 
ascoltato stasera: «Ciò che noi abbiamo udito, ciò che noi abbiamo veduto con i 
nostri occhi, ciò che noi abbiamo contemplato e ciò che le nostre mani hanno toc­
cato, ossia il Verbo della vita ... noi lo annunziamo anche a voi» (cfr. IGv 1,1.3). E 
immaginavo le Giornate Mondiali come un momento forte nel quale i giovani del 
mondo avrebbero potuto incontrare Cristo, l'eternamente giovane, ed imparare da 
Lui a divenire gli evangelizzatori degli altri giovani.

Questa sera, insieme con voi, benedico e rendo grazie al Signore per il dono 
tatto alla Chiesa attraverso le Giornate Mondiali della Gioventù. Milioni di giovani 
vi hanno partecipato, traendone motivazioni di impegno e di testimonianza cri­
stiana. Ringrazio in particolare voi, che accogliendo il mio invito vi siete raccolti qui 
a Toronto per «dire davanti al mondo la vostra gioia di aver incontrato Gesù Cristo, 
il vostro desiderio di conoscerlo sempre meglio, il vostro impegno di annunciare il 
Vangelo di salvezza fino agli estremi confini della terra» (Messaggio per la XVII Gior­
nata Mondiale della Gioventù, 5).

2. Il nuovo Millennio si è inaugurato con due scenari contrastanti: quello della 
moltitudine di pellegrini venuti a Roma nel Grande Giubileo per varcare la Porta 
Santa che è Cristo, Salvatore e Redentore dell'uomo; e quello del terribile attentato 
terroristico di New York, icona di un mondo nel quale sembra prevalere la dialet­
tica dell'inimicizia e dell'odio.

La domanda che si impone è drammatica: su quali fondamenta bisogna costruire la 
nuova epoca storica che emerge dalle grandi trasformazioni del secolo XX? Sarà 
sufficiente scommettere sulla rivoluzione tecnologica in corso, che sembra essere 
regolata unicamente da criteri di produttività e di efficienza, senza un riferimento 
alla dimensione religiosa dell'uomo e senza un discernimento etico universalmente 
condiviso? È giusto accontentarsi di risposte provvisorie ai problemi di fondo e 
lasciare che la vita resti in balìa di pulsioni istintive, di sensazioni effimere, di entu­
siasmi passeggeri?

La domanda ritorna: su quali basi, su quali certezze edificare la propria esi­
stenza e quella della comunità cui s'appartiene?

3. Cari amici, voi lo sentite istintivamente dentro di voi, nell'entusiasmo dei 
vostri giovani anni, e lo affermate con la vostra presenza qui stasera: solo Cristo è la 
pietra angolare” su cui è possibile costruire saldamente l'edificio della propria esi­

stenza. Solo Cristo, conosciuto, contemplato e amato, è l'amico fedele che non 
delude, che si fa compagno di strada e le cui parole riscaldano il cuore (cfr. Le 
24,13-35).



1100 Atti del Santo Padre

Il XX secolo ha spesso preteso di fare a meno di quella "pietra angolare", ten­
tando di costruire la città dell’uomo senza fare riferimento a Lui ed ha finito per edifi­
carla di fatto contro l'uomol Ma i cristiani lo sanno: non si può rifiutare o emarginare 
Dio, senza esporsi al rischio di umiliare l'uomo.

4. L'attesa, che l'umanità va coltivando tra tante ingiustizie e sofferenze, è 
quella di una nuova civiltà all'insegna della libertà e della pace. Ma per una simile 
impresa si richiede una nuova generazione di costruttori che, mossi non dalla paura o 
dalla violenza ma dall'urgenza di un autentico amore, sappiano porre pietra su pie­
tra per edificare, nella città dell'uomo, la città di Dio.

Lasciate, cari giovani, che vi confidi la mia speranza: questi "costruttori" dovete 
essere voi! Voi siete gli uomini e le donne di domani; nei vostri cuori e nelle vostre 
mani è racchiuso il futuro. A voi Dio affida il compito, difficile ma esaltante, di col­
laborare con Lui nell'edificazione della civiltà dell'amore.

5. Abbiamo ascoltato dalla Lettera di Giovanni - l'Apostolo più giovane e forse 
per questo più amato dal Signore - che «Dio è luce e in lui non ci sono tenebre» (1 Gv 
1,5). Dio, però, nessuno l'ha mai visto, osserva San Giovanni. E Gesù, il Figlio uni­
genito del Padre, che ce l'ha rivelato (cfr. Gv 1,18). Ma se Gesù ha rivelato Dio, ha
rivelato la luce. Con Cristo, infatti, è venuta nel mondo «la luce vera, quella che illu­
mina ogni uomo» (Gv 1,9).

Cari giovani, lasciatevi conquistare dalla luce di Cristo e fatevene propagatori 
nell'ambiente in cui vivete. «La luce dello sguardo di Gesù - è scritto nel Catechismo 
della Chiesa Cattolica - illumina gli occhi del nostro cuore; ci insegna a vedere tutto 
nella luce della sua verità e della sua compassione per tutti gli uomini» (n. 2715).

Nella misura in cui la vostra amicizia con Cristo, la vostra conoscenza del suo 
mistero, la vostra donazione a Lui saranno autentiche e profonde, voi sarete "figli 
della luce", e diventerete a vostra volta "luce del mondo". Perciò io vi ripeto la 
parola del Vangelo: «Risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le 
vostre opere buone e rendano gloria al vostro Padre che è nei cieli» (Mt 5,16).

6. Questa sera il Papa insieme con voi, giovani dei vari Continenti, riafferma 
davanti al mondo la fede che sostiene la vita della Chiesa: Cristo è luce delle genti, Egli è 
morto ed è risorto per ridare agli uomini, che camminano nel tempo, la speranza 
dell'eternità. Il suo Vangelo non mortifica l'umano: ogni valore autentico, in qualun­
que cultura si manifesti, è da Cristo accolto e sublimato. Consapevole di ciò, il cri­
stiano non può non sentir vibrare in sé la fierezza e la responsabilità di farsi testi­
mone della luce del Vangelo.

Proprio per questo io dico a voi questa sera: fate risplendere la luce di Cristo 
nella vostra vita! Non aspettate di avere più anni per avventurarvi sulla via della santità! 
La santità è sempre giovane, così come eterna è la giovinezza di Dio.

Comunicate a tutti la bellezza dell'incontro con Dio che dà senso alla vostra 
vita. Nella ricerca della giustizia, nella promozione della pace, nell'impegno di fra­
tellanza e di solidarietà non siate secondi a nessuno!

Quanto è bello il canto che è risuonato in questi giorni:
«Lumière du monde! Sei de la terre!
Soyez pour le monde visage de l’amour!
Soyez pour la terre le reflet de sa lumière!».
E il dono più bello e prezioso che potrete fare alla Chiesa e al mondo. Il Papa ri 

accompagna - lo sapete - con la sua preghiera e con un'affettuosa Benedizione.



Atti del Santo Padre 1101

Domenica 28 luglio
NELLA CONCELEBRAZIONE 
EUCARISTICA

1. OMELIA

«Voi siete il sale della terra ...
Voi siete la luce del inondo» (Mt 5,13.14)
Carissimi Giovani della XVII Giornata Mondiale della Gioventù,
carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Su una montagna vicino al lago di Galilea, i discepoli di Gesù erano in 
ascolto della sua voce soave e pressante: soave come il paesaggio stesso della Gali- 
tea, pressante come un appello a scegliere tra la vita e la morte, fra la verità e la men- 
z°gna. Il Signore pronunciò allora parole di vita che sarebbero risuonate per sem­
pre nel cuore dei discepoli.

Oggi Egli dice le stesse parole a voi, giovani di Toronto e dell'Ontano, e di tutto 
’l Canada, degli Stati Uniti, dei Caraibi, dell'America di lingua spagnola e porto­
ghese, dell'Europa, dell'Africa, dell'Asia e dell'Oceania. Ascoltate la voce di Gesù 
nel profondo dei vostri cuori! Le sue parole vi dicono chi siete in quanto cristiani. Vi 
insegnano che cosa dovete fare per rimanere nel suo amore.

2. Gesù offre una cosa; Io "spirito del mondo" ne offre un'altra. Nella lettura 
odierna, tratta dalla Lettera agli Efesini, San Paolo afferma che Gesù ci conduce dalle 
tenebre alla luce (cfr. Ef 5,8). Forse il grande Apostolo stava pensando alla luce che lo 
aveva accecato, lui il persecutore dei cristiani, sulla via di Damasco. Quando aveva 
riacquistato la vista, niente era rimasto come prima. Paolo era rinato e ormai nulla 
avrebbe potuto sottrargli la gioia che gli aveva inondato l'anima.

Anche voi, cari giovani, siete chiamati ad essere trasformati. «Svegliati, o tu che 
dormi, destati dai morti e Cristo ti illuminerà» (Ef 5,14): è ancora Paolo che parla.

Lo "spirito del mondo" offre molte illusioni, molte parodie della felicità. Non vi è 
forse tenebra più fitta di quella che si insinua nell'animo dei giovani quando falsi 
profeti estinguono in essi la luce della fede, della speranza, dell'amore. Il raggiro 
più grande, la maggiore fonte di infelicità è l'illusione di trovare la vita facendo a meno 
di Dio, di raggiungere la libertà escludendo le verità morali e la responsabilità per­
sonale.

3. Il Signore vi invita a scegliere tra queste due voci, che fanno a gara per acca­
parrarsi la vostra anima. Questa scelta è la sostanza e la sfida della Giornata Mondiale 
della Gioventù. Perché siete giunti qui da ogni parte del mondo? Per dire insieme a 
Cristo: «Signore, da chi andremo?» (Gv 6,68). Chi, chi ha le parole di vita eterna? 
Gesù, l'amico intimo di ogni giovane, ha parole di vita.

Quello che voi erediterete è un mondo che ha un disperato bisogno di un rin­
novato senso di fratellanza e di solidarietà umana. E un mondo che necessita di 
essere toccato e guarito dalla bellezza e dalla ricchezza dell'amore di Dio. Il mondo 
odierno ha bisogno di testimoni di quell'amore. Ha bisogno che voi siate il sale della terra 
e la luce del mondo. Il mondo ha bisogno di voi, il mondo ha bisogno di sale, voi come 
sale della terra e luce del mondo.

4. Il sale viene usato per conservare e mantenere sano il cibo. Quali apostoli del Terzo 
Millennio, spetta a voi di conservare e mantenere viva la consapevolezza della presenza 
di Gesù Cristo, nostro Salvatore, specialmente nella celebrazione dell'Eucaristia, me-



I 102 Atti del Santo Padre

moriale della sua morte redentrice e della sua gloriosa risurrezione. Dovete mante­
nere viva la memoria delle parole di vita da Lui pronunciate, delle splendide opere 
di misericordia e di bontà da Lui compiute. Dovete costantemente ricordare al 
mondo che «il Vangelo è potenza di Dio che salva» (cfr. Rm 1,16)!

Il sale condisce e dà sapore al cibo. Nel seguire Cristo, voi dovete cambiare e 
migliorare il "gusto" della storia umana. Con la vostra fede, speranza e amore, con 
la vostra intelligenza, coraggio e perseveranza, dovete umanizzare il mondo nel quale 
viviamo. Il modo per ottenere ciò lo indicava già il Profeta Isaia nella prima Lettura 
di oggi: «Sciogliere le catene inique ... dividere il pane con l'affamato ... [togliere di 
mezzo] il puntare il dito e il parlare empio ... Allora brillerà fra le tenebre la tua luce* 
(Js 58,6-10).

5. Anche una fiamma leggera che s'inarca solleva il pesante coperchio della 
notte. Quanta più luce potrete fare voi, tutti insieme, se vi stringerete uniti nella 
comunione della Chiesa! Se amate Gesù, amate la Chiesa! Non scoraggiatevi per k 
colpe e le mancanze di qualche suo figlio. Il danno fatto da alcuni sacerdoti e rem 
giosi a persone giovani o fragili riempie noi tutti di un profondo senso di tristezza e di 0#' 
gogna. Ma pensate alla larga maggioranza di sacerdoti e di religiosi generosamente 
impegnati, il cui unico desiderio è di servire e di fare del bene! Oggi, ci sono 
molti sacerdoti, seminaristi e persone consacrate: siate loro vicini e sosteneteli! E se, 
nel profondo del vostro cuore, sentite risuonare la stessa chiamata al sacerdozio 0 
alla vita consacrata, non abbiate paura di seguire Cristo sulla strada regale del® 
Croce. Nei momenti difficili della storia della Chiesa il dovere della santità diviene 
ancor più urgente. E la santità non è questione di età. La santità è vivere nello Spinte 
Santo, come hanno fatto Kateri Tekakwitha qui in America e moltissimi altri giovani

Voi siete giovani, e il Papa è vecchio, avere 82 o 83 anni di vita non è come 
averne 22 o 23. Ma il Papa ancora si identifica con le vostre attese e con le vostre 
speranze. Anche se sono vissuto fra molte tenebre, sotto duri regimi totalitari, ho 
visto abbastanza per essere convinto in maniera incrollabile che nessuna difficolta, 
nessuna paura è così grande da poter soffocare completamente la speranza che 31®' 
pilla eterna nel cuore dei giovani.

Voi siete la nostra speranza, i giovani sono la nostra speranza. Non lasciate che 
quella speranza muoia! Scommettete la vostra vita su di essa! Noi non siamo k 
somma delle nostre debolezze e dei nostri fallimenti; al contrario, siamo la somma del* 
l'amore del Padre per noi e della nostra reale capacità di divenire l'immagine del 
Figlio suo.

Concludo con una preghiera.

6. Signore Gesù Cristo, custodisci questi giovani nel tuo amore. Fa' che odano 
la tua voce e credano a ciò che Tu dici, poiché Tu solo hai parole di vita eterna.

Insegna loro
• come professare la propria fede,
• come donare il proprio amore,
• come comunicare la propria speranza agli altri.
Rendili testimoni convincenti del tuo Vangelo, in un mondo che ha tanto biso­

gno della tua grazia che salva.
Fa' di loro il nuovo popolo delle Beatitudini, perché siano sale della terra e luce 

del mondo all'inizio del Terzo Millennio cristiano.
Maria, Madre della Chiesa, proteggi e guida questi giovani uomini e giovani 

donne del XXI secolo. Tienili tutti stretti al tuo materno cuore. Amen.



Atti del Santo Padre 1103

2. ALL’ANGELUS

Concludiamo questa splendida Celebrazione eucaristica con la recita dell'Ange­
lus a Maria, Madre del Redentore.

A Lei affido i frutti di questa Giornata Mondiale della Gioventù, perché ne assi­
curi l'efficacia nel tempo. Questo nostro incontro segni un risveglio della pastorale 
giovanile in Canada. L'entusiasmo di questo momento sia la scintilla necessaria per 
avviare una nuova stagione di dinamica testimonianza evangelica.

Desidero inoltre annunciare ufficialmente che la prossima Giornata Mondiale 
della Gioventù si svolgerà nel 2005 a Colonia, in Germania.

Nell'imponente Cattedrale di Colonia si venera la memoria dei Magi, i Sapienti 
venuti dall'Oriente al seguito della stella che li condusse a Cristo. Come pellegrini, 
il vostro cammino verso Colonia comincia oggi. Cristo vi attende là per la celebra­
tone della XX Giornata Mondiale della Gioventù.

Vi accompagni la Vergine Maria, Madre nostra nel pellegrinaggio della fede.

Domenica 4 agosto 
Castelgandolfo
DISCORSO ALL’ANGELUS

L Sono da poco ritornato dal viaggio, che mi ha condotto in Canada, in Guate­
mala e in Messico, e ringrazio la Divina Provvidenza per avermi permesso di por­
tare a buon fine questo ulteriore impegno apostolico. Ringrazio quanti, in vario 
modo, hanno contribuito alla sua realizzazione, e coloro che hanno accompagnato 
1 miei passi con la loro fervida preghiera.

Mi soffermerò nella catechesi di mercoledì prossimo sulle tappe in Guatemala 
ed in Messico, mentre desidero tornare quest'oggi con il pensiero a Toronto, dove la 
XVII Giornata Mondiale della Gioventù ha visto confluire da ogni Continente centi- 
naia di migliaia di ragazzi e ragazze, ospitati con cordiale amicizia dagli abitanti del 
Canada, Paese caratterizzato da un umanesimo ricco e variegato.

2. Sulle rive del lago Ontario sembrava di rivivere l'esperienza della gente di 
Galilea sulle sponde del lago di Tiberiade, quando Gesù, chiamate a sé le folle, con­
segnò loro lo splendido ed impegnativo "proclama" delle Beatitudini. 1 giovani 
radunati a Toronto hanno avvertito che nelle parole di Gesù c'era la risposta all'at­
tesa di gioia e di speranza che pulsa nel loro cuore. Una risposta che convince, anche 
perché Gesù non si è limitato ad enunciare le Beatitudini, ma le ha vissute in prima 
persona sino al dono supremo di sé.

Egli è stato povero, mite, misericordioso, puro di cuore. Ha cercato la giustizia, 
ha consolato gli afflitti, ha costruito la pace, pagandone il prezzo con il sacrificio di 
se stesso sulla croce. Ecco perché al centro di ogni incontro vi è stata la Croce. È la Croce 
ad accompagnare il "popolo delle Beatitudini", il popolo dei giovani nel loro pelle­
grinaggio sulle strade del mondo.

3. "Beati voi!". Le Beatitudini sono la magna charta di coloro che vogliono intro­
durre nel mondo una nuova civiltà. I giovani lo hanno capito e sono ripartiti dal 
Canada decisi a fidarsi di Cristo, perché sanno che Lui «ha parole di vita eterna» 
(cfr. Gv 6,68). Un mondo senza riferimento a Cristo - è questo il messaggio di Toronto



1104 Atti del Santo Padre

- è un mondo che, prima o dopo, finisce per essere contro l'uomo. La storia di un pas- 
sato anche recente lo mostra. Non si respinge Dio senza ritrovarsi a rifiutare l'uomo.

Per questo i giovani convenuti da più di 170 Paesi hanno accolto l'invito di Cri­
sto ad essere «il sale della terra e la luce del mondo» (Mt 5,13.14). Essere innanzi tutto 
sale e luce, per poi agire come sale e come luce. È stata questa la sfida della XVII 
Giornata Mondiale della Gioventù. I giovani l'hanno accolta ed ora sono tornati nei 
loro Paesi per essere i costruttori della nuova “civiltà dell'amore".

Con questo impegno, dopo l'intensa esperienza vissuta in Canada, essi si sono 
rimessi in cammino verso la prossima tappa, che sarà a Colonia, in Germania, nel 
2005.

Maria, Madre della Chiesa, accompagni i giovani del mondo intero in questo 
loro itinerario spirituale ed ecclesiale.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Circa l'attentato conferimento 
dell’Ordinazione sacerdotale ad alcune donne cattoliche

MONITO

Lo scorso 29 giugno 2002 il fondatore di una comunità scismatica di nome Romulo An­
tonio Braschi ha attentato di conferire l’Ordinazione sacerdotale alle donne cattoliche Chri­
stine Mayr-Lumetzberger, Adelinde Theresia Roitinger, Gisela Forster, Iris Miiller, Ida Ra- 
ming. Pia Brunner e Angela White.

Allo scopo di orientare la coscienza dei fedeli e di dissipare ogni dubbio su questa ma­
teria, la Congregazione per la Dottrina della Fede intende richiamare che, secondo la Lette­
ra Apostolica Ordinatio sacerdotalis di Papa Giovanni Paolo II, la Chiesa «non ha in alcun 
modo la facoltà di conferire alle donne l’Ordinazione sacerdotale e che questa sentenza 
deve essere tenuta in modo definitivo da tutti i fedeli della Chiesa» (n. 4). L’avvenuta “Or­
dinazione sacerdotale’’ è la simulazione di un Sacramento e perciò invalida e nulla e costi­
tuisce un grave delitto contro la divina costituzione della Chiesa. Poiché il Vescovo “ordi­
nante” appartiene ad una comunità scismatica, si tratta inoltre di una grave offesa contro 
l’unità della Chiesa. Il fatto accaduto nuoce anche alla giusta promozione della donna, che 
occupa un posto peculiare, specifico e insostituibile nella Chiesa e nella società.

Con la presente, richiamandosi alle precedenti dichiarazioni del Vescovo di Linz e della 
Conferenza Episcopale Austriaca, questa Congregazione ammonisce formalmente, secondo 
il can. 1347 §1 C.I.C., le summenzionate donne che incorreranno nella scomunica riservata 
alla Santa Sede, se non - entro il 22 luglio 2002 -

1. riconoscano la nullità degli “Ordini” ricevuti da un Vescovo scismatico ed in contra­
sto con la dottrina definitiva della Chiesa, e

2. si dichiarino pentite e chiedano perdono per lo scandalo causato tra i fedeli.

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il IO luglio 2002.

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto

* Tarcisio Bertone, S.D.B.
Arcivescovo em. di Vercelli

Segretario

1105



1106 Atti della Santa Sede

DECRETO DI SCOMUNICA

Premessa

Allo scopo di dissipare qualsiasi dubbio circa lo stato canonico del Vescovo Romulo An­
tonio Braschi, che ha attentato di conferire l’Ordinazione sacerdotale a donne cattoliche, la 
Congregazione per la Dottrina della Fede ritiene opportuno confermare che questi in quan­
to scismatico era già incorso nella scomunica riservata alla Sede Apostolica.

Decreto
In riferimento al monito di questa Congregazione dello scorso 10 luglio, pubblicato il 

giorno successivo, e considerato che entro la data fissata del 22 luglio 2002 le donne Chri­
stine Mayr-Lumctzberger, Adelinde Theresia Roitinger, Gisela Forster, Iris Muller. Ida Ra- 
ming, Pia Brunner e Angela White non hanno manifestato alcun segno di ravvedimento o di 
pentimento per il gravissimo delitto da loro compiuto, questo Dicastero, in ottemperanza a 
tale monito, dichiara che le suddette donne sono incorse nella scomunica riservata alla Sede 
Apostolica con tutti gli effetti stabiliti nel can. 1331 C.I.C.

Nell’adempiere tale doveroso intervento, la Congregazione confida che esse, sorrette 
dalla grazia dello Spirito Santo, possano ritrovare il cammino della conversione per il ritor­
no all’unità della fede e alla comunione con la Chiesa che hanno infranto con il loro gesto-

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 5 agosto 2002.

* Joseph Card. Ratzinger
Prefetto

* Tarcisio Bertone, S.D-R
Arcivescovo em. di Vercelli 

Segretario



Atti della Santa Sede 1107

CONGREGAZIONE
DELLE CAUSE DEI SANTI

Promulgazione di Decreti

Il 5 luglio 2002, alla presenza del Santo Padre, sono stati promulgati i seguenti Decreti 
riguardanti:

- le virtù eroiche della Serva di Dio NEMESIA VALLE (al secolo Giulia), Suora pro- 
fessa dell’Istituto delle Suore della Carità, nata il 26 giugno 1847 ad Aosta (Italia) e morta 

18 dicembre 1916 a Borgaro Torinese (Italia);



1108 Atti della Santa Sede

TAURINENSE

BEATIFICATONE et CANONIZATIONIS

SERVAE DEI

NEMESIAE VALLE
(in saec.: luliae)

SORORIS PROFESSAE INSTITUTI SORORUM A CARITATE 

(1847-1916)

DECRETUM SUPER VIRTUTIBUS

«Tantummodo Deus!».
Dictio haec, peculiaris Sororum Caritatis sententiola, ratio quoque exstitit vitae Sorori* 

Nemesiae Valle, quae Domino omnino se consecravit, et cupiens ab Ipso libenter accipi- 
viam sanctitatis humiliter percurrit. Hoc se gerendi modo, ad effectum adduxit quidquid 
ipsamet scripserat: «Sanctae efficiamur oportet per patientiam, per caritatem, per deditio 
nem Deo factam, ac praesertim per rectam officiorum conscientiam. Sanctitas enim non sibi 
vult multa vel magna exsequi opera, sed agere quod Deus a nobis requirit. Vere sanctus est 
ille, qui sciens Dei voluntatem. Ei perseveranter subicitur».

Haec Domini sponsa Augustae Praetoriae vitam iniit die 26 mensis lunii anno 1847. Pa­
rentes eius, Anselmus Valle et Maria Christina Dalbar, mercatores et optimi Christiani, in 
fonte baptismali nomina indiderunt ei Magdalenae, Teresiae. luliae. Quattuor agens annos- 
matre est orbata, et simul cum fratre adolevit in domo avi patemi, ubi legere, scribere nec 
non cultum Deo reddere didicit per pietatis exercitia, quorum peculiariter studiosam se prae­
bebat. Anno 1857 ad Eucharisticam Cenam primum accessit et sequenti anno in urbe Ve- 
sontina educandatum apud Sorores a Caritate ingressa est. Diligenter studiis vacavit, mores 
suos expolivit, spiritualem vitam intentius vixit.

Recta institutione erudita et titulo decorata magistrae linguae Gallicae, anno 1862 pa' 
ternam in domum rediit, in oppidum vulgo Pont-Saint-Martin. Illic eam praestolabantur 
pater huiusque nova uxor, a qua Serva Dei peroptatam comprehensionem non obtinuit. Ce­
terum tempore illo consilium perfecit Domino se vovendi. Idcirco sese adscripsit inter So­
rores a Caritate, propositum nutriens eas imitandi in munere pauperibus serviendi et iuvenes 
instituendi, ad exemplum et doctrinam earum Conditricis. Sanctae loannae Antidae Thourel 
(1765-1826). Vercellis postulatum incepit die 8 mensis Septembris anno 1866. Tempore quo 
ad religiosam se parabat vestitionem. sibi proposuit quodlibet vitare verbum quod animum 
proximi deprimere posset atque immodicam suiipsius cupiditatem cohibere.

Titulo magistrae ludi exornata. Derthonam missa est ut apud institutum Sancti Vincen- 
tii, ubi septem lustra permansit, doceret. Docendi et educandi munus competenter et studio­
se, aequo animo, dignitate et materno spiritu adimplevit, uberrimos colligens fructus ac 
praesertim aestimationem, affectum gratumque animum tum discipularum tum harumquc 
familiarum. Anno 1873 religiosam emisit professionem, et anno 1886 moderatrix nominata 
est eiusdem Instituti Sancti Vincentii. quod summa cum bonitate et prudentia rexit assidua



Atti della Santa Sede 1 109

praebens Sororibus communitatis et omnibus qui adibant eam exempla sanctitatis, quae in 
memoria Derthonensium insculpta fuerunt.

Cum nova provincia religiosa Sanctae loannae Antidae erecta fuit. Serva Dei in oppi­
dum Borgata, prope Augustam Taurinorum, translata est ut magistrae noviciarum munus 
exerceret. Quod magni ponderis officium ab anno 1903 usque ad mortem implevit, veram se 
iugiter ostendens matrem et magistram singularum noviciarum, quas sapienter et suaviter 
formavit ad serviendum Deo. Ecclesiae suoque religioso Instituto. Vitae exemplo magis 
quam verbis edocuit; etenim eius modus se gerendi continua exstitit lectio quomodo lesus 
«unandus, quomodo servitium proximo ferendum, quomodo fidelitas erga vocationem ser­
vanda, quomodo Regula adamussim adimplenda sit. In officiis cotidianis diligenter obser­
vandis et in virtutibus summo studio, perseverantia et spirituali iucunditate exercendis emi­
nuit.

Fides, spes, caritas veluti lumen fuerunt et fortitudo eius. Deum super omnia dilexit. in 
eius Verbum credidit, voluntati eius obtemperavit, in omnibus Illi placere cupivit. Commu­
nionem cum Domino coluit aeternas meditando veritates, liturgiam sacrasque celebrationes 
Participando, eucharisticam et marialem alendo pietatem, orationem fovendo, propria vitae 
consecratae sacrificia tolerando, actioni interiori divinae gratiae iugiter obsecundando. Per­
quam sibi dilecta haec fuit precatiuncula: «lesu, pro te vivo; lesu. pro te morior; lesu. et in 
vita et in morte tua sum». Quamlibet arripiebat occasionem ad sermonem de Domino insti­
tuendum, adlaborans ut Ipse cognosceretur et amaretur. Catechismum tradendum promovit; 
mter alumnas et novicias missionalem diffudit spiritum, orabat aliosque orare faciebat pro 
Populorum evangelizatione, pro reparatione offensionum in Deum illatarum et pro conver­
sione peccatorum. Animabus in purgatorio detentis suffragabatur. Suam per educationis ope­
ram favit promotioni humanae et Christianae mulieris atque incremento Regni Dei. Antisti- 
tas suas. Sorores, puellas orphanas omnesque iuvenes curae suae creditas summa cumulavit 
caritate; viduis in difficultatibus versantibus, sacrorum alumnis egentibus, pauperibus et in­
ermis auxilio succurrit. In verbis et in opere prudenter egit, omnia coram Deo perpendens 
et aptiora seligens instrumenta ad sanctificationem suam et ad animarum salutem. lustam se 
gessit et modestam; fortis mansit in tribulationibus, patiens in aegritudine, a rebus terrenis­
que vanitatibus seiuncta, casta, auctoritatibus Ecclesiae suique Instituti oboediens. Humilis 
et simplex mulier neglegi et extremum locum occupare cupiebat; nec recusabat ab alumnis 
et noviciis veniam petere, quoties agnoscebat se in errorem incidisse. Spem in Deo posuit 
et aeternam concupivit mercedem. quam merendam curavit, exemplum et doctrinam lesu 
Christi sollicite sequens.

Anno 1910 valetudo eius deficere coepit, attamen cum Domino necessitudo in dies in­
timior fiebat et profundior; et ex corporis condicione, iam tunc curvati et dolentis, summa 
collucebat pax spiritualis. Dominus eam ad se vocavit sub vesperum diei 18 mensis De­
cembris anno 1916.

Coram sua Congregatione Deique populo Soror Nemesia sanctitatis fama in vita, in 
morte et post mortem refulsit, quapropter Archiepiscopus Taurinensis Causam beatificatio- 
nis et canonizationis inchoavit per celebrationem Processus Ordinarii Informativi annis 
1951-1954, cui additus est Processus Rogatorialis Derthonensis. luridicam harum Inquisi­
tionum canonicarum validitatem ratam habuit Congregatio de Causis Sanctorum per decre­
tum die 2 mensis Aprilis anno 1982 promulgatum. Apparata Positione, ad normani iuris di­
sceptatio facta est num Serva Dei in virtutibus observandis heroicum gradum attigisset. Die 
4 mensis lunii anno 2002 actus est felici cum exitu Congressus Peculiaris Consultorum 
Theologorum. Patres Cardinales et Episcopi, in Sessione Ordinaria die 25 eiusdem mensis 
congregati. Ponente Causae Exc.mo D.no Petro Georgio Silvano Nesti. C. P., Archiepisco­
po emerito Camerinensi-Sancti Severini in Piceno, agnoverunt Servam Dei Nemesiam Valle 
virtutes theologales, cardinales eisque adnexas heroicum in modum excoluisse.



Ilio Atti della Santa Sede

Facta demum de hisce omnibus rebus Summo Pontifici loanni Paulo II per subscriptum 
Cardinalem Praefectum accurata relatione. Sanctitas Sua vota Congregationis de Causis 
Sanctorum excipiens rataque habens, mandavit ut super heroicis Servae Dei virtutibus de­
cretum conscriberetur.

Quod cum rite esset factum, accitis ad Se hodierno die infrascripto Cardinali Praefecto 
necnon Causae Ponente meque Antistite a Secretis Congregationis ceterisque de more con­
vocandis, eisque astantibus, Beatissimus Pater sollemniter declaravit: Constare de virtutibus 
theologalibus Fide, Spe et Caritate tum in Deum tum in proximum, necnon de cardinalibus 
Prudentia, lustitia, Temperantia et Fortitudine, iisque adnexis, in gradu heroico, Servae Dei 
Nemesiae Valle (in saec.: luliae), Sororis professae Instituti Sororum a Caritate, in casu et 
ad effectum de quo agitur.

Hoc autem decretum publici iuris fieri et in acta Congregationis de Causis Sanctorum 
Summus Pontifex referri mandavit.

Datum Romae, die 5 mensis Iulii A. D. 2002.

Iosephus Card. Saraiva Martins 
Praefectus

* Eduardus Nowak
Archiepiscopus tit. Lunensis 

a Secretis



Atti della Santa Sede 1111

CONGREGAZIONE 
PER IL CLERO

Istruzione

IL PRESBITERO, 
PASTORE E GUIDA 

DELLA COMUNITÀ PARROCCHIALE

PREMESSA

La presente Istruzione, che per il tramite dei Vescovi si rivolge ai presbiteri parroci e ai 
loro confratelli collaboratori nella "cura animarum", si inserisce consequenzialmente in un 
ampio contesto di riflessione già iniziato da alcuni anni. Con i Direttori per il ministero e la 
vita dei presbiteri e dei diaconi permanenti, con l’Istruzione interdicasteriale Ecclesiae de 
mysterio e con la Lettera circolare // presbitero maestro della Parola, ministro dei Sacra­
menti e guida della comunità, ci si è mossi sulla traccia dei documenti del Concilio Vatica­
no IL specialmente Lumen gentium e Presbyterorum Ordinis, del Catechismo della Chiesa 
Cattolica, del Codice di Diritto Canonico e dell'ininterrotto Magistero.

Il documento, concretamente, sta nel solco della grande corrente missionaria del due in 
altum, che marchia l'opera indispensabile di nuova evangelizzazione del Terzo Millennio cri­
stiano. Ecco perché, anche in considerazione di molte richieste pervenute dalla consultazione 
condotta a livello mondiale, si è colta l’occasione per riproporre una parte dottrinale tale da of­
frire elementi per riflettere su quei valori teologici fondamentali che spingono alla missione e 
che, talvolta, sono offuscati. Si è cercato altresì di porre in evidenza la relazione tra la dimen­
sione ecclesiologico-pneumatica, che tocca l’essenza del ministero sacerdotale, e la dimensio­
ne ecclesiologica, che aiuta a comprendere il significato della sua funzione specifica.

Con questa Istruzione si è pure inteso riservare particolare ed affettuosa attenzione ai pre­
sbiteri che rivestono il prezioso ufficio di parroci e che. in quanto tali, sovente con innume­
revoli difficoltà, sono costantemente in mezzo alla gente. Proprio tale delicata quanto prezio­
sa posizione offre l’occasione per affrontare con maggior chiarezza la differenza essenziale e 
vitale fra sacerdozio comune e sacerdozio ordinato, per fare emergere dovutamente l’identità 
dei presbiteri e l’essenziale dimensione sacramentale del ministero ordinato.

Poiché si è cercato di seguire le indicazioni, particolarmente ricche anche sul piano pra­
tico, che il Santo Padre ha offerto nella propria allocuzione ai partecipanti all’Assemblea 
Plenaria della Congregazione, sembra utile riportarla qui di seguito:

* * *

Signori Cardinali, Venerati Fratelli nell’Episcopato e nel Sacerdozio, carissimi Fratel­
li e Sorelle!

I. Con grande gioia vi accolgo, in occasione della Plenaria della Congregazione per 
il Clero. Saluto cordialmente il Cardinale Dario Castrillón Hoyos, Prefetto del Dicastero, e 
io ringrazio per le cortesi parole che mi ha indirizzato a nome di tutti i presenti. Saluto i Si-



1112 Atti della Santa Sede

gnori Cardinali, i venerati Fratelli nell'Episcopato e i partecipanti alla vostra Congrega­
zione Plenaria, che ha dedicato la sua attenzione a un tenia tanto importante per la vita 
della Chiesa: Il presbitero, pastore e guida della comunità parrocchiale. Ponendo l'accento 
sulla funzione del presbitero nella comunità parrocchiale, si mette in luce la centralità di 
Cristo che sempre deve risaltare nella missione della Chiesa.

Cristo è presente alla sua Chiesa nel modo più sublime nel Santissimo Sacramento del­
l'Altare. Insegna il Concilio Vaticano 11. nella Costituzione dogmatica Lumen gentium, che 
il sacerdote in persona Christi celebra il Sacrificio della Messa ed amministra i Sacramen­
ti (cfr. n. IO). Cristo, inoltre, come osservava opportunamente sulla scorta della Costituzio­
ne Sacrosanctum Concilium (n. 7) il mio venerato Predecessore Paolo VI nella Lettera En­
ciclica Mysterium fidei, è presente attraverso la predicazione e la guida dei fedeli, compiti 
ai quali il presbitero è personalmente chiamato (cfr. AAS 57 [1965/, 762 s.).

2. La presenza di Cristo, che in tal modo si attua in maniera ordinaria e quotidiana, fa 
della parrocchia un’autentica comunità di fedeli. Per la parrocchia avere un sacerdote 
quale proprio pastore è pertanto di fondamentale importanza. E quello di pastore è un tito­
lo specificamente riservato al sacerdote. Il sacro Ordine del presbiterato rappresenta in ef­
fetti per lui la condizione indispensabile ed imprescindibile per essere nominato parroco va­
lidamente (cfr. Codice di Diritto Canonico, can. 521 §!). Altri fedeli possono certo 
collaborare con lui attivamente, perfino a tempo pieno, ma poiché non hanno ricevuto ii sa­
cerdozio ministeriale, non possono sostituirlo come pastore.

A determinare questa peculiare fisionomia ecclesiale del sacerdote è la relazione fon­
damentale che egli ha con Cristo Capo e Pastore, quale sua ripresentazione sacramentale. 
Notavo, nell'Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, che «il riferimento alla Chiesa è 
inscritto nell'unico e medesimo riferimento del sacerdote a Cristo, nel senso che è la "rap­
presentanza sacramentale" di Cristo a fondare e ad animare il riferimento del sacerdote 
alla Chiesa» (n. 16). La dimensione ecclesiale appartiene alla sostanza del sacerdozio or­
dinato. Esso è totalmente al servizio della Chiesa, tanto che la comunità ecclesiale ha as­
soluto bisogno del sacerdozio ministeriale per avere Cristo Capo e Pastore presente in 
essa. Se il sacerdozio comune è conseguenza del fatto che il popolo cristiano è scelto da 
Dio come ponte con Tumanità e riguarda ogni credente in quanto inserito in questo popo­
lo, il sacerdozio ministeriale invece è frutto di una elezione, di una vocazione specifica: 
«Gesù chiamò a sé i suoi discepoli e ne scelse dodici» (Le 6.13-16). Grazie al sacerdozio 
ministeriale i fedeli sono resi consapevoli del loro sacerdozio comune e lo attualizzano (cfr. 
Et 4.1 1-12): il sacerdote infatti ricorda loro che sono Popolo di Dio e li abilita all'«offer­
ta di quei sacrifici spirituali» (cfr. I Pt 2.5). mediante i quali Cristo stesso fa di noi un eter­
no dono al Padre (cfr. 1 Pt 3.18). Senza la presenza di Cristo rappresentato dal presbitero, 
guida sacramentale della comunità, questa non sarebbe in pienezza una comunità eccle­
siale.

3. Dicevo prima che Cristo è presente nella Chiesa in maniera eminente nell'Eucari­
stia, fonte e culmine della vita ecclesiale. È presente realmente nella celebrazione de! santo 
Sacrificio, come pure quando il pane consacrato viene custodito nel tabernacolo «come il 
cuore spirituale della comunità religiosa e parrocchiale» (Paolo VI, Lett. Enc. Mysterium 
fidei: Le.. 772).

Per questa ragione, il Concilio Vaticano 11 raccomanda che «i parroci abbiano cura che 
la celebrazione del Sacrificio Eucaristico sia il centro e il culmine di tutta la vita della co­
munità cristiana» (Decr. Christus Dominus, 30). Senza il culto eucaristico, come proprio 
cuore pulsante, la parrocchia inaridisce. Giova a tal proposito ricordare quanto scrivevo 
nella Lettera Apostolica Dies Domini: «Tra le numerose attività che una parrocchia svolge, 
nessuna è tanto vitale o formativa della comunità quanto la celebrazione domenicale del 
giorno del Signore e della sua Eucaristia» (n. 35). Nulla sarà mai in grado di supplirla. La



Atti della Santa Sede 1113

stessa liturgia della sola Parola, quando sia effettivamente impossibile assicurare la pre­
senza domenicale del sacerdote, è lodevole per mantenere viva la fede, ma deve sempre con­
servare. come meta verso cui tendere, la regolare Celebrazione Eucaristica. Dove manca il 
sacerdote si deve, con fede ed insistenza, supplicare Iddio perché susciti numerosi e santi 
operai pei la sua vigna. Nella citata Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis ribadivo 
tne «oggi I attesa orante di nuove vocazioni deve diventare sempre più un abitudine co­
stante e largamente condivisa nell'intera comunità cristiana e in ogni realtà ecclesiale» (n.

Lo splendale dell identità sacerdotale. I esercizio integrale del conseguente ministero 
Pastorale unitamente all impegno dell'intera comunità nella preghiera e nella penitenza 
Personale, costituiscono gli elementi imprescindibili per un'urgente e indilazionabile pa­
storale vocazionale. Sarebbe errore fatale rassegnarsi alle attuali difficoltà, e comportarsi 

t fatto come se ci si dovesse preparare ad una Chiesa del domani, immaginata quasi priva 
ai presbiteri. In questo modo, le misure adottate per rimediare a carenze attuali risultereb- 
ero per la Comunità ecclesiale, nonostante ogni buona volontà, di fatto seriamente pre­

giudizievoli.

4. La parrocchia è inoltre luogo privilegiato dell'annuncio della Parola di Dio. Que- 
sto si articola in diverse forme e ciascun fedele è chiamato a prendervi parte attiva, spe­
dirne nte con la testimonianza della vita cristiana e l'esplicita proclamazione del Vange- 
lo, sia ai non credenti per condurli alla fede, sia a quanti sono già credenti per istruirli, 
confermarli ed indurli ad una vita più fervente. Quanto al sacerdote, egli «annuncia la Pa- 
fola nella sua qualità di "ministro", partecipe dell'autorità profetica di Cristo e della 

Chiesa» (Pastores dabo vobis, 26). E per assolvere fedelmente a questo ministero, corri- 
spondendo al dono ricevuto, egli per «primo deve sviluppare una grande familiarità per­
ule con la Parola di Dio» (Ibid.). Quand'anche egli fosse superato nella facondia da 
oltri fedeli non ordinati, ciò non cancellerebbe il suo essere ripresentazione sacramentale 
di Cristo Capo e Pastore, ed è da questo che deriva soprattutto l'efficacia della sua predi- 
cazione. Di questa efficacia ha bisogno la comunità parrocchiale, specialmente nel nto- 
mento più caratteristico dell'annuncio della Parola da parte dei ministri ordinati: proprio 
per questo la proclamazione liturgica del Vangelo e l'omelia che la segue, sono entrambe 
riservate al sacerdote.

5. Anche la funzione di guidare come pastore la comunità, funzione propria de! parro- 
co, deriva dal suo peculiare rapporto con Cristo Capo e Pastore. È funzione che riveste ca­
ntiere sacramentale. Non è affidata al sacerdote dalla comunità, ma. per il tramite del Ve­
nivo, proviene a lui dal Signore. Riaffermare ciò con chiarezza ed esercitare tale funzione 
'"n umile autorevolezza costituisce un'indispensabile servizio alla verità e alla comunione 
e<clesiale. La collaborazione di altri, che non hanno ricevuto questa configurazione sacra- 
^entale a Cristo, è auspicabile e spesso necessaria. Questi, tuttavia, non possono surroga­
re in alcun modo il compito di pastore proprio del parroco. ! casi estremi di penuria di sa- 
‘frdoti, che consigliano una collaborazione più intensa ed estesa di fedeli, non insigniti del 
Htcerdozio ministeriale, nell'esercizio della cura pastorale di una parrocchia, non costitui- 
E°no affatto eccezione a questo criterio essenziale per la cura delle anime, come in modo 
"Equivocabile risulta stabilito dalla normativa canonica (cfr. Codice di Diritto Canonico. 
'"n. 517 §2). In questo campo, oggi molto attuale, l'Esortazione interdicasteriale Ecclesiae 
de mysterio, che ho approvato in modo specifico, costituisce la sicura traccia da seguire, 
dell'adempimento del proprio dovere di guida, con responsabilità personale, il parroco 
"arra sicuro giovamento dagli Organismi di consultazione previsti dal Diritto (cfr. Codice 
dl Diritto Canonico, canti. 536-537); ma questi ultimi dovranno mantenersi fedeli alla pro­
pria finalità consultiva. Sarà pertanto necessario guardarsi da qualsiasi forma che, di fatto. 
tenda ad esautorare la guida del presbitero parroco, perché verrebbe ad essere snaturata la 
fisionomia stessa della comunità parrocchiale.



1114 Atti della Santa Sede

6. Rivolgo ora il mio pensiero pieno di affetto e di riconoscenza ai parroci sparsi 
mondo, specialmente a coloro che operano negli avamposti dell’evangelizzazione. Li inc'O' 
raggio a proseguire nel loro compito faticoso, ma veramente prezioso per l’intera Chiesa- 
Raccomando a ciascuno di ricorrere, nell’ esercizio del quotidiano “munus” pastorale, al' 
l’aiuto materno della Beata Vergine Maria, cercando di vivere in profonda comunione eoa 
Lei. Nel sacerdozio ministeriale, come scrivevo nella Lettera ai Sacerdoti, in occasione dd 
Giovedì Santo del 1979, «c’è la dimensione stupenda e penetrante della vicinanza alla 
Madre di Cristo» (n. II). Quando celebriamo la Santa Messa, cari Fratelli sacerdoti, a(' 
canto a noi sta la Madre del Redentore, che ci introduce nel mistero dell’offerta redentriN 
del suo divin Figlio. “Ad lesum per Mariam”: sia questo il nostro quotidiano programma d1 j 
vita spirituale e pastorale!

Con tali sentimenti, mentre assicuro la mia preghiera, imparto a ciascuno una special 
Benedizione Apostolica, che volentieri estendo a tutti i sacerdoti del mondo.

(Giovanni Paolo li, Udienza ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Cler° ; 
[23 novembre 2001[).

PARTE I
SACERDOZIO COMUNE E SACERDOZIO ORDINATO

1. Levate i vostri occhi (Gv 4.35)

1. «Ecco, io vi dico: Levate i vostri occhi e 
guardate i campi che già biondeggiano per la 
mietitura» (Gv 4,35). Queste parole del Signore 
hanno la virtù di mostrare l'immenso orizzonte 
della missione d’amore del Verbo incarnato. «Il 
Figlio eterno di Dio è stato inviato perché “il 
mondo si salvi per mezzo di lui” (Gv 3,17) e tutta 
la sua esistenza terrena, di piena identificazione 
con la volontà salvifica del Padre, è una costante 
manifestazione di quella volontà divina che tutti 
si salvino, tutti siano raggiunti dalla salvezza vo­
luta eternamente dal Padre. Questo progetto sto­
rico lo lascia in consegna ed eredità a tutta la 
Chiesa e, in maniera particolare, all’interno di 
essa, ai ministri ordinati. Davvero grande è il mi­
stero di cui siamo stati fatti ministri. Mistero di 
un amore senza limiti, giacché "dopo aver amato 
i suoi che erano nel mondo, li amò sino alla fine” 
(Gv 13,1)»'.

Abilitati, dunque, dal carattere e dalla grazia 
del sacramento dell’Ordine e diventati testimoni 
e ministri della misericordia divina, i sacerdoti 
ministri di Gesù Cristo si sono volontariamente 
impegnati a servire tutti nella Chiesa. In qualsia­

si contesto sociale e culturale, in tutte le circo" 
stanze storiche, anche nelle odierne in cui si S' 
verte il clima pesante del secolarismo e del con­
sumismo che appiattisce il senso cristiano nell1’ 
coscienze di molti fedeli, i ministri del Signor 
sono consapevoli che «questa è la vittoria che ha 
sconfitto il mondo: la nostra fede» (IGv 5,4). Le 
odierne circostanze sociali costituiscono, infaH" 
una occasione opportuna per richiamare l’atten­
zione sulla forza vincente della fede e dell’anW" 
re in Cristo e per ricordare che. nonostante le dii 
ficoltà e le “freddezze”, i fedeli cristiani - 
nonché, in un altro modo, anche tanti non cre­
denti - contano molto sull’attiva disponibilità pa* 
storale dei sacerdoti. Gli uomini desiderano tro­
vare nel sacerdote l'uomo di Dio. che con I 
Sant’Agostino dica: «La nostra scienza è Cristoe 
la nostra sapienza è ancora Cristo. E Lui che 
infonde in noi la fede riguardo alle realtà tempo­
rali ed è Lui che ci rivela quelle verità che ri­
guardano le realtà eterne»2. Siamo in un tempo di 
nuova evangelizzazione: dobbiamo saper andare 
a cercare le persone che attendono anch’esse di 
poter incontrare Cristo.

' Giovanni Paolo 11. Lettera ai Sacerdoti in occasione del Giovedì Santo 2001 (25 marzo 2001), 1.
2 Sant’Agostino, De Trinitate, 13. 19, 24: NBA 4, 555.



Atti della Santa Sede 1115

2. Nel sacramento dell’Ordine Cristo ha tra­
smesso, in diversi gradi, la propria qualità di 
Pastore delle anime ai Vescovi e ai presbiteri, 
rendendoli capaci di agire nel suo nome e di 
rappresentare la sua potestà capitale nella Chie­
sa. «L’unità profonda di questo nuovo popolo 
non esclude la presenza, al suo interno, di com­
piti diversi e complementari. Così, a quei pri- 
Hi Apostoli sono legati, a titolo speciale, coloro 
che sono stati posti a rinnovare in persona Chri- 
«i il gesto che Gesù compì nell’Ultima Cena, 
minuendo il sacrificio eucaristico, “fonte e api­
ce di tutta la vita cristiana” (Lumen gentium, 
H). Il carattere sacramentale che li distingue, 
'n virtù dell'Ordine ricevuto, fa sì che la loro 
Presenza e il loro ministero siano unici, neces­
sari e insostituibili»3. La presenza del ministro 
ordinato è condizione essenziale della vita della 
Chiesa e non solo di una sua buona organizza­
zione.

3. Due in altum!4 Ogni cristiano che sente nel 
cuore la luce della fede e vuole camminare al 
ritmo impresso dal Sommo Pontefice, deve cer­
care di tradurre in fatti questo urgente invito de­
cisamente missionario. Dovrebbero saperlo cap­
are e porlo in pratica con premurosa prontezza 
specialmente i pastori della Chiesa, dalla cui sen­
sibilità soprannaturale dipende la possibilità di 
capire le vie lungo le quali Iddio vuole guidare il 
suo popolo. «Due in altum! Il Signore ci invita a 
riprendere il largo, fidandoci della sua Parola. 
Cacciamo tesoro dell’esperienza giubilare e pro­
seguiamo nell’impegno di testimonianza del

Vangelo con l'entusiasmo che suscita in noi la 
contemplazione del volto di Cristo!»5.

4. Appare importante ricordare come le pro­
spettive di fondo stabilite dal Santo Padre al ter­
mine del Grande Giubileo dell’Anno 2000, sono 
state da lui intese e presentate per essere realizza­
te dalle Chiese particolari, chiamate dal Papa a 
tradurre in «fervore di propositi e concrete linee 
operative»6 la grazia ricevuta durante l’Anno 
Giubilare. Questa grazia chiama in causa la mis­
sione evangelizzatrice della Chiesa, per la quale 
urge la santità personale di pastori e fedeli ed un 
fervido senso apostolico da parte di tutti, nello 
specifico delle proprie vocazioni, al servizio delle 
proprie responsabilità e dei propri doveri, nella 
consapevolezza che la salvezza eterna di molti 
uomini dipende dalla fedeltà nel manifestare Cri­
sto con la parola e con la vita. Emerge l’urgenza 
di dare maggior slancio al ministero sacerdotale 
nella Chiesa particolare e in specie nella parroc­
chia, sulla base dell’autentica comprensione del 
ministero e della vita del presbitero.

Noi sacerdoti «siamo stati consacrati nella 
Chiesa per questo specifico ministero. Siamo 
chiamati, in vari modi, a contribuire, laddove la 
Provvidenza ci colloca, alla formazione della co­
munità del Popolo di Dio. Il nostro compito (...) 
è pascere il gregge di Dio che ci è affidato, non 
per forza ma di buon animo, non atteggiandoci a 
padroni, ma offrendo una testimonianza esem­
plare (cfr. I Pt 5,2-3) (...). È questa per noi la via 
della santità (...). E questa la nostra missione di 
servizio al popolo cristiano»’.

’• Elementi centrali del ministero e della vita dei presbiteri"

a) L'identità del presbitero
5. L’identità del sacerdote deve essere medi­

tata nell’ambito della divina volontà di salvezza, 
perché frutto dell'azione sacramentale dello Spi­
rito Santo, partecipazione dell’azione salvifica di 
Cristo e perché orientata pienamente al servizio 
di tale azione nella Chiesa, nel suo continuo svi­
luppo lungo la storia. Si tratta di una identità tri­

dimensionale. pneumatologica, cristologica ed 
ecclesiologica. Non bisogna perdere di vista que­
sta architettura teologica primordiale del mistero 
del sacerdote, chiamato ad essere ministro della 
salvezza, per poter chiarire poi. in modo adegua­
to, il significato del suo ministero pastorale con­
creto in parrocchia’. Egli è il servo di Cristo per 
essere, a partire da Lui, per Lui e con Lui. servo

’ Giovanni Paolo II, Lettera ai Sacerdoti in occasione del Giovedì Santo 2000 (23 marzo 2000), 5.
4 Cfr. Giovanni Paolo II, Leti. Ap. Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2001), 15: AAS 93 (2001 ), 276.
’ Giovanni Paolo II, Lettera ai Sacerdoti in occasione del Giovedì Santo 2001, 2.
6 Giovanni Paolo II, Leti. Ap. Novo Millennio ineunte, 3: Le., 267.
7 Giovanni Paolo II. Omelia in occasione del Giubileo dei presbiteri (18 maggio 2000), 5.
" Cfr. Congregazione per il Clero, Il presbitero, maestro della Parola, ministro dei Sacramenti e guida 

della comunità in vista del Terzo Millennio cristiano (19 marzo 1999).
’ In questo senso è importante riflettere, come verrà fatto in seguito in queste stesse pagine, su ciò che Sua 

Santità Giovanni Paolo II ha chiamato: «La coscienza di essere ministro di Gesù Cristo Capo e Pastore della Chie­
sa» (Esort. Ap. post-sinodale Pastores dabo vobis [25 marzo 1992], 25: AAS 84 11992], 695-696).



1116 Atti della Santa Sede

degli uomini. Il suo essere ontologicamente assi­
milato a Cristo costituisce il fondamento dell'es­
sere ordinato per il servizio della comunità. La 
totale appartenenza a Cristo, così conveniente­
mente potenziata ed evidenziata dal sacro celiba­
to, fa sì che il sacerdote sia al servizio di tutti. 
Il dono mirabile del celibato"’, infatti, riceve luce 
e motivazione dall’assimilazione alla donazione 
nuziale del Figlio di Dio crocifisso e risorto al­
l’umanità redenta e rinnovata.

L’essere e l’agire del sacerdote - la sua perso­
na consacrata e il suo ministero - sono realtà teo­
logicamente inseparabili ed hanno come finalità 
il servizio allo sviluppo della missione della 
Chiesa": la salvezza eterna di tutti gli uomini. 
Nel mistero della Chiesa - rivelata come Corpo 
Mistico di Cristo e Popolo di Dio che cammina 
nella storia, stabilita come sacramento universale 
di salvezza12 -, si trova e si scopre la ragione 
profonda del sacerdozio ministeriale. «Tanto che 
la comunità ecclesiale ha assoluto bisogno del 
sacerdozio ministeriale per avere Cristo Capo e 
Pastore presente in essa»11.

6. Il sacerdozio comune o battesimale dei cri­
stiani. come reale partecipazione al sacerdozio di 
Cristo, costituisce una proprietà essenziale del 
nuovo Popolo di Dio14. «Voi siete la stirpe elet­
ta, il sacerdozio regale, la nazione santa, il popo­
lo che Dio si è acquistato ...» (I Pt 2,9); «Ha fatto 
di noi un regno di sacerdoti per il suo Dio e 
Padre» (Ap 1,6); «Li hai costituiti per il nostro 
Dio un regno di sacerdoti» (Ap 5,10) ... saranno 
sacerdoti di Dio e del Cristo e regneranno con 
lui» (Ap 20,6). Questi passi richiamano ciò che è 
detto nell’Esodo, trasferendo al nuovo Israele 
quanto lì era affermato dell’antico Israele: «Tra 
tutti i popoli ... voi sarete per me un regno di sa­

cerdoti e una nazione santa» (Es 19,5-6); e piu 
ancora richiamano quanto è detto nel Deuterono­
mio: «Tu sei un popolo consacrato al Signore tuo 
Dio; il Signore tuo Dio ti ha scelto per essere il 
suo popolo privilegiato fra tutti i popoli che sono 
sulla terra» (Dt 7,6).

«Se il sacerdozio comune è conseguenza del 
fatto che il popolo cristiano è scelto da Dio conte 
ponte con l'umanità e riguarda ogni credente in 
quanto inserito in questo popolo, il sacerdozio 
ministeriale invece è frutto di una elezione, di 
una vocazione specifica: “Gesù chiamò a sé 1 
suoi discepoli e ne scelse dodici” (Le 6,13-16)' 
Grazie al sacerdozio ministeriale i fedeli sono 
resi consapevoli del loro sacerdozio comune e lo 
attualizzano (cfr. Ef 4,11-12); il sacerdote infatti 
ricorda loro che sono Popolo di Dio e li abil i'1 
all’“offerta di quei sacrifici spirituali” (cfr. IT 
2,5), mediante i quali Cristo stesso fa di noi un 
eterno dono al Padre (cfr. I Pt 3,18). Senza b 
presenza di Cristo rappresentato dal presbitero, 
guida sacramentale della comunità, questa non 
sarebbe in pienezza una comunità ecclesiale»1

Nel seno di questo popolo sacerdotale il Si­
gnore ha istituito dunque un sacerdozio minisi 
riale, a cui sono chiamati alcuni fedeli perche 
servano tutti gli altri con carità pastorale e pef 
mezzo della sacra potestà. Il sacerdozio comune 
e il sacerdozio ministeriale, si differenziano p'1 
essenza e non solo per grado "T non si tratta sol­
tanto di una maggiore o minore intensità di pn' 
tecipazione all’unico sacerdozio di Cristo ma d1 
partecipazioni essenzialmente diverse. Il sacer­
dozio comune si fonda sul carattere battesimale, 
che è il sigillo spirituale dell’appartenenza a Co­
sto che «abilita ed impegna i cristiani a servire 
Dio mediante una viva partecipazione alla sacra 
Liturgia della Chiesa e ad esercitare il loro sacer-

Cfr. Congregazione per il Clero, Direttorio per il ministero e la vita dei presbiteri Tota Ecclesia (31 gen­
naio 1994), 59: Libreria Editrice Vaticana, 1994.

" Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 70: /.c.. 778-782.
12 Cfr. Concilio Vaticano 11. Cosi, dogar. Lumen gentium, 48.
" Giovanni Paolo II, Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero (23 novem­

bre 2001), 2: AAS 94 (2002), 214-215.
14 Cfr. Costituzioni Apostoliche, III, 16, 3: SCh 329, 147; Sant'Ambrogio, De mysteriis 6, 29-30: SCh 25 

bis, 173; San Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae. Ili, 63, 3; Lumen gentium. 10-11; Presbyterorum Ordirà 
2; C./.C., can. 204.

15 Giovanni Paolo II, Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero. 2: Le., 215
16 Cfr. Lumen gentium, 10; Presbyterorum Ordinis, 2; Pio XII, Lett. Enc. Mediator Dei (20 novembre 1947): 

AAS 39 (1947), 555; Alloc. Magnificate Dominum: AAS 46 (1954), 669; Congregazione per il Clero, Pontiit 
ciò Consiglio per i Laici, Congregazione per la Dottrina della Fede, Congregazione per il Culto Divino 
e la Disciplina dei Sacramenti, Congregazione per i Vescovi, Congregazione per l’Evangelizzazione dei 
Popoli, Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica, Pontificio Con­
siglio per l’Interpretazione dei Testi Legislativi. Istruzione su alcune questioni circa la collaborazione dei fe­
deli laici al ministero dei sacerdoti Ecclesiae de mysterio (15 agosto 1997), “Principi teologici", 1 : AAS 89 ( 199 )■ 
860-861.



Atti delia Santa Sede 1117

dozio battesimale con la testimonianza di una 
vita santa ... e con una operosa carità»l7.

Il sacerdozio ministeriale, invece, si fonda sul 
carattere impresso dal sacramento dell’Ordine, 
che configura a Cristo sacerdote, in modo da 
poter agire in persona di Cristo Capo con la sacra 
potestà, per offrire il Sacrifìcio e per rimettere i 
peccati"'. Ai battezzati, che hanno ricevuto in se­
guito il dono del sacerdozio ministeriale, è stata 
conferita sacramentalmente una nuova e specifi­
ca missione: quella di impersonare nel seno del 
Popolo di Dio il triplice ufficio - profetico, cul­
tuale e regale - dello stesso Cristo in quanto 
Capo e Pastore della Chiesa1’. Pertanto, nell’e­
sercizio delle loro specifiche funzioni agiscono 
in persona Christi Capitis e, allo stesso modo, di 
conseguenza, in nomine Ecclesiae2".

7. «Il nostro sacerdozio sacramentale, quindi, 
è sacerdozio “gerarchico" ed insieme “ministe­
riale”. Costituisce un particolare “ministerium”, 
cioè è “servizio” nei riguardi della comunità dei 
credenti. Non trae, però, origine da questa comu- 
nità, come se fosse essa a “chiamare” o a “dele­
gare”. Esso è, invero, dono per questa comunità e 
proviene da Cristo stesso, dalla pienezza del suo 
sacerdozio (...). Consapevoli di questa realtà, 
comprendiamo in che modo il nostro sacerdozio 
sia “gerarchico”, cioè connesso con la potestà di 
formare e reggere il popolo sacerdotale (cfr. 
Lumen gentium, 10), e proprio per questo “mini­
steriale”. Compiamo questo ufficio, mediante il 
quale Cristo stesso “serve” incessantemente il 
Padre nell’opera della nostra salvezza. Tutta la 
nostra esistenza sacerdotale è e deve essere 
profondamente pervasa da questo servizio, se vo­
gliamo compiere adeguatamente il sacrificio eu­
caristico “in persona Christi"»2'.

Negli ultimi decenni la Chiesa ha fatto espe­
rienza di problemi di “identità sacerdotale”, deri­

vati. talvolta, da una visione teologica meno 
chiara tra i due modi di partecipazione al sacer­
dozio di Cristo. In alcuni ambienti si è venuto a 
rompere quel profondo equilibrio ecclesiologico, 
così proprio del Magistero autentico e perenne.

Oggi si danno tutte le condizioni per superare 
tanto il pericolo della “clericalizzazione” dei 
laici22 quanto quello della “secolarizzazione” dei 
ministri sacri.

Il generoso impegno dei laici negli ambiti del 
culto, della trasmissione della fede e della pasto­
rale, in un momento anche di scarsità di presbi­
teri. ha indotto talvolta alcuni ministri sacri e 
laici nella tentazione di andare più al di là di 
quello che consente la Chiesa ed anche di quello 
che supera la loro capacità ontologica sacramen­
tale. Ne è conseguita anche una sottovalutazione 
teorica e pratica della specifica missione dei laici 
di santificare dall’interno le strutture della so­
cietà.

D’altra parte, in questa crisi d’identità, si in­
genera pure la «secolarizzazione» di alcuni mini­
stri sacri, per un offuscamento del loro specifico 
ruolo, assolutamente insostituibile, nella comu­
nione ecclesiale.

8. Il sacerdote, alter Christus, è nella Chiesa 
il ministro delle azioni salvifiche essenziali2'. Per 
il suo potere sacrificale sul Corpo e sul Sangue 
del Redentore, per la sua potestà di annunciare 
autorevolmente il Vangelo, di vincere il male del 
peccato mediante il perdono sacramentale, egli - 
ir persona Christi Capitis - è fonte di vita e vi­
talità nella Chiesa e nella sua parrocchia. Il sa­
cerdote non è la sorgente di questa vita spiritua­
le, ma colui che la distribuisce a tutto il Popolo di 
Dio. E il servo che. nell’unzione dello Spirito, 
accede al santuario sacramentale: Cristo Croci­
fisso (cfr. Gv 19,31-37) e Risorto (cfr. Gv 20,20- 
23), dal quale sgorga la salvezza.

17 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1273.
" Cfr. Concilio di Trento., Sess. XXIII, Doctrina de sacramento Ordinis (15 luglio 1563): DS, 1763-1778; 

Presbyterorum Ordinis, 2. 13; Christus Dominus. 15; Missale Romanum: Institutio generalis, nn. 4. 5. 60; Pontifi- 
eale Romanum: de Ordinatione, nn. 131. 123; Catechismo delta Chiesa Cattolica, 1366-1372. 1544-1553. 1562- 
1568. 1581-1587.

” Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 13-15: l.c., 677-681.
20 Cfr. Concilio Vaticano II. Cost. Sacrosanctum Concilium. 33; Lumen gentium, 10. 28. 37; Presbyterorum 

Ordinis, 2. 6. 12; Congregazione per il Clero. Dirett. Tota Ecclesia. 6-12; San Tommaso d’Aquino, Summa 
Theologiae, III, 22,4.

21 Giovanni Paolo II, Lettera ai Sacerdoti in occasione del Giovedì Santo 1979 Novo incipiente (8 aprile 
1979), 4: A4S7I (1979), 399.

22 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 1998), 23: AAS 81 
(1989), 431; Istr. Ecclesiae de mysterio, “Principi teologici”, 4: l.c., 860-861; Congregazione per il Clero, // 
presbitero, maestro della Parola, ministro dei Sacramenti e guida della comunità in vista del Terzo Millennio cri­
stiano, 36.

23 Cfr. Congregazione per il Clero, Dirett. Tota Ecclesia. 7.



1118 Atti della Santa Sede

In Maria. Madre del Sommo ed Eterno Sacer­
dote, il sacerdote prende coscienza di essere con 
Lei «strumento di comunicazione salvifica fra 
Dio e gli uomini», anche se in modo differente: 
la Santa Vergine mediante l'Incarnazione, il sa­
cerdote mediante i poteri dell’Ordine24. La rela­
zione del sacerdote con Maria non è solo bisogno 
di protezione e di aiuto; si tratta piuttosto di una 
presa di coscienza di un dato oggettivo: «La vici­
nanza della Madonna», quale «presenza operan­
te, insieme con la quale la Chiesa vuol vivere il 
mistero di Cristo»25.

9. In quanto partecipe dell’azione direttiva di 
Cristo Capo e Pastore sul suo Corpo26, il sacer­
dote è specificamente abilitato ad essere, sul 
piano pastorale, l’«uomo della comunione»27, 
della guida e del servizio a tutti. Egli è chiamato 
a promuovere e a mantenere l’unità delle mem­
bra col Capo e di tutti tra loro. Per vocazione egli 
unisce e serve nella duplice dimensione della 
stessa funzione pastorale del Cristo (cfr. Mt 
20,28; Me 10,45; Le 22,27). La vita della Chiesa 
richiede, per il suo sviluppo, energie che soltanto 
questo ministero della comunione, della guida e 
del servizio può offrire. Esige sacerdoti che, to­
talmente assimilati a Cristo, depositari di una vo­
cazione originaria alla piena immedesimazione 
con Cristo, vivano “in” e "con" Lui l'insieme 
delle virtù manifestate in Cristo Pastore, e che, 
fra l’altro, riceve luce e motivazione dall’assimi­
lazione alla donazione nuziale del Figlio di Dio 
crocifisso e risorto all’umanità redenta e rinnova­
ta. Esige che ci siano sacerdoti che vogliano es­
sere fonti di unità e di donazione fraterna a tutti 
- specialmente ai più bisognosi -, uomini che ri­
conoscano la loro identità sacerdotale nel Buon 
Pastore e che tale immagine sia vissuta interna­
mente e manifestata esternamente, in modo che 
tutti possano coglierla, ovunque29.

Il sacerdote rende presente Cristo Capo della 
Chiesa mediante il ministero della Parola, parte­
cipazione alla sua funzione profetica "'. In perso­
na et in nomine Christi, il sacerdote è ministro 
della parola evangelizzatrice, che invita tutti alla 
conversione e alla santità; è ministro della parola 
cultuale, che magnifica la grandezza di Dio e 
rende grazie per la sua misericordia; è ministro 
della parola sacramentale, che è efficace fonte di 
grazia. In queste molteplici modalità il sacerdote, 
con la forza del Paraclito, prolunga l’insegnamen­
to del divino Maestro in seno alla sua Chiesa.

b) L'unità di vita
10. La configurazione sacramentale a Gesù 

Cristo impone al sacerdote un nuovo motivo per 
raggiungere la santità", a causa del ministero che 
gli è stato affidato, che è santo in se stesso. Non si­
gnifica che la santità, a cui sono chiamati i sacer­
doti, sia soggettivamente maggiore della santità a 
cui sono chiamati tutti i fedeli cristiani a motivo 
del Battesimo. La santità è sempre la stessa’2, sep­
pur con diverse espressioni”, ma il sacerdote deve 
tendere ad essa per un nuovo motivo: per corri­
spondere a quella nuova grazia che lo ha configu­
rato per rappresentare la persona di Cristo, Capo e 
Pastore, come strumento vivo nell’opera della sal­
vezza”. Nel compimento del suo ministero, quin­
di, colui che è "sacerdos in aeternum", deve sfor­
zarsi di seguire in tutto l’esempio del Signore- 
unendosi a Lui «nella scoperta della volontà del 
Padre e nel dono di sé per il gregge»’5. Su tale fon­
damento di amore alla volontà divina e di cario 
pastorale si costruisce Vanità di vita*, vale a dire- 
Vanità interiore'' tra vita spirituale e attività mini­
steriale. La crescita di questa unità di vita si fonda 
sulla carità pastorale ” nutrita da una solida vita di 
preghiera, sicché il presbitero sia inseparabilmen­
te testimone di carità e maestro di vita interiore

24 Cfr. Paolo VI, Catechesi nell’Udienza Generale del 7 ottobre 1964: Insegnamenti di Paolo V7/II (1964). 958-
25 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Marialis cultus (2 febbraio 1974), 11. 32. 50. 56: AAS 66 (1974), 123. 144. 159. 16--
26 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 21: l.c., 689.
27 Ibid., 18: l.c., 684; cfr. Congregazione per il Clero, Dirett. Tota Ecclesia, 30.
2* Cfr. Presbyterorum Ordinis, 13.
29 Cfr. Congregazione per il Clero, Dirett. Tota Ecclesia, 46.
“ Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 26: l.c., 698; Congregazione per il Clero, Dirett 

Tota Ecclesia, 45-47.
" Cfr. Presbyterorum Ordinis, 12; C.I.C., can. 276 §1.
32 Cfr. Lumen gentium, 41.
” Cfr. San Francesco di Sales, Introduzione alla vita devota, parte 1, cap. 3.
34 Cfr. Presbyterorum Ordinis, 12; C.I.C., can. 276 §1.
” Cfr. Presbyterorum Ordinis, 14.
36 Cfr. Ibid.
37 Cfr. Giovanni Paolo 11, Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 72: l.c.. 786.
“ Ibid.



Atti della Santa Sede I I 19

11. L'intera storia della Chiesa è illuminata 
da splendidi modelli di donazione pastorale vera­
mente radicale; si tratta di una numerosa schiera 
di santi sacerdoti, come il Curato d’Ars, patrono 
dei parroci, che sono giunti ad una riconosciuta 
santità attraverso la generosa ed instancabile de­
dizione alla cura delle anime, accompagnata da 
una profonda ascesi e vita interiore. Questi pa­
stori, divorati dall’amore di Cristo e dalla conse­
guente carità pastorale, costituiscono un Vangelo 
vissuto.

Qualche corrente della cultura contemporanea 
fraintende la virtù interiore, la mortificazione e la 
sPiritualità come forme di intimismo, di aliena­
tone e, quindi, di egoismo incapace di compren­
dere i problemi del mondo e della gente. Si è 
Pure verificata, in taluni luoghi, una tipologia 
multiforme di presbiteri: dal sociologo al tera­
peuta, dall’operaio al politico, al manager ... fino 
<d prete “pensionato”. Al proposito si deve ricor­
dare che il presbitero è portatore di una consa­
crazione ontologica che si estende a tempo pieno. 
La sua identità di fondo va ricercata nel carattere 
conferitogli dal sacramento dell’Ordine, sul 
quale si sviluppa feconda la grazia pastorale. Per­
ciò il presbitero dovrebbe saper fare tutto ciò che 
fa, sempre in quanto sacerdote. Egli, come dice­
va S. Giovanni Bosco, è sacerdote all’altare e al 
confessionale come a scuola, per strada e dovun­
que. Talvolta gli stessi sacerdoti, da alcune situa- 
zioni attuali, sono indotti quasi a pensare che il 
loro ministero si trovi alla periferia della vita, 
mentre, in realtà, esso si trova nel cuore stesso di 
essa, poiché ha la capacità di illuminare, riconci­
liare e di fare nuove tutte le cose.

Può capitare che alcuni sacerdoti, dopo esser- 
S| avviati nel proprio ministero con un entusia­
smo carico di ideali, possano provare disaffezio­
ne, disillusione, fino ad arrivare al fallimento. 
Molteplici sono le cause: dalla deficiente forma­
zione alla mancanza di fraternità nel Presbiterio 
diocesano, dall’isolamento personale al mancato 
interesse e sostegno da parte del Vescovo” stes­
so e della comunità, dai problemi personali, 
anche di salute, fino alla amarezza di non trova­
re risposta e soluzioni, dalla diffidenza per l’a­

scesi e l’abbandono della vita interiore alla man­
canza di fede.

Infatti il dinamismo ministeriale senza una so­
lida spiritualità sacerdotale si tradurrebbe in un 
attivismo vuoto e privo di qualsiasi profetismo. 
Risulta chiaro che la rottura dell’unità interiore 
nel sacerdote è conseguenza, innanzi tutto, del 
raffreddamento della sua carità pastorale, ossia, 
del raffreddamento del «vigile amore del mistero 
che porta in sé per il bene della Chiesa e dell’u­
manità»411.

Trattenersi in colloquio adorante e intimo da­
vanti al Buon Pastore presente nel Santissimo Sa­
cramento dell’altare, costituisce una priorità pa­
storale di gran lunga superiore a qualsiasi altra. Il 
sacerdote, guida di una comunità, deve attuare 
tale priorità per non inaridirsi interiormente e 
non trasformarsi in un canale secco, che non po­
trebbe più dare nulla a nessuno.

L’opera pastorale di maggior rilievo risulta 
decisamente essere la spiritualità. Qualsiasi 
piano pastorale, qualsiasi progetto missionario, 
qualsiasi dinamismo nell’evangelizzazione, che 
prescindesse dal primato della spiritualità e del 
culto divino sarebbe destinato al fallimento.

c) Un cammino specifico verso la santità
12. Il sacerdozio ministeriale, nella misura in 

cui configura all’essere e all’operare sacerdotali 
di Cristo, introduce una novità nella vita spiritua­
le di chi ha ricevuto questo dono. È una vita spi­
rituale conformata attraverso la partecipazione 
alla capitalità di Cristo nella sua Chiesa e che 
matura nel servizio ministeriale alla Chiesa: una 
santità nel ministero e per il ministero.

13. L’approfondimento della «coscienza di 
essere ministro»41 è, pertanto, di grande impor­
tanza per la vita spirituale del sacerdote e per 
l’efficacia del suo stesso ministero.

La relazione ministeriale con Gesù Cristo 
«fonda ed esige nel sacerdote un ulteriore legame 
che è dato dalla “intenzione”, ossia dalla volontà 
cosciente e libera di fare, mediante il gesto mini­
steriale, ciò che intende fare la Chiesa»42. L’e­
spressione «avere l'intenzione di fare ciò che fa

” Christus Dominus, 16: «(I Vescovi) trattino sempre con particolare carità i sacerdoti, perché essi si assu­
mono una parte dei loro ministeri e delle loro preoccupazioni, e vi si consacrano nella vita quotidiana con tanto 
zelo. Li considerino come figli ed amici e perciò siano disposti ad ascoltarli e a trattarli con fiducia e benevolenza, 
allo scopo di incrementare l’attività pastorale in tutta la Diocesi. Dimostrino il più premuroso interessamento per 
le loro condizioni spirituali, intellettuali e materiali, affinché essi, con una vita santa e pia. possano esercitare il loro 
ministero fedelmente e fruttuosamente».

40 Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Pastores daho robis, 72: Le.. 787.
41 Ibid., 25: /.c„ 695.
n Cfr. Ibid.



1120 Atti della Santa Sede

la Chiesa» illumina la vita spirituale del sacro 
ministro invitandolo a riconoscere la personale 
strumentalità al servizio di Cristo e della Chiesa 
e ad attuarla nelle concrete azioni ministeriali. 
L’«intenzione», in questo senso, contiene neces­
sariamente una relazione con l’agire di Cristo 
Capo nella e tramite la Chiesa, adeguamento alla 
sua volontà, fedeltà alle sue disposizioni, docilità 
ai suoi gesti: l'agire ministeriale è strumento del- 
l’operare di Cristo e della Chiesa, suo Corpo.

Si tratta di una volontà personale permanente: 
«Un simile legame tende, per sua natura, a farsi 
il più ampio e il più profondo possibile, investen­
do la mente, i sentimenti, la vita, ossia una serie 
di disposizioni morali e spirituali corrispondenti 
ai gesti ministeriali che il sacerdote pone»43.

La spiritualità sacerdotale esige di respirare 
un clima di vicinanza al Signore Gesti, di amici­
zia e di incontro personale, di missione ministe­
riale “condivisa”, di amore e servizio alla sua 
Persona nella “persona” della Chiesa, suo Corpo, 
sua Sposa. Amare la Chiesa e donarsi ad essa nel 
servizio ministeriale richiede di amare profonda­
mente il Signore Gesù. «Questa carità pastorale 
scaturisce soprattutto dal sacrifìcio eucaristico, il 
quale risulta quindi il centro e la radice di tutta la 
vita del presbitero, cosicché lo spirito sacerdota­
le si studia di rispecchiare ciò che viene realizza­
to sull’altare. Ma ciò non è possibile se i sacer­
doti non penetrano sempre più a fondo nel 
mistero di Cristo con la preghiera»44.

Nella penetrazione di tale mistero ci viene in 
aiuto la Vergine Santissima, associata al Reden­
tore, poiché «quando celebriamo la Santa Messa, 
in mezzo a noi sta la Madre del Figlio di Dio che 
ci introduce nel mistero della sua offerta di re­
denzione. In questo modo Ella diventa mediatri­
ce delle grazie che scaturiscono per la Chiesa e 
per tutti i fedeli da quest’offerta»4'. Infatti, 
«Maria è stata associata in modo unico al sacrifi­
cio sacerdotale di Cristo, condividendo la sua vo­
lontà di salvare il mondo mediante la Croce. Ella 
è stata la prima e più perfetta partecipe spirituale 
della sua oblazione di Sacerdos et Hostia. Come

tale essa può ottenere e donare a coloro che par­
tecipano sul piano ministeriale al sacerdozio di 
suo Figlio la grazia dell’impulso a rispondere 
sempre più alle esigenze dell’oblazione spiritua­
le che il sacerdozio comporta: in modo particola­
re, la grazia della fede, della speranza e della per­
severanza nelle prove, riconosciute come stimoli 
ad una partecipazione più generosa all'offerta re­
dentrice»46.

L'Eucaristia deve occupare per il sacerdote «il 
luogo veramente centrale del suo ministero»4- 
perché in essa è contenuto tutto il bene spirituale 
della Chiesa ed è di per sé fonte e culmine di tutta 
l’evangelizzazione4*. Di qui l’importanza quanti’ 
mai rilevante della preparazione alla Santa Mes­
sa, della sua celebrazione quotidiana4'1, del rin­
graziamento e della visita a Gesù Sacramentato 
sull’arco della giornata!

14. Il sacerdote oltre il Sacrificio eucaristico- 
celebra quotidianamente la sacra Liturgia dell® 
Ore, che egli ha liberamente abbracciato con ob­
bligo grave. Dall’immolazione incruenta di Cri­
sto sull’altare, alla celebrazione dell’Ufficio di­
vino insieme con tutta la Chiesa, il cuore del 
sacerdote intensifica il suo amore al divino Pa­
store, rendendolo evidente dinanzi ai fedeli. Il sa­
cerdote ha ricevuto il privilegio di “parlare a Dio 
a nome di tutti”, di diventare «quasi la bocca di 
tutta la Chiesa» '"; adempie nell’ufficio divino ciò 
che manca alla lode di Cristo e. in quanto amba­
sciatore accreditato, la sua intercessione è tra R 
più efficaci per la salvezza del mondo'1.

d) La fedeltà del sacerdote 
alla disciplina ecclesiastica

15. La “coscienza di essere ministro” com­
porta anche la coscienza dell’agire organico do 
Corpo di Cristo. Infatti, la vita e la missione della 
Chiesa, per potersi sviluppare, esigono un ord1 
namento, delle regole, delle leggi di condotta- 
ovvero un ordine disciplinare. Occorre superari’ 
qualsiasi pregiudizio nei confronti della discipb 
na ecclesiastica, a cominciare dall’espressione

43 tbid.
44 Presbyterorum Ordinis. 14.
45 Giovanni Paolo II, Introduzione alla S. Messa in occasione della memoria liturgica della Madonna di CR' 

stochowa, L'Osservatore Romano, 26 agosto 2001.
46 Giovanni Paolo II, Catechesi nell’Udienza Generale del 30 giugno 1993, Maria è la Madre del Sommai 

Eterno Sacerdote: L'Osservatore Romano, 30 giugno-1 luglio 1993.
47 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 26: Le., 699.
4" Cfr. Presbyterorum Ordinis, 5.

thid., 13; cfr. C.I.C., cann. 904 e 909.
San Bernardino da Siena, Sermo XX: Opera omnia, Venetiis 1591. 132.

“ Beato Colomba Marmion. Le Christ idéal du prètre, cap. 14. Maredsous 1951.



Atti della Santa Sede 1 121

stessa, e superare altresì qualsiasi timore e com­
plesso nel citarla e nel richiederne opportuna- 
fente il compimento. Quando vige l’osservanza 
delle norme e dei criteri che costituiscono la di­
sciplina ecclesiastica, sono evitate quelle tensio- 

che, diversamente, comprometterebbero lo 
sforzo pastorale unitario di cui la Chiesa ha biso­
gno per adempiere efficacemente la sua missione 
^angelizzatrice. La matura assunzione dei pro­
prio impegno ministeriale comprende la certezza 
cne la Chiesa «ha bisogno di norme affinché la 
Sua struttura gerarchica ed organica sia visibile e 
Per l’esercizio delle funzioni divinamente affida- 
tele, soprattutto quella della sacra potestà e del- 
' amministrazione dei Sacramenti»52.

Inoltre, la coscienza di essere ministro di Cri- 
s|° e del suo Corpo mistico, implica l’impegno 
(L1 fedele compimento della volontà della Chie- 
sa, che si esprime concretamente nelle norme”. 
La legislazione della Chiesa ha come fine una 
Maggiore perfezione della vita cristiana, per un 
migliore compimento della missione salvifica e 
^dunque vissuta con animo sincero e buona vo- 
fontà.

Tra tutti gli aspetti merita particolare rilievo 
Quello della docilità alle leggi e alle disposizioni 
'•urgiche della Chiesa, vale a dire, l’amore fede- 
e ad una normativa che ha io scopo di ordinare il 

uulto in accordo con la volontà del Sommo ed 
Ùento Sacerdote e del suo mistico Corpo. La 
sacra Liturgia è considerata come l’esercizio del 
sacerdozio di Gesù Cristo54, azione sacra per ec- 
cellenza, «culmine verso cui tende l’azione della 
Chiesa e, insieme, la fonte da cui promana tutta 
a sua virtù»55. Di conseguenza, è questo l’ambi- 
to in cui maggiore deve essere la coscienza di es- 
Sere ministro e di agire in conformità agli impe­
gni liberamente e solennemente assunti di fronte 
a Dio e alla comunità. «Regolare la sacra Litur- 

compete unicamente all’autorità della Chie­
sa, la quale risiede nella Sede Apostolica e, a 
n<>tma del diritto, nel Vescovo. (...) Nessun altro, 
assolutamente, anche se sacerdote, osi. di sua ini- 
Z|ativa, aggiungere, togliere o mutare alcunché in 
dateria liturgica»56. Arbitrarietà, espressioni sog­

gettivistiche. improvvisazioni, disobbedienza 
nella celebrazione eucaristica costituiscono al­
trettante patenti contraddizioni con l’essenza 
stessa della Santissima Eucaristia, che è il Sacri­
ficio di Cristo. Lo stesso vale per la celebrazione 
degli altri Sacramenti, soprattutto per il sacra­
mento della Penitenza mediante il quale - essen­
do contriti e avendo il proposito di emendarsi - 
vengono perdonati i peccati e si viene riconcilia­
ti con la Chiesa57.

Analoga attenzione i presbiteri prestino alla 
partecipazione autentica e cosciente dei fedeli 
alla sacra Liturgia, che la Chiesa non manca di 
promuovere58. Nella sacra Liturgia esistono fun­
zioni che possono essere esercitate da quei fede­
li che non hanno ricevuto il sacramento dell’Or­
dine; altre invece sono proprie ed assolutamente 
esclusive dei ministri ordinati"'. Il rispetto per le 
diverse identità dello stato di vita, la loro com­
plementarietà per la missione, esigono di evitare 
qualsiasi confusione in questa materia.

e) Il sacerdote nella comunione ecclesiale
16. Per servire la Chiesa - comunità organi­

camente strutturata di fedeli dotati della stessa 
dignità battesimale ma di diversi carismi e fun­
zioni - occorre conoscerla ed amarla, non come 
la vorrebbero le transeunti mode di pensiero o le 
diverse ideologie, ma come è stata voluta da 
Gesù Cristo, che l’ha fondata. La funzione mini­
steriale di servizio alla comunione, a partire dalla 
configurazione a Cristo Capo, richiede di. cono­
scere e rispettare la specificità del ruolo del fede­
le laico, promuovendo in tutti i modi possibili 
l’assunzione da parte di ciascuno delle proprie 
responsabilità. Il sacerdote è al servizio della co­
munità, ma è anche sostenuto dalla sua comunità. 
Egli ha bisogno dell’apporto del laicato, non solo 
per l’organizzazione e l'amministrazione della 
sua comunità, ma anche per la fede e la carità: 
c’è una specie di osmosi tra la fede del presbite­
ro e la fede degli altri fedeli. Le famiglie cristia­
ne e le comunità fervorose hanno spesso aiutato i 
sacerdoti nei momenti di crisi. E altresì impor­
tante, per lo stesso motivo, che i presbiteri cono-

12 Giovanni Paolo li. Cost. Ap. Sacrae disciplinae leges (25 gennaio 1983): AAS 75. II ( 1983), XIII.
” Cfr. Ibid.
54 Cfr. Sacrosanctum Concilium. 7.
55 Ibid.. IO.
“ Ibid.. 22.
57 Cfr. C.I.C.. can. 959.
” Cfr. Sacrosanctum Concilium. 23.
" Cfr. Istr. Ecclesiae de mysterio. "Principi teologici". 3; "Disposizioni pratiche", artt. 6 e 8: l.c.. 859. 869. 

'0-872; Pontificio Consiglio per l’Interpretazione dei Testi Legislativi. Risposta ( 11 luglio 1992): AAS 86 
(”94), 541-542.



1122 Atti della Santa Sede

scano, stimino e rispettino le caratteristiche della 
sequela di Cristo propria della vita consacrata, te­
soro preziosissimo della Chiesa e testimonianza 
della feconda operosità dello Spirito Santo in 
essa.

Tanto più i presbiteri sono segni vivi e servi­
tori della comunione ecclesiale, quanto più essi si 
inseriscono nell’unità vivente della Chiesa nel 
tempo, che è la sacra Tradizione, di cui è custode 
e garante il Magistero. Il riferimento fecondo alla 
Tradizione dà al ministero del presbitero la soli­
dità e l’oggettività della testimonianza della Ve­
rità, venuta in Cristo a rivelarsi nella storia. Ciò 
lo aiuta a fuggire quel prurito di novità, che dan­
neggia la comunione e svuota di profondità e di 
credibilità l'esercizio del ministero sacerdotale.

Il parroco specialmente deve essere tessitore 
paziente della comunione della propria parroc­
chia con la sua Chiesa particolare e con la Chie­
sa universale. Egli dovrebbe essere altresì un 
vero modello di adesione al Magistero perenne 
della Chiesa e alla sua grande disciplina.

f) Senso dell'universale nel particolare
17. «È necessario che il sacerdote abbia la 

coscienza che il suo “essere in una Chiesa parti­
colare” costituisce, di sua natura, un elemento 
qualificante per vivere la spiritualità cristiana. In 
tal senso il presbitero trova proprio nella sua ap­
partenenza e dedicazione alla Chiesa particolare 
una fonte di significati, di criteri di discernimen­
to e di azione, che configurano sia la sua missio­
ne pastorale sia la sua vita spirituale»60. Si tratta 
di una materia importante, in cui si deve acquisi­
re una visione ampia, che tenga conto di come 
«l’appartenenza e la dedicazione alla Chiesa par­
ticolare non rinchiudono in essa l’attività e la vita 
del presbitero: queste non possono affatto esser­
vi rinchiuse, per la natura stessa sia della Chiesa 
particolare sia del ministero sacerdotale»61.

Il concetto d’incardinazione, modificato dal 
Concilio Vaticano II ed espresso conseguente­
mente nel Codice62, permette di superare il peri­
colo di rinchiudere il ministero dei presbiteri 
entro stretti limiti, non tanto geografici quanto 
piuttosto psicologici o persino teologici. L’appar­
tenenza ad una Chiesa particolare e il servizio 
pastorale alla comunione al suo interno - ele­
menti di ordine ecclesiologico - inquadrano 
anche esistenzialmente la vita e l’attività dei pre­
sbiteri e donano loro una fisionomia costituita di 
orientamenti pastorali specifici, di mete, di dona­
zione personale in compiti determinati, di incon­
tri pastorali, di interessi condivisi. Per intendere 
ed amare effettivamente la Chiesa particolare e 
l’appartenenza e dedicazione ad essa, servendola 
e sacrificandosi per essa fino al dono della pro­
pria vita, è necessario che il sacro ministro sia 
sempre più consapevole che la Chiesa universale 
«è una realtà ontologicamente e temporalmente 
previa ad ogni singola Chiesa particolare»6' ln" 
fatti, non è la somma delle Chiese particolaria 
costituire la Chiesa universale. Le Chiese parti­
colari, nella e a partire dalla Chiesa universale, 
devono essere aperte ad una realtà di vera comu­
nione di persone, di carismi, di tradizioni spiri­
tuali, senza frontiere geografiche, intellettuali o 
psicologiche64. Al presbitero deve essere ben 
chiaro che una sola è la Chiesa! L'universalità, 
ovvero la cattolicità, deve riempire di sé la pam 
colarità. Il profondo, vero e vitale legame comu- 
nionale con la Sede di Pietro costituisce la ga­
ranzia e la condizione necessaria di tutto ciò. La 
stessa motivata accoglienza, diffusione e fedele 
applicazione dei documenti papali e dei Dicaste­
ri della Curia Romana ne è un’espressione.

Abbiamo considerato l’essere e l’azione di 
ogni sacerdote in quanto tale. Ora la nostra ri­
flessione va più specificatamente al sacerdote co­
stituito nell’ufficio di parroco.

60 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 31 : l.c., 708. «La Chiesa di Cristo - si legge nella Let­
tera Communionis notio (28 maggio 1992), della Congregazione per la Dottrina della Fede, n. 7 — (...) è la Chiesa 
universale, (...) che si fa presente ed operante nella particolarità e diversità di persone, gruppi, tempi e luoghi. Tra 
queste molteplici espressioni particolari della presenza salvifica dell’unica Chiesa di Cristo, fin dall'epoca aposto­
lica si trovano quelle che in se stesse sono Chiese, perché, pur essendo particolari, in esse si fa presente la Chiesa 
universale con tutti i suoi elementi essenziali. Sono perciò costituite a immagine della Chiesa universale, e ciascuna 
di esse è una porzione del Popolo di Dio affidata alle cure pastorali de! Vescovo coadiuvato dal suo Presbiterio' 
(AAS 85 119931. 842).

61 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 32: l.c., 709.
62 Cfr. Christus Dominus. 28; Presbyterorum Ordinis, IO; C.I.C., cann. 265-272.
“ Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Communionis notio ai Vescovi della Chiesa Catto­

lica su alcuni aspetti della Chiesa considerata come comunione, 9: l.c., 843.
64 Cfr. Lumen gentium, 23.



Atti della Santa Sede 1123

PARTE li
LA PARROCCHIA E IL PARROCO

3’ La parrocchia e l’ufficio di parroco

18. I tratti ecclesiologici più significativi 
cHa nozione teologico-canonica di parrocchia 
°no stati pensati dal Concilio Vaticano II alla 
Uce della Tradizione e della dottrina cattolica, 

। । ecclesiologia di comunione, e tradotti poi in 
“ge dal Codice di Diritto Canonico. Essi sono
hti sviluppati da diversi punti di vista nel Magi- 

s,ero pontificio postconciliare, sia in maniera 
pilicita che implicita, sempre all’interno del- 

aPprofondimento sul sacerdozio ordinato. E 
Nitidi utile riassumere le principali caratteristi- 

della dottrina teologica e canonica sulla ma- 
leria, in vista soprattutto di una migliore risposta 

sfide pastorali che si pongono in questo ini- 
z>o del Terzo Millennio al ministero parrocchiale 

presbiteri.
Quanto si dice del parroco, per analogia, in 

arga misura, sotto il profilo dell’impegno pasto­
ni6 di guida, interessa anche quei sacerdoti che 
Pestano comunque il loro aiuto in parrocchia e 
guanti rivestono specifici incarichi pastorali, per 
esempio, nei luoghi di detenzione, nei luoghi di 
Cura, nelle Università e nelle scuole, nell’assi- 
stenza ai migranti e agli stranieri, ecc.

La parrocchia è una concreta communitas chri- 
sllfidelium, costituita stabilmente nell’ambito di 
Una Chiesa particolare, e la cui cura pastorale è 
affidata ad un presbitero parroco come a suo pro- 
Pho pastore, sotto l’autorità del Vescovo diocesa- 
n° Tutta la vita della parrocchia, così come il 
sanificato dei suoi compiti apostolici nei con­
fronti della società, devono essere intesi e vissuti 
Wn senso di comunione organica tra sacerdozio 
comune e sacerdozio ministeriale, di collabora­
zione fraterna e dinamica tra pastori e fedeli nel 
Più assoluto rispetto dei diritti, dei doveri e delle 
funzioni altrui, dove ognuno ha le proprie com­
petenze e le proprie responsabilità. Il parroco «in 
stretta comunione col Vescovo e con tutti i fede­
li, eviterà di introdurre nel suo ministero pastora­
le, sia forme di autoritarismo estemporaneo che

modalità di gestione democraticista estranee alla 
realtà più profonda del ministero»"’. Al riguardo 
mantiene ovunque il suo pieno vigore l’Istruzio­
ne interdicasteriale Ecclesiae de mysterio, appro­
vata in forma specifica dal Sommo Pontefice, la 
cui integrale applicazione assicura la corretta 
prassi ecclesiale in questo campo fondamentale 
per la vita stessa della Chiesa.

Il legame intrinseco con la comunità diocesa­
na e con il suo Vescovo, in comunione gerarchi­
ca con il Successore di Pietro, assicura alla co­
munità parrocchiale l’appartenenza alla Chiesa 
universale. Si tratta dunque di una pars dioece­
sis61 animata da uno stesso spirito di comunione, 
da ordinata corresponsabilità battesimale, da una 
stessa vita liturgica, centrata nella celebrazione 
deH’Eucaristia“, e da uno stesso spirito di mis­
sione, che connota l’intera comunità parrocchia­
le. Ogni parrocchia, infatti, «è fondata su di una 
realtà teologica, perché essa è una comunità eu­
caristica. Ciò significa che essa è una comunità 
idonea a celebrare l’Eucaristia, nella quale stan­
no la radice viva del suo edificarsi e il vincolo sa­
cramentale del suo essere in piena comunione 
con tutta la Chiesa. Tale idoneità si radica nel 
fatto che la parrocchia è una comunità di fede e 
una comunità strutturata organicamente, ossia 
costituita dai ministri ordinati e dagli altri cristia­
ni. nella quale il parroco - che rappresenta il Ve­
scovo diocesano - è il vincolo gerarchico con 
tutta la Chiesa particolare»”.

In questo senso, la parrocchia, che è come una 
cellula della Diocesi, deve offrire «un luminoso 
esempio di apostolato comunitario, fondendo in­
sieme tutte le diversità umane che vi si trovano e 
inserendole nell’universalità della Chiesa»7". La 
communitas christifidelium, nella nozione di par­
rocchia, costituisce l’elemento personale essen­
ziale di base e, con tale espressione, si vuole sot­
tolineare la dinamica relazione tra persone che, 
in maniera determinata, sotto l'indispensabile

“ Cfr. Christus Dominus. 30; C.I.C., can. 515 §1.
Congregazione per il Clero, // presbitero, maestro della Parola, ministro dei Sacramenti e guida della 

comunità in vista de! Terzo Millennio cristiano, 3; cfr. Dirett. Tota Ecclesia. 17.
67 Cfr. C.I.C., can. 374 §1.
“ Cfr. Sacrosanctum Concilium, 42; Catechismo della Chiesa Cattolica. 2179; Giovanni Paolo II. Leu. Ap. 

Dies Domini (31 maggio 1998), 34-36: AAS 90 (1998), 733-736; Leu. Ap. Novo Millennio ineunte. 35: l.c.. 290.
” Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Christifideles laici, 26: l.c.. 438; cfr. Istr. Ecclesiae de mysterio. “Disposi­

zioni pratiche”, ar'. 4: l.c., 866.
70 Apostolica™ actuositatem. 10.



1124 Atti della Santa Sede

guida effettiva di un pastore proprio, la compon­
gono. Di regola generale, si tratta di tutti i fedeli 
di un determinato territorio; oppure, soltanto di 
alcuni fedeli, nel caso delle parrocchie personali, 
costituite sulla base del rito, della lingua, della 
nazionalità o di altre precise motivazioni71.

19. Altro elemento basilare della nozione di 
parrocchia è la cura pastorale o cura delle 
anime, propria dell’ufficio di parroco, che si ma­
nifesta, principalmente, nella predicazione della 
Parola di Dio, nelfamministrazione dei Sacra­
menti e nella guida pastorale della comunità72. 
Nella parrocchia, ambito della cura pastorale or­
dinaria, «il parroco è il pastore proprio della par­
rocchia affidatagli, esercitando la cura pastorale 
di quella comunità sotto l’autorità del Vescovo 
diocesano, con il quale è chiamato a partecipare 
al ministero di Cristo, per compiere, al servizio 
della comunità, le funzioni di insegnare, santifi­
care e governare, anche con la collaborazione di 
altri presbiteri o diaconi e con l’apporto dei fede­
li laici, a norma di diritto»7’. Questa nozione di 
parroco manifesta una grande ricchezza ecclesio­
logica e non impedisce al Vescovo di determina­
re altre forme della cura animarum, a norma del 
diritto.

La necessità di adattare l’assistenza pastorale 
nelle parrocchie alle circostanze del tempo pre­
sente, caratterizzato in taluni luoghi dalla scarsità 
di sacerdoti ma anche dall’esistenza di parrocchie 
urbane sovrappopolate e parrocchie rurali disper­
se, o da scarso numero di parrocchiani, ha consi­
gliato di introdurre alcune innovazioni, non certo 
di principio, nel diritto universale della Chiesa al 
riguardo del titolare della cura pastorale della par­
rocchia. Una di queste consiste nella possibilità di 
affidare in solidum a più sacerdoti la cura pasto­
rale di una o più parrocchie, con la condizione pe­
rentoria che sia soltanto uno di loro il moderato­
re, che diriga l’attività comune e di essa risponda 
personalmente al Vescovo74. Viene affidato dun­

que l’unico ufficio parrocchiale, l’unica cura pa­
storale della parrocchia ad un titolare molteplice 
costituito da diversi sacerdoti, che ricevono una 
identica partecipazione all’ufficio affidato, sotto 
la direzione personale di un confratello moderato­
re. Affidare la cura pastorale in solidum si mani­
festa utile per risolvere talune situazioni in quelle 
Diocesi dove pochi sacerdoti devono organizzare 
il loro tempo nell’assistenza di attività ministeria­
li diverse, ma diventa anche un.mezzo opportuno 
per promuovere la corresponsabilità pastorale dei 
presbiteri e, in maniera speciale, per facilitare la 
consuetudine della vita comune dei sacerdoti, che 
va sempre incoraggiata7’.

Non si possono prudentemente ignorare, tut­
tavia, talune difficoltà che la cura pastorale in so­
lidum - sempre e comunque composta da soli sa­
cerdoti - può comportare, poiché è connaturale ai 
fedeli l’identificazione con il proprio pastore, e 
può essere disorientante e non compresa la pre­
senza variante di più presbiteri, anche se coordi­
nati fra di loro. E evidente la ricchezza della pa­
ternità spirituale del parroco, come un “pater 
familias" sacramentale della parrocchia, con i 
conseguenti vincoli che generano fecondità pa­
storale.

Nei casi in cui lo richiedano le necessità pa­
storali. il Vescovo diocesano può opportunamente 
procedere all'affidamento temporaneo di più par­
rocchie alla cura pastorale di un solo parroco

Quando le circostanze lo suggeriscono, l’affi­
damento di una parrocchia ad un amministrato­
re77 può costituire una soluzione provvisoria E 
opportuno ricordare, tuttavia, che l’ufficio del 
parroco, essendo essenzialmente pastorale, ri­
chiede pienezza e stabilità”. Il parroco dovrebbe 
essere una icona della presenza del Cristo stori­
co. E l’esigenza della configurazione a Cristo, 
che sottolinea questo impegno prioritario.

20. Per svolgere la missione di pastore in una 
parrocchia, che comporta la cura piena delle ani-

71 Cfr. C./.C., can. 518.
72 Cfr. Concilio di Trento, Sess. XXIV (11 novembre 1563), can. 18; Christus Dominus, 30: «I principali 

collaboratori del Vescovo sono i parroci, ai quali, come a pastori propri, è commessa la cura delle anime in una de­
terminata parte della Diocesi, sotto l’autorità dello stesso Vescovo».

” C./.C., can. 519.
74 Cfr. C.I.C.. can. 517 §1.
75 Cfr. Christus Dominus, 30; Decr. Presbyterorum Ordinis 8; C.I.C., cann. 280. 550 §2; Congregazione PER 

il Clero, Dirett. Tota Ecclesia, 29.
* Cfr. Concilio di Trento, Sess. XXI (16 luglio 1562), can. 5; Pontificio Consiglio per l’interpretazio­

ne dei Testi Legislativi, Nota esplicativa, pubblicata d’intesa con la Congregazione per il Clero, sui casi nei quali 
la cura pastorale di più di una parrocchia viene affidata ad un solo sacerdote (13 novembre 1997): Communicatio­
nes 30 (1998), 28-32.

77 Cfr. C.I.C., can. 539.
” Cfr. tbid., can. 526 §1.
” Cfr. tbid., cann. 151. 539-540.



Atti della Santa Sede 1125

me, si richiede assolutamente l’esercizio dell’or­
dine sacerdotale”’. Pertanto, oltre alla comunione 
ecclesiale1”, il requisito esplicitamente richiesto 
dal diritto canonico perché qualcuno sia nomina­
to validamente parroco è che sia stato costituito 
nel sacro Ordine del presbiterato"2.

Per quanto si riferisce alla responsabilità del 
parroco nell’annuncio della Parola di Dio e nella 
predicazione dell’autentica dottrina cattolica, il 
can. 528 menziona espressamente l’omelia e l’i­
struzione catechetica: la promozione di iniziative 
che diffondano lo spirito evangelico in ogni am­
bito della vita umana; la formazione cattolica dei 
fanciulli e dei giovani e l'impegno affinché, con 
la ordinata collaborazione dei fedeli laici, il mes­
saggio del Vangelo possa raggiungere quelli che 
hanno abbandonato la pratica religiosa o non 
professano la vera fede"’, sicché possano, con la 
grazia di Dio, pervenire alla conversione. Com’è 
logico, il parroco non è obbligato a realizzare 
personalmente tutte queste mansioni, bensì a 
procurare che si realizzino in maniera opportu­
na, conformemente alla retta dottrina e alla di­
sciplina ecclesiale, nel seno della parrocchia, a 
seconda delle circostanze e sempre sotto la pro­
pria responsabilità. Alcune di queste funzioni, 
per esempio, l’omelia durante la celebrazione 
eucaristica"4, dovranno essere realizzate sempre 
ed esclusivamente da un ministro ordinato. 
“Quand’anche egli fosse superato nella facondia 
da altri fedeli non ordinati, ciò non cancellerebbe 
il suo essere ripresentazione sacramentale di Cri­
sto Capo e Pastore, ed è da questo che deriva so­
prattutto l’efficacia della sua predicazione»"5. Al­
cune altre funzioni, invece, per esempio, la 
catechesi, potranno essere anche abitualmente 
svolte da fedeli laici, che abbiano ricevuto la do- 
vuta preparazione, secondo la retta dottrina e 
conducano una coerente vita cristiana, sempre 
salvo l’obbligo del contatto personale. Il Beato 
Giovanni XXIII scriveva che «è di somma im­

portanza che il Clero ovunque ed in ogni tempo 
sia fedele al suo dovere di insegnare. "Qui giova 
- diceva a tal proposito San Pio X - a questo solo 
tendere e su questo solo insistere, che cioè ogni 
sacerdote non è tenuto da nessun altro ufficio più 
grave, né è obbligato da nessun altro vincolo più 
stretto"»”’.

Sul parroco, come è ovvio, per effettiva carità 
pastorale, grava il dovere di esercitare attenta e 
premurosa sorveglianza, oltreché incoraggia­
mento, su tutti e singoli i collaboratori. In taluni 
Paesi nei quali si annoverano fedeli appartenenti 
a diversi gruppi linguistici, se non sarà stata eret­
ta una parrocchia personale"7 o non sarà stata in­
trapresa un’altra soluzione adeguata, sarà il par­
roco territoriale, come pastore proprio"", ad aver 
cura di rispettare le peculiari necessità dei suoi 
fedeli, anche per quanto attiene alle loro specifi­
che sensibilità culturali.

21. Quanto ai mezzi ordinari di santificazio­
ne, il can. 528 stabilisce che il parroco si deve 
impegnare particolarmente perché la Santissima 
Eucaristia costituisca il centro della comunità 
parrocchiale e perché tutti i fedeli possano rag­
giungere la pienezza della vita cristiana median­
te una consapevole ed attiva partecipazione alla 
sacra Liturgia, alla celebrazione dei Sacramenti, 
alla vita di orazione e alle buone opere.

Merita considerazione il fatto che il Codice 
menzioni la ricezione frequente dell’Eucaristia e 
la pratica altrettanto frequente del sacramento 
della Penitenza. Il che suggerisce l’opportunità 
che il parroco, stabilendo gli orari delle Sante 
Messe e delle Confessioni nella parrocchia, con­
sideri quali siano i momenti più adeguati per la 
maggioranza dei fedeli, consentendo anche a co­
loro che hanno particolari difficoltà di orario di 
accostarsi agevolmente ai Sacramenti. Una cura 
tutta particolare i parroci dovranno riservare alia 
Confessione individuale nello spirito e nella

"" Cfr. Concilio Laterano III (a. 1179), can. 3; Concilio di Lione II (a. 1274). cosi. 13; C./.C., can. 150.
” Cfr. C./.C., can. 149 §1.

Cfr. Ibid., can. 521 §1. Nel §2 vengono segnalale, non esaustivamente. le principali qualità personali che 
integrano l’idoneità canonica per il candidato al ministero parrocchiale: sana dottrina e onestà di costumi, dotato di 
zelo per le anime e di ogni altra virtù, e abbia quelle qualità che sono richieste sia dal diritto universale (cioè, que­
gli obblighi stabiliti per i chierici in generale, cfr. cann. 273-279). sia dal diritto particolare (cioè quelle qualità che 
abbiano più incidenza nella propria Chiesa particolare).

” Cfr. Ibid., can. 528 §I •
Cfr. Istr. Ecclesiae de mysterio. "Disposizioni pratiche", art. 3: Le.. 864.
Giovanni Paolo II. Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero. 4: Le.. 216.
Beato Giovanni XXIII. Leu. Enc. Sacerdotii Nostri primordia nel 1 centenario del piissimo transito del 

Santo Curato d’Ars (1° agosto 1959). Ili parte: AAS 51 (1959). 572.
47 Cfr. C.I.C.. can. 518.
“ Cfr. Ibid., cann. 519. 529 §1.



1126 Atti della Santa Sede

forma stabilita dalla Chiesa”. Si ricordino, inol­
tre, che essa doverosamente precede la prima Co­
munione dei fanciulli '". Si tenga inoltre presente 
che, per ovvi motivi pastorali, al fine di facilitare 
i fedeli, si possono ascoltare le Confessioni indi­
viduali durante la celebrazione della Santa 
Messa’1.

Ci si adoperi, inoltre, di «rispettare la sensibi­
lità del penitente per quanto concerne la scelta 
della modalità della Confessione, cioè se faccia a 
faccia o attraverso la grata del confessionale»’2. 
Anche il confessore può avere ragioni pastorali 
per preferire l'uso del confessionale con la 
grata”.

Si dovrà pure favorire al massimo la pratica 
della visita al Santissimo Sacramento, disponen­
do e stabilendo, in modo fisso, il più ampio spa­
zio di tempo possibile perché la chiesa venga te­
nuta aperta. Non pochi parroci, lodevolmente, 
promuovono l'adorazione attraverso l'esposizio­
ne solenne del Santissimo Sacramento e la bene­
dizione eucaristica, sperimentandone i frutti 
nella vitalità della parrocchia.

La Santissima Eucaristia viene custodita con 
amore nel tabernacolo «come il cuore spirituale 
della comunità religiosa e parrocchiale»’4. 
«Senza il culto eucaristico, come proprio cuore 
pulsante, la parrocchia inaridisce»’5. «Se volete 
che i fedeli preghino volentieri e con pietà - di­
ceva Pio XII al Clero di Roma - precedeteli in 
chiesa con l’esempio, facendo orazione al loro 
cospetto. Un sacerdote genuflesso davanti al ta­
bernacolo, in atteggiamento degno, in profondo 
raccoglimento, è un modello di edificazione, 
un’ammonimento e un invito all’emulazione 
orante per il popolo»”.

22. Dal canto suo, il can. 529 contempla le 
principali esigenze del compimento della funzio­
ne pastorale parrocchiale, configurando in un

certo senso l’atteggiamento ministeriale del par­
roco. Quale pastore proprio, egli si impegna nel 
conoscere i fedeli affidati alle sue cure evitando 
di cadere nel pericolo del funzionalismo: non è 
un funzionario che compie un ruolo ed offre dei 
servizi a chi li chiede. Da uomo di Dio esercita in 
modo integrale il proprio ministero, cercando i 
fedeli, visitando le famiglie, partecipando alle 
loro necessità, alle loro gioie; corregge con pru­
denza, si prende cura degli anziani, dei deboli- 
degli abbandonati, degli ammalati e si prodiga 
per i moribondi; dedica particolare attenzione ai 
poveri e agli afflitti; si impegna per la conversio­
ne dei peccatori, di quanti sono nell’errore ed 
aiuta ciascuno a compiere il proprio dovere, fo­
mentando la crescita della vita cristiana nelle fa­
miglie”.

Educare all’esercizio delle opere di misericor­
dia spirituale e corporale rimane una delle prio­
rità pastorali e segno di vitalità di una comunità 
cristiana.

Risulta anche significativo il compito affidato 
al parroco nella promozione della funzione pro­
pria dei fedeli laici nella missione della Chiesa, 
cioè quella di animare e perfezionare l’ordine 
delle realtà temporali con lo spirito evangelico e. 
in tal modo, di rendere testimonianza a Cristo, 
particolarmente nell’esercizio dei compiti seco­
lari”.

D’altra parte, il parroco deve collaborare con 
il Vescovo e con gli altri presbiteri della Diocesi 
perché i fedeli, partecipando alla comunità par­
rocchiale, si sentano anche membri deila Diocesi 
e della Chiesa universale”. La crescente mobilità 
della società attuale rende necessario che la par­
rocchia non si chiuda in se stessa e sappia acco­
gliere i fedeli di altre parrocchie che la frequen­
tano, come pure eviti di guardare con diffidenza 
che alcuni parrocchiani partecipino alla vita di 
altre parrocchie, rettorie, o cappellanie.

Cfr. le "Propositiones" circa le parti che compongono il segno sacramentale e le forme della celebrazione, 
raccolte da Giovanni Paolo II nell’Esort. Ap. Reconciliatio et poenitentia (2 dicembre 1984), 31, III. 32: A4S 77 
(1985). 260-264. 267.

” Cfr. C./.C.,can. 914.
” Cfr. Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, in Notitiae 37 (2001), 259-260.
’2 Giovanni Paolo II, Discorso ai membri della Penitenzieria Apostolica (27 marzo 1993): AAS 86 (1994), 78.
” Cfr. C.I.C., can. 964 §3; Giovanni Paolo lì, Motu Proprio Misericordia Dei (7 aprile 2002), 96; Pontifi­

cio Consiglio per l’interpretazione dei Testi Legislativi, Risposta circa il can. 964 §2 (7 luglio 1998): AAS90 
(1998). 711.

“ Paolo VI, Leti. Enc. Mysterium fidei (3 settembre 1965): AAS 57 (1965), 772.
” Giovanni Paolo II, Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero, 3: Le., 215.
96 Beato Giovanni XXIII, Lett. Enc. Sacerdotii Nostri primordia, II parte: Le., 562.
” Cfr. C./.C., can. 529 §1.
” Cfr. Ibid., can. 225.
» Cfr. Ibid., can. 529 §2.



Atti della Santa Sede 1127

Ricade anche, specialmente sul parroco, il do­
vere di promuovere con zelo, sostenere e seguire 
con specialissima cura le vocazioni sacerdota­
li L’esempio personale nel mostrare la propria 
identità, anche visibilmente"", nel vivere conse­
guentemente ad essa, unitamente alla cura delle 
Confessioni individuali e della direzione spiri­
tuale dei giovani, nonché della catechesi sul sa­
cerdozio ordinato, renderanno realistica l’irri- 
nunciabile pastorale vocazionale. «È sempre sta­
to compito particolare del ministero sacerdotale 
gettare i semi della vita totalmente consacrata a 
Dio e suscitare l'amore per la verginità»'02.

Le funzioni che nel Codice, in modo specifi­
co, vengono affidate al parroco sono: ammini­
strare il Battesimo; amministrare il sacramento 
della Confermazione a coloro che sono in peri­
colo di morte, a norma del can. 883, 3° ammi­
nistrare il Viatico e l’Unzione degli infermi, 
fermo restando quanto disposto del can. 1003 
§§2 e 3"”, e impartire la benedizione apostolica; 
assistere ai Matrimoni e benedire le nozze; cele­
brare i funerali; benedire il fonte battesimale nel 
tempo pasquale, guidare le processioni e imparti­
re le benedizioni solenni fuori dalla chiesa; cele­
brare la Santissima Eucaristia più solenne nelle 
domeniche e nelle feste di precetto.

Più che funzioni esclusive del parroco, o ad­
dirittura diritti esclusivi suoi, gli sono affidate in 
modo speciale in ragione della sua particolare re­
sponsabilità; deve quindi realizzarle personal­
mente, per quanto possibile, o almeno seguire il 
loro svolgimento.

23. Laddove si verifica scarsità di sacerdoti si 
può ipotizzare, come succede in taluni luoghi, 
che il Vescovo, avendo tutto considerato con pru­
denza, affidi nelle modalità canonicamente con­
sentite, una collaborazione "ad tempus" nell'e­
sercizio della cura pastorale della parrocchia ad 
una o diverse persone non insignite del carattere

sacerdotale1"6. Tuttavia, in questi casi, devono es­
sere attentamente osservate e protette le proprietà 
originarie di diversità e complementarietà tra i 
doni e le funzioni dei ministri ordinati e dei fedeli 
laici, proprie della Chiesa, che Dio ha voluto or­
ganicamente strutturata. Ci sono situazioni og­
gettivamente straordinarie che giustificano tale 
collaborazione. Essa, tuttavia, non può legittima- 
mente superare i confini della specificità ministe­
riale e laicale.

Nel desiderio di purificare una terminologia 
che potrebbe indurre alla confusione, la Chiesa 
ha riservato le espressioni che indicano “capita- 
lità” - come quelle di "pastore”, “cappellano", 
“direttore”, “coordinatore” o equivalenti - esclu­
sivamente ai sacerdoti

Il Codice, in effetti, nel titolo dedicato ai di­
ritti e ai doveri dei fedeli laici, distingue i compi­
ti o le funzioni che, come diritto e dovere pro­
prio. appartengono a qualunque laico, da altri che 
si situano nella linea di collaborazione al mini­
stero pastorale. Questi costituiscono una capaci­
tas o habilitas il cui esercizio dipende dalla chia­
mata dei legittimi pastori ad assumerli'"". Non 
sono pertanto dei diritti.

24. Tutto ciò è stato espresso da Giovanni 
Paolo II nell’Esortazione Apostolica post-sinoda­
le Christifideles laici: «La missione salvifica 
della Chiesa nel mondo è attuata non solo dai mi­
nistri in virtù del sacramento dell'Ordine ma 
anche da tutti i fedeli laici. Questi, infatti, in virtù 
della loro condizione battesimale e della loro 
specifica vocazione, nella misura a ciascuno pro­
pria, partecipano all'ufficio sacerdotale, profeti­
co e regale. I pastori, pertanto, devono riconosce­
re e promuovere i ministeri, gli uffici e le 
funzioni dei fedeli laici, che hanno il loro fonda­
mento sacramentale nel Battesimo e nella Con­
fermazione, nonché, per molti di loro, nel Matri­
monio. Quando poi la necessità o l'utilità della

Cfr. Ibid., can. 233 §1; Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Pastores dabo vobis, 41: l.c.. 727.
1,1 Cfr. Congregazione per il Clero. Dirett. Tota Ecclesia. 66.
102 Sant’Ambrogio, De virginitate 5.26: PL 16, 286.
““ C.I.C., can. 530.
'“ Ibid., can. 883, 3°: «Per il diritto stesso hanno facoltà di amministrare la Confermazione: (...) 3": in riferi­

mento a coloro che si trovano in pericolo di morte, il parroco, anzi ogni presbitero».
105 Ibid., can. 1003 §2: «Hanno il dovere e il diritto di amministrare l'Unzione degli infermi tutti i sacerdoti 

ai quali è demandata la cura delle anime, ai fedeli affidati al loro ufficio pastorale: per una ragionevole causa, qua­
lunque sacerdote può amministrare questo Sacramento con il consenso almeno presunto del sacerdote di cui sopra». 
53: «A qualunque sacerdote è lecito portare con sé l'olio benedetto, perché sia in grado di amministrare, in caso di 
necessità, il sacramento dell'Unzione degli infermi».

'“ Cfr. Ibid., can. 517 §2.
m Cfr. Giovanni Paolo II. Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero. 2: l.c.. 214. 
'“ Cfr. C.I.C., cann. 228. 229 §§ 1 e 3. 230.



1128 Atti della Santa Sede

Chiesa lo esige, i pastori possono affidare “ad 
tempus" a fedeli laici, secondo le norme stabilite 
dal diritto universale, alcuni compiti che sono 
connessi con il loro proprio ministero di pastori 
ma che non esigono il carattere dell'Ordine» (n. 
23). Questo stesso documento ricorda inoltre il 
principio basilare che regge tale collaborazione e 
i suoi limiti invalicabili: «L’esercizio però di que­
sti compiti non fa del fedele laico un pastore: in 
realtà non è il compito a costituire il ministero, 
bensì l’Ordinazione sacramentale. Solo il sacra­
mento dell’Ordine attribuisce al ministero ordi­
nato una peculiare partecipazione all’ufficio di 
Cristo Capo e Pastore e al suo sacerdozio eterno. 
Il compito esercitato in veste di supplente deriva 
la sua legittimazione immediatamente e formal­
mente dalla deputazione ufficiale data dai pasto­
ri e nella sua concreta attuazione è diretto dal­
l'autorità ecclesiastica» (n. 23)"".

In quei casi di affidamento a fedeli non ordi­
nati, deve essere necessariamente costituito come 
moderatore un sacerdote, con la potestà e i dove­
ri di parroco, che diriga personalmente la cura 
pastorale ' . Com'è logico, la partecipazione al­
l'ufficio parrocchiale è diversa nel caso del pre­
sbitero designato per dirigere l'attività pastorale 
- munito delle facoltà di parroco -, che svolge le 
funzioni esclusive del sacerdote, e nel caso delle 
altre persone che non hanno ricevuto l’Ordine del 
presbiterato e partecipano sussidiariamente all’e­
sercizio delle altre funzioni1". Il religioso non sa­
cerdote, la religiosa, il fedele laico, chiamati a 
partecipare nell'esercizio della cura pastorale, 
possono svolgere mansioni di tipo amministrati­
vo. nonché di formazione e di animazione spiri­
tuale, mentre non possono logicamente svolgere 
funzione di cura piena delle anime, in quanto 
questa richiede il carattere sacerdotale. Possono 
comunque supplire l'assenza del ministro ordi­
nato in quelle funzioni liturgiche adeguate alla 
loro condizione canonica, enumerate dal can. 
230 §3: «Esercitare il ministero della Parola, pre­
siedere alle preghiere liturgiche, amministrare il 
Battesimo e distribuire la sacra Comunione se­
condo le disposizioni del diritto»"2. 1 diaconi, 
pur non potendo essere situati sullo stesso piano 
degli altri fedeli, non possono tuttavia esercitare 
una piena cura animarum

È conveniente che il Vescovo diocesano veri­
fichi, con la massima prudenza e pastorale lungi­
miranza, anzitutto l’autentico stato di necessità e. 
quindi, stabilisca le condizioni di idoneità delle 
persone chiamate a questa collaborazione e defi­
nisca le funzioni che devono attribuirsi ad ognu­
na di loro secondo le circostanze delle rispettive 
comunità parrocchiali. In ogni caso, in assenza di 
una chiara distribuzione di funzioni, spetta al 
presbitero moderatore determinare ciò che si 
deve fare. L'eccezionaiità e provvisorietà di que­
ste formule richiede che. nel seno di quelle co­
munità parrocchiali, si promuova al massimo la 
consapevolezza dell'assoluta necessità delle vo­
cazioni sacerdotali, se ne coltivino con amorosa 
cura i germi, si promuova la preghiera, sia comu­
nitaria che personale, anche per la santificazione 
dei sacerdoti.

Affinché le vocazioni sacerdotali possano più 
facilmente fiorire in una comunità, giova molto 
che in essa sia vivo e diffuso il sentimento di au­
tentico affetto, di profonda stima, di forte entu­
siasmo per la realtà della Chiesa, Sposa di Cristo, 
collaboratrice dello Spirito Santo nell'opera di 
salvezza.

Occorrerebbe tenere sempre desta negli animi 
dei credenti quella gioia e quella santa fierezza 
dell'appartenenza ecclesiale, che è così ovvia, 
per esempio, nella prima Lettera di Pietro e nel­
l'Apocalisse (cfr. I Pt 3,14; Ap 2,13.17; 7.9; 
14, Iss.; 19,6; 22,14). Senza la gioia e la fierezza 
di questa appartenenza, diventerebbe arduo, sul 
piano psicologico, salvaguardare e sviluppare la 
stessa vita di fede. Non ci si può meraviglia^ 
che, almeno sul piano psicologico, in taluni con­
testi, le vocazioni sacerdotali fatichino a germi­
nare e a pervenire a maturazione. «Sarebbe er­
rore fatale rassegnarsi alle attuali difficoltà e 
comportarsi, di fatto, come se ci si dovesse pre­
parare ad una Chiesa del domani, immaginali* 
quasi priva di presbiteri. In questo modo, le mi­
sure adottate per rimediare a carenze attuali ri­
sulterebbero per la comunità ecclesiale, nono­
stante ogni buona volontà, di fatto, seriamente 
pregiudizievoli»"4.

25. «Quando si tratta di partecipare all'eserci­
zio della cura pastorale di una parrocchia -1**

Cfr. anche Presbyterorum Ordinis, 2; Catechismo della Chiesa Cattolica. 1563.
"" Cfr. C.I.C.. can. 517 §2; Catechismo della Chiesa Cattolica. 911.
111 Cfr. Istr. Ecclesiae de mysterio. "Principi teologici" e "Disposizioni pratiche ”: l.c.. 856-875: C.I.C.. can- 

517 §2.
Cfr.Istr. Ecclesiae de mysterio. "Disposizioni pratiche", arti. 6. 8: l.c.. 869. 870-872.
Cfr. C.I.C.. can. 150; Catechismo della Chiesa Cattolica. 1554. 1570.

114 Giovanni Paolo 11. Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero. 3: l.c.. 216



Atti della Santa Sede 1129

casi in cui essa, per scarsità di presbiteri, non po­
tesse avvalersi della cura immediata di un parro­
co - i diaconi permanenti hanno sempre la prece­
denza sui fedeli non ordinati»"5. In virtù del­
l’Ordine sacro, «il diacono, infatti, è maestro, in 
quanto proclama ed illustra la Parola di Dio: è 
santificatore, in quanto amministra il sacramen­
to del Battesimo, dell’Eucaristia e i sacramentali, 
partecipa alla celebrazione della Santa Messa, in 
veste di “ministro del Sangue”, conserva e distri­
buisce l’Eucaristia; è guida, in quanto è animato- 
redi comunità o di settori della vita ecclesiale»"6.

Particolare accoglienza sarà riservata ai dia­
coni, candidati al sacerdozio, che prestano servi­
zio pastorale in parrocchia. Per essi il parroco, 
d’intesa con i superiori del Seminario, sarà guida 
e maestro, nella consapevolezza che anche dalla 
sua testimonianza di coerenza con la propria 
identità, di generosità missionaria nel servizio e 
di amore alla parrocchia, potrà dipendere la do­
nazione sincera e totale a Cristo da parte del can­
didato al sacerdozio.

26. Ad immagine del Consiglio Pastorale 
della Diocesi"7, è prevista dalla normativa cano­
nica la possibilità di costituire - se considerato 
opportuno dal Vescovo diocesano, ascoltato il 
Consiglio Presbiterale"' - anche un Consiglio 
Pastorale parrocchiale, la cui finalità basilare è 
quella di servire, in un alveo istituzionale, l'ordi­
nata collaborazione dei fedeli nello sviluppo del­
l’attività pastorale"’ propria dei presbiteri. Si 
tratta di un organo consultivo costituito affinché i 
fedeli, esprimendo una responsabilità battesima­
le. possano aiutare il parroco che lo presiede120, 
mediante la loro consulenza in materia pastora­
le121. «I fedeli laici devono essere sempre più 
convinti del particolare significato che assume

l'impegno apostolico nella loro parrocchia»; oc­
corre incoraggiare per una «valorizzazione più 
convinta e ampia dei Consigli Pastorali parroc­
chiali»'--. La ragione è chiara e convergente: 
«Nelle circostanze attuali i fedeli laici possono e 
devono fare moltissimo per la crescita di un'au­
tentica comunione ecclesiale all’interno delle 
loro parrocchie e per ridestare lo slancio missio­
nario verso i non credenti e verso gli stessi cre­
denti che hanno abbandonato o affievolito la pra­
tica della vita cristiana»l2'.

«Tutti i fedeli ... hanno la facoltà, anzi talora 
anche il dovere, di far conoscere il loro parere su 
cose concernenti il bene della Chiesa, cosa che 
può avvenire anche grazie a istituzioni stabilite a 
tal fine. (...) Il Consiglio Pastorale potrà prestare 
un aiuto utilissimo ... facendo proposte e dando 
suggerimenti riguardo alle iniziative missionarie, 
catechetiche e apostoliche (...): riguardo alla pro­
mozione della formazione dottrinale e della vita 
sacramentale dei fedeli; riguardo all’aiuto da da­
re all’azione pastorale dei sacerdoti nei diversi 
ambiti sociali o zone territoriali (...); circa il 
modo di sensibilizzare sempre meglio la pubbli­
ca opinione (...). ecc.»124. Il Consiglio Pastorale 
appartiene all'ambito delle relazioni di mutuo 
servizio tra il parroco e i suoi fedeli e. quindi, 
non avrebbe senso considerarlo come un organo 
che subentra al parroco nella direzione della par­
rocchia o che, con un criterio di maggioranza, 
praticamente condizioni la guida del parroco.

Nello stesso senso, i sistemi di delibera ri­
guardo alle questioni economiche della parroc­
chia, salva restando la norma di diritto per la 
retta ed onesta amministrazione, non possono 
condizionare il ruolo pastorale del parroco, il 
quale è rappresentante legale e amministratore 
dei beni della parrocchia125.

115 Congregazione per il Clero, Direttorio per il ministero e la vita dei diaconi permanenti Diaconatus ori- 
Kinem (22 febbraio 1998), 41: AAS 90 (1998), 901.

"6 Ibid., 22: Le.. 889.
' Cfr. Christus Dominus. 27; C.I.C., cann. 511-514.

Cfr. C./.C., can. 536 § 1.
Cfr. Ibid.

“ Cfr. Ibid.
121 Cfr. Istr. Ecclesiae de mysterio, "Disposizioni pratiche”, art. 5: Le., 867-868.
122 Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Christifideles laici, 27:1 c 441
u’ Ibid.

S. Congregazione per il Clero. Leu. cire. Omnes christifideles (25 gennaio 1973). 4. 9.
125 Cfr. ".LC.. cann. 532 e 1279 §1.



1130 Atti della Santa Sede

4. Le sfide positive del presente nella pastorale parrocchiale

27. Se tutta la Chiesa è stata invitata in questi 
inizi del nuovo Millennio ad attingere «un rinno­
vato slancio nella vita cristiana», fondato sulla 
consapevolezza della presenza di Cristo Risorto 
tra noi12'’, dobbiamo saperne trarre le conseguen­
ze per la pastorale nelle parrocchie.

Non si tratta di inventare nuovi programmi 
pastorali, giacché il programma cristiano, incen­
trato su Cristo stesso, è sempre quello di cono­
scere, amare, imitare Lui, di vivere in Lui la vita 
trinitaria e trasformare con Lui la storia fino al 
suo compimento: «Un programma che non cam­
bia col variare dei tempi e delle culture, anche se 
del tempo e della cultura tiene conto per un dia­
logo vero e una comunicazione efficace»127.

Nel vasto quanto impegnativo orizzonte della 
pastorale ordinaria, «è nelle Chiese locali che si 
possono stabilire quei tratti programmatici con­
creti - obiettivi e metodi di lavoro, formazione e 
valorizzazione degli operatori, ricerca dei mezzi 
necessari - che consentono all’annuncio di Cri­
sto di raggiungere le persone, plasmare le comu­
nità, incidere in profondità mediante la testimo­
nianza dei valori evangelici nella società e nella 
cultura»128. Sono questi gli orizzonti «dell’entu- 
siasmante opera di ripresa pastorale che ci atten­
de»’2’.

Guidare i fedeli ad una solida vita interiore, 
sul fondamento dei principi della dottrina cristia­
na come vissuti e insegnati dai Santi, è l'opera 
pastorale di gran lunga più rilevante e fondamen­
tale. Nei piani pastorali è proprio questo aspetto, 
che dovrebbe essere privilegiato. Più che mai 
oggi occorre riscoprire che la preghiera, la vita 
sacramentale, la meditazione, il silenzio adoran­
te, il cuore a cuore con nostro Signore, l’eserci­
zio quotidiano delle virtù che configurano a Lui, 
è ben più produttivo di qualsiasi discussione ed è 
comunque la condizione per la sua efficacia.

Sono sette le priorità pastorali che la Novo 
Millennio ineunte ha individuato: la santità, la 
preghiera, la Santissima Eucaristia domenicale, il 
sacramento della Riconciliazione, il primato 
della grazia, l’ascolto della Parola e l’annuncio 
della Parola'. Tali priorità emerse particolar­
mente dall’esperienza del Grande Giubileo, of­
frono non soltanto il contenuto e la sostanza delle 
questioni su cui i parroci e tutti i sacerdoti coin­

volti nella cura animarum nelle parrocchie devo­
no meditare con attenzione, ma sintetizzano 
anche lo spirito con cui si deve far fronte a que­
st’opera di ripresa pastorale.

La Novo Millennio ineunte evidenzia anche 
un «altro grande ambito in cui occorrerà espri­
mere un deciso impegno programmatico, a livel­
lo di Chiesa universale e di Chiese particolari: 
quello della comunione (koinonia) che incarna e 
manifesta l’essenza stessa del mistero della Chie­
sa» (n. 42) e invita a promuovere una spiritualità 
di comunione. «Fare della Chiesa la casa e la 
scuola della comunione: ecco la grande sfida che 
ci sta davanti nel Millennio che inizia, se voglia­
mo essere fedeli al disegno di Dio e rispondere 
anche alle attese profonde del mondo» (n. 43). 
Inoltre specifica: «Prima di programmare inizia­
tive concrete occorre promuovere una spiritualità 
della comunione, facendola emergere come prin­
cipio educativo in tutti i luoghi dove si plasma 
l’uomo e il cristiano, dove si educano i ministri 
dell’altare, i consacrati, gli operatori pastorali, 
dove si costruiscono le famiglie e le comunità» 
(n. 43).

Una vera pastorale della santità nelle nostre 
comunità parrocchiali implica un’autentica peda­
gogia della preghiera, una rinnovata, persuasiva 
ed efficace catechesi sull’importanza della San­
tissima Eucaristia domenicale ed anche quotidia­
na. dell’adorazione comunitaria e personale del 
SS.mo Sacramento, sulla pratica frequente ed in­
dividuale del sacramento della Riconciliazione, 
sulla direzione spirituale, sulla devozione maria­
na, sull'imitazione dei Santi; un nuovo slancio 
apostolico vissuto quale impegno quotidiano 
delle comunità e dei singoli, una adeguata pasto­
rale della famiglia, un coerente impegno sociale 
e politico.

Tale pastorale non è possibile se non è ispira­
ta, sostenuta e ravvivata da sacerdoti dotati di 
questo stesso spirito. «Dall’esempio e dalla te­
stimonianza del sacerdote i fedeli possono trar­
re grande giovamento (...) riscoprendo la parroc­
chia come “scuola" di preghiera, dove «l’incon­
tro con Cristo non si esprima soltanto in implo­
razione di aiuto, ma anche in rendimento di 
grazie, lode, adorazione, contemplazione, ascol­
to, ardore di affetti, fino ad un vero invaghi-

126 Cfr. Giovanni Paolo IL Lett. Ap. Novo Millennio ineunte, 29: l.c„ 285-286. 
Ihid.

|;" Ihid.
IW Ihid.
"" Ihid.



Alti della Santa Sede 1131

mento del cuore»131. «(...) guai a dimenticare che 
“senza Cristo non possiamo far nulla” (cfr. Gv 
15,5). La preghiera ci fa vivere appunto in questa 
verità. Essa ci ricorda costantemente il primato di 
Cristo e, in rapporto a Lui, il primato della vita 
interiore e della santità. Quando questo principio 
non è rispettato (...) facciamo allora l’esperienza 
dei discepoli nell'episodio evangelico della pesca 
miracolosa: “Abbiamo faticato tutta la notte e 
non abbiamo preso nulla” (Le 5,5). È quello il 
momento della fede, della preghiera, del dialogo 
con Dio, per aprire il cuore all’onda della grazia 
e consentire alla parola di Cristo di passare attra­
verso di noi con tutta la sua potenza: Due in 
altum!»"2.

Senza sacerdoti veramente santi sarebbe ben 
difficile avere un buon laicato e tutto sarebbe 
come spento; e pure senza famiglie cristiane - 
Chiese domestiche - è ben difficile che arrivi la 
primavera delle vocazioni. Quindi si sbaglia 
quando per enfatizzare il laicato si trascura il sa­
cerdozio ordinato perché, così facendo, si finisce 
col penalizzare il laicato stesso e rendere sterile 
l’intera missione della Chiesa.

28. La prospettiva in cui deve porsi il cammi­
no e il fondamento di tutta la programmazione 
pastorale, consiste nell'aiutare a riscoprire nelle 
nostre comunità l’universalità della chiamata cri­
stiana alla santità. Occorre ricordare che l’anima 
di ogni apostolato è radicata nell’intimità divina, 
nel nulla anteporre all’amore di Cristo, nel cerca­
re in ogni cosa la maggior gloria di Dio, nel vi­
vere la dinamica cristocentrica del mariano 
“totus tuus"\ La pedagogia della santità pone 
«la programmazione pastorale nel segno della 
santità»1” e costituisce la principale sfida pasto­
rale nel contesto del tempo presente. Nella Chie­
sa santa tutti i fedeli sono chiamati alla santità.

Un compito centrale della pedagogia delta 
santità consiste, dunque, nel saper insegnare a 
tutti, e nel ricordarlo senza stancarsi, che la san­
tità costituisce il traguardo dell’esistenza di ogni

cristiano. «Tutti nella Chiesa, sia che appartenga­
no alla Gerarchia, sia che siano retti da essa, sono 
chiamati alla santità, secondo le parole dell’Apo­
stolo: “Sì, ciò che Dio vuole è la vostra santifica­
zione” (ITs 4,3; cfr. Ef 1,4)»',4. Ecco il primo 
elemento da sviluppare pedagogicamente nella 
catechesi ecclesiale, fino a che la coscienza della 
santificazione all’interno della propria esistenza 
arrivi ad essere una convinzione comune.

L’annuncio dell’universalità della vocazione 
alla santità esige la comprensione dell’esistenza 
cristiana come sequela Christi, come conforma­
zione a Cristo; non si tratta di incarnare in modo 
estrinseco comportamenti etici, ma di lasciarsi 
personalmente coinvolgere neH’avvenimento 
della grazia di Cristo. Tale conformazione a Cri­
sto è la sostanza della santificazione e costituisce 
il traguardo specifico dell'esistenza cristiana. Per 
conseguire ciò ogni cristiano ha bisogno dell’aiu­
to della Chiesa, mater et magistra. La pedagogia 
della santità è una sfida, tanto esigente quanto at­
traente, per tutti coloro che nella Chiesa detengo­
no responsabilità di guida e di formazione.

29. Priorità di singolare importanza per la 
Chiesa e. quindi, per la pastorale parrocchiale, è 
l’impegno ardentemente missionario dell’evan­
gelizzazione'A «E ormai tramontata, anche nei 
Paesi di antica evangelizzazione, la situazione di 
una “società cristiana” che, pur tra le tante debo­
lezze che sempre segnano l’umano, si rifaceva 
esplicitamente ai valori evangelici. Oggi si deve 
affrontare con coraggio una situazione che si fa 
sempre più varia e impegnativa, nel contesto 
della globalizzazione e del nuovo mutevole in­
treccio di popoli e culture che la caratterizza»'”’.

Nella società, segnata oggi dal pluralismo cul­
turale, religioso ed etnico, parzialmente caratte­
rizzata dal relativismo, dall'indifferentismo, dal- 
l’irenismo e dal sincretismo, sembra che taluni 
cristiani si siano quasi abituati ad una sorta di 
“cristianesimo” privo di reali riferimenti a Cristo 
e alla sua Chiesa; si tende così a ridurre il pro-

Giovanni Paolo II, Discorso ai parroci e al Clero di Roma ( 1 marzo 2001 ), 3; cfr. Leu. Ap. Novo Millen­
nio ineunte, 33: l.c., 289.

Giovanni Paolo II, Leu. Ap. Novo Millennio ineunte, 38: l.c.. 293.
Ibid., 31: l.c. 287.
Lumen gentium. 39.
Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 14; Giovanni Paolo II. Allocuzione alla S. Congregazione 

per il Clero (20 ottobre 1984): «Di qui la necessità che la parrocchia riscopra la sua funzione specifica di comunità 
di fede e di carità, che costituisce la sua ragion d’essere e la sua caratteristica più profonda. Ciò vuol dire fare del- 
l'evangelizzazione il perno di tutta l’azione pastorale, quale esigenza prioritaria, preminente, privilegiata. Si supe­
ra così una visione puramente orizzontale di presenza solo sociale, e si rafforza l'aspetto sacramentale della Chie­
sa» (AAS 77 [1985], 307-308).

"* Giovanni Paolo IL Lett. Ap. Novo Millennio ineunte. 40: Le.. 294.



1132 Atti della Santa Sede

getto pastorale a tematiche sociali colte in una 
prospettiva esclusivamente antropologica, all’in- 
temo di un generico richiamo al “pacifismo”, al­
l’universalismo e a un non ben precisato riferi­
mento a "valori”.

L’evangelizzazione del mondo contemporaneo 
si porrà solo a partire dalla riscoperta dell’identità 
personale, sociale e culturale dei cristiani. Ciò si­
gnifica soprattutto la riscoperta di Gesù Cristo, 
Verbo incarnato, unico Salvatore degli uomini1’7! 
Da questo convincimento si sprigiona l’esigenza 
della missione che urge nel cuore di ogni sacer­
dote in modo tutto speciale e, suo tramite, deve 
caratterizzare ogni parrocchia e comunità da lui 
pastoralmente guidata. «Riteniamo che non sia 
neppure pensabile l’esistenza di un metodo pasto­
rale applicabile ed adattabile a tutti; prima di noi 
Gregorio Nazianzeno ne aveva fatto un assioma 
del suo magistero. La unicità del metodo è esclu­
sa. Per edificare tutti nella carità, sarà necessario 
variare i modi con i quali toccare i cuori, non la 
dottrina. Sarà pertanto una pastorale di adatta­
mento modale, non di adattamento dottrinale»lw.

Sarà cura del parroco far sì che anche le asso­
ciazioni, i movimenti e le aggregazioni varie pre­
senti in parrocchia offrano il proprio specifico 
contributo alla vita missionaria della stessa. 
«Grande importanza per la comunione riveste il 
dovere di promuovere le varie realtà aggregative 
che, sia nelle forme più tradizionali, sia in quelle 
più nuove dei movimenti ecclesiali, continuano a 
dare alla Chiesa una vivacità che è dono di Dio e 
costituisce un'autentica "primavera dello Spiri­
to”. Occorre certo che associazioni e movimenti, 
tanto nella Chiesa universale quanto nelle Chiese 
particolari, operino nella piena sintonia ecclesia­
le e in obbedienza alle direttive autorevoli dei Pa­
stori»'”. E da evitare nella compagine parroc­
chiale ogni esclusivismo e chiusura dei singoli 
gruppi, poiché la missionarietà riposa sulla cer­
tezza, che deve essere da tutti condivisa, che 
«Gesù Cristo ha un significato e un valore per il 
genere umano e la sua storia, singolare e unico, a 
Lui solo proprio, esclusivo, universale, assoluto. 
Gesù è, infatti, il Verbo di Dio fatto uomo per la 
salvezza di tutti»14".

La Chiesa confida sulla quotidiana fedeltà dei 
presbiteri al ministero pastorale, impegnati nella 
propria insostituibile missione a favore della par­
rocchia affidata alla loro guida.

Non mancano sicuramente ai parroci e agli 
altri presbiteri, che servono le varie comunità, 
difficoltà pastorali, stanchezza interiore e fisica 
per il sovraccarico di lavoro, non sempre equili­
brata da sani periodi di ritiro spirituale e di giu­
sto riposo. Quante amarezze poi nel dover con­
statare come sovente il vento della secolariz­
zazione inaridisce il terreno su cui si è seminato 
con notevoli e diuturni sforzi!

Una cultura largamente secolarizzata, che 
tende ad omologare il sacerdote all’interno delle 
proprie categorie di pensiero, spogliandolo della 
sua fondamentale dimensione misterico-sacra- 
mentale, è ampiamente responsabile del fenome­
no. Di qui nascono quegli scoraggiamenti che 
possono portare all’isolamento, ad una sorta di 
depressivo fatalismo o ad un attivismo dispersi­
vo. Ciò non toglie che la larga maggioranza dei 
sacerdoti, in tutta la Chiesa, corrispondendo alla 
sollecitudine dei loro Vescovi, affronta positiva- 
mente le difficili sfide della presente congiuntura 
storica e riesce a vivere in pienezza e con gioia la 
propria identità e il generoso impegno pastorale-

Non mancano, tuttavia, anche dall’interno, 
pericoli come quelli della burocratizzazione, del 
funzionalismo, del democraticismo, della pianiti 
cazione più manageriale che pastorale. Purtrop­
po, in talune circostanze il presbitero può essere 
oppresso da un cumulo di strutture non sempre 
necessarie, che finiscono per sovraccaricarlo, con 
conseguenze negative tanto sullo stato psicofisi­
co quanto su quello spirituale e, quindi, a scapito 
dello stesso ministero.

Su tali situazioni non mancherà di vigilare at­
tentamente il Vescovo, il quale è padre anzitutto 
dei primi e suoi più preziosi collaboratori. E 
quanto mai attuale ed urgente l’unione di tutte le 
forze ecclesiali per rispondere positivamente alle 
insidie di cui è fatto oggetto il sacerdote e il suo 
ministero.

30. La Congregazione per il Clero, attese le 
circostanze attuali della vita della Chiesa, delle 
esigenze della nuova evangelizzazione, conside­
rando la risposta che i sacerdoti sono chiamati a 
dare, ha inteso offrire il presente documento 
come un aiuto, un incoraggiamento ed uno sti­
molo al ministero pastorale dei presbiteri nella 
cura parrocchiale. Infatti, il contatto più imme­
diato della Chiesa con tutta la gente, avviene nor-

137 Cì; Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus (6 agosto 2000): AAS 92 (2000). 
742-765.

San Gregorio Magno, Regula pastoralis. Introduzione alla terza parte.
Giovanni Paolo II, Leti. Ap. Novo Millennio ineunte, 46: l.c., 299.

1411 Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus, 15: l.c., 756.



Atti della Santa Sede I 133

talmente nell’ambito delle parrocchie. Pertanto, 
le nostre considerazioni sono dirette alla persona 
del sacerdote in quanto parroco. In lui si fa pre­
sente Gesù Cristo come Capo del suo Corpo Mi­
stico, il Buon Pastore che si prende cura di ogni 
pecora.

Abbiamo inteso illustrare la natura misterico 
sacramentale di tale ministero.

Questo documento, alla luce dell’insegna­
mento del Concilio Ecumenico Vaticano II e del- 
i Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, si 
colloca in continuità con il Direttorio per il mini­
stero e la vita dei presbiteri, con l’Istruzione in- 
•erdicasteriale Ecclesiae de mysterio e con la 
Lettera circolare II Presbitero, maestro della Pa­
rola, ministro dei Sacramenti e guida della co­
munità in vista del Terzo Millennio cristiano.

È possibile vivere il proprio ministero quoti­
diano soltanto attraverso la santificazione perso­
nale, che sempre deve poggiare sulla forza so­
prannaturale dei sacramenti della Santissima 
Eucaristia e della Penitenza.

«L’Eucaristia è il punto da cui tutto si irradia 
ed a cui tutto conduce (...). Tanti sacerdoti nel 
corso dei secoli hanno trovato in essa il conforto 
promesso da Gesù la sera dell’Ultima Cena, il se­
greto per vincere la loro solitudine, il sostegno 
Per sopportare le loro sofferenze, l’alimento per 
riprendere il cammino dopo ogni scoramento, 
I energia interiore per confermare la propria scel­
ta di fedeltà»141.

All’approfondimento della vita sacramentale 
ed alla formazione permanente142 giovano non

poco una vita fraterna dei sacerdoti, che non sia 
semplice convivenza sotto lo stesso tetto, ma co­
munione nella preghiera, nella condivisione di 
intenti e nella cooperazione pastorale, unitamen­
te al valore dell’amicizia vicendevole e con il Ve­
scovo: tutto ciò costituisce un notevole aiuto per 
superare le difficoltà e le prove nell’esercizio del 
sacro ministero. Ogni presbitero non solo ha ne­
cessità dell’aiuto ministeriale dei propri confra­
telli ma ha necessità di essi in quanto confratelli.

Fra l'altro, si potrebbe destinare in Diocesi 
una Casa per tutti quei sacerdoti che, periodica­
mente. hanno bisogno di ritirarsi in un luogo 
adatto al raccoglimento e alla preghiera, per lì ri­
trovare i mezzi indispensabili alla loro santifica­
zione.

Nello spirito del Cenacolo, dove gli Apostoli 
erano riuniti e concordi nella preghiera con 
Maria Madre di Gesù (At 1,14), a Lei affidiamo 
queste pagine redatte con affetto e riconoscenza 
verso tutti i sacerdoti in cura d'anime sparsi nel 
mondo. Ciascuno, nell’esercizio del quotidiano 
"munus" pastorale, possa godere dell’aiuto ma­
terno della Regina degli Apostoli e sappia vivere 
in profonda comunione con Lei. Nel sacerdozio 
ministeriale, infatti, «c’è la dimensione stupenda 
e penetrante della vicinanza alla Madre di Cri­
sto»141. E consolante essere consapevoli che «... 
accanto a noi sta la Madre del Redentore, che ci 
introduce nel mistero dell’offerta redentrice del 
suo divin Figlio. "Ad lesum per Mariam": sia 
questo il nostro quotidiano programma di vita 
spirituale e pastorale»144!

// Sommo Pontefice Giovanni Paolo H ha approvato la presente Istruzione e ne ha ordinato la 
Pubblicazione.

Roma, dal Palazzo delle Congregazioni, il 4 agosto 2002, memoria liturgica di San Giovanni 
Maria Vianney, curato d’Ars, patrono del Clero con cura d'anime.

Dario Card. Castrillón Hoyos
Prefetto

* Csaba Ternyàk
Arcivescovo tit. di Eminenziana

Segretario

4 Giovanni Paolo II. Lettera ai Sacerdoti in occasione del Giovedì Santo 2000. 10. 14.
1,2 Cfr. Congregazione per il Clero. Dirett. Tota Ecclesia, cap. III.

Giovanni Paolo II. Lett. Novo incipiente. 11 : /.< „ 416.
144 Giovanni Paolo II, Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero. 6: Le., 217.



1134 Atti della Santa Sede

PREGHIERA DEL PARROCO A MARIA SANTISSIMA

O Maria, Madre di Gesù Cristo, Crocifisso e Risorto, 
Madre della Chiesa, popolo sacerdotale (IPt 2,9 ), 
Madre dei sacerdoti, ministri del tuo Figlio: 
accogli l’umile offerta di me stesso, 
perché nella mia missione pastorale 
possa annunciare l'infinita misericordia 
del Sommo ed Eterno Sacerdote, 
o "Madre di misericordia".

Tu, che hai condiviso con il tuo Figlio
la sua «obbedienza sacerdotale» (Eh 10,5-7; Le 1,38) 
ed hai preparato per Lui un corpo (Eh 10,7) 
nell’unzione dello Spirito Santo.
introduci la mia vita sacerdotale nel mistero ineffabile 
della tua divina maternità.
o “Santa Madre di Dio”.

Donami forza nelle ore buie della vita, 
sollevami nella fatica del mio ministero 
affidatomi dal tuo Gesù.
perché, in comunione con Te, io possa compierlo, 
con fedeltà ed amore, 
o Madre dell’Eterno Sacerdote, 
«Regina degli Apostoli, Ausilio dei presbiteri»145.

Tu. che hai silenziosamente accompagnato Gesù 
nella sua missione di annuncio 
del Vangelo di pace ai poveri, 
rendimi fedele al gregge 
affidatomi dal Buon Pastore.
Fa’ che io possa guidarlo sempre 
con sentimenti di pazienza, di dolcezza, 
di fermezza ed amore, 
nella predilezione per i malati, 
per i piccoli, per i poveri, per i peccatori, 
o "Madre Ausiliatrice del Popolo cristiano”.

Mi consacro ed affido a Te, o Maria, 
che, presso la Croce del tuo Figlio, 
sei stata resa partecipe della sua opera redentrice, 
«congiunta indissolubilmente con l’opera della salvezza»146.

Fa’ che, nell’esercizio del mio ministero, 
possa sempre più sentire 
«la dimensione stupenda e penetrante 
della tua vicinanza materna»147 
in ogni momento della mia vita, 
nella preghiera e nell’azione, 
nella gioia e nel dolore, nella fatica e nel riposo, 
o "Madre della Fiducia”.

Concedimi, o Madre, che nella celebrazione dell’Eucaristia, 
centro e sorgente del ministero sacerdotale,

145 Presbyterorum Ordinis, 18.
146 Sacrosanctum Concilium, 103.
147 Giovanni Paolo II, Leti. Novo incipiente, 11: l.c., 416.



Atti della Santa Sede 1135

possa vivere la mia vicinanza a Gesù
nella tua vicinanza materna.
poiché «quando celebriamo la Santa Messa tu stai accanto a noi» 
e ci introduci nel mistero dell'offerta redentrice del tuo divin Figlio'4’, 
«o Mediatrice delle grazie che scaturiscono
per la Chiesa e per tutti i fedeli da quest'offerta»lw, 
o “Madre del Salvatore”.

0 Maria: desidero porre la mia persona.
la mia volontà di santificazione.
sotto la tua materna protezione ed ispirazione
perché Tu mi guidi
a quella “conformazione a Cristo, Capo e Pastore”
che richiede il ministero di parroco.

Fa’ che io prenda coscienza
che “Tu sei sempre accanto ad ogni sacerdote", 
nella sua missione di ministro
dell’Unico Mediatore Gesù Cristo:
o “Madre dei Sacerdoti”, 
“Soccorritrice e Mediatrice”15" 
di tutte le grazie.

Amen

* * *

ATTO DI AMORE DEL SANTO CURATO D'ARS. SAN GIOVANNI MARIA VIANNEY

Vi amo. o mio Dio, e il mio solo desiderio è di amarVi fino all’ultimo sospiro della mia vita.

Vi amo, o Dio infinitamente amabile e preferisco morire amandovi che vivere un solo istante 
senza amarVi.

Vi amo. o mio Dio, e non desidero il cielo che per avere la gioia di amarVi perfettamente.

Vi amo, o mio Dio, e temo l’inferno perché non vi sarà mai la dolce consolazione di amarVi.

O mio Dio, se la lingua mia non può dire in ogni momento che Vi amo. voglio almeno che il mio 
cuore ve Io ripeta ad ogni respiro. Fatemi la Grazia di soffrire amandovi, di amarVi soffrendo e di spi­
rare un giorno amandovi e sentendo che Vi amo. E più mi avvicino alla mia fine, più Vi scongiuro 
d’accrescere il mio amore e di perfezionarlo.

Cfr. Giovanni Paolo II. Allocuzione ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero. 6: Le.. 217.
Giovanni Paolo II. Introduzione alla S. Messa in occasione della memoria liturgica della Madonna di Cze- 

stochowa: L'Osservatore Romano. 26 agosto 2001.
Lumen gentium, 62.





Atti del Cardinale Arcivescovo

Consacrazione Episcopale dei due Vescovi Ausiliari

«Possiate, insieme con me, custodire 
la santa Chiesa di Torino, che è sposa di Cristo»

Sabato 20 luglio, nella Basilica di S. Giovanni Battista Cattedrale Metropolitana di Torino, si è svol­
ta la solenne Consacrazione Episcopale dei due Vescovi Ausiliari nominati dal Santo Padre il 21 
giugno scorso: Mons. Guido Fiandino, eletto alla Chiesa titolare di Alena, e Mons. Giacomo Lan
zetti. eletto alla Chiesa titolare di Mariana in Corsica.
La celebrazione è stata presieduta dal Cardinale Arcivescovo, coadiuvato secondo le norme cano­
niche da Mons. Paolo Romeo, Arcivescovo tit. di Vulturia e Nunzio Apostolico in Italia, e da Mons. 
Pier Giorgio Micchiardi. Vescovo di Acqui e ultimo Vescovo Ausiliare di Torino in ordine di tempo. 
A loro si sono uniti: Mons. Luigi Bettazzi, Vescovo em. di Ivrea; Mons. Livio Maritano, Vescovo em. 
di Acqui; Mons. Massimo Giustetti, Vescovo em. di Biella; Mons. Aldo Mongiano, I.M.C., Vescovo 
em. di Roraima; Mons. Fernando Charrier, Vescovo di Alessandria; Mons. Diego Bona, Vescovo di 
Saluzzo: Mons. Sebastiano Dho, Vescovo di Alba; Mons. Giuseppe Anfossi, Vescovo di Aosta; 
Mons. Germano Zaccheo, Vescovo di Casale Monferrato; Mons. Luciano Pacomio, Vescovo di 
Mondovì; Mons. Mario Rino Sivieri, Vescovo di Propria; Mons. Pier Giorgio Debernardi, Vescovo 
di Pinerolo; Mons. Francesco Ravinale, Vescovo di Asti; Mons. Alfonso Badini Confalonieri. Vesco­
vo di Susa; Mons. Antonio Santarsiero. O.S.I., Vescovo Prelato di Huari; Mons. Gabriele Mana. 
Vescovo di Biella.
I Vescovi eletti, accompagnati dal Cardinale Arcivescovo, sono stati accolti alla porta maggiore 
della Basilica Cattedrale dai Canonici del Capitolo Metropolitano. La Concelebrazione Eucaristica, 
nel corso della quale si è svolta la duplice Consacrazione Episcopale, ha visto raccolti intorno al 
Cardinale Arcivescovo, oltre ai Vescovi citati, i membri del Consiglio Episcopale e del Capitolo 
Metropolitano, molti sacerdoti dell’Arcidiocesi, diaconi permanenti, religiosi, religiose e numero­
sissimi fedeli tra cui i parenti degli Eletti. Moltissimi i parrocchiani di S. Maria della Stella in Rivo­
li, di S. Francesco d’Assisi in Piossasco e di S. Benedetto Abate in Torino, luoghi legati al ministe­
ro pastorale come parroci dei due Eletti e folte le delegazioni di Savigliano (CN) e Carmagnola, 
loro luoghi di nascita; presenti autorità regionali, delle Province di Cuneo e Torino, della Città di 
Torino con i vertici locali di Polizia e Carabinieri.
All'inizio del Rito della Consacrazione Episcopale il Cancelliere Arcivescovile mons. Giacomo 
Maria Martinacci, dopo che le Bolle Pontificie di nomina sono state presentate al Cardinale Arci­
vescovo a norma del can. 404 §2, ne ha dato pubblica lettura in traduzione italiana (cfr. in Atti del 
Santo Padre, pp. 1079-1082). Gli Eletti erano assistiti dai Vicari Episcopale territoriali: don Giu­
seppe Trucco, don Antonio Foieri, can. Gian Carlo Avataneo e don Piero Delbosco. L’intera cele­
brazione è stata trasmessa in diretta dall’emittente cattolica torinese Telesubalpina.
Pubblichiamo il testo dell’omelia del Cardinale Arcivescovo, gli interventi conclusivi dei due nuovi 
Vescovi con la lettera di invito a partecipare alla loro Consacrazione Episcopale, insieme al Ver­
bale della presa di possesso del loro ufficio di Vescovi Ausiliari di Torino.

1137



1138 Atti del Cardinale Arcivescovo

OMELIA DEL
CARDINALE ARCIVESCOVO

Carissimi, stiamo vivendo un momento particolarmente solenne e gioio­
so per la vita della nostra Chiesa diocesana. L'Ordinazione Episcopale di 
Mons. Fiandino e di Mons. Lanzetti è un evento di grazia che non riguarda 
solo le loro persone ma tutta la nostra realtà ecclesiale. Essi infatti sono 
nostri sacerdoti diocesani per cui le loro nomine vanno ad onore di tutto il 
Presbiterio, perché evidenziano come Torino sappia ancora esprimere, se­
condo la tradizione dei suoi numerosi sacerdoti santi, figure sacerdotali di 
qualità. Inoltre, essendo stati nominati Vescovi al servizio della nostra Dio­
cesi, come Vescovi Ausiliari, essi sapranno esprimere un legame sempre più 
profondo con il mio ministero di vostro Pastore e Padre, e nello stesso 
tempo rendere visibile la figura del Vescovo nei vari ambiti e momenti della 
vita delle nostre comunità cristiane, rendendosi presenti là dove, data la 
vastità dell'Arcidiocesi, io non potrò sempre arrivare. Anche questo favorirà 
la crescita della comunione e collaborazione tra le varie realtà ecclesiali e la 
persona del vostro Arcivescovo.

Desidero esprimere nuovamente commossa riconoscenza al Santo Padre 
Giovanni Paolo II, il quale ci ha fatto questo dono ed inoltre voglio salutare 
e ringraziare colui che è rappresentante del Papa in Italia e che oggi ci onora 
della sua presenza, il Nunzio Apostolico Mons. Paolo Romeo. Così come 
con fraterna amicizia saluto tutti i Vescovi presenti, i quali, anche in questo 
modo, manifestano lo spirito di comunione e di buon affiatamento che c'è 
nella nostra Conferenza Episcopale Piemontese nella quale siamo contenti 
di accogliere da oggi questi due nuovi Confratelli.

Ora ci concentriamo sul mistero che stiamo celebrando, nel quale vedia­
mo la centralità dell'azione di Dio, che con l'effusione del suo Spirito, indi­
cata dall'imposizione delle mani mie e dei Vescovi conconsacranti, costitui­
sce nell'Episcopato e perciò nella successione apostolica i carissimi don 
Guido e don Mino.

Ci lasciamo ammaestrare dalla Parola di Dio che è stata proclamata. 
Questa Parola oggi ha un messaggio particolare per i due nuovi Vescovi, ma 
di riflesso essa orienta tutti noi sui sentieri di Dio e ci aiuta a sentirci, come 
membri della Chiesa torinese, in grande sintonia di comunione e di pre­
ghiera con loro.

1. La seconda Lettura, un brano degli Atti degli Apostoli (13,1-3) ci aiuta 
a comprendere come un Vescovo venga scelto da Dio per svolgere nella 
Chiesa un ministero ben determinato e come da quel momento si debba sen­
tire "riservato" esclusivamente per il Signore donando a Lui e alla causa del 
suo Regno ogni fibra della propria persona ed ogni respiro della propria esi­
stenza.

Abbiamo sentito come nella comunità di Antiochia, così ricca di persone 
qualificate per carismi particolari di dottrina e di profezia, mentre si digiu­
nava e si pregava, lo Spirito Santo disse: «Riservate per me Barnaba e Salilo per 
l'opera alla quale li ho chiamati». Questa chiamata è stata dalla comunità accol-



Atti del Cardinale Arcivescovo 1139

ta e ratificata con la preghiera e il digiuno, e soprattutto con l'imposizione 
delle mani.

Mi piace pensare che ora la nostra Chiesa di Torino vive la stessa espe­
rienza della comunità di Antiochia. Anche qui si prega, si digiuna nel senso 
che ci si concentra sui valori evangelici per contrastare una secolarizzazio­
ne dilagante, anche qui stiamo vivendo una grande stagione d'impegno 
missionario con la realizzazione del Piano Pastorale pluriannuale che ci 
vedrà uniti nello straordinario annuncio del Vangelo a tutti attraverso a 
quattro grandi Missioni diocesane, anche qui c'è ricchezza di carismi non 
solo di dottrina ma anche e soprattutto di profezia della carità ... E mentre 
la nostra Chiesa è tutta in azione per “costruire insieme" il Regno di Dio su 
questo territorio, la voce del Signore si è fatta sentire: «Riservate per me don 
Guido e don Mino per l'opera alla quale li ho chiamati».

Il dono dell'Episcopato è per voi, carissimi miei due Vicari Generali, un 
surplus di grazia affinché il vostro servizio a questa Chiesa, che già svolgete 
m modo così attento e generoso, diventi eroico. Dovete avvertire una scelta 
precisa di Dio sulle vostre persone, che vi impegna ad un autentico salto di 
qualità nel vostro zelo apostolico fino all'offerta totale di voi stessi per la 
causa del Vangelo. Non si diventa Vescovi per l'onore umano o perché si fa 
carriera, tanto meno perché ce lo meritiamo, ma per un dono gratuito del 
Signore, che vi chiama ad un compito ben preciso, che discende diretta- 
mente dalla volontà di Dio e della Chiesa su di voi e alla quale siete invita­
ti a dare la vostra adesione totale come farete fra poco nel momento intro­
duttivo del rito di Ordinazione. Sull'esempio di Gesù, che lava i piedi agli 
Apostoli, si viene costituiti nell'Episcopato perché il servizio a Dio e ai fra­
telli diventi regola fondamentale e stile quotidiano di vita.

2. Di fronte a tale grandezza di compito è giusto sentire la nostra inade­
guatezza ed indegnità. Anche i Profeti, a Dio che li chiamava, hanno sem­
pre espresso il loro timore e la coscienza delle loro limitate capacità umane 
rispetto alla missione che Dio assegnava loro. Si pensi a Geremia: «Ahimè, 
Signore Dio, ecco io non so parlare perché sono giovane» (Ger 1,6), o ad Isaia, il 
quale davanti a Dio che gli appare nel tempio esclama: «Ohimè! Io sono per­
duto perché un uomo dalle labbra impure io sono» (Is 6,5), o al Profeta Elia del 
quale abbiamo sentito nella prima Lettura. Elia è in fuga per timore di Geza­
bele, moglie di Acab che l'ha minacciato di morte. Dio lo rincuora e lo invi­
ta ad arrivare all'Oreb per un nuovo incontro con Lui ed un rilancio della 
sua missione di Profeta: «“Esci (dalla caverna) e fermati sul monte della pre­
senza del Signore". Ecco, il Signore passò, non nel segno di un vento impetuoso, né 
di un terremoto, né del fuoco, ma nel mormorio di un vento leggero ... una voce: 
"Che fai qui, Elia?". Egli rispose: "Sono pieno di zelo per il Signore, Dio degli eser­
citi, perché gli Israeliti hanno abbandonato la tua alleanza ...". Il Signore gli disse: 
"Su, ritorna sui tuoi passi verso il deserto ..."» (cfr. 1 Re 19,9-16).

Ecco, io vedo in questa pagina un'analogia con ciò che voi due, don 
Guido e don Mino, dovete da oggi cercare di vivere. C'è qui una nuova chia­
mata, un nuovo eccezionale incontro col Signore, che si realizza non nel tur­
binio delia sfrenata vita di oggi, che potrebbe turbare la vostra serenità inte-



1140 Atti del Cardinale Arcivescovo

riore, ma nella pace del silenzio e della preghiera e da cui scaturisce un 
nuovo invio per la missione. Più ricchi di grazia, rinfrancati da una straor­
dinaria effusione dello Spirito, siete nuovamente mandati nel mondo per 
annunciare l'amore di Dio per questa umanità smarrita e per affermare il 
primato dei valori spirituali sulle tante banalità nelle quali molte persone si 
stanno smarrendo.

3. Un'ultima riflessione sulla pagina del Vangelo di Marco (3,13-19), che 
ci presentava la creazione, da parte di Gesù del gruppo dei dodici Apostoli, 
ci può aiutare ad evidenziare con grande chiarezza il cammino spirituale di 
un Vescovo all'interno di una comunità cristiana. Se c'è una vocazione uni­
versale alla santità (cfr. Lumen gentium, cap. V) questa deve impegnare in 
modo del tutto eccezionale coloro che nella Chiesa sono costituiti Pastori col 
ministero episcopale.È importante allora, carissimi don Guido e don Mino, 
fissare il vostro sguardo su Gesù per raccogliere da Lui gli insegnamenti 
essenziali per realizzare un vostro cammino serio di santità. Il dono dell'E' 
piscopato è per voi una nuova e più radicale chiamata alla santità.

Per quali ragioni il Signore ha costituito nella Chiesa il ministero degli 
Apostoli e dei loro Successori? Ricordiamo il testo di Marco: «Ne costituì 
Dodici perché stessero con lui e anche per mandarli a predicare e perché avessero il 
potere di scacciare i demoni» (3,14-15). Ecco tracciati i punti fondamentali del­
l'impegno spirituale e pastorale di un Vescovo:

a) stare con Gesù, cioè vivere in comunione profonda con Lui e 
attraverso di Lui col Padre nello Spirito. Questo comporta fede gra­
nitica, preghiera prolungata, capacità di amare come ha amato 
Gesù, cioè fino a dare la vita. Questa è l'essenza della santità: vive­
re uniti a Cristo e sentire la nostra vita accolta nella sua. Prima della 
sua passione e morte Gesù ha fatto agli Apostoli questa raccoman­
dazione: «Rimanete nel mio amore» (Gv 15,9). Questo significa che 
soltanto l'amore di Cristo d'ora in poi dovrà essere il vero ambien­
te vitale per le vostre persone;
b) sentirsi inviati dal Signore nel mondo per annunciare il suo Vangelo. 
11 libro dei Vangeli, che durante la grande preghiera di Ordinazione 
sarà tenuto aperto sopra il vostro capo, deve diventare non solo la 
fonte per il vostro quotidiano nutrimento spirituale ma anche il teso­
ro da cui attingere ciò che voi siete chiamati a trasmettere agli altri; 
c) vi è dato infine anche il potere di cacciare i demoni, cioè di eviden­
ziare in voi stessi in tutte le persone avvicinate il grande abisso e 
l'incolmabile contrapposizione che c'è tra la proposta di vita che 
Gesù ci presenta e gli inganni che, anche oggi, il demonio continua 
a tendere a tanti cristiani.

Ecco, carissimi don Guido e don Mino, un tentativo di sintesi di quella 
che dovrà essere una contemplazione prolungata che voi e tutti noi siamo 
invitati a fare su ciò che Dio compie nella vostra vita. «Non voi avete scelto me, 
ma io ho scelto voi» (Gv 15,16) e «Vi ho chiamati amici perché tutto ciò che ho udito 
dal Padre l'ho fatto conoscere a voi» (Gv 15,15).



Atti de! Cardinale Arcivescovo I 141

Il Signore vi ha scelti e per manifestare questa sua scelta si è servito di 
alcune mediazioni, soprattutto di quella del Santo Padre, dei suoi collabo­
ratori ed anche della mia. Desidero esprimere ora la mia gioia nel potervi 
imporre le mani per l'Ordinazione Episcopale come miei Vescovi Ausiliari, 
perché d'ora in avanti la vostra collaborazione, che già mi date con tanta 
dedizione come Vicari Generali, sarà più ricca di quella grazia che sgorga 
dalla pienezza del sacramento dell'Ordine e la vostra sintonia di intenti con 
il mio servizio episcopale all'amatissima Chiesa di Torino sarà accompa­
gnata ora anche dal dono della fraternità episcopale. Rendo grazie a Dio, 
che oggi mi dona in voi un aiuto più grande per lo svolgimento della mia 
missione, che è essenzialmente quella di «rendere presente in mezzo ai cre­
denti il Signore Gesù» (cfr. Lumen gentium, 21).

Vi affido con tutto l'affetto e l'amicizia del mio cuore alla custodia della 
grazia di Dio affinché l'anello episcopale che vi dono sia da tutti percepito 
come un «segno visibile della vostra fedeltà così che, nell'integrità della fede 
e nella purezza della vita, possiate, insieme con me, custodire la santa Chie­
sa di Torino, che è sposa di Cristo» (cfr. Rito di Ordinazione).

La Vergine Consolata, Regina degli Apostoli, che sentiamo qui presente 
insieme con noi come nel Cenacolo a Pentecoste, metta la sua preghiera a 
sostegno della nostra per invocare su voi due la pienezza del dono dello Spi­
rito Santo e vi sia vicina, ogni giorno, come Madre tenerissima, nell'eserci­
zio del vostro ministero.

INTERVENTI CONCLUSIVI 
DEI NUOVI VESCOVI

MONS. GIACOMO LANZETTI

A distanza di 36 anni dalla mia Ordinazione sacerdotale, mi sono ritrovato prostrato a 
terra più o meno nello stesso posto di allora. Sono cominciate le Litanie che hanno provo­
cato in me un susseguirsi di immagini, ricordi, situazioni, persone,... È questa esperienza di 
ricordo e di preghiera che voglio ricavare queste brevi parole di ringraziamento.

L’inizio delle Litanie con i suoi «Signore, pietà», «Cristo, pietà», «Signore, pietà», sono 
state sostituite nella mia mente con le tre famose domande di Gesù a Pietro, sul lago di Tibe- 
riade: «Mi ami tu, davvero?». La risposta mentale è venuta fuori semplice e accorata: 
«Signore, Tu sai tutto, Tu sai che Ti amo.'».

L’Invocazione a Maria, Madre di Dio e nostra, mi ha riportato alla mia Città natale, Car­
magnola, devota dell'Immacolata Concezione, ai miei genitori, ai miei parenti, ai sacerdoti 
che mi hanno aiutato a muovere i primi passi della fede, all’attuale parroco don Gian Carlo 
Avataneo, e a tutti gli amici qui presenti.

Ovviamente, il pensiero è andato anche a Maria Consolatrice e Ausiliatrice, titoli con 
cui veneriamo a Torino la Madonna ed anche alla Madonna della Divina Provvidenza, 
sempre nella Città di Torino, parrocchia dove ho trascorso gli anni più impegnativi da 
viceparroco.

L’invocazione a San Giovanni Battista, Patrono della Città di Torino mi ha ricollocato 
nel momento presente, nella celebrazione che si sta svolgendo proprio in questa Cattedrale 
intitolata a lui, ma anche alla Città alla quale da anni mi dedico con entusiasmo.



I 142 Atti del Cardinale Arcivescovo

Le Litanie dedicate agli Apostoli hanno messo in circolazione numerosi pensieri di rin­
graziamento: al Santo Padre Giovanni Paolo II, che ha voluto farmi dono dell’Episcopato; 
al Nunzio Apostolico Mons. Paolo Romeo, Vescovo conconsacrante, che ringrazio per la sua 
presenza e per la sua cordiale accoglienza; al Vescovo Pier Giorgio, conconsacrante, per la 
cordiale amicizia che ci lega da anni; ai Vescovi provenienti da Torino, Mons. Livio Mari­
tano, Mons. Giuseppe Anfossi e Mons. Gabriele Mana. e a tutti i Vescovi della Regione Pie­
monte qui presenti.

Ovviamente il pensiero più grosso è andato all’Arcivescovo di Torino. Cardinale Seve­
rino Poletto. A lui devo la chiamata, esattamente un anno fa. 20 luglio 2001, a Vicario Gene­
rale della Diocesi, e sempre di più a lui sono riconoscente per questo anno pieno di novità 
che si conclude oggi con l'Ordinazione Episcopale.

A sessant’anni di vita sono tenuto per mano come un bimbo e lui, con tanta premura e 
fermezza, delicatezza e generosità, mi sta guidando nei primi passi da Vescovo Ausiliare. 
A lui un ringraziamento sincero, verificabile in futuro attraverso un servizio collaborativo, 
prudente e gioioso. Non poteva proprio fare di più per me e per don Guido, che si associa a 
questi ringraziamenti.

Nelle Litanie agli Apostoli, le due invocazioni a San Giacomo mi hanno riportato alla 
realtà che mi sta coinvolgendo di Successore, anch'io, degli Apostoli, di testimone, di 
annunciatore del Vangelo della salvezza e della santità, a cui lo Spirito Santo mi chiama.

Sempre nell’invocazione ai Santi Apostoli Pietro e Paolo ho ritrovato i Santi Patroni 
della parrocchia di Santena. luogo del mio primo servizio da viceparroco, nonché i Patroni- 
ancora. della collegiata di Carmagnola.

L'invocazione a San Benedetto, attesa e desiderata, mi ha riportato ai 26 anni di servi­
zio nella parrocchia che ho fondato, ai parrocchiani tutti, sani e ammalati, a quelli qui con­
venuti fisicamente e spiritualmente: un grazie che non ha aggettivi per indicarne l'intensità, 
come risposta alla loro amicizia e alla loro presenza affettuosa, discreta e generosa.

Lo spirito benedettino che guida questa comunità, registra anche la presenza, oggi, del 
priore di Montecassino, don Faustino, che ringrazio.

Nello svilupparsi poi delle Litanie, man mano che venivano pronunciati i nomi dei 
Santi, sentivo tutti voi qui presenti, che portate vari nomi, convocati per questa grande pre­
ghiera e per condividere questo momento significativo. Nomi dei compagni di scuola, nomi 
dei Vicari territoriali e zonali, nomi dei numerosi confratelli sacerdoti, che si sono resi pre­
senti in questi giorni con scritti e telefonate, di sacerdoti, diaconi, religiose e religiosi qt*1 
convenuti alla Concelebrazione, di responsabili e membri di associazioni e movimenti lai­
cali qui presenti (in particolare l’Azione Cattolica di cui sono stato assistente), delle autorità 
civili, militari, scolastiche, di tutti voi, insomma, che di buon mattino vi siete mossi per con­
dividere la gioia di questa esperienza.

Le Litanie ormai volgevano al termine, con grandi aperture di preghiera e di impegno 
per la mia missione di Vescovo: le vocazioni, la pace, la giustizia, gli ammalati, i sofferenti: 
per tutti coloro che cercano Dio con cuore sincero e per i lontani.

Poi è arrivato Lui, lo Spirito Santo: l’imposizione delle mani, la consacrazione, il Van­
gelo, l'anello, la mitra, il pastorale, in una sinfonia di simboli e di valori da vivere e da pro­
fessare.

Immagino che mi chiederete, al termine di questa celebrazione: «Come va, come ti 
senti...?». Vi rispondo con una frase, apparentemente triste, ma reale, che si dice nei momen­
ti in cui una persona ci lascia, ma in ogni caso la realtà è questa: «La vita non è tolta, ma 
trasformata».

La grazia di questo Sacramento mi sta rinnovando e mi sta rilanciando in un impegno 
sempre incisivo e nuovo, sulle strade delle Missioni diocesane, che stanno per iniziare. Possa 
questa Consacrazione Episcopale dare maggior slancio a questa esperienza che guiderà la 
nostra Diocesi nei prossimi anni.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1143

Il motto che ho scelto - "Sincero corde servire” - possa essere di aiuto a tutti voi, per 
intuire il desiderio che ha guidato e guida la mia vita tuttora: mettermi al servizio con cuore 
genuino, autentico, sincero, cercando di rimanere me stesso (autentico), in ogni situazione. 
Papa Giovanni diceva: «Importante è che non manchi mai nulla dalla parte del cuore».

Le Litanie si sono concluse, i pensieri sono stati molti, i riferimenti a tutti voi anche, ed 
anch’io concludo questi ringraziamenti con l’ultima litania: «Gesù, Figlio del Dio vivente, 
ascolta la mia supplica e il mio ringraziamento».

MONS. GUIDO FIANDINO

Come sarebbe bello poter completare questa celebrazione con un incontro personale, 
calmo, prolungato con ciascuno di voi per scambiarci i sentimenti più profondi del nostro 
animo. Il tempo mi costringe a limitarmi a qualche flash di ringraziamento, non certo for­
male, ma che nasce dal cuore.

Grazie a Dio, anzitutto. Quante volte in questi giorni gli ho ripetuto le parole del Salmo: 
«Benedetto il Signore, il suo amore per me ha fatto meraviglie».

Grazie alla Madonna, nel cui santuario della Sanità a Savigliano, che mi vide bambino 
fare i primi passi nella fede, domani mi recherò per dire con lei: «L'anima mia magnifica il 
Signore».

Già don Mino ha ringraziato anche a nome mio il Santo Padre, il Cardinale Arcivesco­
vo, il Nunzio Apostolico, i Vescovi concelebranti, le autorità civili, militari, scolastiche.

Un grazie particolare ai sacerdoti (soprattutto ai miei compagni di Seminario), ai dia­
coni, ai religiosi, alle religiose, agli Istituti secolari, ai seminaristi, ai fedeli laici. Il calore di 
amicizia e di fede con cui mi sono sentito accompagnato a questa sacra Ordinazione mi 
impegna a una fraternità rinnovata, soprattutto con i sacerdoti, per costruire insieme quanto 
ii Signore si attende da noi.

Un grazie alla mia famiglia e ai miei parenti, alcuni qui presenti, altri già nella gioia di 
Dio per sempre. Sono immensamente grato a tutti loro perché tutto è partito dalla mia fami­
glia. Lì ritrovo le mie radici. Di lì ho attinto e imparato i valori fondamentali umani e cri­
stiani che gli anni di formazione nella mia parrocchia di S. Andrea a Savigliano e gli anni 
del Seminario non hanno fatto che confermare e consolidare.

Dio mi aiuti a non tradire la semplicità delle mie origini contadine umili e semplici. Vor­
rei essere capace di coniugare quella semplicità all’interno della complessità della vita 
sociale ed ecclesiale di oggi.

Un grazie alle comunità parrocchiali di Pianezza, Piossasco e Rivoli, qui presenti con i 
Sindaci e tanti tanti amici mai dimenticati, ove ho esercitato il mio ministero di sacerdote. 
A queste comunità forse ho dato qualcosa, di certo ho ricevuto molto in affetto, in incorag­
giamento, in esempi di vita. Le sento tutte dentro di me come mia seconda famiglia. La loro 
Presenza oggi qui mi è di grande sostegno.

Un grazie particolare alla mia Città di origine. Savigliano. 11 suo motto "Fidelis Deo et 
hominibus” (fedele a Dio e agli uomini) diventi sempre più anche il mio programma di vita. 
Un grazie alla parrocchia di S. Teresina che con tanta cordialità mi ospita.

A nome anche di don Mino, un grazie particolare ai rappresentanti delle comunità cri­
stiane ortodosse e protestanti. La vostra presenza cordiale e orante sia segno visibile della 
Passione per l’unità che deve caratterizzare i discepoli di Cristo.

Termino. Negli anni del mio ministero il Signore mi ha fatto dono di camminare con 
tanti poveri, malati, sofferenti, feriti dalla vita in tanti modi. Mi ha fatto dono di cammina­
te anche con amici non credenti o in sofferta ricerca di fede. Anche a loro sono debitore di 
ricchezze che mi hanno donato e di inquietudini che mi hanno sempre stimolato. Sono certo 
ehe la tenerezza del Signore continuerà a guidare i loro e i miei passi.

Grazie a tutti di tutto.



1144 Atti del Cardinale Arcivescovo

Come invito alla loro Consacrazione Episcopale, i due Eletti avevano pubblicato sul settimanale 
diocesano La Voce del Popolo del 14 luglio questo messaggio:

E bello pensare che ogni settimana “La Voce del Popolo” entri in quasi tutte le parroc­
chie e realtà ecclesiali della nostra Diocesi. Perché allora - ci siamo detti - non servirci di 
questo mezzo di comunicazione per inviare a tutti le "lettere di invito” alla nostra Consa­
crazione Episcopale?

Sì, sentitevi tutti personalmente invitati come se aveste ricevuto una lettera personale 
inviata a ciascuno di voi al vostro indirizzo. Con quale criterio avremmo potuto distingue­
re chi invitare e chi no, se è vero che siamo chiamati a diventare Vescovi Ausiliari di tutta la 
Chiesa torinese?

I sentimenti che percorrono il nostro animo in questi giorni non sono diversi da quell' 
di Maria «turbata a quelle parole». Anche noi, come Maria, cerchiamo nella fede il vero 
senso di questa chiamata. E siamo convinti che il vero senso non è quello mondano di eh' 
vede nell' Episcopato o un riconoscimento di meriti o uno scatto di carriera! Non così I" 
intendiamo.

Semplicemente intuiamo che si tratta di una chiamata a una fedeltà rinnovata, a un ser­
vizio più generoso, a un amore più grande. H nostro Arcivescovo ce l’ha detto chiaro: «D 
chiamata all’Episcopato è chiamata alla santità». Una cosa ci sta a cuore: non deludere l( 
attese di Dio e della Chiesa su di noi, non deludere le attese di tanti uomini e donne che cer­
cano luce, senso, verità, amore ... Dio.

E perché il nostro animo non resti turbato sentiamo che il Signore continua a ridirci, con"’ 
a Maria: «Non temere, il Signore è con te». Così il turbamento lascia posto alla serenità per­
ché la nostra solitudine e fragilità è colmata dalla tenerezza di un Dio sempre fedele.

Quando leggerete queste righe, noi staremo terminando una settimana di ritiro spi#' 
tuale perché la grazia della pienezza del sacerdozio trovi in noi un cuore povero ma acco­
gliente, come dice il bel canto a Maria: «Libero il cuore perché l'Amore trovi casa». E allo­
ra per noi due e anche per ciascuno di voi «l'attesa è densa di preghiera».

Con grande riconoscenza a Dio, autore di ogni bene; con profonda gratitudine al nostro 
Arcivescovo, che ci ha voluti suoi Ausiliari: sentendo una profonda comunione con tutti coi­
vi attendiamo, se vi è possibile, alla nostra Consacrazione Episcopale.

Grazie!

Mons. Guido Fiandino
Mons. Giacomo Lanzetti



Atti del Cardinale Arcivescovo I 145

VERBALE
DELLA PRESA DI POSSESSO 

DELL’UFFICIO DI VESCOVO AUSILIARE 
DELL'ARCIDIOCESI DI TORINO

DELLE LORO ECCELLENZE REVERENDISSIME
MONS. GUIDO FIANDINO

VESCOVO TITOLARE DI ALERIA
E

MONS. GIACOMO LANZETTI
VESCOVO TITOLARE DI MARIANA IN CORSICA

Nell’anno del Signore duemiladue, il giorno venti del mese di luglio, nella Basilica di S. 
Giovanni Battista, Cattedrale Metropolitana, nella Città di Torino, si sono presentati: Mons. 
Guido FIANDINO, nato in Savigliano (CN) il giorno 12 gennaio 1941, ordinato presbite- 
to il giorno 28 giugno 1964, eletto alla Chiesa titolare di Aleria il giorno 21 giugno 2002, e 
Mons. Giacomo LANZETTI, nato in Carmagnola (TO) il giorno 21 aprile 1942, ordinato 
Presbitero il giorno 26 giugno 1966, eletto alla Chiesa titolare di Mariana in Corsica il gior­
no 21 giugno 2002, per ricevere la Consacrazione episcopale e iniziare l’ufficio di Vescovi 
Ausiliari di Torino.
A norma del can. 404 §2 del Codice di Diritto Canonico, i Presuli suddetti hanno presenta­
to al Signor Cardinale Severino Poletto, Arcivescovo Metropolita di Torino, le Lettere Apo­
stoliche di Loro nomina alla presenza del Cancelliere Arcivescovile mons. Giacomo Maria 
Martinacci.
Con tale atto, a norma del canone citato, S.E.R. Mons. Guido Fiandino e S.E.R. Mons. Gia­
como Lanzetti hanno preso possesso del loro ufficio di Vescovi Ausiliari dell’Arcidiocesi 
di Torino.
Dato in Torino, nell’anno, giorno, mese e luogo predetti.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

41 Guido Fiandino * Giacomo Lanzetti
Vescovo tit. di Aleria Vescovo tit. di Mariana in Corsica

Ita est.

mons. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile

Ricordo dei Vescovi Ausiliari nella Preghiera Eucaristica
Secondo le norme liturgiche, è possibile nominare nella Preghiera Eucaristica anche i Vesco­

vi Ausiliari (cfr. Principi e norme per l’uso del Messale Romano, 2S ed., n. 109).
Pertanto, a partire dalla loro Consacrazione episcopale, i Vescovi Mons. Guido Fiandino e 

Mons. Giacomo Lanzetti possono essere ricordati nella Preghiera Eucaristica unicamente con 
formula generale, dopo la memoria del Cardinale Arcivescovo, come segue: «... il nostro Vesco­
vo Severino e i Vescovi suoi collaboratori» (omettendo quindi i singoli nomi), adattando tale for­
mula in ogni Preghiera Eucaristica secondo le esigenze grammaticali.



1146 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nel I Raduno dei Piemontesi in Europa

La fatica di realizzare anche un progetto 
di vita cristiana all’interno di un’Europa 

che pur avendo grandi e profonde radici cristiane 
molte volte manifesta di averle dimenticate 

o smarrite
Nel pomeriggio di sabato 6 luglio, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Euca­
ristica nella Basilica Cattedrale Metropolitana in occasione del I Raduno dei Piemontesi in Europa- 
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, spero che il ritorno a Torino e in Piemonte sia per voi un'oc­
casione particolarmente gradita e credo che tutti abbiate accolto con gioia 
l'invito che vi è stato rivolto da parte della Regione Piemonte, in particola­
re dall'Assessore alle Politiche Sociali, per vivere nelle giornate di oggi e 
domani specifici momenti di incontro. Il fatto che nel programma sia stata 
posta anche questa Celebrazione Eucaristica non solo ha fatto piacere a me, 
come Arcivescovo di Torino, ma ritengo che sia stata gradita anche a voi- E 
quindi questo un momento da vivere nella pace, nella tranquillità, nel silen­
zio, anche nel silenzio interiore, bloccando un po' la nostra fantasia, nella 
sacralità dell'incontro con Dio che realizziamo durante la Celebrazione, per 
ascoltare una parola di incoraggiamento e di conforto, che il Signore Gesù 
ci riserva questa sera.

Voi sapete che nella prima parte della Messa c'è sempre quella che viene 
chiamata Liturgia della Parola, ossia la lettura della Parola di Dio scritta 
nella Bibbia, proponendo pagine dell'Antico Testamento, pagine del 
Nuovo, e soprattutto una pagina di Vangelo. E voi sapete anche che questa 
Parola, quando viene proclamata durante una Celebrazione Eucaristica, ha 
una sua particolare efficacia nella nostra vita. Il Signore cioè ci dice le cose 
che davvero Lui fa per noi in questo momento ed è molto bello, pensando 
proprio a voi che siete emigrati da Torino o dal Piemonte verso altre Nazio­
ni europee, che questa sera vi sentiate oggetto, motivo dell'esultanza di lode 
che Gesù manifesta verso il Padre dicendo: «Ti ringrazio e ti benedico, o 
Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai riservato queste cose - cioè 
le cose di Dio - ai piccoli, ai semplici, e le hai nascoste ai dotti e ai sapienti» 
(cfr. Mt 11,25), sapienti secondo il mondo, cioè a quelle persone orgogliose, 
che credono di sapere tutto e di non aver bisogno di nessun altro e nemme­
no di Dio, mentre le persone semplici spiritualmente, magari ricche di cul­
tura e di intelligenza, sanno che tutto è dono di Dio, e ascoltano Dio, e impa­
rano da Dio, e soprattutto ascoltano e imparano da Colui che Dio ha man­
dato sulla terra per manifestarsi a noi e che si chiama Gesù.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1147

Per questo Gesù ci ha detto una bellissima parola, che abbiamo ascoltato 
nel testo letto dal Vangelo: «Venite a me, voi tutti, che siete affaticati e oppressi, 
e io vi ristorerò» (Mt 11,28). Il Signore ci promette quindi un conforto interio­
re per le nostre fatiche, le nostre difficoltà, i nostri problemi, ma anche per 
le nostre aspirazioni ed i nostri ideali, e ci dice di non aver paura, di pren­
dere su di noi il suo messaggio, la fatica di realizzare anche un progetto di 
vita cristiana, all'interno di un'Europa che, pur avendo grandi e profonde 
radici cristiane, molte volte manifesta di averle dimenticate o smarrite, forse 
anche con una volontà di nasconderle e di sopprimerle.

E allora il Signore ci dice di non aver paura di prendere su di noi il suo 
“giogo" perché dice: «Il mio giogo è dolce e il mio carico leggero» (Mt 11,30), cioè 
quelle stesse fatiche che dobbiamo fare per essere buoni sono fatiche che 
daranno in cambio tanta dolcezza, tanta consolazione e tanto conforto alla 
nostra vita. D'altra parte San Paolo scrivendo ai Romani - come abbiamo 
ascoltato nella seconda Lettura - raccomandava di non vivere secondo i 
desideri della carne - cioè secondo le nostre inclinazioni che qualche volta 
sono meschine, basse, egoiste, o addirittura negative - ma di ascoltare la 
voce dello Spirito.

Questo è il messaggio della Parola di Dio che desidero contestualizzare 
nell'incontro che voi state vivendo, qui a Torino, oggi e domani.

Vorrei invitarvi a riflettere pensando al momento in cui siete partiti dal 
Piemonte verso altre Nazioni europee, suggerendovi questa domanda: 
«Che cosa sono andato a cercare in un altro Paese al momento della mia 
emigrazione?». Io non do altra risposta se non quella generica e scontata che 
e uguale per tutti, ma ciascuno di voi dovrebbe dare la propria risposta: 
«Che cosa siete andati a cercare altrove?».

Sicuramente il vostro viaggio di emigrazione era carico di speranza, di 
Progetti belli per la vita personale e della propria famiglia, alla ricerca di un 
lavoro, di una sicurezza maggiore, anche di una crescita del livello di vita 
economica, ma pure sociale e personale. Siete andati a cercare, quindi, una 
realizzazione della vostra vita migliore di quella che quaranta, cinquanta o 
sessantanni fa poteva offrire il Piemonte.

C'è però una seconda domanda, importante, da porsi oggi durante que­
sto incontro che voi state facendo in questi giorni: «Che cosa avete portato 
con voi quando siete partiti dal Piemonte?». Mi auguro che abbiate portato 
le caratteristiche particolari della gente della terra piemontese, che sono la 
laboriosità, la serietà e la responsabilità di fronte ai valori della vita e che 
sono legate alla nostra grande tradizione cristiana.

Voi sapete che il Piemonte è conosciuto in tutto il mondo non solo per le 
cose materiali che produce, ma soprattutto per i Santi che ha espresso nella 
sua storia cristiana. Penso che tutti conoscano nel mondo Don Bosco, il Cafas- 
so, San Giuseppe Benedetto Cottolengo, Pier Giorgio Frassati, ... ed io mi 
auguro che voi, andando in altre Nazioni europee, vi siate portati nel cuore 
questi grandi valori della terra piemontese e della nostra tradizione cristiana.

E adesso siete tornati qui per esprimere, nelle diverse circostanze pro­
grammate in questi due giorni di raduno, e per portare la vostra testi­
monianza.



1148 Atti del Cardinale Arcivescovo

Per me, che vi incontro qui nella nostra Cattedrale, è già confortante e 
bella la vostra testimonianza cristiana, perché dimostrate che, anche dopo 
decine di anni, avete conservato la fede, l'orientamento della vostra vita sul 
Signore Gesù che, stando alle parole del Profeta Zaccaria che abbiamo ascol­
tato nella prima Lettura di stasera, viene a noi con atteggiamento di umiltà, 
di amore, di benevolenza. D'altra parte stiamo celebrando l'Eucaristia che è 
rendere presente per noi il sacrificio che Gesù ha fatto della sua vita moren­
do sulla croce e risorgendo per la nostra salvezza. È quindi Gesù Risorto a 
portarci la sua pace. Lui è il re, il Signore di tutta la storia dell'umanità, però 
è un re di pace, non è venuto per dominare, è un re che è venuto per servire.

Apriamo allora il nostro cuore al dono della Grazia che il Signore ci fa in 
questa Celebrazione per confermarci nella nostra volontà di vivere da buoni 
cristiani, conservando là in quella Nazione, in quella città, in quel luogo 
dove siete andati a vivere, il nostro grande patrimonio di fede cristiana che 
ci aiuta a dare un significato di pienezza, di realizzazione totale della nostra 
umanità, e che ci aiuta anche a portare la nostra testimonianza di vita cri­
stiana a tanti fratelli che sono indifferenti, lontani dalla fede o che hanno 
convinzioni religiose diverse dalle nostre.

Così, mentre sono veramente felice di celebrare questa Eucaristia per 
tutti voi, per le vostre famiglie, per le persone che vi sono care e per tutti 
coloro per i quali voi desiderate questa sera un ricordo particolare, compre­
si i vostri defunti, e mentre vi assicuro di portare sull'altare del Signore tutte 
le vostre intenzioni, vi auguro che le giornate che trascorrete qui siano 
colme di gioia, di serenità e di speranza. Tornare nella vostra terra di un 
tempo sia un rinfrancare i valori profondi e le cose belle dei tempi passati 
per guardare con più speranza e fiducia verso il futuro della vostra vita e 
anche dell'Europa.



Atti del Cardinale Arcivescovo I 149

Catechesi ai giovani riuniti a Toronto 
per la XVII Giornata Mondiale della Gioventù

Voi siete il sale della terra 
voi siete la luce del mondo

La delegazione di torinesi presente a Toronto per la XVII Giornata Mondiale della Gioventù era 
composta complessivamente di circa 200 giovani, i quali con diverse forme di organizzazione 
hanno raggiunto il Canada per unirsi alle centinaia di migliaia di partecipanti confluiti dai cinque 
Continenti: insieme hanno sostato in meditazione, hanno pregato ed hanno reso festosa la loro 
presenza intorno al Santo Padre.
Il Cardinale Arcivescovo è stato anch’egli parte viva delle iniziative svolte a Toronto ed ha offerto 
a gruppi di giovani italiani queste due catechesi sui temi collegati al Messaggio che il Papa aveva 
proposto per l’occasione.
Al testo delle catechesi viene aggiunto quello dell’omelia tenuta da Sua Eminenza durante una 
Concelebrazione Eucaristica nella chiesa di S. Rocco con i Vescovi di Acqui e di Ivrea, sabato 27 
luglio, cui ha partecipato l’intero gruppo dei giovani piemontesi presenti a Toronto.

Mercoledì 24 luglio 
Nella chiesa di
S. Carlo Borromeo

I. VOI SIETE IL SALE DELLA TERRA
Sentinella, quanto resta della notte?

In questa prima meditazione desidero proporvi una riflessione sul bre- 
vissimo brano del Vangelo di Matteo che fa parte del discorso della monta­
gna, in cui Gesù dice a noi: «Voi siete il sale della terra» (Mt 5,13).

Consentitemi tuttavia, prima di entrare nell'argomento, di ricollegarmi 
con la Giornata Mondiale della Gioventù che abbiamo vissuto nel 2000 
durante il Giubileo. Quanti di voi erano a Tor Vergata nel 2000? Moltissimi! 
Ricordate allora come il Papa a conclusione di quella famosa e direi unica 
esperienza ci ha detto: «Voi siete le sentinelle del mattino», parafrasata da 
qualcuno in: «Voi siete le sentinelle del Terzo Millennio».

Inizio proprio da questa espressione del Santo Padre per invitarvi a 
riflettere: voi siete le sentinelle, ma che cosa fa la sentinella?

La sentinella vigila per custodire i valori che si trovano da sempre nel 
luogo dove è posta a sorvegliare.

La sentinella scruta l'orizzonte per vedere se arriva qualche cosa di 
nuovo, se ci sono delle novità.

La sentinella è una persona sveglia, desta, ma deve anche saper compie­
re un discernimento, cioè deve saper giudicare se ciò che giunge anche come 
nuovo meriti attenzione e debba essere accolto oppure vada rifiutato.

Non dobbiamo annunciare come nuove cose già note e già spente, dob­
biamo annunciare cose nuove quando veramente riconosciamo che hanno 
una loro attualità per la nostra vita.



1150 Atti del Cardinale Arcivescovo

Nel cap. 21 del Profeta Isaia troviamo un passo molto bello: «Oracolo sul' 
Tldumea. Mi gridano da Seir: "Sentinella, quanto resta della notte? Sentinella, quan­
to resta della notte?”. La sentinella risponde: “Viene il mattino, poi anche la notte - 
volendo significare: sta arrivando la luce, la notte sta per terminare, poi tor­
nerà la notte-; se volete domandare, domandate, convertitevi, venite!» (Is 21,11-12)-

Questo testo di Isaia presenta una particolare importanza, volendo dare 
uno sguardo sul mondo di oggi, non solo quello dei giovani, ma il mondo 
in generale. Abbiamo l'impressione che il mondo di oggi sia estremamente 
ricco di tante luci, tante realtà positive, ma abbiamo anche la chiara perce­
zione di tanta tenebra, di tanta notte.

Molti giovani come voi, che guardano il futuro, si domandano che ne 
sarà dell'umanità e del mondo intero fra dieci o venti anni. Si ripete dunque 
questa domanda del Profeta Isaia: «Quanto resta della notte»? Quanto 
dovremo ancora sopportare che miliardi di uomini vivano sotto la sogli3 
della povertà, nella miseria, quanto dovremo ancora sopportare la guerra, 
l'odio, il terrorismo, le ingiustizie? Quanto resta della notte?

E la sentinella, che è colui che ci porta la voce di Dio, ci avverte: «Vieni? 
la luce, viene il mattino, però preparatevi perché la vita è una cosa seria e 
alla luce seguirà ancora la notte, agli eventi belli seguiranno ancora accadi­
menti dolorosi». Ma allora, qual è l'atteggiamento migliore da tenere? 
Domandare l'aiuto di Dio: «Se volete domandare domandate, convertitevi, 
venite!».

Il sale a che cosa serve?

11 Santo Padre desidera farci soffermare su una parola del Vangelo di 
Matteo in cui Gesù dice a tutti, anche ai Cardinali, ai Vescovi e ai giovani: 
«Voi siete il sale della terra, voi siete la luce del mondo». Stamattina ci fer­
miamo sulla prima parte: «Voi siete il sale della terra».

Il sale serve a dare gusto
Qual è il motivo per il quale Gesù fa uso di questa immagine per pre­

sentare l'identità dei suoi discepoli?
Anche oggi, ma in particolare ai tempi di Gesù, il sale, come la luce, era 

uno degli elementi essenziali della vita. Una delle funzioni primarie del sale 
è quella di dare gusto e sapore agli alimenti. Quando si mangia qualche 
vivanda senza sale la si definisce insipida. Questo quindi ci ricorda che il 
cristiano, il battezzato, il credente - vero discepolo di Cristo - è colui che, in 
forza della sua fede e della presenza di Dio-Trinità in lui riesce a dare signi­
ficato autentico e quindi gusto alla propria esistenza e a quella degli altri. Il 
cristiano ha ricevuto nel Battesimo una nuova vita ed in forza di questa sua 
profonda comunione con Dio sa cogliere il fascino del bene e nello stesso 
tempo vede il vuoto e la distruzione che nella vita propria e altrui il male 
continuamente produce.

Ampliamo l'accezione del termine e vogliamo raccogliere da esso non 
tanto significati materiali, ma un significato spirituale. Io sono sale della



Atti del Cardinale Arcivescovo 1151

terra non perché do gusto alla terra o alle vivande, ma perché, come disce­
polo del Signore, devo dar gusto alla vita.

È molto importante cercare di capire che Gesù è venuto per "salvarci": 
parola esatta, intesa tuttavia da molti secondo il significato riduttivo di 
garantirci il paradiso dopo questa vita, mentre la parola salvezza è sì riferi­
ta all'eternità, al dopo la morte, ma anche all'oggi.

Gesù è venuto a salvarci per insegnarci a vivere bene qui sulla terra, non 
nel senso egoistico del termine, ma nel senso di un benessere globale della 
persona.

Se io sono sale della terra, significa che ho ricevuto nel Battesimo il dono 
della presenza di Dio. La presenza di Dio allora riesce a dare gusto alla mia 
vita, cioè a tutto quello che io sono chiamato a vivere: lavoro, fatica, studio, 
difficoltà, anche la malattia, anche qualche problema personale, magari 
anche situazioni difficili in famiglia o nell'ambiente nel quale sono inserito.

Tu, cristiano, devi essere capace, in forza del tuo Battesimo, di dare 
gusto alla vita tua e a quella degli altri. Devi riuscire a rendere bella perfi­
no la croce, perché riesci a dare anche alla croce un significato e un valore 
salvifico.

Tu, cristiano, sei chiamato, quindi, a trasformare in realtà positiva anche 
quello che purtroppo non è sempre positivo.

- serve a conservare ...
Il sale serve anche a conservare. Che cosa, venendo a Toronto, siete 

venuti a cercare? Mi ha colpito molto il saluto del Papa nella Giornata Mon­
diale della Gioventù del 2000 in Piazza San Pietro. Il Santo Padre salutò i 
giovani domandando: «Cari giovani, chi siete venuti a cercare a Roma?». E 
io domando a voi stamattina: «Chi siete venuti a cercare a Toronto?». 
«Siamo venuti a cercare Gesù Cristo, siamo venuti a rifondare la nostra fede 
in Lui, e siamo venuti per verificare che cosa dobbiamo conservare, essendo 
il sale della terra».

Dobbiamo conservare i valori della nostra fede - quelli che abbiamo 
ricevuto in famiglia quando eravamo bambini, quelli che ci sono stati con­
fermati nella vita delle nostre comunità, dei nostri gruppi - nel senso di 
tenerli come valori fondanti la nostra vita, di custodirli nonostante che la 
realtà intorno a noi molte volte si opponga ai valori cristiani.

Un giovane, dunque, deve assolutamente rimanere saldo nelle sue con­
vinzioni. Gli possono chiedere: «Ma perché tu vai a Messa alla domenica?». 
Tu devi sapere perché partecipi all'Eucaristia domenicale. «Perché tu vai in 
parrocchia, perché preghi, perché non ti comporti come tutti?». Ecco, dob­
biamo riuscire a conservare le motivazioni del nostro comportamento e 
mantenere una certa distanza rispetto a chi ha un atteggiamento divergen­
te e contrastante, non condividendo la nostra fede.

E necessario, quindi, conservare la nostra identità cristiana anche in con­
fronto a un mondo, anche al nostro mondo, che qualche volta si presenta 
molto paganeggiante. Dobbiamo riscoprire e amare le nostre radici cristiane, 
quello che abbiamo ricevuto dalle nostre famiglie e dalle nostre comunità cri-



1152 Atti del Cardinale Arcivescovo

stiane di appartenenza ... Siamo i destinatari di un annuncio che viene da 
lontano, da Gesù Cristo stesso e dagli Apostoli. San Paolo diceva ai primi cri­
stiani: «Vi trasmetto quello che anch'io ho ricevuto dal Signore» (ICor 15,3).

Custodire infine l'eredità spirituale che ci è stata trasmessa significa 
difenderci da una cultura che riesce molto spesso a condizionare le nostre 
idee e le nostre scelte di vita. San Paolo scriveva ai Romani: «Non confor­
matevi alla mentalità di questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la vostra 
mente, per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e per­
fetto» (Rm 12,2).

... il dono della sapienza
Il sale poi non ci aiuta solamente a dar gusto, a conservare, ma in senso 

figurato indica anche chi è sapiente e saggio.
Il sale è simbolo di sapienza spirituale e quindi della capacità di "gesti­

re secondo Dio" le nostre persone. Ci dice il Papa nel suo Messaggio: «Cari 
giovani, nulla vi accontenti che sia al di sotto dei più alti ideali! Non lascia­
tevi scoraggiare da coloro che, delusi della vita, sono diventati sordi ai desi­
deri più profondi e più autentici del loro cuore». Bisogna saper evitare la 
mediocrità e il conformismo così diffuso nella nostra società. Bisogna entra­
re nella logica del discorso della montagna: puntare al massimo, alla vetta! 
«Vi è stato detto ..., ma io vi dico ...» (cfr. Mt 5,21).

La saggezza che voi dovete esercitare si chiama intelligenza, si chiama 
chiarezza, si chiama capacità di distinguere il bene dal male. Non dobbiamo 
più essere persone fatte in serie; dobbiamo avere, ciascuno personalmente 
capacità di usare intelligenza, di avere responsabilità e quindi di mantener­
ci chiari e sicuri nel compiere le scelte della nostra vita.

Voi siete il sale della terra

Naturalmente, accogliendo il messaggio del Signore Gesù, vorrei in' 
vitarvi ad andare più in profondità nella riflessione: dobbiamo capite 
infatti perché Gesù dice: «Voi siete il sale della terra». Non dice "voi dove­
te essere".

Vi siete mai domandati perché Gesù dice "voi siete" e non dice "voi 
dovete essere"?

Intanto faccio una premessa: noi non siamo gente delusa della vita. I gi°" 
vani cristiani - non lo dico per vanto, ma lo dico per profonda convinzioni 
mia - sono i giovani più intelligenti. Quelli che nelle nostre famiglie e par' 
rocchie si confrontano con la Parola di Dio e con Gesù Cristo crocifisso e 
risorto, quindi vivo, presente, persona reale, vero Dio e vero uomo, non 
sono gli scarti del quartiere, ma quelli che si pongono le domande fonda­
mentali, quelli che non si sentono emarginati dalla vita. Siete aperti sul futu- 
ro della Chiesa e dell'umanità e sentite la vostra responsabilità di essere pre' 
senze attive nella costruzione della Chiesa e di una umanità migliore di 
quella di oggi.

Siete giovani che amate la vita.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1153

Allora che significa questa differenza tra "voi siete" e "voi dovete es- 
sere"? Credo che l'essere e il dover essere si debba capire nella sua comple­
mentarietà.

Sono sale della terra, come dice Gesù, per dono di Dio, per dono gra­
dito, costituito nel Battesimo una sola cosa con Gesù Cristo, lo sono in 
guanto cristiano, tuttavia devo diventarlo sempre di più come impegno.

Se dunque sono sale per dono, che cosa significa dover essere sale come 
Spegno?

Intanto vediamo gli orizzonti di questo impegno per cui dobbiamo essere 
’I sale che dà gusto, il sale che conserva, il sale che distingue e che giudica.

Il primo orizzonte sono io stesso, la mia persona. Dovete essere per voi 
stessi capaci di conservare i valori che avete come persone umane e come 
cristiani.

Voi siete il futuro, ma a condizione di essere persone valide che prima 
borano su se stesse e poi si confrontano con gli altri.

Prima di tutto è molto importante questo dover essere sale nel senso di 
sapere che cosa io voglio conservare nella mia identità di uomo e di donna. 
‘Valori come l'amore, la giustizia, la dignità delle persone (non siete cose!), 
*a pace, la concordia fra tutti, la collaborazione, l'attenzione ai deboli: sono 
tutti valori che devo conservare non come cristiano soltanto, ma in quanto 
u°mo, per cui rimane un dovere di tutti gli uomini che vivono sulla terra, 
n°n solo dei credenti.

In secondo luogo esistono valori che come persona ho acquisito nella 
mia fede: allora qui si pone il dover essere all'interno della comunità cri­
stiana.

Quello che voi stessi dovete cercare di costruirvi, una ricchezza che non 
si compra al negozio perché non esistono botteghe che la vendano, è la for­
mazione della coscienza: dovete impegnarvi a conservare e a formarvi una 
coscienza cristiana.

Ma che cos'è la coscienza? Conosco tanti ragazzi che confondono la 
coscienza con il loro punto di vista. «In coscienza ritengo che questo sia giu­
sto» affermano di frequente, dove per coscienza intendono dire: «Secondo 
me questo è giusto». Non è questa la coscienza cristiana.

La coscienza allora che cos'è? E la capacità di giudicare, di valutare, di 
distinguere il bene dal male, il vero dal falso. Bisogna, tuttavia, che io mi 
metta in un atteggiamento critico di fronte alle mie idee, di fronte ai miei 
comportamenti, di fronte ai comuni comportamenti delle persone.

Mi devo domandare: «Ma è giusto?». Non perché tutti agiscono così, è 
giusto agire così. Non perché tutti esibiscono il loro corpo come realtà che 
esprime un vuoto della persona è giusto ritenere il corpo un mezzo di con­
sumo. Non perché tutti i fidanzati si comportano come se fossero sposi, 
vuol dire che questo comportamento sia lecito. Non perché adesso tutti 
pensano che il matrimonio e la famiglia non siano più un vincolo definiti­
vo nella vita e dopo poco tempo vogliono cambiare rapporti e situazioni, si 
deve seguire questa triste moda. Devo mettere in discussione ed esaminare 
con atteggiamento critico la validità dei comportamenti abituali della 
società che mi circonda.



1154 Atti del Cardinale Arcivescovo

Bisogna avere criteri seri. In base a che cosa giudico se è giusto o in' 
giusto?

La formazione della coscienza deve avere tre passaggi fondamentali.
1) Mi devo confrontare con la Parola di Dio.
Non è la singola persona a dare il criterio di verità. Se infatti fossimo in 

venti, potremmo affermare venti cose diverse e credere tutti che l'afferma' 
zione di ciascuno è vera. Ma non esistono venti verità: la verità è una. Dob- 
biamo ascoltare che cosa dice Dio e la sua Parola è assoluta, è valida per tutti-

Mi devo allora domandare - per valutare se ho una coscienza cristiana' 
se possiedo cioè una capacità di giudizio che corrisponda a una obiettività 
- che cosa dice Dio sul mio comportamento, sulle mie scelte, sulle mie idee, 
devo quindi interrogare per prima la Parola di Dio.

2) Devo poi interrogare la voce della Chiesa, il Magistero della Chiesa, 
l'insegnamento dei Pastori, del Papa, dei Vescovi e di conseguenza dei 
sacerdoti, che non hanno lo scopo di inventare, ma di attualizzare per noi la 
Parola di Dio. Allora è chiaro che per avere un retto giudizio di coscienza 
devo confrontarmi con Dio e con la Chiesa.

3) Devo poi assumermi le mie responsabilità, usare la mia intelligenza, 
la mia capacità di discernimento per decidere come comportarmi. Dopp 
aver ascoltato, infatti, che cosa dice Dio, che cosa dice la Chiesa, sono 
grado di affrontare ogni situazione con responsabilità e devo deciderne 
rimanendo fedele a Dio.

Devo dunque conservare i valori che ho dentro di me come uomo, come 
cristiano soprattutto, formando la mia coscienza, e poi mi devo conserva^ 
in difesa del mondo, ma di un mondo che devo evangelizzare.

Ragazzi, non sapete che in questi giorni tutto il mondo vi guarda? Come 
noi siamo a Toronto di fronte al mondo o di fronte alla realtà che poi trove-
remo a casa? Dobbiamo essere evangelizzatori.

A questo punto può venire in mente una cosa terribile: ma noi siamo in 
minoranza. Chi va a scuola e chi va all'Università se ne rende ben conto.
Anch'io conosco gli ambienti universitari. Per esempio alla Facoltà di Scie11' 
ze politiche in Torino ci sono ottomila iscritti. Se vai a confrontare quali*1 
sono quelli che vivono una vita cristiana frequentando una parrocchia o 
gruppo o altro, trovi che la percentuale è bassa, i numeri sono piccolissima1,

E noi, cristiani incaricati di portare il Vangelo nel mondo, che cosa p08’ 
siamo fare? Siamo come il povero Davide di fronte a Golia. Come cristiani’ 
allora non devo subire il complesso di inferiorità di fronte al mondo e pe”' 
sare che il Vangelo di Cristo sia perdente.

Non è infatti il paganesimo che vince, è Gesù Cristo. Abbiate fiducia111 
Gesù: «Io ho vinto il mondo», dice, e la questione di essere pochi o tanti diveH' 
ta secondaria: una affermazione non è vera perché siamo in tanti a sost^ 
nerla, ma è vera se è vera, se corrisponde alla verità oggettiva. Quello d* 
Gesù ci ha insegnato è verità assoluta, e se io porto la Parola di Cristo a1 
mondo, anche se ho centomila persone che non la pensano come me,10 
rimango fermo nella mia idea.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1155

Ma se il sale perdesse sapore?

E ora un'ultima riflessione: se il sale diventa insipido a che cosa serve?
Continua Gesù: «A null'altro serve che ad essere gettato via e calpestato dagli 

uomini», serve al massimo ad essere buttato nelle strade quando nevica, 
quando c'è ghiaccio per non scivolare, ma certamente non serve più per 
dare gusto alle vivande.

Ecco dunque che Gesù ci avverte del pericolo di diventare insipidi, 
senza gusto, senza senso, insignificanti.

Gesù dice che quando il sale diventa insipido serve solo ad essere but­
tato via. E quanti giovani buttano via la vita! Li conoscete anche voi! Gio­
vani che sono finiti nella droga, giovani che sono finiti nell'alcool, giovani 
che sono finiti nel dare alla loro vita significato solo per certi idoli, per il 
vuoto. Servono solo ad essere buttati via. Gesù ci ha detto questo come 
avvertimento, non come minaccia, quasi volendo dire: «Perché ti vuoi rovi­
nare la vita da solo? Ascolta quello che Io ti dico!».

E allora anche quando fossimo diventati insipidi, anche quando fossimo 
caduti nel peccato, nel male, anche il più terribile, Gesù ci avverte della pos­
sibilità di ritornare ad essere sale puro, sano, valido. Egli ci offre sempre que­
sta possibilità del ritorno, della conversione, della misericordia, della rico­
struzione dell'opera di Dio in noi, ... Il sale insipido può riacquistare sapore 
anche nell'occasione di questa Giornata Mondiale della Gioventù: basta che 
abbiamo il coraggio di guardarci dentro, di riconoscere le nostre infedeltà e 
Peccati e decidere un grande passo di conversione, un ritorno al Padre.

Ricordate la vicenda del prodigo e il cuore grande del Padre che Io ria­
bilita nella sua dignità di figlio? (Le 15).

Gesù ha raccontato questa parabola per darci speranza e fiducia in quel­
l'eterno e definitivo amore di Dio che mai viene meno nonostante i nostri 
peccati e sta in paziente attesa del nostro ritorno.

Dunque non si può venire a Toronto e tornare a casa come prima. Qui si 
vive un evento straordinario di fede e di Chiesa. Qui si incontra la persona 
viva di Gesù che ci conferma il suo amore e la sua fiducia in noi. Qui vedre­
mo un testimone straordinario, un vero gigante della fede cristiana: il Santo 
Padre Giovanni Paolo II, il quale, nonostante le sue evidenti sofferenze fisi­
che, non cessa di spronarci nel nostro entusiasmo di fede e continua ad inve­
stire tutta la sua fiducia in voi, giovani, vero futuro della Chiesa e del mondo.

Il tornare a casa trasformati e rinfrancati nelle nostre convinzioni di fede 
e di impegno sarà possibile alla condizione previa che viviamo la Giornata 
Mondiale della Gioventù con l'anima sgombra dal peccato, con un passo 
nuovo di incontro vero e sincero con il Signore compiuto in una bella Con­
fessione, con la ricerca di una conferma esperienziale che nel peccato non si 
è felici, mentre nel bene e nella grazia del Signore la nostra vita è un vero 
canto di gioia per noi e per gli altri.

Questa è un'esperienza che mi deve segnare la vita, da ricordare per 
sempre: non ci si può trovare insieme centinaia di migliaia di giovani a pro­
clamare che Gesù Cristo è il Signore e poi tornare a casa e dimenticarsi di 
Lui. Qualcosa bisogna che cambi. Ecco ora la possibilità di ricominciare 
tutto da capo.



1156 Atti del Cardinale Arcivescovo

Conclusione

Termino ora con una piccola obiezione che si può insinuare nel vostro 
cuore: «Caro Arcivescovo di Torino, noi ti abbiamo ascoltato, ci hai detto che 
dobbiamo essere sale della terra, ci hai spiegato che dobbiamo formare la 
coscienza, non dobbiamo aver paura del mondo, che possediamo valori che 
vengono dal Signore, e ci hai dato questa spinta; ma forse a essere cristiani 
si rinuncia alla vita, alla giovinezza, noi vogliamo divertirci, noi siamo gio­
vani! A noi piace il divertimento, a noi piace la felicità, a noi piace la com­
pagnia, l'amicizia, a noi piace l'amore (quello vero, però, non quello falso), 
Allora se decidiamo di diventare cristiani, non rinunciamo forse un po' alle 
ricchezze umane della vita, non diventiamo mezze creature un po' handi­
cappate, e, frequentando la parrocchia, non "ammuffiremo in sacrestia" e 
saremo compatiti dagli altri nostri coetanei?».

Questi timori affiorano molto spesso nella mente dei ragazzi, come se 
seguire Gesù, ascoltare i sacerdoti e frequentare la parrocchia quasi quasi 
costituiscano una rinuncia alla bellezza della vita giovanile.

Come rispondere a questo interrogativo?
Siccome sono Arcivescovo di Torino vi faccio rispondere da un santo 

giovane che si chiama Pier Giorgio Frassati, sepolto ora nella Cattedrale di 
Torino.

Chi era? Era un giovane come voi e morì a ventiquattro anni: nato nel 
1901, morto nel 1925 a Torino. Figlio di famiglia borghese, ricca, era un gio­
vane a cui piaceva l'amicizia, il divertimento, andava a fare gite in campa­
gna, aveva fondato la "Compagnia dei tipi loschi" e si divertiva molto; però 
a una condizione precisa, quella di non svendere mai la sua purezza, le sue 
convinzioni religiose, la sua attività di giovane cristiano che credeva a certi 
valori, come la fede, la speranza e la carità, le virtù come il rispetto degli 
altri.

Viveva come i ragazzi e le ragazze del suo tempo, studiava ingegneria 
mineraria perché voleva andare a lavorare con i minatori delle nostre mon­
tagne piemontesi. La sua vita quotidiana era stressante perché si alzava alle 
cinque del mattino per andare a Messa e poi, dopo aver fatto la meditazio­
ne, saliva nelle soffitte di Torino, dove alloggiavano i poveri per portare loro 
cibo e qualche conforto. In queste soffitte contrasse una poliomielite fulmi­
nante che lo condusse in breve alla morte.

E nessuno a Torino, neanche i suoi familiari, si era accorto che aveva vis­
suto questo impegno di preghiera e di carità. Se ne accorsero quando al suo 
funerale trovarono la chiesa piena di poveri, di senzatetto, di quegli accat­
toni che andavano in giro ed erano gli amici di Pier Giorgio.

Smettiamola dunque di pensare che i cristiani siano fuori del tempo. 1 
cristiani sono invece quelli che preannunciano il futuro, come la sentinella 
di cui parlavo all'inizio, che scruta l'orizzonte e si accorge di che cosa stia 
venendo avanti di bello e lo propone ai propri amici.

Noi siamo qui a Toronto per accorgerci che sta venendo incontro a noi il 
Signore Gesù, l'unico amico che non mi tradisce, che mi vuole bene al punto 
da aver dato la sua vita per me.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1157

Di questo amico che ci dà la prova d'amore fino a dare la vita, ci fidia­
mo sì o no?

Questo è l'interrogativo finale sul quale voglio terminare la mia cate­
chesi. Vi invito a pensare che Gesù per noi è morto sulla croce. Se è morto 
Per me, mi fido di Lui o mi fido magari di tutti quelli che mi ingannano per 
interesse nella vita di tutti i giorni? La risposta può essere la preghiera più 
importante che a livello personale possiamo fare questa mattina.

Giovedì 25 luglio 
Nella chiesa di 
S. Lorenzo Martire

II. VOI SIETE LA LUCE DEL MONDO

Ci fermiamo ora sulla seconda parte del tema che il Santo Padre ha dato 
a questa Giornata Mondiale della Gioventù: « Voi siete la luce del mondo» (MI 
5/14).

Facciamoci per un attimo un piccolo esame di coscienza. Uno dei peri­
coli più immediati per un cristiano è l'abitudine. Siamo abituati ad ascolta- 
re i sacerdoti nella celebrazione eucaristica mentre ripetono le parole della 
consacrazione: non ci colpiscono più. Siamo abituati a sentire che Gesù è 
morto per noi sulla croce: non ci fa più effetto. Guardiamo il crocifisso, lo si 
Porta sul petto, appeso al collo, è diventato un ornamento, ma se rifletto che 
Gesù Cristo è morto per me, non posso rimanere indifferente o distratto. 
Eppure succede.

Dobbiamo dunque rinfrescare la nostra fede e il nostro amore in Gesù 
Cristo meditando questa frase: «Voi siete la luce del mondo» e vorrei che ci 
accorgessimo del valore di questa immagine usata da Gesù.

Splende il sole e hanno anche acceso la luce elettrica, siamo quindi nella 
luce, ma non ci siamo resi conto di che cosa voglia dire essere ciechi. Se tut­
tavia chiudiamo per un momento gli occhi tanto da non vedere più nulla, 
ciascuno di noi potrebbe domandarsi: «Che sarebbe di me se in questo 
momento diventassi cieco? Avrei bisogno che mi prendessero per un brac­
cio e mi accompagnassero dappertutto e mi spiegassero quello che succede 
fuori: “Guarda, adesso arriva il Papa, sta salendo verso l'altare; guarda, 
adesso i Vescovi stanno entrando in chiesa per la celebrazione; che peccato 
che non vedi questa sterminata assemblea di giovani e ragazzi entusiasti del 
Signore Gesù! Non vedrai più il sole, non vedrai più le stelle, non vedrai più 
•1 volto dei tuoi amici, non vedrai più le persone care, non vedrai più la stra­
da, la tua casa,

Aprendo però gli occhi, possiamo ringraziare il Signore di avere la vista 
eche la luce ci consente di vedere. Ecco dunque che ci accorgiamo del vaio-



1158 Atti del Cardinale Arcivescovo

re delle cose nel momento in cui mancano. Senza luce non si può vivere: il 
cieco vive, ma molto limitatamente; avrà la possibilità di valorizzare altri 
aspetti della sua persona, però il non vedere rimane un limite enorme.

E Gesù dice a noi: «Voi siete la luce del mondo». Voi, miei amici, miei 
discepoli, tu mio Vescovo, tu mio prete, tu mio cristiano, tu religiosa che ti 
sei consacrata a me, tu sei la luce del mondo, sei luce per il mondo: «Così 
risplenda la vostra luce davanti agli uomini perché vedano le vostre opere buone e 
rendano gloria al vostro Padre che è nei cieli» (Mt 5,16).

Gesù dice che “siamo". Perché non ha detto: voi "dovete essere" la luce 
del mondo?

Conosco ragazzi che dal punto di vista della fede, di verità, di certezze 
sono spenti. Allora il Signore dovrebbe dire: «Tu devi essere luce, non puoi 
essere spento!». Il Signore ha usato questa espressione significando che voi 
lo siete per suo dono gratuito: il solo fatto che siete battezzati, il solo fatto 
che appartenete alla Chiesa, il solo fatto che siete uniti a me, siete come sono 
io, in proporzione diversa, luce del mondo.

Nel Vangelo di Giovanni infatti Gesù dice di sé: «Io sono la luce del mondo: 
chi segue me, non camminerà nelle tenebre» (Gv 8,12). Siamo venuti a Toronto 
per cercare Gesù Cristo, non per vedere una coreografia, anche bella, ma per 
fare una forte esperienza del Signore Gesù. E il Signore Gesù dice: «Se h 
sforzi per seguire me e con gioia compi i sacrifici per vivere qui l'esperien­
za di preghiera, di fede, di meditazione, di interiorizzazione, per poter 
conoscere meglio me, per ascoltare la mia Parola che in modo particolare 
porterai con te, se segui me, tu non cammini nel buio, non sei cieco, ma sei 
uno che avrà la luce della vita».

Allora il problema della luce ci pone di fronte al dramma di oggi. È il 
dramma della verità messa in discussione.

Il simbolo della luce richiama il desiderio di verità e la sete di giungere 
alla pienezza della conoscenza dei veri valori della vita, desiderio e sete che 
sono impressi nell'intimo di ogni persona umana. Ieri mi hanno fatto delle 
domande e prima di andare via un giovane mi ha fermato e mi ha detto: 
«Non esiste, secondo me, una verità assoluta».

Capite qual è oggi il dramma? Il dramma che avete voi, che hanno tanti 
adulti, che molte persone cosiddette deWintellighentia laica cercano di 
diffondere intorno a se stesse, che è quello di mettere in discussione la capa- 
cità della nostra ragione di conoscere la verità assoluta. Se tu neghi la pos­
sibilità alla ragione umana di raggiungere delle verità assolute, tu cadi nel 
relativismo, cioè ciascuno si costruisce la sua verità.

Tutto è diventato relativo, opinione, non esistono più certezze sicure e 
l'uomo, soprattutto il giovane, si trova ad accettare la vita come una "navi­
gazione a vista", dove non si sa dove saremo stasera o domani, o se doma­
ni avremo le stesse idee di oggi, ... Voi capite che una situazione del gene# 
va a scardinare una esigenza fondamentale della vita, che ha bisogno di una 
sua razionalità, di un suo ordine, di una sua finalità. Questo relativismi 
assoluto, nel quale oggi rischiamo di cadere, ci mette in una condizione di 
incertezza su tutto, di dubbio su tutto. Vi porto alla radice. Non vi è ma* 
venuta in mente questa domanda: «Sarà davvero sicuro che esiste Dio?»-



Atti del Cardinale Arcivescovo 1159

"Dio nessuno l’ha mai visto», ma il Vangelo di Giovanni afferma ancora: «Il 
Figlio unigenito, che è nel seno del Padre, lui lo ha rivelato» (Gv 1,18).

Vi offro ora la testimonianza della mia fede. Sono Vescovo della Chiesa: 
credo in Dio e potrei usare tutti gli argomenti, anche le famose cinque vie di 
San Tommaso, tuttavia la mia fede in Dio Padre, in Dio Figlio, in Dio Spiri­
to Santo, nasce dal fatto che duemila anni fa un certo Gesù di Nazaret si è 
presentato a noi, all'umanità del tempo, e ha detto: «Io sono il Figlio di Dio».

Nel mondo esistono tante religioni, ma dobbiamo porre attenzione a 
distinguerle perché non sono tutte uguali e non sono tutte vere. L'unica reli­
gione del mondo che abbia come fondatore colui che ha costituito un per­
corso di salvezza è la religione cristiana. Solo Gesù infatti ha detto di sé e si 
e presentato come Figlio di Dio. Nessun altro ha affermato: «Io sono Dio». 
Hanno detto di essere stati illuminati da Dio, ispirati, di aver ricevuto qual­
che rivelazione, di aver scritto regole di vita, ma nessuno è arrivato a dichia­
rare in modo esplicito la propria divinità.

Allora dobbiamo chiederci, non con la polemica accusatoria del Giudei 
0 del Sinedrio che vedono nella sua affermazione una bestemmia, ma con la 
ricerca, con l'attesa nella preghiera: «Signore, chi sei?».

Gesù stesso domanda ai discepoli: «Chi dice la gente che io sia?» (cfr. Mt 
16,13). Faceva miracoli il Signore e la gente diceva, quando guarì il paraliti­
co, quando risuscitò Lazzaro: «Non abbiamo mai visto cose simili!».

Il Vangelo racconta che i discepoli riferiscono il sentito dire: «C'è qual­
cuno che dice che tu sei un profeta, che sei Elia, un altro dice che sei il Mes­
sia preannunciato dai Profeti, sei comunque considerato un uomo straordi­
nario». Ma fra la gente nessuno aveva detto che Gesù era il Figlio di Dio. E 
allora Gesù stringe il cerchio: «Ma voi chi dite che io sia?». E Pietro risponde: 
«Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente». Gesù continua: «Questa verità non 
l'hai detta perché te l'ha suggerita la tua intelligenza, ma perché ti è stata 
rivelata dal Padre» (cfr. Mt 16,15ss.).

Si pone allora un altro problema: possiamo sapere se davvero Gesù è 
Dio? Qual è la prova?

I miracoli, certo! Ma il più grande miracolo è la sua risurrezione. San 
Paolo con ragione scriveva ai cristiani di Corinto: «Se Cristo non fosse risor­
to, vana sarebbe la vostra fede! Noi saremmo da compatire più di tutti gli 
uomini» (cfr. 1 Cor 15,14ss.). Se Cristo infatti non fosse risorto siamo da com­
patire perché stiamo seguendo uno che non c'è più, che è morto! Ma poi 
Paolo aggiunge: «Ora, invece, Cristo è risuscitato dai morti, primizia di coloro che 
sono morti», cioè il primo di tutti i morti, per cui tutti gli altri, compresi noi, 
faremo la strada che ha fatto Lui.

Se Gesù dunque è il Figlio di Dio, la sua affermazione «lo sono la verità!» 
(cfr. Gv 14,6) lo dichiara punto di riferimento per conoscere la verità sui pro­
blemi fondamentali della vita.

Gesù è veramente il Figlio di Dio?
Quando cacciò i venditori dal tempio, si irritarono perché nel tempio 

facevano i loro affari, e lo apostrofarono: «Con quale autorità fai queste cose?» 
(Me 11,28). «Distruggete il tempio del mio corpo e in tre giorni lo farò risor­
gere»; questa risposta si è fissata nella memoria dei discepoli.



1160 Atti del Cardinale Arcivescovo

E poco dopo Gesù afferma: «Toccate, sono veramente io, quello che è 
stato crocifisso, sono tornato vivo!» (cfr. Le 24,39). Le apparizioni di Gesù 
risorto diventano la prova della mia fede in Lui e perciò se il Figlio di Dio è 
risorto credo a tutto quello che mi ha detto: credo quindi che Dio è Padre, 
credo nello Spirito Santo, credo nella Chiesa e a tutto ciò che Lui mi offre per 
poterlo conoscere e vivere. Questo è il mio percorso di fede.

Se allora io pongo la mia intelligenza alla ricerca della verità - e ogni 
persona intelligente cerca la verità - devo cercare di dare risposte agli inter­
rogativi più impegnativi della mia vita.

Dove eravate duecento anni fa? Non c'eravate. Dove sarete fra duecento 
anni? Non sicuramente qui sulla terra. Allora il problema «da dove vengo, 
che senso ha la mia vita, perché devo essere buono e non devo compiere il 
male», il problema della morte, di che cosa ci sarà dopo la morte, non sono 
cose secondarie.

Le risposte soddisfacenti e piene a questi interrogativi profondi della 
vita non si trovano presso i filosofi, non le offrono gli scienziati, non R 
danno i giornali o la televisione. Queste risposte si trovano soltanto in Gesù 
Cristo, nella sua Parola, nel suo insegnamento, nel suo esempio e sono frut­
to di un progetto di Dio.

La forza della mia convinzione mi rende luce che risplende per tutti, pei" 
ché non si accende una lucerna per metterla sotto il moggio, ma sul cande- 
labro perché faccia luce agli altri. Proprio in proporzione della mia convin­
zione riesco a dire agli altri la verità sui problemi della vita. Se invece non 
sono convinto, non riesco a rendere ragione delle mie scelte.

Non si può dunque vivere senza conoscere le motivazioni del propri0 
comportamento o senza concepire una progettualità. Il discorso della for 
mazione nella nostra Diocesi, nelle nostre parrocchie, nei nostri grupp* 
consiste proprio nell'aiutare a trovare i fondamenti di tutta quella che è la 
visione cristiana della vita, perché poi il giovane possa affrontare i sacri­
fici necessari per vivere coerentemente ciò che ha scoperto essere la 
verità.

Si pone qui il problema della "visibilità" della nostra vita cristiana nei 
confronti degli altri e il grandissimo impegno della testimonianza di fronte 
al mondo: non si è credibili se la nostra vita e i nostri comportamenti non 
corrispondono alle convinzioni che noi, professandoci cristiani, diciamo di 
avere.

Dove soprattutto dobbiamo creare coerenza e perciò visibilità e testimo­
nianza?

Da questa riflessione nasce allora una evidente conseguenza, cioè che il 
primo campo di lavoro è proprio la mia persona.

A questo punto si aprono, infatti, tre orizzonti importanti: il primo è l'o­
rizzonte personale.

Per un momento guardiamo dentro la nostra coscienza, là dove nessun0 
vede, dove nessuno sa: i vostri pensieri, desideri, ideali, la vostra intelligen­
za, le scelte, le decisioni, il vostro corpo. Come noi riusciamo a vivere con 
coerenza i principi e le verità che come cristiani abbiamo scoperto?



Atti del Cardinale Arcivescovo 1161

1) La mia intelligenza cerca davvero di conoscere la persona di Gesù e le 
sue verità, oppure non mi interessano? L'intelligenza deve rimanere sempre 
aperta alla ricerca della verità che, come abbiamo detto, è Gesù Cristo risor­
to, vivo, presente ed operante nella storia umana e quindi anche nella nostra 
vita personale. Quello che Gesù ha fatto e ha detto deve diventare luce per 
la mia vita e strada per i miei passi. «Lampada per i miei passi è la tua parola, 
luce sul mio cammino» (Sai 119,5).

Gesù Cristo si presenta a noi proclamandosi Figlio di Dio, quindi vero 
Dio, e ci ha dato prova della verità di questa sua affermazione soprattutto 
con la sua risurrezione da morte: «Se Cristo non fosse risorto, vana sarebbe la 
nostra fede ... e quindi saremmo da compiangere più di tutti uomini» (cfr. ICor 
15,17-19) dice San Paolo. Ma subito dopo afferma: «Ora, invece, Cristo è risu­
scitato dai morti, primizia di coloro che sono morti» (ICor 15,20) quindi come 
una garanzia per la verità della risurrezione dai morti per tutti noi.

Perché nelle nostre parrocchie, terminata la fase adolescenziale, i giova­
ni nella maggioranza dei casi si allontanano e non frequentano più i gruppi 
di riflessione, di catechesi, di studio del Vangelo, della Bibbia, di conoscen­
za dei contenuti della fede? Perché non c'è interesse forte a conoscere la 
verità che è Gesù Cristo. La nostra presenza a questa Giornata Mondiale 
della Gioventù vuol significare che almeno dobbiamo domandarci: «Signo­
re, sei tu che devi venire a darmi una risposta o devo rivolgermi ad altri?».

2) La mia intelligenza che si mette in ricerca qualche volta potrebbe 
nutrire dubbi, e il dubbio va superato con l'approfondimento, con lo studio.

Quando da soli avete letto una pagina di Vangelo, quando vi siete fer­
mati con il Vangelo aperto in mano dicendo: «Adesso prego, Signore, ascol­
tando quello che mi dici, leggendo e approfondendo»? Così si alimenta la 
fede. Dobbiamo portare, infatti, le lucerne accese e l'olio della lucerna è la 
tua volontà, è il tuo entusiasmo, è il fascino che deve crearti la persona di 
Gesù Cristo.

Se Gesù è un amico, lo sto a sentire. Ma tu quando hai parlato insieme 
con Gesù cuore a cuore l'ultima volta? Con sincerità, con convinzione, 
sapendo che Lui c'è, ti ascolta, ti ama, ti aiuta, ti perdona, ti indica la strada, 
ti dà speranza, ti dà entusiasmo.

Queste non sono belle parole, queste sono la realtà della fede cristiana: o 
credo o non credo.

Chi crede è nella luce, chi non crede è ancora nelle tenebre, ma deve con­
tinuare a cercare anche con l'aiuto degli altri per giungere a quel momento 
straordinario di grazia che è l'incontro con Gesù, per cui si arriva a dire con 
convinzione: «Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente» 
(cfr. Mt 16,16), come ha fatto Pietro a Cesarea di Filippo.

Quando Gesù ha annunciato nella sinagoga di Cafarnao il dono dell'Eu­
caristia, dopo la moltiplicazione dei pani, si è trovato a fare un discorso dif­
ficile. Quella gente si era entusiasmata per i pani e i pesci moltiplicati per 
cinquemila persone e voleva farlo re, perché era conveniente avere un re 
munifico. Gesù invece cambia completamente la prospettiva: «Voi mi cercate 
Per il pane moltiplicato, ma io ho un altro pane, è il mio corpo: chi mangia



1162 Atti del Cardinale Arcivescovo

il mio corpo avrà la vita; chi beve il mio sangue vivrà in eterno» (cfr. Gv 6,26- 
27). La gente allora non ha più creduto: «Che cosa dice? dice cose strane!»- 

Che cosa bisognava fare?
Bisognava comportarsi ancora come Pietro. Il Signore a un certo punto ha 

domandato ai suoi discepoli: «Volete andarvene anche voi? Andate pure!». E 
Pietro ha risposto: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna!» 
(cfr. Gv 6,67ss). Come dire: io non ho capito niente, però di te mi fido!

Così è oggi anche per noi. Il Signore ci interpella: «O ti fidi o non ti fidi- 
Se non ti fidi, va' pure altrove, però verifica se vivendo come io ti insegno sei 
felice e se vivendo al contrario di come io ti insegno sei ugualmente felice»-

La nostra fede infatti non può essere intesa come una serie di idee, puf 
vere, alle quali aderiamo in teoria, ma deve tradursi in scelte concrete di vita- 
«La fede senza le opere è morta in se stessa» (Gc 2,17). E ancora: «Chi dice di 
dimorare in Cristo deve comportarsi come lui si è comportato» (1 Gv 2,6).

Da qui si deduce che la mia "regola di vita" non può diventare il mio seti' 
timento, la mia sensibilità o il mio umore variabile; non può essere ispirata 
da quello che dicono o fanno gli altri, dai modelli di comportamento che ven­
gono presentati nei mezzi della comunicazione sociale, ma la mia regola di 
vita è il Vangelo, la parola della Chiesa e i miei veri modelli sono i Santi.

3) La ricerca della verità con l'intelligenza e la ricerca della verità con l3 
coerenza di fede non vi sembra che ci portino a fare i conti con il nostro corpo-

Che uso facciamo del corpo? che cosa è il corpo? Noi non siamo solo 
corpo. Siamo corpo e spirito, ma il corpo è la presentazione visibile della tu3 
persona, ha la grande funzione di essere "profezia", cioè di rendere visibih 
i grandi valori spirituali e umani che ciascuno ha dentro di sé: tu guardi ui1 
amico, guardi il vestito, la pettinatura, il sorriso, guardi e cogli una perso­
nalità, cogli dei valori che non vedi, ma che vedi con lo spirito. Tu non vedi 
l'amore, vedi il segno dell'amore.

E allora il problema del corpo è un problema fondamentale: noi dobbia­
mo rapportarci con il nostro corpo secondo quello che ci insegna Gesù.

Il giorno 7 luglio il Papa a Castel Gandolfo durante l'Angelus ha ricor­
dato una Santa giovane, di dodici anni, morta cento anni fa, Santa Maria 
Goretti. Diceva il Papa che è importante che i giovani imparino a guardar? 
a questa Santa martire che a dodici anni, per difendere la sua verginità e la 
sua purezza, si è fatta ammazzare da un giovane che tentava di violentarla- 
Si è fatta pugnalare ed è morta martire.

Dobbiamo parlare ancora della castità.
La virtù della castità non è una virtù che riguarda solamente i preti e 1? 

suore, è una virtù che interessa tutti i cristiani. E consiste nell'usare il nostro 
corpo dentro il progetto di Dio, nel considerare il grande valore della ses­
sualità finalizzato all'amore, non all'egoismo, e per chi è chiamato al matri­
monio, finalizzato all'amore e alla generazione di figli-

Giovani, come vi guardate tra voi?
Alla donna il Papa dice, nella famosa Lettera Apostolica Mulieris digni' 

talem, che il genio femminile, cioè la caratteristica peculiare della donna,e 
quello di farsi carico di ogni persona umana, di accoglierla, di sostenerla.



Atti del Cardinale Arcivescovo I 163

Il vostro corpo deve dunque vivere il ruolo che gli è stato conferito, pro­
prio quello di essere profezia e segno di valori più grandi. Il vostro corpo 
non può mai essere presentato ed esibito per lanciare messaggi ambigui o 
per manifestare il vuoto spaventoso che alle volte è dentro il cuore di molti. 
Il corpo di una donna deve essere segno della grande dignità che possiede 
in quanto incaricata da Dio di sostenere l'uomo, di aiutarlo a crescere come 
persona. E allora mai il corpo deve essere usato, commercializzato come 
fanno tutti i mezzi della comunicazione sociale. Se fossi una donna mi ribel­
lerei di fronte allo scempio che se ne fa sui cartelloni pubblicitari, sui mani­
festi, sui giornali, alla televisione.

Una parola ai ragazzi. Con quali occhi voi guardate le ragazze? Le guar­
date con occhi puri, limpidi? Con gli occhi di chi vede nella donna una per­
sona che mi aiuta a crescere come uomo, perché meditiamo i valori grandi 
della persona, i valori spirituali, oppure guardo con l'occhio di chi vuol 
prendere qualche cosa per suo piacere egoistico o con lo sguardo ambiguo 
di chi vorrebbe rubare un po' di piacere alla donna?

Questi sono i fondamenti della verità cristiana della vita che poi si attua­
no praticamente, perché è inutile accostarsi all'Eucaristia e poi vivere nel 
mondo come fanno tutti gli altri.

L'orizzonte allora si allarga e mi porta a essere coerente non solo con me 
stesso, ma anche con gli amici nel mio ambiente di vita, dove devo cercare 
di essere veramente me stesso.

Insisto nel dire che una cosa non è vera in proporzione al numero di chi 
crede a quella cosa, ma è vera in proporzione a come corrisponde alla realtà 
delle cose.

State attenti perché noi stiamo andando avanti seguendo la truppa, il 
gregge, la maggioranza, cioè il "fanno tutti così". La vocazione al matrimo­
nio è bellissima, è una delle aspirazioni più grandi di una ragazza e di un 
ragazzo poter condividere un affetto puro e limpido con l'anima gemella 
della propria vita. Tuttavia sono consapevole che è giunto il momento in cui 
1 cristiani veri devono avere il coraggio di sostenere e dichiarare, non sui 
giornali, non in piazza, ma nel gruppo degli amici, le scelte di vita compiu­
te in quanto fidanzati.

«Tutti pensano ormai...»: è un luogo comune che tutti i fidanzati di que­
sto mondo, quando si accorgono di volersi bene, abbiano rapporti prema­
trimoniali, mentre io sostengo che non è vero perché conosco moltissimi 
giovani che si sono impegnati ad arrivare al matrimonio salvando la vergi­
nità perché credono in questo valore. Qual è allora il problema? Più nessu­
no ha il coraggio di dichiararlo e si presume che questo comportamento 
ormai sia universalmente accolto, per cui quei pochi o tanti che credono al 
valore della verginità per prepararsi al matrimonio non osano parlarne.

Il cristiano sa che nel mondo di oggi, secolarizzato e pagano, deve avere 
il coraggio di andare contro corrente. Noi sappiamo che per seguire Gesù è 
necessario rinnegare noi stessi e prendere ogni giorno la croce delle nostre 
responsabilità e lotte per essere fedeli e coerenti con quanto Gesù ci ha inse­
gnato. Se però siamo convinti di essere dalla parte della ragione questa lotta 
diventa affascinante e bella. Non è forse vero che ogni volta che riusciamo



1164 Atti del Cardinale Arcivescovo

ad evitare un'occasione seria di peccato ci ritroviamo felici, mentre al con­
trario quando ci lasciamo prendere dalla voglia della trasgressione siamo 
scontenti e delusi di noi stessi?

Non buttiamo via la nostra grandezza di persone e di cristiani, non 
lasciamo che il mondo spenga la luce dell'ideale che Gesù ci presenta. Vivia­
mo la gioia di sentirci luminosi, ricchi della luce e della grazia di Dio, come 
le stelle del cielo, così ricordate dal Profeta Baruc: «Le stelle brillano dalle loro 
vedette e gioiscono; egli le chiama ed esse rispondono: "Eccoci!" e brillano di gioia 
per colui che le ha create» (Bar 3,34-35).

E giunto il momento in cui nei nostri ambienti si devono manifestare le 
nostre linee di pensiero e di azione in relazione a tutti gli aspetti del vivere 
umano come la giustizia, per esempio, o l'onestà. L'affermazione di una 
scelta coraggiosamente coerente con la nostra fede sarebbe, infatti, un 
segnale fecondo di grazia per molti.

Il vasto campo della nostra missione di cristiani per portare Gesù Cristo 
e la sua Parola, per invocare il soffio dello Spirito Santo e per orientare le 
persone sull'unico Dio e Padre di tutti è il mondo intero e la Giornata Mon­
diale della Gioventù deve essere proprio per il mondo intero un segno gran­
de della nostra fede. Qui incontriamo giovani di tutti i Continenti e possia­
mo da questa esperienza ricavare per noi alcuni insegnamenti.

Oggi si parla di globalizzazione, che può essere buona e può essere cat­
tiva. La globalizzazione consiste nel fatto che il mondo è diventato ormai un 
villaggio globale, i beni della terra sono per tutti. Se ci spinge a condividere 
con tutti i beni della terra, si tratta di una globalizzazione buona.

Se invece il fatto che il mondo sia diventato un villaggio globale ci per­
mette di controllare tutti i mercati e comporta un ammucchiare ricchezze in 
mano a pochi, lasciando altri poveri perché rimangano poveri, questa è una 
globalizzazione cattiva.

Esiste però anche una globalizzazione della fede e dell'amore cristiano: 
«Predicate il Vangelo a tutte le genti». Siamo qui perché desideriamo impa­
rare a costruire un mondo migliore di quello che, venendo in vita, abbiamo 
trovato. Su di voi, giovani, grava soprattutto questa responsabilità e, per 
portare a compimento questo grande compito, la vostra fede in Gesù Cristo, 
il vero modello di uomo perfetto, sarà la condizione per riuscire.

L'essere a Toronto è una evangelizzazione, perché in questa città non 
sono tutti cattolici, e la gente non credente osserva i giovani: «Dove vanno? 
incontro a chi? al Papa?». No, certamente, ma sono guidati dal Papa ad 
andare incontro a Gesù Cristo.

Abbiamo battuto le mani alla croce che è giunta in mezzo a noi perché 
seguiamo Gesù Cristo e allora dobbiamo globalizzare la fede, portarla a tutti 
cominciando dal nostro ambiente: «Il tuo compagno di scuola è ateo? Che 
cosa gli hai detto per portarlo a Cristo?».

La Chiesa è universale. Siamo qui da ogni razza, popolo e nazione di 
tutto il mondo e dovete catturare questa esperienza di cattolicità e tenerla 
nel cuore. Il sentirsi tutti animati dallo stesso ideale, dalla stessa speranza ed 
uniti dallo stesso amore a Gesù, fa infatti percepire chiaramente il fascino 
della comune appartenenza all'unica Chiesa universale, la quale, sull'invito



Atti del Cardinale Arcivescovo 1165

del Papa, vuole lanciarsi in mare aperto, verso tutta l'umanità perché essa 
sa che all'infuori di Gesù «in nessun altro c'è salvezza; non vi è infatti altro 
nome dato agli uomini sotto il cielo nel quale è stabilito che possiamo essere salvati» 
Ut 4,12).

Questa vostra testimonianza di fede e di amore alla Chiesa aiuta la mia 
fede personale, perché alcune volte anch'io sento che la comunità cristiana 
dà conferma alla mia fede di Vescovo, perché non sono solo uno che annun­
cia, sono anche uno che riceve l'amore. Se infatti questi giovani sono venu­
ti qui da ogni parte del mondo facendo otto o novemila chilometri per veni­
re a testimoniare la loro fede in Gesù Cristo, significa che il Signore agisce 
davvero, che lo Spirito Santo agisce nel cuore della gente e ci apre al miste­
ro di Dio.

Catturo allora questo messaggio e lo custodisco nel cuore e torno nella 
mia Diocesi di Torino confortato nel mio impegno di annunciare il Vangelo, 
Perché a Toronto, Signore, ho toccato ancora una volta con mano che Tu ci 
sei, che Tu mi ami e mi dici di vivere per Te la mia vita.

Auguro anche a voi di sentire questo desiderio: nel sacerdozio o nella 
vita religiosa o nel matrimonio o nella mia professione nel mondo, Signore, 
solo per te voglio spendere la vita.

Questo è l'impegno.
Allora siamo luce che splende, siamo città sul monte che tutti vedono: 

«Vedano le vostre opere buone e rendano gloria al Padre» (Mt 5,6). Qualcuno si 
convertirà osservando come pregate, cantate, credete, e così la Chiesa si 
dilata per il ministero della Chiesa che siamo noi.

Sabato 27 luglio 
Nella chiesa di 
S. Rocco

PENSARE - SOGNARE - DECIDERE

Carissimi giovani, il saluto «Sia lodato Gesù Cristo» con cui ho voluto ini­
ziare questa mia riflessione può sembrare un modo convenzionale per intro­
durre l'omelia. Invece no, ha un suo significato particolare, cioè vuol mette­
re le nostre persone in relazione diretta con la Persona di Gesù. Voi avete 
visto come la Croce delle Giornate Mondiali della Gioventù è passata, da 
anni ormai, di città in città dove si è celebrata la Giornata - prima del Gran­
de Giubileo del 2000 è arrivata anche a Torino - e i giovani che la portano la 
toccano, la abbracciano; però, al di là dei gesti, è importante per noi arri­
vare alla sostanza: la croce ci richiama il sacrificio di Cristo, la Persona di 
Gesù e anche quella grande domanda che il Papa aveva rivolto ai giovani in 
Piazza San Pietro quando, aprendo la Giornata Mondiale della Gioventù a



1166 Atti del Cardinale Arcivescovo

Roma, chiese loro: «Chi siete venuti a cercare?», aveva lo stesso riferimento- 
E a quella domanda non rispose il Santo Padre, o meglio rispose anche lui 
ma come mediazione alla ricerca di un Altro, e tutti i giovani che erano nell® 
piazza gremita gridarono: «Gesù Cristo!», ossia: «Siamo venuti a cercar® 
Gesù Cristo!».

E noi oggi siamo qui, a Toronto, e di questo vi ringrazio molto, per vive­
re un'altra grande esperienza di fede come Chiesa universale, mentre sap 
piamo che in tante Chiese particolari - cioè nelle nostre diverse Diocesi 
dove è presente tutta la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e apostolica ' 
ci saranno anche degli incontri di preghiera in comunione con la nostra. P®r 
questo salutando in quel modo tutti voi ho ricordato anche che la presenza 
di tre Vescovi del Piemonte, Acqui, Ivrea e Torino, è una rappresentanza di 
tutti i vostri Vescovi, con i quali siamo in comunione anche se fisicamente 
lontani in questi giorni.

Salutando tutti, saluto in modo particolare i rappresentanti delle Diocesi 
dove ho offerto il mio ministero di sacerdote e di Vescovo: i giovani di Ca­
sale Monferrato, di Fossano, di Asti e quindi di Torino. Con queste persone 
sento un legame particolare, che però non è assolutamente maggiore di 
quello che ho con tutti i rappresentanti delle altre Diocesi del Piemonte e 
anche con i giovani che sono qui dalle Diocesi di Cremona, di Milano e altre 
ancora.

Un grazie particolare devo però dirlo a don Renzo Cozzi, della Diocesi 
di Novara, che è stato fino a pochi mesi fa l'incaricato regionale della Pasto­
rale Giovanile e che adesso, essendo diventato prevosto di Domodossola, ha 
passato il testimone a don Filippo Raimondi, che è della Diocesi di Torino-

Veniamo ad una breve riflessione che desidero lasciarvi come messaggi0 
anche se non ho potuto incontrarvi nelle catechesi dei giorni scorsi.

Abbiamo ascoltato, nel brano del Vangelo di Matteo appena proclama­
to, che noi siamo chiamati a vivere in una situazione dove il bene e il mal® 
sono entrambi presenti, dove i buoni e i cattivi vivono insieme. Siamo chia­
mati a vivere in una realtà dove si distinguono anche dentro di noi una 
parte buona e una cattiva, perché anche noi abbiamo nel nostro cuore grano 
buono e zizzania, qualche volta abbiamo la chiarezza della luce e il sapore 
del sale - che sono la Parola di Dio, la sua Grazia, la sua presenza in noi' 
mentre in altri momenti prevalgono invece il nostro egoismo, il nostro orgo­
glio e la ricerca di ciò che non piace a Dio.

Per questo il Signore ci dice di stare attenti e di non buttarci a pesce in 
una crociata contro la zizzania, non solo perché correremmo il rischio di cal­
pestare il grano buono, ma soprattutto perché Dio riserva a sé il giudizio 
sulle persone e sui comportamenti. Quindi dentro di noi dobbiamo fare una 
distinzione per incrementare il bene ed eliminare il male, senza però giudi­
care gli altri per dire di quelli che sono cattivi che sono zizzania, perché 
anche ciascuno di noi in parte è zizzania; ma tutti, come dice il motto di que­
sta Giornata Mondiale della Gioventù, dobbiamo essere veramente sale che 
dà sapore e gusto, e luce che illumina, affinché «gli uomini vedano le nostre 
opere buone e rendano gloria al nostro Padre che è nei cieli» (cfr. Mt 5,16).



Atti del Cardinale Arcivescovo 1167

Ragazzi, siete venuti qui a Toronto alla Giornata Mondiale della Gio­
ventù per vivere un'esperienza straordinaria, pur con fatica fisica e penso 
anche spirituale, e sicuramente vi state accorgendo che dentro di voi rima­
ne qualcosa di grande, di bello, di entusiasmante. E sarà grande soprattutto 
l'esperienza della Veglia con il Papa stasera e poi la celebrazione della 
Messa di domani. Dovete sentirvi incoraggiati nel trovarvi con tantissimi 
altri giovani del mondo a voler seguire Gesù Cristo e poi, tornando a casa 
nelle vostre Diocesi, nelle vostre parrocchie, nei vostri gruppi, dove vivete 
la vostra quotidianità, il vostro studio o il lavoro, gli altri vedranno le vostre 
opere buone, ossia si accorgeranno dei frutti del vostro viaggio a Toronto.

Ed ecco il messaggio flash che desidero lasciarvi. Cari giovani che siete 
qui presenti, vorrei chiedervi di portarvi a casa, insieme a quello che vi affi­
derà il Santo Padre, anche questo mio messaggio che è composto da tre sem­
plici verbi: pensare, sognare, decidere.

- Pensare
Perché oggi i giovani, come tutti i cristiani, anche quelli che frequentano 

le nostre parrocchie, si dividono in due grandi categorie: coloro che pensa- 
no e coloro che non pensano; cioè coloro che riflettono, che desiderano 
conoscere la realtà in profondità, che vogliono rendersi ragione del perché 
credono, del perché fanno certe cose, del perché seguono Gesù Cristo, e 
coloro che invece non riflettono, ... E voi dovete essere nella prima catego- 
na, in quella di coloro che pensano, che meditano, che approfondiscono il 
Vangelo per farlo diventare vita, per comprendere cosa il Signore vuole da 
ciascuno.

- Sognare
Avere ideali grandi. Proporsi delle mete importanti per la propria vita. 

Ragazzi, se non siete voi a sognare una società migliore, possiamo essere 
certi che nessuno lavorerà per questo. Voi sapete, nonostante tutto, sperare 
m una società migliore di quella attuale, in una Chiesa più bella, più affa­
scinante, più entusiasmante.

- Decidere
Perché dopo aver pensato, dopo aver riflettuto e scoperto dove sta la 

verità, dobbiamo tirare le conclusioni. Se qui a Toronto avete vissuto con 
gioia il riconoscervi Chiesa, insieme al Papa, ai Vescovi, ai sacerdoti, alle 
persone che sono con voi, e se siete convinti che Gesù ha dato la vita per cia­
scuno di noi, dovete indirizzare a Lui i vostri comportamenti, la vostra vita 
privata e anche quella della realtà dove siete inseriti: famiglia, studio o lavo­
ro, parrocchia, amici.

* * *
Diventando giovani che pensano, sognano e decidono sarete veramente 

per gli altri giovani che incontrerete quella luce che brilla e che è riflesso 
della Luce divina.

Nel libro del profeta Baruc, nel terzo capitolo, è scritto che il Profeta 
guarda le stelle e dice: «Le stelle brillano dalle loro vedette e gioiscono; egli le chia- 
ma per nome e rispondono: "Eccoci!" e brillano di gioia per colui che le ha create»



1168 Atti del Cardinale Arcivescovo

(Bar 3,34-35). Ho voluto citare questo testo di un Profeta minore perché voi 
oggi siete così, siete quelle stelle che brillano nella vita e il Signore vi chia* 
ma per nome. Ma voi siete pronti a dire: "Eccoci"? Il Signore aspetta la 
vostra risposta.

Sono certo che tutti vi impegnerete a rispondere: "Eccomi!", come 
risposto Maria all'angelo del Signore, per essere luce del mondo e brillare d’ 
gioia per Colui che ci ha creati e vive nel cuore di ciascuno. Per questo d 
auguro di cercare sempre Gesù, di accoglierlo nel vostro cuore, ma di vold' 
lo anche portare agli altri, così Toronto 2002 sarà una data veramente impor- 
tante per la vostra vita.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Rinunce di parroci

CASTELLI don Francesco, nato in Gassino Torinese il 19-5-1964, ordinato il 14-5- 
'989. ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Paolo Apostolo in 
Rivoli. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 agosto 2002.

ZEPPEGNO don Giuseppe, nato in Torino il 14-12-1957, ordinato il 4-10-1986, ha pre­
sentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Natività di Maria Vergine in Marene 
(CN) e della parrocchia Maria Madre della Chiesa in Cavallermaggiore (CN). La rinuncia è 
stata accettata con decorrenza dall' 1 settembre 2002.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
delle dette parrocchie.

Termine di ufficio

~ di parroci
PORTA p. Silvano, O.M.V., nato in Rho (MI) il 6-11-1958. ordinato il 13-4-1985. ha 

terminato in data 31 agosto 2002 l’ufficio di parroco della parrocchia Maria Regina della 
Pace in Torino.

PICCOTTINO don Carlo. S.D.B.. nato in Verolengo il 21-3-1944. ordinato il 6-9-1975, 
ha terminato in data 1 settembre 2002 l’ufficio di parroco della parrocchia S. Lorenzo Mar­
tire in Venaria Reale.

~ di vicari parrocchiali
AVERSANO don Mario, nato in Carmagnola il 30-10-1974. ordinato il 29-5-1999. ha 

terminato in data 31 agosto 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Maria 
Speranza Nostra in Torino.

FAGANELLO don Livio, S.D.B., nato in Torino il 26-5-1965, ordinato il 15-6-1996, ha 
terminato in data 31 agosto 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia S. Loren­
zo Martire in Venaria Reale.

GAINO don Mauro, nato in Venaria Reale il 21-12-1964, ordinato 1’1-6-1996, ha ter­
minato in data 31 agosto 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Santi Gio- 

1169



I 170 Curia Metropolitana - Cancelleria

vanni Battista e Martino in Ciriè. Il medesimo sacerdote è stato autorizzato a trasferirsi coni‘ 
sacerdote “fidei donum” nella missione diocesana di Lodokejek in Kenya.

GAMBA don Luca, nato in Torino il 31-5-1974, ordinato il 29-5-1999. ha terminato i” 
data 31 agosto 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia S. Giovanni Mah3 
Vianney in Torino.

VITIELLO don Salvatore, nato in Torino 1’8-8-1972, ordinato il 31-5-1997, ha termina^ 
in data 31 agosto 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia S. Anna in Torino-

- altri
HEE don Victorin Pierre - del Clero diocesano di Douala -, nato in Wahè Maon^ 

Ndokobé (Cameroun) il 25-2-1967. ordinato 1’8-12-2001, ha terminato in data 30 lugli0 
2002 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia S. Luca Evangelista in Torino 
ed ha lasciato il territorio dell’Arcidiocesi.

GUERELLO p. Francesco, S.I., nato in Genova il 2-10-1927, ordinato il 12-7-1959.P* 
terminato in data 31 agosto 2002 l’ufficio di referente diocesano per la scuola cattolica.

NEGRI don Augusto, nato in Motta Visconti (MI) il 6-8-1949, ordinato il 30-5-1982. ha 
terminato in data 31 agosto 2002 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocch13 
Immacolata Concezione e S. Donato in Torino.

Trasferimenti di parroci
BRUNETTI don Marco, nato in Torino il 9-7-1962. ordinato il 7-6-1987. è sO|0 

trasferito in data 1 settembre 2002 dalla parrocchia S. Rocco in Trofarello alla parto* 
chia S. Maria di Testona in Moncalieri: 10027 TESTONA. v. Revigliasco n. 86. te' 
011/681 08 45.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchia1 
della parrocchia S. Rocco in Trofarello.

NOTA don Giuseppe, nato in Torino 1’ 11-6-1961. ordinato il 7-6-1987, è stato trasfef^ 
to in data 1 settembre 2002 dalla parrocchia S. Bartolomeo Apostolo in Airasca alla pa^* 
chia S. Paolo Apostolo di Rivoli in 10090 CASCINE VICA. v. San Paolo n. 4. ,e' 
011/959 85 72.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchia 
della parrocchia S. Bartolomeo Apostolo in Airasca.

OLIVERO don Michele, nato in Fossano (CN) 1’8-11-1940, ordinato il 20-6-1965. 
stato trasferito in data 1 settembre 2002 dalla parrocchia S. Maria della Stella in Rivoli31 
parrocchia Natività di Maria Vergine in 12030 MARENE (CN), p. Parrocchiale n. 2.1 ’ 
0172/74 20 41. Contestualmente ha terminato l’ufficio di canonico effettivo e arciprete u° ‘ 
Collegiata di S. Maria della Stella in Rivoli. ...

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocch13’ 
della parrocchia S. Maria della Stella in Rivoli.

REGE GIANAS don Giovanni, nato in Giaveno il 28-1-1944. ordinato il 4-10-19^'1 
stato trasferito in data 1 settembre 2002 dalla parrocchia S. Antonio Abate in Torino alla? 
rocchia S. Maria della Stella in 10098 RIVOLI, v. Fratelli Piol n. 44, tei. 011/958 64 79-

Il medesimo sacerdote, durante munere, è anche canonico effettivo e arciprete 
Collegiata di S. Maria della Stella in Rivoli.

Nella stessa data è stato nominato amministratore parrocchiale della parrocchia S. A” 
nio Abate in Torino.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1171

SARZINI don Franco, nato in Villafranca Piemonte il 4-8-1944, ordinato il 29-6-1968, 
è stato trasferito in data 1 settembre 2002 dalla parrocchia S. Nicola Vescovo in Torino alla 
parrocchia S. Marco Evangelista in 10135 TORINO, v. Daneo n. 19, tei. 01 1/61 27 14.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Nicola Vescovo in Torino.

Nomine

~ di parroci
BORELLI don Piero. S.D.B.. nato in Fossano (CN) il 16-2-1942. ordinato il 21-3-1970. 

è stato nominato in data 1 settembre 2002 parroco della parrocchia Gesù Adolescente in 
10139 TORINO, v. Lusema di Rorà n. 16. tei. 011/433 67 86.

BRUNATO don Giuseppe, nato in Resana (TV) il 9-12-1948. ordinato il 14-9-1974. 
parroco della parrocchia S. Maria della Pieve e S. Michele in Cavailermaggiore (CN), è stato 
anche nominato in data 1 settembre 2002 parroco della parrocchia Maria Madre della Chie­
sa in Cavallermaggiore (CN).

CANTA don Silvano, nato in Moncalieri il 16-3-1968, ordinato il 31-5-1997, è stato 
nominato in data 1 settembre 2002 parroco della parrocchia S. Giovanni Battista in Mon- 
cucco Torinese (AT) e parroco della parrocchia S. Antonio Abate in Cinzano.

Abitazione: 10020 MORIONDO TORINESE, v. Parrocchia n. 2.
CERETTI don Alessandro, nato in Torino il 26-11-1970. ordinato il 10-6-1995. è stato 

nominato in data 1 settembre 2002 parroco della parrocchia S. Bartolomeo Apostolo in 
10060 AIRASCA. p.ta Parrocchiale n. 3. tei. 011/990 94 12.

REBURDO don Felice, nato in Lombriasco 1’1-9-1942, ordinato il 25-6-1967. è stato 
nominato in data 1 settembre 2002 parroco della parrocchia S. Antonio Abate in 10148 
TORINO, v. Quincinetto n. 11. tei. 001/226 48 62.

RECLUTA don Livio. S.D.B., nato in Torino il 5-7-1949, ordinato il 2-9-1977. è stato 
nominato in data I settembre 2002 parroco della parrocchia S. Lorenzo Martire in 10078 
VENARIA REALE, fraz. Allessano, v. San Marchese n. 10. tei. 011/452 60 26.

SOTGIU don Giuseppe, nato in Legnano (MI) il 18-12-1965, ordinato 1’11-6-1994, è 
stato nominato in data 1 settembre 2002 parroco della parrocchia S. Rocco di Trofarello in 
10020 VALLE SAUGLIO, v. Umberto I n. 130, tei. 011/649 70 11.

TENDERINI don Secondo, nato in Lecco il 3-10-1939, ordinato il 14-3-1970. parroco 
della parrocchia S. Gaetano da Thiene in Torino, è stato anche nominato in data 1 settembre 
2002 parroco della parrocchia S. Nicola Vescovo in Torino.

TICCHIATI don Maurizio, nato in Torino il 23-3-1950, ordinato il 16-4-1978, è stato 
nominato in data 1 settembre 2002 parroco della parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in 
14020 BERZANO DI SAN PIETRO (AT), v. Baione n. 14.

- di amministratori parrocchiali
REYNAUD don Aldo, nato in Ceres il 7-2-1944, ordinato il 9-10-1971, è stato nomi­

nato in data 10 luglio 2002 amministratore parrocchiale e legale rappresentante della par­
rocchia S. Lorenzo Martire in Canischio.

GAMBINO can. Pietro, nato in Poirino 1’11-6-1943. ordinato il 25-6-1967. è stato 
nominato in data 21 luglio 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Maria di 
Testona in Moncalieri.



I 172 Curia Metropolitana - Cancelleria

ROBAK p. Vladimiro, O.S.P.RE., nato in Czestochowa (Polonia) il 2-9-1957, ordinato 
il 28-5-1983, è stato nominato in data 29 luglio 2002 amministratore parrocchiale della par­
rocchia Sacro Cuore di Gesù in Buttigliera Alta.

SANMARTINO don Pier Michele, S.D.B., nato in Villafranca Piemonte il 28-9-1953. 
ordinato il 18-9-1982, è stato nominato in data 1 agosto 2002 amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Paolo Apostolo in Rivoli.

P1ZZAMIGLIO p. Pier Camillo. O.M.V.. nato in Costernano (VR) il 7-8-1940. ordina­
to il 13-3-1965, è stato nominato in data 19 agosto 2002 amministratore parrocchiale della 
parrocchia S. Antonio Abate in Aramengo (AT).

BUSSO don Piero, S.D.B.. nato in Bra (CN) il 28-2-1953. ordinato il 7-9-1980. è stato 
nominato in data 20 agosto 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia Gesù Adole­
scente in Torino.

GHIRARDO don Giuseppe, nato in Carmagnola il 22-5-1943. ordinato il 19-4-1984,è 
stato nominato in data 21 agosto 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia Assun­
zione di Maria Vergine in Borgaro Torinese.

JOKANOVICH p. Roberto Carlos, O.M.V., nato in Cordoba (Argentina) il 19-3-1958. 
ordinato il 23-5-1987, è stato nominato in data 1 settembre 2002 amministratore parroc­
chiale della parrocchia Maria Regina della Pace in Torino.

RECLUTA don Livio, S.D.B.. nato in Torino il 5-7-1949. ordinato il 2-9-1977, è stato 
nominato in data 1 settembre 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Lorenzo 
Martire in Venaria Reale.

- di vicari parrocchiali
In data 11 luglio 2002, i seguenti sacerdoti - che hanno ricevuto l’Ordinazione presbi­

terale 1’8 giugno 2002 - sono stati nominati, con decorrenza dall’ 1 settembre 2002. vicari 
parrocchiali:

BAIMA-RUGHET don Claudio, nato in Ciriè il 22-8-1967. nella parrocchia S. Genesi1’ 
Martire in 10070 CORIO. p. Chiesa n. 1. tei. 011/928 21 85;

POPULIN don Roberto, nato in Torino il 31-1-1973. nella parrocchia Santi Giovanni 
Battista e Martino in 10073 CIRIÈ. v. San Ciriaco n. 32, tei. 011/921 45 51;

SACCO don Alessandro, nato in Moncalieri 1’8-1-1978, nella parrocchia Santi Pietro^ 
Paolo Apostoli in 10044 PIANEZZA, v. al Borgo n. 9. tei. 011/967 63 52;

SANDRETTO don Pier Giuseppe, nato in Torino il 15-10-1942, nella parrocchia S. 
Anna in 10143 TORINO, v. Brione n. 40, tei. 011/749 61 03;

SCAVINO don Maurilio, nato in Torino il 19-7-1974. nella parrocchia Maria Speranza 
Nostra in 10155 TORINO, v. Ceresole n. 44, tei. 011/205 34 74.

Ed inoltre in data 1 settembre 2002 sono stati nominati vicari parrocchiali i seguent1 
sacerdoti:

CANDELA don Guido. S.D.B.. nato in Jemappes (Belgio) il 5-1-1954. ordinato il 25' 
4-1981.e

MIRANTI don Michelangelo, S.D.B.. nato in Pecetto Torinese in 2-2-1948. ordinato il 
18-9-1977,

nella parrocchia S. Lorenzo Martire in 10078 VENARIA REALE, fraz. Allessano. '• 
San Marchese n. 10, tei. 011/452 60 26.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1173

~ di collaboratori parrocchiali
In data 15 luglio 2002, i seguenti sacerdoti sono stati nominati, con decorrenza dall' 1 

settembre 2002, collaboratori parrocchiali:
BAIMA-RUGHET don Claudio, nato in Ciriè il 22-8-1967. ordinato 1’8-6-2002, nella 

Parrocchia S. Lorenzo Martire in Canischio;
GALVAGNO don Germano, nato in Savigliano (CN) il 17-3-1968. ordinato il 12-6- 

U93, nella parrocchia Patrocinio di S. Giuseppe in Torino;
GAMBA don Luca, nato in Torino il 31-5-1974, ordinato il 29-5-1999, nella parrocchia 

Giovanni Maria Vianney in Torino;
GIRAUDO don Alessandro, nato in Torino il 9-12-1968, ordinato il 12-6-1993, nella 

Parrocchia Santi Apostoli in Torino;
PIOLA don Alberto, nato in Savigliano (CN) il 16-2-1968, ordinato il 12-6-1993. nella 

Parrocchia S. Bartolomeo Apostolo in Vinovo e nella parrocchia S. Domenico Savio in 
Vinovo;

TOMATIS don Paolo, nato in Torino il 12-12-1968. ordinato il 12-6-1993. nella par­
rocchia Ascensione del Signore in Torino;

VITIELLO don Salvatore, nato in Torino 1’8-8-1972, ordinato il 31-5-1997. nella par­
ochia S. Anna in Torino.

~ 'arie
AVERSANO don Mario, nato in Carmagnola il 30-10-1974, ordinato il 29-5-1999. è 

stato nominato in data 11 luglio 2002 - con decorrenza dall’ 1 settembre 2002 - vicerettore 
del Seminario Maggiore dell’Arcidiocesi in 10131 TORINO, v. Lanfranchi n. 10, tei. 
°11/819 3091.

CERAGIOLI don Ferruccio, nato in Torino il 18-12-1964. ordinato il 10-6-1995. è stato 
nominato in data 11 luglio 2002 - con decorrenza dall’ 1 settembre 2002 - rettore del Semi­
nario Minore dell’Arcidiocesi in 10131 TORINO, vi. Thovez n. 45, tei. 011/660 11 66.

CERVELLIN can. Luigi, nato in Beinasco il 21-12-1954, ordinato il 20-10-1979. è stato 
nominato in data 1 settembre 2002 rettore della chiesa S. Cristina in 10123 TORINO, p. 
C L.N. n. 231 bis.

Contestualmente il medesimo sacerdote ha terminato l’ufficio di canonico del Capitolo 
della SS. Trinità in Torino, nella Congregazione di S. Lorenzo. A norma degli Statuti capi­
tolari è entrato nel numero dei canonici onorari.

Gruppo dei parroci consultori

In seguito alla morte di don Antonio Michele Sanino, nel Gruppo dei parroci consul­
tori subentra - per il quinquennio in corso 2001-28 febbraio 2006 - il sacerdote CRAVERO 
don Giuseppe.

Istituto Superiore di Scienze Religiose

Il Cardinale Arcivescovo, nella sua qualità di Moderatore dell’Istituto Superiore di Scien­
ze Religiose della Regione Conciliare Piemontese, con decreto in data 5 luglio 2002 - aven­
te decorrenza dall’ I settembre 2002 - ha nominato direttore dell’Istituto per il quadriennio 
2002-31 ottobre 2006 il sacerdote CASTO don Lucio, che compie un secondo mandato.



1174 Curia Metropolitana - Cancelleria

Parrocchia S. Bernardo Abate in Carmagnola
Il Cardinale Arcivescovo, in seguito alla rinuncia del can. Matteo Riccardino, ha decre­

tato in data 1 settembre 2002 che la cura pastorale della parrocchia S. Bernardo Abate in 
Carmagnola, già affidata in solido a due sacerdoti, resti affidata al solo sacerdote LAN
FRANCO don Alessandro, che ne è parroco a tutti gli effetti.

Cappellani militari

L’Arcivescovo Ordinario Militare per l’Italia, con lettere in data 19 agosto 2002, ha 
comunicato l’avvicendamento di cappellani militari:

AMPARORE don Ugo, nato in Scalenghe 1'1-7-1954, ordinato 1’8-7-1978, a decorrere 
dal 13 settembre 2002 riceve l’incarico dell’assistenza spirituale alla Regione Carabinieri 
“Piemonte e Valle d’Aosta’’. Sostituisce don Giuseppe Campagnaro, S.D.B., collocato in 
quiescenza;

BOTTAZZO don Marco - del Clero diocesano di Nardò-Gallipoli -, nato in Nardo (LE) 
il 13-11-1970, ordinato il 28-9-1996, riceve l’incarico dell’assistenza spirituale pressoi! 
Comando della Scuola di Applicazione d’Arma in Torino. Sostituisce don Ugo Amparore- 
predetto.

Sacerdoti extradiocesani defunti
GIACCONE don Arturo - del Clero diocesano di Casale Monferrato -, nato in Casale 

Monferrato il 20-5-1933, ordinato il 29-6-1956. responsabile della Fraternità di Montecro- 
ce in Cumiana, è deceduto in Cumiana il 7 luglio 2002.

DALLA LAITA don Gian Carlo - del Clero diocesano di Pinerolo -, nato in Pinerolo il 
17-9-1950. ordinato 1’11-2-1979, parroco della parrocchia S. Antonio Abate in Arameng0 
(AT) è deceduto in Torino il 15 agosto 2002.

Sacerdote religioso defunto
MAGNANI don Maffeo, S.D.B.. nato in Sassofeltrio (PS) il 28-2-1929, ordinato 1 1' 

7-1956, parroco della parrocchia Gesù Adolescente in Torino, è deceduto in Torino il 
agosto 2002.

Comunicazione su Ordini Equestri
Su L’Osservatore Romano del 4 luglio 2002 è comparsa con il titolo Precisazione la seguii 
nota:

Vari lettori ci hanno chiesto informazioni circa l’atteggiamento della Santa Sede nei 
confronti di Ordini Equestri dedicati a Santi o aventi intitolazioni sacre.

Al riguardo, siamo autorizzati a confermare quanto già pubblicato in passato dal nostro 
giornale: la Santa Sede, oltre ai propri Ordini Equestri, riconosce e tutela due soli Ordini 
Cavallereschi: il Sovrano Militare Ordine di Malta - ovvero Sovrano Militare Ordine Ospe- 
daliero di San Giovanni di Gerusalemme, di Rodi e di Malta - e l’Ordine Equestre del Santo 
Sepolcro di Gerusalemme.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1175

SACERDOTI DIOCESANI DEFUNTI

RAGLIA don Giuseppe.
E deceduto nell'Ospedale Cottolengo in Torino il 27 luglio 2002, all’età di 63 anni, 

dopo 39 di ministero sacerdotale.
Nato in San Francesco al Campo il 12 giugno 1939, dopo il normale curriculum nei 

Seminari diocesani di Giaveno e Rivoli, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Catte­
drale, il 29 giugno 1963, nell’ultima celebrazione solenne compiuta per il Clero diocesano 
dall’anziano Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, era tornato nel Seminario di Rivoli e vi 
aveva prestato per alcuni anni servizio: dapprima come aiuto dell’economo e poi come 
responsabile dell’amministrazione fino al trasferimento a Torino del Seminario Maggiore. 
Tornato a San Francesco al Campo, in appoggio all’anziano parroco che l’aveva battezzato, 
iniziò l’insegnamento della religione cattolica nelle Scuole medie inferiori che continuò per 
molti anni anche quando assunse responsabilità parrocchiali dirette.

Dal 1980 era parroco a Buttigliera Alta: la parrocchia Sacro Cuore di Gesù, in frazione 
Ferriera, è stata la comunità che ha potuto per più tempo godere del suo generoso servizio 
pastorale, caratterizzato da una semplicità capace di coinvolgere ragazzi e adulti, con un sor- 
nso disarmante, sempre disponibile all’accoglienza di tutti. La sua capacità di relazionarsi 
era particolarmente apprezzata anche dai confratelli sacerdoti della zona vicariale, che 
l’avevano eletto come vicario zonale per due quinquenni consecutivi ed ancora nelle ele­
zioni compiute quest’anno gli era stata nuovamente confermata questa fiducia.

Durante gli ultimi anni la malattia ne aveva a più riprese rallentato l’attività pastorale, 
ma ogni volta era riuscito a riprendere quota, sapendo affrontare nel silenzio la sofferenza 
con grande dignità.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di San Francesco al Campo.

TRABUCCO can. Michele.
E deceduto nell'Ospedale San Giovanni Bosco in Torino il 14 agosto 2002, all'età di 73 

anni, dopo 47 di ministero sacerdotale.
Nato in Torino il 27 maggio 1929, dopo il normale curriculum nei Seminari diocesani 

di Giaveno, Chieri e Rivoli, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 29 
giugno 1955, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiatico, era stato nominato vicario cooperatore a 
Savigliano (CN) nella parrocchia S. Giovanni Battista; dopo tre anni fu trasferito a Torino 
Gesù Buon Pastore, parrocchia allora di recente costituzione, ma l’anno successivo gli fu 
affidato l’insegnamento nel Seminario Minore di Bra (CN) e per otto anni fu accanto ai gio­
vani seminaristi, frequentando anche la Facoltà di Lettere nell’Università degli Studi di Tori­
no. In quel periodo iniziò la collaborazione festiva nella parrocchia Santi Pietro e Paolo Apo­
stoli in Carmagnola, un lungo ed assiduo ministero continuato fino alla primavera scorsa e 
per il quale, nel 1999, fu nominato canonico onorario della locale Collegiata.

Nel 1968, alla chiusura della sede braidese del Seminario, si trasferì a Torino a fianco 
della Comunità presbiterale “S. Francesco d’Assisi” iniziando l'insegnamento della religio­
ne cattolica, appassionato e stimato, in alcuni licei scientifici cittadini e affiancandovi un 
prezioso servizio nell’Azione Cattolica: dapprima come assistente dell’allora Gioventù Stu­
dentesca proprio negli anni roventi della contestazione giovanile, in cui mise all’opera tutta 
la sua pacata autorevolezza ricevendo apprezzamento e stima dai colleghi e dagli studenti; 
poi fu assistente dei settori adulti, sia in diocesi che a livello regionale, e dei gruppi della 
terza età con dedizione piena e convinta.



1176 Curia Metropolitana - Cancelleria

Don Michele aveva il “carisma dell’amicizia”, una capacità di essere amico in modo 
attento e partecipe: di questo sono testimoni confratelli sacerdoti, ex allievi e colleghi di 
insegnamento, laici impegnati nell’apostolato attivo e tante altre persone che lo hanno 
incontrato nel loro cammino. Diceva spesso di aver fatto suo il motto della “Imitazione di 
Cristo” : «Ama di restare non conosciuto e per nulla reputato».

Gli ultimi mesi di malattia sono stati vissuti con serena disponibilità e confortati dall’3; 
micizia delle persone a lui particolarmente vicine per la condivisione di un cammino di 
fattivo apostolato.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero monumentale di Torino.

SANINO don Antonio Michele.
È deceduto nell’Ospedale Civile in Ciriè il 21 agosto 2002, all’età di 70 anni, dopo-^ 

di ministero sacerdotale.
Nato in Carignano il 19 maggio 1932, dopo il normale curriculum nei Seminari dio?e' 

sani di Giaveno e Rivoli, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 29 giu" 
gno 1956, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, era stato nominato vicario cooperato^ 
nella parrocchia S. Maria Assunta in Caselle Torinese; l’anno successivo fu trasferito a Car­
magnola nel Borgo Salsasio dove all’inizio del 1967 divenne responsabile come parto# 
titolare e rimanendovi per 20 anni, durante i quali fu ripetutamente eletto vicario zonale da* 
confratelli della zona vicariale. Fu un periodo intenso e fecondo di iniziative: la costruzio# 
della chiesa dedicata a S. Francesco d’Assisi, la costituzione di un gruppo di laici in gra# 
di assumere responsabilità nella comunità parrocchiale e di un bel numero di animatori gi°" 
vani specificamente preparati, l’attenzione all’emarginazione giovanile, ... sono soltan10 
alcune tra le più rilevanti realtà che hanno caratterizzato la stagione sacerdotale più imp°r' 
tante di don Michele.

Nel 1987 vi fu il passaggio alla parrocchia di Borgaro Torinese: una comunità deHa 
prima cintura di Torino, cresciuta a dismisura e in fretta, nella quale ha saputo far germina' 
re una serie di gruppi diffusi sul territorio, incarnati localmente - la mancanza di suffici#' 
ti spazi in strutture parrocchiali si è dimostrata ... provvidenziale - e particolarmente viv • 
Anche qui è stato un grande seminatore di Parola di Dio ponendosi con grande umanità n1 
ascolto di tutti e maturando una comprensione profonda, vera immagine di padre miserie# 
dioso, forte e delicato, annunciatore delle meraviglie di Dio. Più volte gli furono affi#11' 
compiti di collaborazione pastorale nelle parrocchie vicine ed egli seppe moltiplicarsi c# 
sconfinata generosità; fu membro del Consiglio Pastorale Diocesano e nello scorso anno e# 
stato eletto nel Gruppo dei Parroci incaricati di affiancare l’Arcivescovo in particolari situa 
zioni di difficoltà nella vita delle parrocchie. Negli ultimi anni lo accompagnava la p##' 
cupazione di offrire alla sua gente una chiesa in grado di poter accogliere un numero nwT 
giore di persone e le tante difficoltà emerse si sono unite ai problemi di salute che via via1K 
hanno fiaccato la forte fibra.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Borgaro Torinese.

MANESCOTTO don Pierino.
' • '1E deceduto nella Casa del Clero “Beato Giovanni Maria Boccardo” in Pancahen u - 

agosto 2002, all’età di 59 anni, dopo 35 di ministero sacerdotale.
Nato in Carignano il 21 aprile 1943, dopo il normale curriculum nei Seminari dioce’a 

ni di Giaveno e Rivoli, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 25 giug# 
1967, dall’Arcivescovo Mons. Michele Pellegrino.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1177

Dopo l'anno al Convitto Ecclesiastico, fu nominato vicario cooperatore nella parrocchia 
S. Maria della Scala in Moncalieri e nel 1979 divenne parroco di S. Egidio Abate, sempre 
in Moncalieri. A seguito della ristrutturazione di un certo numero di parrocchie, che inte­
ressò anche il centro storico di Moncalieri. nel 1986 divenne parroco in solido della nuova 
parrocchia S. Maria della Scala e S. Egidio, nata dalla fusione delle due preesistenti. Per 
ventidue anni operò pastoralmente in Moncalieri esprimendosi con un carattere gioviale, 
allegro e contagioso, ravvivando la pastorale giovanile con una seria proposta cristiana e 
condividendo cordialmente tanti aspetti di ciò che prediligono i giovani: l’allegria, la musi­
ca, il canto, lo sport,... Non risparmiò le fatiche unendo vita spirituale e pastorale, capacità 
di ascolto e di amicizia sincera verso tutti, con squisita disponibilità nei rapporti personali.

Nel 1990, già seriamente provato nella salute, fu inviato a Balangero come parroco; 
quattro anni dopo dovette lasciare la responsabilità parrocchiale diretta e passò a Trofarello 
nel centro religioso dedicato alla Beata Vergine Maria Consolatrice, dove rimase per circa 
cinque anni con una salute sempre più compromessa che via via gli rese problematica ogni 
collaborazione stabile. Ultimamente era ospite della Casa del Clero di Pancalieri dove ha 
saputo colmare le lunghe giornate coniugando la fatica della sofferenza con la preghiera.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Carignano.





Documentazione

In margine alla Consacrazione dei due nuovi Vescovi Ausiliari

118 anni di Vescovi Ausiliari
Il settimanale diocesano La Voce del Popolo in occasione della Consacrazione Episcopale dei due 
nuovi Vescovi Ausiliari, Mons. Guido Fiandino e Mons. Giacomo Lanzetti, nell'edizione di dome­
nica 21 luglio ha pubblicato questo breve studio.

E la prima volta che un Arcivescovo di Torino ottiene contemporaneamente due Vescovi 
Ausiliari. A parte la simultaneità delle due nomine, la presenza di Ausiliari a Torino colloca 
l’Arcidiocesi di San Massimo in compagnia delle altre principali Diocesi italiane. Infatti

Annuario Pontificio del 2002 risultano i seguenti dati: per non parlare del caso singo­
lare di Roma, Milano, la più grande Diocesi d’Italia, dispone di sei Vescovi Ausiliari, tra cui 
un Vicario Generale; Napoli ha come Ausiliari i due Vicari Generali; anche Bologna, Dio­
cesi non certo molto estesa, ne ha due l’uno Vicario Generale e l’altro Provicario; infine 
Genova ha come Ausiliare il Vicario Generale.

Questa situazione, su cui gli ecclesiologi hanno forse qualcosa da obiettare, risponde al 
dettato del primo comma del canone 403 del Codice di Diritto Canonico, promulgato nel 
•983 da Giovanni Paolo II: «Quando le necessità pastorali della Diocesi lo suggeriscono, 
vengano costituiti, su richiesta del Vescovo diocesano, uno o più Vescovi Ausiliari; il 
Vescovo Ausiliare non ha diritto di successione».

E ancora il citato Codice a spiegare, nel secondo comma del canone 406, come mai i 
Vescovi Ausiliari di cui sopra siano Vicari Generali o Provicari o Vicari Episcopali: «Il 
Vescovo diocesano costituisca l’Ausiliare o gli Ausiliari Vicari Generali o almeno Vicari 
Episcopali». Si tratta di un significativo cambiamento rispetto al Codice del 1917 di Bene­
detto XV (comma secondo del canone 351) e alla legislazione canonica precedente, che 
erano meno vincolanti nella loro fisionomia giuridica, cioè rispetto ai poteri e alle man­
sioni loro affidate, che dipendevano in gran parte dalla discrezionalità del Vescovo dioce­
sano. La diversità sostanziale consiste nel fatto che il nuovo Codice stabilisce che ai 
Vescovi Ausiliari siano affidate le principali mansioni direttive della Diocesi accanto al 
Vescovo. Insomma pieno inserimento nella Curia Vescovile, riscattandoli dalla precedente 
immagine tutto sommato molto scialba, perché prevalentemente onorifica e di rincalzo e 
in definitiva poco corrispondente alla dignità episcopale. Non è difficile vedervi un frutto 
del Vaticano II, la cui ecclesiologia ha molto contribuito al riconoscimento della dignità 
del Vescovo.

Ciò è confermato dalla successione dei Vescovi Ausiliari di Torino in epoca contempo­
ranea.

1179



I 180 Documentazione

Ausiliari a Torino
Fu soltanto il 24 marzo 1884 che Torino ebbe il suo primo Vescovo Ausiliare in senso 

canonico moderno, nella persona di Mons. Giovanni Battista Bertagna (1828-1905),01 
Castelnuovo d’Asti, in un particolare e delicato momento delia vita della Diocesi, seguito 
alla morte dell'Arcivescovo Lorenzo Gastaldi nel 1883. Fu infatti il successore Cardini 
Gaetano Alimonda (1883-1891) a richiamarlo a Torino da Asti, dove era Vicario Generalo 
del torinese Giuseppe Ronco. Si trattò di una evidente riabilitazione e di un gesto riparato# 
dell’esonero dall’insegnamento di teologia morale nel Convitto Ecclesiastico, impostogl* 
nel 1876 da Monsignor Gastaldi.

Infatti Bertagna ritornò sull'antica cattedra (durante il rettorato dell’Allamano) e 1° 
nominato Rettore maggiore di tutti i Seminari della Diocesi: incarichi che mantenne fino all3 
morte. Non confermato nell’incarico di Ausiliare dai successori Davide Riccardi (1891' 
1897) e Agostino Richelmy (1897-1923). da quest’ultimo fu nominato Vicario Generalene 
1899.

Nello stesso anno, il 1899. l'Arcivescovo Richelmy. scelse come Ausiliare il parroco dei 
Santi Pietro e Paolo in San Salvario. don Luigi Spandre ( 1853-1932). di Caselle Torinese 
che continuò a fare il parroco fino al 1909, quando fu eletto Vescovo di Asti. La ragione dell3 
scelta di tre successivi Vescovi Ausiliari da parte del Cardinal Richelmy va forse individuai-1 
nel fatto che egli era cagionevole di salute, quindi bisognoso di aiuto specialmente nell3 
Visita Pastorale e nella celebrazione delle Cresime. Si tenga presente che Mons. Costanzo 
Castrale, di Usseglio, eletto Vescovo nel 1905, successe al Bertagna, come Rettore niaf 
giore dei Seminari e come Vicario Generale, ma non fu Vescovo Ausiliare.

Era invece nativo di Pianezza e docente di filosofia nel Seminario di Chieri il nuo*0 
Vescovo Ausiliare. Angelo Bartolomasi (1869-1959). eletto il 24 novembre 1910. poi 
cessivamente Vescovo castrense, primo Vescovo di Trieste italiana. Vescovo di Pinerol# 
infime Ordinario militare. Il posto lasciato vacante in seguito alla nomina a primo Vescoy 
al Campo nel giugno 1915. dopo l'ingresso dell'Italia in guerra, fu occupato il 24 genn3l° 
1916 da Giovanni Battista Pinardi ( 1880-1962). di Castagnole Piemonte, parroco di S3" 
Secondo in Torino. Questi, restando parroco, fu confermato Ausiliare nel 1924 dal sud#5 
sore Monsignor Giuseppe Gamba (1923-1929). che lo nominò Provicario generale accan# 
a Monsignor Castrale. Non confermato da Monsignor Maurilio Fossati ( 1930-1965). 00°° 
nuò il suo servizio di parroco fino al 1962, anno della morte, acquistando un crescente p#’ 
stigio morale, spirituale e pastorale in tutta la Diocesi, tanto che ne è stata introdotta 
Causa di Beatificazione. Fu Mussolini in persona ad opporsi alla sua nomina a Vescovo0 
Diocesi dopo la morte del Gamba e furono fatte pressioni sul nuovo Arcivescovo Fossa0 
perché mettesse da parte il Pinardi.

Va forse cercata anche qui una ragione della mancata nomina di un Vescovo Ausili3# 
da parte del Cardinal Fossati per circa un ventennio: forse, piuttosto di subire un Ausili3# 
gradito al regime fascista, preferì non averlo. Infatti soltanto il 13 dicembre 1947 ebbe il sll° 
primo e unico Ausiliare nella persona del parroco della SS. Annunziata in Torino. Frane*” 
sco Bottino (1894-1973), di Chialamberto. L’Arcivescovo aveva 71 anni e sentiva bisogn° 
di un aiuto, se non altro nelle Visite Pastorali e nelle celebrazioni delle Cresime. Il Card1 
naie infatti nel 1950 ripresentò a Pio Xll le dimissioni, già offerte nel 1941. e semp# 
respinte.

Monsignor Michele Pellegrino (1965-1977) confermò come Ausiliare Monsignor B°! 
tino, ma nell'aprile 1966 ottenne come secondo Ausiliare Mons. Francesco Sanmartino 
(1911-1983), di Nichelino, già parroco di Venaria Reale e di San Secondo in Torino, e P1’’ 
Vicario Generale dal 13 dicembre 1965. Tuttavia il Vescovo Ausiliare per antonomasia0 
Cardinal Pellegrino fu Mons. Livio Maritano, di Giaveno. Infatti, in seguito alla malall,s 
di Monsignor Sanmartino, l’Arcivescovo il 26 agosto 1968 nominò don Maritano, già P#’



Documentazione 1181

rettore e poi Rettore del Seminario di Rivoli dal 1966, Vicario Generale, e il 21 ottobre lo 
ottenne come suo Ausiliare: in entrambe le nomine anticipò di fatto le direttive del Codice 
del 1983 con la coincidenza tra Vicario Generale e Vescovo Ausiliare.

Mons. Anastasio Ballestrero (1977-1989) confermò come Ausiliare e come Vicario 
Generale Mons. Maritano. Ma dopo il trasferimento di quest’ultimo ad Acqui il 30 giugno 
1979 non chiese più Ausiliari: sembra per motivi ecclesiologici (un solo Vescovo per una 
sola Chiesa!).

Il successivo Vescovo Ausiliare di Torino fu Pier Giorgio Micchiardi. di Carignano, 
cancelliere della Curia Arcivescovile dal 1981. Fu il nuovo Arcivescovo, Mons. Giovanni 
Saldarmi, a ottenerne la nomina il 21 dicembre 1990 cui seguì quella a Vicario Generale il 
14 gennaio 1991. Confermato nei due incarichi dal successore Monsignor Severino Poletto 
nel 1999, nel dicembre 2000 fu promosso alla sede di Acqui.

don Giuseppe Tuninetti



1182 Documentazione

S. Eusebio di Vercelli: sentinella, testimone e pastore
Giovedì 1 agosto, nella Cattedrale di Vercelli, l’Arcivescovo Metropolita Mons. Enrico Masseto® 
ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica in occasione della solennità patronale di S. Elise- 
bio, protovescovo di quella Chiesa e patrono della Regione Pastorale Piemontese.
Pubblichiamo il testo dell’omelia da lui pronunciata.

Fu scritto che i Santi hanno liberato la Parola di Dio dal cielo dell’utopia e l’hanno resa 
parola di vita, lievito di storia. Ma questo divenne possibile da quando il Figlio eterno di Dio 
è entrato nel tempo degli uomini; da quando «il Verbo si è fatto carne» (Gv 1,14), recita1 
Prologo giovanneo, ed ha attraversato tutta l’esperienza umana, tutte le età della vita; I® 
preso la voce di un bimbo, di un giovane e di un uomo; è entrato in dialogo con le par°*e 
degli uomini per rispondere alle loro domande di senso.

Ma la Parola non si è rivelata soltanto nel mistero del farsi uomo del Figlio di Dio: s>e 
resa ancora eloquente nei fatti di vita dei suoi Santi.

Eusebio: la sentinella di una fede esule
E dalle parole risuonate in questa assemblea liturgica tre in particolare costituisco®0 

l’ordito su cui è tessuto il ministero di Eusebio. La prima è quella rivolta da Dio al Profe® 
Ezechiele: «In quei giorni mi fu rivolta questa parola del Signore: “Figlio dell’uomo, ti h0 
posto per sentinella alla casa di Israele”» (Ez 3,16).

La sentinella nella tipologia del Profeta è eco fedele della Parola eterna di Dio: «Quan^1 
sentirai dalla mia bocca una parola, tu dovrai avvertirli da parte mia». Tu dovrai avvertirli ■" 
la sentinella non può sottrarsi alla consegna; essa è vigile sulle rotte del bene e del inaici 
suo popolo.

Ma la figura della sentinella abbozzata da Ezechiele non manca di evocare il "custo»'1’ 
nella notte dell'altro gigante della profezia: Isaia. «Custos, quid de nocte?» (/s 21.11): 500 
lineila, quanto resta della notte? Il custode della notte non è solo l'immagine evocativa dvl 
vigilanza, ma del discernimento, dallo sguardo profondo che avvista sull'orizzonte della 
menta oscura i primi bagliori dell’alba.

La sentinella: è una figura che dice molto del ministero di Eusebio; il custode della 
delle sue comunità sbocciate sul verde territorio pedemontano; sentinella della fede dava"11 
al potere dell’imperatore al Concilio di Milano, per difendere la verità di Gesù Cristo Di°c 
uomo, cuore della fede cristiana; sentinella della fede dal lontano esilio per incoraggiai ® 
fedeltà della sua gente alle proprie radici.

Anzi è proprio l' esilio il duro prezzo di una fedeltà rocciosa per salvare la fedeltà 
sua Chiesa dai venti aggressivi dell’eresia ariana.

Sono diversi oggi a chiedersi quale categoria biblica riesca ad interpretare meglio il WP' 
porto “Chiesa e mondo”: se quella dell'esodo o quella dell' esilio.

L’esodo era una immagine familiare dopo il Concilio: la Chiesa, come l’antico Israel 
è chiamata a vivere la tensione verso la terra promessa, in cammino nella storia, amica degl1 
uomini, fedele a Dio e fedele alla terra; protesa verso le cose ultime, ma immersa neH ’n1' 
presa di umanizzare le cose penultime.

Oggi forse non è solo l’esodo, ma l'esilio la categoria più aderente e più espressiva^ 
dire il rapporto faticoso della Chiesa nel mondo, per dire la sua condizione di marginalità 
culturale. La cultura vincente infatti, quella veicolata dai mezzi potenti del mondo, non visi 
bilizza i valori del Vangelo, bensì i presunti valori di un mondo autoreferenziale, che dice di 
essere tutto, qui e ora, nei bagliori dell’effimero, e rimuove le domande ultime.



Documentazione 1183

Sembra che per la prima volta nella storia, dopo la stagione eusebiana - speculare a 
quella costantiniana - la Chiesa riscopra la difficile verità di sé: quella di essere “lievito”, 
“piccolo gregge”; ma in condizione di marginalità, a somiglianza del mistero dellTncama- 
zione che ha illuminato il mondo dalla periferia di Betlemme; a somiglianza del mistero 
della Croce, che ha salvato il mondo fuori le mura di Sion; a somiglianza di Eusebio, senti­
nella della sua Chiesa, ma dall’esilio.

E l’esilio costringe a ritrovare l’essenziale della fede: come Israele, esule sui fiumi di 
Babilonia, lontano da Sion, fu costretto a ritrovare le radici della propria identità nella 
memoria della legge e del tempio, così oggi la comunità ecclesiale è spinta a ritrovare la sua 
autorevolezza e il suo vero ancoraggio nel vigore della Parola di Dio e nel mistero della sua 
presenza: «Ecco, io sono con voi» (Mt 28,20).

Eusebio: il testimone di una fede lievito di storia

Ma Eusebio ci consegna una seconda parola per vivere una fede esule e tuttavia lievito 
nella pasta dell’umanità: la testimonianza, quella impavida degli Apostoli, i testimoni della 
Croce e della vita nuova del Risorto; i testimoni di “fatti” che il potere politico e religioso 
avrebbe voluto mettere a tacere: «Vi avevamo espressamente ordinato di non insegnare più 
nel nome di costui, ed ecco voi avete riempito Gerusalemme della vostra dottrina» (At 5,28). 
«Bisogna obbedire a Dio piuttosto che agli uomini» risponde Pietro ... «e di questi fatti 
siamo testimoni noi e lo Spirito Santo» (v. 32).

Il potere non aveva capito la notizia che stava riempiendo la Città, e parla di “dottrina”. 
Pietro invece parla di “fatti”. L’esperienza cristiana non è una filosofia, un’etica, ma un fatto 
che riempie la Città e la storia; un fatto che lambisce tutti i litorali della terra e del tempo 
attraverso la testimonianza. E questa la via maestra che trasmigra le ragioni della speranza 
sulle infinite onde generazionali dell’umanità; soprattutto attraverso il paradosso del Van­
gelo: della vita nuova, ma attraverso la morte; della primavera, ma attraverso i rigori del­
l’inverno; insomma attraverso la logica del martirio “semen Christianorum", seme di nuovi 
credenti in Cristo.

E così la pagina degli Atti diventa una chiave interpretativa di tutta la storia della Chiesa: 
il mondo con i suoi potenti di turno vuole mettere a tacere il Vangelo e crea i martiri, i testi­
moni, coloro che portano nella propria carne le stigmate della morte del Signore. Ma così 
facendo il mondo genera comunità nuove, il miracolo sorprendente di una fede più viva. 
Anche Eusebio, nonostante non sia morto martire, viene annoverato tra i martiri, appunto un 
testimone che ha pagato a duro prezzo la fedeltà a Cristo ed ha riempito di “fatti” la storia 
della nostra città.

Che cosa ci dicono infatti le 45 chiese, i molti segni della nostra tradizione, se non la 
fede di Eusebio, quella fede che è entrata nei capillari della nostra cultura nei secoli che ci 
hanno preceduti?

Ma anche oggi i poteri dominanti sembrano mortificare quei segni: conservandoli forse, 
ma svuotandoli di senso, trasformandoli in immagini museali per lo sguardo curioso del turi­
sta, invece che segni capaci di suscitare domande di senso in ogni uomo, credente e non.

La Città è piena di segni, come Gerusalemme ai primordi dell’annuncio evangelico. Ma 
oggi è in atto nella cultura dominante un triplice tentativo di sradicamento della fede: dal 
suo contesto sociale anzitutto, teorizzando a partire dal furore anticristiano della rivoluzione 
francese, l’estraneità della fede al sociale e il suo esclusivo diritto di cittadinanza nella 
semioscurità della coscienza individuale; lo sradicamento della fede dalla verità, relegata 
nella fiera confusa delle opinioni; lo sradicamento dalla storia, attraverso la scansione 
pagana del tempo, non più attorno al mistero che dà senso alla vita di ogni uomo quale la 
Pasqua del Signore, ma attorno ai miti che ogni stagione fa brulicare sul mercato.



1184 Documentazione

Quando Eusebio, sulla diligenza imperiale, lasciò la via Aurelia e superò le gole a Now 
di Genova, arrivando sul territorio vercellese incontrò diverse comunità nate attorno al non11 
dei martiri. Gli storici parlano di una presenza cristiana non oltre il 10%. La campagna b# 
licava di culti pagani; la città era guardata dai volti freddi del politeismo romano, con il mi# 
della forza e del dominio.

Presto Eusebio, con i suoi evangelizzatori, avrebbe messo in atto la strategia pastorali 
della “sostituzione”: la croce, anzi il Crocifisso avrebbe preso il posto degli amuleti e d£l 
volti spenti scolpiti su pietra.

Come gli Apostoli a Gerusalemme, così anche Eusebio portò i segni della fede cristi^ 
che divenne cultura, modo nuovo di concepire la vita, il bambino, la donna, gli anziani, 
famiglia, la società. Il simbolo in negativo era il disprezzo del bambino.

Bisognerà aspettare l’imperatore Valentiniano nel 374 per proibire l’esposizione 
bambini soprattutto a capriccio del pater familias. Il cuore del nuovo annuncio di Eusebi°c 
il miracolo della carità che privilegia i deboli e crea i segni umanizzatoti della civitas.

Anche oggi, nonostante il vento del secolarismo voglia fare il deserto dei segni evo# 
tivi del mistero, c’è una strada maestra capace di attraversare questo tratto di storia, da mo111 
giudicata confusa, babelica, mediocre: ed è quella indicata con vigore da Pietro: «E di Q# 
sti fatti noi siamo testimoni». ..

La testimonianza: è questa la via maestra, a partire da Eusebio; questo è il segno P|11 
forte e più eloquente capace non di riempire la Città, ma di umanizzarla. La fede esule rii# 
na nell’orizzonte della vita proprio attraverso la testimonianza, radicata in quella cosci^ 
in cui è stata relegata dalla prepotenza del pensiero illuministico.

Va bene dunque ripartire dalla coscienza; ma una coscienza come contenitore vuotoe 
rischio, soprattutto nel mondo giovanile. Il rischio è l’assenza di domande serie, che 
elude le risposte vere e svolta nel nichilismo.

Va bene ripartire dalla coscienza, ma da illuminare con la luce della verità, da rend£, 
adulta con la disinibita forza della testimonianza: nel mondo della professione come se# 
zio, nell’apertura agli altri come dialogo, nella politica come paziente ed ostinato perseg111 
mento del bene comune, nella famiglia come fedeltà al disegno di amore.

Anche oggi la Città di Eusebio attende il segno della testimonianza, anzi il coraggi0 # 
testimoni per umanizzare gli spazi più deboli della vita quotidiana: quello della soffere,,z 
negli ospedali, quello della solitudine degli anziani, quello della famiglia in affanno di ft0# 
allo spettro della disoccupazione. Due impressioni riporta sovente il visitatore quand° 
incontra con il vissuto di questa amata Città: da una parte quello di essere una Città a mi^ 
di uomo, in cui le relazioni umane sono ancora ricche di afflato accogliente e cordiale 
dall’altra l’impressione di una Città che fatica a guardare avanti, fatica ad immaginate^ 
nuovo volto di sé; e il segno più inquietante sembrano essere la parabola discendente # 
suoi valori demografici e il progressivo indebolimento della struttura economica e prod111 
tiva. Per questo una fede calata nella vita non può non animare una politica come intrap# 
denza responsabile e coraggiosa nella costruzione della polis: voltando definitivantc*^ 
pagina su una prassi di gestione dello status quo: per testimoniare una politica del dial°q 
con la gente, dell’assunzione dei problemi concreti, della realizzazione dei program11 
annunciati, per tentare di rientrare nell’orizzonte di interesse delle nuove generazioni. ,

Ed ai laici cristiani non si chiede anzitutto un servizio intraecclesiale, ma un servi# 
intelligente, competente e realizzativo sulle frontiere della Città con trasparente coerenza# 
i valori cristiani e con il coraggio di rendere visibile il loro servizio nel mondo, uscendo da1 
retrovie di una politica sovente lasciata in preda a chi mira ad altri interessi. Per questo «4' 
de Ecclesia dicit — e io vorrei aggiungere - qui de fide dicit, de civitate tacere non pot^ 
(La Chiesa eusebiana vuole dare l’esempio nel tradurre la fede in opere costruttive di11 ‘ 
Città migliore con il Convegno del prossimo autunno in cui tutti i soggetti interessati sarai# 
chiamati a condividere lo sforzo civile ed ecclesiale a favore di questa terra vercellese).



Documentazione 1185

Eusebio: il pastore di comunità missionarie

Ma oltre la sentinella dall’esilio, il testimone nella Città. Eusebio ha incarnato la figura 
biblica del “pastore”. «Io sono il buon pastore ... e ho altre pecore che non sono di questo 
ovile» (Gv 10,11.16).

Anche Eusebio nel cuore del IV secolo ha immaginato una Chiesa evangelizzante e per 
questo una Chiesa ministeriale.

Una Chiesa consapevole di portare l'assoluta novità del Vangelo sul territorio, nella 
Città, nella vasta campagna; ma per questo, una Chiesa con la cura delle sorgenti attraverso 
il ministero contemplativo delle vergini; una Chiesa itinerante con il cuore e l’intelligenza 
dei suoi presbiteri, forgiati alla scuola della Parola di Dio.

Anche la Chiesa eusebiana del Terzo Millennio è sfidata a rinnovare la propria imma­
gine per essere fedele al comando del Signore.

Ma oggi la ministerialità non esaurisce se stessa nel servizio del presbitero come ai 
tempi di Eusebio; bensì urge un positivo protagonismo dei laici cristiani, consapevoli di con­
dividere l’ansia del buon pastore: «Ho altre pecore che non sono di quest’ovile» disse Gesù. 
"Ho altra gente che ignora la notizia del Vangelo» pensava Eusebio.

Oggi questo sguardo di desiderio e di simpatia verso il mondo non si addice solo al pre­
sbitero, ma a laici consapevoli di essere nativamente chiamati ad essere “luce del mondo".

Per questo, se i laici dalla coscienza cristiana robusta sono i segni, i testimoni necessari 
sulle molte frontiere della Città, i laici, con i loro presbiteri, sono chiamati oggi ad esprimere 
un altro segno nel mondo: il segno di una Chiesa più povera forse di strutture, ma più ricca 
dello spirito delle Beatitudini; di una Chiesa più ai margini forse, ma più fraterna e acco­
gliente; di una Chiesa più debole, ma più eloquente e più incisiva nel dare la notizia che 
salva l’uomo; di una Chiesa meno affollata forse, ma più segno della presenza del Risorto e 
più credibile nel gridare la speranza del mondo.

Una domanda, infine, mi sono posto pensando al protovescovo come sentinella, testi­
mone e pastore: che cosa direbbe oggi Eusebio se tornasse nella sua Città? Forse lo sguardo 
dei Santi ci crea qualche inquietudine, ma ci farebbe bene, ci farebbe crescere e ci libere­
rebbe dal pessimismo storico per restituirci la passione per il Regno.

* Enrico Masseroni
Arcivescovo Metropolita di Vercelli



I 186 Documentazione

Il diritto di associazione dei fedeli nella Chiesa 
dopo il Vaticano II: aspetti giuridici

? 
Relazione tenuta al V Congresso della Famiglia Lasalliana (Pademo del Grappa. 29 agosto-* 
tembre 2002) in margine alla proposta di nuovo Statuto della Famiglia Lasalliana.

I. IL DIRITTO DI ASSOCIAZIONE NELLA CHIESA 
E SUA RILEVANZA GIURIDICA

1. Natura del diritto di associazione

Il diritto di associazione esercitato, con maggiore o minore creatività, fin dai tenip11 
antichi nella Chiesa ad iniziativa dei membri del Popolo di Dio (Christifideles), consid®^ 
da alcuni canonisti moderni «connaturale allo stesso concetto di Chiesa» ha assunto d1’^ 
il Concilio Vaticano II nuove forme giuridiche, che hanno suscitato grande interesse traì- 
studiosi del diritto canonico ed ecclesiastico2.

11 diritto di associazione è un diritto nativo, detto anche «fondamentale»'. che risp0^ 
cioè alle esigenze umane e cristiane dei battezzati, in quanto la persona umana è p®1’ ' 
natura socievole e Dio ha voluto riunire i credenti in Cristo in un solo Popolo. Le realtà 3^ 
ciative nella Chiesa sono dunque al tempo stesso segno della comunione e dell’unità. Le
stesse comunità cristiane dei primi tempi sono un esempio di spirito comunitario e di ■ ’ 
tema unione dei battezzati (cfr. Al 4,32). L’ecclesiologia del Vaticano II, superando l’on1 ’ 
lamento del passato che si dirigeva in maniera unilaterale alla Gerarchia, accentua la p811 
cipazione attiva di tutti i battezzati all’unica missione del Popolo di Dio, ove sussiste e?’, 
glianza radicale tra tutti i suoi membri (cfr. Lumen gentium, 30). In quest’ottica la soci*1 
nella Chiesa non consiste tanto nella relazione Gerarchia-fedeli, come si riteneva a 
dal sec. XV, quanto nella unione di tutti i battezzati in ordine al fine unico e comunt^ 
Popolo di Dio, sui cui membri l’autorità ecclesiale esercita funzioni diversificate di 
lanza e di governo4.

Cfr Baccari R„ / laici nella Chiesa. Libreria Editrice Vaticana, Roma 1991. pp. 57-72.
- Validi contributi scientifici si ebbero negli anni seguenti con un Simposio Canonistico celebrato a 

manca (1986), Asociaciones Canonicas de Fieles. Salamanca 1987: con il Congresso Intemazionale di P » 
Canonico su questo tema svoltosi a Monaco di Baviera (1987). Das konsoziative Element in der Kirche. 
Otilien 1989: con diverse monografie: Navarro L„ Diritto di associazione e associazioni di fedeli, Milano I 1 
Martinez Sistach L„ Las Asociaciones de fieles, Barcelona 1986, 4° ed. 2000; nella Collana Studi Giuridi*3'.* 
associazioni nella Chiesa, Ed. Vaticana 1999; ultimamente con il XVIII Incontro di studio dei Docenti italia® 
Diritto Canonico dedicato a questo argomento. Fedeli Associazioni Movimenti, Quaderni della Mendola. 10. 
Milano 2002.

’ Si tratta di un diritto nativo, che spetta a tutti i fedeli in forza della natura umana redenta ed assunta 
a livello soprannaturale nella Chiesa; a differenza di altri diritti, il diritto di associazione fa parte della condi41* 
ontologico-sacramentale del fedele, indipendentemente dal suo riconoscimento legale: per questo fu definito 
damentale" insieme ad altri diritti che dovevano entrare nella Lev Ecclesiae fundamentalis, mai promulgata: ® 
"fondamentali" spiega Villadrich «perché appartengono senza alcuna distinzione a tutti i battezzati, in quantar 
sta categoria di diritti rappresenta la condizione comune più radicale tra tutte quelle che si possono attrihWf 
fedeli nella convivenza sociale» (Teoria dei diritti fondamentali dei fedeli. Pamplona 1969. p. 356). Nel te410 ' 
Codice 1983 questi diritti non sono più detti fondamentali". e alcuni illustri canonisti laici (Lo Castro, FelR1^ 
Dalla Torre) fanno leva su questo fatto per dubitare della legittimità dell'uso del termine, ma soprattutto* 
domanda «se si possa parlare, nell'ordinamento canonico, di diritti fondamentali, giacché il carattere di l1""' 
mentalità sta ad indicare, nel diritto pubblico statuale, l'antecedenza dei diritti stessi allo Stato e. comulW*' * 
loro precisa collocazione nella formale gerarchia di norme tipica degli odierni ordinamenti costituzionali’• * 
Dalla Torre G., Das konsoziative Element in der Kirche, cit., p. 125.

* Cfr. Dei. Postillo A., Fieles y laicos en la Iglesia. Pamplona 1969, pp. 132-133.



Documentazione 1187

Alcuni giuristi sottolineano con forza l’innovazione conciliare in tema di associazioni, 
come il Martinez Sistach e altri, tra questi Feliciani che scrive: «Il Magistero conciliare si 
rivela originale e innovativo: oltre a sancire formalmente la libertà associativa, la fonda su 
argomentazioni di natura propriamente ecclesiologica, presentando le associazioni non 
come una realtà marginale e meramente eventuale nella vita della comunità cristiana, ma 
come un “segno” dello stesso mistero della Chiesa, della sua comunione e della sua unità 
in Cristo. Un segno che si considera efficace nei confronti sia dei fedeli sia del mondo. Le 
associazioni infatti, a giudizio dei Padri conciliari, possono favorire e rafforzare "una più 
intima unità tra la vita pratica dei membri e la loro fede" e devono in ogni caso servire "a 
compiere la missione della Chiesa nei riguardi del mondo"»\

Nel Decreto conciliare Apostolicam actuositatem (n. 19) si proclama il diritto dei fedeli 
di “fondare e dirigere" liberamente nuove associazioni, e di aderire a quelle già esistenti. Il 
fenomeno dell’associazionismo si è particolarmente sviluppato ai giorni nostri e Giovanni 
Paolo II vede nelle diverse sue forme un aiuto prezioso per far crescere una vita cristiana 
coerente con le esigenze del Vangelo e per un maggiore impegno nella azione missionaria e 
apostolica6. Non si può dimenticare infine il recente fenomeno della globalizzazione, che 
crea nuove esigenze per l’attività associata nella Chiesa.

2. Fondamenti del diritto di associazione

Il diritto di associazione si fonda anzitutto sulla stessa natura umana, alla quale appar­
tiene essenzialmente la dimensione sociale. Nella Chiesa poi ai fedeli è riconosciuto un 
ambito di libertà e di autonomia nella vita cristiana, che fonda un reale diritto di associa­
zione radicato nel Battesimo. Mediante il Battesimo il fedele ha il diritto-dovere di parteci­
pare alla missione della Chiesa, quindi all’apostolato sia a livello individuale che associato. 
Scrive l’Arcivescovo Martinez Sistach: «La socialità tra i battezzati raggiunge profondità 
insospettate nella socialità umana: la vita di grazia, l'inabitazione della SS. Trinità, la 
comunione dei Santi e dei beni»7.

Il fenomeno associativo nasce dalle esigenze umane e cristiane del fedele, quindi il diritto 
relativo ha il suo fondamento nella natura umana, ma più ancora nella condizione di battez­
zato del fedele; tale diritto non è una semplice concessione della Gerarchia, ma spetta in 
maniera originaria a tutti i battezzati e come tale dev’essere riconosciuto e tutelato dall’au­
torità ecclesiastica8. Godono pertanto di questo diritto non soltanto i laici, ma anche i chie­
rici’ e i consacratil0, sia pure con determinate limitazioni dovute al rispettivo status ecclesiale.

3.Limiti del diritto di associazione e del suo esercizio

Il diritto stesso di associazione e il suo esercizio, in maniera generale per tutti" o da 
parte di alcune categorie di fedeli, come si è appena accennato sopra, vanno soggetti ad 
alcune limitazioni.

La dottrina parla di limiti intrinseci ed estrinseci; i primi provengono dal fondamento e 
dal significato stesso del diritto, i secondi sono i diritti degli altri, la funzione di vigilanza e 
di regime dell’autorità e il bene comune. Il principale limite intrinseco è quello dei fini asso­
ciativi, in quanto il diritto di fondare e dirigere associazioni sussiste esclusivamente in rela-

5 Feliciani G., Le Associazioni netta Chiesa, cit., p. 21
6 Cfr. Giovanni Paolo li, Esort. Ap. Christifideles laici (1988). 29.

Martinez Sistach L„ Las Asociaciones de fieles. Barcelona 2000, p. 16-24.
‘ Cfr Navarro L„ Diritto di associazione. .. cit. p. 17; Esort. Ap. Christifideles laici, 29.
’ Cfr. C./.C., can. 278 §§1-3.

10 Cfr. C.I.C., can. 307 §3; Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Vita consecrata. 56.
" Cfr.C./.C., can. 223§1.



I 188 Documentazione

zione a fini ecclesiali. Le associazioni, precisa il testo conciliare (Apostolicam actuositatem 
19), « ... non sono fine a se stesse, ma devono servire a compiere la missione della Chiesa»- 
Alcune di queste finalità ecclesiali poi sono riservate all’autorità ecclesiastica (cfr. can. 301 
§1), il che costituisce per i fedeli un ulteriore limite all’esercizio del diritto di associarsi.

Anzitutto l’esercizio del diritto di associazione, che scaturisce dalla libertà e dall'auto' 
nomia dei fedeli nella vita cristiana, va in tutti i casi armonizzato con il grande principio 
della comunione nella Chiesa12.

Il testo conciliare che proclama il diritto di associazione dei fedeli (Apostolicam actuo- 
sitatem, 19) inizia poi con un’espressione di riserva generalizzata: «Fatta salva la debita 
relazione con l'autorità ecclesiastica ...». Questo limite estrinseco che è rappresentato dalla 
normativa canonica vigente, non può essere inteso come una indebita interferenza. Esso si 
concretizza nella dipendenza delle associazioni di fedeli dalle funzioni di vigilanza e * 
regime dell’autorità13, e tocca gli stessi ambiti della dipendenza dei fedeli individualmente 
considerati. La vigilanza riguarda la fede, la morale e la disciplina ecclesiastica, spetta per 
tutte le associazioni alla Santa Sede e per quelle diocesane anche all’Ordinario del luogo: N 
regime legale assume differenti modalità, stabilite dalla normativa canonica, secondo il tip0 
di associazione14.

4. Criteri di ecclesialità delle associazioni di fedeli in genere

Le associazioni di fedeli nella Chiesa sono istituzioni a carattere ecclesiale. Era dunqu1' 
indispensabile, come fu chiesto nel Sinodo dei Vescovi del 1987 sulla vocazione e la n"s’ 
sione dei laici nella Chiesa e nel mondo, che fossero stabiliti alcuni criteri di ecclesiali11’ 
cui potessero fare riferimento i promotori di iniziative associative e la stessa autorità eccte 
siastica per il riconoscimento e l’approvazione degli Statuti delle associazioni.

Nell’Esortazione Apostolica Christifìdeles laici'5, Giovanni Paolo II offre un quadtf 
completo delle linee di fondo cui si debbono ispirare le associazioni di fedeli laici nella pf°' 
spettiva della comunione e della missione della Chiesa. Le indicazioni del Papa posso®0 
essere utilmente estese a tutte le altre associazioni di fedeli.

I criteri enunciati dal Pontefice sono cinque:
1. al primo posto la vocazione alla santità, prima e principale chiamata di Dio per i N1 

tezzati;
2. in secondo luogo la responsabilità della professione della fede cattolica, accoglie^0 

e proclamando la verità su Cristo, la Chiesa e l’uomo, in conformità aH’interpretazi°ne 
autentica del Magistero della Chiesa;

3. quindi la testimonianza chiara e convinta della comunione ecclesiale con il Papa e'1 
Vescovo; che suppone anche l’accettazione della legittima pluralità delle forme associati'0 
nella Chiesa e la disponibilità a collaborare;

4. quarto la partecipazione al fine apostolico della Chiesa di evangelizzare e santificò 
l’umanità, alimentando lo spirito missionario e partecipando all’attività delle Diocesi- 
anche se si tratta di associazioni sopradiocesane;

5. da ultimo essere presenti nella società, specialmente nel caso di associazioni laica'1, 
il cui carattere peculiare è la secolarità.

Non si tratta evidentemente di limitazioni imposte dal vertice, ma di esigenze della cotiW' 
nione gerarchica (cfr. Apostolicam actuositatem, 24), che è caratteristica della Chiesa miste10 
senza escludere i grandi principi sociali ed ecclesiali della sussidiarietà e del bene comune

12 Cfr. C.I.C., can. 209 §1.
" Cfr. C./.C., can. 305 §§ 1 e 2.
14 Cfr. C.I.C., cann. 315. 317-320. 323-326.
15 Cfr. Esort. Ap. Christifìdeles laici, 30; Cost. dogm. Lumen gentium, 31.



Documentazione 1189

II. L'ESERCIZIO DEL DIRITTO DI ASSOCIAZIONE DEI FEDELI
NELLA NORMATIVA CANONICA

1. Le associazioni di fedeli nel Codice del 1983

Seguendo la linea del Concilio Vaticano II il Codice esprime grande stima per il fatto 
associativo nella Chiesa, lo raccomanda vivamente a tutti, ed esorta i Pastori a riconoscere 
e promuovere l’azione dei laici nella missione della Chiesa, incrementando le loro associa­
zioni a fini religiosi 'L

Le innovazioni che si riscontrano nel Codice del 1983 in materia di associazioni sono 
molto significative, con conseguenze giuridico-pastorali di rilievo. Anzitutto il can. 298 §1 
opera una distinzione, molto utile per fare chiarezza sull’argomento, tra gli Istituti di vita 
consacrata e le Società di vita apostolica e le altre associazioni di fedeli; ciò significa che. 
pur trattandosi di altrettante espressioni del diritto di associazione nella Chiesa, le associa­
zioni di fedeli hanno una propria normativa, distinta da quella specifica di altri Istituti cano­
nicamente configurati e regolamentati, contenuta nei canoni 298-329 del Codice. Nel 
Codice del 1917 la collocazione delle associazioni nella parte dedicata ai laici, e la espressa 
esclusione dei religiosi dal fare parte di associazioni contemplata dal can. *693 §4. poteva 
far pensare che soltanto ai laici fosse riconosciuto il diritto di associarsi, contrariamente a 
quanto viene oggi ufficialmente ammesso per i laici, i chierici17 e i membri di Istituti reli­
giosi (cfr. can. 307 §3).

Il can. 298 §1 prosegue con la descrizione delle associazioni di fedeli, aperte a tutti i 
battezzati in comunione con la Chiesa, formate da chierici o da laici o da chierici e laici 
insieme, con finalità ben precise, che vanno dallo stimolare la santità della vita, alla promo­
zione del culto pubblico o della dottrina cristiana, ad altre opere di apostolato.

2. Classi di associazioni di fedeli

In base ai membri che le formano le associazioni si classificano in laicali, se composte 
da soli fedeli laici, clericali, se di soli chierici, miste, se di fedeli senza distinzioni, ecume­
niche, se formate anche da cristiani non cattolici nelle dovute proporzioni. Il can. 303 con­
serva un tipo di associazione del passato, detto “Terz'Ordine secolare”, la cui istituzione era 
consentita per privilegio pontificio ai grandi Ordini religiosi (cfr. can. *700 del Codice 
1917). Attualmente ciò può verificarsi ad iniziativa di qualsiasi Istituto religioso, senza biso­
gno di indulto pontificio, assumendo denominazioni diverse, specialmente quando il riferi­
mento non è più ad un Ordine religioso, ma ad una qualsiasi Congregazione Queste aggre­
gazioni oggi assumono una fisionomia particolare, pur conservando i tratti fondamentali 
dell’antica istituzione (vita nel mondo dedita all’apostolato nello spirito dell’Istituto reli­
gioso, sotto Valta direzione del medesimo), e si reggono secondo le norme comuni date alle 
associazioni di fedeli (cann. 298 e ss.). Non si parla nel Codice di Confraternite né di Pie 
Unioni, che d’ora in poi non potranno più essere istituite nella Chiesa, mentre quelle ancora 
esistenti sono destinate ad andare lentamente in estinzione. In ragione della espansione ter­
ritoriale esistono associazioni universali o internazionali, nazionali e diocesane.

16 Cfr. C.I.C., can. 529 §2.
17 II can. 278 §§1-3. che riporta letteralmente il n. 8 del Decr. conciliare Presbyterorum Ordinis, stabilisce 

alcune limitazioni nell’esercizio dei diritto di associarsi dei chierici secolari in ragione del loro stato, che comporta 
un rapporto più stretto con il Vescovo diocesano, il fare parte del Presbiterio diocesano e lo svolgimento di un mini­
stero loro affidato dal Vescovo.

“ Si tratta di associazioni i cui membri vivono nel mondo partecipando dello spirito di un determinato Isti­
tuto religioso, e, sotto l'alta direzione dei medesimo, si reggono secondo le norme a carattere generale stabilite nel 
Codice, e tendono alla perfezione cristiana dedicandosi all'apostolato.



1190 Documentazione

La distinzione di maggior rilievo stabilita dal Codice è quella tra associazioni private* 
pubbliche, fatta in ragione dell’intervento della autorità ecclesiastica, che va dalla sempli# 
vigilanza, al riconoscimento, all’approvazione degli Statuti, all’erezione e al governo.

Le associazioni private nascono da un atto di autonomia giuridica dei membri fonda- 
tori, sono create dai fedeli “propria auctoritate”; la forza giuridica che crea e mantiene io 
vita l’associazione è la volontà dei suoi membri, anche se per un maggiore inserimento 
ecclesiale si richiede il “riconoscimento" da parte dell'Autorità (recognitio) e l'approva; 
zione degli Statuti per ottenere la personalità giuridica privata. L’approvazione degli Statu" 
risulta come un prendere atto dell’esistenza dell’associazione nella Chiesa, e di conseguenza 
rappresenta un semplice controllo gerarchico della sua autenticità ecclesiale, e non un atto 
giuridico fondazionale. Nella Chiesa dunque possono esistere associazioni private di fede!1 
non necessariamente riconosciute o associazioni di fatto, che il Codice non ignora (cfr. can 
299 §3). rispetto alle quali scrive Errazuriz: «Si può dire che esista una specie di ricottoti1' 
mento legale generico e a priori»''1. Pertanto le associazioni private, che pur avendo** 
diritto, non hanno chiesto e ottenuto l’approvazione degli Statuti, e quindi non possot* 
avere (cfr. can. 322 §1) personalità giuridica nella Chiesa, non sono da ritenersi illecito" 
fuori legge. Questo principio, assolutamente nuovo nel diritto normativo della Chiesa,c 
enunciato dal can. 215 che recita: «/fedeli hanno diritto di fondare e dirigere liberanu’^ 
associazioni ».

Le associazioni pubbliche sono quelle erette dall'Autorità: o con la collaborazioned' 
retta dei fedeli, che si impegnano in determinate funzioni gerarchiche (nomine Ecclesia1 
ricevendo dalla Gerarchia la missione indispensabile per parteciparvi; o in altri casi in cu1' 
fedeli non siano in grado di garantire in modo sufficiente le finalità spirituali che si propo" 
gono (cfr. cann. 301 §§ 1 e 2. 313). La pubblicità di tali associazioni, comunque la si vogl* 
intendere, non implica la scomparsa della loro natura associativa; la loro esistenza inf3*" 
non dipende soltanto dall'atto gerarchico di erezione a titolo della riserva da parte dell'A"' 
torità o del principio di sussidiarietà ma dal “concorso di due volontà" ’, quella dei fedeli 
quella della Gerarchia, sicché loro costituzione risulta da un atto complesso cui prendo** 
parte le due componenti dianzi dette2".

Di conseguenza le associazioni pubbliche quanto al loro costituirsi presentano u"3 
duplice origine, una di natura sociologica che dipende dalla volontà dei fedeli e una d1 
natura giuridica che è di competenza esclusiva dell'Autorità ecclesiastica. Il fatto associ3' 
tivo quasi sempre avviene cronologicamente prima della istituzione giuridica pubblica, d* 
l’Autorità concederà soltanto dopo aver attentamente esaminato le finalità e gli obietti'1 
sociali della erigenda associazione. Con l’erezione, che per la validità deve essere ConCCW 
con decreto dato per scritto e firmato dalla Autorità ecclesiastica (cfr. cann. 37. 51. 
l’associazione gode automaticamente della personalità giuridica ecclesiastica pubblica P' 
can. 313).

Per una corretta valutazione della distinzione pubblico-privato introdotta nel Codic6 
che costituisce una valida innovazione e determina bene gli spazi di creatività e di respi1" 
sabilità dei fedeli da una parte e dell’autorità dall’altra, bisogna evitare ogni confusione co" 
la terminologia elaborata dal diritto statale. Malintesi si sono verificati, ad esempio, a pC 
posito dell'interpretazione della legge 222 del 20 maggio 1985, quanto al riconoscimeli"’ 
civile delle associazioni canoniche. Per questo la Santa Sede nel 1995 ha richiesto la co" 
vocazione della Commissione paritetica italo-vaticana21, che ha chiarito e semplificato13 
procedura di riconoscimento.

19 Cfr. Errazuriz J. C., in Das konsoziative Element in der Kirche, p. 484.
20 Cfr. Ibid., pp. 479-488.
21 Cfr. Documento conclusivo della Commissione, in Supplemento Ordinario della Gazzetta Ufficiale 

Repubblica Italiana, n. 241. 15 ottobre 1997. Notiziario C.E.L, n. 8. 5 novembre 1997. pp. 241-250.



Documentazione 1191

3. Autonomia e dipendenza gerarchica

La nuova normativa sulle associazioni di fedeli, inesistente nel Codice del 1917, per un 
verso esalta l’autonomia tipica dell’associazionismo e per altro verso garantisce il giusto 
rapporto (debita relatio) con l’Autorità ecclesiastica, ribadendo l’obbligo di vigilanza che la 
Gerarchia esercita su ogni realtà ecclesiale. «L'autonomia, scrive il prof. Mogavero. è un 
tratto essenziale e irrinunciabile che fa da sfondo ad ogni altra valutazione. Solo in questa 
prospettiva si dispiega pienamente il diritto di associazione dei fedeli. E ciò non solo nel 
momento genetico dell’aggregazione, ma anche nella fase costituente dello Statuto (cfr. can. 
304 §1), nella designazione degli organi di governo (cfr. can. 324 §1), nella amministra­
zione dei beni patrimoniali (cfr. can. 310), nella determinazione dei criteri di ammissione e 
dimissione dei soci, ...». Se quanto detto vale per tutte le associazioni, trova la massima at­
tuazione ed espansione nelle associazioni private, secondo la distinzione operata dal nuovo 
Codice tra associazioni private e pubbliche. L'impianto stesso dell’associazionismo nella 
Chiesa, che esisteva unicamente per concessione dell'Autorità, risulta così rivoluzionato. Si 
tratta ora di vedere come collaborano le due componenti dell'autonomia e della dipendenza, 
proprio nel sorgere delle associazioni nella Chiesa, secondo la diversa tipologia di associa­
zioni stabilita nel Codice.

Se il rapporto autonomia-dipendenza gerarchica è di secondaria importanza per le asso­
ciazioni private, si pone in maniera ben più problematica per le associazioni pubbliche. Esso 
richiama un altro rapporto basilare che è quello di libertà- autorità nella Chiesa, ove libertà 
c esistenza perfetta in Cristo e autorità è servizio, concetti radicalmente diversi da quelli 
intesi nella società politica.

L’intervento della Gerarchia, come s’è detto, non va mai inteso come una indebita inter­
ferenza, anche quando parrebbe ridurre notevolmente i confini dell'autonomia dei fedeli 
garantita dal diritto di associazione, come nel caso dell’erezione e del governo delle asso­
ciazioni pubbliche, ma anche per quanto concerne la vigilanza su tutte le associazioni cano­
niche indistintamente. Quanto poi alla revisione delle norme statutarie delle associazioni 
Private, non deve essere vista come una limitazione della libertà di associarsi nella Chiesa, 
ma come dichiarazione della Gerarchia sui genuino senso di tale libertà22.

4. Autorità competente

L’Organo competente per l'erezione di associazioni canoniche varia a seconda del terri­
torio sul quale operano le medesime: spetta alla Santa Sede per le associazioni intemazionali 
o universali (cfr. Cost. Ap. Pastor Bonus, arti. 41 §2. 91. 97 e 134); alla Conferenza Episco­
pale per quelle nazionali; al Vescovo diocesano per quelle diocesane; il Vescovo deve dare il 
consenso scritto per l’erezione in diocesi di una sezione di una associazione internazionale 
(cfr. can. 312 §§ 1 e 2); il consenso non è invece richiesto per l’erezione di una associazione 
"propria” di un Istituto religioso (Terz’Ordine secolare, cfr. can. 303), in quanto si considera 
implicito al permesso dato per l’erezione della casa religiosa in diocesi (cfr. cann. 303 e 611).

La vigilanza dell'Autorità ecclesiastica su tutte le associazioni canoniche spetta alla 
Santa Sede e per quelle diocesane anche all' Ordinario del luogo, mai alla Conferenza Epi­
scopale, e consiste a tenore del can. 305 §1 nella cura perché in esse sia salva l’integrità 
della fede e dei costumi e non si verifichino abusi quanto alla disciplina ecclesiastica, e nella 
visita canonica a norma del diritto e degli Statuti.

Quanto al governo delle associazioni, l'Autorità ecclesiastica competente secondo il 
dettato del can. 312 § 1, esercita la funzione di “alta direzione" in misura diversa, specie per 
l’amministrazione dei beni, a seconda della tipologia di associazioni, e a norma degli Sta-

22 Cfr. Errazuriz J. C., in Das konsoziative Element in der Kirche. p. 482.



I 192 Documentazione

tuti. Il diritto comune accenna al presidente e al cappellano o assistente ecclesiastico, ma 
non parla degli altri organi di governo delle associazioni (cfr. cann. 317 § 1. 328) lasciando# 
la regolamentazione agli Statuti, che tutte le associazioni devono avere per poter essere rico­
nosciute nella Chiesa.

5. Gli Statuti

Il can. 94 §1 dice che «gii Statuti in senso proprio, sono le norme stabilite a tenore 
diritto nelle associazioni e fondazioni canoniche, nelle quali si determinano le finalità, 
costituzione, il governo e le modalità d'azione delle medesime». Nel can. 304 § 1 si preci# 
che tutte le associazioni devono avere i propri Statuti; in essi saranno determinati: il fi#0 
la ragione sociale della associazione, la sede, il governo, le condizioni perché i fedeli ne p# 
sano fare parte, nonché le modalità d’agire.

Gli Statuti non possono contenere norme contrarie al diritto comune, che tuttavia p1’1 
alcuni aspetti relativi alla configurazione e all’attività delle associazioni ha carattere s"?' 
pletorio, e vige soltanto se il diritto particolare o gli Statuti non dispongano altrimenti.

Norme pratiche sulla redazione degli Statuti, che devono di regola ridursi ai reqiàf 
canonici essenziali, lasciando ad eventuali regolamenti interni le disposizioni che vanno P11 
facilmente soggette a mutamenti, si possono leggere nell’opera del Martinez23.

III. RICONOSCIMENTO GIURIDICO DELLE ASSOCIAZIONI DI FEDELI

1. Il riconoscimento ecclesiale delle associazioni in genere

Tutte le associazioni nate spontaneamente ad iniziativa di un gruppo di fedeli per il 
giungimento di fini ecclesiali (associazioni private di fatto), pur essendo soggette alia v'r. 
lanza dell’Autorità, non sono automaticamente ammesse come tali nella Chiesa. Si richi# 
infatti una procedura particolare dell’Autorità (recognitio), che prende atto della loro# 
stenza e conformità ai principi di ecclesialità e della utilità sul territorio (cfr. can. 323 P 
Se l’Autorità con un secondo pronunciamento ne approva anche gli Statuti, Fassociazi# 
privata entra a tutti gii effetti a fare parte dell’ordinamento giuridico ecclesiale e può#'0 
dere la personalità giuridica privata, che le sarà conferita (o riconosciuta secondo al# 
canonisti24) con un ulteriore provvedimento.

11 Codice, mentre precisa la competenza della Santa Sede per la vigilanza su tuttej 
associazioni non dice espressamente a chi competa il riconoscimento, l’approvazione d# 
Statuti e il conferimento della personalità giuridica. Applicando un principio interpreta11" 
generale si ritiene che l'Autorità sia la stessa che può erigere associazioni pubbliche #. 
Chiesa, cioè in conformità alle norme stabilite dal can. 312: la Santa Sede, per le asso#8 
zioni internazionali o universali, la Conferenza Episcopale per le nazionali e il Vescovo 
cesano per le altre.

2. Il riconoscimento civile delle associazioni canoniche

Un aspetto importante per la vita e l’attività delle associazioni pubbliche e private 
fedeli è quello del loro riconoscimento da parte dell’Ordinamento Statale, in particolare T 
ciò che riguarda la personalità giuridica e quindi il loro essere soggetti di diritti e di dov#-

23 Martinez Sistach L., Las asociaciones defieles, Barcelona 2000, pp. 44-55.
24 Cfr. Onclin, De personalitate morali et canonica. Acta Conventus internationalis Canonistaruni. 

1970.



Documentazione 1193

e la piena capacità di agire. Il riconoscimento civile è certamente utile anche ai fini di otte­
nere sovvenzioni economiche e per essere presenti negli organi di coordinamento predispo­
sti dalla pubblica amministrazione.

L’Accordo di modifica del Concordato Lateranense tra lo Stato Italiano e la Santa Sede, 
siglato il 18 febbraio 1984, nell’art. 7 comma 1, richiamandosi al principio enunciato dall’art. 
20 della Costituzione Repubblicana, riconosce la legittimità di associazioni ecclesiastiche, 
costituite aH’intemo dell’ordinamento canonico conforme alle peculiarità dello stesso, che 
possono diventare soggetto giuridico nell’Ordinamento civile e sono denominate “enti eccle­
siastici civilmente riconosciuti”. Ciò comporta da parte dell'ente la domanda d'iscrizione nel 
registro delle persone giuridiche e la presentazione della documentazione richiesta.

La procedura di riconoscimento spetta agli organi competenti dello Stato, a richiesta o 
con l’assenso dell’Autorità ecclesiastica; concretamente e in seguito a recenti modifiche 
(unilaterali!) non spetta più al Presidente della Repubblica, come previsto dall’Accordo, ma 
al Ministro dell’interno, senza obbligo del parere previo del Consiglio di Stato.

Disciplina il riconoscimento delle associazioni la legge 222/1985, artt. 9 e 10, ov’è 
disposto un doppio regime di riconoscimento: si riconosce valenza ecclesiale per le associa­
zioni pubbliche di ambito nazionale e le Società di vita apostolica, mentre le altre associa­
zioni (pubbliche a carattere locale e private) vengono fatte rientrare nell’architettura del­
l’ordinamento civile. Queste ultime non sono considerate “enti ecclesiastici" e sono «in 
tutto regolate dalle leggi civili» (art. 10, comma 2).

Interpretazioni arbitrarie della legge da parte del Consiglio di Stato, portarono ad una 
quasi totale paralisi dei riconoscimenti. Pertanto la Santa Sede nel 1995 chiese la convoca­
zione della Commissione paritetica, che concluse i lavori il 24 febbraio 1997 con una Rela­
zione e un Documento conclusivo25. La procedura risultava così notevolmente semplificata, 
limitando i compiti dell’Autorità statale all’esame dei soli “requisiti dalle norme pattizie", 
e non a quelli previsti in genere dal Codice Civile. La disciplina pattizia circa il riconosci­
mento degli enti ecclesiastici è stata confermata dal DPR 10 febbraio 2000. n. 36126.

La condizione e il regime di garanzia riservati alle associazioni di fedeli induce a pre­
ferire il riconoscimento civile alla scelta di altre tipologie civili di enti, che effettivamente 
godono di agevolazioni tributarie e fiscali maggiori (ad es. le ONLUS), ma dove non è suf­
ficientemente garantita la libertas Ecclesiae21.

CONCLUSIONE

Concludendo la sommaria esposizione, necessariamente contenuta nei tempi e nel 
tenore suggeriti dalle esigenze pratiche di questa assemblea, desidero ribadire ancora l’im­
portanza del fatto associativo, come espressione di libertà e di autonomia, che rivela il vero 
volto della Chiesa, Popolo di Dio in cammino sotto la guida dello Spirito, garantita dal ser­
vizio visibile della Gerarchia. La scelta della Famiglia Lasalliana di orientarsi verso il rico­
noscimento canonico e civile dell’associazione, anziché costituirsi in associazione soltanto 
civile, come si legge nella proposta di Statuto, è certamente quella che meglio risponde alla 
sua natura di associazione ecclesiale che si ispira a S. Giovanni Battista de La Salle e alle 
sue coraggiose scelte, per far giungere ai giovani «la Parola che è luce di salvezza» e vive 
sotto l’alta direzione dei Fratelli delle Scuole Cristiane.

don Valerio Andriano

H Cfr. Gazzetta Ufficiale della Repubblica Italiana, Supplemento Ordinario, n. 241. 15 ottobre 1997, pp. 
257-280.

“ Cfr. Gazzetta Ufficiate della Repubblica Italiana, 7 dicembre 2000. n. 286.
Cfr. Mooavero D„ Fedeli Associazioni Movimenti. Milano 2002. p. 265.



1194 Documentazione

Una tipologia turistica emergente: l’ecoturismo

Una crescente alternativa al turismo convenzionale e per le culture indigene

La nuova emergente sensibilità dell’uomo verso la natura va manifestandosi oggi sotto 
varie forme alle quali si tenta di offrire un’interpretazione adeguata. Aumenta sempre p1U 
l’apprezzamento verso le risorse naturali del pianeta e si desidera conoscerle e vivere pò 
sonalmente.

Un turismo non vacuo e senza memoria, fondato su un’offerta culturale e spirituale,pu° 
rispondere alle attese presenti fra quanti riscoprano nel creato il profondo legame che li ®nl' 
sce alla natura. È questo un fenomeno di massa, ormai giunto ad una tale dimensione qua11' 
titativa, da coinvolgere in primo piano Governi e istituzioni.

In questa ottica naturale si riscontra che l’attività turistica è cresciuta enormemente neg" 
ultimi vent’anni. Considerando solo alcuni dei dati fomiti dall’Organizzazione Mondiale dò 
Turismo per l’anno 2000, si osserva che 699 milioni di persone hanno passato per lo i"ò’1 
una notte fuori dal proprio Paese di residenza, il 7,4% in più rispetto al 1999.

In termini economici questa cifra si è tradotta in 476 miliardi di $ USA di entrate ò"1 
un incremento del 4,5% rispetto all’anno precedente. Il viaggio e l’indotto turistico cost’ 
tuiscono oltre il 12% del Prodotto Interno Lordo mondiale e assorbono il 7% degli acquisi 
di beni di non-consumo. Più del 6% della popolazione mondiale opera nel comparto tu" 
stico.

Una delle tipologie turistiche che hanno maggiormente contribuito a questo crescen1 
sviluppo del settore, è proprio l’ecoturismo.

Educazione ambientale e tutela dell’ecosistema
L’ecoturismo è ormai considerato da tutti uno strumento essenziale per promuovere I1 

ducazione ambientale e uno dei mezzi più efficaci di tutela dell'ecosistema. Viene definii1' 
generalmente, come un viaggiare in aree naturali incontaminate, con l'obiettivo di ai"""' 
rare, apprezzare e conoscere le zone visitate sia da un punto di vista biologico-naturalisUc0' 
che da un punto di vista culturale; resta scontato che favorisce l'incremento di un più®' 
fuso senso di rispetto dell’ambiente e lo sviluppo di un turismo sostenibile.

Questa forma di turismo tutela concretamente l’ecosistema, in quanto si propone di pu 
servare la biodiversità dei siti di destinazione. Si tratta di una volontà di conservazione 
deve perdurare nel tempo: il turista troverà sempre, al suo ritorno, un contesto floro-t®1"' 
stico integro, e continuerà a frequentarlo (fidelizzazione).

Il potenziale educativo dell’ecoturismo, pertanto, è enorme. Il turista che toma a t"' 
quentare il sito naturalistico protetto ha un’esperienza diretta della natura che spesso divò’tJ 
molto più educativa e stimolante dei pur ottimi documentari che circolano attraverso i 
media. L’avvistamento e l’osservazione degli animali rari o in via di estinzione, ad esempi"- 
è uno dei modi più diffusi ed efficaci per educare al rispetto ambientale e per coinvolge^11 
prima persona milioni di persone nella problematica della conservazione delle specie a 
rischio.

L'attività ecoturistica assume così il carattere di tutela ambientale in quanto si sviluppa 
evitando strutture associate al turismo di massa quali complessi alberghieri e centri con1' 
merciali.

In questo modo si propone di sensibilizzare i visitatori al godimento della natura. i"a 
migliora anche il livello di vita locale, creando anche un ampio indotto economico, con u”



Documentazione 1195

conseguente sviluppo della sensibilità di tutta la comunità stanziale nei confronti dei temi 
ambientali.

E ormai dimostrato, in effetti, che la cura per l’ambiente è un lusso che possono per­
mettersi solamente quei Paesi in cui i bisogni fondamentali sono stati già soddisfatti.

Promozione e sviluppo nei Paesi del Sud

In questo senso, si deve sottolineare l’importante ruolo svolto dall’ecoturismo, come 
strumento indispensabile di cooperazione per l’incremento delle politiche di sviluppo soste­
nibile promosse a favore dei Paesi del Sud del mondo.

La “voce” turismo è ormai universalmente riconosciuta come una delle voci di bilancio 
più importanti per molti Paesi industrializzati e non.

Tuttavia, nella maggioranza dei casi, l’industria turistica produce ricchezza per pochis­
simi. ma non uno sviluppo diffuso delle forze sociali produttive e culturali. In questo modo, 
sono i grandi investitori intemazionali a trarre i vantaggi economici derivanti dalle attività 
direttamente o indirettamente legate al settore turistico.

Soprattutto nei Paesi in via di sviluppo, dove più facilmente la debolezza economica può 
tradursi in una impossibilità di reazione politica, le comunità locali quasi mai partecipano 
dei benefici economici derivanti dal turismo.

Anzi, spesso queste subiscono le possibili conseguenze dannose a livello ambientale, 
determinate a volte dagli insediamenti di natura turistica irrispettosi delle normative di 
tutela.

È facile prevedere come molto facilmente i proclami sulla tutela e sulla salvaguardia 
dell’ecosistema si scontrino con il facile arricchimento di ristretti settori sociali e politici di 
tali Paesi.

La strategia operativa, spesso dipendente da gruppi intemazionali, dovrebbe rivalutare 
le esigenze sociali dei siti interessati dirigendo a buon fine le risorse economiche generate 
dal turismo nei Paesi cosiddetti del “Terzo Mondo”.

Nel “Summit" internazionale tenutosi a Quebec City in Canada, nel maggio scorso, è 
stato proposto dalle Nazioni Unite e dall’Organizzazione Mondiale del Turismo un modello 
operativo capace di integrare un turismo sostenibile con la solidarietà responsabile; si 
potrebbero così convogliare le quote di reddito prodotto attraverso le strutture di accoglienza 
turistica direttamente verso gli strati sociali più deboli delle popolazioni stanziali dei Paesi 
in via di sviluppo.

Le comunità locali, inoltre, dovrebbero essere poste in condizioni di poter partecipare 
in prima persona a questo processo economico e non subirlo passivamente.

La natura, il creato, è di tutti e tutti devono poter fruire delle risorse che esso offre. Tut­
tavia, il primo passo per una fruizione responsabile della ricchezza rappresentala dalla 
natura consiste in una rinnovata ed autentica comprensione di questa.

Rivalutare la natura proteggendo le sue risorse

Scoprire il significato della natura e degli esseri che la popolano, vuol dire comprendere 
i fenomeni relazionali legati al rapporto dell’uomo stesso con la natura, in definitiva signi­
fica arche comprendere meglio noi stessi. In ogni caso, stimolare una riflessione sul rap­
porto tra noi e l'ambiente; indurre una riflessione sulla complessità dell'ecosistema che ci 
circonda; determinare un maggiore senso del rispetto e di apprezzamento dell'ambiente; 
vuol dire infine concretizzare la prima e più importante attività di tutela della natura.

Come ha sottolineato il Santo Padre nel Messaggio diffuso in occasione della XXIII 
Giornata Mondiale del Turismo (2002): «L’ecologia interiore favorisce ... l'ecologia este-



1196 Documentazione

riore con immediate conseguenze positive non soltanto per la lotta alla povertà e alla fame 
degli altri, ma anche per la salute ed il benessere personali».

Per questo affrontare la problematica della tutela ambientale diventa urgenza impre­
scindibile per l'uomo.

Proprio in questa direzione si muovono, ad esempio, i programmi didattico-educativi 
realizzati nei parchi protetti. Tali attività sollecitano, nel turista, le varie facoltà: cognitive- 
favorendo l’acquisizione di nuove informazioni - ed emotive, attraverso l’adozione di valori 
e modelli comportamentali nuovi.

L’esperienza personale, l’apprendimento dei meccanismi basilari dell’ecosistema è la 
via più sicura per poter indurre un comportamento responsabile nel turista.

L’ecoturista, non più mero consumatore, ma attore dell’interazione uomo-ambicnie' 
assume un ruolo attivo rivolto all’accrescimento del proprio bagaglio culturale e spiritual 
Entra in contatto e si relaziona con un patrimonio naturale e socio-culturale che non può non 
essere rispettato e preservato.

Sulla responsabilità della conservazione di questo “patrimonio” l'uomo deve tar-' 
carico nel suo agire quotidiano. L'obiettivo dovrebbe essere proprio quello di proteggi 
quanto le attuali generazioni possono ancora ammirare in termini di bio-diversità e ricche7'3 
ambientale, in modo tale che quelle future possano imitarli. .

Con i valori della fede è questa una delle eredità più importanti che lasceremo a chi 
verrà dopo di noi.

mons. Piero Monni
Osservatore Permanente della Santa Sede 

presso l'Organizzazione Mondiale 
del Turismo

Da L’Osservatore Romano, 9 agosto 2002



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 01 1/51 56 201 - fax 011/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56 271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 011/51 56 209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/7402 72) su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56295 (ab. 335/632 35 90) 
ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/51 56 369
E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 011/5156202 - fax 011/51 56 209
E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56 383 - fax 011/51 56 209
venerdì ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286 
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56 280 - fax 011/5! 56289
E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 01 1/51 56419
E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - v'a Monte di Pietà n. 5
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56 229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 011/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56 340 - fax 011/51 56349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56 335
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56430 - fax 011/51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 2092 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 330
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56300 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (=roto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 7-8 - Luglio-Agosto 2002
Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa”
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 2/2003
Spedito: Febbraio 2003


