
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

1 0 ANNO LXXIX
OTTOBRE 2002



r

UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato:
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. Oli 51 56 240 - fax Oli 51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedi)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell'Arcivescovado n. 12 - tei. Oli 51 56211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011 51 56333 - fax 011 51 56 209 ______

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali e Vescovi Ausiliari - ore 9-12 (escluso sabato)
Fiandino S.E.R. Mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/157 41 61)
Lanzetti S.E.R. Mons. Giacomo (ab. tei. 01 I 521 21 73 - 347 246 20 67)

V icari Episcopali Territoriali
Distretti pastorali:
TO Città^vweeo don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329 21481 26) 
lunedì ore 10-12
TO Nord: Foicri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347 546 05 94) 
venerdì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011 97231 71 - 339 3596870 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/9676325 - 335 61 1 03 39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216 _____

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani-

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/97200 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; MI' 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO - tei. 011/51 56360,

Cattaneo don Domenico (tei. 011/521 1557) - ore 9-12 (escluso sabato)
(segue nella HI di copertina)



Rivista diocesana torinese
Officiale per gli atti dell’arcivescovo e della ci ria metropolitana

Anno LXXIX

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica Rosarium Virginis Mariae sul santo Rosario 1399
Messaggio per il 550° anniversario dell’ingresso nell’Ordine dei Carmelitani delle Clau­

strali di vita contemplativa e dell'istituzione del Terz’Ordine 1418
Messaggio per la Giornata Mondiale dell’Alimentazione promossa dalla FAO 1421
Messaggio per la XL Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni 1423
Messaggio per il VI Congresso annuale promosso dall’Istituto Intemazionale di Ricerca

sul Volto di Cristo 1426
Messaggio per la Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato 2003 1428
Dichiarazione comune di Sua Santità il Papa Giovanni Paolo II e di Sua Beatitudine il

Patriarca Teoctist 1431
Ai partecipanti al Congresso Catechistico Internazionale per il X anniversario di pubbli­

cazione del Catechismo della Chiesa Cattolica ( 11.10) 1433
Ai partecipanti alla XV Assemblea Plenaria della Pontificia Commissione per i Beni

Culturali della Chiesa (19.10) 1446
Alla Beatificazione del Venerabile Marcantonio Durando:

- Omelia nella Beatificazione (20.10) 1448
- All’incontro con i pellegrini (21.10) 1449

Ai partecipanti alla VII Seduta Pubblica della Pontificia Accademia (29.10) 1450

Atti della Santa Sede

Congregazione per l'Educazione Cattolica:
Le persone consacrate e la loro missione nella scuola. Riflessioni e orientamenti 1453

Penitenzieria Apostolica
Lettera circolare agli Episcopati Uso dei mezzi tecnologici e segreto della coscienza 1473

Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso:
Messaggio agli indù in occasione della festa di Diwali 2002 1474

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente:
Messaggio in occasione della XXV Giornata per la vita (2 febbraio 2003) 1477

Ottobre 2002



1398

Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace: 
Messaggio per la Giornata Nazionale del Ringraziamento

Atti del Cardinale Arcivescovo

Commissione Diocesana per la Sindone - Costituzione
Messaggio per la Giornata del quotidiano cattolico
Comunicato circa la sperimentazione a Torino della pillola abortiva RU 486
Incontro con le persone impegnate in politica

Curia Metropolitana

Vicariato Generale:
Lettera ai parroci circa la celebrazione del sacramento della Cresima

Cancelleria:
Rinunce - Termine di ufficio - Trasferimento - Nomine - X Consiglio Presbiterale - 
X Consiglio Pastorale Diocesano - Commissione Diocesana per la Sindone - Nomine 
o conferme in Istituzioni varie - Parrocchia Spirito Santo in Grugliasco - Cappellano 
militare - Sacerdote extradiocesano defunto - Sacerdoti diocesani defunti

Documentazione

Beatificazione del Venerabile Marcantonio Durando:
Alla scuola di Gesù Crocifisso
Il "S. Vincenzo d’Italia" inginocchiato accanto ai sofferenti (p. Roberto D'Amico. C.M.)
Umile e appassionato testimone del Vangelo (Luigi Nuovo)
L’amore e il dolore si abbracciano sul Calvario (LC.)
Quella novena recitata per impetrare la grazia (R DA.)
«Abbiamo perduto un padre acquistiamo un protettore in Cielo» (R.D.A.)

L’umiltà profonda di un Pontificato realmente universale (Card. Camillo Ruini)

Le Chiese in Umbria e i giovani (/ Vescovi della Conferenza Episcopale Umbra)

L’apertura del Concilio Vaticano II nel diario di Mons. Loris Francesco Capovilla, segre­
tario del Beato Giovanni XXIII (don Pier Giuseppe Accornero)

La piccola famiglia domestica per la grande famiglia della parrocchia (* Paolo Romeo)

Le radici cristiane dell'Europa (Card. Mario Francesco Pompedda)

Gl® 
|51* 
Ì51' 
|5'?

1515

152'

153’

1540 

154’



Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica

ROSARIUM VIRGINIS MARIAE
DEL SOMMO PONTEFICE

GIOVANNI PAOLO II
ALL'EPISCOPATO, AL CLERO E AI FEDELI 

SUL SANTO ROSARIO

INTRODUZIONE

1. Il Rosario della Vergine Maria, sviluppatosi 
gradualmente nel Secondo Millennio al soffio 
dello Spirito di Dio, è preghiera amata da nume­
rosi Santi e incoraggiata dal Magistero. Nella sua 
semplicità e profondità, rimane, anche in questo 
Terzo Millennio appena iniziato, una preghiera di 
grande significato, destinata a portare frutti di 
santità. Essa ben s’inquadra nel cammino spiri­
tuale di un Cristianesimo che, dopo duemila anni, 
non ha perso nulla della freschezza delle origini, 
e si sente spinto dallo Spirito di Dio a «prendere 
n largo» («due in altum!») per ridire, anzi “gri­
dare” Cristo al mondo come Signore e Salvatore, 
come «la via, la verità e la vita» (Gv 14,6), come 
«traguardo della storia umana, il fulcro nel quale 
convergono gli ideali della storia e della civiltà»'.

• Romani Pontefici e il Rosario

2. A questa preghiera hanno attribuito gran­
de importanza tanti miei Predecessori. Partico­
lari benemerenze ebbe, al riguardo, Leone XIII 
ehe il ls settembre 1883 promulgava l’Encicli-

II Rosario, infatti, pur caratterizzato dalla sua 
fisionomia mariana, è preghiera dal cuore cristo­
logico. Nella sobrietà dei suoi elementi, concen­
tra in sé la profondità dell'intero messaggio 
evangelico, di cui è quasi un compendio2. In esso 
riecheggia la preghiera di Maria, il suo perenne 
Magnificat per l’opera dell'Incarnazione reden­
trice iniziata nel suo grembo verginale. Con esso 
il popolo cristiano si mette alla scuola di Maria, 
per lasciarsi introdurre alla contemplazione della 
bellezza del volto di Cristo e all’esperienza della 
profondità del suo amore. Mediante il Rosario il 
credente attinge abbondanza di grazia, quasi rice­
vendola dalle mani stesse della Madre del Re­
dentore.

ca Supremi apostolatus officio', alto pronuncia­
mento col quale inaugurava numerosi altri inter­
venti su questa preghiera indicandola come effi­
cace strumento spirituale di fronte ai mali della

1 Concilio Vaticano II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 45. 
Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Màrialis cultus (2 febbraio 1974). 42: AAS 66 (1974), 153.

1 Cfr. Acta Leonis XIII. 3 (1884), 280-289.

1399



1400 Atti del Santi) Padre

società. Tra i Papi più recenti che. in epoca con­
ciliare. si sono distinti nella promozione del 
Rosario desidero ricordare il Beato Giovanni 
XXIII4 e soprattutto Paolo VI, che nell’Esorta­
zione Apostolica Marialis cultus sottolineò, in 
armonia con l'ispirazione del Concilio Ecume­
nico Vaticano II. il carattere evangelico del Rosa­
rio ed il suo orientamento cristologico.

lo stesso, poi, non ho tralasciato occasione per 
esortare alla frequente recita del Rosario. Fin dai 
miei anni giovanili questa preghiera ha avuto un 
posto importante nella mia vita spirituale. Me lo 
ha ricordato con forza il mio recente viaggio in 
Polonia, e soprattutto la visita al Santuario di 
Kalwaria. Il Rosario mi ha accompagnato nei 
momenti della gioia e in quelli della prova. Ad 
esso ho consegnato tante preoccupazioni, in esso 
ho trovato sempre conforto. Ventiquattro anni fa, 
il 29 ottobre 1978, ad appena due settimane dal­
l’elezione alla Sede di Pietro, quasi aprendo il 
mio animo così mi esprimevo: «Il Rosario è la 
mia preghiera prediletta. Preghiera meravigliosa! 
Meravigliosa nella sua semplicità e nella sua 
profondità. [...] Si può dire che il Rosario è. in un 
certo modo, un commento-preghiera dell'ultimo 
capitolo della Costituzione Lumen gentium del 
Vaticano II. capitolo che tratta della mirabile pre-

Ottobre 2002 - ottobre 2003: Anno del Rosario

3. Per questo, sull’onda della riflessione of­
ferta nella Lettera Apostolica Novo Millennio 
ineunte, nella quale ho invitato il Popolo di Dio, 
dopo l’esperienza giubilare, a «ripartire da Cri­
sto»6, ho sentito il bisogno di sviluppare una 
riflessione sul Rosario, quasi a coronamento ma­
riano della stessa Lettera Apostolica, per esortare 
alla contemplazione del volto di Cristo in com­
pagnia e alla scuola della sua Madre Santissima. 
Recitare il Rosario, infatti, non è altro che con­
templare con Maria il volto di Cristo. A dare 
maggiore rilevanza a questo invito, prendendo 
occasione dal prossimo centoventesimo anni­
versario della menzionata Enciclica di Leone 
XIII. desidero che questa preghiera nel corso del­
l'anno venga particolarmente proposta e valo­
rizzata nelle varie comunità cristiane. Procla­
mo, pertanto, l’anno che va dall’ottobre di que-

senza della Madre di Dio nel mistero di Cristo e 
della Chiesa. Difatti, sullo sfondo delle parole 
Ave Maria passano davanti agli occhi dell'anima 
i principali episodi della vita di Gesù Cristo. Ess' 
si compongono nell'insieme dei misteri gaudiosi- 
dolorosi e gloriosi, e ci mettono in comunione 
viva con Gesù attraverso - potremmo dire - ® 
Cuore della sua Madre. Nello stesso tempo il 
nostro cuore può racchiudere in queste decine del 
Rosario tutti i fatti che compongono la vita del" 
l'individuo, della famiglia, della Nazione, dell* 
Chiesa e dell'umanità. Vicende personali e 
vicende del prossimo e. in modo particolare, di 
coloro che ci sono più vicini, che ci stanno piùa 
cuore. Così la semplice preghiera del Rosati0 
batte il ritmo della vita umana» '.

Con queste parole, miei cari fratelli e sorelle- 
immettevo nel ritmo quotidiano del Rosario 11 
mio primo anno di Pontificato. Oggi, all'ini:’0 
del venticinquesimo anno di servizio come Sut' 
cessare di Pietro, desidero fare altrettanto- 
Quante grazie ho ricevuto in questi anni dall3 
Vergine Santa attraverso il Rosario: Magnifico1 
anima mea Dominum'. Desidero elevare il mio 
grazie al Signore con le parole della sua Madre 
Santissima, sotto la cui protezione ho posto d 
mio ministero petrino: Totus tuus'.

sfanno all'ottobre del 2003 Anno del Rosario-
Affido questa indicazione pastorale all’inizi*' 

tiva delle singole comunità ecclesiali. Con essa 
non intendo intralciare, ma piuttosto integrare e 
consolidare i piani pastorali delie Chiese partico­
lari. Ho fiducia che essa venga accolta con gene­
rosità e prontezza. Il Rosario, se riscoperto nel 
suo pieno significato, porta al cuore stesso della 
vita cristiana ed offre un'ordinaria quanto 
feconda opportunità spirituale e pedagogica per 
la contemplazione personale, la formazione del 
Popolo di Dio e la nuova evangelizzazione. Mi 
piace ribadirlo anche nel ricordo gioioso di un 
altro anniversario: i 40 anni dall'inizio del Con­
cilio Ecumenico Vaticano II ( 11 ottobre 1962). la 
«grande grazia» predisposta dallo spirito di Dio 
per la Chiesa del nostro tempo’.

4 Degna di nota è. in particolare, la sua Epistola Apostolica sul Rosario // religioso convegno (29 settembre 
19611:445 53 (19611,641-647.

' Angelus: Insegnamenti, 1 (1978), 75-76.
6 44S93 (2001), 285.
7 Giovanni XXIII negli anni di preparazione del Concilio non aveva mancato di invitare la comunità cristiana 

alla recita del Rosario per la riuscita di questo evento ecclesiale: cfr. Lettera a! Cardinale Vicario del 28 settembre 
I960: 44S 52 (1960). 814-817.



Atti del Santo Padre 1401

Obiezioni al Rosario

4. L’opportunità di tale iniziativa emerge da 
diverse considerazioni. La prima riguarda l'ur­
genza di fronteggiare una certa crisi di questa 
preghiera che, nell'attuale contesto storico e teo­
logico, rischia di essere a torto sminuita nel suo 
valore e perciò scarsamente proposta alle nuove 
generazioni. C'è chi pensa che la centralità della 
Liturgia, giustamente sottolineata dal Concilio 
Ecumenico Vaticano li, abbia come necessaria 
conseguenza una diminuzione dell'importanza 
del Rosario. In realtà, come precisò Paolo VI, 
questa preghiera non solo non si oppone alla 
Liturgia, ma le fa da supporto, giacché ben la 
introduce e la riecheggia, consentendo di viverla

'ia di contemplazione

5. Ma il motivo più importante per riproporre 
con forza la pratica del Rosario è il fatto che esso 
costituisce un mezzo validissimo per favorire tra 
1 fedeli quell’impegno di contemplazione del 
mistero cristiano che ho proposto nella Lettera 
Apostolica Novo Millennio ineunte come vera e 
propria “pedagogia della santità": «C'è bisogno 
di un Cristianesimo che si distingua innanzi tutto 
nell’arte della preghiera» ’. Mentre nella cultura 
contemporanea, pur tra tante contraddizioni, 
affiora una nuova esigenza di spiritualità, solleci-

con pienezza di partecipazione interiore, racco­
gliendone frutti nella vita quotidiana.

Forse c’è anche chi teme che essa possa risul­
tare poco ecumenica, per il suo carattere spicca­
tamente mariano. In realtà, essa si pone nel più 
limpido orizzonte di un culto alla Madre di Dio. 
quale il Concilio l'ha delineato: un culto orien­
tato al centro cristologico della fede cristiana, in 
modo che «quando è onorata la Madre, il Figlio 
[...] sia debitamente conosciuto, amato, glorifi­
cato»’. Se riscoperto in modo adeguato, il Rosa­
rio è un aiuto, non certo un ostacolo all’ecumeni­
smo!

tata anche da influssi di altre religioni, è più che 
mai urgente che le nostre comunità cristiane di­
ventino «autentiche “scuole" di preghiera»1".

Il Rosario si pone nella migliore e più collau­
data tradizione della contemplazione cristiana. 
Sviluppatosi in Occidente, esso è preghiera tipi­
camente meditativa e corrisponde, in qualche 
modo, alla "preghiera del cuore" o "preghiera di 
Gesù" germogliata sull’humus dell’Oriente cri­
stiano.

Preghiera per la pace e per la famiglia

6- A dare maggiore attualità al rilancio del 
Rosario si aggiungono alcune circostanze stori- 
che. Prima fra esse, l’urgenza di invocare da Dio 
'I dono della pace. 11 Rosario è stato più volte 
Proposto dai miei Predecessori e da me stesso 
come preghiera per la pace. All’inizio di un Mil­
lennio, che è cominciato con le raccapriccianti 
scene dell’attentato dell’ 11 settembre 2001 e che 
registra ogni giorno in tante parti del mondo 
nuove situazioni di sangue e di violenza, risco­
prire il Rosario significa immergersi nella con­
templazione del mistero di Colui che «è la nostra 
Pace» avendo fatto «dei due un popolo solo, 
abbattendo il muro di separazione che era fram­
mezzo, cioè l’inimicizia» (£/2,14). Non si può 
quindi recitare il Rosario senza sentirsi coinvolti

in un preciso impegno di servizio alla pace, con 
una particolare attenzione alla terra di Gesù, 
ancora così provata, e tanto cara al cuore cri­
stiano.

Analoga urgenza di impegno e di preghiera 
emerge su un altro versante critico del nostro 
tempo, quello della famiglia, cellula della so­
cietà, sempre più insidiata da forze disgregatrici 
a livello ideologico e pratico, che fanno temere 
per il futuro di questa fondamentale e irrinuncia­
bile istituzione e, con essa, per le sorti dell’intera 
società. 11 rilancio del Rosario nelle famiglie cri­
stiane. nel quadro di una più larga pastorale della 
famiglia, si propone come aiuto efficace per argi­
nare gli effetti devastanti di questa crisi epocale.

Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium. 66. 
’ N. 32: Le.. 288.

10 Ihid., 33: Le.. 289.



1402 Atti del Santo Padre

«Ecco la tua madre!» (Gv 19,27)

7. Numerosi segni dimostrano quanto la Ver­
gine Santa voglia anche oggi esercitare, proprio 
attraverso questa preghiera, la premura materna 
alla quale il Redentore moribondo affidò, nella 
persona del discepolo prediletto, tutti i figli della 
Chiesa: «Donna, ecco il tuo figlio!» (Gv 19,26). 
Sono note le svariate circostanze, tra il dicianno­
vesimo e il ventesimo secolo, nelle quali la 
Madre di Cristo ha fatto in qualche modo sentire

la sua presenza e la sua voce per esortare il 
Popolo di Dio a questa forma di orazione con­
templativa. Desidero in particolare ricordare, pd 
l’incisiva influenza che conservano nella vita de 
cristiani e per l’autorevole riconoscimento avuto 
dalla Chiesa, le apparizioni di Lourdes e di Fa­
tima", i cui rispettivi Santuari sono meta di nu­
merosi pellegrini, in cerca di sollievo e di spe­
ranza.

Sulle orme dei testimoni

8. Sarebbe impossibile citare lo stuolo innu­
merevole di Santi che hanno trovato nel Rosario 
un’autentica via di santificazione. Basterà ricor­
dare San Luigi Maria Grignion de Montfort, 
autore di una preziosa opera sul Rosario'2, e, più 
vicino a noi, Padre Pio da Pietrelcina, che ho 
avuto recentemente la gioia di canonizzare. Uno 
speciale carisma poi, quale vero apostolo del 
Rosario, ebbe il Beato Bartolo Longo. Il suo 
cammino di santità poggia su un'ispirazione 
udita nel profondo del cuore: «Chi propaga il 
Rosario è salvo!»15. Su questa base, egli si sentì

chiamato a costruire a Pompei un tempio dedi­
cato alla Vergine del Santo Rosario sullo sfondo 
dei resti dell’antica Città, appena lambita dal­
l’annuncio cristiano prima di essere sepolta nel 
79 dall’eruzione del Vesuvio, ed emersa secoli 
dopo dalle sue ceneri a testimonianza delle luci e 
delle ombre della civiltà classica.

Con l’intera sua opera e, in particolare, attra­
verso i "Quindici Sabati". Bartolo Longo svi­
luppò l’anima cristologica e contemplativa del 
Rosario, trovando particolare incoraggiamentoe 
sostegno in Leone XIII. il "Papa del Rosario-

CAPITOLO I
CONTEMPLARE CRISTO CON MARIA

Un volto splendido come il sole

9. «E apparve trasfigurato davanti a loro; il 
suo volto brillò come il sole» (Mt 17,2). La scena 
evangelica della trasfigurazione di Cristo, nella 
quale i tre Apostoli Pietro, Giacomo e Giovanni 
appaiono come rapiti dalla bellezza del Reden­
tore, può essere assunta ad icona della contem­
plazione cristiana. Fissare gli occhi sul volto di 
Cristo, riconoscerne il mistero nel cammino ordi­
nario e doloroso della sua umanità, fino a co­
glierne il fulgore divino definitivamente manife­
stato nel Risorto glorificato alla destra del Padre.

è il compito di ogni discepolo di Cristo; è quin­
di anche compito nostro. Contemplando questo 
volto ci apriamo ad accogliere il mistero della 
vita trinitaria, per sperimentare sempre nuova­
mente l’amore del Padre e godere della gioia 
dello Spirito Santo. Si realizza così anche per noi 
la parola di San Paolo: «Riflettendo come in uno 
specchio la gloria del Signore, veniamo trasfor­
mati in quella medesima immagine, di gloria in 
gloria, secondo l’azione dello Spirito del Signo­
re» (2Cor 3,18).

" È noto e va ribadito che le rivelazioni private non sono della stessa natura della rivelazione pubblica, nor­
mativa per tutta la Chiesa. È compito del Magistero discernere e riconoscere l’autenticità ed il valore delle rivela­
zioni private per la pietà dei fedeli.

2 // segreto meraviglioso del Santo Rosario per convertirsi e salvarsi: Opere. 1. Scritti Spirituali. Roma 1990* 
pp. 729-843.

5 B. Bartolo Longo, Storia del Santuario di Pompei. Pompei 1990. p. 59.



Atti del Santo Padre 1403

Maria modello di contemplazione

10. La contemplazione di Cristo ha in Maria il 
suo modello insuperabile. Il volto del Figlio le 
appartiene a titolo speciale. È nel suo grembo che 
si è plasmato, prendendo da Lei anche un’umana 
somiglianza che evoca un’intimità spirituale certo 
ancora più grande. Alla contemplazione del volto 
di Cristo nessuno si è dedicato con altrettanta 
assiduità di Maria. Gli occhi del suo cuore si con­
centrano in qualche modo su di Lui già nell’An­
nunciazione, quando lo concepisce per opera 
dello Spirito Santo; nei mesi successivi comincia 
a sentirne la presenza e a presagirne i lineamenti. 
Quando finalmente lo dà alla luce a Betlemme, 
anche i suoi occhi di carne si portano teneramente 
sul volto del Figlio, mentre lo avvolge in fasce e 
lo depone nella mangiatoia (cfr. Le 2,7).

Da allora il suo sguardo, sempre ricco di ado­
rante stupore, non si staccherà più da Lui. Sarà

talora uno sguardo interrogativo, come nell’epi­
sodio dello smarrimento nel tempio: «Figlio, per­
ché ci hai fatto così?» (Le 2,48); sarà in ogni caso 
uno sguardo penetrante, capace di leggere nel­
l'intimo di Gesù, fino a percepirne i sentimenti 
nascosti e a indovinarne le scelte, come a Cana 
(cfr. Gv 2,5); altre volte sarà uno sguardo addo­
lorato, soprattutto sotto la croce, dove sarà 
ancora, in certo senso, lo sguardo della “parto­
riente”, giacché Maria non si limiterà a condivi­
dere la passione e la morte dell’Unigenito, ma 
accoglierà il nuovo figlio a Lei consegnato nel 
discepolo prediletto (cfr. Gv 19,26-27); nel mat­
tino di Pasqua sarà uno sguardo radioso per la 
gioia della risurrezione e, infine, uno sguardo 
ardente per l’effusione dello Spirito nel giorno di 
Pentecoste (cfr. At 1,14).

I ricordi di Maria

IL Maria vive con gli occhi su Cristo e fa 
tesoro di ogni sua parola: «Serbava tutte queste 
cose meditandole nel suo cuore» (Le 2,19; cfr. 
2,51). I ricordi di Gesù, impressi nel suo animo, 
1 hanno accompagnata in ogni circostanza, por­
tandola a ripercorrere col pensiero i vari momenti 
della sua vita accanto al Figlio. Sono stati quei 
ricordi a costituire, in certo senso, il “rosario” 
che Ella stessa ha costantemente recitato nei 
giorni della sua vita terrena.

Ed anche ora, tra i canti di gioia della Gerusa-

Rosario, preghiera contemplativa

12. Il Rosario, proprio a partire dall’espe­
rienza di Maria, è una preghiera spiccatamente 
contemplativa. Privato di questa dimensione, ne 
uscirebbe snaturato, come sottolineava Paolo VI: 
«Senza contemplazione, il Rosario è corpo 
senza anima, e la sua recita rischia di divenire 
meccanica ripetizione di formule e di contrad­
dire all’ammonimento di Gesù: “Quando pre­
gate, non siate ciarlieri come i pagani, che cre­
dono di essere esauditi in ragione della loro 
loquacità” (Mt 6,7). Per sua natura la recita del

lemme celeste, i motivi del suo grazie e della sua 
lode permangono immutati. Sono essi ad ispirare 
la sua materna premura verso la Chiesa pellegri­
nante, nella quale Ella continua a sviluppare la 
trama del suo "racconto” di evangelizzatrice. 
Maria ripropone continuamente ai credenti i 
"misteri” de! suo Figlio, col desiderio che siano 
contemplati, affinché possano sprigionare tutta la 
loro forza salvifica. Quando recita il Rosario, la 
comunità cristiana si sintonizza col ricordo e con 
lo sguardo di Maria.

Rosario esige un ritmo tranquillo e quasi un 
indugio pensoso, che favoriscano nell'orante la 
meditazione dei misteri della vita del Signore, 
visti attraverso il Cuore di Colei che al Signore 
fu più vicina, e ne dischiudano le insondabili ric­
chezze» l4.

Mette conto di soffermarci su questo pro­
fondo pensiero di Paolo VI, per far emergere 
alcune dimensioni del Rosario che meglio ne 
definiscono il carattere proprio di contempla­
zione cristologica.

" Marialis cultus, 47: l.c., 156.



1404 Atti del Santo Padre

Ricordare Cristo con Maria

13. Il contemplare di Maria è innanzi tutto un 
ricordare. Occorre tuttavia intendere questa 
parola nel senso biblico della memoria (zakar), 
che attualizza le opere compiute da Dio nella sto­
ria della salvezza. La Bibbia è narrazione di 
eventi salvifici, che hanno il loro culmine in Cri­
sto stesso. Questi eventi non sono soltanto un 
“ieri"; sono anche /' "oggi" della salvezza. Que­
sta attualizzazione si realizza in particolare nella 
Liturgia: ciò che Dio ha compiuto secoli or sono 
non riguarda soltanto i testimoni diretti degli 
eventi, ma raggiunge con il suo dono di grazia 
l'uomo di ogni tempo. Ciò vale, in certo modo, 
anche di ogni altro devoto approccio a quegli 
eventi: "farne memoria”, in atteggiamento di 
fede e di amore, significa aprirsi alla grazia che 
Cristo ci ha ottenuto con i suoi misteri di vita, 
morte e risurrezione.

Per questo, mentre va ribadito con il Concilio 
Vaticano II che la Liturgia, quale esercizio del-

Imparare (.'risto da Maria

14. Cristo è il Maestro per eccellenza, il rive­
latore e la rivelazione. Non si tratta solo di impa­
rare le cose che Egli ha insegnato, ma di "impa­
rare Lui". Ma quale maestra, in questo, più 
esperta di Maria? Se sul versante divino è lo Spi­
rito il Maestro interiore che ci porta alla piena 
verità di Cristo (cfr. Gv 14,26; 15,26; 16,13), tra 
gli esseri umani, nessuno meglio di Lei conosce 
Cristo, nessuno come la Madre può introdurci a 
una conoscenza profonda del suo mistero.

Il primo dei "segni" compiuto da Gesù - la 
trasformazione dell'acqua in vino alle nozze di 
Cana - ci mostra Maria appunto nella veste di 
maestra, mentre esorta i servi a eseguire le dispo­
sizioni di Cristo (cfr. Gv 2,5). E possiamo imma­
ginare che tale funzione Ella abbia svolto per i 
discepoli dopo l'Ascensione di Gesù, quando

Conformarsi a Cristo con Maria

15. La spiritualità cristiana ha come suo 
carattere qualificante l'impegno del discepolo di 
conformarsi sempre più pienamente al suo Mae­
stro (cfr. Km 8,29; FU 3,10.21 ). L'effusione dello 
Spirito nel Battesimo inserisce il credente come 
tralcio nella vite che è Cristo (cfr. Gv 15,5). lo

l'ufficio sacerdotale di Cristo e culto pubblico,? 
«il culmine verso cui tende l'azione della Chiesa 
e, insieme, la fonte da cui promana tutta la sua 
forza» ", occorre anche ricordare che la vita spi' 
rituale «non si esaurisce nella partecipazione alla 
sola sacra Liturgia. Il cristiano, chiamato alla 
preghiera in comune, nondimeno deve anche 
entrare nella sua camera per pregare il Padre nel 
segreto (cfr. Mi 6,6); anzi, deve pregare inces­
santemente come insegna l’Apostolo (cfr. IT* 
5.17)»'L II Rosario si pone, con una sua specifi­
cità. in questo variegato scenario della preghie18 
"incessante", e se la Liturgia, azione di Cristoe 
della Chiesa, è azione salvifica per eccellenza^ 
Rosario, quale meditazione su Cristo con Maria- 
è contemplazione salutare. L'immergersi infar­
di mistero in mistero, nella vita del Redentore, fi* 
sì che quanto Egli ha operato e la Liturgia attua­
lizza venga profondamente assimilato e piasi® 
resistenza.

rimase con loro ad attendere lo Spirito Santo e h 
confortò nella prima missione. Il passare eoo 
Maria attraverso le scene del Rosario è con* 
mettersi alla "scuola" di Maria per leggere Co­
sto, per penetrarne i segreti, per capirne il mes­
saggio.

Una scuola, quella di Maria, tanto più effi­
cace, se si pensa che Ella la svolge ottenendoci in 
abbondanza i doni dello Spirito Santo e insieme 
proponendoci l'esempio di quella «peregrina­
zione della fede» . nella quale è maestra incom­
parabile. Di fronte a ogni mistero del Figlio. Ella 
ci invita, come nella sua Annunciazione, a pone 
con umiltà gli interrogativi che aprono alla luce, 
per concludere sempre con l'obbedienza della 
fede: «Sono la serva del Signore, avvenga di me 
quello che hai detto» (Le 1.38).

costituisce membro del suo mistico Corpo (cfr. 
ICor 12,12: Rm 12,5). A questa unità iniziale, 
tuttavia, deve corrispondere un cammino di assi­
milazione crescente a Lui, che orienti sempre più 
il comportamento del discepolo secondo la 
"logica" di Cristo: «Abbiate in voi gli stessi sen­

" Cosi, sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium. IO.
16 thid.. 12.

Lumen gentium. 58.

i



Atti del Santo Padre 1405

timenti che furono in Cristo Gesù» (FU 2,5). 
Occorre, secondo le parole dell'Apostolo, «rive­
stirsi di Cristo» (cfr. Rm 13,14; Gal 3,27).

Nel percorso spirituale del Rosario, basato 
sulla contemplazione incessante - in compagnia 
di Maria - del volto di Cristo, questo ideale esi­
gente di conformazione a Lui viene perseguito 
«traverso la via di una frequentazione che 
Potremmo dire "amicale’’. Essa ci immette in 
modo naturale nella vita di Cristo e ci fa come 
respirare” i suoi sentimenti. Dice in proposito il 

Beato Bartolo Longo: «Come due amici, prati­
cando frequentemente insieme, sogliono confor­
marsi anche nei costumi, così noi, conversando 
familiarmente con Gesù e la Vergine, nel medi 
•are i Misteri del Rosario, e formando insieme 
•ma medesima vita con la Comunione, possiamo 
divenire, per quanto ne sia capace la nostra bas- 
tozza. simili ad essi, ed apprendere da questi 
tonimi esemplari il vivere umile, povero, nasco- 
sto, paziente e perfetto»1".

Per questo processo di conformazione a Cri- 
st<>, nel Rosario, noi ci affidiamo in particolare 
all’azione materna della Vergine Santa. Colei che 
di Cristo è la genitrice, mentre è ella stessa 
appartenente alla Chiesa quale «membro eccelso 
e del tutto eccezionale»1'', è al tempo stesso la 
Madre della Chiesa”. Come tale continuamente 
genera” figli al Corpo mistico del Figlio. Lo fa 

mediante l’intercessione, implorando per essi 
। effusione inesauribile dello Spirito. Ella è l'ico- 
ia perfetta della maternità della Chiesa.

Supplicare Cristo con Maria

16. Cristo ci ha invitati a rivolgerci a Dio con 
•nsistenza e fiducia per essere esauditi: «Chiedete 
evi sarà dato; cercate e troverete: bussate e vi sarà 
aperto» (Mi 7,7). Il fondamento di questa effica- 
c>a della preghiera è la bontà del Padre, ma anche 
'a mediazione presso di Lui da parte di Cristo 
stesso (cfr. IGv 2.1) e l’azione dello Spirito 
Santo, che «intercede per noi» secondo i disegni 
di Dio (cfr. Rm 8,26-27). Noi infatti «nemmeno 
sappiamo che cosa sia conveniente domandare» 
wn 8, 26) e talvolta non veniamo esauditi perché 
«chiediamo male» (cfr. Gc 4,2-3).

Il Rosario ci trasporta misticamente accanto a 
Maria impegnata a seguire la crescita umana di 
Cristo nella casa di Nazaret. Ciò le consente di 
educarci e di plasmarci con la medesima solleci­
tudine, fino a che Cristo non «sia formato» in noi 
pienamente (cfr. Gal 4.19). Questa azione di 
Maria, totalmente fondata su quella di Cristo e ad 
essa radicalmente subordinata, «non impedisce 
minimamente l’unione immediata dei credenti 
con Cristo, ma la facilita»’". È il luminoso prin­
cipio espresso dal Concilio Vaticano 11. che ho 
sperimentato tanto fortemente nella mia vita, 
facendone la base del mio motto episcopale: 
Totus tuus2'. Un motto, com’è noto, ispirato alla 
dottrina di San Luigi Maria Grignion de 
Montfort. che così spiegava il ruolo di Maria nel 
processo di conformazione a Cristo di ciascuno 
di noi: «Tutta la nostra perfezione consiste nel­
l'essere conformi, uniti e consacrati a Gesù Cri­
sto. Perciò la più perfetta di tutte le devozioni è 
incontestabilmente quella che ci conforma, uni­
sce e consacra più perfettamente a Gesù Cristo. 
Ora, essendo Maria la creatura più conforme a 
Gesù Cristo, ne segue che. tra tutte le devozioni, 
quella che consacra e conforma di più un'anima 
a Nostro Signore è la devozione a Maria, sua 
santa Madre, e che più un’anima sarà consacrata 
a lei, più sarà consacrata a Gesù Cristo»”. Mai 
come nel Rosario la via di Cristo e quella di 
Maria appaiono così profondamente congiunte. 
Maria non vive che in Cristo e in funzione di 
Cristo!

A sostegno della preghiera, che Cristo e lo 
Spirito fanno sgorgare nel nostro cuore, inter­
viene Maria con la sua intercessione materna. 
«La preghiera della Chiesa è come sostenuta 
dalla preghiera di Maria»”. In effetti, se Gesù, 
unico Mediatore, è la Via della nostra preghiera. 
Maria, pura trasparenza di Lui. mostra la Via. ed 
«è a partire da questa singolare cooperazione di 
Maria all’azione dello Spirito Santo, che le 
Chiese hanno sviluppato la preghiera alla Santa 
Madre di Dio, incentrandola sulla persona di Cri­
sto manifestata nei suoi misteri»24. Alle nozze di

I Quindici Sabati del Santissimo Rosario. 27’ ed.. Pompei 1916. p. 27.
19 Lumen gentium, 53.
20 Ibid.. 60.
21 Cfr. Primo radiomessaggio Urbi et Orbi (17 ottobre 1978): 445 70 (1978). 927.
22 Trattato della vera devozione a Maria. 120: Opere. 1. Scritti spirituali. Roma 1990. p. 430.
22 Catechismi) della Chiesa Cattolica. 2679.
24 Ibid.. 2675.



1406 Atti del Santo Padre

Cana il Vangelo mostra appunto l’efficacia del­
l’intercessione di Maria, che si fa portavoce 
presso Gesù delle umane necessità: «Non hanno 
più vino» (Gv 2,3).

Il Rosario è insieme meditazione e supplica. 
L’insistente implorazione della Madre di Dio 
poggia sulla fiducia che la sua materna interces­
sione può tutto sul cuore del Figlio. Ella è «onni­
potente per grazia»2', come, con audace espres­
sione da ben comprendere, diceva nella sua Sup­
plica alla Vergine il Beato Bartolo Longo. Una 
certezza, questa, che, a partire dal Vangelo, si è

andata consolidando per via di esperienza nd 
popolo cristiano. Il sommo poeta Dante la inter­
preta stupendamente, nella linea di San Ber 
nardo, quando canta:

«Donna, se’ tanto grande e tanto vali, 
che qual vuol grazia e a te non ricorre, 
sua disianza vuol volar sanz’ali»26.
Nel Rosario Maria, santuario dello Spin1'' 

Santo (cfr. Le 1,35), mentre è supplicata dane­
si pone per noi davanti al Padre che l’ha colati 
di grazia e al Figlio nato dal suo grembo, 
gando con noi e per noi.

Annunciare Cristo con Maria

17. Il Rosario è anche un percorso di annun­
cio e di approfondimento, nel quale il mistero di 
Cristo viene continuamente ripresentato ai 
diversi livelli dell’esperienza cristiana. Il mo­
dulo è quello di una presentazione orante e con­
templativa, che mira a plasmare il discepolo 
secondo il cuore di Cristo. In effetti, se nella 
recita del Rosario tutti gli elementi per un’effi­
cace meditazione vengono adeguatamente valo­
rizzati, ne nasce, specialmente nella celebra­
zione comunitaria nelle parrocchie e nei san­
tuari. una significativa opportunità catechetica

che i Pastori devono saper cogliere. La Vergine 
del Rosario continua anche in questo modo 
sua opera di annuncio di Cristo. La storia 
Rosario mostra come questa preghiera sia stataJ 
utilizzata specialmente dai Domenicani, in un 
momento difficile per la Chiesa a motivo 1,1 
diffondersi dell’eresia. Oggi siamo davanti 
nuove sfide. Perché non riprendere in mano1 
Corona con la fede di chi ci ha preceduto- 
Rosario conserva tutta la sua forza e rimane U* 
risorsa non trascurabile nel corredo pastorale1' 
ogni buon evangelizzatore.

CAPITOLO II 
MISTERI DI CRISTO - MISTERI DELLA MADRE

Il Rosario "compendio del Vangelo"

18. Alla contemplazione del volto di Cristo 
non ci si introduce che ascoltando, nello Spirito, 
la voce del Padre, perché «nessuno conosce il 
Figlio se non il Padre» (Mt 11,27). Nei pressi di 
Cesarea di Filippo, di fronte alla confessione di 
Pietro, Gesù preciserà la fonte di una così lim­
pida intuizione della sua identità: «Né la carne né 
il sangue te l’hanno rivelato, ma il Padre mio che 
sta nei cieli» (Mt 16,17). È necessaria dunque la 
rivelazione dall’alto. Ma, per accoglierla, è indi­
spensabile mettersi in ascolto: «Solo l'esperienza 
del silenzio e della preghiera offre l’orizzonte 
adeguato in cui può maturare e svilupparsi la

conoscenza più vera, aderente e coerente, di quel 
mistero»27.

Il Rosario è uno dei percorsi tradizionali della 
preghiera cristiana applicata alla contemplaci01* 
del volto di Cristo. Così lo descrisse il Papa Pa°l 
VI: «Preghiera evangelica, incentrata nel miste' 
dell'Incarnazione redentrice, il Rosario è. du° 
que. preghiera di orientamento nettamente crisi0 
logico. Infatti, il suo elemento caratteristico' 
ripetizione litanica del "Rallegrati, Maria 
diviene anch’esso lode incessante a Cristo, tef 
mine ultimo dell’annuncio dell’Angelo e 11 
saluto della madre del Battista: "Benedetto 1

” La Supplica alla Regina del Santo Rosario, che si recita solennemente due volte l’anno, in maggio e 
bre. fu composta dal Beato Bartolo Longo nel 18X3. come adesione all'invito del Papa Leone XIII ai cattolici.nt 
sua prima Enciclica sul Rosario, per un impegno spirituale volto a fronteggiare i mali della società.

Divina Commedia. Paradiso XXXIII. 13-15.
Novo Millennio ineunte. 20: Le., 279.



Atti del Santo Padre 1407

frutto del tuo seno" (Le 1,42). Diremo di più: la 
ripetizione dell’Ave Maria costituisce l’ordito, sul 
quale si sviluppa la contemplazione dei misteri: il

Una opportuna integrazione

19. Dei tanti misteri della vita di Cristo, il 
Rosario, così come si è consolidato nella pratica 
più comune avvalorata dall’autorità ecclesiale, 
ne addita solo alcuni. Tale selezione è stata impo­
sta dall’ordito originario di questa preghiera, che 
si venne organizzando sul numero 150 corrispon­
dente a quello dei Salmi.

Ritengo tuttavia che. per potenziare lo spes­
sore cristologico del Rosario, sia opportuna 
nn’integrazione che. pur lasciata alla libera valo­
rizzazione dei singoli e delle comunità, gli con­
senta di abbracciare anche i misteri della vita 
Pubblica di Cristo tra il Battesimo e la Passione. 
E infatti nell’arco di questi misteri che contem­
pliamo aspetti importanti della persona di Cristo 
quale rivelatore definitivo di Dio. Egli è Colui 
ehe, dichiarato Figlio diletto del Padre nel Batte­
simo al Giordano, annuncia la venuta del Regno, 
la testimonia con le opere, ne proclama le esi­
genze. È negli anni della vita pubblica che il

Misteri della gioia

20. Il primo ciclo, quello dei “misteri gau­
diosi”, è effettivamente caratterizzato dalla gioia 

irradia dall'evento dell'Incarnazione. Ciò è 
evidente fin dall’Annunciazione, dove il saluto di 
Gabriele alla Vergine di Nazaret si riallaccia 
all’invito alla gioia messianica: «Rallegrati. 
Maria». A questo annuncio approda tutta la sto­
ria della salvezza, anzi, in certo modo, la storia 
stessa del mondo. Se infatti il disegno del Padre 
e di ricapitolare in Cristo tutte le cose (cfr. Ef 
UO), è l’intero universo che in qualche modo è 
raggiunto dal divino favore con cui il Padre si 
china su Maria per renderla Madre del suo Figlio. 
A sua volta, tutta l’umanità è come racchiusa nel 
fiat con cui Ella prontamente corrisponde alla 
volontà di Dio.

All’insegna dell’esultanza è poi la scena del­
l’incontro con Elisabetta, dove la voce stessa di 
Maria e la presenza di Cristo nel suo grembo 
fanno «sussultare di gioia» Giovanni (cfr. Le 
1,44). Soffusa di letizia è la scena di Betlemme, 
>n cui la nascita del Bimbo divino, il Salvatore 
del mondo, è cantata dagli angeli e annunciata ai

Gesù, che ogni Ave Maria richiama, è quello 
stesso che la successione dei misteri ci propone, a 
volta a volta. Figlio di Dio e della Vergine»2’,

mistero di Cristo si mostra a titolo speciale quale 
mistero di lucei «Finché sono nel mondo, sono la 
luce del mondo» (Gv 9.5).

Affinché il Rosario possa dirsi in modo più 
pieno “compendio del Vangelo", è perciò conve­
niente che, dopo aver ricordato l’Incarnazione e 
la vita nascosta di Cristo (misteri della gioia), e 
prima di soffermarsi sulle sofferenze della pas­
sione (misteri del dolore), e sul trionfo della 
risurrezione (misteri della gloria), la medita­
zione si porti anche su alcuni momenti partico­
larmente significativi della vita pubblica (misteri 
delta luce). Questa integrazione di nuovi misteri, 
senza pregiudicare nessun aspetto essenziale del­
l’assetto tradizionale di questa preghiera, è desti­
nata a farla vivere con rinnovato interesse nella 
spiritualità cristiana, quale vera introduzione alla 
profondità del Cuore di Cristo, abisso di gioia e 
di luce, di dolore e di gloria.

pastori proprio come «una grande gioia» (Le 
2,10).

Ma già i due ultimi misteri, pur conservando 
il sapore della gioia, anticipano i segni del 
dramma. La presentazione al tempio, infatti, 
mentre esprime la gioia della consacrazione e 
immerge nell’estasi il vecchio Simeone, registra 
anche la profezia del «segno di contraddizione» 
che il Bimbo sarà per Israele e della spada che 
trafiggerà l’anima della Madre (cfr. Le 2,34-35). 
Gioioso e insieme drammatico è pure l’episodio 
di Gesù dodicenne al tempio. Egli qui appare 
nella sua divina sapienza, mentre ascolta e inter­
roga. e sostanzialmente nella veste di Colui che 
“insegna". La rivelazione del suo mistero di 
Figlio tutto dedito alle cose del Padre è annuncio 
di quella radicalità evangelica che pone in crisi 
anche i legami più cari dell'uomo, di fronte alle 
esigenze assolute del Regno. Gli stessi Giuseppe 
e Maria, trepidanti e angosciati, «non compre­
sero le sue parole» (Le 2,50).

Meditare i misteri "gaudiosi" significa così 
entrare nelle motivazioni ultime e nel significato

B Marialis cultus, 46: Le.. 155.



1408 Atti de! Santo Padre

profondo della gioia cristiana. Significa fissare lo 
sguardo sulla concretezza del mistero dell'Incar­
nazione e sull'oscuro preannuncio del mistero 
del dolore salvifico. Maria ci conduce ad appren­
dere il segreto della gioia cristiana, ricordandoci

Misteri della luce

21. Passando dall'infanzia e dalla vita di 
Nazaret alla vita pubblica di Gesù, la contempla­
zione ci porta su quei misteri che si possono chia­
mare, a titolo speciale, "misteri della luce”. In 
realtà, è tutto il mistero di Cristo che è luce. Egli 
è «la luce del mondo» (Gv 8,12). Ma questa 
dimensione emerge particolarmente negli anni 
della vita pubblica, quando Egli annuncia il Van­
gelo del Regno. Volendo indicare alla comunità 
cristiana cinque momenti significativi - misteri 
“luminosi” - di questa fase della vita di Cristo, 
ritengo che essi possano essere opportunamente 
individuati:
1. nel suo Battesimo al Giordano.
2. nella sua auto-rivelazione alle nozze di Cana.
3. nell'annuncio del Regno di Dio con l'invito 

alla conversione,
4. nella sua Trasfigurazione e, infine.
5. nell'istituzione dell'Eucaristia, espressione 

sacramentale del mistero pasquale.
Ognuno di questi misteri è rivelazione del 

Regno ormai giunto nella persona stessa di 
Gesù. È mistero di luce innanzi tutto il Batte­
simo al Giordano. Qui. mentre il Cristo scende, 
quale innocente che si fa “peccato" per noi (cfr. 
2Cor 5,21). nell'acqua del fiume, il cielo si apre 
e la voce del Padre io proclama Figlio diletto 
(cfr. Mt 3.17 e par.), mentre lo Spirito scende su 
di Lui per investirlo della missione che lo 
attende. Mistero di luce è l'inizio dei segni a 
Cana (cfr. Gv 2.1-12), quando Cristo, cam­
biando l’acqua in vino, apre alla fede il cuore dei 
discepoli grazie all’intervento di Maria, la prima 
dei credenti. Mistero di luce è la predicazione 
con la quale Gesù annuncia l’avvento del Regno 
di Dio e invita alla conversione (cfr. Me 1.15). 
rimettendo i peccati di chi si accosta a Lui con 
umile fiducia (cfr. Me 2,3-13; Le 7,47-48). ini-

Misteri del dolore

22. Ai misteri del dolore di Cristo i Vangeli 
danno grande rilievo. Da sempre la pietà cristiana, 
specialmente nella Quaresima, attraverso la pra­
tica della Via Crucis, si è soffermata sui singoli 
momenti della Passione, intuendo che è qui il cul­
mine della rivelazione dell'amore ed è qui la sor­

che il Cristianesimo è innanzi tutto euanghelion- 
“buona notizia", che ha il suo centro, anzi il suo 
stesso contenuto, nella persona di Cristo, il Verbo 
fatto carne, unico Salvatore del mondo.

zio del ministero di misericordia che Egli coni1' 
nuerà ad esercitare fino alla fine del mondo. spe- 
eie attraverso il sacramento della Riconcili*- 
zione affidato alla sua Chiesa (cfr. Gv 2O,22-23f 
Mistero di luce per eccellenza è poi la Trasfig*- 
razione, avvenuta, secondo la tradizione, sul 
Monte Tabor. La gloria della Divinità sfolgora 
sul volto di Cristo, mentre il Padre lo accredit11 
agli Apostoli estasiati perché lo ascoltino (cfr. 
9,35 e par.) e si dispongano a vivere con Lui il 
momento doloroso della Passione, per giunge^ 
con Lui alla gioia della Risurrezione e a una vita 
trasfigurata dallo Spirito Santo. Mistero di luo- 
è, infine, l'istituzione dell'Eucaristia, nella quale 
Cristo si fa nutrimento con il suo Corpo e il sU° 
Sangue sotto i segni del pane e del vino, testi- 
montando «sino alla fine» il suo amore per I u- 
manità (Gv 13,1 ), per la cui salvezza si offrirà!11 
sacrificio.

In questi misteri, tranne che a Cana. la pn' 
senza di Maria rimane sullo sfondo. I Vangeb 
accennano appena a qualche sua presenza occa­
sionale in un momento o nell’altro della predica­
zione di Gesù (cfr. Me 3.31 -35; Gv 2.12) e nulla 
dicono di un’eventuale presenza nel Cenacolo al 
momento dell’istituzione dell’Eucaristia. Ma la 
funzione che svolge a Cana accompagna, in qual­
che modo, tutto il cammino di Cristo. La rivela­
zione. che nel Battesimo al Giordano è offerta 
direttamente dal Padre ed è riecheggiata dal Bat­
tista. sta a Cana sulla sua bocca, e diventa la . 
grande ammonizione materna che Ella rivolge 
alla Chiesa di tutti i tempi: «Fate quello che vi 
dirà» (Gv 2.5). E ammonizione, questa, che bea 
introduce parole e segni di Cristo durante la vita 
pubblica, costituendo lo sfondo mariano di tutu1 
"misteri della luce”.

gente della nostra salvezza. Il Rosario scegli 
alcuni momenti della Passione, inducendo 1 0" 
rante a fissarvi lo sguardo del cuore e a riviverli 
Il percorso meditativo si apre col Getsemani. I' 
dove Cristo vive un momento particolarmente 
angoscioso di fronte alla volontà del Padre, all*



Atti del Santo Padre 1409

quale la debolezza della carne sarebbe tentata di 
ribellarsi. Lì Cristo si pone nel luogo di tutte le 
tentazioni deH’umanità, e di fronte a tutti i peccati 
dell’umanità, per dire al Padre: «Non sia fatta la 
mia, ma la tua volontà» (Le 22.42 e par.). Questo 
suo “sì” ribalta il "no" dei progenitori nell’Eden. 
E quanto questa adesione alla volontà del Padre 
debba costargli emerge dai misteri seguenti, nei 
Quali, la salita al Calvario, con la flagellazione, la 
coronazione di spine, la morte in croce, Egli è 
gettato nella più grande abiezione: Ecce homo'.

In questa abiezione è rivelato non soltanto l’a­
more di Dio. ma il senso stesso dell'uomo. Ecce 
homo: chi vuol conoscere l’uomo, deve saperne 
riconoscere il senso, la radice e il compimento in 
Cristo. Dio che si abbassa per amore «fino alla 
morte, e alla morte di croce» (FU 2.8). I misteri 
del dolore portano il credente a rivivere la morte 
di Gesù ponendosi sotto la croce accanto a Ma­
ria. per penetrare con Lei nell'abisso dell'amore 
di Dio per l’uomo e sentirne tutta la forza rige­
neratrice.

Misteri della gloria

23. «La contemplazione del volto di Cristo 
non può fermarsi all’immagine di Lui crocifisso. 
Egli è il Risorto!»29. Da sempre il Rosario 
esprime questa consapevolezza della fede, invi- 
tendo il credente ad andare oltre il buio della Pas- 
S1one, per fissare lo sguardo sulla gloria di Cristo 
nella Risurrezione e nell'Ascensione. Contem­
plando il Risorto il cristiano riscopre le ragioni 
‘Idia propria fede (cfr. ICor 15,14). e rivive la 
gioia non soltanto di coloro ai quali Cristo si 
manifestò - gli Apostoli, la Maddalena, i disce- 
Poli di Emmaus -, ma anche la gioia di Maria, 
che dovette fare un’esperienza non meno intensa 
ridia nuova esistenza del Figlio glorificato. A 
questa gloria che, con l'Ascensione, pone il Cri­
sto alla destra del Padre. Ella stessa sarà sollevata 
con l’Assunzione, giungendo, per specialissimo 
Privilegio, ad anticipare il destino riservato a tutti 
'giusti con la risurrezione della carne. Coronata 
'"fine di gloria - come appare nell'ultimo 
mistero glorioso - Ella rifulge quale Regina de-

Dai “misteri" al "Mistero": la via di Maria

24. Questi cicli meditativi proposti nel Santo 
Rosario non sono certo esaustivi, ma richiamano 
'essenziale, introducendo l'animo al gusto di 
"la conoscenza di Cristo che continuamente at- 
linge alla fonte pura del testo evangelico. Ogni 
àngolo tratto della vita di Cristo, com'è narrato 
dagli Evangelisti, rifulge di quel Mistero che 
supera ogni conoscenza (cfr. Ef 3,19). È il 
Mistero del Verbo fatto carne, nel quale «abita 
corporalmente tutta la pienezza della divinità» 
'Col 2,9). Per questo il Catechismo della Chiesa 
Cattolica insiste tanto sui misteri di Cristo, ricor­
dando che «tutto nella vita di Gesù è segno del

gli Angeli e dei Santi, anticipazione e vertice 
della condizione escatologica della Chiesa.

A) centro di questo percorso di gloria del 
Figlio e della Madre, il Rosario pone, nel terzo 
mistero glorioso, la Pentecoste, che mostra il 
volto della Chiesa quale famiglia riunita con 
Maria, ravvivata dall'effusione potente dello Spi­
rito. pronta per la missione evangelizzatrice. La 
contemplazione di questo, come degli altri 
misteri gloriosi, deve portare i credenti a pren­
dere coscienza sempre più viva della loro esi­
stenza nuova in Cristo, all’interno della realtà 
della Chiesa, un’esistenza di cui la scena della 
Pentecoste costituisce la grande "icona”. I 
misteri gloriosi alimentano così nei credenti la 
speranza della meta escatologica verso cui sono 
incamminati come membri del Popolo di Dio 
pellegrinante nella storia. Ciò non può non spin­
gerli ad una coraggiosa testimonianza di quel 
«lieto annunzio» che dà senso a tutta la loro esi­
stenza.

suo Mistero»’". Il "due in altum" della Chiesa 
nel Terzo Millennio si misura sulla capacità dei 
cristiani di «penetrare nella perfetta conoscenza 
del mistero di Dio, cioè Cristo, nel quale sono 
nascosti tutti i tesori della sapienza e della 
scienza» (Col 2,2-3). A ciascun battezzato è 
rivolto l’ardente auspicio della Lettera agli Efe­
sini: «Che il Cristo abiti per la fede nei vostri 
cuori e così, radicati e fondati nella carità, siate in 
grado di |... | conoscere l’amore di Cristo che sor­
passa ogni conoscenza, perché siate ricolmi di 
tutta la pienezza di Dio» (3,17-19).

Il Rosario si pone a servizio di questo ideale.

” Novo Millennio ineunte. 28: l.e„ 284.
* N. 515.



1410 Atti del Santo Padre

offrendo il “segreto” per aprirsi più facilmente a 
una conoscenza profonda e coinvolgente di Cri­
sto. Potremmo dirlo la via di Maria. E la via del­
l’esempio della Vergine di Nazaret, donna di fe­
de, di silenzio e di ascolto. E insieme la via di 
una devozione mariana animata dalla consapevo­
lezza dell'inscindibile rapporto che lega Cristo 
alla sua Madre Santissima: i misteri di Cristo

Mistero di Cristo, “mistero” dell'uomo

25. Nella già ricordata testimonianza del 
1978 sul Rosario quale mia preghiera prediletta, 
espressi un concetto sul quale desidero ritornare. 
Dissi allora che «la semplice preghiera del Rosa­
rio batte il ritmo della vita umana»".

Alla luce delle riflessioni finora svolte sui 
misteri di Cristo, non è difficile approfondire 
questa implicazione antropologica del Rosario. 
Un’implicazione più radicale di quanto non ap­
paia a prima vista. Chi si pone in contemplazione 
di Cristo ripercorrendo le tappe della sua vita, 
non può non cogliere in Lui anche la verità sul­
l'uomo. E la grande affermazione del Concilio 
Vaticano II, che fin dalla Lettera Enciclica 
Redemptor hominis ho fatto tante volte oggetto 
del mio magistero: «In realtà, il mistero del­
l'uomo si illumina veramente soltanto nel 
mistero del Verbo incarnato»’2. Il Rosario aiuta 
ad aprirsi a questa luce. Seguendo il cammino di 
Cristo, nel quale il cammino dell’uomo è «rica­
pitolato»”, svelato e redento, il credente si pone 
davanti all’immagine dell’uomo vero. Contem­
plando la sua nascita impara la sacralità della 
vita, guardando alla casa di Nazaret apprende la 
verità originaria sulla famiglia secondo il disegno 
di Dio, ascoltando il Maestro nei misteri della

sono anche, in certo senso, i misteri della Madre. 
persino quando non vi è direttamente coinvolta, 
per il fatto stesso che Ella vive di Lui e per Lui. 
Facendo nostre nell’Ale Maria le parole dell’an­
gelo Gabriele e di Sant'Elisabetta, ci sentiamo 
spinti a cercare sempre nuovamente in Maria, tra 
le sue braccia e nel suo cuore, il «frutto benedetto 
del suo grembo» (cfr. Le 1.42).

vita pubblica attinge la luce per entrare nel Re- 
gno di Dio e, seguendolo sulla via del Calvari^ 
impara il senso del dolore salvifico. Infine, con- 
templando Cristo e sua Madre nella gloria, vede 
il traguardo a cui ciascuno di noi è chiamato,se 
si lascia sanare e trasfigurare dallo Spirito Santo- 
Si può dire così che ciascun mistero del Rosan0- 
ben meditato, getta luce sul mistero dell'uonto-

Al tempo stesso, diventa naturale portare a 
questo incontro con la santa umanità del Rede"’ 
tore i tanti problemi, assilli, fatiche e progetti 
segnano la nostra vita. «Getta sul Signore il IU° 
affanno, ed egli ti darà sostegno» (Sai 55,-^' 
Meditare col Rosario significa consegnare 
nostri affanni ai cuori misericordiosi di Cristo 
della Madre sua. A distanza di venticinque an1^ 
ripensando alle prove che non sono mane3 
nemmeno nell’esercizio del ministero petrino,^' 
sento di ribadire, quasi come un caldo invlt 
rivolto a tutti perché ne facciano personale esp* 
rienza: sì, davvero il Rosario «batte il ritmo de 
la vita umana», per armonizzarla col ritmo d 
la vita divina, nella gioiosa comunione de 
Santa Trinità, destino e anelito della nostra eSl 
stenza.

CAPITOLO III
PER ME VIVERE È CRISTO

Il Rosario, via di assimilazione del mistero

26. La meditazione dei misteri di Cristo è 
proposta nel Rosario con un metodo caratteri­
stico. atto per sua natura a favorire la loro assi­
milazione. E il metodo basato sulla ripetizione. 
Ciò vale innanzi tutto per l’Ave Maria, ripetuta

per ben dieci volte ad ogni mistero. Se si gu1” 
superficialmente a questa ripetizione, si Pot .ìj 
essere tentati di ritenere il Rosario una pratica 
arida e noiosa. Ben altra considerazione, invece

la sisi può giungere ad avere della Corona, se

Angelus del 29 ottobre 1978: /.<-.. 76.
Gaudium et spes, 22.
S. Ireneo di Lione. Contro le eresie. III. 18. 1: PG 7. 932.



Atti del Santo Padre 1411

considera come espressione di quell'amore che 
non si stanca di tornare alla persona amata con 
effusioni che, pur simili nella manifestazione, 
sono sempre nuove per il sentimento che le per­
vade.

In Cristo, Dio ha assunto davvero un «cuore 
di carne». Egli non ha soltanto un cuore divino, 
ficco di misericordia e di perdono, ma anche un 
cuore umano, capace di tutte le vibrazioni del- 
' affetto. Se avessimo bisogno in proposito di una 
testimonianza evangelica, non sarebbe difficile 
Covarla nel toccante dialogo di Cristo con Pietro 
d°po la Risurrezione: «Simone di Giovanni, mi 
'aoi bene?». Per ben tre volte è posta la 
domanda, per ben tre volte è data la risposta: 
'Signore, tu lo sai che ti voglio bene» (cfr. Gv 
^>15-17). Al di là dello specifico significato del 
^ano, così importante per la missione di Pietro,

a nessuno sfugge la bellezza di questa triplice 
ripetizione, in cui l’insistente richiesta e la rela­
tiva risposta si esprimono in termini ben noti 
all’esperienza universale dell’amore umano. Per 
comprendere il Rosario, bisogna entrare nella 
dinamica psicologica che è propria dell’amore.

Una cosa è chiara: se la ripetizione dell’Ale 
Maria si rivolge direttamente a Maria, con Lei e 
attraverso di Lei è in definitiva a Gesù che va 
l’atto di amore. La ripetizione si alimenta del 
desiderio di una conformazione sempre più piena 
a Cristo, vero “programma” della vita cristiana. 
San Paolo ha enunciato questo programma con 
parole infuocate: «Per me il vivere è Cristo e il 
morire un guadagno» (FU 1,21). E ancora: «Non 
sono più io che vivo, ma Cristo vive in me» (Gal 
2,20). Il Rosario ci aiuta a crescere in questa 
conformazione fino al traguardo della santità.

'fi metodo valido ...

27. Che il rapporto con Cristo possa avvalersi 
anche dell’aiuto di un metodo non deve stupire, 
iddio si comunica all’uomo rispettando il modo 
di essere della nostra natura ed i suoi ritmi vitali. 
Her questo la spiritualità cristiana, pur cono- 
cendo le forme più sublimi del silenzio mistico, 

r,el quale tutte le immagini, le parole e i gesti sono 
c°me superati dall’intensità di una unione inefifa- 
’de dell’uomo con Dio, è normalmente segnata 
dal coinvolgimento totale della persona, nella sua 
complessa realtà psico-fisica e relazionale.

Questo appare in modo evidente nella Litur- 
^4.1 Sacramenti e i Sacramentali sono strutturati

con una serie di riti, che chiamano in causa le 
diverse dimensioni della persona. Anche la pre­
ghiera non liturgica esprime la stessa esigenza. 
Lo conferma il fatto che. in Oriente, la più carat­
teristica preghiera della meditazione cristologica, 
quella centrata sulle parole: «Gesù. Cristo, Figlio 
di Dio, Signore, abbi pietà di me peccatore»'1, è 
tradizionalmente legata al ritmo del respiro, che. 
mentre favorisce la perseveranza nell’invoca­
zione, assicura quasi una densità fisica al deside­
rio che Cristo diventi il respiro, l’anima e il 
“tutto” della vita.

-•che tuttavia può essere migliorato

28. Ho ricordato, nella Lettera Apostolica 
oro Millennio ineunte, che c’è oggi anche in 
ccidente una rinnovata esigenza di medita­
rne, che trova a volte in altre religioni modalità 

Piuttosto accattivanti'5. Non mancano i cristiani 
c^, per la poca conoscenza della tradizione con- 
'cmplativa cristiana, si lasciano allettare da 
Quelle proposte. Esse tuttavia, pur avendo ele- 
"'enti positivi e talvolta integrabili con l’cspe- 
rienza cristiana, nascondono spesso un fondo 
'deologico inaccettabile. Anche in quelle espe- 
rtenze è molto in voga una metodologia che. 
brando al traguardo di un’alta concentrazione 
'Pirituale, si avvale di tecniche di carattere psico­
tico, ripetitive e simboliche. Il Rosario si pone 

‘___________
14 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2616.
” Cfr. n. 33: l.c., 289.

in questo quadro universale delia fenomenologia 
religiosa, ma si delinea con caratteristiche pro­
prie, che rispondono alle esigenze tipiche della 
specificità cristiana.

In effetti, esso non è che un metodo per con­
templare. Come metodo, va utilizzato in rela­
zione al fine e non può diventare fine a se stesso. 
Tuttavia, essendo frutto di secolare esperienza, 
anche il metodo non va sottovalutato. Milita a 
suo favore l'esperienza di innumerevoli Santi. 
Ciò non toglie, però, che esso possa essere mi­
gliorato. Proprio a questo mira l’integrazione, nel 
ciclo dei misteri, della nuova serie dei mysteria 
lucis, unitamente ad alcuni suggerimenti relativi 
alla recita che propongo in questa Lettera. Con



1412 Atti de! Santo Padre

essi, pur rispettando la struttura ampiamente con­
solidata di questa preghiera, vorrei aiutare i 
fedeli a comprenderla nei suoi risvolti simbolici, 
in sintonia con le esigenze della vita quotidiana. 
Senza questo, c’è il rischio che il Rosario non 
solo non produca gli effetti spirituali auspicati.

L'enunciazione del mistero

29. Enunciare il mistero, e magari avere l'op­
portunità di fissare contestualmente un'icona che 
lo raffiguri, è come aprire uno scenario su cui 
concentrare l'attenzione. Le parole guidano l'im­
maginazione e l'animo a quel determinato episo­
dio o momento della vita di Cristo. Nella spiri­
tualità che si è sviluppata nella Chiesa, sia la 
venerazione di icone che le molte devozioni ric­
che di elementi sensibili, come anche lo stesso 
metodo proposto da Sanf Ignazio di Loyola negli 
Esercizi Spirituali, hanno fatto ricorso all’ele­
mento visivo e immaginativo (la compositio loci). 
ritenendolo di grande aiuto per favorire la con­
centrazione dell'animo sul mistero. E una meto­
dologia, del resto, che corrisponde alla logica 
stessa dell'Incarnazione: Dio ha voluto prendere.

L'ascolto della Parola di Dio

30. Per dare fondamento biblico e maggiore 
profondità alla meditazione, è utile che l'enun­
ciazione del mistero sia seguita dalla proclama­
zione di mi passo biblico corrispondente che. a 
seconda delle circostanze, può essere più o meno 
ampio. Le altre parole, infatti, non raggiungono 
mai l'efficacia propria della Parola ispirata. Que­
sta va ascoltata con la certezza che è Parola di 
Dio. pronunciata per l'oggi e "per me".

Il silenzio

31. L'ascolto e la meditazione si nutrono di 
silenzio. E opportuno che, dopo l'enunciazione 
del mistero e la proclamazione della Parola, per 
un congruo periodo di tempo ci si fermi a fissare 
lo sguardo sul mistero meditato, prima di iniziare 
la preghiera vocale. La riscoperta del valore del 
silenzio è uno dei segreti per la pratica della con­
templazione e della meditazione. Tra i limiti di

Il “Padre nostro”

.32. Dopo l’ascolto della Parola e la fecaliz­
zazione del mistero è naturale che l'animo si 
innalzi verso il Padre. Gesù, in ciascuno dei suoi

ma persino che la corona, con la quale si è soliti 
recitarlo, finisca per essere sentita alla stregua di 
un amuleto o di un oggetto magico, con un radi­
cale travisamento del suo senso e della sua fun­
zione.

in Gesù, lineamenti umani. È attraverso la su* 
realtà corporea che noi veniamo condotti a pnf' 
dere contatto con il suo mistero divino.

A questa esigenza di concretezza rispon* 
anche l’enunciazione dei vari misteri del Ros* 
rio. Certo, essi non sostituiscono il Vangelo e 
neppure richiamano tutte le sue pagine. Il Ros*' 
rio, pertanto, non sostituisce la lectio divino, a1 
contrario la suppone e la promuove. Ma se t 
misteri considerati nel Rosario, anche con t 
completamento dei mysteria lucis, si limita# 
alle linee fondamentali della vita di Cristo. & 
essi l’animo può facilmente spaziare sul resto# 
Vangelo, soprattutto quando il Rosario è recitato 
in particolari momenti di prolungato raccogli- 
mento.

Accolta così, essa entra nella metodologia di 
ripetizione del Rosario senza suscitare la noi-1 
che sarebbe causata dal semplice richiamo di 
un’informazione ormai ben acquisita. No. non si 
tratta di riportare alla memoria un’informazione- 
ma di lasciar "parlare" Dio. In qualche occa­
sione solenne e comunitaria, questa Parola può 
essere opportunamente illustrata da qualche 
breve commento.

una società fortemente tecnologizzata e mass­
mediatica. c’è anche il fatto che il silenzio di­
venta sempre più difficile. Come nella Liturgi* 
sono raccomandati momenti di silenzio, anche 
nella recita del Rosario una breve pausa è oppor­
tuna dopo l’ascolto della Parola di Dio. menti* 
l'animo si fissa sul contenuto di un determinate 
mistero.

misteri, ci porta sempre al Padre, a cui Egli con­
tinuamente si rivolge, perché nel suo "seno 
riposa (cfr. Gv 1.18). Nell’intimità del Padre Egli



Atti del Santo Padre 1413

vuole introdurre, perché diciamo con Lui 
“Abbà, Padre» (Rm 8.15; Gal 4.6). È in rapporto 
al Padre che Egli ci fa fratelli suoi e fratelli tra di 
W, comunicandoci lo Spirito che è suo e del 
Padre insieme. Il Padre nostro, posto quasi come

fondamento alla meditazione cristologico- 
mariana che si sviluppa attraverso la ripetizione 
deirAw Maria, rende la meditazione del mi­
stero, anche quando è compiuta in solitudine, 
un’esperienza ecclesiale.

Le dieci “Ave Maria"

33. E questo l’elemento più corposo del 
Rosario e insieme quello che ne fa una preghiera 
'"ariana per eccellenza. Ma proprio alla luce del- 
lAve Maria ben compresa, si avverte con chia- 
te&a che il carattere mariano non solo non si 
"Ppone a quello cristologico, ma anzi lo sottoli- 
** e lo esalta. La prima parte dell’Ave Maria. 
•Batti, desunta dalle parole rivolte a Maria dal- 
angelo Gabriele e da Sant’Elisabetta, è contem- 

feione adorante del mistero che si compie nella 
'ergine di Nazaret. Esse esprimono, per così 
d're, l’ammirazione del cielo e della terra e 
anno, in certo senso, trapelare l’incanto di Dio 
'tesso nel contemplare il suo capolavoro - l’in­
carnazione del Figlio nel grembo verginale di 
''aria-, nella linea di quel gioioso sguardo della 
Jenesi (cfr. Gen 1.31). di quell’originario «pa- 
^scon cui Dio. all’alba della creazione, guardò 
all opera delle sue mani» *. Il ripetersi, nel Rosa- 
r,°, dell’Ave Maria, ci pone sull'onda dell’in­
canto di Dio; è giubilo, stupore, riconoscimento 
*1 Più grande miracolo della storia. È il compi- 
•tentodella profezia di Maria: «D’ora in poi tutte 
legenerazioni mi chiameranno beata» (Le 1,48).

Il baricentro dell’Ave Maria, quasi cerniera 
tea la prima e la seconda parte, è il nome di Gesù. 
’alvolta, nella recitazione frettolosa, questo bari- 
ctentro sfugge, e con esso anche l’aggancio al

mistero di Cristo che si sta contemplando. Ma è 
proprio dall'accento che si dà al nome di Gesù e 
al suo mistero che si contraddistingue una signi­
ficativa e fruttuosa recita del Rosario. Già Paolo 
VI ricordò. nell'Esortazione Apostolica Marialis 
cultus, l'uso praticato in alcune regioni di dar 
rilievo al nome di Cristo, aggiungendovi una 
clausola evocatrice del mistero che si sta medi­
tando”. E un uso lodevole, specie nella recita 
pubblica. Esso esprime con forza la fede cristo­
logica. applicata ai diversi momenti della vita del 
Redentore. E professione di fede e, al tempo 
stesso, aiuto a tener desta la meditazione, con­
sentendo di vivere la funzione assimilante, insita 
nella ripetizione dell’Ave Maria, rispetto al mi­
stero di Cristo. Ripetere il nome di Gesù - l'u­
nico Nome nel quale ci è dato di sperare salvezza 
(cfr. At 4.12) - intrecciato con quello della 
Madre Santissima, e quasi lasciando che sia Lei 
stessa a suggerirlo a noi. costituisce un cammino 
di assimilazione, che mira a farci entrare sempre 
più profondamente nella vita di Cristo.

Dallo specialissimo rapporto con Cristo, che 
fa di Maria la Madre di Dio. la Theotòkos, deriva, 
poi, la forza della supplica con la quale a Lei ci 
rivolgiamo nella seconda parte della preghiera, 
affidando alla sua materna intercessione la nostra 
vita e l'ora della nostra morte.

'I “Gloria"

34. La dossologia trinitaria è il traguardo 
tei la contemplazione cristiana. Cristo è infatti la 
'■a che ci conduce al Padre nello Spirito. Se per- 
fiBriatno fino in fondo questa via, ci ritroviamo 
fiwinuamente di fronte al mistero delle tre Per- 
V’ne divine da lodare, adorare, ringraziare. È 
•"portante che il Gloria, culmine della contem- 
^“done, sia messo bene in evidenza nel Rosario, 
'ella recita pubblica potrebbe essere cantato, per 

teare opportuna enfasi a questa prospettiva strut- 
terale e qualificante di ogni preghiera cristiana.

Nella misura in cui la meditazione del mistero 
è stata attenta, profonda, ravvivata - di Are in Ave 
- dall'amore per Cristo e per Maria, la glorifica­
zione trinitaria ad ogni diecina, lungi dal ridursi 
ad una rapida conclusione, acquista il suo giusto 
tono contemplativo, come per elevare l'animo 
all'altezza del Paradiso e farci rivivere, in qual­
che modo, l'esperienza del Tabor, anticipazione 
della contemplazione futura: «È bello per noi 
stare qui» (Le 9,33).

Giovanni Paolo II. Lettera agli artisti (4 aprile 1999). 1: AAS 91 (1999). 1155.
e Cfr- n- 46: Le.. 155. Quest uso è stato anche recentemente lodato dalla Congregazione per il Culto Divino 

a Disciplina dei Sacramenti nel Direttorio su pietà popolare e liturgia. Principi e orientamenti (17 dicembre 
201. Città del Vaticano. 2002. p. 165.



1414 Atti del Santo Padre

La giaculatoria finale

35. Nella pratica corrente del Rosario, dopo 
la dossologia trinitaria segue una giaculatoria, 
che varia a seconda delle consuetudini. Senza 
nulla togliere al valore di tali invocazioni, sembra 
opportuno rilevare che la contemplazione dei 
misteri potrà meglio esprimere tutta la sua fecon­
dità, se si avrà cura di far sì che ciascun mistero 
si concluda con una preghiera volta ad ottenere i 
frutti specifici della meditazione di quel mistero. 
In questo modo il Rosario potrà esprimere con 
maggiore efficacia il suo legame con la vita cri­
stiana. Lo suggerisce una bella orazione litur­
gica, che ci invita a chiedere di poter giungere, 
meditando i misteri del Rosario, ad «imitare ciò

La "corona”

che contengono e ad ottenere ciò che pronte*’ 
tono» ”,

Tale preghiera finale potrà ispirarsi, come gù 
succede, a una legittima varietà. Il Rosario acqui­
sta in tal modo anche una fisionomia più ade­
guata alle varie tradizioni spirituali e alle vane 
comunità cristiane. In questa prospettiva, è ausF 
cabile che si diffondano, col debito discerni­
mento pastorale, le proposte più significati» 
magari sperimentate in centri e santuari marian' 
particolarmente attenti alla pratica del Rosario. in 
modo che il Popolo di Dio possa avvalersi « 
ogni autentica ricchezza spirituale, traendo1* 
nutrimento per la propria contemplazione.

36. Strumento tradizionale per la recita del 
Rosario è la corona. Nella pratica più superfi­
ciale, essa finisce per essere spesso un semplice 
strumento di conteggio per registrare il succe­
dersi delle Ave Maria. Ma essa si presta anche ad 
esprimere un simbolismo, che può dare ulteriore 
spessore alla contemplazione.

A tal proposito, la prima cosa da notare è 
come hi corona converga verso il Crocifisso, che 
apre così e chiude il cammino stesso dell’ora­
zione. In Cristo è centrata la vita e la preghiera 
dei credenti. Tutto parte da Lui, tutto tende a Lui. 
tutto, mediante Lui. nello Spirito Santo, giunge al 
Padre.

In quanto strumento di conteggio, che scandi-

sce l’avanzare della preghiera, la corona evoca 
l'incessante cammino della contemplazione 
della perfezione cristiana. Il Beato Bartolo Lon- 
go la vedeva anche come una “catena" che ci  lega. 
a Dio. Catena, sì. ma catena dolce; tale sentpre si. 
rivela il rapporto con un Dio che è Padre. Catena 
"filiale”, che ci pone in sintonia con Maria, la; 
«serva del Signore» (Le 1.38). e. in definitiva, 
con Cristo stesso, che. pur essendo Dio, si 'fede 
«servo» per amore nostro (FU 2.7).

Bello è anche estendere il significato simbo- 
fico della corona al nostro rapporto reciproco 
ricordando con essa il vincolo di comunione1 
fraternità che tutti ci lega in Cristo.

Avvio e chiusa

37. Sono vari, nella prassi corrente, i modi di 
introdurre il Rosario nei diversi contesti eccle­
siali. In alcune regioni, si suole iniziare con l’in­
vocazione del Salmo 69: «O Dio. vieni a sal­
varmi: Signore, vieni presto in mio aiuto», quasi 
ad alimentare nell’orante l’umile consapevolezza 
della propria indigenza; altrove, invece, l’avvio 
avviene con la recita del Credo, quasi a mettere 
la professione di fede a fondamento del cammino 
contemplativo che si intraprende. Questi e simili 
modi, nella misura in cui ben dispongono l'a­
nimo alla contemplazione, sono usi ugualmente 
legittimi. La recita è poi conclusa con la pre­
ghiera secondo le intenzioni del Papa, per allar­
gare lo sguardo di chi prega sull'ampio orizzonte 
delle necessità ecclesiali. È proprio per incorag­

giare questa proiezione ecclesiale del Rosario 
che la Chiesa ha voluto arricchirlo di sante indul- 
genze per chi lo recita con le debite disposizioni

In effetti, se vissuto così, il Rosario di*e* 
veramente un percorso spirituale, in cui Mat1-1^ 
fa madre, maestra, guida, e sostiene il fedele* 
la sua intercessione potente. Come stupirsi se 
nimo sente il bisogno, alla fine di questa P 
ghiera, in cui ha fatto intima esperienza 
maternità di Maria, di sciogliersi nelle lodi pef 
Vergine Santa, sia nella splendida preghiera ® 
Salve Regina, che in quella delle Litanie 
tane? È il coronamento di un cammino inteh0 .| 
che ha portato il fedele a contatto vivo c°* 
mistero di Cristo e della sua Madre Santissin1-1'

“ «... concede, quaesumus, ut haec mysteria sacratissimo beatae Mariae Virginis Rosario recolentes, e1 
temur quod continent, et quod promittunt assequamur»: Missale Romanum 1960. In festo B. M. Virginis a Rosa



Atti del Santo Padre 1415

La distribuzione nel tempo

38. Il Rosario può essere recitato integral­
mente ogni giorno, e non manca chi lodevol­
mente lo fa. Esso viene così a riempire di ora­
zione le giornate di tanti contemplativi, o a tener 
compagnia ad ammalati ed anziani che dispon­
gono di tempo abbondante. Ma è ovvio - e ciò 
v4e a maggior ragione, se si aggiunge il nuovo 
Celo dei mysteria lueis - che molti non potranno 
recitarne che una parte, secondo un certo ordine 
settimanale. Questa distribuzione settimanale 
finisce per dare alle varie giornate della setti­
mana un certo “colore” spirituale, analogamente 
aquanto la Liturgia fa con le varie fasi dell’anno 
liturgico.

Secondo la prassi corrente, il lunedì e il gio- 
'cdì sono dedicati ai “misteri della gioia”, il mar- 
tcdì e il venerdì ai "misteri del dolore”, il merco- 
7®. il sabato e la domenica ai “misteri della glo- 
r>a . Dove inserire i “misteri della luce”? Consi­
derando che i misteri gloriosi sono riproposti di 
seguito il sabato e la domenica e che il sabato è

tradizionalmente un giorno a forte carattere 
mariano, sembra consigliabile spostare al sabato 
la seconda meditazione settimanale dei misteri 
gaudiosi, nei quali la presenza di Maria è più pro­
nunciata. Il giovedì resta così libero proprio per 
la meditazione dei misteri della luce.

Questa indicazione non intende tuttavia limi­
tare una conveniente libertà nella meditazione 
personale e comunitaria, a seconda delle esi­
genze spirituali e pastorali e soprattutto delle 
coincidenze liturgiche che possono suggerire 
opportuni adattamenti. Ciò che è veramente 
importante è che il Rosario sia sempre più con­
cepito e sperimentato come itinerario contempla­
tivo. Attraverso di esso, in modo complementare 
a quanto si compie nella Liturgia, la settimana 
del cristiano, incardinata sulla domenica, giorno 
della risurrezione, diventa un cammino attraverso 
i misteri della vita di Cristo, e questi si afferma, 
nella vita dei suoi discepoli, come Signore de! 
tempo e della storia.

CONCLUSIONE

Rosario benedetto di Maria, catena dolce che ci rannodi a Dio»

39. Quanto fin qui s'è detto, esprime ampia- 
"’ente la ricchezza di questa preghiera tradizio 
nale, che ha la semplicità di una preghiera popo- 
'arL ma anche la profondità teologica di una pre­
ghiera adatta a chi avverte l’esigenza di una con­
templazione più matura.

A questa preghiera la Chiesa ha riconosciuto 
tempre una particolare efficacia, affidando ad 
essa, alla sua recita corale, alla sua pratica co-

La pace

40. Le difficoltà che l’orizzonte mondiale 
Presenta in questo avvio di nuovo Millennio ci 
'aducono a pensare che solo un intervento dal- 
* Alto, capace di orientare i cuori di quanti 
V|vono situazioni conflittuali e di quanti reggono 
'esorti delle Nazioni, può far sperare in un futuro 
"’eno oscuro.

Il Rosario è preghiera orientata per sua 
natura alla pace, per il fatto stesso che consiste 
"ella contemplazione di Cristo, Principe della 
Pace e «nostra pace» (Ef 2,14). Chi assimila il 
èstero di Cristo - e il Rosario proprio a questo

stante, le cause più difficili. In momenti in cui la 
cristianità stessa era minacciata, fu alla forza di 
questa preghiera che si attribuì lo scampato peri­
colo e la Vergine del Rosario fu salutata come 
propiziatrice della salvezza.

Oggi all’efficacia di questa preghiera conse­
gno volentieri - l’ho accennato all’inizio - la 
causa della pace nel mondo e quella della fami­
glia.

mira -, apprende il segreto della pace e ne fa un 
progetto di vita. Inoltre, in forza del suo carattere 
meditativo, con il tranquillo succedersi delle Ave 
Maria, il Rosario esercita sull’orante un’azione 
pacificante che lo dispone a ricevere e sperimen­
tare nella profondità del suo essere e a diffondere 
intorno a sé quella pace vera che è dono speciale 
del Risorto (cfr. Gv 14,27; 20.21).

E poi preghiera di pace anche per i frutti di 
carità che produce. Se ben recitato come vera 
preghiera meditativa, il Rosario, favorendo l'in­
contro con Cristo nei suoi misteri, non può non



1416 Atti del Santo Padre

additare anche il volto di Cristo nei fratelli, spe­
cie in quelli più sofferenti. Come si potrebbe fis­
sare, nei misteri gaudiosi, il mistero del Bimbo 
nato a Betlemme senza provare il desiderio di 
accogliere, difendere e promuovere la vita, 
facendosi carico della sofferenza dei bambini in 
tutte le parti del mondo? Come si potrebbero 
seguire i passi del Cristo rivelatore, nei misteri 
della luce, senza proporsi di testimoniare le sue 
Beatitudini nella vita di ogni giorno? E come 
contemplare il Cristo carico della croce e croci­
fisso, senza sentire il bisogno di farsi suoi "cire­
nei” in ogni fratello affranto dal dolore o schiac­
ciato dalla disperazione? Come si potrebbe, 
infine, fissare gli occhi sulla gloria di Cristo 
risorto e su Maria incoronata Regina, senza pro­

vare il desiderio di rendere questo mondo più 
bello, più giusto, più vicino al disegno di Dio?

Insomma. mentre ci fa fissare gli occhi su Co­
sto, il Rosario ci rende anche costruttori delia 
pace nel mondo. Per la sua caratteristica di pen- 
zione insistente e corale, in sintonia con rinvìi® 
di Cristo a pregare «sempre, senza stancarsi» (za 
18.1). esso ci consente di sperare che, and* 
oggi, una “battaglia" tanto difficile come quella 
della pace possa essere vinta. Lungi dall’esse* 
una fuga dai problemi del mondo, il Rosario s’1 
spinge cosi a guardarli con occhio responsabilef 
generoso, e ci ottiene la forza di tornare ad essi 
con la certezza dell'aiuto di Dio e con il propo­
sito fermo di testimoniare in ogni circostanza «la 
carità, che è il vincolo di perfezione» (Co/3J^

La famiglia: i genitori...

4L Preghiera per la pace, il Rosario è anche, 
da sempre, preghiera della famiglia e per la fami­
glia. Un tempo questa preghiera era particolar­
mente cara alle famiglie cristiane, e certamente ne 
favoriva la comunione. Occorre non disperdere 
questa preziosa eredità. Bisogna tornare a pregare 
in famiglia e a pregare per le famiglie, utilizzando 
ancora questa forma di preghiera.

Se nella Lettera Apostolica Novo Millennio 
ineunte ho incoraggiato la celebrazione della 
Liturgia delle Ore anche da parte dei laici nella 
vita ordinaria delle comunità parrocchiali e dei 
vari gruppi cristiani”, altrettanto desidero fare 
per il Rosario. Si tratta di due vie non alternative, 
ma complementari, della contemplazione cri­
stiana. Chiedo pertanto a quanti si dedicano alla 
pastorale delle famiglie di suggerire con convin­
zione la recita del Rosario.

La famiglia che prega unita, resta unita. Il 
Santo Rosario, per antica tradizione, si presta 
particolarmente ad essere preghiera in cui la 
famiglia si ritrova. I singoli membri di essa, pro-

... e i figli

42. A questa preghiera è anche bello e frut­
tuoso affidare l’itinerario di crescita dei figli. 
Non è forse, il Rosario, l’itinerario della vita di 
Cristo, dal concepimento, alla morte, fino alla 
risurrezione e alla gloria? Diventa oggi sempre 
più arduo per i genitori seguire i figli nelle varie 
tappe della vita. Nella società della tecnologia 
avanzata, dei mass media e della globalizzazione.

prio gettando lo sguardo su Gesù, recuperano 
anche la capacità di guardarsi sempre nuova­
mente negli occhi, per comunicare, per solidariz­
zare. per perdonarsi scambievolmente, per ripa® 
tire con un patto di amore rinnovato dallo Spin* 
di Dio.

Molti problemi delle famiglie contemporanee- 
specie nelle società economicamente evolute- 
dipendono dal fatto che diventa sempre più difì’' 
cile comunicare. Non si riesce a stare insieme, e 
magari i rari momenti dello stare insieme sono 
assorbiti dalle immagini di un televisore. Ripre* 
dere a recitare il Rosario in famiglia significò 
immettere nella vita quotidiana ben altre imma­
gini, quelle del mistero che salva: l’immagine del 
Redentore, l'immagine della sua Madre Santis­
sima. La famiglia che recita insieme il Rosario 
riproduce un po' il clima della casa di Nazaret: si 
pone Gesù al centro, si condividono con Lui 
gioie e dolori, si mettono nelle sue mani bisogni 
e progetti, si attingono da Lui la speranza e la 
forza per il cammino.

tutto è diventato così rapido e la distanza cultu­
rale tra le generazioni si fa sempre più grande. I 
più diversi messaggi e le esperienze più impreve­
dibili si fanno presto spazio nella vita dei ragazzi 
e degli adolescenti, e per i genitori diventa tal­
volta angoscioso far fronte ai rischi che essi cor­
rono. Si trovano non di rado a sperimentare delu­
sioni cocenti, constatando i fallimenti dei propn



Atti del Santo Padre 1417

figli di fronte alla seduzione della droga, alle 
attrattive di un edonismo sfrenato, alle tentazioni 
della violenza, alle più varie espressioni del non 
^nso e della disperazione.

Pregare col Rosario per i figli, e ancor più con 
'figli, educandoli fin dai teneri anni a questo 
fomento giornaliero di “sosta orante” della fa- 
H’iglia, non è, certo, la soluzione di ogni pro- 
^ema, ma è un aiuto spirituale da non sottovai u- 
^re. Si può obiettare che il Rosario appare pre­
gierà poco adatta al gusto dei ragazzi e dei gio­
rni d’oggi. Ma forse l’obiezione tiene conto di 
Un modo di praticarlo spesso poco accurato. Del 

fatta salva la sua struttura fondamentale,

Il Rosario, un tesoro da riscoprire

43. Carissimi fratelli e sorelle! Una pre- 
Bhiera così facile, e al tempo stesso così ricca, 
ferita davvero di essere riscoperta dalla comu- 
n,tà cristiana. Facciamolo soprattutto in questo 
anno, assumendo questa proposta come un 
Sforzamento della linea tracciata nella Lettera 
Apostolica Novo Millennio ineunte, a cui i piani 
Pastorali di tante Chiese particolari si sono ispi- 
St nel programmare l’impegno per il prossimo 
futuro.

Mi rivolgo in particolare a voi, cari Confra- 
te«i neil’Episcopato, sacerdoti e diaconi, e a voi, 
operatori pastorali nei diversi ministeri, perché, 
Scendo esperienza personale della bellezza del 
Rosario, ne diventiate solerti promotori.

Confido anche in voi, teologi, perché prati- 
Cando una riflessione al tempo stesso rigorosa e 
sapienziale, radicata nella Parola di Dio e sensi­
ste al vissuto del popolo cristiano, facciate sco- 
Prire, di questa preghiera tradizionale, i fonda­
nti biblici, le ricchezze spirituali, la validità 
Pastorale.

Conto su di voi, consacrati e consacrate, chia­
mati a titolo particolare a contemplare il volto di 
Cristo alla scuola di Maria.

Guardo a voi tutti, fratelli e sorelle di ogni

nulla vieta che per i ragazzi e i giovani la recita 
del Rosario - tanto in famiglia quanto nei gruppi 
- si arricchisca di opportuni accorgimenti simbo­
lici e pratici, che ne favoriscano la comprensione 
e la valorizzazione. Perché non provarci? Una 
pastorale giovanile non rinunciataria, appassio­
nata e creativa - le Giornate Mondiali della Gio­
ventù me ne hanno dato la misura! - è capace di 
fare, con l’aiuto di Dio, cose davvero significa­
tive. Se il Rosario viene ben presentato, sono 
sicuro che i giovani stessi saranno capaci di sor­
prendere ancora una volta gli adulti, nel far pro­
pria questa preghiera e nel recitarla con l’entu­
siasmo tipico della loro età.

condizione, a voi, famiglie cristiane, a voi. 
ammalati e anziani, a voi giovani: riprendete con 
fiducia tra le mani la corona del Rosario, risco­
prendola alla luce della Scrittura, in armonia con 
la Liturgia, nel contesto della vita quotidiana.

Che questo mio appello non cada inascoltato! 
All’inizio del venticinquesimo anno di Pontifi­
cato, affido questa Lettera Apostolica alle mani 
sapienti della Vergine Maria, prostrandomi spiri­
tualmente davanti alla sua immagine nello splen­
dido santuario a Lei edificato dal Beato Bartolo 
Longo, apostolo del Rosario. Faccio volentieri 
mie le parole toccanti con le quali egli chiude la 
celebre Supplica alla Regina del Santo Rosario'. 
«O Rosario benedetto di Maria, catena dolce che 
ci rannodi a Dio, vincolo di amore che ci unisci 
agli Angeli, torre di salvezza negli assalti dell’in­
ferno, porto sicuro nel comune naufragio, noi 
non ti lasceremo mai più. Tu ci sarai conforto 
nell’ora dell’agonia. A te l’ultimo bacio della vita 
che si spegne. E l’ultimo accento delle nostre 
labbra sarà il nome tuo soave, o Regina del Rosa­
rio di Pompei, o Madre nostra cara, o Rifugio dei 
peccatori, o Sovrana consolatrice dei mesti. Sii 
ovunque benedetta, oggi e sempre, in terra e in 
cielo».

Dal Vaticano, il 16 ottobre dell’anno 2002, inizio del venticinquesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



1418 Atti del Santo Padre

Messaggio per il 550° anniversario dell’ingresso 
nell'Ordine dei Carmelitani delle Claustrali di vita contemplativa 

e dell'istituzione del Terz'Ordine

Il Carmelo è una ricchezza 
per l'intera comunità cristiana

Al Reverendo Padre
JOSEPH CHALMERS

Priore Generale
dell'Ordine dei Carmelitani

1. Ho appreso con gioia che codesta Famiglia religiosa commemora quest'anno 
il 550° anniversario dell'ingresso nell'Ordine delle Claustrali di vita contemplativi 
e dell'istituzione del Terz'Ordine costituito da laici desiderosi di vivere la spiritua­
lità carmelitana nel secolo.

Con la diffusione dell'Ordine in Europa, alcune donne chiesero di legarsi ad 
esso con gli stessi vincoli dei religiosi. Anche molti fedeli desideravano vivere la 
medesima spiritualità, pur rimanendo nelle loro case. 11 Beato Giovanni Soreth 
Priore Generale di allora, intuì che la vita di sacrificio, solitudine e preghiera del» 
monache avrebbe giovato ai frati richiamandoli al primitivo e genuino spirito; comi’ 
pure sarebbe stato utile offrire ai laici, al pari di quanto avveniva per gli Ordii11 
Mendicanti, la possibilità di abbeverarsi alla comune fonte spirituale.

Venne così chiesta al mio venerato Predecessore, il Papa Nicolò V, il 7 ottobre 
1452, la facoltà di istituire nell'Ordine le Claustrali di vita contemplativa e un'asso­
ciazione di laici viventi nel secolo, il Terz'Ordine Carmelitano. È ciò che il Papa con­
cesse con la Bolla Cum nulla, che viene ora commemorata.

Ricordare quest'autorevole intervento pontificio costituisce, ne sono certo, 
motivo di intima soddisfazione per le Claustrali di vita contemplativa in clausura 
papale, mentre spinge il Terz'Ordine Secolare a un sempre più coraggioso impegno 
spirituale al servizio della nuova evangelizzazione.

2. Le Monache carmelitane, immerse nel silenzio e nella preghiera, richiamano 
a tutti i credenti, e specialmente ai loro fratelli impegnati nell'apostolato attivo, l'as­
soluto primato di Dio. Consacrandosi totalmente alla ricerca di Lui, testimoniano 
che la sorgente della piena realizzazione della persona e la fonte di ogni attività spi­
rituale è Dio. Quando gli si apre il cuore, Egli viene incontro ai suoi figli per intro­
durli nella sua intimità, realizzando con essi una sempre più perfetta comunioni’ 
d'amore. Per le Carmelitane la scelta di vivere in solitudine, separate dal mondo, 
risponde a questa precisa chiamata del Signore. Il Carmelo è pertanto una ricchezza 
per l'intera comunità cristiana.

Fin dall'inizio questa forma di vita claustrale mostrò i suoi frutti, arricchendosi 
nel corso dei secoli della luminosa testimonianza di donne esemplari, alcune dell'’ 
quali ufficialmente riconosciute come Beate o Sante ed additate anche oggi qual1 
modelli da imitare. Mi piace qui citare la Beata Francesca d'Amboise, considerata 
la fondatrice delle Monache carmelitane in Francia, perché lavorò in stretta sinto-



Atti del Santo Padre 1419

n>a e amicizia con il Beato Soreth; la Beata Giovanna Scopelli, una delle esponenti 
di spicco in Italia di questa esperienza, e la Beata Girlani, che scelse il nome di 
Arcangela perché desiderosa di dedicarsi completamente alla lode di Dio come gli 
angeli in cielo. A Firenze, Santa Maria Maddalena de' Pazzi, fu esempio eminente 
di zelo apostolico ed ecclesiale e specchio di incessante ricerca di Dio e della sua 
gloria.

In questo solco di santità troviamo, in Spagna, Santa Teresa di Gesù, la figura 
Piu illustre della vita claustrale carmelitana, alla quale le Monache di ogni epoca 
costantemente si ispirano. Teresa rielaborò e rinnovò la tradizione carmelitana, 
‘omentando il desiderio di vivere sempre più perfettamente in solitudine con Dio, 
ad imitazione dei primi Padri eremiti del Monte Carmelo. Seguendo il suo esempio, 
e Monache carmelitane sono chiamate, come è scritto nelle loro Costituzioni, «all'o­
pzione e alla contemplazione, perché in ciò è la nostra origine, siamo progenie di quei santi 
Padri del Monte Carmelo che, in gran solitudine e nel totale disprezzo del mondo, cercavano 
questo tesoro e preziosa margherita» (Costituzioni delle Monache carmelitane, n. 61).

3. Volentieri mi unisco al rendimento di grazie della Famiglia carmelitana per 
gli innumerevoli prodigi operati da Dio nel corso dei secoli attraverso questa tipica 
forma di vita consacrata che, come leggiamo nella Regola di Sant'Alberto di Geru- 
salemme, «è santa e buona» (n. 20). Nel silenzio del Carmelo, in tante parti del 
'fiondo, continuano a sbocciare profumati fiori di santità, anime innamorate del 
Gelo, che con il loro eroismo evangelico hanno sostenuto e sostengono efficace­
mente la missione della Chiesa.

Nel Carmelo si ricorda agli uomini, presi da tanti affanni, che la priorità asso­
luta deve essere data alla ricerca «del Regno di Dio e della sua giustizia» (Mt 6, 33). 
Guardando al Carmelo, dove la preghiera diventa vita e la vita fiorisce in preghiera, 
le comunità cristiane comprendono meglio in che modo, come ho scritto nella Let­
tera Apostolica Novo Millennio ineunte, possono diventare «autentiche "scuole" di 
Preghiera» (n. 33). Chiedo alle care Sorelle carmelitane, protese solo alla lode del 
Signore, di aiutare i cristiani del nostro tempo a realizzare quest'impegnativo com­
pito ascetico e apostolico. I loro monasteri siano fari di santità specialmente per le 
parrocchie e le Diocesi che hanno la fortuna di ospitarli.

4. Il 550° anniversario della Bolla Cum nulla ricorda inoltre l'incorporazione 
dei laici nella Famiglia carmelitana, mediante l'istituzione del Terz'Ordine Seco­
lare. Si tratta di uomini e di donne chiamati a vivere il carisma carmelitano nel 
‘fiondo, santificando l'intera attività quotidiana mediante la propria fedeltà alle 
promesse battesimali. Perché possano realizzare pienamente questa vocazione 
occorre che apprendano a scandire la giornata con la preghiera, e specialmente con 
la Celebrazione eucaristica e la Liturgia delle Ore. Prendano esempio da Elia, la cui 
missione profetica scaturiva da una ininterrotta esperienza di Dio; imitino soprat­
tutto Maria, che ascoltava la parola del Signore e, conservandola nel cuore, la met­
teva in pratica.

Questi fratelli e sorelle, che lo Scapolare lega agli altri membri dell'Ordine Car­
melitano, siano riconoscenti per il dono ricevuto e si mantengano fedeli in ogni cir­
costanza ai doveri derivanti da questa loro appartenenza carismatica. Non si accon­
tentino di una pratica cristiana superficiale, ma corrispondano all'appello radicale 
di Cristo, che chiama i suoi discepoli ad essere perfetti come è perfetto il Padre cele­
ste (cfr. Mt 5,48).

Con questi sentimenti, invoco sull'intera Famiglia carmelitana una rinnovata 
effusione dei doni dello Spirito Santo, perché cammini fedele alla propria vocazione



1420 Atti del Santo Padre

e comunichi l'amore misericordioso di Dio agli uomini e alle donne del nostro 
tempo. Imploro a tal fine la materna protezione della Beata Vergine Maria, Madre e 
Decoro del Carmelo, ed imparto di cuore la Benedizione Apostolica ai Religiosi, 
Claustrali e ai Terziari, incoraggiando tutti ad offrire il proprio contributo alla 
tificazione del mondo.

Dal Vaticano, 7 ottobre 2002 - memoria della B.V. Maria del Rosario

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1421

Messaggio per la Giornata Mondiale dell'Alimentazione 
promossa dalla FAO

E' urgente riaffermare l'imperativo morale 
della solidarietà di fronte alle umane tragedie 

della fame e della malnutrizione

Al signor JACQUES DIOUF
Direttore Generale 

dell'Organizzazione delle Nazioni Unite 
per l'Alimentazione e l'Agricoltura (FAO)

La celebrazione annuale della Giornata Mondiale dell'Alimentazione, concen­
trando l'attenzione sulla FAO e sui suoi sforzi volti a combattere la fame e la mal- 
nutrizione, ci ricorda ancora una volta la condizione di innumerevoli persone nel 
mondo che vivono in uno stato di inadeguata sicurezza alimentare.

Le conclusioni del World Food Summit-Five Years Later sono ancora vivide nella 
nostra mente. La Comunità Internazionale si impegna a garantire quella libertà fon­
damentale dalla fame e quell'accesso a un'alimentazione sana e adeguata, che sono 
le espressioni primarie del diritto alla vita e del rispetto per la dignità umana, tanto 
spesso solennemente proclamate, ma ancora ben lungi dall'essere una realtà. Infatti, 
mentre i risultati conseguiti dall'umanità offrono la speranza di un futuro più sen­
sibile alle necessità umane, il mondo resta tragicamente diviso fra quanti vivono 
nell'abbondanza e quanti non hanno neanche l'essenziale per il sostentamento quo­
tidiano. Questa situazione costituisce uno degli ostacoli più ovvi all'edificazione di 
una società degna dell'umanità, di un mondo che sia autenticamente umano e fra­
terno.

Il tema scelto quest'anno "Acqua, fonte di sicurezza alimentare" è un invito a riflet­
tere sull'importanza dell'acqua, senza la quale gli individui e le comunità non pos­
sono vivere. In quanto elemento indispensabile per l'attività umana, l'acqua è un 
fattore fondamentale di sicurezza alimentare. Inoltre, non possiamo dimenticare 
cne l'acqua, simbolo usato nei riti collettivi di molte religioni e culture, significa 
appartenenza e purificazione. In termini cristiani, l'acqua è utilizzata quale segno 
di un processo di trasformazione e conversione interiori. Dal suo valore simbolico 
scaturisce l'invito a essere pienamente consapevoli dell'importanza di questo bene 
Prezioso e, di conseguenza, a rivedere i modelli attuali di comportamento per 
garantire, oggi e in futuro, che tutti possano accedere all'acqua indispensabile alle 
loro necessità e che le attività produttive, in particolare l'agricoltura, possano usu­
fruire di quantità adeguate di acqua gratuita. La crescente consapevolezza che l'ac- 
9ua è una risorsa limitata, ma assolutamente essenziale per la sicurezza alimentare, 
sta portando molte persone a cambiare atteggiamento, un cambiamento che va 
favorito per il bene delle generazioni future.

E necessario che la Comunità Internazionale e le sue agenzie intervengano più 
efficacemente e visibilmente in questo settore. Questo intervento dovrebbe prefig­
gersi lo scopo di promuovere una maggiore cooperazione nel proteggere le scorte 
■driche dalla contaminazione e dall'uso improprio, nonché da quello sfruttamento



1422 Atti del Santo Padre

che mira solo al profitto e al privilegio. In questi sforzi, l'obiettivo principale della 
Comunità Internazionale deve essere il benessere di quelle persone, uomini, donne 
bambini, famiglie, comunità, che vivono nelle zone più povere del mondo e quind1 
soffrono più di tutti per la scarsità o l'uso improprio delle risorse idriche.

Le conclusioni dei recenti incontri internazionali hanno mostrato come la lotta 
contro la fame e la malnutrizione, e più in generale contro la povertà e in dife^ 
degli ecosistemi della Terra, deve essere condotta in situazioni molte diverse e tra 
interessi opposti. Il primo passo di questo sforzo consiste nel riconquistare un equ1' 
librio sostenibile fra consumo e risorse disponibili.

Siamo tutti consapevoli del fatto che non sia possibile raggiungere questo obid 
tivo senza prestare attenzione ai principi fondamentali dell'ordine etico e morale 
principi radicati nel cuore e nella coscienza di ogni essere umano.

Infatti, l'ordine della creazione e la sua delicata armonia rischiano di venire irf' 
mediabilmente compromessi. La saggezza biblica ci ricorda di non abbandonare'' 
«sorgente di acqua viva per scavarsi cisterne, cisterne screpolate, che non tengC’1" 
l'acqua» (Ger 2,13). Si tratta di un ammonimento relativo alla nostra situazio^ 
attuale. In altre parole, ci viene ricordato che le soluzioni tecniche, indipendente 
mente dal loro grado di sviluppo, non sono utili se non riescono a tenere in coi1'1 
derazione la centralità della persona umana, che, nelle sue dimensioni spiritual6 
materiale, è la misura di tutti i diritti e quindi deve essere il criterio guida dei 
grammi e delle politiche.

Livelli adeguati di sviluppo in ogni area geografica verranno garantiti legi^1 
mamente e rispettosamente solo se l'accesso all'acqua sarà considerato un dir™ 
degli individui e dei popoli. Affinché ciò accada, la politica internazionale devep^ 
stare nuova attenzione al valore inestimabile delle risorse idriche, che spesso n0 
sono rinnovabili e non possono diventare solo patrimonio di pochi, perché sono11 
bene comune di tutta l'umanità. Per loro natura esse «debbono secondo un 
criterio essere partecipati a tutti, avendo come guida la giustizia e compagni ‘ 
verità» (Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 69).

Che la celebrazione di quest'anno della Giornata Mondiale dell'Alimentazio1’ 
ricordi a tutti la dimensione autenticamente umana delle tragedie della fame e della 
malnutrizione e aiuti la Comunità Internazionale a riaffermare l'imperativo mord 
della solidarietà! Questo deve essere l'orientamento degli sforzi volti a garantire1-'1' 
ogni persona e ogni Nazione abbiano accesso alle scorte idriche necessarie r 
garantire un livello adeguato di sicurezza alimentare. 

Con questo auspicio, invoco sulla FAQ, sui suoi Stati membri, sui suoi Diretta 
e sui membri del personale abbondanti Benedizioni celesti e rinnovo a Lei, 
tore Generale, l'espressione della mia più alta considerazione.

Dal Vaticano, 13 ottobre 2002

IOANNES PAULUS PP. H



Atti del Santo Padre 1423

Messaggio per la XL Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni

«Ecco il mio servo che io ho scelto;
il mio prediletto, nel quale mi sono compiaciuto»

In preparazione alla XL Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni, che si celebrerà 1’11 
maggio 2003 - IV Domenica di Pasqua -, il Santo Padre ha diffuso questo Messaggio:

Venerati Fratelli nell'Episcopato,
carissimi Fratelli e Sorelle di tutto il mondo!

1. «Ecco il mio servo che io ho scelto; il mio prediletto, nel quale mi sono compiaciuto» 
(Mt 12,18, cfr. Is 42,1-4).

Il tema del Messaggio di questa 40- Giornata Mondiale di Preghiera per le Voca­
zioni ci invita a tornare alle radici della vocazione cristiana, alla storia del primo chia­
mato del Padre, il Figlio Gesù. Egli è "il servo" del Padre, profeticamente annunciato 
come Colui che il Padre ha scelto e plasmato fin dal seno materno (cfr. Is 49,1-6), il pre­
diletto che il Padre sostiene e di cui si compiace (cfr. Is 42,1-9), nel quale ha posto il suo 
spirito e a cui ha trasmesso la sua forza (cfr. Is 49,5) e che esalterà (cfr. Is 52,13 - 53,12).

Appare subito evidente il radicale senso positivo, che il testo ispirato dà al ter­
mine "servo". Mentre, nell'attuale cultura, colui che serve è considerato inferiore, 
nella storia sacra il servo è colui che è chiamato da Dio a compiere una particolare 
azione di salvezza e redenzione, colui che sa d'avere ricevuto tutto quel che ha ed è, 
eche dunque si sente anche chiamato a porre al servizio degli altri quanto ha ricevuto.

Il servizio nella Bibbia è sempre legato a una chiamata specifica che viene da 
Dio, e proprio per questo rappresenta il massimo compimento della dignità della 
creatura, o ciò che ne evoca tutta la dimensione misteriosa e trascendente. Così è 
stato anche nella vita di Gesù, il Servo fedele chiamato a compiere l'universale 
opera della redenzione.

2. «Come Agnello condotto al macello ...» (Is 53,7).
Nella Sacra Scrittura c'è un forte ed evidente legame tra servizio e redenzione, 

come pure tra servizio e sofferenza, tra Servo e Agnello di Dio. Il Messia è il Servo sof­
ferente che si carica sulle spalle il peso del peccato umano, è l'Agnello «condotto al 
macello» (Is 53,7) per pagare il prezzo delle colpe commesse dall'umanità e rendere 
così ad essa il servizio di cui più abbisogna. Il Servo è l'Agnello che, «maltrattato, si 
lasciò umiliare e non aprì la sua bocca» (Is 53,7), mostrando così una straordinaria 
forza: quella di non reagire al male con il male, ma di rispondere al male con il bene.

E la mite energia del Servo, che trova in Dio la sua forza e che da Lui, proprio 
Per questo, è reso «luce delle nazioni» e operatore di salvezza (cfr. Is 49,5-6). La 
vocazione al servizio è sempre, misteriosamente, vocazione a prender parte in 
modo molto personale, anche costoso e sofferto, al ministero della salvezza.

3. «... come il Figlio dell'uomo, che non è venuto per essere servito, ma per servire» (Mt 
20,28).

Gesù è davvero il modello perfetto del "servo" di cui parla la Scrittura. Egli è 
Colui che s'è spogliato radicalmente di sé per assumere «la condizione di servo» (FU 
^,7), e dedicarsi totalmente alle cose del Padre (cfr. Le 2,49), quale Figlio prediletto 
in cui il Padre si compiace (cfr. Mt 17,5). Gesù non è venuto per esser servito, «ma



1424 Atti del Santo Padre

per servire e dare la sua vita in riscatto per molti» (MI 20,28); ha lavato i piedi dei 
suoi discepoli e ha obbedito al progetto del Padre fino alla morte e alla morte di 
croce (cfr. Fil 2,8). Per questo il Padre stesso lo ha esaltato dandogli un nome nuovo 
e facendolo Signore del cielo e della terra (cfr. Fil 2,9-11).

Come non leggere nella vicenda del "servo Gesù" la storia d'ogni vocazione, 
quella storia pensata dal Creatore per ogni essere umano, storia che inevitabilmente 
passa attraverso la chiamata a servire e culmina nella scoperta del nome nuovo, pen­
sato da Dio per ciascuno? In tale "nome" ciascuno può cogliere la propria identità, 
orientandosi verso una realizzazione di se stesso che lo renderà libero e felice. Come 
non leggere, in particolare, nella parabola del Figlio, Servo e Signore, la storia voca­
zionale di chi è da Lui chiamato a seguirlo più da vicino, ad esser cioè servo nel mini­
stero sacerdotale o nella consacrazione religiosa? In effetti, la vocazione sacerdotale 
o religiosa è sempre, per natura sua, vocazione al servizio generoso a Dio e al prossimo-

Il servizio diventa allora via e mediazione preziosa per giungere a meglio com­
prendere la propria vocazione. La diafonia è vero e proprio itinerario pastorale voca­
zionale (cfr. Nuove vocazioni per una nuova Europa, 27c).

4. «Dove sono io, là sarà anche il mio servo» (Gv 12,26).
Gesù, il Servo e il Signore, è anche Colui che chiama. Chiama ad esser come Lui, 

perché solo nel servizio l'essere umano scopre la dignità propria ed altrui. Egh 
chiama a servire come Lui ha servito: quando le relazioni interpersonali sono ispi' 
rate al servizio reciproco, si crea un mondo nuovo, e in esso si sviluppa un'auten­
tica cultura vocazionale.

Con questo Messaggio, vorrei quasi prestare la voce a Gesù, per proporre a tanti 
giovani l'ideale del servizio, e aiutarli a superare le tentazioni dell'individualismo e 
l'illusione di procurarsi in tal modo la felicità. Nonostante certe spinte contrarie, pur 
presenti nella mentalità odierna, c'è nel cuore di molti giovani una naturale disposi­
zione ad aprirsi all'altro, specie al più bisognoso. Ciò li rende generosi, capaci di 
empatia, disposti a dimenticare se stessi per anteporre l'altro ai propri interessi.

Servire, cari giovani, è vocazione del tutto naturale, perché l'essere umano è natu­
ralmente servo, non essendo padrone della propria vita ed essendo, a sua volta, biso­
gnoso di tanti servizi altrui. Servire è manifestazione di libertà dall'invadenza del 
proprio io e di responsabilità verso l'altro; e servire è possibile a tutti, attraverso 
gesti apparentemente piccoli, ma in realtà grandi, se animati da amore sincero. D 
vero servo è umile, sa di essere «inutile» (cfr. Le 17,10), non ricerca tornaconti egoi­
stici, ma si spende per gli altri sperimentando nel dono di sé la gioia della gratuità-

Vi auguro, cari giovani, di saper ascoltare la voce di Dio che vi chiama al servi­
zio. E questa la strada che apre a tante forme di ministerialità a vantaggio della 
comunità: dal ministero ordinato ai vari altri ministeri istituiti e riconosciuti: la cate­
chesi, l'animazione liturgica, l'educazione dei giovani, le più varie espressioni della 
carità (cfr. Novo Millennio ineunte, 46). Ho ricordato, a conclusione del Grande Giu­
bileo, che questa è «l'ora di una nuova "fantasia" della carità» (Ibid., 50). Tocca a voi 
giovani, in modo particolare, far sì che la carità si esprima in tutta la sua ricchezza 
spirituale ed apostolica.

5. «Se uno vuol essere il primo, sia l'ultimo di tutti e il servo di tutti» (Me 9,35).
Così Gesù disse ai Dodici, sorpresi a discutere tra loro su «chi fosse il più 

grande» (Me 9,34). È la tentazione di sempre, che non risparmia nemmeno chi è 
chiamato a presiedere l'Eucaristia, il sacramento dell'amore supremo del "Servo 
sofferente". Chi compie questo servizio, in realtà, è ancor più radicalmente chia­
mato a esser servo. Egli è chiamato, infatti, ad agire "in persona Christi", e perciò a 
rivivere la stessa condizione di Gesù nell'Ultima Cena, assumendone la medesima



Atti del Santo Padre 1425

disponibilità ad amare sino alla fine, sino a dare la vita. Presiedere la Cena del 
Signore è, pertanto, invito pressante ad offrirsi in dono, perché permanga e cresca 
nella Chiesa l'atteggiamento del Servo sofferente e Signore.

Cari giovani, coltivate l'attrazione per i valori e per le scelte radicali che fanno 
dell'esistenza un servizio agli altri sulle orme di Gesù, l'Agnello di Dio. Non lascia­
tevi sedurre dai richiami del potere e dell'ambizione personale. L'ideale sacerdotale 
deve essere costantemente purificato da queste e altre pericolose ambiguità.

Risuona anche oggi l'appello del Signore Gesù: «Se uno mi vuol servire mi 
segua» (Gì’ 12,26). Non abbiate paura di accoglierlo. Incontrerete sicuramente diffi­
coltà e sacrifici, ma sarete felici di servire, sarete testimoni di quella gioia che il 
mondo non può dare. Sarete fiamme vive di un amore infinito ed eterno; conosce­
rete le ricchezze spirituali del sacerdozio, dono e mistero divino.

6. Come altre volte, anche in questa circostanza volgiamo lo sguardo verso 
Maria, Madre della Chiesa e Stella della nuova evangelizzazione. Invochiamola con 
fiducia, perché non manchino nella Chiesa persone pronte a rispondere generosa­
mente all'appello del Signore, che chiama ad un più diretto servizio del Vangelo:

«Maria, untile serva dell'Altissimo,
il Figlio che hai generato
ti ha resa serva dell'umanità.
La tua vita è stata un servizio umile e generoso:
sei stata serva della Parola
quando l'Angelo ti annunciò
il progetto divino della salvezza.
Sei stata serva del Figlio,
dandogli la vitae rimanendo aperta al suo mistero.
Sei stata serva della Redenzione,
"stando” coraggiosamente ai piedi della Croce,
accanto al Servo e Agnello sofferente,
che s'immolava per nostro amore.
Sei stata serva della Chiesa il giorno della Pentecoste
e con la tua intercessione
continui a generarla in ogni credente,
anche in questi nostri tempi difficili e travagliati.
A Te, giovane figlia d'Israele,
che hai conosciuto il turbamento del cuore giovane
dinanzi alla proposta dell'Eterno,
guardino con fiducia i giovani del Terzo Millennio.
Rendili capaci di accogliere l’invito del Figlio tuo
a fare della vita un dono totale per la gloria di Dio.
Fa' loro comprendere
che servire Dio appaga il cuore,
e che solo nel servizio di Dio e del suo Regno
ci si realizza secondo il divino progetto
e la vita diventa inno di gloria alla Santissima Trinità.
Amen».

Dal Vaticano, 16 ottobre 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



1426 Atti del Santo Padre

Messaggio per il VI Congresso annuale 
promosso dall'Istituto Internazionale di Ricerca sul Volto di Cristo

La contemplazione di quei santi lineamenti

Al Venerato Fratello
Cardinale FIORENZO ANGELINI 

Presidente emerito
del Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari

1. La celebrazione in Roma del VI Congresso annuale, promosso dall'Istituto 
Internazionale di Ricerca sul Volto di Cristo, mi offre l'occasione, Signor Cardinale 
di porgerLe il mio saluto cordiale e di esprimerLe vivo compiacimento per il nuovo 
contributo che l'incontro non mancherà di arrecare allo studio dell'importante arg°" 
mento. Con esemplare tenacia e crescente entusiasmo Ella, Venerato Fratello, aW8' 
lendosi della collaborazione della benemerita Congregazione Benedettina deUe 
Suore Riparatrici del Santo Volto di Nostro Signore Gesù Cristo, continua così a sol' 
lecitare illustri studiosi di ogni parte del mondo, ricchi della più diversa prepai8' 
zione culturale, ad approfondire un tema di così rilevante efficacia evangelizzatrici 
Infatti, «il Regno di Dio non è un concetto, una dottrina, un programma soggetto8 
libera elaborazione, ma è innanzi tutto una Persona che ha il Volto e il nome di Geso 
di Nazaret, immagine del Dio invisibile» (Lett. Enc. Redemptoris missio, 37: AAS 
[1991], 282).

Non posso poi esimermi dal manifestarLe, Signor Cardinale, il mio grat° 
apprezzamento per aver scelto, quest'anno, come tema di approfondimento dell8 
dottrina, della spiritualità e della devozione al Santo Volto di Cristo, il magisteroe 
ministero pastorale da me svolto al riguardo: un magistero e un ministero che, dalla 
prima Enciclica Redemptor hominis (4 marzo 1979) sino ai più recenti documenti, ha 
fortemente privilegiato questo particolare riferimento alla Persona di Cristo.

Al termine del Grande Giubileo dell'Anno 2000 ribadivo: «Non è forse compii 
della Chiesa riflettere la luce di Cristo in ogni epoca della storia, farne risplende^ 
il Volto anche davanti alle generazioni del nuovo Millennio? La nostra testinW" 
nianza sarebbe insopportabilmente povera se noi per primi non fossimo contenv 
piatori del suo Volto» (Lett. Ap. Novo Millennio ineunte [6 gennaio 2001], 16).

2. Favorendo con zelo e intelligenza l'apporto di tanti illustri studiosi, ricerca" 
tori, teologi, scrittori e artisti allo studio del Volto di Cristo, l'Istituto Internazionale 
di Ricerca reca un significativo contributo di comprovata autorevolezza alla pre" 
sentazione della figura umana e divina di Cristo, giovando al progresso delle cono- 
scenze sia sul piano della riflessione teologica che su quello della prassi pastorale-

Sul piano della riflessione teologica, poiché, dal momento che «solamente nel 
mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell'uomo» (Gaudium et sp#’ 
22), Io studio sul Volto di Cristo, prefigurato nei Salmi e nei Profeti e descritto con 
ricchezza di espressioni nel Nuovo Testamento, diventa via e introduzione a una 
sempre più approfondita conoscenza cristologica ed antropologica. Sul piano, ino*" 
tre, della prassi pastorale, poiché nel Volto di Cristo, sofferente e risorto, la Chiesa­
maestra di umanità, riconosce il volto più vero e più profondo dell'uomo a cui Cri' 
sto offre redenzione e salvezza. La contemplazione del Volto di Cristo, quindi, rieri'



Atti del Santo Padre 1427

pera e ripropone quella teologia vissuta dei Santi che possiamo considerare come la 
più illuminante testimonianza della vera sequela di Gesù e come il più valido sup­
porto per un'efficace catechesi cristiana nel nostro tempo.

Né può peraltro sfuggire, Signor Cardinale, la valenza ecumenica della contem­
plazione del Volto di Cristo: nella ricerca sempre più approfondita di quei santi 
lineamenti Oriente e Occidente si incontrano e si integrano, come dimostrano i con- 
Wbuti al riguardo illustrati nei Congressi che l'Istituto Internazionale di Ricerca sul 
Volto di Cristo ha dedicato a questo tema.

3. Nel formulare l'augurio che anche questo VI Congresso sul Volto di Cristo 
s>a fecondo di frutti di bene, La prego, Signor Cardinale, di farsi interprete della mia 
spirituale presenza ai lavori del Congresso, trasmettendo il mio beneaugurante 
«aiuto agli illustri relatori, ai partecipanti ed a quanti, nelle forme più varie, sosten- 
S°no l'attività e le iniziative di codesto Istituto Internazionale. In particolare, voglia 
tarsi tramite del mio affettuoso incoraggiamento alle Sorelle della Congregazione 
Benedettina delle Suore Riparatrici del Santo Volto di Nostro Signore Gesù Cristo, 
che con encomiabile dedizione La coadiuvano nella Sua sempre solerte azione.

Nell'affidare alla celeste intercessione della Vergine Santissima il Suo lavoro, 
Venerato Fratello, e quello di quanti in vario modo prendono parte al Congresso, a 
'niti invio di cuore una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 19 ottobre 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



1428 Atti ilei Santo Padre

Messaggio per la Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato 2003

Per un impegno a contrastare in modo profetico 
ogni razzismo, xenofobia e nazionalismo esasperato

1. La migrazione è diventata un fenomeno molto diffuso nel mondo moderno 
e riguarda tutte le Nazioni, o come Paesi di partenza, di transito o di arrivo. Ess* 
concerne milioni di esseri umani e rappresenta una sfida che la Chiesa pellegrini 
al servizio dell'intera umana famiglia, deve raccogliere e affrontare nello spini0 
evangelico di carità universale. Pure quest'anno, la Giornata Mondiale d®
Migrante e del Rifugiato deve essere occasione di particolare preghiera per le neces­
sità di tutti coloro che, per qualsiasi ragione, sono lontani da casa e dalla propri* 
famiglia. Deve essere inoltre un giorno di profonda riflessione sui doveri di tutti1 
cattolici in relazione a questi fratelli e sorelle.

Tra le persone particolarmente in necessità vi sono i forestieri più vulnerabile 
vale a dire i migranti senza documenti, i profughi, coloro che hanno bisogno d*' 
silo, i profughi a causa di persistenti, violenti conflitti in molte parti del mondo e I* 
vittime - in maggioranza donne e bambini - del terribile crimine che è il traffico d1 
esseri umani. Anche di recente siamo stati testimoni di casi tragici di movimenti f°r" 
zati di persone per motivi etnici e nazionalistici, che hanno portato un'indicibil* 
sofferenza nella vita dei gruppi colpiti. Alla base di queste situazioni vi sono inten­
zioni e azioni peccaminose in contraddizione col Vangelo e che costituiscono un 
appello per i cristiani, ovunque, a vincere il male con il bene.

2. L'appartenenza alla comunità cattolica non è determinata né da nazionali!* 
né da origine sociale o etnica bensì, fondamentalmente, dalla fede in Gesù Cristo* 
dal Battesimo nel nome della Santissima Trinità. Ebbene la costituzione "cosmopo­
lita" del Popolo di Dio, oggi, è visibile praticamente in ogni Chiesa particolare, p01' 
ché la migrazione ha trasformato anche le comunità piccole e in precedenza isolai* 
in realtà pluralistiche e interculturali. Infatti, luoghi che fino a poco tempo fa vedo­
vano raramente la presenza di un forestiero si sono ora trasformati in casa per p*r' 
sone provenienti da varie parti del mondo. Sempre più frequente, come per eseti1' 
pio nell'Eucaristia domenicale, diventa l'ascolto della Buona Novella in lingue ti1*1 
sentite prima, dando così una nuova espressione all'esortazione dell'antico Salti10’ 
«Lodate il Signore, popoli tutti, voi tutte, nazioni, dategli gloria» (Sai 116,1). Quest‘ 
comunità, pertanto, hanno nuove opportunità di vivere l'esperienza della cattolici' 
una nota della Chiesa che esprime la sua essenziale apertura a tutto ciò che è opd* 
dello Spirito in ogni popolo.

La Chiesa è consapevole che limitare l'appartenenza a una comunità locale sull* 
base etnica o di altre caratteristiche esterne rappresenterebbe un impoverirne!1^ 
per tutti e contraddirebbe il diritto fondamentale del battezzato a compiere atti d 
culto e partecipare alla vita della comunità. Inoltre, se i nuovi arrivati non si se*' 
tono accettati quando si avvicinano a una data comunità parrocchiale perché no* 
parlano la lingua locale o non osservano le usanze del posto, essi diventano fac’1' 
mente "pecorelle smarrite". La perdita di questi "piccoli", a causa di discrimiti*' 
zioni anche latenti, deve essere perciò motivo di grande preoccupazione sia pefl
Pastori che per i fedeli.



Atti del Santo Padre 1429

3. Questa considerazione ci riporta a un tema che ho spesso menzionato nei 
miei Messaggi per la Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato, ossia il 
dovere cristiano di accogliere chiunque bussi per necessità alla nostra porta. Que­
sta apertura edifica comunità cristiane vive, arricchite dallo Spirito con i doni che 
vengono portati loro dai nuovi discepoli provenienti da altre culture. Tale espres­
sione fondamentale d'amore evangelico è al contempo ispiratrice d'innumerevoli 
programmi di solidarietà a favore dei migranti e dei profughi in ogni parte del 
mondo. Al fine di comprendere la dimensione di questo patrimonio ecclesiale di 
servizio concreto agli immigrati e ai profughi basterà ricordare le realizzazioni e l'e­
redità di personaggi come Santa Francesca Saverio Cabrini o il Vescovo Giovanni 
Battista Scalabrini, o, attualmente, la vasta attività dell'agenzia cattolica "Caritas" e 
della Commissione Cattolica Internazionale per le Migrazioni.

Ma spesso la solidarietà non è cosa spontanea. Essa richiede formazione e allon­
tanamento da atteggiamenti di chiusura, che in molte società di oggi sono divenuti 
Più sottili e diffusi. Per far fronte a questo fenomeno, la Chiesa possiede vaste 
risorse educative e formative a ogni livello. Mi rivolgo quindi a genitori e inse- 
gnanti, affinché combattano il razzismo e la xenofobia inculcando atteggiamenti 
Positivi fondati sulla Dottrina sociale cattolica.

4. Sempre più radicati in Cristo, i cristiani devono sforzarsi di vincere ogni ten­
denza a chiudersi in se stessi e imparare a discernere l'opera di Dio nelle persone di 
altre culture. Ma solo l'autentico amore evangelico potrà essere talmente forte da 
aiutare le comunità a passare dalla mera tolleranza verso gli altri al rispetto auten- 
taco delle loro diversità. Solo la grazia redentrice di Cristo può renderci vittoriosi 
Mia sfida quotidiana di passare dall'egoismo all'altruismo, dalla paura all'aper- 
ùira, dal rifiuto alla solidarietà.

E evidente del resto che, mentre esorto i cattolici a eccellere nello spirito di 
solidarietà verso i nuovi arrivati in mezzo a loro, invito altresì gli immigrati a 
riconoscere il dovere di onorare i Paesi che li ricevono e a rispettare le leggi, la cul­
tura e le tradizioni della gente che li ha accolti. Solo così prevarrà l'armonia 
Sciale.

Il cammino verso la vera accettazione degli immigranti nella loro diversità cul­
turale, in effetti, è difficile, talvolta si presenta anzi come una vera via crucis. Que­
sto però non deve scoraggiare nessuno dal perseguire la volontà di Dio. Egli infatti 
desidera attirare a sé tutti in Cristo, attraverso la strumentalità della Sua Chiesa, 
sacramento dell'unità di tutto il genere umano (cfr. Lumen gentium, 1).

Talvolta questo cammino necessita di una parola profetica che indichi ciò che è 
sbagliato e incoraggi ciò che è giusto. Quando sorgono in effetti le tensioni, la cre­
dibilità della Chiesa, in relazione alla sua dottrina sul rispetto fondamentale dovuto 
a ogni persona, poggia sul coraggio morale dei Pastori e dei fedeli di «puntare tutto 
sull'amore» (cfr. Novo Millennio ineunte, 47).

5. È evidente poi che le comunità culturali miste offrono opportunità uniche 
Per approfondire il dono dell'unità con le altre Chiese cristiane e comunità eccle­
siali. Molte di esse, infatti, hanno operato all'interno delle proprie comunità, e con 
’a Chiesa cattolica, per formare società in cui le culture dei migranti e i loro doni 
Particolari vengano sinceramente apprezzati, e in cui ogni manifestazione di razzi­
smo, xenofobia e nazionalismo esasperato sia contrastata in modo profetico.

Possa Maria Santissima, Madre nostra, - che pure ha sperimentato il rifiuto, pro­
prio nel momento in cui stava per donare al mondo suo Figlio - aiutare la Chiesa a 
essere segno e strumento dell'unità delle culture e delle Nazioni in un'unica fami-



1430 Atti del Santo Padre

glia! Possa Ella aiutare tutti noi, nella nostra vita, a essere testimoni dell'Inca^* 
zione e della presenza costante di Cristo, che attraverso noi desidera prosegui' 
nella storia e nel mondo, la sua opera di liberazione da ogni forma di discrimi11*1 
zione, rifiuto ed emarginazione. Che le Benedizioni abbondanti di Dio acconti1*1 
gnino tutti coloro che accolgono lo straniero nel nome di Cristo.

Dal Vaticano, 24 ottobre 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 1431

Dichiarazione comune
di Sua Santità il Papa Giovanni Paolo II
e di Sua Beatitudine il Patriarca Teoctist

Sabato 12 ottobre, durante la permanenza a Roma di una delegazione della Chiesa Ortodossa di 
Romania guidata dal Patriarca Teoctist, Giovanni Paolo II e il Patriarca hanno firmato questa 
Dichiarazione comune, che pubblichiamo in traduzione italiana:

«E la gloria che tu hai dato a me, io l'ho data a loro, perché siano come noi una 
cosa sola. Io in loro e tu in me, perché siano perfetti nell'unità e il mondo sappia che 
tu mi hai mandato e li hai amati come hai amato me» (Gv 17,22-23).

Nella gioia profonda del ritrovarci insieme nella Città di Roma, presso la Tomba 
dei Santi Apostoli Pietro e Paolo, ci scambiamo l'abbraccio di pace di fronte a Colui 
che veglia sulla sua Chiesa e guida i nostri passi, e meditiamo ancora una volta que­
ste parole che l'Evangelista Giovanni ci ha tramandato e che sono l'accorata pre­
ghiera di Cristo alla vigilia della sua Passione.

1- Questo nostro incontro si pone come continuazione dell'abbraccio che ci 
siamo scambiati a Bucarest nel mese di maggio del 1999, mentre risuona ancora nel 
nostro cuore l'appello accorato: «Unitate, unitate! Unità, unità!», levatosi spontanea­
mente davanti a noi, in tale occasione, da una grande folla di fedeli. Esso faceva eco 
alla preghiera di nostro Signore «affinché tutti siano una cosa sola» (Gv 17,21).

L'odierna circostanza rafforza il nostro impegno di pregare e operare per giun­
gere alla piena unità visibile di tutti i discepoli di Cristo. II nostro scopo ed il nostro 
desiderio ardente è la comunione piena, che non è assorbimento, ma comunione 
bella verità e nell'amore. È un cammino irreversibile, che non ha alternative: è la via 
della Chiesa.

2. Segnate ancora dal triste periodo storico durante il quale si è negato il Nome 
e la Signoria del Redentore, le comunità cristiane in Romania non di rado trovano 
ancora oggi difficoltà a superare gli effetti negativi che quegli anni hanno prodotto 
sull esercizio della fraternità e della condivisione e sulla ricerca della comunione. Il 
bostro incontro deve essere considerato un esempio: i fratelli debbono ritrovarsi per 
Appacificarsi, per riflettere insieme, per scoprire i modi di giungere ad intese, per 
esporre e spiegare le ragioni degli uni e degli altri. Esortiamo, dunque, coloro che 
sono chiamati a vivere fianco a fianco nella medesima terra romena, a trovare solu­
zioni di giustizia e di carità. Occorre superare, mediante il dialogo sincero, i con­
flitti, i malintesi ed i sospetti sorti nel passato, affinché i cristiani in Romania, in que­
sto periodo decisivo della loro storia, possano essere testimoni di pace e di riconci­
liazione.

3. Il nostro rapporto deve riflettere la comunione vera e profonda in Cristo che 
esiste già tra noi, anche se ancora non è piena. Riconosciamo, infatti, con gioia che 
condividiamo la tradizione della Chiesa indivisa, centrata sul mistero dell'Eucari­
stia, di cui sono testimoni i Santi che noi abbiamo in comune nei nostri calendari. 
D altra parte i numerosi testimoni della fede al tempo dell'oppressione e della per­
secuzione dei secolo scorso, che hanno mostrato la loro fedeltà a Cristo, sono un 
seme di speranza nelle difficoltà di oggi.

Per alimentare la ricerca della piena comunione, anche nelle divergenze dottri-



1432 Atti del Santo Padre

nali che tuttora permangono, occorre trovare strumenti concreti, instaurando con­
sultazioni regolari, nella convinzione che nessuna situazione difficile è destinata a 
rimanere irrimediabilmente tale, e che grazie all'atteggiamento di ascolto e di dia­
logo e allo scambio regolare di informazioni possono essere individuate soluzioni 
soddisfacenti per appianare le frizioni e giungere ad una equa soluzione di pro­
blemi pratici. Occorre rafforzare questo processo perché la piena verità della fede 
divenga patrimonio comune, condiviso dagli uni e dagli altri e capace di suscitare 
una convivenza veramente pacifica, radicata e fondata nella carità.

Sappiamo bene come regolarci nello stabilire gii orientamenti che debbono gui­
dare l'opera di evangelizzazione, tanto necessaria dopo il periodo buio dell'ateismo 
di Stato. Siamo d'accordo nel riconoscere la tradizione religiosa e culturale di ogni 
popolo, ma anche la libertà religiosa. L'evangelizzazione non può essere basata su 
uno spirito di competitività, ma sul rispetto reciproco e sulla cooperazione, che rico­
noscono a ciascuno la libertà di vivere secondo le proprie convinzioni, nel rispetto 
della propria appartenenza religiosa.

4. Nello sviluppo dei nostri contatti, dalle Conferenze Panortodosse e dal Con­
cilio Vaticano II in poi, siamo stati testimoni di un promettente ravvicinamento tra 
Oriente ed Occidente, fondato sulla preghiera, sul dialogo nella carità e nella verità, 
così denso di momenti di profonda comunione. Per questo vediamo con preoccu­
pazione le difficoltà che attraversa attualmente la Commissione Mista Internazioni1' 
di Dialogo tra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa e, in occasione di questo nostro 
incontro, desideriamo formulare l'auspicio che non si tralasci alcuna iniziativa per 
riattivare il dialogo teologico e per rilanciare l'attività della Commissione. Abbiamo 
il dovere di farlo, poiché il dialogo teologico renderà più forte l'affermazione della 
nostra condivisa volontà di comunione di fronte all'attuale stato di divisione.

5. La Chiesa non è una realtà rinchiusa su se stessa: essa è inviata al mondo ed 
è aperta al mondo. Le nuove possibilità che si creano in un'Europa già unita, e che 
sta estendendo i suoi confini per abbracciare i popoli e le culture della parte centro- 
orientale del Continente, costituiscono una sfida che i cristiani d'Oriente e d'Occi­
dente debbono raccogliere insieme. Più essi saranno uniti nella loro testimonianza 
all'unico Signore, più essi contribuiranno a dare voce, consistenza e spazio all'a­
nima cristiana dell'Europa: alla santità della vita, alla dignità e ai diritti fondamen­
tali della persona umana, alla giustizia e alla solidarietà, alla pace, alla riconcilia­
zione, ai valori della famiglia, alla tutela del creato. L'Europa intera ha bisogno della 
ricca cultura forgiata dal Cristianesimo.

La Chiesa ortodossa di Romania, centro di contatto e di scambio tra le feconde 
tradizioni slave e bizantine dell'Oriente, e la Chiesa di Roma che evoca, nella sua 
componente latina, la voce occidentale dell'unica Chiesa di Cristo, debbono contri­
buire insieme ad un compito che caratterizza il Terzo Millennio. Secondo un'e­
spressione tradizionale e tanto bella, le Chiese particolari amano designarsi quali 
Chiese sorelle. Aprirsi a questa dimensione, significa collaborare per restituire 
all'Europa il suo ethos più profondo ed il suo volto veramente umano.

Con queste prospettive e con questi propositi, insieme ci affidiamo al Signore 
implorandoLo di renderci degni di edificare il Corpo di Cristo, «finché arriviamo 
tutti all'unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, allo stato di uomo per­
fetto, nella misura che conviene alla piena maturità di Cristo» (Ef 4,13).

Vaticano, 12 ottobre 2002

IOANNES PAULUS PP. Il TEOCTIST



Atti del Santo Padre 1433

Ai partecipanti al Congresso Catechistico Internazionale 
per il X anniversario di pubblicazione 
del Catechismo della Chiesa Cattolica

Il Concilio sicura “bussola”
per i credenti del Terzo Millennio

Venerdì 11 ottobre, ricevendo i partecipanti al Congresso Catechistico Intemazionale promosso 
dalla Congregazione per il Clero, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

, 1- Sono particolarmente lieto di intervenire a questo Congresso Catechistico 
Internazionale, convocato per celebrare il X anniversario della pubblicazione del- 

l'Edizione originale del Catechismo della Chiesa Cattolica e il V anniversario della pro­
pagazione della sua edizione tipica latina.

Nello stesso tempo, in tale importante assise, si vogliono anche ricordare altri 
Svenimenti che hanno caratterizzato, in questi ultimi decenni, la vita catechistica 
ecclesiale: il XXV anniversario dello svolgimento, nel 1977, della IV Assemblea 
onerale del Sinodo dei Vescovi dedicata alla catechesi, e il V anniversario della 
Pubblicazione, avvenuta nel 1997, della nuova edizione del Direttorio Generale per la 
decitesi. Soprattutto, però, mi è caro sottolineare che esattamente quarant'anni or 

il Beato Giovanni XXIII apriva solennemente il Concilio Ecumenico Vaticano 
; ad esso il Catechismo fa costante riferimento, tanto che lo si potrebbe a buon 
diritto chiamare il Catechismo del Vaticano II. I testi conciliari costituiscono una 

S|cura "bussola" per i credenti del Terzo Millennio.

2. Ringrazio di vivo cuore il Signor Cardinale Joseph Ratzinger, Prefetto della 
Congregazione per la Dottrina della Fede, per le parole con cui ha introdotto que- 

nostro incontro e ha presentato il vostro lavoro, e il Signor Cardinale Dario 
Castrillón Hoyos, Prefetto della Congregazione per il Clero, per aver, di comune 
intesa, promosso e presieduto tale Congresso. Rivolgo pure un cordiale e grato 
saluto a voi, venerati Fratelli nell'Episcopato, e a tutti voi, rappresentanti delle varie 
Chiese locali, impegnati, a diverso titolo ma con il medesimo entusiasmo e corag- 

nei vari Organismi internazionali e nazionali, istituiti per la promozione della 
catechesi.

3. In questi giorni avete pregato, riflettuto e dialogato insieme su come dare 
attuazione, nel contesto odierno, a quella che è l'ansia perenne e sempre nuova 
della Chiesa cattolica: annunciare a tutti il lieto messaggio che Cristo ci ha affidato. 
Il motto, scelto per questo Congresso, lo esprime egregiamente: «Nutrirci della 
Parola, per essere "servi della Parola" nell'impegno dell'evangelizzazione: euntes in mun- 
dum universum».

Durante queste intense giornate di lavoro, avete cercato di attuare quanto ho 
Scritto nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte: «Aprire il cuore all'onda 
della grazia e consentire alla parola di Cristo di passare attraverso di noi con tutta 
’a sua potenza: Due in allumi» (n. 38).

Accogliere noi e condividere con gli altri l'annuncio di Cristo, che «è lo stesso ieri, 
°ggi e sempre» (Eb 13,8): questo è l'assillo che deve caratterizzare la vita di ogni cri­
stiano e di ogni Comunità ecclesiale.



1434 Atti del Santo Padre

4. Per questo Terzo Millennio, appena iniziato, il Signore ci ha regalato uno i 
strumento particolare per l'annuncio della sua Parola: il Catechismo della Chiesa Cat­
tolica, da me approvato dieci anni or sono.

Esso mantiene tuttora la sua realtà di dono privilegiato, messo a disposizione di 
tutta la Chiesa Cattolica, ed anche offerto «ad ogni uomo che ci domanda ragione 
della speranza che è in noi e che voglia conoscere ciò che la Chiesa Cattolica crede», 
come scrissi nella Costituzione Apostolica Fidei depositum, in occasione della puh 
blicazione dell'edizione originale del Catechismo.

In quanto esposizione completa e integra della verità cattolica, della doctrina tam 
de fide quam de moribus valida sempre e per tutti, esso, con i suoi contenuti essenziali 
e fondamentali, consente di conoscere ed approfondire, in modo positivo e sereno 
ciò che la Chiesa Cattolica crede, celebra, vive, prega.

Presentando la dottrina cattolica in modo genuino e sistematico, pur nella sua 
sinteticità (non omnia sed totum), il Catechismo riconduce ogni contenuto della catc 
chesi al suo centro vitale, che è la persona di Cristo Signore. L'ampio spazio dato 
alla Bibbia, alla Tradizione occidentale e orientale della Chiesa, ai Santi Padri, a | 
Magistero, all'agiografia; la centralità assicurata al ricco contenuto della fede cri­
stiana; l'interconnessione delle quattro parti, che costituiscono, in modo compia 
mentare, l'ossatura del testo e che evidenziano lo stretto legame tra lex credendi, 
celebrandi, lex agendi, lex operandi, sono solo alcuni dei pregi di questo Catechismo,, che 
ci consente ancora una volta di stupirci di fronte alla bellezza e ricchezza del mes- 
saggio di Cristo.

5. Non va neppure dimenticata la sua natura di testo magisteriale collegiale. 
gerito infatti dal Sinodo episcopale del 1985, redatto da Vescovi quale frutto deh’ 
consultazione dell'intero Episcopato, da me approvato nella versione originale ue 
1992 e promulgato nell'edizione tipica latina del 1997, destinato anzitutto ai 
scovi, quali maestri autorevoli della fede cattolica e primi responsabili della cab 
chesi e dell'evangelizzazione, il testo è destinato a diventare sempre di più un‘ 
strumento valido e legittimo al servizio della comunione ecclesiale, con il grado ti 
autorevolezza, autenticità e veridicità che è proprio del Magistero ordinario p1’1’ 
tificio.

Del resto la buona accoglienza e la larga diffusione, che esso ha avuto in qutób 
decennio nelle varie parti del mondo, anche in ambito non cattolico, sono una p°* 
tiva testimonianza della sua validità e continua attualità.

Tutto ciò non deve far diminuire, ma piuttosto intensificare il nostro rinnova10 
impegno per una sua maggiore diffusione, per una sua più gioiosa accoglienza e u 
suo migliore utilizzo nella Chiesa e nel mondo, come anche è stato ampiamente 
auspicato e concretamente indicato durante i lavori di questo Congresso.

6. Un ruolo particolare il Catechismo è chiamato a svolgere nei confronti dell t 
laborazione dei Catechismi locali, per i quali esso si propone come "punto di dM’ 
mento" sicuro e autentico nel delicato impegno di mediazione a livello locale de 
l'unico e perenne deposito della fede. È necessario, infatti, coniugare insieme, con 
l'aiuto dello Spirito Santo, la meravigliosa unità del mistero cristiano con la mo^ 
plicità delle esigenze e delle situazioni dei destinatari dell'annuncio.

Per realizzare tale obiettivo, è a disposizione da cinque anni anche la rinnovati* 
edizione del Direttorio Generale per la Catechesi. In quanto revisione del Direttorio ò 
1971 voluto dal Concilio Vaticano II, il nuovo testo costituisce un documento imp°r 
tante per orientare e stimolare il rinnovamento catechetico, sempre indispensab*1 
per tutta la Chiesa.



Atti del Santo Padre 1435

Come è ben indicato nella sua Prefazione, esso, assumendo i contenuti della 
fede proposti dal Catechismo della Chiesa Cattolica, offre, in particolare, norme e cri­
feri per la loro presentazione, come pure i principi di fondo per l'elaborazione dei 
Catechismi per le Chiese particolari e locali, formulando altresì le linee essenziali e 
le coordinate fondamentali di una sana e ricca pedagogia della fede, ispirata alla 
Pedagogia divina e attenta alle molteplici e complesse situazioni dei destinatari del- 
1 annuncio catechistico, immersi in un variegato contesto culturale.

7. Auspico cordialmente che i vostri lavori contribuiscano a dare ulteriore 
Esalto a quella priorità pastorale che è una catechesi chiara e motivata, integrale e 
sistematica e, quando occorre, anche apologetica. Una catechesi che sia tale da poter 
rimanere fissata nella mente e nel cuore, così da nutrire la preghiera, imprimere uno 
stile alla vita, orientare il comportamento dei fedeli.

Sui partecipanti al Congresso e sui vostri lavori invoco la protezione della Ver­
gine Maria, la perfetta "serva della Parola", che cammina sempre davanti a noi per 
•ndicarci la Via, per tenere i nostri sguardi fissi sulla Verità e ottenerci ogni grazia 
di Vita, che scaturisce unicamente da Gesù Cristo suo Figlio e nostro Signore.

Con la mia Benedizione.

Il Congresso Catechistico Internazionale, riunito in Vaticano dall’8 all'Il ottobre, al termine dei 
lavori ha pubblicato questo Messaggio finale:

Nel X anniversario della pubblicazione del Catechismo della Chiesa Cattolica e nel V 
anniversario della rinnovata edizione de) Direttorio Generale per la Catechesi, noi Cardi­
nali, Vescovi, Presbiteri, Religiosi, Religiose e Fedeli laici ci siamo riuniti in Vaticano dall’8 
all’l I ottobre 2002 per un Congresso Catechistico Intemazionale.

Il Congresso ha visto la partecipazione di Cardinali, Vescovi, Sacerdoti, Religiosi e 
Religiose, Fedeli laici e laiche provenienti da molti Paesi: 21 Nazioni dell'Africa, 10 
Nazioni del Centro e Nord America, 10 Nazioni dell’America del Sud, 14 Nazioni dell’A­
ria, 2 Nazioni dell'Oceania, 27 Nazioni dell'Europa.

Alla luce delle relazioni, delle comunicazioni e delle proposte elaborate nei gruppi di 
4udio, desideriamo condividere con i tanto benemeriti operatori della catechesi sparsi nel- 
l' Orbe quanto segue.

1. Il Catechismo della Chiesa Cattolica e il Direttorio Generale per la Catechesi hanno 
ricevuto, soprattutto nelle giovani Chiese, una accoglienza generalmente positiva e hanno 
avviato un processo di nuova attenzione alla catechesi e rinnovato impegno per la nuova 
evangelizzazione.

2. Ribadiamo - come afferma il Direttorio Generale per la Catechesi - la relazione 
vitale tra i due testi che, pur se distinti nella loro funzione, sono complementari e interagenti 
nel conseguimento del fine della catechesi.

3. Il Catechismo della Chiesa Cattolica è «testo di riferimento per una catechesi rin­
novata» (Fidei depositum. 1 ) e doveroso punto di riferimento per i Catechismi delle Chiese



1436 Atti del Santo Padre

locali, nonché Catechismo in quanto tale «di utile lettura per tutti i fedeli cristiani» (Cate­
chismo, 12). Infatti esso esprime l’unità della fede, il suo linguaggio comune, la cattolicità 
della Chiesa.

4. Il Catechismo della Chiesa Cattolica non solo ha valore esplicito in se stesso, ma 
possiede altresì una specifica rilevanza teologica e una significatività nella comunicazione 
della fede, per il fatto che riconduce alla persona di Cristo e alla Sua comprensione eccle­
siale.

5. Il Catechismo della Chiesa Cattolica manifesta in pieno il suo valore in quanto sinfo­
nia della fede nelle differenti forme dell’esposizione della fede cattolica: evangelizzazione, 
catechesi, predicazione, insegnamento della Religione, formazione della comunità, forma­
zione degli agenti pastorali, impegno ecumenico, dialogo inter-religioso.

6. L’accoglienza del Catechismo della Chiesa Cattolica e del Direttorio Generale per 
la Catechesi ha stimolato reali processi di inculturazione del Vangelo, e anche per questo si 
auspica che vengano pubblicate le traduzioni dei due testi nelle Chiese che ancora ne sono 
sprovviste.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica:
- afferma la precedenza nell’accoglienza del dato della fede prima della sistemazione 

teologica;
- sostiene la visione condivisa della fede - perché unica e universale - prima della pre­

sentazione e della elaborazione locale;
- garantisce l’unità della visione della fede e dei suoi linguaggi all’interno del processo 

di inculturazione;
- supporta la formazione dei candidati al Sacerdozio prima dello studio teologico e a 

conclusione dei medesimo; orienta altresì la formazione permanente dei presbiteri;
- favorisce la formazione teologica nei Centri pastorali, nei Noviziati, negli Istituti d* 

Scienze Religiose, e costituisce riferimento sicuro della dottrina della Fede nelle stesse 
Facoltà teologiche.

Ribadiamo pertanto che:
- l’enunciazione dottrinalmente corretta della fede necessita del contesto di comuni^1 

vive, capaci di narrare la storia della salvezza, celebrarla con la liturgia, viverla con la carila- 
manifestarla con il richiamo ai tanti Santi e Sante della storia e con la testimonianza di arabi' 
della fede nella missio ad gentes;

- la correttezza dell’esposizione della fede raggiunge la sua finalità - che è la comu­
nione con la persona del Cristo - attraverso l’attuazione della sua pedagogia e una rinnovati* 
offerta di spiritualità che accompagna il cammino verso la maturità della fede;

- la verità trasmessa dal Catechismo della Chiesa Cattolica, attraverso la mediazioni 
del Direttorio Generale per la Catechesi aiuterà a discernere i semina Verbi nelle different' 
culture.

Linee di attuazione
1. L’attuazione del Catechismo della Chiesa Cattolica alla luce della grande Tradizioni 

della Chiesa e del Magistero costante si compie adeguatamente attraverso il processo di in*’ 
ziazione. Annuncio, catechesi e mistagogia, come espresso e significato dal Direttori 
Generale per la Catechesi (cfr. Direttorio, 65-72).

2. Il paradigma catechistico tradizionalmente modellato sulla scuola avrà bisogno 1,1 
recuperare le altre dimensioni del catecumenato, dove la trasmissione del messaggio s*. 
arricchita e sostenuta da riti e celebrazioni, integrata da esercizi ascetico-penitenziali. tr°v'



Atti del Santo Padre 1437

testimonianza e sostegno nell’accompagnamento della comunità ecclesiale e della famiglia 
Per diventare una autentica scuola di vita cristiana (cfr. Direttorio, 89-91 ).

3. La comunicazione della fede attinta dalla Sacra Scrittura è oggi quanto mai deside­
rata e diffusa. Il Catechismo della Chiesa Cattolica aiuta a leggere la Bibbia secondo la fede 
della Chiesa.

4. Il Catechismo della Chiesa Cattolica e il Direttorio Generale per la Catechesi sono 
strumenti imprescindibili per la formazione degli operatori della catechesi, per i quali si 
auspicano qualificate scuole di formazione, anche a livello centrale della Chiesa.

5. Alla luce del Catechismo della Chiesa Cattolica e del Direttorio Generale per la 
Catechesi sarà efficace a condizione che vi sia un adeguato ambiente di fede vissuto dalla 
comunità, animato da idonei catechisti, sostenuto da validi sussidi.

6. Questa Assemblea auspica vivamente che sia posta mano con pazienza, ma anche 
con ferma risolutezza all’imponente lavoro da compiere - d'intesa con la Sede Apostolica - 
Per approntare Catechismi Nazionali destinati per la catechesi. Essi sono strumenti inesti- 
mabili per la catechesi chiamata a portare la forza del Vangelo nel cuore della cultura e delle 
culture (cfr. Direttorio, 131).

Con questi sentimenti di comune condivisione e di scambio di doni rivolgiamo un filiale 
e caloroso saluto al primo catechista, il Santo Padre Giovanni Paolo, ringraziandolo per la 
sua passione e per il suo ardore per la catechesi.

Ricordiamo i Vescovi dell'Orbe, primi responsabili della catechesi e catechisti per eccel­
lenza nella Chiesa particolare. Pensiamo volentieri ai Presbiteri e ai Diaconi che. in rela­
zione alla catechesi, il sacramento dell’Ordine costituisce educatori della fede.

Desideriamo sostenere e incoraggiare i Genitori, i quali - in virtù del sacramento del 
Matrimonio - ricevono la grazia e la responsabilità dell’educazione cristiana dei loro figli.

Riteniamo indispensabile e insostituibile il servizio alla catechesi dei Religiosi e delle 
numerose Religiose, nell’azione catechistica diocesana il loro è sempre prezioso ed efficace.

Un grato e riconoscente pensiero rivolgiamo a tutti i Catechisti Laici dell'Orbe, la cui 
vocazione per la catechesi scaturisce dal sacramento del Battesimo ed è irrobustita dalla 
Confermazione.

A Cristo, Via Verità e Vita, affidiamo l’esito dei nostri lavori e i propositi scaturiti, men- 
*re tutto deponiamo nelle mani di Maria. Madre della Chiesa. Stella della Evangelizzazione 
e Vergine della Pentecoste.

Dato a Roma, presso il sepolcro dell'Apostolo Pietro I’ 11 ottobre 2002 - XL anniversa- 
fio dell'inizio del Concilio Ecumenico Vaticano II.



1438 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla XV Assemblea Plenaria 
del Pontificio Consiglio per la Famiglia

La ricchezza della vita sacramentale 
è per la famiglia il migliore antidoto 

per affrontare e superare ostacoli e tensioni
Venerdì 18 ottobre, ricevendo i partecipanti alla XV Assemblea Plenaria del Pontificio Consi^ 
per la Famiglia, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di ricevervi in occasione della XV Assemblea Plenaria del Pontifi- 
ciò Consiglio per la Famiglia. A tutti il mio saluto cordiale! Ringrazio di cuore 
il Signor Cardinale Alfonso Lopez Trujillo, Presidente del Pontificio Consiglio, per le. 
gentili parole, con le quali ha interpretato i sentimenti dei presenti. Estendo il mio 
ringraziamento a ciascuno di voi e a quanti, a diverso titolo, lavorano in codesto 
Dicastero, svolgendo con generosità e competenza un compito tanto importante per 
la Chiesa e per la società, al servizio della famiglia, santuario domestico e culla della 
vita. Molto è stato fatto in questi anni, ma molto resta da fare. Vi incoraggio a non 
perdervi d'animo di fronte alle proporzioni delle odierne sfide, ma a proseguii 
senza sosta nell'impegno di salvaguardare e promuovere il bene inestimabile ” 
matrimonio e della famiglia. Da questo sforzo dipende, in buona parte, il destino dela 
società e il futuro stesso dell'evangelizzazione.

Il tema proposto per questa Plenaria è particolarmente attuale: Pastorale 
liare e coppie in difficoltà. Si tratta di un argomento ampio e complesso, del 
intendete considerare soltanto alcuni aspetti, avendo avuto già l'opportunità di 
affrontarlo in altre circostanze. Vorrei, in proposito, offrirvi alcuni spunti di rifles-
sione e di orientamento.

2. In un mondo che va sempre più secolarizzandosi, è quanto mai importante 
che la famiglia credente prenda consapevolezza della propria vocazione e del- 
la propria missione. Il punto di partenza per essa, in ogni contesto e circostanza 
è salvaguardare ed intensificare la preghiera, una preghiera incessante al 
affinché cresca e sia sempre più vigorosa la propria fede. Come ho scritto 
Lettera Apostolica Rosarium Virginis Mariae: «La famiglia che prega unita, resta 
unita» (n. 41).

È vero che, quando si attraversano particolari momenti, il sussidio della scienza' 
può offrire un buon aiuto, ma niente potrà sostituire una fede ardente, personale è 
fiduciosa, che si apra al Signore, il quale ha detto: « Venite a me, voi tutti che siete affa- 
ticati ed oppressi, ed io vi ristorerò» (Mt 11,28).

Fonte indispensabile di energia e di rinnovamento, proprio quando crescono la 
fragilità e la debolezza, è l'incontro con il Cristo vivo, Signore dell'Alleanza. Ecco 
perché bisogna far ricorso a un'intensa vita spirituale, aprendo l'animo alla Parola 
di vita. Occorre che nel profondo del cuore risuoni la voce di Dio, la quale, anche se 
a volte sembra tacere, in realtà risuona costantemente nei cuori e ci accompagna 
lungo il cammino segnato dal dolore, come accadde con i due pellegrini di 
Emmaus.



Atti del Santo Padre 1439

Speciale sollecitudine va riservata ai giovani sposi, affinché non si arrendano di 
fronte a problemi e conflitti. La preghiera, l'accostamento frequente al sacramento 
della Riconciliazione, la direzione spirituale, non vanno mai abbandonati pensando 
di sostituirli con altre tecniche di supporto umano e psicologico. Mai va relegato 
nell'oblio ciò che è essenziale, ossia vivere in famiglia sotto lo sguardo tenero e 
misericordioso di Dio.

La ricchezza della vita sacramentale, nell'ambito di una famiglia che partecipa 
all'Eucaristia di domenica in domenica (cfr. Dies Domini, 81), è, senza dubbio, il 
migliore antidoto per affrontare e superare ostacoli e tensioni.

3. Questo si rende ancor più necessario quando proliferano stili di vita e si 
diffondono mode e culture che pongono in dubbio il valore del matrimonio, giun­
gendo perfino a ritenere impossibile il dono reciproco degli sposi fino alla morte, in 
una gioiosa fedeltà (cfr. Lettera alle Famiglie, 10). La fragilità aumenta se domina 
quella mentalità divorzista, che il Concilio ha denunciato con vigore, perché con­
duce, molte volte, a separazioni e a rotture definitive. Anche una mal concepita edu­
cazione sessuale nuoce alla vita della famiglia. Quando viene meno un'integrale pre­
parazione al matrimonio, che rispetti le progressive tappe della crescita dei fidanzati 
(cfr. Familiaris consortio, 66), nella famiglia si riducono le possibilità di difesa.

Non c'è invece situazione difficile che non possa essere affrontata adeguata- 
mente quando si coltiva un coerente clima di vita cristiana. L'amore stesso, ferito 
dal peccato, è anche un amore redento (cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 1608). È 
chiaro che se viene meno la vita sacramentale, la famiglia cede più facilmente alle 
insidie, perché resta senza difesa.

Quanto è importante favorire il supporto familiare per le coppie, specialmente 
giovani, da parte di famiglie solide spiritualmente e moralmente! È un apostolato 
fecondo e necessario soprattutto in questo momento storico.

4. Vorrei aggiungere, a questo punto, una considerazione sul dialogo che deve 
essere coltivato nel processo formativo con i figli. Manca spesso il tempo per vivere 
e dialogare in famiglia. Molte volte i genitori si sentono impreparati e temono per­
fino di assumere, come è loro dovere, il compito dell'educazione integrale dei loro 
figli. Può succedere che questi, proprio a causa del mancato dialogo, incontrino seri 
ostacoli nel trovare nei loro genitori autentici modelli da imitare e vanno a cercare 
altrove modelli e stili di vita, che risultano spesso falsi e lesivi della dignità del- 
1 uomo e del vero amore. La banalizzazione del sesso, in una società satura di eroti­
co, e la mancanza di riferimento a principi etici, possono rovinare la vita di bam­
bini, adolescenti e giovani, impedendo il loro formarsi ad un amore responsabile, 
daturo, e lo sviluppo armonico della loro personalità.

5. Carissimi Fratelli e Sorelle! Grazie per l'attenzione che in questa vostra 
Assemblea Plenaria dedicate ad un tema così attuale e che a me sta tanto a cuore. 
Iddio vi aiuti a focalizzare ciò che è più utile per la famiglia oggi. Proseguite inoltre 
con entusiasmo nella preparazione dell'Incontro Mondiale delle Famiglie, che si 
terrà a Manila nel gennaio del prossimo anno. Auspico di cuore che tale raduno, che 
ho convocato in occasione della celebrazione del Giubileo delle Famiglie, e per il 
quale ho segnalato come tema: La famiglia cristiana: una buona novella per il Terzo Mil­
lennio, favorisca l'accrescimento dello slancio missionario delle famiglie nel mondo.

Affido tutto ciò a Maria, Regina della Famiglia. Sia Lei ad accompagnarvi e a 
proteggervi sempre. Con affetto benedico voi e quanti collaborano con voi al servi­
zio del vero bene della famiglia.



1440 Atti del Santo Padre

Al termine dei lavori dell'Assemblea Plenaria è stato diffuso questo testo che riassume le Condì" 
sioni:

Su invito di Sua Eminenza il Cardinale Alfonso Lopez Trujillo, ci siamo riuniti i" 
Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio per la Famiglia a Sacrofano (Roma) dal 17 
19 ottobre 2002. Abbiamo riflettuto sulla questione delle coppie in difficoltà, in una pte’ 
spettiva pastorale, limitandoci ad alcuni aspetti fra quelli trattati dall’Esortazione Apostoli 
Familiaris consortio, nel paragrafo 77.

I. Constatazioni
La famiglia è la “via dell’uomo”, il luogo in cui si apre alla vita e all’esistenza social?' 

Rimane il luogo di un forte coinvolgimento affettivo. E oggetto di un’attesa di riconosd' 
mento personale. Assicura la stabilità necessaria alla missione educativa. È riconoscit*1' 
come l’ultimo rifugio di fronte alla minaccia dell’emarginazione.

Non vogliamo dimenticare che, anche in mezzo alle situazioni di crisi familiari, ci SO1*? 
invece tante famiglie, anzi la maggioranza, le quali vivono in una unione ferma e fedele­
tutto ciò si verifica pure nelle Nazioni dove è più forte il problema.

Ringraziamo il Signore per le loro testimonianze.
Tuttavia, la precarietà del legame coniugale è una delle caratteristiche del mondo d"1 

temporaneo. Essa non risparmia nessun Continente e si costata in ogni ambiente social 
Rende fragile la società e compromette perfino lo sforzo educativo. Conduce troppo Spesso 
a numerose separazioni ed anche a divorzi.

Si ha, a volte, l'impressione che le separazioni e i divorzi siano considerati come le u"1, 
che vie di uscita davanti alle crisi constatate. Questo fa parte della crescente “menta!* 
divorzista". Spesso le difficoltà portano a veri attriti e conflitti che, in una "nuova me*>\ 
lità”, conducono anche alla separazione (forse consigliabile in casi estremi) e persino* 
divorzio. Faremo frequentemente riferimento a questi casi e vogliamo insistere sul peri*0 , 
del dilagare di una "mentalità divorzista", denunziata recentemente dal Santo Padre 1,1 
discorso alla Rota Romana (28 gennaio 2002). Questa mentalità indebolisce gli sposl‘ 
rende più rischiosa la loro fragilità personale. L'"arrendersi" senza lottare è troppo fre- 
quente, mentre invece una fede ferma potrebbe portare a superare difficoltà anche serie-

Infatti il divorzio non è solamente una questione di decisione giuridica. Non è come11 ’ 
“crisi” che passa. Esso incide nell’umano. È un problema di relazione, e di relazi*? 
distrutta. Esso segnerà per sempre ogni membro della comunità familiare. È causa di in'f? 
verimento economico, affettivo e umano. Questo impoverimento tocca particolarmente 
donna e i figli. I costi sociali sono particolarmente elevati.

Si può stimare che ci sia spesso una sproporzione tra i motivi invocati per il divori0 
le conseguenze irrimediabili che ne derivano.

IL Perché questa situazione?
Diversi elementi concorrono all'incremento attuale del divorzio, con varie compo^ 

a seconda dei Paesi. C'è innanzi tutto la cultura d'ambiente, un "mondo che va sempre 
secolarizzandosi”, come ha detto il Santo Padre nel discorso che ci ha indirizzato. It*1.. 
cultura, si citano in particolare le ristrettezze economiche con lo smembramento delle 
glie che esse favoriscono, come pure una falsa concezione della libertà, la paura dell'impe- 
gno, la pratica della coabitazione, la “banalizzazione del sesso”, secondo l’espressione di 
Giovanni Paolo II, il vagabondaggio sessuale, ecc. Stili di vita, mode, spettacoli, telero-



Atti del Santo Padre 1441

manzi, mettendo in dubbio il valore del matrimonio, e arrivando tino a propagare l'idea che 
ri dono reciproco degli sposi fino alla morte sia qualcosa di impossibile, rendono fragile l’i­
stituzione familiare, e giungono fino a squalificarla a vantaggio di altri "modelli'’ di pseudo- 
famiglia.

Assistiamo inoltre all’invasione, da parte di un individualismo radicale, di numerose 
sfere dell’attività umana: vita economica, concorrenza spietata, competizione in tutti i 
campi, disprezzo degli emarginati, ecc.

Questo individualismo non favorisce certamente il dono generoso, fedele e permanente 
rii sé. Non favorisce neppure la soluzione delle crisi nel matrimonio.

Succede spesso che gli Stati, responsabili del bene comune e della coesione sociale, ali­
mentino essi stessi questo individualismo, dandogli espressioni legali, come, per esempio, il 
PACS (“patto civile di solidarietà") in Francia, che si presentano come alternative, almeno 
'mplicite, al matrimonio. E peggio ancora è quando si tratta di unioni omosessuali o lesbi­
che, che chiedono anche il diritto di adottare dei bambini. Così facendo, rendono precaria 
nella mentalità comune l'istituzione del matrimonio e contribuiscono, inoltre, a creare pro­
blemi che sono incapaci di risolvere. Il matrimonio, molto spesso, non è più considerato 
come un bene per la società, e la sua “privatizzazione” contribuisce a ridurre o addirittura 
ad eliminare il suo valore pubblico.

Questa ideologia sociale di pseudo-libertà spinge l'individuo ad agire in primo luogo 
secondo i suoi piaceri, i suoi interessi, la sua utilità. L'impegno assunto nei confronti del 
coniuge prende l'andamento di un semplice contratto rivedibile indefinitamente: la parola 
data non ha che un valore limitato nel tempo: non si risponde dei propri atti se non davanti 
a se stessi.

Bisogna anche constatare che molti giovani si formano una concezione idealista o addi­
rittura erronea della coppia come il luogo di una felicità senza nuvole, del compimento dei 
Propri desideri. Possono arrivare ad un conflitto latente tra desiderio di fusione con l’altro 
e desiderio di proteggere la propria libertà. Un misconoscimento crescente della bellezza 
della coppia umana autentica, della ricchezza della differenza e della complementarità 
como/donna conduce ad una confusione crescente sulla identità sessuale, confusione portata 
ad un punto culminante nell'ideologia femminista detta del “gender". Questa confusione 
complica l’assunzione di ruolo e la ripartizione dei compiti nel focolare. Conduce ad una 
rinegoziazione di questi ruoli tanto permanente quanto estenuante. D’altra parte le condi- 
z*°ni attuali dell’attività professionale dei due coniugi riducono i tempi vissuti in comune e 
'a comunicazione nella famiglia. Impoveriscono ancora le capacità di dialogo tra gli sposi.

In alcuni Paesi la disoccupazione, le difficoltà economiche che obbligano uno dei geni- 
fori a recarsi all’estero, mettono in pericolo la coppia. Si privilegia il denaro, a spese della 
vita di coppia.

Troppo spesso, quando sopravviene la crisi, le coppie si ritrovano da sole a doverla risol- 
vcre. Non hanno nessuno che possa ascoltarle e illuminarle, cosa che forse permetterebbe di 
evitare una decisione irreversibile. È questa solitudine che lascia la coppia rinchiusa nel suo 
Problema, in particolare quando le famiglie non vengono in aiuto, non vedendo più se non 
la separazione o addirittura il divorzio come soluzione al proprio sconforto. E invece questa 
crisi transitoria avrebbe potuto essere superata, se la coppia avesse avuto il sostegno di una 
comunità umana o ecclesiale.

Hi. Conseguenze del divorzio sui figli

Tra i problemi legati al divorzio. la questione dei figli ci ha particolarmente preoccupati. 
Essi sono le prime vittime delle decisioni dei loro genitori. È vero che si diffonde largamente 
I idea che la separazione o il divorzio siano la soluzione naturale alle crisi di coppia, e alcuni



1442 Atti del Santo Padre

dicono che non è così cattiva, in fin dei conti, per i figli. «Meglio un buon divorzio - affer­
mano - che un cattivo matrimonio». Si dice che i figli soffrono meno in caso di separazione 
netta che in un clima di dissapore tra i genitori.

Molti osservatori, al contrario, nei numerosi studi che sono stati consacrati a questo 
tema, sottolineano che il divorzio destabilizza tutti i membri della famiglia, perturba in 
profondità le relazioni tra i genitori e il bambino durante gli anni decisivi in cui si forma 1* 
personalità e gli fa perdere i riferimenti simbolici, offerti dall'ambiente familiare. 11 bam­
bino deve risituarsi in nuove relazioni familiari, causa di rivolgimenti o anche di sofferenze- 
Per il figlio, il divorzio dei genitori sarà ['avvenimento più importante e doloroso degli anni 
della sua crescita, l'avvenimento che lo colpisce più profondamente. Le conseguenze del 
divorzio sul bambino sono profonde, numerose e durevoli. Alcune compariranno solo * 
lungo termine.

Non ci si meraviglierà dunque di constatare che il divorzio provoca frequentemente, nei 
figli, fenomeni quali: il ritardo scolastico, le tentazioni della delinquenza, l'uso di droga- 
l'instabilità personale, le difficoltà relazionali, la paura davanti agli impegni, i fallimenti 
professionali, l'emarginazione, come dimostrano gli specialisti in queste materie. Le stati­
stiche mostrano pure che i figli di coppie divorziate hanno più difficoltà degli altri ad entrate 
in una relazione coniugale stabile e divorziano essi stessi più frequentemente. In effetti- la 
separazione e ancor più il divorzio provocano, nei figli, dei danni considerevoli e li segnane 
per tutta la vita.

IV. Quale azione pastorale?
La Chiesa non resta certamente indifferente davanti alla separazione dei coniugi e *1 

divorzio, alla rovina dei focolari e alle situazioni create dal divorzio nei figli. Siamo davanti 
alla negazione di fondamentali aspetti dell'humanum! Secondo il voto espresso più di una 
volta dal Santo Padre1, il Pontificio Consiglio per la Famiglia, unendo i suoi sforzi a quel'1 
delle Conferenze Episcopali, tutto mette in opera per promuovere una vera cultura familiare' 
una cultura di vita. In una società che non considera più come possibile la comunione di vit* 
e di amore stabile, fedele ed esclusiva, si tratta di rivalorizzare l'amore non come felicità" 
passione, ma come progetto di vita, di integrazione e di apertura.

Un'attenzione pastorale specifica è necessaria, per la quale l'azione dei preti e del 
laici è di grande valore. Richiede uno sforzo di riflessione e di formazione a livello par" 
rocchiale e diocesano. Passa attraverso una formazione appropriata dei futuri sacerdoti- 
nei Seminari.

Si possono distinguere tre aspetti di questa azione pastorale:
- prevenire.
- accompagnare,
- rappacificare e rimettere in marcia.

a) Bisogna insistere sulla prevenzione di queste situazioni, e dunque sulla preveB" 
zione della separazione e del divorzio in se stessi. Questa prevenzione passa, certamente, pcf 
una preparazione completa, integrale e prolungata, al matrimonio, come sottolinea propri0 
il documento che il Pontificio Consiglio per la Famiglia ha dedicato a questa questione- 
seguendo in ciò l’insegnamento di Familiaris consortio, n. 662.

«Alla famiglia è affidato il compito di lottare prima di tutto per liberare le forze del bene, la cui fonte 
trova in Cristo Redentore dell'uomo. ... 11 mio è. dunque, un invito: un invito ... ai Fratelli nell'Episcopato, ai pò 
sbiteri. alle Famiglie religiose e alle persone consacrate. ... Parlo ... all'uomo del nostro tempo, perché compre^ 
quali grandi beni siano il matrimonio, la famiglia e la vita: quale grande pericolo costituiscano il non rispetto dii® 
realtà e la minor considerazione per i supremi valori che fondano la famiglia e la dignità dell'essere umano» 
vanni Paolo II, Lettera alle Famiglie |2 febbraio 1994], 23).

■’ Pontificio Consiglio per la Famiglia. Preparazione al sacramento del Matrimonio (13 maggio 19961-



Atti de! Santo Padre 1443

Questa preparazione deve essere remota, prossima ed immediata. La preparazione 
remota comincia fin dall’infanzia, nel focolare dove si nasce e dove ci si apre all'affetto ed 
all’amore secondo l’esempio dato dai genitori.

La preghiera in famiglia è di grande importanza. Se è vero che molte famiglie hanno 
abbandonato la preghiera, è anche vero e incoraggiante che molte altre hanno preso l'abitu­
dine di pregare per il loro avvenire e per l'avvenire coniugale dei loro figli, ponendo il loro 
futuro nelle mani del Signore dell'Alleanza. Infatti, come ricorda il Papa «la famiglia che 
Prega unita, resta unita» (Rosarium Virginis Mariae. 41 ).

I bambini ed i giovani hanno bisogno di un'educazione umana ed affettiva, che svegli la 
loro personalità, la loro responsabilità, il loro senso della fedeltà e dell'iniziativa. Hanno 
Bisogno di un’educazione della loro sessualità che. per essere valida e pienamente umana, 
deve trovare posto nel cammino di scoperta della capacità d’amare, iscritta da Dio nel cuore 
dell’uomo. Si tratta di una formazione all’amore responsabile, guidata dalla Parola di Dio e 
dalla ragione. Da questo punto di vista non è mai troppo raccomandare la vigilanza, quando 
ritratta di scegliere il materiale educativo destinato ai giovani. Quello che è proposto oggi 
e spesse volte provocante e pericoloso, e crea una “mentalità” che non aiuta all’impegno 
maturo.

La catechesi non deve trascurare di presentare in modo molto positivo i valori umani 
dell’amicizia, dell'aiuto reciproco, della lealtà, della parola data e dell'amore. Non deve esi- 
ùre ad essere incisiva quando si tratta di presentare la bellezza del matrimonio cristiano e 
1 importanza della verità della sessualità umana, la castità'.

Tra il sacramento della Cresima ed il sacramento del Matrimonio, le parrocchie potreb­
bero organizzare, nella cornice delle loro attività per i giovani, delle catechesi specifiche sui 
temi dell’impegno nel matrimonio, nella famiglia e per la vita.

La preparazione dei fidanzati al matrimonio deve includere un'insistenza accresciuta 
«ulfimpegno definitivo che presto essi prenderanno davanti a Dio e davanti agli uomini. 
Sarà in questa linea che si potrà insistere suda parola data, sulla responsabilità dei nostri atti. 
Psicologi, educatori o coppie cristiane aiuteranno i giovani a scoprire in loro stessi un amore 
autentico, con ciò che comporta di sentimento, di attaccamento, di passione stessa ed anche 
diragione. Sottolineando questi punti, il messaggio della Chiesa sulla paternità responsabile 
Saràcompreso e accolto meglio. Un'attenzione particolare dovrà essere data, durante questa 
Preparazione, ai figli provenienti da focolari spezzati.

h) È auspicabile che le coppie che accompagnano i fidanzati nella loro preparazione 
"nmediata al matrimonio continuino a seguirli nei primi anni della loro unione, per affron- 
farecon loro tensioni e incomprensioni, prima che degenerino in crisi. Le coppie che hanno 
beneficiato così di questo accompagnamento potranno diventare, a loro volta, esse stesse 
accompagnatrici.

Questa pastorale preventiva richiede che siano offerte ai coniugi, lungo la loro vita 
coniugale, delle possibilità e delle opportunità di ritornare alle origini, di riflessione e 
d aiuto. Questo accompagnamento prenderà delle forme differenti come gli incontri con 
altre famiglie, momenti di raccoglimento, ritiri o altre sessioni. Parrocchie e movimenti apo- 
«olici devono poterli assicurare.

Si può approfittare della Festa della Santa Famiglia o di altre celebrazioni in cui si 
Scontrano le coppie per offrire ai coniugi l’opportunità di rinnovare pubblicamente, in 
chiesa, i loro impegni matrimoniali; per incoraggiare gli sposi a prendere il tempo ed i mezzi 
necessari al fine di approfondire il loro dialogo, affinché la comunicazione tra loro diventi 
comunione dei cuori.

Pontificio Consiglio per la Famiglia, La sessualità umana: verità e significato. Orientamenti per l’edu- 
catione in famiglia (8 dicembre 1995), 16-25.



1444 Atti del Santo Padre

In questa pastorale della "prevenzione" è da promuovere tutto ciò che può rafforzare la 
coesione e la comunicazione familiare. Bisogna sviluppare una vera spiritualità del matri­
monio, come è indicato dal Santo Padre4.

c) Nei tempi di crisi, tutti questi mezzi che sono appena stati richiamati possono 
aiutare a risolvere le tensioni. Permetteranno agli sposi di fare ritorno alle sorgenti del loro 
amore, di relativizzare le tensioni del momento e di superare la crisi. Essi hanno in se stessi 
le energie della grazia del matrimonio. Queste energie chiedono solamente di essere risve­
gliate e guidate. E là che gioca un ruolo essenziale rincontro di un consulente, di un "diret­
tore spirituale", di una rete di aiuto, di una coppia testimone, di una comunità accogliente.

Come avviene spesso in questi casi, una crisi superata può essere il punto di partenza 
per la coppia di una nuova tappa della sua storia. La comunità cristiana deve impegnarsi a 
predisporre dei luoghi d'accoglienza e di dialogo ai quali possano ricorrere le coppie nei 
momenti difficili.

A questo appoggio della comunità cristiana, i consulenti coniugali apportano la loro peri­
zia professionale e la loro saggezza. Essi devono avere anche una solida formazione cristiana.

d) Il successo di una vita coniugale è "un impegno" che richiede tempo, energia, 
vigilanza e perseveranza. La celebrazione dei matrimoni è un'opportunità favorevole per 
annunciare questa buona novella a tutti i presenti (Familiaris consortio. 67-68). Gli anni­
versari di matrimonio e altre feste, che riuniscono tutte le generazioni di una famiglia, aiu­
tano a vivere momenti forti in comune.

I pastori, nel loro insegnamento, devono ricordare alle coppie la grazia del sacramento 
del Matrimonio. Sapranno incoraggiarli nel loro impegno alla fedeltà, nella loro preoccupa­
zione di darsi l'uno all'altro ed invitarli al perdono reciproco. Devono richiamare la respon­
sabilità dei due genitori al riguardo dei loro figli, ricordando che la felicità dei bambini deve 
occupare un posto centrale. Mostreranno con delicatezza che la separazione e il divorzio 
vengono a distruggere un progetto di vita, senza cancellare le responsabilità, perché, anche 
dopo la separazione, i genitori restano ancora responsabili dei loro bambini.

e) La difficile situazione affettiva dei figli di coppie separate, che si ritrovano con 
un solo genitore o in una “nuova" famiglia, pone un problema ai pastori, ai catechisti, agli 
insegnanti ed a lutti quelli che hanno una responsabilità verso i giovani. Questi bambini sono 
sempre più numerosi. Nonostante la loro capacità di adattamento, soffrono spesso e possono 
provare delle difficoltà a confidarsi. Gli educatori devono aiutare questi bambini. Non si 
tratta per loro di sostituire i genitori, ma di collaborare con essi. Si tratta di permettere a tali 
bambini di esprimersi, di ritrovare fiducia, di perdonare. Ciò può farsi nella cornice della 
loro vita familiare, di focolari amici, di movimenti di bambini e di giovani, di équipes di ani­
mazione cristiana, ed in occasione della catechesi.

Conclusione

In tutte le nostre riflessioni sulle coppie in difficoltà, i problemi delle coppie, la fragi­
lità dell'istituzione matrimoniale ed i rimedi che devono esservi apportati, un tema è ritor­
nato costantemente, che costituisce in qualche modo la conclusione delle nostre risoluzioni: 
l'importanza della famiglia, della famiglia cristiana, come testimone, modello e supporto

* Giovanni Paolo II. Lettera alle Famiglie.
«La preghiera rafforza la saldezza e la compattezza spirituale della famiglia, contribuendo a far sì che essa 

partecipi alla "fortezza" di Dio ... È da questa "effusione dello Spirito Santo" che scaturisce la forza interiore delle 
famiglie, come pure la potenza capace di unificarle nell'amore e nella verità» (n. 4).

«Il "bell'amore" s'impara soprattutto pregando.... Soltanto in un simile nascondimento opera lo Spirito Santo, 
sorgente del bell'amore. Egli riversa quest'amore non solo nel cuore di Maria e di Giuseppe, ma anche nei cuon 
degli sposi, disposti ad ascoltare la Parola di Dio e a custodirla (cfr. Le X. 15). Il futuro di ogni nucleo familiare 
dipende da questo "bellamore" ...» (n. 20).



Atti del Santo Padre 1445

per tutti coloro che si pongono il problema della separazione. È ciò che ci ha detto oggi il 
Santo Padre, con queste parole: «Quanto è importante favorire il supporto familiare per le 
coppie, specialmente giovani, da parte di famiglie solide spiritualmente e moralmente! E un 
apostolato fecondo e necessario, soprattutto in questo momento storico»’.

Il Signore ci insegna la speranza, la pazienza e la fiducia, nelle difficoltà. Non dispera 
dell'uomo. delle sue energie interiori, della sua capacità di correzione. Sulla sua scia, anche 
noi dobbiamo contare sull’uomo, perché contiamo su Dio, contare sulla famiglia, perché 
viene da Dio. Come ha ricordato in modo così bello il Santo Padre nel Messaggio che ha 
inviato alla nostra Assemblea: «Non c’è ... situazione difficile che non possa essere affron­
tata adeguatamente quando si coltiva un coerente clima di vita cristiana. L’amore stesso, 
ferito dal peccato, è anche un amore redento»6.

Presentiamo queste conclusioni con la ferma convinzione che i problemi attuali che 
incontrano le coppie, e che indeboliscono la loro unione, hanno la loro vera soluzione in un 
ritorno alla solidità della famiglia cristiana, luogo di mutua fiducia, di dono reciproco, di 
rispetto della libertà e di educazione alla vita sociale. Perciò, abbiamo fiducia nella testi­
monianza di questi focolari luminosi e gioiosi che traggono le loro energie dal sacramento 
del Matrimonio.

' Giovanni Paolo II. La ricchezza della vita sacramentale è per la famiglia il migliore antidoto per affron 
tare e superare ostacoli e tensioni. 3: L'Osservatore Romano. 19 ottobre 2002. p. 5.

6 thid.



1446 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla Congregazione Plenaria 
della Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa

Per favorire rincontro e l'abbraccio fra Chiesa e arte 
si intensifichi un fecondo dialogo 

con gli artisti contemporanei
Sabato 19 ottobre, ricevendo i partecipanti alla IV Congregazione Plenaria della Pontificia Com­
missione per i Beni Culturali della Chiesa, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di accogliervi, al termine dei lavori della IV Congregazione Plena­
ria della Pontificia Commissione per i Beni Culturali della Chiesa. Porgo a ciascuno 
un saluto cordiale, unendo sentimenti di viva gratitudine per il servizio sinora da 
voi svolto.

Il mio pensiero va, anzitutto, a Mons. Francesco Marchisano, Presidente della 
Commissione, che ringrazio per i sentimenti espressi a nome di tutti e per l'efficace 
sintesi dell'attività svolta. Il mio ringraziamento si estende ai Membri, agli Officiali 
e ai vari esperti, che generosamente offrono la loro intensa e proficua collabora­
zione. Desidero confermare a tutti il mio apprezzamento per quanto codesta Com­
missione sta facendo non soltanto per la tutela e la valorizzazione della ricca eredità 
artistica, monumentale e culturale accumulata dalla comunità cristiana nel corso di 
due millenni, ma anche per far meglio comprendere la sorgente spirituale da cui 
essa è scaturita.

La Chiesa ha sempre ritenuto che, attraverso l'arte nelle sue varie espressioni si 
rifletta, in qualche modo, l'infinita bellezza di Dio e la mente umana venga quasi 
naturalmente indirizzata verso di Lui. Anche grazie a questo contributo, come 
ricorda il Concilio Vaticano II, «la conoscenza di Dio viene meglio manifestata e la 
predicazione evangelica si rende più trasparente all'intelligenza degli uomini» 
(Gaudium et spes, 62).

2. La Plenaria appena conclusa ha dedicato la sua attenzione al tema: "1 beni 
culturali per l'identità territoriale e per il dialogo artistico-culturale tra i popoli". Ai giorni 
nostri, una più marcata sensibilità verso la conservazione e la "fruibilità" delle 
risorse artistiche e culturali sta caratterizzando le politiche delle pubbliche ammi­
nistrazioni e le molteplici iniziative di istituzioni private.

Caratterizza infatti il nostro tempo la consapevolezza che arte, architettura, 
archivi, biblioteche, musei, musica e teatro sacro non costituiscono solamente un 
deposito di manufatti storico-artistici, bensì un insieme di beni fruibili dall'intera 
comunità. A ragione, pertanto, la vostra Commissione ha progressivamente esteso 
i suoi interventi su raggio mondiale, consapevole che i beni culturali ecclesiastici 
costituiscono un terreno favorevole per un fecondo confronto interculturale. Alla 
luce di ciò, è quanto mai importante che venga garantita la tutela giuridica di tale 
patrimonio con opportuni orientamenti e disposizioni, che tengano conto delle esi­
genze religiose, sociali e culturali delle popolazioni locali.

3. Vorrei qui ricordare, con sentimenti di viva gratitudine, il contributo delle cir­
colari e degli orientamenti offerti a conclusione delle periodiche Congregazioni Pie-



Atti del Santo Padre 1447

nane della vostra Commissione. Con il tempo ci si rende conto di quanto indispen­
sabile sia collaborare fattivamente con le amministrazioni e le istituzioni civili al fine 
di creare insieme, ciascuno per quanto di propria competenza, efficaci sinergie ope­
rative a difesa e salvaguardia dell'universale patrimonio artistico. Sta molto a cuore 
alla Chiesa la valorizzazione pastorale del suo tesoro artistico. Essa infatti sa bene 
che per trasmettere tutti gli aspetti del messaggio affidatole da Cristo, le è singolar­
mente utile la mediazione dell'arte (cfr. Giovanni Paolo II, Lettera agli Artisti, 12).

La natura organica dei beni culturali della Chiesa non permette di separare la 
loro fruizione estetica dalla finalità religiosa perseguita dall'azione pastorale. L'edi­
ficio sacro, ad esempio, raggiunge la sua perfezione 'estetica' proprio durante la 
celebrazione dei divini misteri, dato che è proprio in quel momento che risplende 
nel suo più vero significato. Gli elementi dell'architettura, della pittura, della scul­
tura, della musica, del canto e delle luci formano parte dell'unico complesso che 
accoglie per le proprie celebrazioni liturgiche la comunità dei fedeli, costituita da 
"pietre vive» che formano un «edificio spirituale» (cfr. I Pt 2,5).

4. Carissimi Fratelli e Sorelle! La Pontificia Commissione per i Beni Culturali 
della Chiesa rende da ormai 12 anni un prezioso servizio alla Chiesa. Vi incoraggio 
a proseguire nel vostro impegno, coinvolgendo sempre più quanti s'adoperano per 
vitalizzare il nostro patrimonio storico-artistico. Attraverso la vostra azione, si 
intensifichi un fecondo dialogo con gli artisti contemporanei, favorendo con ogni 
mezzo l'incontro e l'abbraccio fra la Chiesa e l'arte. A tale proposito, nella Lettera 
«gli Artisti ricordavo che «a contatto con le opere d'arte, l'umanità di tutti i tempi - 
anche quella di oggi - aspetta di essere illuminata sul proprio cammino e sul pro­
prio destino» (n. 14).

La Chiesa intende offrire un germe di speranza che superi il pessimismo e lo 
smarrimento anche attraverso i beni culturali, che possono rappresentare il fer­
mento di un nuovo umanesimo su cui innestare più efficacemente la nuova evan­
gelizzazione.

Con tali sentimenti, invocando la materna intercessione di Maria, la Tota pul­
chra, imparto di cuore a voi e alle persone care la mia Benedizione.



1448 Atti del Santo Padre

Alla Beatificazione del Venerabile Marcantonio Durando

Il primo servizio da rendere alla missione 
è la ricerca sincera e costante della santità

Domenica 20 ottobre. Giornata Missionaria Mondiale, il Santo Padre ha pnxeduto alla Beatifica­
zione del Venerabile Marcantonio Durando e di altri cinque Venerabili: Daudi Okelo, Jildo Inva, 
Andrea Giacinto Longhin, Marie de la Passion e Liduina Meneguzzi. Alla celebrazione, compiuta 
nella Piazza San Pietro, hanno partecipato il nostro Cardinale Arcivescovo e Mons. Luciano Paco- 
mio, Vescovo di Mondovi, terra natale del nuovo Beato piemontese.
Il giorno seguente il Santo Padre ha poi incontrato i pellegrini convenuti per le sei Beatificazioni 
Dei due interventi del Papa pubblichiamo le parti di comune interesse e gli accenni specifici al 
Beato Marcantonio Durando.

Domenica 20 ottobre 
OMELIA NELLA 
BEATIFICAZIONE

1. «Andate, dunque, e ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel nome del Padre 
e del Figlio e dello Spirito Santo» (Mt 28,19).

Gesù risorto si congeda così dagli Apostoli, prima di fare ritorno al Padre: 
«Andate!». L'ultima sua parola è un invito alla missione, che è al tempo stesso una 
promessa, un testamento e un impegno. Cristo affida ai discepoli il suo messaggio di 
salvezza e chiede loro di diffonderlo e testimoniarlo sino agli estremi confini della 
terra.

E questo il significato dell'odierna Giornata Missionaria Mondiale. Per una 
provvidenziale coincidenza, proprio in questa giornata vengono proclamati alcuni 
nuovi Beati, che hanno compiuto in modo singolare il mandato di annunciare e 
testimoniare il Vangelo. Essi sono Daudi Okelo e Jildo Irwa, Andrea Giacinto Lon­
ghin, Marcantonio Durando, Marie de la Passion, Liduina Meneguzzi.

La loro Beatificazione nel contesto della Giornata Missionaria Mondiale ci 
ricorda che il primo servizio da rendere alla missione è la ricerca sincera e costante 
della santità. Non possiamo testimoniare con coerenza il Vangelo, se prima non lo 
viviamo fedelmente. (...)

4. «Memori... del vostro impegno nella fede, della vostra operosità nella carità e dello 
vostra costante speranza» (1 Ts 1,2-3). Le parole dell'Apostolo delineano il ritratto spi­
rituale del Padre Marcantonio Durando, della Congregazione della Missione e degno 
figlio della terra piemontese. Egli visse di fede e di ardente slancio spirituale, disde­
gnando ogni forma di compromesso o di tiepidezza interiore.

Alla scuola di San Vincenzo de' Paoli, egli seppe riconoscere nell'umanità di 
Cristo l'espressione più grande, e al contempo più accessibile e disarmante, dell'a- 
more di Dio verso ogni uomo. Ancora oggi egli ci indica il mistero della Croce come 
il momento culminante in cui viene rivelato il mistero insondabile dell'amore di 
Dio. (...)

7. «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20). Questa è 
la promessa che Cristo fece ai suoi discepoli, apprestandosi a lasciare il mondo per 
fare ritorno al Padre.



Atti del Santo Padre 1449

Sono con voi tutti i giorni! Sono con te, dice Gesù, Chiesa pellegrina nel mondo. 
Sono con voi, giovani comunità ecclesiali nelle terre di missione. Non temete di entrare 
in dialogo con tutti. Portate a ciascuno il messaggio della salvezza! Abbiate coraggio!

Maria, Stella dell'evangelizzazione, e i nuovi Beati proteggano e accompagnino 
i vostri passi sulle vie del mondo. Amen!

Lunedì 21 ottobre 
ALL’INCONTRO 
CON I PELLEGRINI

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Sono molto lieto di accogliervi di nuovo questa mattina. Vi saluto tutti con 
affetto. Saluto, in particolare, i Cardinali, i Confratelli nell'Episcopato e nel Sacer­
dozio, i Religiosi e le Religiose.

Siamo in ottobre, mese dedicato in modo speciale alla recita del Rosario, «pre­
ghiera amata da numerosi Santi» (Lett. Ap. Rosarium Virginis Mariae, 1). In tale con­
testo, vogliamo riflettere ancora sulle "grandi cose" compiute da Dio attraverso i 
nuovi Beati, che la Chiesa ci presenta come modelli da imitare e nostri potenti inter­
cessori presso Dio. (...)

4. Un profondo anelito missionario contraddistingue anche la vita e la spiri­
tualità del Beato Marcantonio Durando. Sono lieto di salutare il Cardinale Severino 
Poletto, Arcivescovo di Torino, insieme con i Padri della Congregazione della Mis­
sione e quanti fanno parte della grande Famiglia religiosa vincenziana, che è in 
festa per l'iscrizione nell'albo dei Beati di uno dei suoi membri più illustri.

Definito da uno dei suoi confratelli "il San Vincenzo d'Italia", egli rifulse per la 
straordinaria carità, che seppe infondere in ogni opera cui pose mano: dall'attività 
di governo della comunità, alle missioni popolari; dall'animazione delle Figlie della 
Carità, all'iniziativa delle "Misericordie", una vera e propria anticipazione dei 
moderni centri di ascolto e di assistenza per i poveri; fino alla fondazione delle 
"Suore Nazarene", con il compito dell'assistenza continua dei malati a domicilio.

Quanto abbiamo bisogno ancora oggi di questo profondo richiamo alle radici 
della carità e dell'evangelizzazione! Sull'esempio del Beato Marcantonio sappiamo 
metterci a nostra volta a servizio dei poveri e dei più bisognosi, che non mancano 
purtroppo neppure nell'attuale società del benessere. (...)

7. Carissimi Fratelli e Sorelle! I nuovi Beati sospingono e sostengono il nostro 
cammino incontro al Signore. Ci accompagna anche la materna protezione di Maria 
Santissima, che, specialmente in questo mese di ottobre, invochiamo con la recita 
del Rosario.

Mentre affido le vostre persone e tutte le vostre attività alla celeste intercessione 
della Madonna e dei nuovi Beati, di cuore vi benedico, insieme con i vostri cari e 
con quanti incontrate nelle vostro servizio missionario e caritativo.

Nella rubrica Documentazione, pp. 1507-1514, pubblichiamo una serie di articoli comparsi su L’Osservatore 
Romano in occasione di questa Beatificazione [N.d.R.I.



1450 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla VII Seduta Pubblica delle Pontifìcie Accademie

Maria è la stella che illumina e guida
il cammino della Chiesa verso Cristo

Martedì 29 ottobre, incontrando i partecipanti alla VII Seduta Pubblica delle Pontificie Accademie, 
il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono particolarmente lieto di porgere il mio cordiale saluto a tutti voi che 
prendete parte alla VII Seduta Pubblica delle Pontificie Accademie, impegnate con 
grande generosità, ciascuna nel proprio ambito di ricerca e di iniziativa, a promuo­
vere efficacemente un nuovo umanesimo cristiano per il Terzo Millennio.

Rivolgo un affettuoso pensiero al Signor Cardinale Paul Poupard, Presidente del 
Consiglio di Coordinamento fra Accademie Pontificie, e lo ringrazio per le gentili 
parole che ha voluto indirizzarmi a nome dei presenti. Con lui saluto i Signori Car­
dinali e gli Ambasciatori presenti, i Vescovi ed i sacerdoti, come pure tutti i presenti.

2. Questa assemblea delle Pontificie Accademie è dedicata alla riflessione 
mariologica ed è stata preparata dalla Pontificia Accademia Mariana Internazionale 
e dalla Pontificia Accademia dellTmmacolata. Rivolgo un particolare saluto ai due 
Presidenti, ai valenti relatori, nonché agli Accademici presenti.

Nel tema di questa Seduta, Maria "aurora luminosa e guida sicura" della nuova 
evangelizzazione, avete voluto riprendere le espressioni con le quali concludevo la 
mia Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, affidando a Maria, Madre di Dio e 
Madre di tutti i credenti, le sorti del nuovo Millennio ed il cammino della Chiesa- 
Ancora una volta l'ho voluta additare come "Stella della nuova evangelizzazione" 
perché sia davvero, nel cuore e nella mente di ogni discepolo del Signore, la stella 
che illumina e guida il cammino verso Cristo.

"Ripartire da Cristo", è l'appello che ho rivolto a tutta la Chiesa al termine del 
Grande Giubileo dell'Anno 2000. Ripartire da Cristo, imparando a contemplare e ad 
amare il suo Volto, su cui risplende la gloria del Padre.

3. Chi più di Maria, della Vergine Madre, può aiutarci ed incoraggiarci in que­
sto impegno? Chi più di Lei può insegnarci a contemplare e ad amare quel Volto che 
Lei ha fissato con immenso amore e con totale dedizione durante tutta la sua vita, 
dal momento della nascita fino all'ora della Croce, e poi all'alba della Risurrezione? 
Il Vangelo di Luca ci dice, per ben due volte, che Maria «serbava tutte queste cose 
meditandole nel suo cuore» (2,19.51). Il cuore di Maria è uno scrigno prezioso in cui 
sono custodite anche per noi le ricchezze di Cristo.

Se è vero, come afferma il Concilio Vaticano II nella Costituzione Gaudiutn et 
spes, che solo nel mistero di Cristo si chiarisce pienamente il mistero dell'uomo (cfr 
n. 22) e quindi anche il mistero di quella eccezionale figlia della stirpe umana che 
fu Maria (cfr. Lett. Enc. Redemptoris Mater, 4), non è meno vero che sul volto di Cri­
sto e nei tratti della sua umanità si riflettono le caratteristiche della Madre, il suo 
stile educativo, il suo modo di essere e di sentire. Per questo, volendo contemplare 
in profondità il volto di Cristo, dobbiamo ricorrere a Maria che, accogliendo piena­
mente il progetto di Dio, ha "plasmato" in modo singolarissimo il Figlio, accompa­
gnandone passo passo la crescita.



Atti del Santo Padre 1451

Possiamo, perciò, accogliere anche noi l'invito che San Bernardo rivolge al 
sommo poeta Dante Alighieri:

«Riguarda ornai nella faccia che a Cristo
più si somiglia, ché la sua chiarezza
sola ti può disporre a veder Cristo» (Paradiso XXXII, 85-87).

Maria è davvero l'aurora luminosa della nuova evangelizzazione, la guida 
sicura del cammino della Chiesa nel Terzo Millennio.

4. Riveste, dunque, una grande importanza l'impegno teologico, culturale e 
spirituale di quanti, a cominciare da voi, cari Accademici della Pontificia Accade­
mia Mariana Internazionale e della Pontificia Accademia dell'Immacolata, riflet­
tono sulla figura di Maria Santissima, per conoscerla in maniera sempre più ap­
profondita. Ciò suppone anche una ricerca inter-disciplinare che sviluppi la rifles­
sione mariologica, indagando nuove fonti, oltre quelle più tradizionali, per trarne 
ulteriori spunti di indagine teologica. Penso, ad esempio, ai Santi e alla loro espe­
rienza personale, come pure all'arte cristiana che ha sempre avuto in Maria uno dei 
soggetti preferiti ed alla pietà popolare che, privilegiando la dimensione "affettiva", 
ci ha lasciato grandi testimonianze sulla missione di Maria nella vita della Chiesa.

Occasione propizia per intensificare tale impegno sarà il centocinquantesimo 
anniversario della proclamazione dogmatica dellìmmacolata Concezione di Maria. 
Le due Pontificie Accademie Mariane, ciascuna nel proprio ambito di attività e con 
le proprie specifiche competenze, sono chiamate ad offrire tutto il loro contributo, 
affinché tale ricorrenza sia occasione di rinnovato sforzo teologico, culturale e spi­
rituale per comunicare agli uomini e alle donne del nostro tempo il senso ed il mes­
saggio più autentico di questa verità di fede.

5. Carissimi Fratelli e Sorelle, è ormai noto a tutti voi che ho voluto istituire il 
Premio delle Pontificie Accademie per incoraggiare l'impegno di giovani studiosi e 
di istituzioni che dedicano la loro attività alla promozione dell'umanesimo cri­
stiano. Accogliendo, dunque, la proposta del Consiglio di Coordinamento fra Acca­
demie Pontificie, in questa solenne occasione sono lieto di consegnare tale Premio 
alla Dottoressa Rosa Cali per la tesi dottorale dal titolo / testi anti-mariologici nell'e­
segesi dei Padri da Nicea a Calcedonio. Desidero, inoltre, offrire, quale segno di apprez­
zamento e di incoraggiamento, una medaglia del Pontificato al Padre Stanislaw 
Bogusz Matula e a suor Philomena D'Souza, per i pregevoli studi da essi elaborati.

Concludendo questa solenne Seduta, vorrei, infine, manifestare a tutti gli Acca­
demici vivo apprezzamento per l'attività svolta, ed esprimere l'auspicio di un rin­
novato e generoso impegno in campo teologico, spirituale e pastorale Tertio Millen­
nio ineunte. Con tali sentimenti, affido ciascuno di voi alla materna protezione della 
Vergine Maria, e di cuore imparto a tutti una speciale Benedizione Apostolica.





Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER L'EDUCAZIONE CATTOLICA

LE PERSONE CONSACRATE 
E LA LORO MISSIONE NELLA SCUOLA

RIFLESSIONI E ORIENTAMENTI

INTRODUZIONE

1. La celebrazione del bimillenario dell'In­
carnazione del Verbo è stata per molti credenti un 
tempo di conversione e di apertura al progetto di 
Dio sulla persona umana creata a sua immagine. 
La grazia del Giubileo ha sollecitato nel Popolo 
di Dio l’urgenza di proclamare con la testimo­
nianza della vita il mistero di Gesù Cristo "ieri 
oggi e sempre" e, in Lui. la verità sulla persona 
umana. I giovani, inoltre, hanno espresso un in­
teresse sorprendente nei confronti dell’esplicito 
annuncio di Gesù. Le persone consacrate, dal can­
to loro, hanno colto il forte richiamo a vivere in 
stato di conversione per realizzare nella Chiesa la 
loro specifica missione: essere testimoni di Cri­
sto, epifania dell'amore di Dio nel mondo, segni 
leggibili di un’umanità riconciliata'.

2. Le complesse situazioni culturali dell’ini­
zio del XXI secolo sono un ulteriore appello alla 
responsabilità di vivere il presente come kairós, 
tempo favorevole, perché il Vangelo giunga effi­

cacemente agli uomini e alle donne di oggi. In 
questo tempo problematico ed insieme affasci­
nante2, le persone consacrate avvertono l’impor­
tanza dei compito profetico che la Chiesa affida 
loro: «Ricordare e servire il disegno di Dio sugli 
uomini, come è annunciato dalla Scrittura e come 
emerge anche dalla attenta lettura dei segni del­
l’azione provvidente di Dio nella storia»’. Tale 
compito esige il coraggio della testimonianza e la 
pazienza del dialogo: è un dovere di fronte a ten­
denze culturali che minacciano la dignità della 
vita umana, particolarmente nei momenti crucia­
li del suo inizio e della sua conclusione, l’armo­
nia del creato. 1’esistenza dei popoli e la pace.

3. All’inizio del nuovo Millennio, nel conte­
sto di profondi cambiamenti che investono il 
mondo educativo e scolastico, la Congregazione 
per l’Educazione Cattolica vuole condividere al­
cune riflessioni, offrire alcuni orientamenti e su­
scitare ulteriori approfondimenti sulla missione

1 Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Vita consecrata (25 marzo 1996). 72-73: AAS 88 (1996). 447-449.
2 Cfr. Giovanni Paolo II, Leu. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990). 38: AAS 83 (1991). 286.

Esort. Ap. Vita consecrata, 73: l.c„ 448.

1453



1454 Atti della Santa Sede

educativa e la presenza delle persone consacrate 
nella scuola, non solo cattolica. Il presente docu­
mento si indirizza principalmente ai membri de­
gli Istituti di vita consacrata e delle Società di 
vita apostolica, nonché a quanti, impegnati nella 
missione educativa della Chiesa, hanno assunto 
in forme diverse i consigli evangelici.

4. Le presenti considerazioni si pongono 
nella linea del Concilio Vaticano II. del magiste­
ro della Chiesa universale e dei documenti dei Si- 
nodi continentali relativi all’evangelizzazione, 
alla vita consacrata e all’educazione, in partico­
lare quella scolastica. Questa Congregazione ha 
offerto, negli anni scorsi, orientamenti sulla 
scuola cattolica4 e sui laici testimoni della fede 
nella scuola'. In continuità con il documento sui 
laici, intende ora riflettere sull’apporto specifico 
delle persone consacrate alla missione educativa 
nella scuola, alla luce dell'Esortazione Apostoli­
ca Vita consecrata e dei più recenti sviluppi della 
pastorale della cultura6, nella convinzione che 
«una fede che non diventa cultura è una fede non 
pienamente accolta, non interamente pensata, 
non fedelmente vissuta»7.

5. La necessità della mediazione culturale 
della fede è un invito per le persone consacrate a 
considerare il significato della loro presenza 
nella scuola. Le mutate situazioni in cui esse ope­
rano. in ambienti spesso secolarizzati e in nume­
ro ridotto nelle comunità educative, richiedono di 
esprimere chiaramente il loro specifico apporto 
in collaborazione con altre vocazioni presenti 
nella scuola. Si delinea un tempo nel quale ela­
borare risposte alle domande fondamentali delle 
giovani generazioni e presentare una chiara pro­
posta culturale che espliciti il tipo di persona e di 
società a cui si vuole educare, ed il riferimento 
alla visione antropologica ispirata ai valori del 
Vangelo, in dialogo rispettoso e costruttivo con le 
altre concezioni della vita.

6. Le sfide del contesto odierno danno nuove 
motivazioni alla missione delle persone consa­
crate, chiamate a vivere i consigli evangelici e a 
portare l'umanesimo delle Beatitudini nel campo 
dell'educazione e della scuola, che non è affatto 
estraneo al mandato della Chiesa di annunciare la 
salvezza a tutti i popoli". «Nel medesimo tempo, 
però, registriamo con sofferenza rincalzare di al­
cune difficoltà che inducono le Comunità [reli­
giose! ad abbandonare il settore scolastico. La 
carenza di vocazioni religiose, la disaffezione 
alla missione educativa scolastica, le difficoltà 
economiche per la gestione delle scuole cattoli­
che, l'attrattiva verso altre forme di apostolato 
apparentemente più gratificanti. Tali diffi­
coltà, lungi dallo scoraggiare, possono essere 
fonte di purificazione e connotare un tempo di 
grazia e di salvezza (cfr. 2Cor 6.2). Esse invita­
no al discernimento e ad un atteggiamento di 
continuo rinnovamento. Lo Spirito Santo, inol­
tre. orienta a riscoprire il carisma, le radici e le 
modalità di presenza nel mondo della scuola, 
concentrandosi sull’essenziale: il primato della 
testimonianza di Cristo povero, umile e casto: la 
priorità della persona e di relazioni fondate sulla 
carità: la ricerca della verità: la sintesi tra fede- 
vita e cultura e la proposta efficace di una visio­
ne dell'uomo rispettosa del progetto di Dio.

Risulta così evidente che le persone consacra­
te nella scuola, in comunione con i Pastori, svol­
gono una missione ecclesiale di importanza vita­
le in quanto educando collaborano ad evange­
lizzare. Questa missione esige impegno di san­
tità. generosità e qualificata professionalità edu­
cativa perché la verità sulla persona rivelata da 
Gesù illumini la crescita delle giovani generazio­
ni e dell'intera umanità. Pertanto, a questo Dica­
stero sembra opportuno richiamare il profilo 
delle persone consacrate e soffermarsi su alcune 
note caratteristiche della loro missione educativa 
nella scuola oggi.

‘ Cfr. S. Congregazione per l’Educazione Cattolica. La scuola cattolica ( 19 marzo 1977): cfr. Congre­
gazione per l’Educazione Cattolica, La scuola cattolica alle soglie del Terzo Millennio (28 dicembre 1997).

' Cfr. S. Congregazione per l’Educazione Cattolica, // laico cattolico testimone della fede nella scudi 
(15 ottobre 1982).

" Cfr. Pontificio Consiglio della Cultura. Per una pastorale della cultura (23 maggio 1999).
Giovanni Paolo II. Lettera di fondazione de! Pontificio Consiglio delta Cultura (20 maggio 1982): 4451* 

(1982). 685.
* Cfr. Esort. Ap. Vita consecratu. 96: Le.. 471.
’ Congregazione per l’Educazione Cattolica. Lettera circolare ai Rev.mi Superiori generali, alle Revut 

Superiore generali ed ai Presidenti delle Società di l ita Apostolica con responsabilità di scuole cattoliche ( 15 ot­
tobre 1996): Enchiridion Vaticanum /5. p. 837.



Atti della Santa Sede 1455

I. PROFILO DELLE PERSONE CONSACRATE

Alla scuola di Cristo maestro

7. «La vita consacrata, profondamente radi­
cata negli esempi e negli insegnamenti di Cristo 
Signore, è dono di Dio Padre alla sua Chiesa per 
mezzo dello Spirito. Con la professione dei con­
sigli evangelici i tratti caratteristici di Gesù - 
vergine, povero ed obbediente - acquistano una 
tipica e permanente “visibilità" in mezzo al 
mondo, e lo sguardo dei fedeli è richiamato verso 
quel mistero del Regno di Dio che già opera nella 
storia, ma attende la sua piena attuazione nei 
cieli»10. Il fine della vita consacrata è «la confi­
gurazione al Signore Gesù e alla sua totale obla­
zione»", per cui ogni persona consacrata è chia­
mata ad assumerne «i sentimenti e la forma di 
vita»12, il modo di pensare e di agire, di essere e 
di amare.

8. L'immediato riferimento a Cristo e la na­
tura intima di dono per la Chiesa e per il 
mondo”, sono elementi che definiscono identità 
e finalità della vita consacrata. In essi la vita con­
sacrata ritrova se stessa, il punto di partenza, Dio 
ed il suo amore, e il punto di arrivo, la comunità 
umana e le sue necessità. Attraverso tali elemen­
ti ogni Famiglia religiosa delinea la propria fisio­
nomia, dalla spiritualità all’apostolato, dallo stile 
di vita comune al progetto ascetico, alla condivi­
sione ed alla partecipazione della ricchezza dei 
propri carismi.

9. In certo modo la vita consacrata può esse­
re paragonata ad una scuola, che ogni persona 
consacrata è chiamata a frequentare per tutta la 
vita. Infatti avere in sé i sentimenti del Figlio 
vuol dire mettersi ogni giorno alla Sua scuola. 
Per imparare da Lui ad avere un cuore mite ed 
umile, coraggioso ed appassionato.Vuol dire la­
sciarsi educare da Cristo, Verbo eterno del Padre, 
ed attrarre da Lui, cuore e centro del mondo, sce­
gliendo la stessa Sua forma di vita.

Risposta radicale

12. Tra le sfide poste oggi alla vita consa­
crata vi è quella di riuscire a manifestare la va­
lenza anche antropologica della consacrazione. 
Si tratta di mostrare che un’esistenza povera.

IO. La vita della persona consacrata è così 
una parabola educativo-formativa che educa alla 
verità della vita e la forma alla libertà del dono di 
sé, secondo il modello della Pasqua del Signore. 
Ogni momento dell’esistenza consacrata è parte 
di questa parabola, nel suo duplice aspetto edu­
cativo e formativo. La persona consacrata, infat­
ti, impara progressivamente ad avere in sé i sen­
timenti del Figlio ed a manifestarli in una vita 
sempre più a Lui conforme, al livello individuale 
e comunitario, nella formazione iniziale e perma­
nente. Così i voti sono espressione dello stile di 
vita essenziale, vergine e completamente abban­
donato al Padre scelto da Gesù su questa terra. La 
preghiera diviene continuazione in terra della 
lode del Figlio al Padre per la salvezza dell'uma­
nità intera. La vita comune è la dimostrazione 
che nel nome del Signore si possono annodare 
vincoli più forti di quelli che vengono dalla carne 
e dal sangue, capaci di superare quanto possa di­
videre. L’apostolato è l’annuncio appassionato di 
Colui dal quale si è stati conquistati.

I I. La scuola dei sentimenti del Figlio apre 
progressivamente l’esistenza consacrata anche 
all’urgenza della testimonianza, affinché il dono 
ricevuto giunga a tutti. Cristo, infatti, «non con­
siderò un tesoro geloso la sua uguaglianza con 
Dio» (Fil 2,6), non tenne nulla per sé. ma condi­
vise con gli uomini la propria ricchezza di essere 
Figlio. Per tale ragione, anche quando la testimo­
nianza contesta alcuni elementi della cultura cir­
costante, le persone consacrate cercano di entra­
re in dialogo per condividere i beni di cui sono 
portatrici. Ciò significa che la testimonianza do­
vrà essere nitida ed inequivocabile, chiara e com­
prensibile a tutti, così da mostrare che la consa­
crazione religiosa può dire molto ad ogni cultura 
in quanto aiuta a svelare la verità dell’essere 
umano.

casta ed obbediente fa risaltare l’intima dignità 
umana; che tutti sono chiamati, in modo diver­
so, a seconda della propria vocazione, ad essere 
poveri, obbedienti e casti. I consigli evangelici.

10 Esort Ap. Vita consecrata. I : Lc 377.
" Ibid., 65: Le., 441.
12 Ibid., 18: l.c„ 391.
11 Cfr. Concilio Vaticano II. Cosi. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium. 43-44.



1456 Atti della Santa Sede

infatti, trasfigurano valori e desideri autentica­
mente umani, ma anche relativizzano l’umano 
«additando Dio come il bene assoluto»14. La 
vita consacrata, inoltre, deve poter evidenziare 
che il messaggio evangelico possiede una note­
vole rilevanza per il vivere sociale del nostro 
tempo ed è comprensibile anche a chi vive in 
una società competitiva come la nostra. Infine, 
compito della vita consacrata è riuscire a testi­
moniare che la santità è la proposta di più alta 
umanizzazione dell’uomo e della storia: è pro­
getto che ognuno su questa terra può fare pro­
prio1'.

13. Nella misura in cui le persone consacrate 
vivono con radicalità gli impegni della consacra­
zione comunicano le ricchezze della loro specifi­
ca vocazione. D’altra parte, tale comunicazione 
suscita anche in chi la riceve la capacità di una ri­
sposta arricchente mediante la partecipazione del 
suo personale dono e della sua specifica vocazio­
ne. Tale “confronto-condivisione” con la Chiesa 
e con il mondo è di grande importanza per la vi­

talità dei vari carismi religiosi e per un'interpre­
tazione di essi aderente al contesto odierno e alle 
rispettive radici spirituali. E il principio della cir­
colarità carismatica, grazie al quale il carisma 
torna in qualche modo laddove è nato, ma senza 
semplicemente ripetersi. In tal modo, la vita con­
sacrata stessa si rinnova, nell’ascolto e lettura dei 
segni dei tempi e nella fedeltà creativa ed opero­
sa alle sue origini.

14. La validità di questo principio è confer­
mata dalla storia: da sempre la vita consacrata ha 
intessuto un dialogo costruttivo con la cultura 
circostante, a volte interpellandola e provocando­
la, altre volte difendendola e custodendola, co­
munque lasciandosi da essa sollecitare ed inter­
rogare, in un confronto in alcuni casi dialettico, 
ma sempre fecondo. E necessario che tale con­
fronto continui anche in questi tempi di rinnova­
mento per la vita consacrata e di disorientamen­
to culturale che rischia di frustrare l’insoppri­
mibile bisogno di verità del cuore umano.

Nella Chiesa comunione

15. L’approfondimento della realtà ecclesiale 
come mistero di comunione ha portato la Chiesa, 
sotto l’azione dello Spirito, a comprendere sem­
pre più se stessa come Popolo di Dio in cammi­
no. e al tempo stesso come corpo di Cristo le cui 
membra sono in reciproca relazione tra loro e 
con il Capo.

Sul piano pastorale, «fare della Chiesa la casa 
e la scuola della comunione»"' è la grande sfida 
che, all’inizio del nuovo Millennio, occorre saper 
affrontare per essere fedeli al disegno di Dio e 
alle attese profonde del mondo. Occorre promuo­
vere innanzi tutto una spiritualità della comunio­
ne, capace di divenire principio educativo nei 
vari ambienti in cui la persona umana si forma. 
Questa spiritualità si apprende portando lo 
sguardo del cuore sul mistero della Trinità, la cui 
luce si riflette sul volto di ogni persona, accolta e 
valorizzata come dono.

16. Le istanze di comunione hanno offerto 
alle persone consacrate la possibilità di riscopri­
re il rapporto di reciprocità con le altre vocazioni 
nel Popolo di Dio. Nella Chiesa esse sono chia­
mate. in modo particolare, a rivelare che la parte­

cipazione alla comunione trinitaria può cambiare 
i rapporti umani creando un nuovo tipo di solida­
rietà. Le persone consacrate, infatti, professando 
di vivere per Dio e di Dio si aprono al compito di 
confessare la potenza dell’azione riconciliatrice 
della grazia, che supera i dinamismi disgregaton 
presenti nel cuore umano.

17. Le persone consacrate, in forza della loro 
vocazione, qualunque sia il carisma specifico che 
le contraddistingue, sono chiamate ad essere e- 
sperte di comunione, a promuovere vincoli umani 
e spirituali che favoriscano lo scambio reciproco 
di doni tra tutti i membri del Popolo di Dio. Il ri­
conoscimento della pluriformità delle vocazioni 
nella Chiesa conferisce un nuovo significato alla 
presenza delle persone consacrate nel campo del­
l’educazione scolastica. La scuola è per loro il 
luogo della missione, dove si attualizza il ruolo 
profetico conferito dal Battesimo e vissuto secon­
do l’esigenza di radicalità propria dei consigh 
evangelici. Il dono di speciale consacrazione che 
hanno ricevuto le porterà a riconoscere nella scuo- 
la e nell’impegno educativo il solco fecondo in cui 
il Regno di Dio può crescere e portare frutto.

14 Esort. Ap. Vita consecrata. 87: l.c., 463.
” Cfr. Giovanni Paolo II. Leti. Ap. Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2001), 30: AAS 93 (2001), 287.
16 Ihid.. 43: l.c., 296.



Aiti della Santa Sede 1457

18. Questo impegno risponde perfettamente 
alia natura ed alla finalità della vita consacrata 
medesima e si attua secondo quella duplice moda­
lità educativa e formativa che accompagna la cre­
scita della singola persona consacrata. Attraverso 
la scuola il consacrato e la consacrata educano, 
aiutano il giovane a cogliere la propria identità ed 
a far emergere quei bisogni e desideri autentici 
che abitano il cuore di ogni uomo, ma che spesso 
testano sconosciuti e sottovalutati: sete di autenti­
cità e d'onestà, di amore e di fedeltà, di verità e di 
coerenza, di felicità e di pienezza di vita. Deside­
ri che in ultima analisi convergono nel supremo 
desiderio umano: vedere il volto di Dio.

19. La seconda modalità è quella legata alla 
formazione. La scuola forma quando offre una 
proposta precisa di realizzazione di quei deside­
ri, impedendo che vengano deformati, o solo par­
zialmente e debolmente appagati. Le persone 
consacrate, che sono alla scuola del Signore, pro­
pongono con la testimonianza della loro stessa 
vita quella forma di esistenza che si ispira al Cri­
sto, perché anche il giovane viva la libertà di tì­
glio di Dio e sperimenti la vera gioia e l'autenti­
ca realizzazione, che nascono dall'accoglienza 
del progetto del Padre. Missione provvidenziale, 
quella dei consacrati nella scuola, nell’odierno 
contesto, ove le proposte educative sembrano es­
sere sempre più povere e sempre più inevase re­
stano le aspirazioni dell’uomo!

hi fronte al mondo

22. La consapevolezza di vivere in un tempo 
carico di sfide e di nuove possibilità, sollecita le 
persone consacrate, impegnate nella missione 
educativa scolastica, a mettere a profitto il dono 
ricevuto dando ragione della speranza che le 
anima. La speranza, frutto della fede nel Dio 
della storia, si fonda sulla parola e sulla vita di 
Gesù, che è vissuto nel mondo, senza essere del 
mondo. Lo stesso atteggiamento Egli chiede a chi 
lo segue: vivere e lavorare nella storia, senza però 
lasciarsi rinchiudere in essa. La speranza esige 
inserimento nel mondo, ma anche rottura; do­
manda profezia e impegna di volta in volta ad 
aderire o a dissociarsi per educare alla libertà dei 
figli di Dio in un contesto di condizionamenti che 
portano a nuove forme di schiavitù.

23. Questo modo di essere nella storia richie-

20. Nella comunità educativa, le persone 
consacrate non hanno bisogno di riservare per sé 
compiti esclusivi. Lo specifico della vita consa­
crata risiede nell’essere segno, memoria e profe­
zia dei valori del Vangelo. La sua caratteristica è 
«immettere nell’orizzonte educativo la testimo­
nianza radicale dei beni del Regno»'7, in collabo- 
razione con i laici chiamati ad esprimere, nel 
segno della secolarità, il realismo dell’Incarna­
zione di Dio in mezzo a noi. «l’intima dipenden­
za delle realtà terrene da Dio in Cristo»"'.

21. Le diverse vocazioni sono in funzione 
della crescita del corpo di Cristo e della sua mis­
sione nel mondo. Dall'impegno di testimonianza 
evangelica secondo la forma propria di ogni vo­
cazione. nasce un dinamismo di reciproco aiuto a 
vivere integralmente l'adesione al mistero di Cri­
sto e della Chiesa nelle sue molteplici dimensio­
ni; uno stimolo per ognuno a scoprire la ricchez­
za evangelica della propria vocazione nel con­
fronto pieno di gratitudine con le altre.

La reciprocità delle vocazioni, evitando sia la 
contrapposizione, sia l'omologazione, si colloca 
come prospettiva particolarmente feconda per ar­
ricchire la valenza ecclesiale della comunità edu­
cativa. In essa le varie vocazioni svolgono un ser­
vizio per la realizzazione di una cultura della 
comunione. Sono vie correlative, diverse e reci­
proche che concorrono all’attuazione piena del 
carisma dei carismi: la carità.

de una profonda capacità di discernimento. Esso, 
nascendo dal quotidiano ascolto della Parola di 
Dio. facilita la lettura degli avvenimenti e dispo­
ne a diventare, per così dire, coscienza critica. 
Quanto più questo impegno sarà profondo e au­
tentico. tanto più sarà possibile cogliere l’azione 
dello Spirito nella vita delle persone e negli av­
venimenti della storia. Una tale capacità trova il 
suo fondamento nella contemplazione e nella 
preghiera, che insegnano a vedere persone e cose 
dalla prospettiva di Dio. E il contrario dello 
sguardo superficiale e dell’attivismo incapace di 
soffermarsi sull"importante e l’essenziale. Quan­
do mancano la contemplazione e la preghiera - e 
le persone consacrate non sono esenti da questo 
rischio - viene meno anche la passione per l’an­
nuncio del Vangelo, la capacità di lottare per la 
vita e per la salvezza dell'uomo.

17 Esort. Ap. Vita consei rata. 96: le., 472.
" // laico cattolico testimone della fede nella sci \ 43.



1458 Atti della Santa Sede

24. Le persone consacrate, vivendo con gene­
rosità e slancio la loro vocazione, portano nella 
scuola l’esperienza del rapporto con Dio. radica­
to nella preghiera. nell’Eucaristia, nel sacramen­
to della Riconciliazione e nella spiritualità di co­
munione che caratterizza la vita della comunità 
religiosa. L'atteggiamento evangelico che ne 
consegue facilita l’attitudine al discernimento e 
la formazione al senso critico, aspetto fondamen­
tale e necessario del processo educativo. Qualun­
que sia il loro compito specifico, la presenza 
delle persone consacrate nella scuola contagia lo 
sguardo contemplativo educando al silenzio che 
porta ad udire Dio, a porre attenzione agli altri, 
alla realtà che ci circonda, al creato. Inoltre, pun­
tando sull’essenziale, le persone consacrate su­
scitano l’esigenza di incontri autentici, rinnovano 
la capacità di stupirsi e di prendersi cura dell’al­
tro, riscoperto come fratello.

25. In forza della loro identità, le persone 
consacrate costituiscono «la memoria vivente del 
modo di esistere e di agire di Gesù come Verbo 
incarnato di fronte al Padre e di fronte ai fratel­
li»1’. 11 primo e fondamentale apporto alla mis­
sione educativa nella scuola da parte delle perso­
ne consacrate è la radicalità evangelica della loro 
vita. Questo modo d’impostare l’esistenza, fon­
dato sulla generosa risposta alla chiamata di Dio. 
diventa invito a tutti i membri della comunità 
educativa affinché ognuno orienti la propria esi­
stenza come una risposta a Dio, a partire dai dif­
ferenti stati di vita.

26. In questa prospettiva le persone consacra­
te testimoniano che la castità del cuore, del 
corpo, della vita è l'espressione piena e forte di 
un amore totale per Dio che rende la persona li­
bera, piena di gioia profonda e disposta alla mis­
sione. Così le persone consacrate contribuiscono 
ad orientare i giovani e le giovani verso un pieno 
sviluppo della loro capacità di amare ed una ma­
turazione integrale della loro personalità. Si trat­
ta di una testimonianza importantissima di fronte 
ad una cultura che tende sempre più a banalizza­
re l’amore umano e a chiudersi alla vita. In una 
società dove tutto tende ad essere garantito, le

persone consacrate, attraverso la povertà libera­
mente scelta, assumono uno stile di vita sobrio ed 
essenziale, promuovendo un giusto rapporto con 
le cose ed affidandosi alla Provvidenza di Dio. 
La libertà dalle cose le rende disponibili senza ri­
serve per un servizio educativo alla gioventù, di­
venendo segno della gratuità dell'amore di Dio. 
in un mondo dove il materialismo e l'avere sem­
brano prevalere sull'essere. Infine vivendo roà- 
bedienza richiamano tutti alla signoria dell'unico 
Dio e contro la tentazione del dominio, indicano 
una scelta di fede che si contrappone a forme di 
individualismo e autosufficienza.

27. Come Gesù per i suoi discepoli, così le 
persone consacrate vivono la loro donazione a 
beneficio dei destinatari della missione: gli alun­
ni e le alunne, in primo luogo, ma anche i geni­
tori e gli altri educatori ed educatrici. Ciò le in­
coraggia a vivere la preghiera e la risposta quo­
tidiana alla sequela di Cristo per diventare uno 
strumento sempre più adatto all'opera che Dio 
realizza attraverso la loro mediazione.

La chiamata a donarsi nella scuola, in dispo­
nibilità totale, in profonda e vera libertà, fa sì che 
i consacrati e le consacrate diventino vivente te­
stimonianza del Signore che si offre per tutti- 
Questa sovrabbondanza di gratuità e di amore 
rende stimabile la loro donazione, al di sopra ed 
al di là di qualsiasi tipo di funzionalità’”.

28. Le persone consacrate trovano in Maria 
il modello a cui ispirarsi nel rapporto con Dio e 
nel vivere la storia umana. Maria rappresenta l’i­
cona della speranza profetica per la sua capacità 
di accogliere e di meditare a lungo la Parola nel 
suo cuore, di leggere la storia secondo il proget­
to di Dio. di contemplare Dio presente ed ope­
rante nel tempo. Nel suo sguardo traspare la sa­
pienza che unisce in armonia l’estasi dell’in­
contro con Dio e il più grande realismo critico 
nei confronti del mondo. 11 Magnificat è la pro­
fezia per eccellenza della Vergine, che risuona 
sempre nuovo nello spirito della persona consa­
crata, come lode perenne al Signore che si china 
sui piccoli e sui poveri per donare loro vita e mi­
sericordia.

" Esort. Ap. Vita consecrata. 22: l.c.. 396.
” Cfr. Ibùl . 105: /.<„481.



Atti della Santa Sede 1459

II. LA MISSIONE EDUCATIVA DELLE PERSONE CONSACRATE OGGI

29. Il profilo delle persone consacrate fa emer­
gere con chiarezza quanto l’impegno educativo 
nella scuola sia confacente alla natura della vita 
consacrata. Infatti «grazie alla peculiare espe­
rienza dei doni dello Spirito nell’assiduo ascolto 
della Parola e nell'esercizio del discernimento, al 
ricco patrimonio di tradizioni educative accumu­
lato nel tempo dal proprio Istituto, consacrati e 
consacrate sono in grado di sviluppare un'azione 
particolarmente incisiva»21 nel campo educativo. 
Ciò richiede la promozione all’interno della vita 
consacrata, da una parte di un «rinnovato impe­
gno culturale che consenta di elevare il livello 
della preparazione personale»22, dall’altra di una 
continua conversione per seguire Gesù via. verità 

e vita (cfr. Gv 14,6). È una strada scomoda e fa­
ticosa, che consente, però, di accogliere le sfide 
del momento presente e di farsi carico della mis­
sione educativa affidata dalla Chiesa. La Congre­
gazione per l’Educazione Cattolica, cosciente di 
non poter essere esaustiva, intende soffermarsi a 
considerare solo alcuni elementi di tale missione. 
In particolare vuole riflettere su tre specifici ap­
porti della presenza delle persone consacrate al­
l’educazione scolastica: anzitutto il collegamento 
dell’educazione all’evangelizzazione: poi la for­
mazione alla relazionalità “verticale", cioè all’a­
pertura a Dio; ed infine la formazione alla rela­
zionalità "orizzontale", vale a dire ad accogliere 
l’altro ed a vivere insieme.

Educatori chiamati ad evangelizzare
Andate ... predicate il Vangelo ad ogni creatura (Me 16,15)

30. «La Santa Madre Chiesa, nell’adempi­
mento del mandato ricevuto dal suo Divin Fonda­
tore, che è quello di annunciare il mistero di sal­
vezza a tutti gli uomini e di ricapitolare tutto in 
Cristo, ha il dovere di occuparsi dell'intera vita 
dell’uomo, anche di quella terrena, in quanto con­
nessa con la vocazione al cielo, e perciò ha un suo 
compito specifico in ordine al progresso e alto 
sviluppo dell’educazione»2'. L'impegno educati­
vo, sia in scuole cattoliche come in altri tipi di 
scuole, è per le persone consacrate vocazione e 
scelta di vita, un cammino di santità, un'esigenza 
di giustizia e di solidarietà specialmente verso le 
giovani e i giovani più poveri, minacciati da varie 
forme di devianza e di rischio. Dedicandosi alla 
missione educativa nella scuola, le persone con­
sacrate contribuiscono a far giungere a chi ne ha 
più bisogno il pane della cultura. Esse vedono 
nella cultura una condizione fondamentale affin­
ché la persona possa realizzarsi integralmente, 
raggiungere un livello di vita conforme alla sua 
dignità ed aprirsi all'incontro con Cristo ed il 
Vangelo. Un tale impegno si radica in un patri­
monio di sapienza pedagogica che permette di 
riaffermare il valore dell'educazione come forza 
•n grado di aiutare la maturazione della persona, 
di accostarla alla fede e di rispondere alle sfide di 
una società complessa come quella odierna.

Di fronte alle sfide attuali
31. Il processo di globalizzazione caratteriz­

za l'orizzonte del nuovo secolo. Si tratta di un fe­
nomeno complesso nelle sue dinamiche. Esso ha 
effetti positivi, come la possibilità d'incontro tra 
popoli e culture, ma anche aspetti negativi, che 
rischiano di produrre ulteriori disuguaglianze, in­
giustizie ed emarginazioni. La rapidità e la com­
plessità dei mutamenti prodotti dalla globalizza­
zione si riflettono anche nella scuola, la quale 
può rischiare di essere strumentalizzata dalle esi­
genze delle strutture produttivo-economiche. o 
da pregiudizi ideologici e calcoli politici che of­
fuscano la sua funzione educativa. Questa situa­
zione sollecita la scuola a riaffermare con forza il 
suo ruolo specifico di stimolo alla riflessione e di 
istanza critica. In ragione della loro vocazione le 
persone consacrate si impegnano nella promo­
zione della dignità della persona umana, collabo­
rando affinché la scuola diventi luogo di educa­
zione integrale, di evangelizzazione e di appren­
dimento di un dialogo vitale tra persone di cultu­
re. religioni e ambiti sociali differenti24.

32. 11 crescente sviluppo e la diffusione delle 
nuove tecnologie mettono a disposizione mezzi e 
strumenti fino a pochi anni fa inimmaginabili, 
ma suscitano anche interrogativi circa il futuro

21 Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica. Ripartire da Cri­
no (19 maggio 2002), 39.

22 Ihid.
21 Concilio Vaticano II. Dich. sull'educazione cristiana Gravissimum educationis. Introd.
24 Cfr. La scuola cattolica alle soglie del Terzo Millennio. 11.



1460 Atti della Santa Sede

dello sviluppo umano. La vastità e la profondità 
delle innovazioni tecnologiche investono i pro­
cessi dell’accesso al sapere, della socializzazio­
ne, del rapporto con la natura e prefigurano radi­
cali cambiamenti, non sempre positivi, in vasti 
settori della vita dell'umanità. Le persone consa­
crate non possono sottrarsi al compito di interro­
garsi riguardo all’impatto che tali tecnologie 
hanno sulle persone, sulle modalità di comunica­
zione. sull’avvenire della società.

33. Nel contesto di tali cambiamenti alla 
scuola compete un ruolo significativo per la for­
mazione della personalità delle nuove generazio­
ni. L'impiego responsabile delle nuove tecnolo­
gie. in modo particolare di Internet, esige una 
adeguata formazione etica25. Insieme a quanti 
operano nella scuola, le persone consacrate sen­
tono l'esigenza di conoscere i processi, i lin­
guaggi, le opportunità e le sfide delle nuove tec­
nologie, ma soprattutto di divenire educatori 
della comunicazione, perché tali tecnologie siano 
utilizzate con discernimento e saggezza26.

.34. Tra le sfide della società attuale con le 
quali la scuola è chiamata a confrontarsi vi sono 
le minacce alla vita ed alla famiglia, le manipola­
zioni genetiche, il crescente inquinamento, il sac­
cheggio delle risorse naturali, il dramma irrisolto 
del sottosviluppo e della povertà che schiacciano 
intere popolazioni del Sud del mondo. Sono que­
stioni vitali per tutti, che richiedono di essere af­
frontate con una visione ampia e responsabile, 
promuovendo una concezione di vita rispettosa 
della dignità dell'uomo e del creato. Ciò signifi­
ca formare persone capaci di dominare e trasfor­
mare processi e strumenti in senso umanizzante e 
solidaristico. Questa preoccupazione è condivisa 
dall'intera Comunità Intemazionale, che lavora 
affinché le politiche e i programmi educativi na­
zionali contribuiscano a sviluppare un’azione for­
mativa in tale direzione27.

I na esplicita visione antropologica
35. L'esplicitazione del fondamento antropo­

logico della proposta formativa della scuola è 
un'urgenza sempre più ineludibile nelle società 
complesse.

La persona umana è definita dalla razionalità. 
cioè dal suo carattere intelligente e libero, e dalla 
relazionalità, ossia dal rapporto con altre persone. 
L’esistere-con l'altro coinvolge sia il livello del­
l'essere della persona umana - uomo/donna - sia 
il livello etico dell'agire. II fondamento dell’erto 
umano è nell’essere immagine e somiglianza di 
Dio. Trinità di persone in comunione. L’esistenza 
della persona si configura dunque come una chia­
mata ed un compito ad esistere l'uno per l'altro.

36. L'impegno di una spiritualità della comu­
nione per il secolo XXI è l’espressione di una con­
cezione della persona umana, creata a immagine 
di Dio. Tale visione illumina il mistero dell'uomo 
e della donna. La persona umana fa esperienza 
della propria umanità nella misura in cui è capace 
di partecipare all'umanità dell'altro, portatore di 
un progetto originale e irripetibile. Si tratta di un 
progetto la cui realizzazione può avvenire soltanto 
nel contesto della relazione e del dialogo con il I» 
in un orizzonte di reciprocità e di apertura a Dio. 
La reciprocità così intesa è alla base del dono di sé 
e della prossimità come apertura solidale nei con 
fronti di ogni persona. Tale prossimità ha la sua ra­
dice più vera nel mistero di Cristo. Verbo incarna­
to, che ha voluto farsi prossimo all'uomo.

37. Di fronte al pluralismo ideologico e alla 
proliferazione dei '‘saperi", i consacrati e le con­
sacrate offrono dunque l'apporto della visione di 
un umanesimo plenario™, aperto a Dio, che anta 
ogni persona e la invita a diventare sempre pù 
«conforme all'immagine de! Figlio suo» (cfr. R"1 
8,29). Questo disegno divino è il cuore dell'uma­
nesimo cristiano: «Cristo svela pienamente l'uo­
mo all'uomo e gli fa nota la sua altissima voca­
zione»29. Affermare la grandezza della creatura 
umana non significa ignorare la sua fragilità: 
l'immagine di Dio riflessa nelle persone è infatti 
deformata dal peccato. L'illusione di liberarsi da 
ogni dipendenza, anche da Dio. si risolve sempre 
in nuove forme di schiavitù, di violenza e di so­
praffazione. La verità di ciò è confermata dall'e­
sperienza di ogni essere umano, dalla storia del 
sangue versato in nome di ideologie e di regimi 
che hanno voluto costruire una umanità nuova 
senza Dio”. La libertà, invece, per essere auten-

25 Cfr. Pontificio Consiglio per le Comunicazioni Sociali, Etica in Internet (22 febbraio 2002). 15.
26 Cfr. Pontificio Consiglio per le Comunicazioni Sociali. La Chiesa ed Internet (22 febbraio 2002). 7.

Cfr. UNESCO. Conférence générai.e. Résolution adoptée sur le rapport de la Commission V. S^ance plt' 
nière (12 novembre 1997).

2" Cfr. Paolo VI. Lett. Enc. Populorum progressio (26 marzo 1967). 42: AAS 59 (1967). 278.
29 Concilio Vaticano lì. Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes. 22.
” Cfr. Lett. Enc. Redemptoris missio. 8: / t.. 256.



Atti della Santa Sede 1461

tica deve misurarsi con la verità della persona, la 
cui pienezza è rivelata nel Cristo, e condurre alla 
liberazione da quanto nega la sua dignità impe­
dendole di conseguire il bene proprio ed altrui.

38. Le persone consacrate si impegnano ad 
essere nella scuola testimoni della verità sulla 
persona e della forza trasformante dello Spirito 
Santo. Con la loro vita confermano che la fede il­
lumina tutto il campo dell'educazione elevando e 
potenziando i valori umani. La scuola cattolica, 
in particolare, ha un compito prioritario: far 
«emergere all’interno stesso del sapere scolastico 
la visione cristiana sul mondo, sulla vita, sulla 
cultura e sulla storia»'1.

39. Di qui l'importanza di riaffermare, in un 
contesto pedagogico che tende invece a metterla 
in secondo piano, la dimensione umanistica e 
spirituale del sapere e delle varie discipline sco­
lastiche. La persona attraverso lo studio e la ri­
cerca contribuisce a perfezionare se stessa e la 
propria umanità. Lo studio diventa via per il per­
sonale incontro con la verità, "luogo” dell’incon­
tro con Dio stesso. In questa prospettiva il sapere 
può aiutare a motivare l'esistenza, ad aprire alla

ricerca di Dio, può essere una grande esperienza 
di libertà per la verità, ponendosi al servizio della 
maturazione e della promozione in umanità del 
singolo e della comunità intera12. Un tale impe­
gno richiede alle persone consacrate una puntua­
le verifica della qualità della loro proposta edu­
cativa, come pure una costante attenzione alla 
propria formazione culturale e professionale.

40. Un altro campo, ugualmente importante, 
di evangelizzazione e di umanizzazione è l'edu­
cazione non formale, cioè di quanti non hanno 
potuto avere accesso ad un normale percorso sco­
lastico. Le persone consacrate sentono di dover 
essere presenti e di promuovere progetti innovati­
vi nei contesti popolari. In questi ambienti occor­
re dare alle giovani e ai giovani più poveri l'op­
portunità di una formazione adeguata, attenta alla 
crescita morale, spirituale e religiosa, capace di 
promuovere la socializzazione e superare la di­
scriminazione. Ciò non costituisce una novità, in 
quanto l’educazione dei ceti popolari ha costitui­
to una primizia per diverse Famiglie religiose. Si 
tratta oggi di ribadire con modalità e progetti ade­
guati un’attenzione mai venuta meno.

Educatori chiamati ad accompagnare verso l'Altro 
Fogliamo vedere Gesù (Gv 12,21)

Il dinamismo della reciprocità
4L La missione educativa si attua nella colla­

borazione tra più soggetti -alunni/e, genitori, in­
segnanti, personale non docente ed ente gestore - 
che costituiscono la comunità educativa. Essa ha 
la possibilità di realizzare un ambiente di vita nel 
quale i valori sono mediati da rapporti interper­
sonali autentici tra i diversi membri che la com­
pongono. La sua finalità più alta è l’educazione 
integrale della persona. In questa ottica le perso­
ne consacrate possono offrire un contributo deci­
sivo, alla luce dell’esperienza di comunione che 
contraddistingue la loro vita comunitaria. Infatti, 
impegnandosi a vivere e a comunicare nella co­
munità scolastica la spiritualità della comunione, 
attraverso un dialogo costruttivo e capace di ar­
monizzare le diversità, costruiscono un ambiente 
radicato nei valori evangelici della verità e della 
carità. Le persone consacrate sono così lievito in 
grado di creare rapporti di comunione, per se 
stessi educativi, sempre più profondi. Promuovo­
no la solidarietà, la mutua valorizzazione e la

corresponsabilità nel progetto educativo, e so­
prattutto danno l’esplicita testimonianza cristia­
na, attraverso la comunicazione dell’esperienza 
di Dio e de) messaggio evangelico, fino a condi­
videre la consapevolezza di essere strumenti di 
Dio e della Chiesa, portatrici di un carisma posto 
a servizio di tutti.

42. Il compito di comunicare la spiritualità 
della comunione all’interno della comunità sco­
lastica si radica nell’essere parte della Chiesa co­
munione. Ciò richiede alle persone consacrate 
impegnate nella missione educativa di integrarsi, 
a partire dal loro carisma, nella pastorale della 
Chiesa locale. Esse, infatti, esercitano un mini­
stero ecclesiale a servizio di una concreta comu­
nità ed in comunione con l'Ordinario diocesano. 
La comune missione educativa affidata dalla 
Chiesa esige, pertanto, anche una collaborazione 
ed una sinergia maggiore tra le diverse Famiglie 
religiose. Tale sinergia, oltre a rendere un più 
qualificato servizio educativo, offre l’opportunità

” La scuola cattolica alle soglie del Terzo Millennio. 14.
n Cfr. Giovanni Paolo II. Discorso in occasione della sessione plenaria della Pontificia Accademia delle 

Scienze (13 novembre 2000): AAS 93 (2001). 202-206.



1462 Atti della Santa Sede

di una condivisione dei carismi a vantaggio del­
l’intera Chiesa. Per questo la comunione che le 
persone consacrate sono chiamate a vivere va 
ben oltre la propria Famiglia religiosa o il proprio 
Istituto. Anzi, aprendosi alla comunione con le 
altre forme di consacrazione, le persone consa­
crate possono «riscoprire le comuni radici evan­
geliche e insieme cogliere con maggiore chiarez­
za la bellezza della propria identità nella varietà 
carismatica, come tralci dell'unica vite»".

La dimensione relazionale
43. La comunità educativa esprime la varietà 

e la bellezza delle diverse vocazioni e la fecon­
dità sul piano educativo e pedagogico che ciò ap­
porta alla vita dell’istituzione scolastica.

L’impegno a promuovere la dimensione rela­
zionale della persona e la cura posta nell’instau- 
rare autentiche relazioni educative con i giovani 
e le giovani sono indubbiamente aspetti che la 
presenza delle persone consacrate può facilitare 
nella scuola, considerata come microcosmo in 
cui si pongono le basi per vivere responsabil­
mente nel macrocosmo della società. Non è raro 
tuttavia constatare, anche nella scuola, il progres­
sivo deterioramento delle relazioni interpersona­
li, a causa della funzionalizzazione dei ruoli, 
della fretta, della fatica e di altri fattori che crea­
no situazioni conflittuali. Organizzare la scuola 
come palestra in cui ci si esercita a stabilire rela­
zioni positive tra i vari membri e a ricercare so­
luzioni pacifiche dei conflitti è un obiettivo fon­
damentale, non solo per la vita della comunità 
educativa, ma anche per la costruzione di una so­
cietà pacifica e concorde.

44. Nella scuola, ordinariamente, sono pre­
senti ragazzi e ragazze, donne e uomini con com­
piti di docenza o di amministrazione. La consi­
derazione della dimensione uni-duale della 
persona umana implica l’esigenza di educare al 
reciproco riconoscimento, nel rispetto e nella va­
lorizzazione delle diversità. L'esperienza della 
reciprocità uomo/donna può risultare paradigma­
tica nella gestione positiva delle altre diversità, 
fino a quelle etniche e religiose. Essa, infatti, svi­
luppa e alimenta atteggiamenti positivi, come la 
consapevolezza che ogni persona può dare e ri­
cevere, la disponibilità all’accoglienza dell’al­
tro, la capacità di dialogo sereno e l’opportunità 
di purificare e chiarificare il proprio vissuto men­
tre si cerca di comunicarlo e di confrontarlo con 
l’altro.

45. Nella relazione di reciprocità, l’interazione 
può essere asimmetrica dal punto di vista dei ruoli, 
come è necessariamente nel rapporto educativo, 
ma non da quello della dignità e dell ‘originalità di 
ogni persona umana. L’apprendimento viene ad 
essere facilitato quando l’interazione educativa, 
senza forzature indebite riguardo ai ruoli, si collo­
ca ad un livello che riconosce pienamente l'ugua­
glianza della dignità di ogni persona umana. In 
questo modo si è in grado di formare personalità 
capaci di una propria visione della vita e di date 
ragione delle loro scelte. II coinvolgimento dell* 
famiglie e del corpo docente crea un clima di fi­
ducia e di rispetto che favorisce lo sviluppo della 
capacità di dialogo e di convivenza pacifica nella 
ricerca di quanto promuove il bene comune.

La comunità educativa
46. Le persone consacrate, in ragione dell’*" 

sperienza di vita comunitaria di cui sono porta­
trici, si trovano nelle condizioni più favorevolt 
per collaborare affinché il progetto educativo del­
l'istituzione scolastica promuova la creazione di 
una vera comunità. In particolare propongono un 
modello di convivenza alternativo rispetto a quel­
lo di una società massificata o individualista- 
Concretamente le persone consacrate si inti­
gnano, insieme ai colleghi laici, per far sì che 1* 
scuola si strutturi come luogo d'incontro, di 
ascolto, di comunicazione, in cui gli alunni e 1* 
alunne sperimentino in maniera vitale i valori. I'1 
modo mirato aiutano ad orientare le scelte peda­
gogiche così da favorire il superamento del pf0- 
tagonismo individualistico, la solidarietà rispetto 
alla competizione, l’aiuto al debole rispetto all’*' 
marginazione. la partecipazione responsabile n- 
spetto al disinteresse.

47. La famiglia è la prima responsabile del­
l'educazione dei figli. Le persone consacrate va­
lorizzano la presenza dei genitori nella comunità 
educativa e s'impegnano a stabilire con loro un 
vero rapporto di reciprocità. Gli organismi di 
partecipazione, gli incontri personali ed altre ini­
ziative sono finalizzati a rendere sempre più atti­
vo l'inserimento dei genitori nella vita dell'istitu­
zione ed a sensibilizzarli circa il compito edu­
cativo. Riconoscere questo compito è oggi P'* 
necessario che in passato, di fronte alle molte dif­
ficoltà che la famiglia vive. Quando il disegno 
originario di Dio sulla famiglia si oscura nell* 
coscienze, la società ne riceve un danno incalco­
labile e viene leso il diritto dei figli a vivere in un

" Ripartire da Crista. 30.



Atti della Santa Sede 1463

contesto di amore pienamente umano. Al contra­
rio, quando la famiglia riflette il disegno di Dio. 
diventa laboratorio in cui si sperimentano l’amo­
re e la vera solidarietà *4.

Le persone consacrate annunciano questa ve­
rità, che non riguarda solo i credenti, ma è patri­
monio dell'umanità, iscritta nel cuore dell'uomo. 
La possibilità di contatto con le famiglie dei 
bambini e dei giovani alunni è un'occasione fa­
vorevole per approfondire con loro tematiche si­
gnificative riguardanti la vita, l’amore umano e la 
natura della famiglia e per dare ragione della vi­
sione proposta, a confronto con altre visioni 
spesso dominanti.

48. I consacrati e le consacrate, testimonian­
do Cristo e vivendo la vita di comunione che li 
caratterizza, offrono all'insieme della comunità 
educativa il segno profetico della fraternità. La 
vita comunitaria, quando è intessuta di rapporti 
profondi, «è profezia in atto nel contesto di una 
società che, talvolta senza rendersene conto, ha 
un profondo anelito a una fraternità senza fron­
tiere»". Questa convinzione si rende visibile nel­
l’impegno di qualificare la vita della comunità 
come luogo di crescita delle persone e di reci­
proco aiuto nella ricerca e nell’adempimento 
della comune missione. In questa linea è impor­
tante che il segno della fraternità possa essere 
percepito con trasparenza in ogni momento della 
vita della comunità scolastica.

49. La comunità educativa realizza le sue fi­
nalità in sinergia con altre istituzioni educative 
presenti nel territorio.

Il coordinamento della scuola con altre agen­
zie educative e nella rete più ampia della comuni­
cazione stimola il processo di crescita personale, 
professionale e sociale degli alunni, offrendo una 
pluralità di proposte in forma integrata. Costitui­
sce, soprattutto, un aiuto importantissimo per 
sfuggire a vari condizionamenti in particolare dei 
media, aiutando i giovani a divenire, da semplici 
e passivi consumatori, interlocutori critici, in 
grado di influire positivamente sull'opinione pub­
blica e sulla stessa qualità dell’informazione.

In cammino verso l'Altro
50. La vita della comunità educativa, quando 

è impegnata nella ricerca seria della verità attra­

verso l'apporto delle diverse discipline, è conti­
nuamente sollecitata a maturare nella riflessione, 
ad andare oltre le acquisizioni raggiunte e porre 
interrogativi a livello esistenziale.

Le persone consacrate, con la loro presenza, 
offrono in questo contesto l'apporto specifico 
della loro identità e vocazione. I giovani, anche 
se non sempre in forma consapevole, desiderano 
trovare in loro la testimonianza di una vita vissu­
ta come risposta ad una chiamata, come itinera­
rio verso Dio, come ricerca dei segni attraverso i 
quali Egli si fa presente. Attendono di vedere 
persone che invitano a porsi domande impegnati­
ve, a scoprire il significato più profondo dell’esi­
stenza umana e della storia.

Orientare alla ricerca di senso
51. L'incontro con Dio è sempre un evento 

personale, una risposta al dono della fede che. 
per sua natura, è un atto libero della persona. La 
scuola, compresa quella cattolica, non chiede l'a­
desione alla fede, può. però, prepararla. Attraver­
so il progetto educativo è possibile creare le con­
dizioni affinché la persona sviluppi l’attitudine 
alla ricerca e sia orientata a scoprire il mistero del 
proprio essere e della realtà che la circonda, fino 
a giungere alla soglia della fede.

A quanti poi decidono di varcarla, vengono of­
ferti i mezzi necessari per continuare ad approfon­
dire l’esperienza della fede mediante la preghiera, 
i Sacramenti, l'incontro con Cristo nella Parola, 
nell'Eucaristia, negli avvenimenti, nelle persone*.

52. Una dimensione essenziale dell’itinerario 
di ricerca è l'educazione alla libertà, propria di 
ogni scuola fedele al suo compito. L’educazione 
alla libertà è azione umanizzatrice. perché tende 
allo sviluppo pieno della personalità. Infatti l’e­
ducazione stessa deve essere vista come acquisto, 
crescita e possesso di libertà. Si tratta di educare 
ciascun allievo a liberarsi dai condizionamenti 
che gli impediscono di vivere pienamente come 
persona, a formarsi una personalità forte e re­
sponsabile, capace di scelte libere e coerenti".

Educare persone veramente libere è già orien­
tarle alla fede. La ricerca di senso favorisce lo 
sviluppo della dimensione religiosa della persona 
come terreno in cui può maturare la scelta cri­
stiana e svilupparsi il dono della fede. Nella

M Cfr. Giovanni Paolo II. Omelia in occasione del Giubileo delle famiglie (15 ottobre 2000), 4-5: AAS 93 
(2001), 90.

“ Esort. Ap. Vita consecrata, 85: Le., 462.
* Cfr. Congregazione per l’Educazione Cattolica. Dimensione religiosa dell'educazione nella scuola cat­

tolica (7 aprile 1988). 98-112.
” Cfr. La scuola cattolica. 31.



1464 Atti della Santa Sede

scuola si constata con sempre maggiore frequen­
za, specialmente nelle società occidentali, che la 
dimensione religiosa della persona è divenuta un 
anello perduto, non solo nel percorso educativo 
propriamente scolastico, ma anche nel cammino 
formativo più ampio iniziato nella famiglia. Ep­
pure, senza di esso il percorso educativo, nella 
sua globalità, viene a risentirne pesantemente, 
rendendo difficile qualsiasi ricerca su Dio. L’im­
mediato, il superficiale, l’accessorio, le soluzioni 
prefabbricate, la deviazione verso il magico e i 
surrogati del mistero tendono così ad accaparra­
re l’interesse dei giovani e non lasciano spazio 
all'apertura al trascendente.

Oggi è avvertita, anche da docenti che si di­
chiarano non credenti, l’urgenza di recuperare la 
dimensione religiosa dell’educazione, necessaria 
a formare personalità capaci di gestire i potenti 
condizionamenti in atto nella società e di orien­
tare eticamente le nuove acquisizioni della scien­
za e della tecnica.

53. Le persone consacrate, vivendo i consigli 
evangelici, costituiscono un invito efficace ad in­
terrogarsi su Dio e sul mistero della vita. Una do­
manda del genere, che richiede uno stile di edu­
cazione capace di suscitare le domande fonda­
mentali sull’origine ed il senso della vita passa 
attraverso la ricerca dei perché più che dei come. 
Per questo fine, è necessario verificare il modo di 
proporre i contenuti delle varie discipline cosic­
ché gli alunni possano sviluppare tali domande e 
ricercare adeguate risposte. Inoltre, i ragazzi ed i 
giovani vanno sollecitati a rifuggire dall’ovvio e 
dal banale, soprattutto nell’ambito delle scelte di 
vita, della famiglia, dell’amore umano. Questo 
stile si traduce in una metodologia di studio e di 
ricerca che abitua alla riflessione ed al discerni­
mento. Si concretizza in una strategia che coltiva 
nella persona, fin dai primi anni, l’interiorità 
come luogo in cui porsi in ascolto della voce di 
Dio, coltivare il senso del sacro, decidere l’ade­
sione ai valori, maturare il riconoscimento dei 
propri limiti e del peccato, sentir crescere la re­
sponsabilità per ogni essere umano.

L'insegnamento della religione
54. In questo contesto assume un ruolo speci­

fico l’insegnamento della religione. Le persone 
consacrate, insieme agli altri educatori, ma con 
più forte responsabilità, sono spesso chiamate ad 
assicurare itinerari di educazione religiosa diffe­
renziati secondo le diverse realtà scolastiche: in 
alcune scuole la maggioranza delle alunne e

degli alunni sono cristiani, in altre predominano 
appartenenze religiose diverse, o scelte agnosti­
che ed atee. E loro compito mettere in luce il va­
lore dell’insegnamento della religione integralo 
nell’orario dell’istituzione e nel programma cul­
turale. Pur riconoscendo che l’insegnamento reli­
gioso nella scuola cattolica assume una funzione 
diversa da quella che ha in altre scuole, esso con­
serva la finalità di aprire alla comprensione del­
l’esperienza storica del Cristianesimo, di orienta­
re alla conoscenza di Gesù Cristo e all'approfon­
dimento del suo Vangelo. In tal senso si qualifica 
come proposta culturale che può essere offerta a 
tutti oltre le personali scelte di fede. In molti con­
testi, il Cristianesimo già costituisce V orizzonte 
spirituale della cultura di appartenenza.

Nella scuola cattolica, poi. l’insegnamento 
della religione ha il compito di aiutare gli alunni 
a maturare una posizione personale in materia te; 
ligiosa, coerente e rispettosa delle posizioni degli 
altri, contribuendo in tal modo alla loro crescita^ 
a una più compiuta comprensione della realtà. E 
importante che tutta la comunità educativa, patii" 
colarmente nelle scuole cattoliche, riconosca H 
valore e il ruolo dell’insegnamento della religi0' 
ne e contribuisca alla sua valorizzazione da pad6 
degli alunni. L’insegnante di religione, utilizzan­
do i linguaggi adatti a mediare il messaggio reh' 
gioso, è chiamato a stimolare negli alunni l’ap" 
profondimento dei grandi interrogativi relativi al 
senso della vita, al significato della realtà e al­
l’impegno responsabile per trasformarla alla lu°e 
dei valori evangelici, stimolando un confronto 
costruttivo tra i contenuti e i valori della relig'0' 
ne cattolica e la cultura contemporanea.

La comunità della scuola cattolica, poi, offre- 
insieme all’insegnamento della religione, alne 
opportunità, altri momenti e vie per educare alla 
sintesi tra fede e cultura, fede e vita’8.

La vita come vocazione
55. Le persone consacrate, insieme agli al01 

educatori cristiani, sanno cogliere e valorizzai 
la dimensione vocazionale intrinseca al processo 
educativo. La vita è, infatti, un dono che si rea­
lizza nella risposta libera a una chiamata partico­
lare, da scoprire nelle circostanze concrete di 
ogni giorno. La cura della dimensione vocazi®' 
naie orienta la persona a interpretare la propria 
esperienza alla luce del progetto di Dio.

L’assenza o la debole attenzione alla dimen­
sione vocazionale, oltre a defraudare i giovanic 
le giovani dell’aiuto di cui avrebbero diritto nel­
l'importante discernimento sulle scelte fonda-

» Cfr. Ihid.. 37-48.



Atti della Santa Sede 1465

mentali della propria vita, impoverisce la società 
e la Chiesa, entrambe bisognose della presenza di 
persone capaci di dedicarsi stabilmente al servi­
zio di Dio, dei fratelli e del bene comune.

Cultura della vocazione
56. La promozione di una nuova cultura vo­

cazionale è una componente fondamentale della 
nuova evangelizzazione. Attraverso di essa oc­
corre far «ritrovare coraggio e gusto per le do­
mande grandi, quelle relative al proprio futu­
ro»”. Sono domande che vanno risvegliate anche 
attraverso percorsi educativi personalizzati per 
mezzo dei quali condurre progressivamente a 
scoprire resistenza come dono di Dio e come 
compito. Tali percorsi possono configurare un 
vero itinerario di maturazione vocazionale, che 
porti alla scoperta di una vocazione specifica.

Le persone consacrate sono particolarmente 
chiamate a promuovere nella scuola la cultura 
della vocazione. Sono un segno per tutto il popo­
lo cristiano non solo di una determinata vocazio­
ne, ma anche del dinamismo vocazionale come 
forma di vita, rappresentando in modo eloquente 
la decisione di chi vuol vivere attento alla chia­
mata di Dio.

57. Nell’attuale situazione, la missione edu­
cativa nella scuola è sempre più condivisa con i 
laici. «Se, a volte anche nel recente passato, la 
collaborazione è avvenuta in termini di supplen­
za per la carenza delle persone consacrate neces­
sarie allo svolgimento delle attività, ora essa 
nasce dall’esigenza di condividere le responsabi­
lità non soltanto nella gestione delle opere dell’I­
stituto, ma soprattutto nell’aspirazione a vivere 
aspetti e momenti specifici della spiritualità e 
della missione dell’Istituto»40. Le persone consa­
crate, dunque, hanno il compito di trasmettere il 
carisma educativo che le anima e di promuovere 
la formazione delle persone che si sentono chia­
mate alla stessa missione. Per assolvere a questa 
responsabilità dovranno fare attenzione a non 
impegnarsi esclusivamente in compiti accademi­

co-amministrativi e a non lasciarsi prendere dal­
l'attivismo. È necessario, invece, che privilegino 
l’attenzione alle ricchezze del loro carisma e 
s’impegnino a svilupparle in risposta alle nuove 
situazioni socio-culturali.

58. Nella comunità educativa le persone con­
sacrate possono favorire la maturazione di una 
mentalità ispirata ai valori evangelici nello stile 
tipico del loro carisma. Ciò è già un servizio edu­
cativo in chiave vocazionale, infatti, i giovani e le 
giovani, spesso anche gli altri membri della co­
munità educativa, attendono con maggiore o mi­
nore consapevolezza di trovare nelle persone 
consacrate interlocutori privilegiati nella ricerca 
di Dio. Per questo tipo di servizio, il più specifi­
co dell’identità dei consacrati, non esistono limi­
ti di età che giustifichino il considerarsi in pen­
sione. Anche quando devono ritirarsi dall’attività 
professionale, possono sempre continuare ad es­
sere a disposizione di giovani e adulti, come 
esperti di vita secondo lo Spirito, educatori ed 
educatrici nell’ambito della fede.

La presenza di consacrati e consacrate nella 
scuola è così proposta di spiritualità evangelica, 
punto di riferimento per i componenti la comu­
nità educativa nel cammino di fede e di matura­
zione cristiana.

59. La qualità dei docenti è fondamentale nel 
creare un ambiente educativo propositivo e fe­
condo. Per questo le istituzioni di vita consacra­
ta e le comunità religiose, specialmente quando 
gestiscono scuole cattoliche, propongono itinera­
ri di formazione per insegnanti, nei quali è op­
portuno evidenziare la dimensione vocazionale 
della professione docente per far prendere co­
scienza di essere partecipi della missione di edu­
care e santificare propria della Chiesa41. Le per­
sone consacrate possono aprire, a coloro che lo 
desiderano, le ricchezze della spiritualità che le 
caratterizza e del carisma dell'Istituto. incorag­
giando a viverle nel ministero educativo secondo 
l'identità laicale e in forme idonee ed accessibili 
ai giovani.

* Pontificia Opera per le Vocazioni Ecclesiastiche, Nuove vocazioni per una nuova Europa. Documen­
to finale del Congresso sulle Vocazioni al Sacerdozio e alla Vita Consacrata in Europa (Roma. 5-10 maggio 1997). 
13 h.

" Ripartire da Cristo. 31.
41 Cfr. // laico cattolico testimone della fede nella scuola. 24.



1466 Atti della Santa Sede

Educatori chiamati a formare al vivere insieme
... tutti sapranno che siete miei discepoli se avrete amore gli uni per gli altri (Gv 13,35)

A misura della persona umana
60. La dimensione comunitaria della scuola 

è inseparabile dall’attenzione prioritaria alla per­
sona. centro del progetto educativo scolastico. 
«La cultura deve essere a misura della persona 
umana, superando la tentazione di un sapere pie­
gato al pragmatismo o disperso negli infiniti rivo­
li dell’erudizione, e pertanto incapace di dare 
senso alla vita. [...] Il sapere illuminato dalla fede, 
lungi dal disertare gli ambiti del vissuto quotidia­
no. li abita con tutta la forza della speranza e della 
profezia. L’umanesimo che auspichiamo propu­
gna una visione della società centrata sulla perso­
na umana e i suoi diritti inalienabili, sui valori 
della giustizia e della pace, su un corretto rappor­
to tra individui, società e Stato, nella logica della 
solidarietà e della sussidiarietà. E un umanesimo 
capace di infondere un’anima allo stesso progres­
so economico, perché esso sia volto alla promo­
zione di ogni uomo e di tutto l'uomo»*2.

61. Le persone consacrate sono attente a sal­
vaguardare nel progetto educativo la priorità 
della persona, collaborando a qualificare in tal 
senso le scelte concrete riguardanti l'impostazio­
ne generale della scuola e della sua proposta for­
mativa. Ogni alunno va considerato nella sua in­
dividualità tenendo conto dell'ambiente fami­
liare, della storia personale, delle qualità e degli 
interessi. In un clima di reciproca fiducia, i con­
sacrati e le consacrate scoprono e coltivano i ta­
lenti di ogni persona, aiutano i giovani a divenire 
responsabili della propria formazione e a colla­
borare a quella dei loro compagni. Questo com­
pito esige una dedizione totale e la gratuità di chi 
vive il servizio educativo come una missione. La 
dedizione e la gratuità contribuiscono a qualifi­
care l’ambiente educativo scolastico come am­
biente vitale in cui la crescita intellettuale si ar­
monizza con la crescita spirituale, religiosa, af­
fettiva e sociale.

Accompagnamento personalizzato

62. Le persone consacrate, con la sensibilità 
propria della loro formazione, offrono un accom­
pagnamento personalizzato attraverso l'ascolto 
attento e il dialogo. Sono, infatti, convinte che

«l'educazione è cosa di cuore»4' e che, di conse­
guenza, solo attraverso il rapporto personale si 
può avviare un autentico processo formativo.

63. Ogni essere umano si sente interiormente 
oppresso dalle tendenze al male, anche quando 
ostenta una libertà senza limiti. 1 consacrati e le 
consacrate si adoperano per risvegliare nei giova­
ni il desiderio di una liberazione interiore, condi­
zione per intraprendere l’itinerario cristiano 
orientato alla vita nuova delle Beatitudini evan­
geliche. L'ottica evangelica consentirà ai giovani 
e alle giovani di porsi in maniera critica di fronte 
al consumismo. all’edonismo, infiltrati, come la 
zizzania nel grano, nella cultura e nel modo di vi­
vere di vaste aree dell'umanità.

Le persone consacrate, pienamente coscienti 
che tutti i valori umani trovano la loro realizza­
zione piena e la loro unità nel Cristo, rappresen­
tano in forma esplicita l'attenzione materna dell* 
Chiesa per la crescita integrale dei giovani del 
nostro tempo, comunicando la convinzione che 
non ci può essere autentica liberazione se non c’è 
conversione del cuore44.

Dignità delta donna e sua vocazione
64. La sensibilità delle persone consacrate- 

attenta all’esigenza di sviluppare la dimensione 
uni-duale della persona umana in obbedienza al 
disegno originario di Dio (cfr. Gen 2.18), pu° 
contribuire a integrare nel progetto educativo le 
differenze al fine di valorizzarle, superando omo­
logazioni e stereotipi. La storia è testimone del­
l’impegno dei consacrati e delle consacrate a fa­
vore della donna. Anche oggi le persone con­
sacrate sentono come un dovere la valorizzazio­
ne della donna nel percorso educativo. In varie 
parti del mondo la scuola cattolica e numerose 
Famiglie religiose lavorano perché alle donne si* 
garantito l'accesso all'educazione senza alcun* 
discriminazione e siano messe in condizione di 
dare il loro specifico contributo al bene dell'inte­
ra comunità. A nessuno sfugge l'apporto delle 
donne a favore della vita e dell'umanizzazione 
della cultura4', la loro disponibilità a prendersi 
cura delle persone ed a ricostruire il tessuto so­
ciale spesso disgregato e lacerato da tensioni ed

43 Giovanni Paolo II. Discorso ai docenti universitari (9 settembre 2000). 3. 6: AAS 92 (2000). 863.865.
41 S. Giovanni Bosco. Circolare del 24 gennaio 1883. in Ceria E. (a cura di). Epistolario di S. Giovani 

Bosco, SEI. Torino 1959, voi. IV. 209.
44 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Evangeli/ nuntiandi (8 dicembre 1975). 36: AAS 68 ( 1976). 29.
45 Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. Christifideles laici (30 dicembre 1988), 51: AAS 81 (1989), 492-496.



Atti della Santa Sede 1467

odi. Molte iniziative di solidarietà, anche tra po­
poli in guerra, nascono da quel genio femminile 
che in ogni circostanza promuove la sensibilità 
per ciò che è umano46. In questo contesto le 
donne consacrate sono chiamate in modo del 
tutto speciale ad essere, attraverso la loro dedi­
zione vissuta in pienezza e gioia, un segno della 
tenerezza di Dio verso il genere umano'1. La pre­
senza e la valorizzazione della donna è. pertanto, 
essenziale per elaborare una cultura che ponga 
realmente al centro le persone, la ricerca di com­
posizione pacifica dei conflitti, l’unità nella di­
versità, la sussidiarietà e la solidarietà.

Prospettiva interculturale
65. Nella società complessa di oggi, la scuo­

la è chiamata a fornire alle giovani generazioni 
gli elementi necessari per sviluppare una visione 
interculturale. Le persone consacrate impegnate 
nell’educazione, appartenendo spesso a Istituti 
diffusi in varie parti del mondo, sono espressione 
di «comunità multiculturali e internazionali chia­
mate a “testimoniare il senso della comunione tra 
i popoli, le razze e le culture” [...] dove si speri­
mentano mutua conoscenza, rispetto, stima, ar­
ricchimento»4". Per questo esse sono agevolmen­
te portate a considerare la differenza culturale 
come ricchezza e a proporre vie percorribili d’in­
contro e di dialogo. Tale atteggiamento è un pre­
zioso apporto per una vera educazione intercultu­
rale, resa sempre più urgente dal rilevante fe­
nomeno delle migrazioni. L’itinerario da percor­
rere nella comunità educativa impone il passag­
gio dalla tolleranza della realtà multiculturale al­
l’accoglienza ed alla ricerca di confronto per la 
mutua comprensione fino al dialogo intercultura­
le, che poni a riconoscere i valori e i limiti di 
ogni cultura

Educazione interculturale
66. Nella visione cristiana, l'educazione in­

terculturale si fonda essenzialmente sul model­
lo relazionale che apre alla reciprocità. Analo­
gamente a quanto avviene per le persone, anche 
le culture si sviluppano attraverso i dinamismi ti­
pici del dialogo e della comunione. «11 dialogo 
tra le culture emerge come un’esigenza intrinse­
ca alla natura stessa dell'uomo e delle culture.

Espressioni storiche varie e geniali dell’origina- 
ria unità della famiglia umana, le culture trovano 
nel dialogo la salvaguardia delle loro peculiarità 
e della reciproca comprensione e comunione. Il 
concetto di comunione, che nella rivelazione cri­
stiana ha la sua sorgente e il modello sublime in 
Dio uno e trino, non è mai appiattito nell'unifor­
mità o forzata omologazione o assimilazione; è 
piuttosto espressione del convergere di una mul­
tiforme varietà, e diventa perciò segno di ric­
chezza e promessa di sviluppo»".

Convivialità delle differenze
67. La prospettiva interculturale comporta 

un vero cambiamento di paradigma a livello pe­
dagogico. Si passa dall'integrazione alla ricerca 
della convivialità delle differenze. Si tratta di un 
modello non semplice, né di facile attuazione. In 
passato la diversità tra le culture è stata spesso 
fonte di incomprensioni e di conflitti; anche 
oggi, in diverse parti del mondo, si osserva il 
prepotente affermarsi di alcune culture su altre. 
Non meno pericolosa è la tendenza all’omologa­
zione delle culture a modelli del mondo occi­
dentale ispirati a forme di radicale individuali­
smo e ad una concezione praticamente atea della 
vita.

68. La scuola deve interrogarsi sugli orien­
tamenti etici fondamentali che caratterizzano 
l’esperienza culturale di una determinata comu­
nità. «Le culture [...]. come l’uomo che ne è l'au­
tore, sono attraversate dal mistero di iniquità 
operante nella storia umana ed hanno bisogno 
anch’esse di purificazione e di salvezza. L'auten­
ticità di ogni cultura umana, il valore dell'ethos 
che essa veicola, ossia la solidità del suo orienta­
mento morale, si possono in qualche modo misu­
rare dal suo essere per l’uomo e per la promozio­
ne della sua dignità ad ogni livello ed in ogni 
contesto»5".

Nel discorso ai membri della 50- Assemblea 
Generale dell’ONU il Papa sottolineava la fonda­
mentale comunanza tra i popoli, rilevando che le 
varie culture non sono in realtà che modi diversi 
di affrontare la questione del significato dell’esi­
stenza personale. Ogni cultura, infatti, è uno sfor­
zo di riflessione sul mistero del mondo e dell’uo­
mo, un modo di dare espressione alla dimensione

46 Cfr. Giovanni Paolo 11. Leti. Ap. Mulieris dignitatem (\5 agosto 1988). 30: AAS 80 (1988). 1724-1727.
47 Cfr. Esort. Ap. Vita consecrata. 57: Le., 429.
“ Ripartire da Cristo. 29.
49 Giovanni Paolo II. Dialogo tra le culture per una civiltà dell'amore e della pace. Messaggio per la Gior­

nata mondiale della pace (1° gennaio 2001 ). 10: AAS 93 (2001 ), 239.
» tbid., 8: Le.. 238.



1468 Atti della Santa Sede

trascendente della vita umana. In questa luce, la 
differenza, anziché una minaccia, può divenire, 
mediante un dialogo rispettoso, fonte di una 
profonda comprensione del mistero dell’esisten­
za umana51.

Condivisione solidale con i poveri
69. La presenza delle persone consacrate 

nella comunità educativa concorre ad affinare la 
sensibilità di tutti per le povertà che anche oggi 
affliggono i giovani, le famiglie e interi popoli. 
Questa sensibilità può diventare fonte di profon­
di cambiamenti in senso evangelico, inducendo a 
trasformare le logiche di eccellenza e di superio­
rità in quelle del servizio, del prendersi cura 
degli altri e formando un cuore aperto alla soli­
darietà.

L’opzione preferenziale per i poveri porta a 
evitare ogni forma di esclusione. Nell’ambito 
scolastico è talvolta presente una pianificazione 
del progetto educativo funzionale a gruppi socia­
li più o meno agiati, mentre l'attenzione ai più bi­
sognosi è decisamente in secondo piano. In molti 
casi le circostanze sociali, economiche o politi­
che non lasciano miglior alternativa. Questo, 
però, non deve impedire che si abbia chiaro il cri­
terio evangelico e si cerchi di applicarlo a livello 
personale, comunitario e nelle stesse istituzioni 
scolastiche.

Progettare a partire dagli ultimi
70. Quando l’opzione preferenziale per i più 

poveri è al centro del progetto educativo, le mi­
gliori risorse e le persone più preparate sono 
messe anzitutto al servizio degli ultimi, senza per 
questo escludere quanti hanno minori difficoltà e 
carenze. E questo il senso dell’inclusione evan­
gelica, tanto lontana dalla logica del mondo. La 
Chiesa, infatti, intende offrire il suo servizio edu­
cativo in primo luogo a «coloro che non hanno 
mezzi economici o sono privi dell’aiuto e del­
l’affetto della famiglia o sono lontani dal dono 
della fede»52. Situazioni ingiuste rendono talora 
difficile attuare questa scelta. A volte, però, sono 
le istituzioni educative cattoliche ad essersi al­
lontanate da tale opzione preferenziale, che ha 
caratterizzato l’inizio della maggior parte degli 
Istituti di vita consacrata dediti all’insegnamento.

Questa scelta che qualifica la vita consacrata

va perciò coltivata fin dalla formazione iniziale, 
affinché non venga considerata come riservata 
solamente ai più generosi e audaci.

71. Sulle orme del Buon Pastore, le persone 
consacrate s’impegnano a individuare tra gli al­
lievi le diverse situazioni di povertà che ostacola­
no la maturazione integrale della persona e la 
emarginano dalla vita sociale investigandone le 
cause. Tra di esse occupa un posto indiscutibile 
la miseria. Essa, spesso, porta con sé la mancan­
za di famiglia e di salute, il disadattamento so­
ciale, la perdita della dignità umana, l’impossibi­
lità di accesso alla cultura e conseguentemente 
una profonda povertà spirituale. Il farsi voce dei 
poveri del mondo è una sfida assunta dalla Chie­
sa, di cui devono farsi carico tutti i cristiani5’. Le 
persone consacrate, a motivo delle loro scelte e 
dell’impegno pubblicamente professato di uno 
stile di vita personale e comunitario povero, sono 
maggiormente sensibili al dovere di promuovere 
la giustizia e la solidarietà nell’ambiente in cui 
operano.

Dare voce ai poveri
72. L’accesso all’educazione soprattutto dei 

più poveri è un impegno assunto a diversi livelli 
dalle istituzioni educative cattoliche54. Ciò esige 
di impostare l’opera educativa in funzione degli 
ultimi, indipendentemente dallo stato sociale 
degli alunni presenti nell’istituzione scolastica. 
Questo comporta, tra l’altro, la proposta dei con­
tenuti della dottrina sociale della Chiesa attraver­
so i progetti educativi e richiede di verificare il 
profilo che la scuola prevede per i suoi alunni. Se 
una scuola ascolta le persone più povere e si or­
ganizza in funzione di esse, saprà interpretare le 
discipline a servizio della vita, e avvalersi dei 
loro contenuti in ordine alla crescita globale delle 
persone.

73. L’ascolto dei poveri rivela alle persone 
consacrate dove impegnarsi anche nell’ambito 
dell’educazione non formale e come portare i più 
svantaggiati ad accedere all'istruzione. La cono­
scenza di Paesi in cui la scuola è riservata a pochi 
o incontra gravi difficoltà nell’assolvere il suo 
compito potrebbe suscitare nelle comunità edu­
cative dei Paesi più sviluppati iniziative di soli­
darietà, fra cui gemellaggi tra classi o istituzioni

51 Cfr. Giovanni Paolo II, Insegnamenti, XVIII/ 2 (1995), 730-744.
52 Dich. sull’educazione cristiana Gravissimum educationis, 9.
” Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Ap. Tertio Millennio adveniente ( 10 novembre 1994), 51: AAS 87 (1995), 36.
54 Cfr. per es. Office International polir l’Enseignement Catholique (O1EC). Déclaration de la XlVème 

Assemblée Generale, Roma, 5 marzo 1994.



Atti della Santa Sede 1469

scolastiche. I vantaggi formativi sarebbero gran­
di per tutti, specialmente per gli alunni dei Paesi 
Più sviluppati, che imparerebbero concretamente 
ciò che è essenziale nella vita e sarebbero aiutati 
a non seguire le mode culturali indotte dal con- 
sumismo.

74. La difesa dei diritti dei bambini costitui­
sce un’altra sfida particolarmente importante. Lo 
sfruttamento dei bambini, in forme diverse, spes­
so aberranti, è tra gli aspetti più inquietanti del 
nostro tempo. Per le persone consacrate impe­
gnate nella missione educativa diventa un compi­
to ineludibile dedicarsi alla tutela ed alla promo­
zione dei diritti dei bambini. Gli apporti concreti 
che potranno dare come singoli e come istituzio­
ne educativa saranno probabilmente insufficienti 
rispetto ai bisogni, ma non inutili, in quanto volti 
a rendere consapevoli delle radici da cui proven­
gono gli abusi. Volentieri le persone consacrate 
uniscono i loro sforzi a quelli di altre organizza­
zioni civili ed ecclesiali e delle persone di buona 
volontà, per sostenere il rispetto dei diritti umani 
e favorire il bene di tutti, a partire dai più deboli 
c indifesi.

75. L’opzione preferenziale per i poveri ri­
chiede di vivere in atteggiamento personale e co­
munitario di disponibilità a dare la vita là dove 
necessario. Potrebbe così esigere di lasciare 
opere, magari prestigiose, ma che non riescono 
Più ad attuare percorsi formativi adeguati e con 
seguentemente non lasciano intravedere le carat­
teristiche della vita consacrata. Infatti, «potrem­
mo avere scuole ineccepibili sotto il profilo di­
dattico, ma difettose nella testimonianza e nella 
chiara proposta di valori autentici»55.

Le persone consacrate sono chiamate perciò a 
verificare se nell’attività educativa perseguono 
Principalmente il prestigio accademico più che la 
maturazione umana e cristiana dei giovani; se fa­
voriscono la competizione anziché la solidarietà; 
se sono impegnate ad educare, insieme agli altri 
membri della comunità scolastica, persone libere, 
responsabili e giuste secondo la giustizia evan­
gelica.

76. Le persone consacrate, proprio grazie alla 
loro consacrazione religiosa, sono per eccellen­
za libere di lasciare tutto per andare ad annuncia­

re il Vangelo fino ai confini della terra56. Per lo­
ro. anche nel campo educativo, rimane prioritario 
l'annuncio "ad gentes" della Buona Novella. 
Esse sono pertanto consapevoli del ruolo fonda­
mentale della scuola cattolica nei Paesi di mis­
sione. In molti casi, infatti, la scuola è l'unica 
possibilità di presenza della Chiesa, in altri costi­
tuisce un luogo privilegiato di azione evangeliz­
zatrice ed umanizzatrice, corresponsabile dello 
sviluppo umano e culturale dei popoli più pove­
ri. A riguardo è importante considerare la neces­
sità della partecipazione del carisma educativo 
tra le Famiglie religiose dei territori di antica 
evangelizzazione e quelle nate nei territori di 
missione, a cui si ispirano. Infatti «gli antichi 
Istituti, tra cui molti passati attraverso il vaglio di 
prove durissime, sostenute con fortezza durante i 
secoli, possono arricchirsi entrando in dialogo e 
scambiando doni con le fondazioni che vengono 
alla luce in questi tempi»57. Una tale condivisio­
ne si traduce anche nel campo della formazione 
delle persone consacrate, nel sostegno alle nuove 
Famiglie religiose e nella collaborazione tra i 
vari Istituti.

Cultura della pace
77. La via della pace passa attraverso la giu­

stizia. «E questa la sola via per assicurare al no­
stro mondo un avvenire pacifico, distruggendo 
alla radice le cause di conflitti e di guerre: la 
pace è frutto della giustizia [...]. Una giustizia 
che non si contenti di dare a ciascuno il suo, ma 
tenda a creare tra i cittadini condizioni di ugua­
glianza nelle opportunità, e dunque a favorire 
quelli che per condizione sociale, per cultura, per 
salute rischiano di restare indietro o di essere 
sempre agli ultimi posti nella società, senza pos­
sibilità di personale riscatto»511.

Educare alla pace partendo dal cuore
78. La consapevolezza che l'educazione sia 

via maestra alla pace è un dato condiviso dalla 
Comunità Intemazionale. Ne sono segno elo­
quente i vari progetti lanciati dalle Organizzazio­
ni intemazionali per sensibilizzare l’opinione 
pubblica ed i Governi59. Le persone consacrate, 
testimoni di Cristo principe della pace, colgono 
l'urgenza di porre l'educazione alla pace tra gli

55 Dimensione religiosa dell’educazione nella scuola cattolica. 19.
56 Cfr. Esort. Ap. Evangelii nuntiandi. 69: l.c., 58.
” Esort. Ap. Vita consecrata. 62: l.c., 437.
" Giovanni Paolo II. Discorso ai governanti e ai parlamentari (4 novembre 2000), 2: ATS 93 (20011. 167.
* Ad esempio le Nazioni Unite hanno promosso la Decade internazionale della cultura di pace e non-vio- 

lenza (2000-2010).



1470 Atti della Santa Sede

obiettivi primari della propria azione formativa 
offrendo il loro contributo specifico per alimen­
tare nel cuore degli alunni e delle alunne la vo­
lontà di diventare costruttori di pace. Le guerre, 
infatti, nascono nel cuore degli uomini ed è nei 
cuore degli uomini che si devono costruire le di­
fese della pace. Valorizzando il processo educati­
vo, le persone consacrate si impegnano per su­
scitare nell’animo degli uomini del Terzo Mil­
lennio atteggiamenti di pace, che «non è sempli­
cemente assenza di conflitti, ma è un processo 
positivo, dinamico, partecipativo che favorisce il 
dialogo e la soluzione dei conflitti in spirito di 
mutua comprensione e cooperazione»6". In que­
sto impegno le persone consacrate collaborano 
con ogni uomo e donna di buona volontà condi­
videndo con loro la fatica e l’urgenza di ricerca­
re sempre nuove vie idonee per un’efficace edu­
cazione, che « a tutti i livelli è il principale mezzo 
per edificare una cultura di pace»61.

79. Un’educazione efficace alla pace impe­
gna ad elaborare programmi e strategie a diversi 
livelli. Si tratta, tra l’altro: di proporre agli alun­
ni un’educazione ai valori e agli atteggiamenti 
idonei a risolvere pacificamente le dispute nel ri­
spetto della dignità umana; di organizzare atti­
vità, anche extracurricolari come lo sport, il tea­
tro, che favoriscano l’assimilazione dei valori 
della lealtà e del rispetto delle regole; di assicu­
rare la parità di accesso all’educazione per le 
donne; di incoraggiare, quando necessario, la re­
visione dei programmi d’insegnamento, compre­
si i libri di testo62. L’educazione, poi, è chiamata 
a trasmettere agli alunni la consapevolezza delle 
proprie radici culturali ed il rispetto per le altre 
culture. Quando ciò è compiuto con solidi punti 
di riferimento etici, l’educazione conduce ad una 
presa di coscienza dei limiti insiti nella propria e

nell’altrui cultura, ma al tempo stesso evidenzia 
un’eredità comune di valori a tutto il gene* 
umano. In tal modo «l'educazione ha una parr- 
colare funzione nella costruzione di un mondo 
più solidale e pacifico. Essa può contribuire al­
l’affermazione di quell’umanesimo integrale- 
aperto alla dimensione etica e religiosa, che sa at­
tribuire la dovuta importanza alla conoscenza e 
alla stima delle culture e dei valori spirituali delle 
varie civiltà»6'.

Educare a vivere insieme
80. All'inizio del Terzo Millennio, come con­

seguenza degli effetti negativi di una selvaggi* 
globalizzazione economica e culturale, acquista 
un'importanza crescente la partecipazione re­
sponsabile alla vita della comunità al livello lo­
cale, nazionale e mondiale. Tale partecipazione 
presuppone la presa di coscienza delle cause dei 
fenomeni che minacciano la convivenza dei po­
poli e la stessa vita umana. Come ogni presa d> 
coscienza anche questa trova nell’educazione,e 
in particolare nella scuola, il terreno privilegiato 
per svilupparsi. Si configura perciò un nuovoe 
impegnativo compito: educare ad una cittadinan­
za attiva e responsabile. In questa linea sono illu­
minanti le parole del Papa: «La promozione del 
diritto alla pace assicura in certo modo il rispetto 
di tutti gli altri diritti, poiché favorisce la costru­
zione di una società all’interno della quale ai rap­
porti di forza subentrano rapporti di collabora­
zione, in vista del bene comune»64. A riguardo le 
persone consacrate possono offrire il segno di 
una fraternità responsabile, vivendo in comunità 
nelle quali «ciascuno si sente corresponsabile 
della fedeltà dell’altro; ciascuno dà il suo contri­
buto per un clima sereno di condivisione di vita, 
di comprensione, di aiuto reciproco ...»“.

ONU, Résolution 53/243: Déclaration et Programme d’action sur urte culture de la paix (6 ottobre 199q’
61 Ibid., A, art. la; art. 4.
62 Cfr. Ibid., B. art. 9.
63 Giovanni Paolo II. Dialogo tra le culture .... 20: Le., 245.
64 Giovanni Paolo II, Nel rispetto dei diritti umani il segreto della pace vera. Messaggio per la Giornata mon­

diale della pace (1 gennaio 1999), 11: A4S 91 (1999), 385.
65 Congregazione per gli Istituti di Vita consacrata e le Società di Vita Apostolica. La vita fraterna 

in comunità (2 febbraio 1994), 57: Enchiridion Vaticanum 14. n. 265.



Atti della Santa Sede 1471

CONCLUSIONE

81. Dalle riflessioni proposte risulta evidente 
che la presenza delle persone consacrate nel 
mondo dell’educazione appare come scelta pro­
fetica™. 11 Sinodo sulla vita consacrata esorta ad 
assumere con rinnovata dedizione la missione 
educativa nelle scuole di ogni ordine e grado, 
nelle Università e istituzioni superiori'’’. L’invito 
a continuare il cammino intrapreso da quanti 
hanno offerto un contributo significativo alla 
missione educativa della Chiesa, si colloca nella 
linea della fedeltà al carisma originario: «Per la 
loro speciale consacrazione, per la peculiare 
esperienza dei doni dello Spirito, per l’assiduo 
ascolto della Parola e l’esercizio del discerni­
mento. per il ricco patrimonio di tradizioni edu­
cative accumulato nel tempo [...], per l’approfon­
dita conoscenza della verità spirituale (cfr. Ef 
1,17), le persone consacrate sono in grado di svi­
luppare un’azione educativa particolarmente effi­
cace, offrendo uno specifico contributo alle ini­
ziative degli altri educatori ed educatrici»™.

82. Nell’orizzonte della comunione ecclesia­
le cresce in ogni persona consacrata la consape­
volezza della grande ricchezza culturale e peda­
gogica che scaturisce dalla condivisione della 
comune missione educativa, pur nella specificità 
dei vari ministeri e carismi. Si tratta di riscoprire 
e rinnovare la coscienza della propria identità, ri­
trovando i nuclei ispiratori di una qualificata pro­
fessionalità educativa da riscoprire come un 
modo di essere che configura un’autentica voca­
zione. La radice di questa rinnovata coscienza è 
Cristo. Da Lui le persone consacrate che operano 
nella scuola devono decisamente ripartire per ri 
trovare la fonte motivante la loro missione. Ri­
partire da Cristo vuol dire contemplare il suo 
volto, sostare a lungo con Lui nella preghiera per 
poterlo poi mostrare agli altri. È quanto la Chie­
sa è chiamata a compiere all’inizio del nuovo 
Millennio, consapevole che solo la fede può var­
care il mistero di quel volto1". Ripartire da Cristo 
è, allora, anche per i consacrati e le consacrate, 
ripartire dalla fede nutrita dai Sacramenti e sor­
retta dalla speranza che non delude: «Io sono con 
voi tutti i giorni» (Mt 28,20). Animate da questa 
speranza le persone consacrate sono chiamate a 
rilanciare la passione educativa vivendola nella

comunità scolastica come testimonianza di in­
contro tra diverse vocazioni e tra generazioni.

Il compito di insegnare a vivere, scoprendo il 
senso più profondo della vita e della trascenden­
za, a interagire con gli altri in reciprocità, ad 
amare il creato, a pensare in modo libero e criti­
co. a realizzarsi nel lavoro, a progettare il futuro, 
in una parola ad essere, richiede alle persone 
consacrate un rinnovato amore per l’impegno 
educativo e culturale nella scuola.

83. I consacrati e le consacrate, lasciandosi 
trasformare dallo Spirito e vivendo in stato di 
formazione permanente, diventano capaci di am­
pliare i loro orizzonti e di cogliere le dimensioni 
profonde degli avvenimenti7". La formazione 
permanente diventa anche la chiave per ricom­
prendere la missione educativa nella scuola e per 
svolgerla in modo aderente alla realtà, così mute­
vole e insieme bisognosa d’intervento competen­
te, tempestivo e profetico. L’approfondimento 
culturale che le persone consacrate sono chiama­
te a coltivare per qualificare la professionalità 
nelle discipline di loro competenza, o nel servi­
zio amministrativo o di gestione, è un dovere di 
giustizia, al quale non ci si può sottrarre.

La partecipazione alla vita della Chiesa uni­
versale e particolare impegna a manifestare i vin 
coli di comunione e a valorizzare gli orientamen­
ti del Magistero, soprattutto riguardo a temi quali 
la vita, la famiglia, la questione femminile, la giu­
stizia sociale, la pace, l’ecumenismo, il dialogo 
inter-religioso. Nel clima di pluralismo odierno, il 
Magistero della Chiesa è voce che interpreta au­
torevolmente i fenomeni alla luce del Vangelo.

84. La Congregazione per l’Educazione Cat­
tolica desidera concludere queste riflessioni con 
un vivo ringraziamento a tutte le persone consa­
crate che lavorano nel campo dell’educazione 
scolastica. Consapevole della complessità e spes­
so delle difficoltà del loro compito, essa sottoli­
nea il valore del nobile servizio educativo inteso 
a dare ragioni di vita e di speranza alle nuove ge­
nerazioni, attraverso un sapere ed una cultura 
elaborati criticamente, sulla base di una conce­
zione della persona e della vita ispirata ai valori 
evangelici.

“ Cfr. La scuola cattolica alle soglie del Terzo Millennio, 21.
67 Cfr. Esort. Ap. Vita consecrata. 97: Le.. 473.
“ Ihid.. 96: Le.. 472.
" Cfr. Lett. Ap. Novo Millennio ineunte. 19: Le.. 278-279.
” Cfr. Esort. Ap. Vita consecrata. 98: Le.. 474.



1472 Atti della Santa Sede

Ogni scuola e ogni spazio di educazione non 
formale possono diventare un nodo di una più 
grande rete che, dal più piccolo villaggio alla più 
complessa metropoli, avvolge il mondo di spe­
ranza. Nell’educazione, infatti, risiede la promes­
sa di un futuro più umano e di una società più so­
lidale.

Nessuna difficoltà dovrebbe allontanare i con­
sacrati e le consacrate dalla scuola e dall'educa­
zione in genere, quando la convinzione di essere 
chiamati a portare la Buona Novella del Regno di 
Dio ai poveri e ai piccoli è profonda e vitale. Le

difficoltà e il disorientamento attuali, insieme 
alle nuove prospettive che si aprono all’alba del 
Terzo Millennio, sono un richiamo forte a spen­
dere la propria vita per educare le nuove genera­
zioni a farsi portatrici di una cultura di comunio­
ne che raggiunga ogni popolo e ogni persona. Il 
movente primo e insieme la meta a cui tende 
l’impegno di ogni persona consacrata è di accen­
dere ed alimentare la fiaccola della fede nelle 
giovani generazioni, le «sentinelle del mattino 
(cfr. /.v 21,11 -12) in questa aurora del nuovo mil­
lennio»71.

// Santo Padre, nel corso dell' Udienza accordata al sottoscritto Prefetto, ha approvato il presen­
te Documento e ne ha autorizzato la pubblicazione.

Roma, 28 ottobre 2002 - XXXVII anniversario della promulgazione della Dichiarazione Gravis­
simum educationis del Concilio Ecumenico Vaticano IL

Zenon Card. Grocholewski
Prefetto

* Giuseppe Pittau, S.I.
Arcivescovo tit. di Castro di Sardegna

Segretario

Lett. Ap. Novo Millennio ineunte. 9: Le., 272.



Atti della Santa Sede 1473

PENITENZIERIA APOSTOLICA

Lettera Circolare agli Episcopati

Uso dei mezzi tecnologici e segreto della coscienza

L’uso dei mezzi tecnologici (fax. Internet, posta elettronica, ecc.) i quali consentono la 
massima rapidità nelle comunicazioni e nello scambio di notizie a distanza, si è allargato al 
campo, che non deve ammetterli, del segreto della coscienza: tale preclusione è tanto più do­
verosa quando si tratta del sacramento della Penitenza, tutelato dal sigillo sacramentale.

Gli inconvenienti, derivanti da tale lamentato uso, sono di prima evidenza, ma gioverà 
considerare in particolare che tale abuso potrebbe degenerare nella violazione degli stessi 
clementi costitutivi o connaturali del sacramento della Penitenza (sacramentalità. immedia­
tezza fisica dei soggetti, dialogicità. conseguente efficacia anche psicologica), e comunque 
degli specialissimi riguardi doverosi nei suoi confronti.

Il problema si pone in termini di speciale urgenza e delicatezza a proposito della Peni- 
tenzieria Apostolica, che ex professo tratta materie affidate alla Chiesa mediante il quarto 
Sacramento. È peraltro ovvio che anche altri oggetti da deferire alla Santa Sede esigono ri­
gorose cautele.

La Penitenzieria Apostolica ritiene necessario attirare l’attenzione di codesto Episco­
pato e dei Superiori Religiosi Maggiori affinché essi diano opportune istruzioni ai sacerdoti 
di loro giurisdizione in modo che sia completamente escluso l’uso dei mezzi sopra indicati 
e ci si avvalga solo del mezzo epistolare nelle comunicazioni alla Penitenzieria Apostolica 
su tutte le materie coperte dal sigillo sacramentale, dal segreto di coscienza e/o da altre ra­
gioni prudenziali.

Roma. 23 ottobre 2002

* Luigi De Magistris 
Arcivescovo tit. di Nova 

Pro-Penitenziere Maggiore

p. Gianfranco Girotti, O.F.M.Conv.
Reggente



1474 Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER IL DIALOGO INTER-RELIGIOSO

Messaggio agli indù
in occasione della festa di Diwali 2002

Cari amici indù!

1. È di nuovo giunto per voi il tempo di accendere piccole lampade, di appendere la"' 
teme colorate alle vostre case, di offrire preghiere a Dio, di rendere visita ad amici e vici"1 
e di celebrare attorno alla tavola familiare la gioia che porta la festa di Diwali. In questa R" 
lice occasione vorrei estendere i miei più cordiali saluti a tutti gli indù. Possa la gioia este- 
riore, che si manifesterà attraverso tutto il mondo indù, essere un’espressione di genui"" 
senso religioso, il frutto di genuine credenze e convinzioni religiose.

2. È divenuta per me una consuetudine invitare amici di diverse tradizioni religiose, 
occasione delle loro feste, a riflettere insieme su vari aspetti della nostra vita, nella soci"19 
e nel mondo in generale. Quest’anno, in occasione del Diwali, vorrei chiedere: le feste rei1' 
giose, in primo luogo, non sono anche espressione del desiderio degli esseri umani di vi"' 
cere le tenebre con la luce, il male con il bene, la menzogna con la verità e la morte con I" 
vita? Il mistero della vita, dal momento del concepimento attraverso tutti gli stadi dopol" 
nascita del bambino, è accompagnato nella tradizione indù da preghiere e azioni rituali. N"1 
cristiani attribuiamo un valore particolare alla vita umana, perché la Bibbia ci insegna c"e 
la persona umana è creata ad immagine e somiglianza di Dio. Questo dono di Dio è sigili"' 
to dal sangue che Cristo ha versato a causa del suo amore per ogni essere umano. Perciò og"1 
individuo è prezioso agli occhi di Dio.

3. La tecnologia ai nostri giorni ha compiuto grandi progressi. La vita è forse diven"1" 
più sicura, semplice e lunga. Ma quali risposte possiamo dare alle seguenti domande: «D 
tecnologia ha aiutato a migliorare la qualità della vita umana? La tecnologia ci ha aiutati" 
dare valore alla vita umana?». Con il progresso della tecnologia la vita sembra essere, par"' 
dossalmente, più minacciata di prima. Il Papa Giovanni Paolo II osserva che «alle antiche 
dolorose piaghe della miseria, della fame, delle malattie endemiche, della violenza e dell" 
guerre, se ne aggiungono altre, dalle modalità inedite e dalle dimensioni inquietanti» (Evali’ 
gelium vitae, 3). Continua il Papa: «Con le nuove prospettive aperte dal progresso scientifi' 
co e tecnologico nascono nuove forme di attentati alla dignità dell'essere umano» (n. 4). D 
moderna scienza genetica è divenuta uno strumento nelle mani dell'uomo. Egli può usati" 
oppure abusarne. L’uomo, tentato a volte di diventare un manipolatore di vita o perfino t"1 
agente di morte, ha necessità di riscoprire il suo ruolo fondamentale nella creazione, e ciò" 
che è stato creato da Dio e che Dio è l’unico Creatore di tutto ciò che esiste.

4. Rappresentanti di diverse religioni si sono riuniti ad Assisi lo scorso gennaio per prt' 
gare per la pace nel mondo. La partecipante indù, nella sua testimonianza, ha descritto li"' 
contro come un segno dell'unità della famiglia umana sotto la paternità di Dio (Vasudhaiva 
Kutumbakam}. Sebbene i partecipanti appartenessero a differenti tradizioni religiose, essi



Atti della Santa Sede 1475

hanno formulato un impegno comune a favore della promozione di ogni singola vita e della 
vita intera. Vorremmo focalizzare meglio la nostra attenzione sul secondo impegno che di­
chiara: «Noi ci impegniamo ad educare le persone a rispettarsi ed a stimarsi reciprocamen­
te, per favorire la realizzazione di una convivenza pacifica e solidale tra gli individui e tra i 
popoli...». Attraverso le nostre rispettive comunità ed istituzioni noi potremmo progettare il 
nostro approccio all'educazione delle persone al fine di promuovere il rispetto per la vita. 
Vorrei qui ricordare in particolar modo i giovani, i cui cuori sono scandalizzati e soffrono a 
causa dei tragici eventi che hanno visto con i propri occhi. In particolare l'educazione dei 
giovani a rispettare la vita deve essere una delle nostre urgenti priorità così che le convin­
zioni etiche più forti e la cultura della vita possano prevalere fra loro. Solo nella misura in 
cui quelle considerazioni etiche e religiose prevarranno nell'intera società, possiamo spera­
re che il principio del rispetto della vita si conserverà negli atteggiamenti e nelle leggi della 
società.

5. Cari amici indù, vorrei concludere condividendo con voi la forte impressione che mi 
ha fatto il simbolo delle lampade accese durante la Giornata di Preghiera per la Pace ad As­
sisi lo scorso gennaio. I rappresentanti delle diverse religioni tenevano le lampade accese 
nelle loro mani e dopo il loro comune impegno le hanno poste su un candelabro comune a 
voler simboleggiare la convergenza delle speranze e degli sforzi di pace. Il Papa li ha bene­
detti, dicendo: «Andiamo verso il futuro tenendo alta la lampada della pace. Il mondo ha bi­
sogno di luce!». Felice Diwali.

Francis Card. Arinze
Presidente





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Messaggio in occasione della XXV Giornata per la vita
2 febbraio 2003

DELLA VITA NON SI FA MERCATO

I. Gli esseri umani non sono merce. Ci sono stati tempi, e purtroppo non sono finiti, in 
cui gli esseri umani sono stati venduti e comprati, ciascuno con la sua valutazione; c’era chi 
teorizzava la bontà, pratica e anche etica, di tutto ciò. Pochi osavano muovere obiezioni; tra 
1 Pochi che intuivano, inorridivano e denunciavano quello che a loro sembrava un attentato 
alla verità inscritta in ciascuno di noi, ci furono i cristiani, perché l’insegnamento di Gesù 
Cristo, rivelando la dignità dell’essere umano nella sua verità e in tutto il suo splendore, non 
Permetteva di fare distinzioni. Infatti. come ricorda San Paolo, «non c’è più giudeo né greco; 
n°n c’è più schiavo né libero; non c’è più uomo né donna, poiché tutti voi siete uno in Cri- 
sto Gesù» (Gal 3,28) e tutti siamo figli dell'unico Padre.

Il progressivo riconoscimento dei diritti umani non ha estirpato completamente l’antica 
tendenza a considerare gli esseri umani come una semplice merce. A volte, anzi, si arriva a 
legittimare presunti diritti per sottomettere altri uomini secondo logiche di possesso, di pote­
re e di sfruttamento. In molti angoli del mondo, in quelli più poveri come in quelli più ric­
chi, e in molti settori della vita la tendenza perdura, adeguandosi ai tempi e alle mode.

Si va dalla stessa soppressione della vita nascente con l'aborto al commercio di organi 
dei minori, ai bambini soldato, alle prostitute schiave, ai ragazzi e alle ragazze sottoposti ad 
abusi sessuali, alla speculazione sul lavoro minorile, ai lavoratori sottopagati e sfruttati, 
forme tutte di autentica schiavitù. In ciascuno di questi casi la vita umana è umiliata e sfi­
gurata con cinico disprezzo.

Anche talune esasperate strategie di mercato considerano gli esseri umani dei consu­
matori da studiare, manipolare, usare affinché siano docili e reattivi alle logiche del consu­
mo, indotto attraverso tecniche pubblicitarie sempre più sofisticate e pervasive. Per le reti

1477



1478 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

televisive gli spettatori sono oramai solo numeri, “merce” da vendere agli inserzionisti. E 
anche in politica, a volte, i cittadini sono considerati merce, voti da scambiare e piazzare.

Ancora più gravi sono gli esiti di questa logica mercantile quando essa viene applicata 
direttamente alla persona umana. Da tale logica traggono linfa molti attentati alla vita umana, 
in particolare nell’ambito della vita nascente. Non ci si può appellare a falsi diritti per can­
cellare i veri e inviolabili diritti del più piccolo e indifeso tra gli esseri umani: l'embrione. Per 
curare alcune malattie con le cellule staminali si giunge a proporre la sperimentazione indi- 
scriminata sugli embrioni, giustificandone la creazione in vitro, la manipolazione e la sop­
pressione. Per avere mano libera si arriva a strumentalizzare anche il legittimo desiderio di 
maternità e di paternità, fino ad affermare un inesistente diritto ad avere un figlio in ogni 
modo e in qualsiasi condizione, anche fuori del matrimonio e in contesti di omosessualità. 
L’assenza di criteri etici e di regole chiare, che partano dalla tutela dell’embrione e dai suoi 
inalienabili diritti, apre la strada a forme indiscriminate di uso e abuso della vita nascente6 
finisce per favorire chi pensa di poter operare in questo campo con logiche mercantili.

2. La vita è un dono fuori commercio. Nobile, sicuramente, è il desiderio di divenire 
madre e padre. Ma questo non può avvenire a ogni costo. Un figlio esige e merita di nascere 
da un atto d'amore: dall'incontro e dal dono totale e reciproco di un uomo e una donna, uniti 
in un autentico e stabile amore sponsale. Il figlio stesso è dono, amore, incontro e relazione. 
Nasce, in altri termini, da un atto del tutto gratuito, sottratto a ogni logica utilitaristica o mer­
cantile, perché l’amore non cerca il tornaconto personale. Così accade con i figli che, nati da 
un libero gesto creativo di una sposa e di uno sposo, sono a loro volta esseri liberi: liberi della 
libertà spirituale che deriva dall’essere, in ogni caso, primordialmente figli di Dio.

C’è in alcuni la tendenza, sia pure spesso inconsapevole, a considerare i figli che devo­
no nascere come degli “oggetti” di cui si sente il bisogno per poter esaudire un proprio desi­
derio. Si potrebbe persino dire che il movente non è troppo diverso da quello che ci può spili' 
gere a sentire il bisogno di un’automobile o di una bella vacanza. Il figlio viene così pensato, 
da subito, come un oggetto che sarà posseduto da chi lo avrà “prodotto”: una merce alla stre­
gua di altre merci.

Ma della vita non si può fare mercato! Questa affermazione non è arbitraria, né una mera 
esortazione più o meno accettabile; è un fondamento decisivo della nostra società. Negando­
la, si insinua che gli esseri umani possano, tutto sommato, essere cose da possedere.

Nessuna società - tranne un’autodistruttiva società di predoni - può reggersi sull’esten­
sione senza limiti del concetto di “possesso”. Non tutto si può possedere; non di tutto si può 
fare mercato. Ce lo suggeriscono la ragione e il buon senso; ce lo ricordano il Vangelo e due­
mila anni di pensiero cristiano. Occorre che tutti ne facciano tesoro, a cominciare dai legi' 
slatori, dai quali attendiamo leggi chiare nei principi etici ed efficaci nella tutela della vita 
umana, nella consapevolezza - speriamo sempre più diffusa e condivisa - che gli esseri 
umani non sono una merce e che della vita umana non si fa mercato.

Come cristiani siamo chiamati ad annunciare con forza e coraggio l’illuminante verita 
dell’amore del Padre che ci ha riscattati donandoci la vita nel suo Figlio. La vita umana non 
ha prezzo perché siamo stati comprati «a caro prezzo» (ICor 7,23) dal Signore. «Ecco, tutte 
le vite sono mie» (Ez 18,4), dice Dio per riaffermare che ogni vita viene da Lui e a Lui anela- 
La comunità cristiana, «popolo della vita», guardando ogni persona con l’occhio di Dio pro­
clama il Vangelo della vita non solo ai credenti ma a tutti e «gioisce di poter condividere con 
tanti altri il suo impegno, così che sempre più numeroso sia il "popolo per la vita" e la nuova 
cultura dell’amore e della solidarietà possa crescere per il vero bene della città degli uomi­
ni» (Evangelium vitae, 101).

Roma, 7 ottobre 2002
Il Consiglio Episcopale Permanente



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1479

COMMISSIONE EPISCOPALE
PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO 
LA GIUSTIZIA E LA PACE

Messaggio per la Giornata Nazionale del Ringraziamento

«LE MONTAGNE PORTINO PACE AL POPOLO
E LE COLLINE GIUSTIZIA»

In preparazione alla Giornata del Ringraziamento (domenica 10 novembre) la Commissione Epi­
scopale competente ha rivolto alla comunità ecclesiale italiana e in particolar modo ai lavoratori 
della terra questo Messaggio:

L II creato un bene da custodire

Carissimi fratelli e sorelle, è sempre bello lodare Dio per i doni della terra e ringraziar­
lo per la sua immensa bontà e provvidenza. Lo facciamo ogni anno, con voce crescente, stu­
piti delle sue meraviglie. Questa Giornata è anche l'occasione per manifestare solidarietà 
con tutti gli uomini che lavorano a contatto con la terra nei vari ambienti, per riflettere sui 
Problemi del creato, che va custodito con amore. È anche un appello di forte responsabilità, 
a vari livelli, perché tutti ci facciamo carico dei problemi sempre più impellenti riguardo al 
futuro della terra. Tuttavia, mentre lodiamo Dio in questa Giornata del Ringraziamento, 
abbiamo presenti le difficoltà dell’anno che sta terminando. Il tempo non è stato sempre 
favorevole; abbiamo perso molti frutti per le perturbazioni atmosferiche; ci sono state anche 
vittime umane che hanno reso tristi certi giorni dell’anno.

Non dobbiamo mai dimenticare che la terra è di Dio. pur se posta nelle mani dell'uomo 
Perché la governi (cfr. Gen 1.28). Dobbiamo sempre più considerare le nostre responsabilità 
nell’attuazione del progetto di Dio che ci affida questo nostro pianeta come un buon giardi­
niere, per renderlo bello, utile e abitabile. Egli ripete infatti con forza: «La terra è mia e voi 
siete presso di me come forestieri ed inquilini!» (Lev 25,23). Per questo motivo, accanto al 
ringraziamento per i frutti della terra, questa Giornata abbia anche un preciso momento 
Penitenziale per tutti i danni e i guasti che la nostra civiltà ha prodotto nel cuore del creato, 
>n modo che cresca la nostra coscienza di rispetto e di amore.

2. L’Anno internazionale della montagna

Le Nazioni Unite hanno dedicato l'Anno 2002 ai problemi della montagna. Nella Bib­
bia la montagna è luogo della presenza di Dio. quindi della bellezza, del silenzio meditati­
vo, della perfezione e della prova. Si fa così simbolo dell'elevazione dell'uomo. La monta­
gna resta il luogo dove una parte dell'umanità vive la sua esperienza quotidiana: un contesto 
abitativo e di attività che deve essere considerato e apprezzato come ogni altro ambito di vita 
dell'uomo. Anzi, per difficoltà e necessità ben note, richiede un supplemento di interesse.

La montagna, infatti, non è solo bellezza per chi vi si reca per un periodo di riposo, né 
va vista solo per il suo straordinario valore poetico. La montagna per chi vi abita è lavoro e



1480 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

fatica; è impegno quotidiano per salvaguardarne l’integrità; è amore che comporta il sacri­
ficio della solitudine e del silenzio. Non può bastare essere turisti o amanti degli sport della 
montagna; bisogna essere “montanari’’, cioè capaci di amarla fino in fondo. Tutti devono 
avere nel loro cuore lo stesso amore che gli uomini e le donne della montagna hanno per la 
loro terra. Chi si reca in montagna contribuisca perciò con la sua presenza attiva a evitare 
che si spopoli e venga abbandonata a se stessa.

La montagna oggi è un bene di tutti, appartiene a tutti e tutti dobbiamo farci carico della 
sua sopravvivenza! Se aumenta l’abbandono della montagna o il suo sfruttamento pura­
mente turistico, scomparirà prima di tutto una cultura ricca di umanità, di valori, di spiri­
tualità e di ospitalità. Crescerà poi il danno ecologico, con detrimento di tutti, perché man­
cheranno proprio coloro che curano nel vivo questo giardino di Dio. Chiediamo alle co­
munità cristiane di salvaguardare questo patrimonio con una presenza viva, garantendo, per 
quanto possibile, la presenza dei sacerdoti anche nei paesi di montagna. Ma facciamo anche 
appello ai responsabili dello sviluppo perché offrano ogni aiuto a coloro che scelgono di 
restare ad abitare in montagna. Con l’aiuto della scienza, della tecnica e deH’economia 
moderna è necessario offrire a loro una qualità di vita dignitosa e accessibile, venendo 
incontro in particolare alle esigenze delle nuove generazioni, onde evitare proprio questo 
pericoloso spopolamento.

3. L'ambiente e il creato: una questione di cultura

La riflessione sulla montagna ci offre lo spunto per allargare il discorso etico sul nostro 
atteggiamento nei confronti del creato e dell’ambiente. Constatiamo un uso tendenzialmen­
te “consumistico” della natura: ne usufruiamo senza preoccuparci del futuro; usiamo e get­
tiamo; consumiamo e non riutilizziamo. In questo senso oggi non è in ballo tanto la "que­
stione rurale”, sia nelle pianure che nelle montagne, quanto la “questione dell'uomo’’- 
Occorre un impegno vasto e condiviso per una svolta culturale. Gli educatori devono opera­
re affinché nella scuola, nella catechesi, sui mezzi di comunicazione sociale siano rispettati 
e accolti tutti i valori della vita personale e sociale, quali la verità, la solidarietà, la giustizia 
e il rispetto dell’ambiente. Nessuno deve restare fuori dallo sviluppo e dalla crescita: nessu­
no e nessun luogo.

Anche i responsabili della politica sono chiamati a offrire gli aiuti necessari perché ogni 
comunità possa godere dei frutti del proprio lavoro per avere nella società piena cittadinan­
za e visibile dignità, attuando il principio di sussidiarietà. E con la politica, anche le asso­
ciazioni e quanti operano nel settore agricolo: tutti siano impegnati in quest'opera di risve­
glio culturale fatto di rispetto, di attenzione a chi soffre, di cura dei più deboli con la giusta 
ripartizione della risorsa dell’acqua, di sviluppo delle zone interne, di riscoperta delle tipi­
cità di ogni vallata, di reciprocità leale e promozionale per tutti.

4. Il ringraziamento e l'assunzione di responsabilità

La preghiera dei cristiani è un inno di lode e ringraziamento, come significativamente 
espresso nella liturgia: «Noi ti lodiamo. Padre santo, per la tua grandezza. Tu hai fatto ogni 
cosa con sapienza e amore. A tua immagine hai formato l'uomo, alle sue mani operose hai 
affidato l’universo, perché nell’obbedienza a te, suo Creatore, esercitasse il dominio su tutto 
il creato» (Preghiera eucaristica IV). Questa lode è resa autentica dalle mani operose di tutte 
le popolazioni che realizzano un rapporto diretto e quotidiano con la terra, accolta come 
dono di Dio, per renderla produttiva senza depredarla, operando con umiltà e riconoscenza 
verso il Creatore.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1481

Chiediamo alle comunità cristiane di celebrare con viva gioia questa Giornata del Rin­
graziamento, facendosi carico, in modo particolare, delle situazioni di dolore e di precarietà, 
condividendole con sollecita preoccupazione. Chiediamo ai fedeli di utilizzare questa Gior­
nata per una riflessione feconda sul piano culturale, meditando e riflettendo sui propri atteg­
giamenti nei confronti del creato e auspichiamo che da tale riflessione possano scaturire 
impegni precisi e mirati, soprattutto sul piano educativo, unitamente a piccoli ma ben scelti 
segni di cambiamento nella linea della sobrietà.

Consapevoli che la terra possa e debba restare un “giardino fiorito”, specie nelle vette e 
nelle vallate di montagna, così come Dio l’ha pensata, vi invitiamo a raccogliere nella pre­
ghiera riflessioni e impegni.

«O Dio, che hai affidato all’uomo l'opera della creazione e hai posto al suo servizio le 
immense energie del cosmo, fa’ che oggi collaboriamo a un mondo più giusto e fraterno, a 
lode della tua gloria. Amen».

Roma, 4 ottobre 2002

La Commissione Episcopale 
per i problemi sociali e il lavoro, la giustizia e la pace





Atti del Cardinale Arcivescovo

COMMISSIONE DIOCESANA 
PER LA SINDONE

COSTITUZIONE

PREMESSO che l'Arcidiocesi di Torino ha il privilegio, non disgiunto da 
grande e delicata responsabilità, di accogliere e custodire nella Basilica Cat­
tedrale Metropolitana la Sindone e che l'Arcivescovo prò tempore di Torino 
he è il Custode Pontificio:
CONSIDERATO che le recenti ostensioni, avvenute negli anni 1998 e 2000, 
fianno evidenziato la necessità di costituire un gruppo stabile di persone per 
coltivare responsabilmente, come parte viva della pastorale diocesana, un'e­
splicita spiritualità sindonica al fine di offrire ai fedeli e ai visitatori della 
Sindone un servizio di accoglienza e di accompagnamento religioso, spe­
cialmente in occasione della loro sosta in Cattedrale:
VALUTATI accuratamente i suggerimenti pervenuti e le concrete proposte 
operative presentate:

CON IL PRESENTE DECRETO

COSTITUISCO
NELL'ARCIDIOCESI DI TORINO

LA COMMISSIONE DIOCESANA PER LA SINDONE.

h Compiti della Commissione
Alla Commissione affido i seguenti compiti:

E promuovere e coltivare nell'Arcidiocesi una permanente spiritualità 
sindonica attraverso:
- incontri di riflessione e preghiera soprattutto nei tempi di Quaresima 

e di Pasqua, sottolineando con particolare rilievo la festa liturgica 
annuale del 4 maggio;

1483



1484 Atti del Cardinale Arcivescovo

- lo studio dei temi fondamentali della teologia e della spirituali^ 
riguardanti la Sindone, favorendone la divulgazione;

- proposte formative a sacerdoti, diaconi, seminaristi, religiosi e religio 
se, catechisti, operatori pastorali, parrocchie, associazioni, gruppi e 
movimenti;

- un'adeguata accoglienza in Cattedrale a pellegrini e visitatori 
offrire loro una documentata informazione, anche con la proposta d1 
semplici sussidi per la preghiera;

- la promozione di un gruppo di volontari, curandone in modo specifi' 
co la permanente formazione spirituale e fornendo loro gli strument* 
per affiancarsi validamente a pellegrini e visitatori, oltre a coordina^ 
il loro servizio, in Cattedrale;

- la tempestiva, puntuale e precisa comunicazione e divulgazione * 
mezzo stampa, radio, televisione, Internet, ecc., di iniziative e notizia 
riguardanti la Sindone;

2. curare l'attuazione delle indicazioni fornite dalla Commissione pef 
la conservazione della Sindone, diretta dal Consulente scientifico 
Custode Pontificio, sia per la custodia ottimale della Sindone sia per 1° 
spazio sacro in cui essa è collocata, con attenzione a tutte le esigenze d1 
sicurezza;
3. seguire, attraverso la consulenza del Centro Internazionale di Sindo' 
nologia, gli orientamenti della discussione scientifica sulla problemati0*1 
sindonica.

La Commissione agirà costantemente in stretto contatto con l'Arcivescovi 
fornendogli tutte le informazioni riguardanti il proprio lavoro.
A motivo della sua peculiare responsabilità di Custode Pontificio della Siri' 
done, spetta unicamente all'Arcivescovo prendere le decisioni operativi 
dopo aver valutato di volta in volta le proposte suggerite dalla Commissioni

II. Struttura della Commissione
La Commissione, che è moderata da un Presidente, si compone di un numi 
ro non prefissato di Membri - di cui alcuni nominati a titolo personale, altri 
a motivo dell'ufficio da loro svolto nell'Arcidiocesi - e di una Segreteria.
I Membri sono nominati per un quinquennio.

Dato in Torino, il giorno uno del mese di novembre - solennità di Tutti i Satd1 
- dell'anno del Signore duemiladue, con decorrenza immediata.

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 1485

Messaggio per la Giornata del quotidiano cattolico

«Punto di riferimento per leggere da cristiani 
gli avvenimenti di oggi»

Carissimi,
è sempre più vivo il problema di come comunicare il Vangelo in ma­

niera adatta ai linguaggi di oggi. La stessa Conferenza Episcopale Italia­
na sta investendo moltissime energie nel campo giornalistico e radiotele­
visivo.

Come ha anche sottolineato il Papa già dalla Christifideles laici, i mass 
media sono strumenti privilegiati per la diffusione di contenuti e di cultura. 
Anche per questo la Diocesi di Torino si è impegnata nel cammino della 
Missione, che è un grande sforzo di comunicazione del Vangelo ed è, nello 
stesso tempo, un modo per entrare in contatto diretto con i temi e le proble­
matiche dell'attualità.

Sempre più spesso nell'opinione pubblica si dibattono argomenti che 
toccano i principi della fede, della dottrina e della morale cristiana e l'inter­
pretazione non è sempre in armonia con il Magistero della Chiesa. In più la 
televisione ed il computer ci hanno abituati a "vedere" gli avvenimenti eli­
minando lo sforzo di capirne la portata.

L'annuncio del Vangelo deve, quindi, avere una sua capacità di presen­
za là dove si forma l'opinione pubblica. Dobbiamo e vogliamo essere pre­
senti per garantire la verità dell'informazione.

Per questo è indispensabile sostenere i "nostri" canali di comunicazione, 
che, mentre diffondono l'insegnamento della Chiesa, offrono anche una let­
tura orientata in senso cristiano degli avvenimenti che ci coinvolgono quo­
tidianamente.

Viene naturale, allora, riproporre all'attenzione di tutta la Comunità dio­
cesana l'urgenza di sostenere sempre di più con la lettura e la più ampia dif­
fusione il quotidiano cattolico “Avvenire". Oggi, anche con la nuova impo­
stazione grafica e con più editoriali, riesce a parlare ai lettori in maniera 
chiara e precisa ed è un sicuro punto di riferimento specialmente per chi 
vuol vivere in modo davvero significativo la vita cristiana.

A differenza degli altri quotidiani, non si limita a descrivere i fatti di cro- 
uaca, ma entra negli avvenimenti e ne privilegia i commenti, gli approfon­
dimenti, consentendo ai lettori di resistere ai condizionamenti dell'opinione 
pubblica il più delle volte imprecisa o indifferente.

Dovrebbe entrare in ogni famiglia, tra i membri dei Consigli Pastorali, 
belle sale d'incontro degli animatori e dei catechisti, poiché è uno strumen- 
to indispensabile se si vuole essere informati sulla vita della Chiesa e se si 
cerca un aiuto per la propria formazione, anche culturale.



I486 Atti del Cardinale Arcivescovo

A nome della Comunità diocesana ringrazio tutti coloro che stanno lavo­
rando nei nostri mezzi di informazione, sia come professionisti, sia come 
collaboratori. Un grazie particolare anche a tutti i volontari che, con sacrifi­
cio, diffondono i nostri giornali nelle Comunità.

Affido tutti a Maria Consolatrice perché li accompagni nel loro intenso 
lavoro durante la realizzazione del nostro Piano Pastorale.

Torino, 27 ottobre 2002

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti dei Cardinale Arcivescovo 14X7

Comunicato circa la sperimentazione a Torino 
della pillola abortiva RU 486

Ancora una volta la scienza 
viene messa a servizio della morte

Appresa la notizia che il Comitato Etico Regionale ha dato parere po­
sitivo alla sperimentazione della pillola abortiva RU 486 nell'Ospedale 
S. Anna di Torino, ritengo necessario e urgente proporre alla comunità al­
cune importanti riflessioni.

La notizia è stata presentata come una conquista. Per la comunità cri­
stiana, invece, è un fatto luttuoso. Ancora una volta la scienza viene messa 
al servizio della morte. Le cose dobbiamo chiamarle con il loro nome: l'a­
borto è l'uccisione di un essere umano, per di più perpetrato nel momento 
in cui esso non ha voce per difendere il suo diritto alla vita. Viene strappa­
to con violenza dal nido in cui stava sviluppando la sua esistenza e viene 
consegnato alla morte. Se ad un' "arma da taglio", come gli strumenti usati 
per un aborto chirurgico, affianchiamo come metodo alternativo per ucci­
dere un essere umano una sostanza tossica, non vediamo alcun progresso 
né sul piano civile, né tanto meno su quello etico.

Il mio auspicio è che, anziché discutere sui vari modi per interrompere 
una gravidanza, si rifletta e ci si impegni maggiormente a trovare nuove vie 
di aiuto alle donne per accogliere la vita nascente.

Ma non basta fermarsi al modo. Qui c'è un fatto sostanziale che va ben 
oltre: c'è la soppressione di un essere umano. Mentre quel piccolo essere 
sente progressivamente mancare l'ossigeno della sua vita, altri esultano 
sulla sua morte presentandola come un fatto di progresso e di civiltà. La 
comunità cristiana ha il dovere di denunciare questo nuovo fatto e di chia­
marlo con il suo vero nome: un gesto contro la vita, realizzato non con stru­
menti chirurgici, ma con sostanze chimiche. Dicono che è meno avvertito 
dalla madre, in realtà in lei avviene una profonda e prolungata modifica­
zione del suo equilibrio fisico-ormonale che la porta ad abortire.

Ed è proprio questa presunta facilitazione che porterà a sentire l'aborto 
come un evento sempre più banale: «Basta una pillola, il ricovero di qualche 
ora e tutto è risolto!». In realtà, invece, un innocente, che aveva diritto a 
vivere, è stato stroncato in forza di un protocollo sperimentale che ha rice­
vuto il parere consultivo favorevole del Comitato Etico Regionale. Verità 
vuole che si porti a conoscenza dell'opinione pubblica che tale parere non è 
stato dato all'unanimità ma a maggioranza. Di fatto resta l'uccisione del 
figlio ed il dramma nel cuore della madre.

Si tenga altresì presente, come dicono gli esperti, che nel caso in cui l'in­
tervento farmacologico non dovesse avere l'effetto abortivo, si ha come



1488 Atti del Cardinale Arcivescovo

risultato un rischio sostanziale di danni fetali, perché viene alterato profoH' 
damente il normale sviluppo dell'embrione.

Di fronte a tutto questo avverto in me il bisogno di lanciare un appello- 
salviamo la dignità di Torino! La nostra Città ha grandi meriti nei confroO*1 
della vita umana e della persona, soprattutto nell'ambito della Carità, di cu1 
i grandi Santi torinesi sono il simbolo più evidente. Inoltre Torino vai^ 
grandi successi in campo scientifico e medico a favore della vita.

Vorrei che Torino fosse ricordata per questa sua storia di umanità e^1 
progresso scientifico che contraddice questa diffusa cultura della morte.

Invito i credenti ad unirsi alla mia preghiera affinché il Signore illuni^ 
le menti di coloro che hanno responsabilità di creare le condizioni favorevO* 
all'accoglienza e promozione di ogni vita umana.

Torino, 29 ottobre 2002

* Severino Card. Poletto , 
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 1489

Incontro con le persone impegnate in politica

L’impegno politico per il “bene comune”
Sabato 12 ottobre, il Cardinale Arcivescovo nei locali del Seminario Maggiore ha incontrato poli­
tici e amministratori pubblici ed ha proposto questa riflessione:

Premessa

a) Il significato di questo incontro: la continuazione di quel prezioso dialogo ini­
ziato già con fruito nel grande Convegno del 2000 "La Chiesa dialoga con la Città" e che 
ha nell’esperienza del Forum la sua regolare e organica continuità, ma che deve anche allar­
garsi in qualche occasione (almeno una volta all’anno) a tutte le persone che hanno respon­
sabilità politiche e amministrative.

b) Questa non vuole essere una lezione, ma un dialogo alla pari per confrontarci al 
fine di entrare sempre più nella convinzione che la vostra è una vera vocazione, che il Signo­
re vi ha dato attraverso le scelte libere dei cittadini che vi hanno eletto perché vi hanno con­
siderati capaci di costruire benessere, sicurezza e progresso per tutti.

c) Ecco perché ho scelto come tema di questa nostra conversazione: l'impegno 
Politico per il “bene comune”. Infatti è su questo che gli elettori si aspettano da voi scelte 
'assicuranti ed è su questa vostra capacità di cercare non il bene particolare, ma di tutta la 
comunità civile, che sarete un giorno giudicati dal loro voto.

!• A che cosa vi impegna il vostro ruolo politico e amministrativo

«La comunità politica esiste proprio in funzione di quel bene comune, nel quale essa 
trova piena giustificazione e significato e dal quale ricava il suo ordinamento giuridico ori­
ginario e proprio. Il bene comune si concreta nell'insieme di quelle condizioni della vita 
sociale, con le quali gli uomini, la famiglia e le associazioni possono ottenere il consegui- 
"lento più pieno e più spedito della propria perfezione» (Gaudium et spes, 74).

Quindi lo scopo essenziale e primario del vostro impegno e responsabilità politica è la 
''cerca sincera, e mai strumentale ad altri fini di parte, del vero bene comune. Un’icona 
biblica di riferimento per la nostra riflessione: Le 19.1-10. A Gerico Gesù va in casa di Zac- 
cheo, capo dei pubblicani e ricco, e lo converte verso una nuova e sincera ricerca di giusti- 
Ziae carità finalizzata al bene comune.

Che cosa intendiamo per “bene comune”

Il bene comune è il senso, la ragion d’essere profonda della comunità politica, delle isti­
tuzioni sociali e. in particolare modo, dell’autorità civile. E il fine ed il criterio di ogni azio- 
ne sociale e politica ad ogni livello. Secondo l'insegnamento sociale della Chiesa, un’azio- 
ne politica è autentica e sincera se è al servizio del bene comune, così come l’abbiamo defl­
uito sopra citando Gaudium et spes (n. 74). Esso comprende perciò i diritti fondamentali 
della persona, i valori morali e culturali che sono oggetto di generale consenso, le strutture 
e le leggi della convivenza pacifica, la prosperità e la sicurezza. La sua figura storica è mute- 
vole e va ridisegnata continuamente secondo le esigenze della libertà e della solidarietà. È 
'n funzione di esso che esiste la comunità politica e verso di esso deve convergere l’impe-



1490 Atti del Cardinale Arcivescovo

gno sincero di tutti i cittadini, secondo le loro condizioni sociali e secondo le loro possibi­
lità, perché i cittadini sono nello stesso tempo destinatari e protagonisti della politica.

Se tutti devono collaborare all’attuazione del bene comune, alcuni però lo devono fare con 
maggior impegno e responsabilità, perché hanno la funzione di coordinare e dirigere ad esso 
le molteplici energie della società civile, in quanto sono i detentori della pubblica autorità.

Essendo un criterio fondamentale di legittimazione e regolamentazione di ogni forma di 
vita sociale, il principio del bene comune ha radici lontane nel tempo.

Fin dalle origini del pensiero politico classico, prima greco e poi romano, la società è 
stata pensata in termini di organismo, di un “corpo”, nel quale le varie membra non posso­
no fare a meno delle altre ed il bene del tutto, inseparabile da quello delle singole parti, non 
si realizza al di fuori di esse.

È una visione simile all’immagine che San Paolo (ICor 12) usa per spiegare il mistero 
della Chiesa, che è mistero di comunione. Anche San Paolo usa l’immagine del corpo che 
ha una sua unitarietà armonica e nello stesso tempo molte membra, le quali tutte devono 
convergere verso il bene generale del corpo, che in questo caso è la Chiesa di Cristo.

Per San Tommaso (sec. XIII) il bene comune ha un’importanza fondamentale e decisi­
va per realizzare sia il bene dei singoli che di tutta la società.

Nei secoli successivi, e fino ai nostri giorni, il concetto di bene comune accompagnalo 
vicende legate alle varie forme di potere statale e alle diverse visioni di uomo, quindi alle 
diverse antropologie che si sono venute delineando.

Nei tempi recenti, e anche nel presente, possiamo individuare queste principali tre 
forme di concezione del bene comune:

a} visione liberale: la singola persona viene vista come puro individuo che devo 
avere la priorità su tutti gli altri e perciò il bene comune è subordinato al bene del singolo 
oppure è la somma dei beni particolari di ogni singola persona;

b) visione statalista e autoritaria: qui la persona viene superata e pressoché annul­
lata dalla società, o meglio dallo Stato, per cui il bene comune è una realtà collettiva, total­
mente indipendente dal bene delle singole persone, le quali devono sottostare alFimpegn0 
di realizzare il bene ed il prestigio dello Stato: prima lo Stato, la società, e poi la persona:

c) visione cristiana: qui la persona è considerata nella sua centralità vista però non 
in senso egoistico, bensì come valore assoluto, aperto all’impegno di costruire il bene dt 
tutta la società, per cui il bene comune non riguarda soltanto la singola persona, né soltanto 
la società, ma insieme e Luna e l’altra, e comunque si risolve sempre, sia pure con forme 
indirette e mediate, in un bene reale per tutti i membri della società stessa.

Nella Dottrina Sociale della Chiesa il bene comune ha sempre trovato un posto centra­
le nella riflessione che è stata via via proposta.

Le grandi Encicliche sociali, dalla Rerum novarum in poi, hanno sempre toccato questo 
tema approfondendolo sempre più ed allargandolo verso la sua dimensione non solo nazio­
nale, ma anche internazionale (è questa la globalizzazione buona di cui oggi si dovrebbe par­
lare con maggior incisività nei confronti di pericolose visioni particolaristiche di persone, di 
gruppi economici o di Nazioni).

Una delle riflessioni più significative ci viene offerta dal Concilio Vaticano II nel suo 
documento Gaudium et spes (n. 74), già da me citato.

In conclusione il bene comune non è la semplice somma dei beni particolari di ciascu­
no. corrisponde invece a quel bene che è di tutti e di ciascuno al tempo stesso, che è sintesi 
di tutti i beni realizzati dalla convivenza civile, bene che rimane comune sia perché indivi­
sibile sia perché solo “insieme”, cioè col contributo di tutti, è possibile costituirlo, accre­
scerlo e conservarlo.

E ovvio che parlando di bene comune intendiamo un concetto di natura etica, ossia qua­
litativa, di valore, e non quantitativa. Il bene comune è la vita buona della comunità politi'



Atti de! Cardinale Arcivescovo 1491

ca, dove i doveri e i diritti sono rispettati e le persone trovano un ambiente favorevole al loro 
sviluppo. Se il bene comune è un valore etico, questo ci ricorda che ad esso non si arriva in 
modo automatico, ma con un impegno morale della volontà di tutti, con una conversione ai 
valori e al bene, e con uno sforzo sincero di lottare per la giustizia.

Se dovessimo ora indicare alcuni contenuti del bene comune, tenendo presente che sono 
sempre aggiornabili, dovremmo ricordare che il bene comune della società consiste soprat­
tutto nella salvaguardia dei diritti e dei doveri della persona umana, che sono universali ed 
inviolabili. Perciò è necessario che siano rese accessibili ad ogni persona tutte le realtà indi­
spensabili a condurre una vita veramente umana, come il vitto, il vestito, la casa, il diritto 
alla salute, a scegliersi liberamente lo stato di vita e di fondare una famiglia, il diritto all’e­
ducazione con possibilità di scelta libera secondo le proprie convinzioni, il diritto al lavoro, 
al buon nome, al rispetto, alla conveniente e vera informazione oggettiva e non di parte, alla 
Possibilità di agire secondo la retta norma della propria coscienza, alla salvaguardia della 
vita privata e alla giusta libertà in materia religiosa.

Nello Stato democratico chi detiene il potere è tenuto ad interpretare il bene comune 
fon soltanto nell'ottica di una maggioranza che lo sostiene, ma nell’ottica del reale bene di 
tutti, comprese le minoranze e a partire dai ceti più deboli.

3. Applicazioni pratiche di quanto abbiamo detto
guardando la nostra attuale situazione locale e nazionale

a) Assistiamo da tempo, soprattutto a livello nazionale, ad uno stile di fare politica 
che francamente crea un diffuso senso di sconcerto e di delusione. C'è una rincorsa sempre 
Più sfacciata e plateale a delegittimarsi reciprocamente per cui più che volere la migliore 
soluzione dei problemi sembra che si preferisca cercare spunti di scontro, che molto spesso 
è pregiudiziale. Quando si potrà constatare che in tutti, maggioranza ed opposizione, c'è 
I impegno sincero di lavorare per il vero bene di tutti i cittadini? Chi governa, sia a livello 
nazionale che locale, ha il diritto (perché eletto dal popolo) e il dovere di governare bene e 
chi fa opposizione deve con responsabilità e per il bene dei cittadini fare opposizione 
“seria”, perché in democrazia anche l'opposizione ha un compito importante da svolgere 
con valutazione e giudizi sereni e motivati sull’operato di chi ha la maggioranza e con pro­
poste alternative che siano non di facciata ma veramente migliori e costruttive per il bene 
comune. Bisognerebbe davvero convertirsi ad uno stile che. per linguaggio e per contenuti, 
b' fronte a tutti i cittadini sia veramente “onorevole”.

h) Un altro esempio scandaloso di come non si pensa al bene comune, come legge 
suprema dell’agire politico ed amministrativo, è che da anni si è bloccati in una paradossa­
le situazione di scaricabarile, spesso anche all’interno di uno stesso schieramento politico, 
su una questione elementare alla quale non si riesce a dare una soluzione:

- dove dobbiamo mettere i rifiuti urbani (il problema della discarica);
- che cosa dobbiamo fare dei rifiuti urbani (il problema dell'inceneritore).
Tutti vorrebbero una soluzione, purché gravi sugli altri e non su se stessi. Se è un pro­

blema di tutti, tutti devono prendersi la loro parte di peso. Siamo così arrivati al paradosso 
che la grande discarica cittadina è ormai piena, ma nessuno ne vuole una nuova nel suo ter­
ritorio. Come pure non si vuole l’inceneritore anche se ci sono esempi, come quello di Bre­
scia, che sembrano garantire il massimo di sicurezza ambientale.

c) Un terzo ed ultimo esempio di come sia importante cercare e volere l'autentico 
bene comune ci viene dato dall'attuale gravissima crisi della FIAT. Qui si sono aperti pro­
blemi seri per la nostra Città specialmente per il grande stabilimento di Mirafiori, ma non 
solo per la nostra Città o Regione, bensì anche per altre vaste aree disseminate sul territorio 
nazionale.



1492 Atti del Cardinale Arcivescovo

Il rischio è di trovarsi di fronte ad uno scontro sociale di grandi proporzioni, per cui è 
necessario tenere i nervi saldi, l’equilibrio nelle valutazioni e nei giudizi, ed affrontare il 
problema in termini di coinvolgimento personale in una vicenda generale: che cosa posso 
fare io. che cosa possiamo fare tutti insieme per salvaguardare non solo i posti di lavoro ma 
anche un grande patrimonio di competenze e di risorse?

Su questo tema della crisi FIAT vi propongo le seguenti considerazioni che renderò pub­
bliche attraverso i mezzi di comunicazione con la speranza di poter offrire garanzia di vici­
nanza a tutti coloro che dovranno subire le conseguenze più gravi di questa situazione ed 
anche di dare un contributo di riflessione a chi ha il dovere e la responsabilità di individua­
re i percorsi più equi ed efficaci per superare l’attuale drammatica emergenza.

4. La crisi della FIAT

Siamo di fronte ad una crisi dell'azienda FIAT, che non tocca soltanto la nostra Città ma 
in larga misura vaste aree di tutto il territorio nazionale.

Lo spessore della crisi lo si misura con i numeri, che, in questo caso, sono cifre di bilan­
ci in rosso e di gravi perdite sul mercato nazionale e intemazionale dell’auto.

Questi, però, non sono gli unici numeri a cui prestare attenzione, ci sono anche i nume" 
ri delle persone, i lavoratori in primo luogo, e delle famiglie che di questa crisi sono desti­
nate a pagare le conseguenze sia a livello di reddito, sia di garanzia del posto di lavoro, s» 
di dignità umana.

E le persone devono avere il primo posto nella nostra attenzione, su come gestire un" 
crisi così grave e su come cercare di uscirne.

E doveroso, di fronte a perdite consistenti, non chiudere gli occhi e continuare a lavo* 
rare in perdita dando origine a nuovi problemi. Si impone una seria ed efficace riflessione 
sul che cosa fare.

Un principio basilare della Dottrina Sociale della Chiesa è questo: il capitale è per il lavo* 
ro e il lavoro è per l’uomo (Laborem exercens, 6). In mezzo ci sta anche il profitto, che. pur 
non essendo l’unico indice delle condizioni di un’azienda, deve comunque tornare a beiteli' 
ciò di tutti, di chi ha messo il capitale e di chi ha messo il lavoro (Centesimus annus, 35f

Se crediamo che l’azienda è una comunità di persone, si deve ribadire che i sacrifici P"r 
superare una crisi come questa li dobbiamo fare tutti, sia pure in proporzioni diverse, ciò" 
secondo una gerarchia di priorità.

Innanzi tutto, chi ha il capitale deve saper fare i sacrifici necessari per salvaguardare, il più" 
possibile, i posti di lavoro riorganizzandosi, cioè risanando la questione finanziaria, e creando 
nuovi modelli per tornare competitivi. Per questo il capitale privato, che è nelle mani della pro­
prietà, deve, in questa congiuntura, fare con generosità ed, in un certo senso, anche per giusti­
zia la sua parte, dando segnali concreti e credibili di volontà di non arrendersi. Deve essere 
chiaro che il percorso tracciato non è per uscire dall’impresa, ma per rilanciarla con program- 
mi innovativi. Non possiamo permetterci che Torino e l'Italia perdano l’industria dell’auto.

Ma oltre al capitale privato è chiamato in causa anche il capitale pubblico che è nelle 
mani del Governo centrale e degli Amministratori locali. Anche questo capitale, nella log>" 
ca di una reale ed efficace ricerca del bene comune, può e deve essere impiegato, secondo 
giustizia, sia per supportare la ricerca scientifica e favorire gli investimenti al fine di garan­
tire il lavoro alle persone e possibilità di vita per le famiglie, sia per sostenere gli oneri degù 
“ammortizzatori sociali" a sostegno di chi (anche se. si spera, in modo non definitivo) devo 
uscire dal processo produttivo.

Tutti quindi devono sentirsi chiamati ad un’assunzione di responsabilità: la proprietà, il 
Governo, le istituzioni locali, i sindacati, i politici, gli economisti, i lavoratori stessi e le 
agenzie informative e formative.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1493

Si deve essere convinti che, sia pure attraverso sacrifici, che, per un tempo che speria­
mo breve, penalizzeranno molti, si può e si vuole uscire a testa alta da questa situazione. Lo 
ha dichiarato la proprietà e lo dobbiamo volere tutti.

Come Pastore della Chiesa torinese desidero rivolgere l’invito ad evitare ogni forma di 
superficialità o di rassegnazione o, peggio, di disimpegno. Il problema lo sentiamo sulla 
nostra pelle, che si tratti di Torino o di Termini Imerese o di Cassino o di tutto 1’“indotto” 
che ha proporzioni numeriche grandissime. In ognuna di queste aziende sono a rischio posti 
di lavoro, e ci sono persone, famiglie e comunità che vivono ore di ansia e di paura.

Chiedo al Signore che illumini coloro che, a diversi livelli e nelle diverse responsabilità, 
dovranno gestire questa emergenza affinché operino sollecitamente per sanare la situazione, 
e lo facciano con l'attenzione prioritaria di penalizzare il meno possibile i lavoratori e le loro 
famiglie, sforzandosi di realizzare una possibile rotazione nella cassa integrazione.

In questa circostanza, come in altre, la preghiera è fondamentale per chiedere al Signo­
re il coraggio e la forza per tutti di riflettere, di dialogare e di operare per salvare una realtà 
che per noi torinesi, e non solo per noi, da oltre un secolo, significa lavoro, benessere, pro­
gresso e civiltà.

Esorto tutti gli abitanti della nostra Città a prendere a cuore questa situazione così seria. 
Da parte mia garantisco, per quanto mi compete, senza invadere campi altrui ma con tutti i 
mezzi disponibili, che la comunità cristiana si sente solidale con chi guarda ad un futuro 
incerto ed è, in questa circostanza, pronta a sostenere con la sua carità, azione che ha sem­
pre contraddistinto la Chiesa torinese, particolari situazioni di singole persone o famiglie 
che dovessero trovarsi, in questo frangente, a dover portare pesi insostenibili.

Ad una crisi straordinaria bisogna rispondere con iniziative straordinarie.
Perché allora non programmare a Torino un "Incontro di livello alto”, preparato con 

molta cura, tra tutti coloro che in questa vicenda hanno il dovere di farsi carico dei proble­
mi, istituzioni governative e locali, azienda, sindacati e piccoli imprenditori dell’indotto, ed 
anche, eventualmente, chi può rappresentare la General Motors, al fine di riuscire ad indivi­
duare soluzioni serie e percorribili di questa crisi e di assicurare anche per il futuro il ruolo 
di Torino come capitale dell’industria, della tecnica e del lavoro?

Come Chiesa dichiaro la totale disponibilità a collaborare ad una iniziativa di questo 
genere che può servire a individuare possibilità nuove e garantite di occupazione a benefi­
cio di aree di crisi non solo del Nord, ma anche del Sud, che da molto tempo soffre più di 
altre regioni per l'alto tasso di disoccupazione.

Non si dimentichi che Torino ha tuttora molte risorse d’intelligenza, di fantasia creativa 
e di preparazione, capaci non solo di farci superare l’attuale congiuntura, ma anche di esplo­
rare e proporre altre strade di sviluppo, nuove possibilità di investimenti e di progetti che 
allarghino gli spazi di occupazione per il futuro. Anche questo è un aspetto dei problemi da 
tenere presente per incoraggiare e sostenere le numerose persone che già lavorano in dire­
zioni nuove con progetti ambiziosi non privi di concrete possibilità di riuscita.

L’attuale momento esige l’impegno di tutti a non creare e diffondere pessimismo a buon 
mercato: nessuno cerchi vantaggi di parte, che sempre, e specialmente ora, soffocano il vero 
bene comune.

Convinciamoci che, pur nell’inevitabile ridimensionamento, siamo in grado ed abbiamo 
le forze per far ripartire la tradizione industriale di questa Città, non solo col riprendere a 
“pensare in grande”, ma anche con l’agire di conseguenza perché il futuro, specialmente per 
i giovani, sia carico di speranza e di nuove possibilità.

Non sembri infine superfluo l’invito a confidare nella Provvidenza divina e nell’inter- 
cessione della Vergine Consolata per sperimentare anche in questa circostanza che l’aiuto 
dall’Alto ci è necessario per superare i nostri limiti umani.





Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

LETTERA AI PARROCI 
CIRCA LA CELEBRAZIONE 

DEL SACRAMENTO DELLA CRESIMA

Carissimi Confratelli,
anzitutto un cordiale saluto e l’augurio di un buon cammino pastorale per “costruire 

insieme" quello che il Signore si attende da noi.
Desideriamo con questa lettera ricordare e precisare alcune indicazioni circa la celebra­

zione del sacramento della Cresima, come già fatto da Mons. Pier Giorgio Micchiardi in 
data 14 settembre 2000 a nome dell’Arcivescovo'.

Anzitutto una parola sul
MINISTRO DELLA CRESIMA

Il Catechismo della Chiesa Cattolica ricorda che, nel rito latino, il ministro ordinario 
della Confermazione è il Vescovo. E precisa:

«Anche se il Vescovo, per gravi motivi, può concedere a dei sacerdoti la facoltà 
di amministrare la Confermazione, conviene tuttavia, proprio per il significato del 
Sacramento, che lo conferisca egli stesso ...
Il fatto che questo Sacramento venga amministrato da loro [i Vescovi] evi­
denzia che esso ha come effetto di unire più strettamente alla Chiesa, alle sue 
origini apostoliche e alla sua missione di testimoniare Cristo coloro che lo rice­
vono» (n. 1313).

Il nostro Arcivescovo desidera, gradualmente, visitare personalmente tutte le parrocchie 
della Diocesi. Il conferimento della Cresima e la Visita Pastorale, che inizierà prossima- 
ttente, ne sono preziose occasioni.

Perciò la presenza dell’Arcivescovo come ministro della Cresima, quando è possibile, è 
da preferire a quella di altri ministri, specialmente là dove Egli non ha ancora incontrato la 
comunità.

1 Cfr. RDTn 11 (2000). 11.33-1134.

1495



1496 Curia Metropolitana - Vicariato Generale

Saranno quindi anzitutto l’Arcivescovo, i suoi Vescovi Ausiliari e gli altri Vescovi pre­
senti in Diocesi a verificare la loro disponibilità, essendo il Vescovo ministro “originario’ 
della Confermazione.

Solo quando non sia possibile ai Vescovi provvedere a tutte le richieste di celebrazioni 
si ricorrerà al ministero, anzitutto, dei Vicari Episcopali e di alcuni altri sacerdoti - espres­
samente delegati in modo stabile dall’Arcivescovo - per poterne integrare l’opera.

Una parola sulla
DATA DI CELEBRAZIONE

Prima di comunicare ai fedeli la data di celebrazione della Cresima vogliate far perve­
nire il “modulo di prenotazione della data della Cresima’' (allegato n. 1) a Mons. Giacomo 
Lanzetti che - dopo aver verificata la disponibilità dell’Arcivescovo e degli altri Vescovi 
presenti in Diocesi - vaglierà, con l’aiuto dell’Ufficio Liturgico, la possibilità di assegnare 
un ministro per la data richiesta.

Soltanto dopo aver ricevuto conferma da Mons. Lanzetti si potrà ritenere definitiva la 
data della celebrazione.

Per questo anno 2002 (ottobre-dicembre) le date già comunicate sono da ritenersi con­
fermate. Invece per l’anno 2003 (gennaio-luglio) le date preferenziali siano indicate compì' 
landò il modulo entro il 30 novembre p.v., anche se già segnalate in precedenza, attenden­
done esplicita conferma.

E opportuno prevedere celebrazioni durante l'intero anno liturgico, escludendo il Temp° 
Natalizio e le due settimane che precedono la Pasqua.

Anche se, soprattutto nelle parrocchie grandi con parecchi turni, può creare qualche 
disagio, il giorno liturgico più significativo è la domenica nelle Messe di orario. Non può 1« 
comunità parrocchiale ignorare o “sopportare” queste celebrazioni che proprio nella comu* 
nità e con la comunità orante possono trovare il loro significato più pieno.

Qualche indicazione circa la
CELEBRAZIONE PER GRUPPI DI RAGAZZI

E bene orientarsi verso l’anno di seconda media. Nell’ottica delle sperimentazioni pre' 
viste dal Piano Pastorale si potranno anche prevedere percorsi diversi, sempre in accord° 
con il Vicario Generale Mons. Lanzetti.

Se la chiesa è grande e il numero dei cresimandi è elevato, sarà bene prevedere turni 
anche di 50-60 ragazzi. Se la comunità parrocchiale è piccola, si può valutare l'opportuni® 
di raggruppare un numero maggiore di cresimandi o prevedendo che la celebrazione non 
avvenga ogni anno oppure unendosi tra parrocchie vicine.

CELEBRAZIONE PER GRUPPI DI GIOVANI E ADULTI
L’ideale è che la Cresima dei giovani e degli adulti sia celebrata nella parrocchia di 

appartenenza o in quella in cui essi hanno partecipato al cammino di preparazione.
L’elevato e crescente numero di celebrazioni per giovani e adulti nelle parrocchie non 

giustifica più le celebrazioni nella chiesa di Cristo Re a Torino. Tuttavia per l’anno 2003 si 
prevedono ancora, in quella chiesa, un turno a marzo e uno a luglio.

Di mese in mese, su La Voce del Popolo saranno indicate le parrocchie ove si celebra la 
Cresima per giovani o adulti, al fine di favorire l’eventuale inserimento di singoli cresiman­
di da altre parrocchie.

Se il numero dei cresimandi adulti è alto, sarà bene prevedere celebrazioni specifiche 
per adulti; se invece è esiguo, sarà opportuno che siano inseriti con i ragazzi o venga®1 
inviati a parrocchie vicine.



Curia Metropolitana - Vicariato Generale 1497

Al momento dell'iscrizione alla preparazione per la Cresima si abbia una delicata atten­
zione ad eventuali situazioni di conviventi o di divorziati risposati, i quali non possono esse­
re ammessi al Sacramento perché la loro situazione non lo consente.

Si abbia cura che sempre, prima della Cresima, i candidati si accostino al sacramento 
della Confessione.

Per l’itinerario di preparazione dei cresimandi adulti, si seguano le indicazioni emanate 
nell’anno 1994 ’: «La preparazione degli adulti che ricevono la Confermazione avvenga con 
incontri accuratamente svolti, prolungati anche per diversi mesi e comunque non inferiori ai 
dieci incontri» (cfr. anche Libro Sinodale, 52).

Come già accade in molte parrocchie, può essere un’occasione di collaborazioni inter- 
parrocchiali in vista delle Unità Pastorali.

Per quanto riguarda i
PADRINI

Per i ragazzi si confermano la normativa e la prassi fin qui seguite, e cioè: non possono 
essere i genitori, si scelgano di preferenza i medesimi del Battesimo oppure altri, che 
comunque non abbiano controindicazioni.

Ai padrini, debitamente responsabilizzati, sia richiesta l’autocertificazione di idoneità, 
la quale non ha bisogno di ulteriore firma da parte del parroco di residenza (allegato n. 2).

E bene orientare i cresimandi giovani e adulti a scegliere come padrino il catechista stes­
so che li ha preparati.

Un’ultima nota: oltre alla compilazione del registro parrocchiale delle Cresime, ci si 
ricordi di annotare l’avvenuta celebrazione anche in margine all’atto di Battesimo dei sin­
goli cresimati o di inviare tempestiva comunicazione alla parrocchia in cui questo era stato 
celebrato.

Con viva cordialità.

Torino, 4 ottobre 2002 - festa di S. Francesco d'Assisi. Patrono d’Italia

* Guido Fiandino
* Giacomo Lanzetti

Vescovi Ausiliari e Vicari Generali

2 Cfr. RDTo 11 (19941. 1524.



1498 Curia Metropolitana - Vicariato Generale

ALLEGATO n. 1

ARCIDIOCESI DI TORINO

RICHIESTA
PER LA CELEBRAZIONE DELLA CRESIMA

PARROCCHIA COMUNE

Il sottoscritto parroco in vista della celebrazione del sacramento della Confermazione per un 
gruppo di

□ ragazzi in numero di

J giovani in numero di

□ adulti in numero di

che avrà luogo nella chiesa
□ parrocchiale

indicare la chiesa della celebrazione, se diversa dalla parrocchiale

propone come

data preferenziale.......................................................... alle ore............ [e alle ore............1
nel caso di un secondo turno

data alternativa .................................................. alle ore.................... [e alle oie............1
nel caso di un secondo turno

Si attende la determinazione della data con l’indicazione del ministro che presiederà la cele­
brazione, al fine di poterne dare notizia agli interessati e di prendere gli opportuni accordi 
con il ministro designato.

timbro 
parrocchiale IL PARROCO

La presente richiesta deve pervenire a Mons. Giacomo Lanzetti. Vicario Generale per la pasto­
rale; può essere recapitata sia a mano che per posta, oppure inviata via fax (011/5156209).

La data e l’orario della celebrazione delle Cresime potranno essere comunicati agli interessati 
solo dopo aver ricevuto la comunicazione di esplicita conferma da parte del Vicario Generale per la 
pastorale o di un suo incaricato.

Qualche tempo prima della celebrazione, sarà cura del parroco prendere contatti con il ministro 
designato per concordare i dettagli dello svolgimento della liturgia del Sacramento.



Curia Metropolitana - Vicariato Generale 1499

ALLEGATO n. 2

ARCIDIOCESI DI TORINO

DICHIARAZIONE DI IDONEITÀ 
DEL PADRINO O MADRINA DELLA CRESIMA*

Io sottoscritto/a...............................................................................................................................
COGNOME e NOME

nato/a in...............................................................................  il.....................................................
Comune di nascita data di nascita

domiciliato/a in................................................. Via......................................................... n..........
Comune del domicilio o Corso/Piazza/...

nella Parrocchia...............................................................................................................................
titolo della Parrocchia

’n occasione della celebrazione del sacramento della Confermazione che sarà conferito/a

a ...................................................................................................................................
COGNOME e NOME del figlioccio/a

RICHIEDO
di essere ammesso/a all’incarico di padrino/madrina e davanti a Dio con retta coscienza

DICHIARO
’ di essere cristiano/a cattolico/a e di aser ricevuto i sacramenti della Cresima e dell'Euca­

ristia;
di non far parte di gruppi religiosi non cattolici e di non appartenere ad associazioni con­
trarie alla Chiesa cattolica;

‘ di impegnarmi a condurre una vita conforme alla fede cristiana e all’incarico che chiedo 
di assumere;

" di conoscere, comprendere e accettare gli impegni conseguenti al compito di padrino/ 
madrina; e in particolare di collaborare - anzitutto con il mio esempio - all’educazione 
religiosa e morale del figlioccio/a.

Il Signore mi aiuti nell'adempiere questo impegno.

’ data

firma del padrino/madrina

NOTA. La presente dichiarazione, che nell’Arcidiocesi di Torino sostituisce qualunque altro tipo 
1 documentazione e non abbisogna di alcuna controfirma da parte di sacerdoti, dovrà essere presen­

zia con adeguato anticipo al parroco che cura la preparazione alla Cresima, e comunque entro la data 
aa lui stabilita.

* Il presente testo di dichiarazione può essere utilizzato, con le debite correzioni, per padrino o 
madrina del Battesimo [N.d.RJ.



1500 Curia Metropolitana

cancelleria

Rinunce
APPENDINO can. Filippo Natale, nato in Carmagnola il 24-12-1922, ordinato il 29-6- 

1947, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Martino Vescovo i* 
Moncalieri. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 novembre 2002.

DANNA don Valter, nato in Torino il 17-7-1954, ordinato il 6-10-1984, ha presentato 
rinuncia all’ufficio di moderatore nella cura pastorale della parrocchia Madonna Addolora­
ta in Torino, a lui affidata in solido con altro sacerdote. La rinuncia è stata accettata co* 
decorrenza dall’ 1 novembre 2002.

Termine di ufficio
STROJECKI p. Michele, O.S.P.P.E., nato in Opoczno (Polonia) il 25-9-1970, ordinai* 

il 13-6-1998, ha terminato in data 15 ottobre 2002 l'ufficio di vicario parrocchiale nella p*r" 
rocchia Sacro Cuore di Gesù e nella parrocchia S. Marco Evangelista in Buttigliera Alta.

BRUSTOLON p. Andrea, O.M.V., nato in Milano il 14-1-1961. ordinato il 28-6-1982- 
ha terminato in data 31 ottobre 2002 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parrocchia Mari* 
Regina della Pace in Torino.

R1VELLA don Mauro, nato in Moncalieri il 23-7-1963. ordinato il 22-5-1988. ha t*r' 
minato in data 31 ottobre 2002 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia Sad* 
Cuore di Maria in Torino.

Trasferimento
BELTRAMEA don Alberto, nato in Torino il 15-4-1958. ordinato il 29-5-1999. è stai® 

trasferito in data 15 ottobre 2002 come collaboratore parrocchiale dalla parrocchia S. Mari3 
della Scala in Chieri alla parrocchia Gesù Operaio in Torino.

Nomine
DOROZINSKI p. Tommaso. O.S.P.P.E., nato in Radomsko (Polonia) 1’ 11-7-1973. ordì" 

nato il 9-6-2001, è stato nominato in data 15 ottobre 2002 vicario parrocchiale nella parrò*’ 
chia S. Marco Evangelista in 10090 BUTTIGLIERA ALTA. v. Rosta n. 12, td 
01 1/932 16 22.

GÓRKIEWICZ Miroslaw p. Mirko, O.S.P.P.E., nato in Nowy Targ (Polonia) il 3-2’ 
1972, ordinato il 12-6-1999, è stato nominato in data 15 ottobre 2002 vicario parrocchia 
nella parrocchia Sacro Cuore di Gesù in Buttigliera Alta.

Abitazione: 10090 BUTTIGLIERA ALTA, v. Rosta n. 12, tei. 011/932 16 22.
GORLEWSKI p. Cristoforo, C.R.S., nato in Kcynia (Polonia) il 23-3-1965, ordinatof 

20-4-1996, è stato nominato in data 24 ottobre 2002 vicario parrocchiale nella parrocch*1 
S. Francesco d’Assisi in 10070 SAN FRANCESCO AL CAMPO, v. Roma n. 88, tel- 
011/927 83 42.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1501

FINI don Paolo, nato in Barga (LU) Fi 1-11-1957, ordinato il 10-4-1983, è stato nomi­
nato in data I novembre 2002 moderatore nella cura pastorale della parrocchia Madonna 
Addolorata in Torino, a lui affidata in solido con altro sacerdote.

GRIVA can. Giovanni, nato in Santena 1’ 11-5-1923, ordinato il 29-6-1946. è stato nomi­
nato in data 1 novembre 2002 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Martino 
Vescovo in Moncalieri, vacante per la rinuncia del parroco can. Filippo Natale Appendine.

CONTI diac. Marco, nato in Roma il 16-9-1960. ordinato il 14-11-1999. è stato nomi­
nato in data 1 novembre 2002 collaboratore pastorale nell’Hospice dell’Ospedale Mauri- 
ziano in Lanzo Torinese.

X Consiglio Presbiterale

Il Cardinale Arcivescovo, in data 22 ottobre 2002. ha nominato segretario del X Consi- 
glio Presbiterale il sacerdote don Marino BASSO.

A seguito del passaggio ad altro Distretto pastorale, il sacerdote don Giovanni Batti­
sta Bergesio - che era stato eletto come parroco per il Distretto pastorale Torino Ovest - 
è stato sostituito come membro del X Consiglio Presbiterale dal sacerdote don Paolo 
Resegotti.

X Consiglio Pastorale Diocesano

11 Cardinale Arcivescovo, in data 22 ottobre 2002, ha nominato segretario del X Consi- 
glio Pastorale Diocesano il dott. Pierluigi DOVIS.

Commissione Diocesana per la Sindone

Il Cardinale Arcivescovo, in data ’ novembre 2002, ha nominato - per il quinquennio 
2002-31 ottobre 2007 - membri della Commissione Diocesana per la Sindone:

Presidente: GHIBERTI mons. Giuseppe
Vicepresidente: CERAGIOLI don Ferruccio
Sacerdoti incaricati della pastorale sindonica:

BERRUTO mons. Dario
FILIPPI don Mario, S.D.B.
Il rettore della chiesa del S. Sudario in Torino, 
attualmente CHICCO can. Giuseppe

Il parroco della Cattedrale (anche come rappresentante del Capitolo Metropolitano): 
attualmente CAVALLO can. Francesco

Consulente scientifico del Custode Pontificio:
SAVARINO prof. Piero

Responsabili dei problemi tecnici:
STROPPIANA geom. Carlo - responsabile
ARDOINO ing. Gian Luigi - collaboratore
SOARDO prof. Paolo - collaboratore

Responsabili della comunicazione:
BONATTI dott. Marco
ZACCONE dott. Gian Maria



1502 Curia Metropolitana - Cancelleria

Responsabile dell’ amministrazione : 
l’Economo Diocesano 
attualmente CATTANEO don Domenico

Rappresentante del Centro Internazionale di Sindonologia:
BARBERIS prof. Bruno

Segretaria generale e incaricata dei Volontari: 
ANTONINI suor Maria Clara 
CALAJÒ Emanuele - collaboratore

Nomine o conferme in Istituzioni varie

* Confraternita di Santa Croce in Poirino
L’Arcivescovo di Torino, in data 2 ottobre 2002, ha confermato - per il quinquenni0 

2002-30 giugno 2007 - come presidente della Confraternita di Santa Croce in Poirino il sig. 
MUSSO Maurizio.

* Istituto “Alfieri-Carrù” in Torino
L'Arcivescovo di Torino, in data 28 ottobre 2002, ha nominato - per il quinquennio in 

corso 2001-31 dicembre 2005 - membro del Consiglio di Amministrazione dell'Istituto 
“Alfieri-Carrù" in Torino il doti. LICCI Alberto.

* Scuola Materna “Gen. Adriano Thaon di Revel” in Torino
L’Ordinario Diocesano, in data 30 ottobre 2002, ha nominato - per il triennio 2002-3' 

agosto 2005 - membri del Consiglio di Amministrazione della Scuola Materna “Gen. Adn;V 
no Thaon di Revel” in Torino:

PIZZAMIGLIO p. Ottaviano. O.M.V. - Presidente
CALLIERA rag. Pietro
DEMARCHI don Pietro
STEFANUTTI geom. Guido
BIGONI dott. Giorgio - Economo Amministratore

Parrocchia Spirito Santo in Grugliasco

Con decreto arcivescovile in data 22 ottobre 2002, la parrocchia Spirito Santo in Gri- 
gliasco è stata trasferita dalla zona vicariale n. 22: Collegno-Grugliasco. nel Distretto pasto- 
rale Torino Ovest, alla zona vicariale n. 8: Santa Rita-Mirafiori Nord, nel Distretto pastori' 
le Torino Città.

Cappellano militare
GENNUSO p. Pietro Paolo. S.S.S.. nato in Pachino (SR) il 4-2-1961. ordinato il 18-^ 

1988. ha terminato in data 28 agosto 2002 l’ufficio di cappellano militare presso il - 
Battaglione Genio Ferrovieri ed è stato trasferito ad altra sede dall'Arcivescovo Ordinari 
Militare.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1503

Sacerdote extradiocesano defunto

SACCHETTO don Serafino - del Clero diocesano di Asti -, nato in Sestri Ponente [ora 
Genova] il 16-12-1919, ordinato il 19-6-1943, è deceduto in Torino il 16 ottobre 2002.

SACERDOTI DIOCESANI DEFUNTI

PIOLI don Francesco.
È deceduto in Torino il 1° ottobre 2002, all’età di 63 anni, dopo 34 di ministero sacer­

dotale.
Nato in Rivoli il 31 agosto 1939, dopo il consueto curriculum nei Seminari diocesani di 

Giaveno e Rivoli, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 29 giugno 1968, 
dall’Arcivescovo Card. Michele Pellegrino.

Dopo l’anno al Convitto Ecclesiastico, durante il quale prestò servizio festivo nella par­
rocchia SS. Trinità in Nichelino, fu nominato vicario cooperatore a Bra (CN) nella parroc­
chia S. Andrea Apostolo; dopo quattro anni fu trasferito a Torino nella parrocchia S. Maria 
Goretti e due anni dopo passò in quella di Maria Madre di Misericordia. Nel 1976 gli fu affi­
dato l’incarico di assistente religioso nell’Ospedale S. Luigi Gonzaga in Orbassano e fu 
accanto ai sofferenti come presenza fraterna e amica, sempre cordiale, per aprire a tutti le 
prospettive della speranza cristiana.

Ma la sua propensione al ministero parrocchiale, dopo solo tre anni, lo riportò a Torino: 
fu parroco di S. Giulio d’Orta in Vanchiglietta e contemporaneamente anche nella parroc­
chia Santi Pietro e Paolo Apostoli in frazione Mondrone di Ala di Stura, che fino al 1986 le 
era abbinata. I tredici anni vissuti come parroco torinese, con una comunità molto viva e par­
tecipe, sono certamente stati il periodo più intenso e fecondo del suo ministero - dal 1989 
fu anche vicario zonale - in costante apertura al mondo circostante e alle tante dimensioni 
della povertà. Nell’estate 1992 passò alla parrocchia S. Martino Vescovo in Alpignano dove 
trovò una popolazione più composita perché accanto al centro storico si erano venute a crea­
re altre numerose presenze non legate alla tradizione locale: fece anche I esperienza di qual­
che difficoltà non lieve nello sforzo di favorire un cammino unitario tra la sua gente.

L’ultimo tratto del suo cammino fu praticamente tutto all’insegna della sofferenza. Nel­
l’autunno dell’Anno Giubilare gli era stato chiesto di accettare la responsabilità della par­
rocchia torinese dedicata a Gesù Crocifisso e alla Madonna delle Lacrime, lasciando Alpi­
gnano: fu un’obbedienza non facile e non lieve; l’anno scorso era passato alla parrocchia di 
Villarbasse, ma appena dieci giorni dopo il suo ingresso un malore improvviso gli ha aper­
to una Via Crucis faticosa in cui ha saputo inoltrarsi con forza e serenità, sempre assistito 
con totale dedizione dai suoi familiari.

Il suo corpo attende la risurrezione nella tomba riservata al Clero nel Cimitero di Alpi­
gnano.

COGO don Augusto
È deceduto nella Casa del Clero “S. Pio X" in Torino il 2 ottobre 2002. all’età di 81 anni, 

dopo 55 di ministero sacerdotale.
Nato in Villafranca Padovana (PD) il 30 agosto 1921, dopo il normale curriculum nei 

Seminari diocesani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in 
Cattedrale, il 29 giugno 1947, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.



1504 Curia Metropolitana - Cancelleria

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, in quel tempo ancora trasferito a Bra 
(CN) per l’inagibilità della sede torinese a seguito dei danni procurati durante la guerra dalle 
incursioni aeree, fu nominato vicario cooperatore a Lanzo Torinese. Dopo sei anni fu tra­
sferito a Torino nella parrocchia Santa Croce, dove rimase per altrettanto tempo. Nel 1960 
divenne parroco di Rivodora, sulla collina torinese a due passi da Superga. e vi rimase fino 
alla morte. Nel 1965 gli fu affidata anche la piccola parrocchia di Cordova, che egli curò fino 
al 1986 quando questa venne conglobata in quella di Castiglione Torinese a seguito della 
revisione di molte circoscrizioni parrocchiali. Nella medesima occasione la stessa parroc­
chia di Rivodora confluì in una nuova comunità che abbinò nel titolo le due preesistenti et® 
denominata Sacro Cuore di Gesù e Madonna del Carmine, con sede in San Mauro Torine­
se: a don Augusto venne affidata la cura in solido con un altro sacerdote, continuando a 
seguire direttamente la zona legata a Rivodora. Fu attento e scrupoloso nel far crescere sp1' 
ritualmente i fedeli a lui affidati e fu da loro cordialmente ricambiato. Il suo carattere gì®* 
viale, sempre disponibile e aperto, era unito a molta concretezza e acume che gli consenti' 
rono di provvedere a lavori di ristrutturazione della chiesa parrocchiale e delle opere pasto­
rali annesse. Per parecchi anni fu anche collaboratore nella Società di Previdenza e Mutuo 
Soccorso fra Ecclesiastici, un’istituzione sorta nel sec. XIX per sostenere economicamenie 
il Clero in età avanzata.

Negli ultimi anni la sua salute andò progressivamente declinando ed ebbe bisogno ‘-1 
ripetuti periodi di cura e di riposo che l’avevano poi consigliato di trasferirsi come abitazio- 
ne nella Casa del Clero “S. Pio X” a Torino.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Rivodora.

MONTICONE can. Vincenzo
È deceduto nell’Ospedale Martini in Torino il 14 ottobre 2002, all’età di 80 anni, d®P° 

48 di ministero sacerdotale.
Nato in San Damiano d’Asti (AT) il 3 marzo 1922 in una famiglia di 8 figli che ha sapu' 

to accogliere come dono di Dio due vocazioni sacerdotali, due vocazioni religiose fem®11' 
nifi (una nelle Suore di S. Giuseppe di Torino e l’altra tra le Clarisse Cappuccine nel mo®3' 
stero del Sacro Cuore a Moriondo di Moncalieri) e una terza, tutta particolare, nellTstit®11’ 
delle Rosine in Torino, Vincenzo aveva risposto in età giovanile alla vocazione religi®8* 
entrando nella Casa di Varallo dei Missionari della Consolata, sulla scia del fratello m3F 
giore. Per motivi di salute dovette lasciare il primo orientamento, ma successivam^ 
incontrò la “Famiglia dei Discepoli", una piccola Congregazione sorta in seno all’O^ 
Nazionale per il Mezzogiorno d’Italia, istituzione sgorgata dal cuore generoso di due 
pellani militari (padre Giovanni Semeria e padre Giovanni Minozzi) che ha come fine spe- 
ciale la predilezione per i fratelli più poveri delle regioni più spiritualmente abbandonai 
Compiuta la sua formazione nelle Case di Ofena (AQ) e L’Aquila, aveva ricevuto l’Ordina- 
zione presbiterale il 3 ottobre 1954 a Monterosso al Mare (SP).

Don Vincenzo nei primi anni di ministero si dedicò principalmente all’insegnamento' 
era laureato in lettere - e fu successivamente vicerettore dell’Istituto Lazzarini di Orvieto 
preside della Scuola media di Rocca di Mezzo ( AQ) e direttore della scuola professionali 
Amatrice (RI); nel 1962 divenne parroco della piccola parrocchia di S. Pietro Apostolo in 
Nommisci di Amatrice e gli fu affidato, secondo l’uso del tempo, l’incarico di propagandi- 
sta delle vocazioni; da ultimo fu a Palermo.

Giunse nel Seminario Minore di Giaveno nel 1966 e per dieci anni fu docente di mate- 
rie letterarie ai seminaristi, intanto il 22 febbraio 1972 venne incardinato tra il Clero del 
l’Arcidiocesi di Torino. Poi. a motivo dei nuovi orientamenti scolastici attuati a Giaveno, 
passò all’insegnamento in una scuola di Torino e per un anno collaborò pastoralmente con



Curia Metropolitana - Cancelleria 1505

il parroco della Cattedrale. Nell’ottobre 1977 fu nominato assistente religioso in Villa Cri­
stina di Savonera, ai confini di Torino, prestandosi con grande disponibilità ad aiuti anche 
nelle parrocchie vicine. Nel 1999 era stato nominato canonico onorario della Collegiata di 
Giaveno.

Il can. Monticone si è dimostrato sacerdote paziente e sempre attento all’ascolto, specie 
nei 25 anni passati ininterrottamente a Villa Cristina, dove approdano molte persone in con­
dizioni particolari per la loro psiche. La sua lunga permanenza in un luogo dove lo specifi­
co tipo di sofferenza, a volte ben più difficile da affrontare di quella fisica, non sempre è 
compreso dagli stessi familiari dei pazienti testimonia la bontà d’animo e la disponibilità ad 
essere presenza viva di Cristo accanto agli ultimi e ai rifiutati: ancora una volta, come nel 
primo periodo della sua vita, don Vincenzo è stato a servizio dei più poveri tra i poveri.

Un incidente stradale - lo scontro con un'autovettura mentre era su una bicicletta, pro­
prio come era già avvenuto a suo fratello missionario della Consolata - ha praticamente 
posto fine al suo ministero e le cure prestategli in Ospedale non hanno potuto restituirgli la 
salute.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Gorzano in San Damiano d'Asti.





Documentazione

BEATIFICAZIONE
DEL VENERABILE MARCANTONIO DURANDO

In occasione di questa Beatificazione. (.'Osservatore Romano secondo la sua consuetudine ha 
pubblicato alcuni articoli per illustrare la figura del nuovo Beato. Sembra opportuno riprodurli 
anche in queste pagine.

Alla scuola di Gesù Crocifisso

Marcantonio Durando nacque il 22 maggio 1801 a Mondovì dalla distinta famiglia dei 
Durando, la cui casa era prospiciente la Piazza Maggiore, vicino al Duomo e alla chiesa della 
Missione. Contrariamente alla madre, persona molto pia, che istillò la religiosità e la fede nel 
cuore degli otto figli, il padre aveva idee liberali ed era di tendenze laiche ed agnostiche. In 
Particolare due figli ne assorbirono i convincimenti, coinvolgendosi negli avvenimenti del 
Risorgimento italiano e occupando posti di rilievo nella vita politica e militare.

Marcantonio prese di più dalla madre. All'età di quindici anni manifestò il desiderio di 
Partire missionario per la Cina. Entrò nella Congregazione della Missione, che allora si stava 
ficostituendo in Italia. A 18 anni emise i voti perpetui e il 12 giugno 1824 fu ordinato sacer­
dote. Rimase per cinque anni a Casale Monferrato, poi dal 1829 fino alla morte nella casa 
di Torino, di cui divenne due anni dopo Superiore. Invece che la Cina, la sua destinazione 
furono le missioni popolari, nelle quali trasfuse la passione missionaria dell'annuncio di 
Cristo. Sostenne e diffuse la neonata Opera della Propagazione della Fede, istituita a Lione 
nel 1822; e nel pieno della sua responsabilità di Visitatore, nel 1855, inaugurò il Collegio 
Brignole-Sale per le missioni estere, con lo scopo di formare sacerdoti per le missioni ad 
^ntes.

Negli anni giovanili del suo sacerdozio la tensione missionaria fu dunque assorbita dalle 
fissioni, che predicò in molti paesi del Piemonte. Sfuggendo agli estremismi del lassismo 
e del rigorismo giansenista. Padre Durando predicò la misericordia di Dio, attraendo le 
Popolazioni alla conversione: «La gente - racconta un cronista della missione di Bra - si 
accalcava per sentirlo e stava così silenziosa, e fissa ad udirlo come fosse un sol uomo». In 
locste missioni non si limitò a predicare, ma laddove trovava gravi situazioni di povertà, 
fi accordo con i confratelli interveniva concretamente. A Locana. per esempio fece «con- 
crtire tutto il legato della missione, consistente in 700 lire, in farina di mais per i poveri del 

Paese», realizzando così l'insegnamento di San Vincenzo di intervenire spiritualmente e cor- 
P°ralmente in favore dei poveri.

La preoccupazione verso i poveri fu l'altro risvolto della sua passione missionaria. Da 
P^0 eletto Superiore, intuì l’utilità di introdurre nell’Italia del Nord le Figlie della Carità,

1507



1508 Documentazione

nate dal carisma caritativo di San Vincenzo e Santa Luisa de Marillac. Queste, dopo essere 
state disperse all’epoca della rivoluzione francese, avevano cominciato a riorganizzarsi. Le 
apparizioni della “Medaglia Miracolosa" del 1830 a Santa Caterina Labouré, novizia tra le 
Figlie della Carità, possono essere considerate all’origine della nuova fioritura che stava 
investendo questa comunità. L’intelligenza di Padre Durando fu di intuirlo. Le volle in 
Piemonte. Il re Carlo Alberto nel 1833 le accolse, ed esse iniziarono ad assumersi le respon­
sabilità di vari ospedali, sia quelli militari di Torino e Genova, sia quelli civili di Carignano. 
Castellamonte e Torino. Nel 1855 ebbe il coraggio di inviarle nelle retrovie della guerra® 
Crimea per soccorrere i feriti. Nello stesso tempo, diffuse l'Associazione mariana della 
Medaglia Miracolosa tra le giovani; e da essa nacquero nuove vocazioni: nel breve giro di 
dieci anni presero vita 20 fondazioni e si aggregarono 260 suore. Il numero delle vocazioni 
era così straripante che Carlo Alberto mise a loro disposizione nel 1837 il convento di San 
Salvario a Torino. Con il crescere delle suore. Padre Durando dotò la Città di Torino di una 
rete di centri di carità, chiamati “Misericordie”, da cui le suore con le Dame di Carità pad1’ 
vano per il servizio a domicilio ed il soccorso dei poveri. Attorno alle “Misericordie" si for' 
marono svariate opere come i primi asili per i bambini poveri, laboratori per ragazze, orfa­
notrofi. Per la loro opera di assistenza tra i malati e i poveri, insieme all'assunzione di sva­
riate opere educative, le Figlie della Carità sono state preziose collaboratrici dello svilupp0 
del cattolicesimo sociale in Italia.

Nel 1837, ad appena 36 anni, fu nominato Visitatore (o Superiore maggiore) dell3 
Provincia del Nord-Italia dei missionari vincenziani: carica che occupò per 43 anni ininter- 
rotti, fino alla morte. Dovette di conseguenza diradare la partecipazione alle missioni. Il suo 
tempo fu assorbito per l’organizzazione della Congregazione dei missionari vincenziani e la 
predicazione di esercizi spirituali ai sacerdoti ed ai chierici della Diocesi di Torino. La qua- 
lità della sua direzione spirituale attirò l’attenzione anche di nuove fondazioni che andava­
no costituendosi in Torino. L’Arcivescovo, Mons. Fransoni, gli affidò la direzione delle 
Suore di San Giuseppe, appena arrivate in Italia. Contribuì alla redazione delle Regole delle 
Suore di Sant’Anna. Divenne guida spirituale delle Clarisse cappuccine del nuovo 
Monastero di Santa Chiara. La marchesa di Barolo, che aveva fondato un Monastero per il 
recupero di ragazze perdute, le Suore penitenti di Santa Maddalena, lo volle come consi- 
gliere per la costituzione delle Regole e direttore dell’opera. Ma l'opera che lo caratterizza 
è la fondazione delle Suore Nazarene.

Come accade per le opere di Dio. senza averlo voluto, il 21 novembre 1865, festa della 
Presentazione di Maria, Padre Durando potè affidare alla Serva di Dio Luigia Borgiotti le 
prime postulanti della nuova Compagnia della Passione di Gesù Nazareno. Erano giovani 
che si erano rivolte a lui. perché, pur desiderose di consacrarsi a Dio. erano prive di alcuni 
requisiti canonici per entrare nelle comunità religiose. Egli diede loro il compito di servire 
i sofferenti come membra doloranti di Cristo crocifìsso, andando ad assisterli a domicilio 
giorno e notte. L'opera era innovativa ed originale, al punto che un canonico della Cattedrale 
esclamò: «Se il Padre Durando venisse a confessarsi da me, non mi sentirei in coscienza di 
assolverlo». Eppure, grazie alla carità di queste suore, che seppero stare accanto ai morenti 
con gentilezza, discrezione e fede, perché contemplavano nei sofferenti la sofferenza del 
Signore, avvennero svariate conversioni eccellenti come quella di Guido Gozzano, di Felice 
Raccagni, Sofia Graf, Annie Vivami. 

Padre Durando si spense il 10 dicembre 1880; aveva 79 anni. I suoi resti mortali sono 
tumulati significativamente in quel "santuarietto della Passione" annesso alla chiesa della 
Visitazione in Torino, dove la comunità delle Nazarene si era nutrita della devozione alla 
Passione del Signore per immettersi missionariamente nel servizio dei sofferenti.



Documentazione 1509

Il “San Vincenzo d’Italia” inginocchiato accanto ai sofferenti

Già fin dai primi giorni dopo la sua morte. Marcantonio Durando fu definito da uno dei 
suoi confratelli "il San Vincenzo d’Italia”, per l'opera intensa di apostolato vincenziano.

La sua cura amorevole la riversò in particolare nei confronti della sua Congregazione, 
in un periodo in cui alle difficoltà esterne: soppressioni, perdita dei beni, si univano quelle 
interne: smania di libertà e d'indipendenza.

Egli governò con forza e dolcezza la Comunità, moltiplicandone le opere, salvandola 
dalle leggi eversive del 1866 e restaurandone la vita religiosa.

Il secondo impegno fu quello delle Missioni sia all'estero, per cui era entrato in 
Comunità, sia delle missioni popolari. Per quanto riguarda le missioni estere si adoperò a 
diffondere la "Propagazione della Fede", ricevendo il titolo di «primo propagandista nazio­
nale della Propagazione della Fede in Piemonte e in tutta l'Italia», e a inviare missionari in 
diverse parti: ne partirono 27 per la Siria. l’Abissinia, l'America del Nord, il Brasile, la Cina. 
Inoltre, favorì la fondazione del Collegio Brignole Sale Negrone per le vocazioni missiona­
rie aggregato alla Casa della Missione di Genova.

Le missioni popolari rifiorirono in Piemonte, grazie al suo impegno e al suo zelo instan­
cabile. Le Figlie della Carità devono al suo interesse la loro prima presenza in Italia. Egli le 
mandò dove erano richieste, a partire dall'Ospedale Militare ed anche negli Ospedali di 
campo durante la guerra di Crimea e in quelle del Risorgimento, per curare i soldati feriti. 
Fondò le “Misericordie", i “Centri di ascolto e di assistenza": vi coinvolse le “Dame della 
carità”, oggi “Volontarie vincenziane". Infine, fondò la Compagnia della Passione di Gesù 
Nazareno, le Suore Nazarene, che naturalmente rimane la sua “creazione" più bella e la sua 
eredità più preziosa, per l'assistenza dei malati a domicilio, di giorno e di notte. Insomma 
lo possiamo chiamare un animatore della Famiglia vincenziana! La sua prudenza ed espe­
rienza lo fece ricercare come guida spirituale e uomo di consiglio sia dal Clero, sia dai vari 
Istituti nascenti a Torino e da laici impegnati nelle attività pubbliche.

Anima di questa azione apostolica erano l'Eucaristia, centro della sua vita sacerdotale; 
la Passione del Signore, come prolungamento e "memoriale mortis Domini": la devozione 
alla Vergine Maria; l'amore alla Chiesa e al Papa in tempi così difficili come quelli del 
Risorgimento.

Soleva ripetere: «Adoriamo nel segreto del nostro cuore i disegni di Dio che permette 
tanta trasformazione e vicende di cose e da cui a suo tempo trarrà la sua gloria, benché que­
sto tempo da noi non si possa prevedere».

Credo che queste realtà tanto amate dal Beato siano quelle che siamo chiamati ad amare 
c curare con perseveranza e fiducia lasciandoci guidare dal criterio che ci suggerisce: anche 
se a volte siamo disorientati, in questi periodi di grandi "trasformazioni", ci invita ad ado­
rare nel nostro cuore i disegni di Dio e a saperli scorgere nei segni dei tempi, nella certezza 
che Egli ne trarrà gloria. Vivere il nostro tempo con spirito di vigilanza racchiude la volontà 
di camminare alla sequela di Cristo, non piegandoci su noi stessi, come una canna che vuol 
difendersi dal vento, ma attingendo il senso del nostro esistere all’unica e sola verità, Gesù 
Cristo morto e risorto. E possibile vivere nella storia come spettatori e lasciarsi trasportare 
dai cambiamenti «adagiati in una cultura dell'intrattenimento», senza tentare di impegnarsi 
in modo reale nella costruzione di un nuovo tessuto etico, spirituale e culturale che sappia 
rinnovare innanzi tutto noi stessi e poi il mondo che ci gira attorno?

I tempi della gloria di Dio non li possiamo prevedere, ma certamente verranno. A noi 
tocca, come Marcantonio Durando e Vincenzo de’ Paoli, lavorare «con il sudore della nostra 
fronte e con lo sforzo delle nostre braccia» perché si realizzino ed avere fiducia in Dio nostro 
Padre.

p. Roberto D'Amico, C.M.
Postulatore Generale



1510 Documentazione

Umile e appassionato testimone del Vangelo

Un sacerdote piemontese dell’Ottocento era solito dire: «In Torino vi sono quattro Santi: 
Don Bosco, il Cottolengo. Don Cafasso e P. Durando». Quest’ultimo è il meno noto e sol­
tanto ora giunge agli onori degli altari. È il meno conosciuto, ma nella Torino risorgimenta­
le era apprezzato, stimato, ritenuto uomo di Dio e consigliere spirituale ricco di virtù, pru­
dente e capace di discernimento, formatore di numerosi sacerdoti, religiosi e religiose.

Sacerdote dall’intensa vita spirituale, fu soprattutto uomo di governo, esigente nel 
richiedere l’osservanza delle Regole, ma misurato ed equilibrato, con un senso della realtà 
unito ad una carità squisita e attenta soprattutto verso i più deboli, accresciuta nel tempo. I" 
lui, Provinciale per oltre 40 anni, Direttore delle Figlie della Carità, fondatore delle Suore 
Nazarene, troviamo (alla scuola di San Vincenzo de’ Paoli) l’uomo che cammina per vie 
ordinarie, semplici, nascoste, ma all’occorrenza tenaci e coraggiose, vincendo la naturale 
timidezza.

Nulla di appariscente negli 80 anni della sua esistenza. Cercò, infatti, di vivere in Cristo, 
rivestendosi delle virtù del sacerdote e di quelle caratteristiche del missionario vincenziano. 
P. Marcantonio Durando, con il suo fisico asciutto, aveva un carattere riservato e schivo, ma 
al tempo stesso cordiale, ricco di sensibilità più di quanto poteva apparire esteriormente. 
capace di attenzioni paterne e all’occorrenza materne, senza affettazione.

Al centro della sua spiritualità c’era Cristo Signore ed in modo particolare il Cristo sof­
ferente nella Passione e sulla Croce. È sul volto dolorante e stupito dell'Ecce Homo chef 
posò lo sguardo commosso e ammirato del nuovo Beato. La Passione di Cristo fu «il sU° 
rifugio, il soggetto preferito delle sue meditazioni». La raccomandava alle anime che diri­
geva spiritualmente: «Fate di tutto per avere questa devozione e per ispirarla agli altri». ln 
un’altra circostanza scriveva: «Il soggetto ordinario da meditare sia la vita, la passione e I3 
morte di Gesù Cristo». Per il Durando la Passione di Cristo è una scuola di alta spirituali® 
la schola amoris più sublime, diceva infatti: «Nella passione di Cristo troverete Furnii® 
l’obbedienza, la mansuetudine e tutte le virtù»; e alle sue figlie insegnava: «L’umiltà e'3 
carità le troverete ai piedi del Crocifisso».

La devozione alla Passione del Signore si legava alla celebrazione dell’Eucaristia e ne e® 
il suo prolungamento. Da questa fonte inesauribile di amore attingeva quotidianamente I3 
forza e la gioia. Diceva: «L’Eucaristia è il segno impareggiabile della grande e tenera carit» 
di Cristo e della sua profonda umiltà». Sentiva la Passione di Cristo come uno sprone a con­
sumare 1’esistenza totalmente per il Signore ed invogliava ad essere pronti e generosi p®'' 
servizio di Dio e dei fratelli dicendo: «Lui si è sacrificato per voi e voi sacrificatevi intera­
mente per Lui». Era guidato nella vita quotidiana dalla contemplazione del Cristo sofferente, 
ma questo non lo rendeva chiuso e triste, anzi trasmetteva a coloro che incontrava serenitàe 
pace. Si proponeva, come scriveva in una lettera «di agire sempre nella carità che tutto spera». 
Affermava: «La perfezione dell’amore di Gesù Cristo si manifesta quando non solo si sof­
frono con pazienza le contrarietà e le umiliazioni, ma con gioia e ringraziamento».

In un’altra occasione esortava: «Bisogna aver sempre presenti gli esempi della vitali 
Gesù Cristo. (...) La contemplazione di Gesù umiliato, di Gesù povero, di Gesù flagellan­
di Gesù coronato di spine, di Gesù crocifisso, cambia le sofferenze in gioia». Insegnava chi’ 
dobbiamo imparare da Gesù, che si è abbandonato nelle mani del Padre suo, a fare la volo®3 
di Dio e a vivere nell’obbedienza. Consigliava in una lettera: «Si abbandoni nelle mani^ 
Dio; non abbia altro pensiero che fare la volontà di Dio, non prevenga i consigli di Dio c®1 
pensieri e desideri sul suo avvenire. La volontà di Dio è che ella faccia con cuore, con impe­
gno, con zelo le cose, gli uffici che le vengono affidati ... Mediti bene questa grande venta- 
se ne faccia una sua norma, una sua regola, la sua vita, il suo bene. In questo consiste tutta 
la nostra santità e perfezione».



Documentazione 1511

Lui stesso ne aveva fatto lo stile della sua vita. Cercò la perfezione evangelica vivendo 
con zelo appassionato il ministero sacerdotale ordinario: la celebrazione dell’Eucaristia. il 
sacramento della Riconciliazione, la predicazione delle missioni parrocchiali, degli esercizi 
spirituali, dei ritiri e delle conferenze al Clero e nella direzione spirituale verso persone 
appartenenti a tutti i ceti sociali, accolte con disponibilità e benevolenza.

Marcantonio Durando, fedele discepolo di Vincenzo de’ Paoli, ci invita ad una santità 
umile e fiduciosa, semplice e prudente, mite e forte, vissuta nell'esercizio della carità, 
soprattutto nella fedeltà alle piccole cose della vita quotidiana, accettando le contrarietà, le 
prove e le sofferenze che si possono incontrare quando si vuole essere tenacemente coeren­
ti e fedeli con Cristo e il suo Vangelo.

In uno scritto dei 1876 raccomandava ai suoi confratelli: «La carità regni sempre fra noi, 
e governi le nostre azioni, le nostre parole e i nostri pensieri, affinché unanimi onoriamo 
sempre Gesù Cristo, e la pace del Signore sia sempre fra noi e nei nostri cuori».

Luigi Nuovo

L’amore e il dolore si abbracciano sul Calvario

L’amore e il dolore si abbracciano nel cuore di ogni figlio e figlia di San Vincenzo de' 
Paoli. Già Luisa de Marillac, la prima e la più vicina allo spirito del Fondatore, sperimentò 
ed insegnò la verità dell'amore vagliato e reso puro dal dolore. Ma del dolore bruciato dal­
l’amore di Cristo, per cui «amare e soffrire sono la stessa cosa».

Padre Durando - il primo direttore delle Figlie della Carità che, con la Beatificazione, la 
Chiesa indica come testimone e modello - alle sue figlie indicava la medesima strada, lumi­
nosa e ardua, affascinante e difficile, quella che conduce al Calvario: il monte degli amanti.

«Il Calvario è il monte degli amanti - egli diceva - e le piaghe aperte di Gesù Crocifisso 
sono il ricovero e l'abitazione delle colombe del Signore».

Chi non ama stare sul Calvario o dimorare in quelle piaghe, non sarà mai un vero aman­
te di Gesù Cristo. Poiché - incalzava il Beato - «se l’amore fu ciò che gli fece abbracciare 
la croce e lo confisse sul duro legno, se Cristo soffrì e morì per il grande amore che portava 
a ciascuno di noi, potremo noi essere indifferenti a tanta sua carità? Potremo noi non amare 
Un bene infinito, un Dio che si strugge di amore per noi?».

Non si tratta qui di una semplice e particolare devozione alla Passione del Signore - 
cosa peraltro vera - ma di una singolare capacità di capire e penetrare nel mistero insonda­
bile dell’amore di Dio, nel momento culminante della sua espressione, che è quello del 
sacrificio di Cristo portato a compimento sul Calvario.

E ritorna alla mente l'interesse assoluto ed insistente di Vincenzo e di Luisa per la santa 
umanità di Cristo, espressione massima e al contempo semplice, accessibile, persino disar­
mante, dell’amore di Dio per ogni uomo. Padre Durando - “il San Vincenzo d’Italia” - è 
stato sicuramente graziato della scienza della Croce, ma non si è sottratto alla fatica di sali­
re, giorno dopo giorno, al Calvario, dove - secondo le sue parole - soltanto gli amanti pos­
sono restare; ma gli amanti del Crocifisso, coloro cioè che non si scandalizzano della croce 
perché lì vi ritrovano la dimora e la persona desiderata: il Maestro. l’Amico, lo Sposo, il 
Signore.



1512 Documentazione

Chi teme il Calvario, dunque, e non accetta la fatica e il dolore che lo rendono familia­
re, non può comprendere l’amore di Dio, né lasciarsi amare da Lui. poiché «l’amore e il 
dolore sono la stessa cosa» soltanto contemplando il Crocifisso.

Dalla vita intensa e travagliata del Durando emergono con chiarezza alcune certezze fon­
damentali per ogni cristiano, ma in particolare per chi appartiene alla sua Famiglia spiritual*

L’amore e il servizio dei poveri sono espressione e dunque conseguenza dell’amore di 
Dio, riconosciuto, incontrato e amato sul Calvario: il luogo della sua glorificazione.

L’amore e la cura per l’Eucaristia sono segno di un vero interesse per l’umanità di 
Cristo, oggi ancora presente tra noi e per noi. Tutto, in buona sostanza, prende l’avvio d* 
Cristo ed ogni cosa, ogni azione ha significato e compimento soltanto in Lui. Tutto si muo** 
nell’esperienza del dolore abbracciato e vinto dall’amore. Tutte le nostre opere devono esse- 
re in funzione della evangelizzazione dei poveri. Chi appartiene a Cristo e dimora con Lu1 
sul “monte degli amanti”, si muove missionariamente. Sempre e in ogni caso.

I.C.

Quella novena recitata per impetrare la grazia

La Postulazione subito dopo il riconoscimento dell'eroicità delle virtù presentò all3 
Congregazione delle Cause dei Santi una guarigione riguardante la signora Stella Volt*111 
Ingianni, nata nel 1903 e morta il 10 settembre scorso.

La suddetta Signora, nel 1929, ebbe una prima gravidanza che fu possibile portare a ter 
mine col ricorso al forcipe. Tre anni dopo - era il 28 novembre 1932 - una seconda gravi- 
danza si concluse con un parto che avvenne nella propria casa. Tutto sembrava normale, m3 
appena 3-4 ore dopo la signora avvertì «cefalea e disturbi della vista, cui seguirono convul­
sioni diffuse con trisma e morsi alla lingua, difficoltà respiratoria e cianosi. Vi era inolio’ 
febbre sui 38° C ed elevata albuminuria».

Nelle ore successive le convulsioni si ripeterono con chiari segni di insufficienza cardia­
ca e di edema polmonare, con la conseguenza che la paziente apparve in condizione di tota­
le incoscienza, pur dibattendosi con forza, colla bocca sanguinante e con respiro a gemite­

li prof. Alessandro Vaccari, che già aveva assistito al parto, trovò la signora in coff3 
eclampico, successivamente confermato dal prof. Giuseppe Ingianni, padre dell'ammalata- 
e dai medici, dott. Melanio Laugeri e prof. Ferdinando Micheli, entrambi chiamati a con­
sulto dai familiari. La stessa diagnosi fu confermata dal prof. Ercole Cova e dal doti. Carlo 
Fino.

Furono messe in atto tutte le terapie di cui a quel tempo si era a conoscenza: salasso- 
ipodermoclisi, iniezioni endovenose e sottocutanee di calcio, magnesio, veratron viridis- 
morfina, ecc.

Persistendo lo stato gravissimo della paziente fu tentata, come "ultima ratio”, la pun­
tura lombare senza esito ed effetto.

Le convulsioni si ripeterono a intervalli ravvicinati, sempre permanendo lo stato di inco­
scienza, mentre apparivano sempre più evidenti i segni di insufficienza cardiaca e di eden'3 
polmonare. In tale situazione non potè essere espressa che una prognosi infausta a breve sca­
denza. tanto che si procedette ad amministrare all'inferma l'Unzione degli Infermi.



Documentazione 1513

Suor Irene Caulo, religiosa professa delle Suore Nazarene, Istituto fondato dal P. 
Durando, infermiera diplomata, incaricata dell’assistenza agli ammalati a domicilio, la sera 
del 28 novembre 1932, verso le ore 19, sostituì la consorella suor Veronica Trivari al capez­
zale della signora. La trovò in condizioni disperate: i medici avevano interrotto ogni cura 
Perché ormai avevano perduto la speranza di poterla strappare alla morte.

Per tutta la notte le condizioni dell'inferma rimasero gravissime, tanto che se ne teme­
va il decesso da un momento all’altro.

A partire dalla mezzanotte suor Irene decise di fare una novena di 9 ore per chiedere il 
"miracolo" tramite l’intercessione del venerato Fondatore P. Marcantonio Durando ed inco­
minciò a pregarlo, invitando anche il padre dell’inferma prof. dott. Ingianni a fare altrettanto.

Verso le prime ore del mattino notò qualche segno di un incipiente miglioramento. Verso 
'e ore 7 prese il suo posto ancora suor Veronica, alla quale raccomandò di pregare il P. 
Durando per la guarigione dell'inferma. Quindi andò ad assistere la Santa Messa, conti­
nuando la novena.

Alle ore 9, in coincidenza con la fine della novena di 9 ore, l’inferma si svegliò dal 
noma, aprì gli occhi, riconobbe il padre, chiese che cosa era successo, le scomparve la cia­
nosi e potè deglutire alcuni cucchiaini di latte.

Alle 18 era completamente cosciente e nel giro di 2-3 giorni riacquistò un aspetto nor­
male.

Su questa guarigione, dal 20 ottobre al 9 dicembre 1936. si svolse in Torino il Processo 
mformativo diocesano. Nel corso di esso furono celebrate 19 sessioni per l’ascolto di 12 
testimoni e due medici periti “ab ispectione". La Congregazione delle Cause dei Santi con 
decreto del 13 gennaio 1995 ne riconobbe la validità giuridica.

La Consulta dei Medici della stessa Congregazione in data 19 febbraio 2001 constatò la 
guarigione della signora come «repentina, completa, stabile e per la scienza medica inspie­
gabile».

Il 12 ottobre dello stesso anno si tenne il Congresso dei Consultori Teologi e il 20 
novembre seguente si tenne la Sessione Ordinaria dei Padri Cardinali e Vescovi.

E in ambedue le Riunioni sia dei Consultori, sia dei Cardinali e Vescovi, al dubbio se 
fosse un miracolo ottenuto divinamente, fu data una risposta affermativa.

Avendogli presentato un'accurata relazione del Cardinale Prefetto della Congregazione 
delle Cause dei Santi su questi fatti, il Santo Padre Giovanni Paolo 11 ha ratificato con il suo 
assenso i voti della Congregazione, dando disposizione che si preparasse il decreto sul pre- 
^etto miracolo il 20 dicembre 2001.

R.D.A.

«Abbiamo perduto un padre acquistiamo un protettore in Cielo»

Il Superiore provinciale p. Giovanni Torre, alla morte di Marcantonio Durando, scrive­
va alla comunità vincenziana queste testuali parole: «Abbiamo perduto un padre, ma nutria­
mo fiducia di avere acquistato un protettore in Cielo». Nello stesso tempo dava disposizio­
ni perché si raccogliessero «il più presto che si possa, affinché non si perdano, le notizie più 
particolari della vita di lui e degli esempi singolari di virtù che ci ha lasciato ... ». Appena



1514 Documentazione

otto anni dopo, nel 1888, uscì la prima biografia scritta dal p. Francesco Martinengo, C.M 
Solo però nel 1928, superando un malinteso sentimento di umiltà comunitaria e una pretesa ( 
mancanza di mezzi, fu dato inizio al Processo ordinario. La validità dei due Processi, l’or­
dinario e l’apostolico, fu riconosciuta, con decreto dell’allora Sacra Congregazione dei Riti, 
il 1° luglio 1951. Nel processo ordinario, furono esaminati 33 testi, tutti "de visu"; e nel­
l’apostolico 15: 5 detti “de visu” e 10 “de auditu a videntibus”.

Le varie vicende complesse che il Beato ha vissuto in prima persona, come l’amicizia 
con il re Carlo Alberto e con Mons. Luigi Fransoni, Arcivescovo di Torino, il movimento del-  
l’unità d’Italia, gli atteggiamenti avuti dal fratello generale dell’esercito piemontese nei con­
fronti del Papa Pio IX, il rifiuto dei Sacramenti al conte Santarosa, i rapporti con i due Istituti 
di Madre Verna e di suor Clarac, fecero sì che si rallentasse l'iter processuale richiedendo un 
maggiore approfondimento delle prove esigilo nel 1971 dal Congresso Particolare dei 
Teologi, attraverso la preparazione del “Summarium storicum addictionale”. Così il 21 set­
tembre 1978, nel secondo Congresso Particolare, fu riconosciuta l'eroicità delle sue virtù.

1 Padri Cardinali e Vescovi esaminarono la “Positio" il 27 marzo 1979 e compiuti gli  
ultimi approfondimenti il 20 giugno 2000, in una seconda sessione Ordinaria, dichiararono 
che il Servo di Dio ha esercitato in grado eroico le virtù. Il Santo Padre Giovanni Paolo II 
ha ratificato il giudizio dei Teologi e dei Padri promulgando il decreto sull'eroicità delle 
virtù il 1° luglio 2000.

R.D.A.



Documentazione 1515

L’unità profonda
di un Pontificato realmente universale

Mercoledì 16 ottobre, l’Università Cattolica polacca di Lublino ha conferito al Card. Camillo Ruini, 
Vicario Generale di Sua Santità per la Diocesi di Roma e Presidente della Conferenza Episcopale 
Italiana, la laurea honoris causa «per le sue ricerche scientifiche nel campo della teologia e della 
filosofia e per le sue molteplici attività ecclesiali, nell’apertura ai segni dei tempi nonché nell’as­
soluta identificazione con la Chiesa di Cristo sotto la guida di Giovanni Paolo II».
Pubblichiamo il testo della lectio magistralis tenuta dal Cardinale in questa occasione.

Eminenze ed Eccellenze Reverendissime, Magnifico Rettore, Autorità accademiche, 
chiarissimi Professori, illustri e gentili Ospiti, sono profondamente onorato di ricevere la 
laurea honoris causa di questa eletta Università e mi rendo ben conto che un tale onore - di 
cui con tutto il cuore vi ringrazio - assai più che alla mia modesta persona va all’ufficio che 
mi è affidato di Vicario del Santo Padre Giovanni Paolo II per la Diocesi di Roma.

Uno speciale ringraziamento va all’Arcivescovo Metropolita, Monsignor Józef Miro
slaw Zyciriski, e al professor Rocco Buttiglione, ministro della Repubblica Italiana, per le 
parole tanto benevole e lusinghiere con le quali hanno voluto motivare il conferimento di 
questa laurea.

La persona e la missione di Giovanni Paolo II saranno il tema su cui cercherò di riflet­
tere con voi svolgendo questa mia lezione. Mi hanno spinto a questa scelta molteplici ragio­
ni: la data di oggi, 16 ottobre 2002, XXIV anniversario dell’inizio del suo Pontificato, 
l’Università stessa che mi conferisce questa laurea, nella quale il Santo Padre tanto a lungo 
ha insegnato, ma ancor più il sentimento filiale che mi unisce alla sua persona e la medita­
ta convinzione che il suo Pontificato offre una decisiva chiave di lettura per comprendere la 
situazione storica e spirituale degli anni che stiamo vivendo e la missione attuale della 
Chiesa.

Provo non poco imbarazzo e timore a parlare di Giovanni Paolo II davanti a voi, che 
conoscete tanto profondamente la sua persona e il suo pensiero, avendolo avuto per molti 
anni come apprezzatissimo Maestro e Collega. Oggetto diretto della mia riflessione saranno 
comunque questi 24 anni di Pontificato e non il periodo precedente nel quale egli insegna­
va qui a Lublino, sebbene l’esperienza e la riflessione di quel periodo siano di estrema 
importanza per il successivo Pontificato. Pur dentro a questi limiti, non potrò evidentemen­
te svolgere una trattazione organica e completa, ma mi limiterò ad indicare qualche linea di 
un quadro che si presterebbe a sviluppi e approfondimenti di ben altro respiro.

Ho scelto come titolo "L'unità profonda di un Pontificato realmente universale”. Per 
mettere un poco di ordine in ciò che sto per dire sono costretto a prendere in esame uno dopo 
l’altro alcuni aspetti fondamentali della personalità e dell’opera di Giovanni Paolo 11, ma 
vorrei sottolineare fin dall'inizio che essi sono intimamente uniti e coerenti tra loro - diver­
samente da quel che a volte affermano osservatori superficiali - tanto che, se fosse possibile, 
sarebbe meglio presentarli tutti insieme.

1. La comprensione dell'uomo in Gesù Cristo

Un primo elemento qualificante del Pontificato di Giovanni Paolo II si può individuare 
nella comprensione che egli ha dell’uomo in Gesù Cristo. Nella sua prima Enciclica, 
Redemptor hominis (n. 8), egli desume dal Concilio Vaticano II (Gaudium et spes, 22) il 
principio fondamentale che «con la sua Incarnazione, ... il Figlio stesso di Dio si è unito



1516 Documentazione

in certo modo ad ogni uomo». Poco dopo, nell’Enciclica Dives in misericordia (n. 1), svi­
luppa per così dire questo principio contestando e superando in radice la contrapposizione 
tra antropocentrismo e teocentrismo. E bene rileggere questo testo profondo e veramente 
programmatico: «Quanto più la missione svolta dalla Chiesa si incentra sull’uomo, quanto 
più è, per così dire, antropocentrica, tanto più essa deve confermarsi e realizzarsi teocentri- 
camente, cioè orientarsi in Gesù Cristo verso il Padre. Mentre le varie correnti del pensiero 
umano nel passato e nel presente sono state e continuano ad essere propense a dividere e 
perfino a contrapporre il teocentrismo e l’antropocentrismo, la Chiesa invece, seguendo il 
Cristo, cerca di congiungerli nella storia dell’uomo in maniera organica e profonda. E que­
sto è anche uno dei principi fondamentali, e forse il più importante, del magistero dell’ulti­
mo Concilio».

In effetti, la contrapposizione tra teocentrismo e antropocentrismo caratterizza da seco­
li la storia del pensiero e gran parte degli sviluppi della civiltà occidentale. A partire dalla 
cosiddetta “svolta antropologica”, la rivendicazione del primato del soggetto umano, della 
sua autonomia e della sua libertà è stata spesso intesa in alternativa al primato di Dio, con­
ducendo alla progressiva esclusione di Dio stesso dalla realtà della nostra vita, e finalmente 
alla sua esplicita e programmatica negazione.

La risposta di coloro che si proponevano giustamente di conservare e difendere il pri­
mato di Dio è rimasta a sua volta troppo spesso prigioniera della medesima contrapposizio­
ne, non riuscendo quindi a far propri in misura adeguata i grandi sviluppi positivi che deri­
vavano progressivamente dalla “svolta antropologica”, sui diversi piani filosofico, artistico, 
scientifico, giuridico, politico, economico,... Così la divaricazione tra teocentrismo e antro­
pocentrismo ha finito con l’assumere i pericolosi connotati di un divorzio tra la fede e la cul­
tura e dal teocentrismo è stata non di rado fatta derivare un’affrettata e non abbastanza giu­
stificata interpretazione unilateralmente negativa, per non dire catastrofica, dell’intera storia 
moderna.

I tentativi di superare tale divorzio, messi in atto anche in ambito cattolico soprattutto 
dopo il Concilio Vaticano II, hanno purtroppo dato luogo a una ricezione talvolta non abba­
stanza critica della “svolta antropologica”, con rischi per l’integrità della fede. Tra di essi, 
quelli che si ispiravano al marxismo hanno inoltre paradossalmente perseverato in un’inter­
pretazione assai negativa della storia dell’Occidente.

L’approccio di Giovanni Paolo II è invece profondamente diverso: egli supera in radice 
la contrapposizione tra teocentrismo e antropocentrismo e lo fa non attenuando i connotati 
dell’identità cristiana, ma al contrario fondandosi sul centro stesso della nostra fede, Gesù 
Cristo, nel quale divinità e umanità sono inseparabilmente congiunte. Dietro questo aggan­
cio teologico sta chiaramente tutta la riflessione filosofica e antropologica sviluppata da 
Karol Wojtyla sulla cattedra di etica di questa Università, in stretto rapporto con il tomismo 
autentico e in dialogo con la fenomenologia, particolarmente di Max Scheler.

E assai significativo il fatto che Giovanni Paolo II considera la congiunzione “organica 
e profonda” di teocentrismo ed antropocentrismo nella storia dell’uomo come parte essen­
ziale della missione della Chiesa e come il principio forse più importante del magistero del 
Concilio Vaticano IL Viene indicata così, nella maniera più impegnativa e autorevole, la via 
per superare il divorzio tra la fede cristiana e la cultura del nostro tempo ed anche per far 
uscire la civiltà a cui apparteniamo dalle aporie nelle quali minaccia di arenarsi.

Oggi, a distanza di ormai 22 anni dalla pubblicazione della Dives in misericordia e dopo 
tutte le trasformazioni e gli sconvolgimenti che hanno segnato questo arco di tempo, la que­
stione centrale sembrerebbe non essere più quella del rapporto tra teocentrismo e antropo­
centrismo, ma piuttosto quella della crisi dello stesso antropocentrismo, provocata dalla ten­
denza a ridurre il soggetto umano a una componente della natura, negando sostanzialmente 
la sua specificità e la sua trascendenza. Si tratta in realtà di una tendenza presente fin dal-



Documentazione 1517

l’antichità, ma che negli ultimi decenni ha preso nuovo vigore, pretendendo di imporsi come 
il risultato dei progressi della neurofisiologia e delle cosiddette “scienze cognitive".

In questo contesto parzialmente nuovo diventa però semmai ancora più necessaria e 
benefica quella valorizzazione e difesa del soggetto umano, nella concretezza della sua esi­
stenza personale e sociale, che è una dimensione fondamentale del Pontificato di Giovanni 
Paolo II. Così, anzi, emerge più chiaramente quanto sia fragile e privo di fondamento un 
antropocentrismo staccato dal teocentrismo - è impossibile infatti fondare la trascendenza 
del soggetto umano in un universo che non abbia alla sua origine il Dio trascendente - e 
parimenti si rivela inconsistente il pregiudizio che la Chiesa sarebbe nemica dell’umanesi­
mo, quando ne è invece il più sicuro presidio. L’Enciclica Fides et ratio, con la sua vigoro­
sa riaffermazione del valore dell’intelligenza umana, e in particolare con la coraggiosa ripro- 
posizione della questione del fondamento ultimo della verità e della conoscenza - sfidando 
un divieto diffuso nel pensiero contemporaneo -, ma anche con le sue numerose aperture 
agli sviluppi attuali del sapere, delinea i percorsi di una riflessione credente che voglia rac­
cogliere le maggiori sfide e opportunità della cultura di oggi.

Il magistero di Giovanni Paolo II non si è certo limitato, però, alle questioni teoretiche. 
Ha approfondito invece con uguale impegno le dimensioni del!'agire umano e i criteri etici 
che devono reggerlo. Fondamentale a questo proposito è l’Enciclica Veritatis splendor, che 
mette in luce il legame costitutivo tra verità e libertà e in concreto la determinatezza dei con­
tenuti delle norme etiche, favorendo così una seria e non velleitaria formazione delie coscien­
ze. Le voci critiche che hanno visto in questa Enciclica soltanto una rivendicazione della 
legge morale oggettiva non colgono la sua intenzione di fondo, che è piuttosto quella di man­
tenere nella loro intima e originaria connessione i due poli della coscienza e della verità, della 
libertà e della legge, in ultima istanza del soggetto e dell’oggetto, superando quella loro sepa­
razione che li impoverisce entrambi e rappresenta uno degli scogli più pericolosi su cui può 
naufragare il cammino dell’umanità dei nostro tempo. La chiara riaffermazione che la rivela­
zione e la fede abbracciano a pieno titolo le norme morali impedisce a sua volta di separare 
l’ordine etico dall’ordine della salvezza, mostrando invece che «proprio sulla strada della vita 
morale è aperta a tutti la via della salvezza» (Veritatis splendor. 3).

2. L’attualità storica nella luce della Provvidenza
Fin dalla sua prima Enciclica, in rapporto all'affermazione che l'uomo «è la prima e fon­

damentale via della Chiesa», Giovanni Paolo II ha sottolineato che «non si tratta dell'uomo 
“astratto”, ma reale,... “concreto”, “storico”», dell'uomo «nella piena verità della sua esisten­
za, del suo essere personale ed insieme ... comunitario e sociale - nell'ambito della propria 
famiglia, ... di società e di contesti tanto diversi, ... della propria Nazione, o popolo .... nel­
l’ambito di tutta l’umanità» (Redemptor hominis. 13-14). In questa prima Enciclica, e poi via 
via nei testi successivi, egli ha messo in pratica un tale orientamento individuando puntual­
mente le condizioni effettive in cui l'umanità vive, le minacce che pesano su di lei, le sfide che 
è chiamata ad affrontare. Lo ha fatto dedicando pari attenzione a quella prima e fondamenta­
le cellula della società e della Chiesa che è la famiglia come ai grandi fenomeni che investo­
no l’umanità intera e come anche alle peculiari situazioni dei diversi popoli e Continenti.

Vorrei richiamare qui almeno un esempio concreto: la lettura della nuova situazione pro­
dottasi con la caduta della “cortina di ferro" e dei regimi comunisti dell'Europa Centrale e 
Orientale, che Giovanni Paolo 11 ha sviluppato nel cap. Ili dell'Enciclica Centesimus annus. 
dedicato all’anno 1989. Ciò che più colpisce in questa lettura è la straordinaria capacità di 
coniugare un robusto e penetrante realismo storico con lo sguardo della fede, che sa discer­
nere nella trama degli eventi la presenza decisiva di Dio e la forza rinnovatrice delle istanze 
spirituali e morali.



1518 Documentazione

Così, in questi 24 anni di Pontificato. Giovanni Paolo II in molteplici occasioni ha dimo­
strato di saper davvero cogliere i segni dei tempi e il loro incessante mutare, con grande 
libertà e capacità di anticipo rispetto alle opinioni più diffuse. Coerentemente, egli ha potu­
to non limitarsi a registrare e interpretare gli eventi dopo che erano accaduti, ma influire sul 
loro corso, orientandoli verso l’autentico bene dell’uomo.

Proprio perché intimamente consapevole che la Provvidenza di Dio tiene nelle proprie 
mani tutte le vicende umane e può influire dal di dentro sul cuore di ogni uomo, Giovanni 
Paolo II mette in pratica personalmente e propone a tutta la Chiesa il ricorso alla preghiera, 
di fronte ai mali e ai pericoli di diversa origine e natura che gravano sull’umanità sofferen­
te e peccatrice. Vorrei ricordare qui la "grande preghiera per l’Italia”, che egli ha indetto nel 
1994. in un momento particolarmente diffìcile della vita del mio Paese, e parimenti la pre­
ghiera per la pace, alla quale egli ora tutti ci chiama.

Tra gli interpreti e commentatori degli avvenimenti politici e culturali, ricorre talvolta, a 
proposito di Giovanni Paolo II. l'espressione “un Papa geo-politico": vuol essere un ricono­
scimento dell’ampiezza delle sue vedute e del ruolo che egli svolge a livello mondiale, ma può 
anche sottintendere una lettura prevalentemente politica del suo Pontificato, che non ne 
coglierebbe il senso più vero. La realtà è un'altra: proprio la prospettiva di fede teologale nella 
quale egli concepisce e sviluppa ogni suo intervento e presa di posizione è la prima sorgente 
della sua capacità di fare storia. Una qualifica che indica meglio il suo ruolo effettivo è perciò 
quello di guida morale e spirituale dell'umanità, a patto di non interpretare queste parole in 
un senso astrattamente moralistico o spiritualistico, che non renderebbe ragione della sua 
capacità di cogliere la complessità degli eventi e di incidere sul loro corso concreto.

3. La costruzione della casa comune europea

Nel contesto della sollecitudine universale per tutti i popoli e i Continenti, una davvero 
speciale attenzione all’Europa attraversa tutti questi 24 anni di Pontificato ed ha evidenti 
radici nell’esperienza storica che Giovanni Paolo II ha vissuto qui in Polonia. Anzi, la sua 
riflessione sull’Europa aveva già trovato espressione anche in un saggio pubblicato in lin­
gua italiana prima della sua elezione a Successore di Pietro1. Caratteristica fondamentale di 
questa riflessione è quella dell’unità del Continente europeo: un’unità culturale e spirituale 
prima ancora che geografica, ed evidentemente prima che economica e politica. Aver cre­
duto in questa unità ed averla instancabilmente promossa, anche quando essa sembrava esu­
lare da ogni attuale possibilità storica, è un aspetto saliente del magistero, realmente profe­
tico, di questo Pontefice.

La rivendicazione dell’unità va di pari passo con la chiara consapevolezza della plura­
lità degli apporti che sono alla base della civiltà europea e con la sincera volontà di valoriz­
zare armonicamente ciascuno di essi. Fondamentale, a questo proposito, è la sottolineatura 
delle due grandi correnti di tradizioni cristiane, quella orientale e quella occidentale, alle 
quali si connettono due diverse ma profondamente complementari forme di cultura: sono 
questi i due “polmoni” con i quali anche oggi l’Europa deve respirare.

In questa ottica, l'unità economica e politica che ha cominciato a realizzarsi tra le 
Nazioni dell'Europa Occidentale poco dopo la fine della seconda guerra mondiale è stata 
sempre vista da Giovanni Paolo II con grande favore, a condizione però di non essere ripie­
gata su se stessa e di non sottintendere una divisione permanente del Continente europeo. 
Nella nuova situazione creatasi con gli eventi del 1989, l’allargamento dell’Unione Europea 
alle Nazioni che ne erano rimaste escluse per le vicende della guerra fredda è diventato una 
priorità non eludibile, sulla quale il Papa continuamente insiste.

K. Wojtyla. Una frontiera per l'Europa: dove?, in Vita e Pensiero 61/4-6 ( 1978). 160-168.



Documentazione 1519

Il nuovo ordinamento istituzionale dell’Unione Europea, a cui sta lavorando la 
Convenzione istituita al Vertice di Laeken, richiede d’altronde che siano meglio esplicitati 
gli obiettivi della costruzione europea e i valori su cui essa deve basarsi, con la franca denun­
cia di quella “ingiustizia” ed “errore di prospettiva” che è. come ha detto Giovanni Paolo II 
nel discorso al Corpo Diplomatico del 10 gennaio 2002, «la marginalizzazione delle reli­
gioni», purtroppo manifestatasi in varie occasioni, a proposito del riconoscimento sia delle 
radici cristiane della cultura e società europea sia dell’indole propria e dei diritti originari 
delle diverse comunità religiose: riconoscimento che non contrasta affatto con le esigenze di 
una laicità rettamente intesa delle istituzioni europee.

In effetti, per servire veramente alla costruzione della “casa comune europea”, il nuovo 
ordinamento istituzionale dovrà riconoscere e tutelare quei valori - incentrati sulla dignità 
inviolabile della persona umana - che costituiscono il patrimonio più prezioso dell’umane- 
simo europeo: è questa l’unica via per realizzare un’Europa dei popoli, e non soltanto dei 
mercati o delle istituzioni, sulla base del principio di sussidiarietà che consente al genio 
delle singole Nazioni di non annullarsi in una innaturale omologazione ma di dare il proprio 
apporto originale al bene di tutti.

Non possiamo limitarci però ad attendere che tutto ciò sia realizzato dai responsabili isti­
tuzionali e politici: occorre invece quell’impulso che può venire dai popoli stessi, e dalle 
Chiese in essi. Consentitemi perciò di leggere le parole che Giovanni Paolo li ha scritto su 
questo argomento ai Vescovi italiani il 6 gennaio 1994 e che penso possano valere per la 
Polonia non meno che per l’Italia: «Sono convinto che l’Italia come Nazione ha moltissimo 
da offrire a tutta l’Europa. Le tendenze che oggi mirano ad indebolire l’Italia sono negative 
per l’Europa stessa e nascono sullo sfondo della negazione del Cristianesimo. In una tale pro­
spettiva si vorrebbe creare un’Europa, e in essa anche un’Italia, che siano apparentemente 
“neutrali” sul piano dei valori, ma che in realtà collaborino alla diffusione di un modello 
postilluministico di vita. Ciò si può vedere anche in alcune tendenze operanti nel funziona­
mento di istituzioni europee. Contro l’orientamento di coloro che furono i padri dell’Europa 
unita, alcune forze, attualmente operanti in questa comunità, sembrano piuttosto ridurre il 
senso della sua esistenza e della sua azione ad una dimensione puramente economica e seco- 
laristica. All’Italia, in conformità alla sua storia, è affidato in modo speciale il compito di 
difendere per tutta l’Europa il patrimonio religioso e culturale innestato a Roma dagli 
Apostoli Pietro e Paolo». Queste parole sono una importantissima linea-guida per tutti noi.

4. La Chiesa al seguito di Cristo per la redenzione dell'uomo

Il soggetto storico nel quale si incarnano attraverso i secoli la presenza salvifica del Dio 
trinitario e l’opera della redenzione dell’uomo è chiaramente la Chiesa. Giovanni Paolo II, in 
armonia con le strutture di fondo della sua esperienza, della sua riflessione e del suo Magistero, 
mostra una certa predilezione per la formulazione della Gaudium et spes (n. 76) secondo la 
quale la Chiesa «è insieme il segno e la salvaguardia del carattere trascendente della persona 
umana», che egli pone anche in esergo alla sua principale opera filosofica. Persona e atto.

Proprio per essere un tale segno e una tale salvaguardia, la Chiesa deve essere integral­
mente fedele al suo unico Signore: la sollecitudine per questa fedeltà caratterizza tutto l’at­
tuale Pontificato, sul piano della dottrina teologica ed etica come su quello della prassi 
ecclesiale, e da questa medesima sollecitudine di fedeltà nasce ciascuna di quelle scelte che 
talvolta vengono percepite come divergenti e tra loro poco compatibili.

In concreto, l’affermazione senza reticenze o ambiguità dell’universale ruolo salvifico 
di Gesù Cristo e della Chiesa, come anche dei contenuti dell’etica cristiana, si accompagna 
all’umile richiesta di perdono per le colpe dei figli della Chiesa e a quella ricerca di dialogo 
a tutto campo, di pace e di collaborazione tra tutte le religioni che è simboleggiata dai due



1520 Documentazione

grandi incontri di Assisi. In realtà, il compito di essere promotrice di fraternità e di pace, 
senza frontiere, corrisponde all’indole propria e all'evento fondante della fede cristiana: 
Gesù Cristo e il suo Vangelo. Questo compito, inoltre, non viene affatto svolto da Giovanni 
Paolo II sulla base di un’artificiale omologazione che snaturi e svilisca le religioni concre­
tamente esistenti, mettendo tra parentesi le loro differenze, ma al contrario rispettando que­
ste differenze e componendole nel quadro di un’autentica libertà religiosa, come è intesa e 
proclamata nella Dichiarazione conciliare Dignitatis humanae.

Parimenti, in conformità alla sua missione di Pastore universale, Giovanni Paolo II lavo­
ra instancabilmente per l'unità interna della Chiesa Cattolica e lo fa non in maniera solita­
ria ma promuovendo e valorizzando le varie istanze della comunione, in particolare la col­
legialità episcopale. Così, dopo il Concilio Vaticano II, va man mano profilandosi una forma 
concreta del rapporto tra Episcopato e Primato che non è semplicemente riconducibile a 
quelle del Primo o del Secondo Millennio dell’era cristiana - che hanno posto l’accento 
rispettivamente sull’Episcopato o sul Primato - ma cerca una più profonda sinergia, nella 
quale siano entrambi pienamente valorizzati.

La sollecitudine per l’unità interna della Chiesa Cattolica si sposa, in Giovanni Paolo II. 
con il più strenuo impegno per ristabilire l’unità delle confessioni cristiane. È un impegno 
che scaturisce dalla sua volontà di attuare integralmente i grandi insegnamenti del Concilio 
Vaticano li, e ancor più radicalmente dalla preghiera di Gesù per i credenti, «perché tutti 
siano una sola cosa. Come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi una cosa sola» 
perché il mondo creda che tu mi hai mandato» (Gv 17,20-21): una preghiera che Giovanni 
Paolo II sente come un personale e ineludibile imperativo. Così inteso, l’impegno ecumeni­
co non può mai essere in conflitto con l’adesione alla verità di Cristo e con le esigenze di 
autentica unità della sua Chiesa.

Tutta la cura che questo Pontefice dedica alla Chiesa è intrinsecamente orientata alla 
missione e all’evangelizzazione, sulla base della precisa consapevolezza che solo in Gesù 
Cristo si realizza la salvezza dell’uomo. Così l’Esortazione Apostolica Evangelii nuntiandi 
di Paolo VI ha trovato in Giovanni Paolo II la più feconda, creativa e instancabile attuazio­
ne, esplicitata nei suoi fondamenti dottrinali ed orientamenti storici e pastorali particolar­
mente attraverso l’Enciclica Redemptoris missio, ma anzitutto realizzata personalmente con 
la quotidiana predicazione, con i Viaggi Apostolici nel mondo intero e, nella maniera più 
profonda, con il dono di se stesso per la causa del Vangelo.

In qualità di suo Vicario per la Diocesi di Roma sono poi diretto testimone dell'opera di 
evangelizzazione che Giovanni Paolo II compie nella Chiesa di cui è Vescovo. Sono 301. su 
un totale di 335, le parrocchie che egli ha personalmente visitato. I sacerdoti e i seminaristi, 
i religiosi e le religiose, i giovani e in particolare gli studenti universitari, i lavoratori, gli 
ammalati sono tutti oggetto specifico della sua attenzione pastorale, sempre in una prospet­
tiva di impulso all’evangelizzazione. Ma soprattutto due grandi iniziative hanno caratteriz­
zato il suo Episcopato romano: la prima è il Sinodo diocesano, incentrato sulla comunione 
e la missione, che è stato, secondo la parola stessa del Papa, una grande scuola pratica del­
l’ecclesiologia del Concilio Vaticano II. Dal Sinodo è sgorgata la “Missione cittadina”, svol­
tasi nei tre anni di preparazione al Grande Giubileo in sintonia con le indicazioni pastorali 
della Lettera Apostolica Tertio Millennio adveniente. A partire dall'insegnamento concilia­
re della Chiesa come Popolo di Dio e della Chiesa per sua natura missionaria, il Papa ha 
voluto la “Missione cittadina” non semplicemente come “missione al popolo”, ma piuttosto 
come “Popolo di Dio in missione”: in concreto i laici delle parrocchie, delle associazioni e 
movimenti, insieme ai preti di Roma e alle comunità di vita consacrata, si sono fatti corag­
giosamente missionari presso le famiglie, le scuole, i luoghi di lavoro, gli ospedali e nelle 
più diverse situazioni di vita. Ora la Diocesi di Roma cerca di rendere permanente questo 
impegno a mettere concretamente in atto la nuova evangelizzazione, ispirandosi alle idee­
guida della Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte.



Documentazione 1521

5. Il testimone e il suo segreto

Non è possibile terminare una riflessione sul Pontificato di Giovanni Paolo II senza 
interrogarsi sulla fonte del suo dinamismo e dell’efficacia della sua testimonianza. La rispo­
sta non è difficile, per chiunque abbia con lui consuetudine di lavoro e di vita. E sufficiente 
infatti vedere il Papa immerso nella preghiera, anche nei brevi momenti del ringraziamento 
dopo una Messa celebrata in una parrocchia romana, oppure nel corso di un viaggio in aereo 
o in elicottero, per comprendere come l'unione con Dio sia per lui veramente lo spontaneo 
respiro dell'anima e il segreto della sua continua donazione. Del resto, anche chi lo accosta 
al di fuori di una prospettiva di fede avverte facilmente e spesso riconosce con parole espli­
cite l’esistenza in lui di questa dimensione segreta.

Mi sia consentito richiamare due riferimenti precisi, che mostrano come la dedizione a 
Dio in Giovanni Paolo II abbia un carattere realmente totale. Il primo è il motto “totus tuus", 
che significa l'appartenenza filiale alla Madre del Signore, il secondo sono le parole «la 
Santa Messa è in modo assoluto il centro della mia vita e di ogni mia giornata», che il Papa 
ha pronunciato il 27 ottobre 1995 al Simposio della Congregazione per il Clero nel trenten­
nale del Decreto Presbyterorum Ordinis.

E opinione comune, e ben fondata, che Giovanni Paolo II sia un grandissimo comuni­
catore: lo è però nel senso che egli vive fino in fondo, e perciò impersona ed esprime, ciò 
che comunica; non certo invece nel senso di una semplice, anche se abile e raffinata, rap­
presentazione esteriore. I giovani soprattutto sembrano avvertire questa sua autenticità nel 
comunicare, come testimoniano specialmente quegli straordinari appuntamenti di evange­
lizzazione, nati dal cuore e dall'intelligenza credente di Giovanni Paolo 11. che sono le 
Giornate Mondiali della Gioventù: è ben vivo nella mia memoria quel semplice gesto di agi­
tare il bastone con cui il Papa commosse ed entusiasmò i ragazzi di Manila.

Se però vogliamo scavare più in profondità dentro al segreto di Giovanni Paolo II. ci 
sono di aiuto soprattutto le parole che il Cardinale Wojtyla ha scritto nel poema Stanislaw e 
che il suo Segretario. Monsignor Stanislao Dziwisz, ha citato qui all’Università di Lublino, 
quando fu a lui conferita la laurea honoris causa, il 13 maggio 2001. nel ventesimo anni­
versario dell'attentato alla vita del Papa: «Se la parola non ha convertito, sarà il sangue a 
convertire». È questo il senso radicale nel quale Giovanni Paolo II è testimone del Vangelo 
e porta ogni giorno a compimento il suo sacerdozio, specialmente in questo tempo in cui gli 
è dato di offrire insieme a Cristo una sofferenza che non limita ma potenzia la sua missione 
di Servo dei servi di Dio.

Grazie per il vostro paziente ascolto e grazie soprattutto per la laurea che avete avuto la 
bontà di conferirmi.

* Camillo Card. Ruini
Vicario Generale di Sua Santità

per la Diocesi di Roma
Presidente della Conferenza Episcopale Italiana



1522 Documentazione

Nota pastorale della Conferenza Episcopale Umbra

Le Chiese in Umbria e i giovani

PARTE PRIMA
IL CONVEGNO

1. L’esperienza del Convegno ecclesiale regionale

All’indomani del VI Convegno ecclesiale 
regionale Per una nuova comunicazione della 
fede: le Chiese dell'Umbria si interrogano e in­
terpellano i giovani (Assisi, 16-18 novembre 
2001 ), sentiamo il dovere di rendere grazie a Dio 
per l'esperienza che ci è stato dato di vivere.

Intendevamo rilanciare la collaborazione tra 
le Diocesi, ponendo le basi per nuovi percorsi 
comuni; la preparazione e lo svolgimento del 
Convegno hanno dato modo alle nostre Chiese di 
incontrarsi, collaborare, far crescere a tutti i livel­
li quel tessuto prezioso di relazioni umane e spi­
rituali. di cui si sostanzia nel concreto la comu­
nione.

Intendevamo pure aprire un confronto tra 
Chiese e giovani per individuare, con il loro 
aiuto, qualche via di rinnovamento delle nostre 
comunità cristiane. L'aver destato entusiasmo e 
aver riaperto il dialogo. Tessersi sentiti incorag­
giati ad osare e a sperimentare, il poter contare su 
collaborazioni offerte, l’aver intuito qualche per­
corso pastorale praticabile, ... è stato per le 
Chiese deH'Umbria motivo di particolare soddi­
sfazione.

Volevamo anche approfondire ed accogliere 
la Novo Millennio ineunte di Giovanni Paolo II e 
gli Orientamenti pastorali della C.E.l. per il 
primo decennio del 2000: Comunicare il Vangelo 
in un mondo che cambia, individuando le linee 
del necessario rinnovamento. Le relazioni ascol­
tate ed il lavoro dei gruppi di studio ci hanno 
consentito di trarre indicazioni preziose, che que­
ste pagine intendono sintetizzare e proporre alle 
nostre comunità.

Abbiamo pure inteso dare continuità all'espe­
rienza della Giornata Mondiale della Gioventù 
del 2000, suscitando nelle comunità cristiane 
nuova attenzione educativa e pastorale verso il 
mondo giovanile. Nel contesto del Convegno è 
emersa nei giovani una grande voglia di assu­
mersi responsabilità; abbiamo perciò voluto dare

loro spazio e ci siamo messi in ascolto della ca­
rica di entusiasmo e di coraggio che la giovinez­
za porta con sé. Vorremmo che la presente Nota 
spingesse le parrocchie, le aggregazioni ecclesia­
li, le comunità religiose a rinnovarsi nell'acco­
glienza delle nuove generazioni.

Avevamo pensato, infine, al Convegno come 
ad un momento di intensa preghiera; le celebra­
zioni ci hanno aiutato a fissare gli occhi su Gesù, 
“autore e perfezionatore della fede", per trovar* 
in Lui la luce e la forza per una nuova comunica­
zione del Vangelo nella nostra Regione.

Ora che il Convegno è concluso, ci attende il 
difficile compito di trame delle indicazioni pa­
storali da tutti condivisibili, e dei percorsi che I* 
pongano in essere. Tutti i partecipanti, soprattut­
to i giovani, ci hanno chiesto di valorizzare l'e­
sperienza vissuta e di trasferirla nella realtà dell* 
nostre Chiese locali; è proprio questo l'obiettivo 
della presente Nota pastorale.

Siamo consapevoli di non poter sunteggiar* 
senza perdite la ricchezza del Convegno; com­
prendiamo inoltre che ogni Chiesa locale dovrà a 
sua volta interpretare le indicazioni che propo­
niamo, nella fedeltà alla propria storia e ai biso­
gni del proprio ambiente. Crediamo però che la 
reciprocità pastorale tra le nostre Chiese si renda 
sempre più necessaria per poter riproporre la 
fede in Cristo in una Regione piccola, eppure 
attraversata anch’essa da intensi fermenti di 
novità.

Ringraziamo tutti coloro che hanno contri­
buito alla riuscita di questo evento pastorale: 
dagli organizzatori, guidati dalla Segreteria re­
gionale di pastorale giovanile e dalla Commis­
sione Presbiterale regionale, ai relatori, agli ani­
matori della liturgia, agli operatori della comu­
nicazione sociale, segnatamente La Voce e Um­
bria Radio, ma soprattutto ai giovani che hanno 
partecipato attivamente allo svolgersi del Con­
vegno.



Documentazione 1523

2. Convegno come evento ecclesiale

Ci piace sottolineare ancora una volta che il 
Convegno regionale è stato un evento ecclesiale 
di grande importanza perché ha ripristinato quel 
modo di agire unitario e concorde che è stato util­
mente sperimentato in passato, facendo collabo­
rare insieme giovani e meno giovani, tutti anima­
ti da eguale entusiasmo.

Il Convegno, a detta di tutti, è stato vissuto, 
sia nella fase preparatoria che in quella esecutiva, 
come evento di comunione, con la consapevolez­
za che si trattava di una felice occasione di rifles­
sione sul problema di una pastorale regionale il 
più possibile unitaria nelle sue prospettive. An­
che durante il Convegno è stato ribadito che tale 
lavoro convergente e concorde delle Diocesi è 
ormai un'esigenza ineludibile.

Un momento di crescita, quindi, che non si è 
esaurito nella dotta ricerca e nella celebrazione, 
ma ha voluto procedere anche sulla via della pro­
grammazione, che sarà poi varia nelle scelte ope­
rative pur essendo concorde negli orientamenti e 
nell’impegno. Una concordia, peraltro, che nasce 
anche dalla comunione di tutte le aggregazioni 
ecclesiali e degli operatori pastorali, non poten­
dosi più annunciare con efficacia il Cristo senza 
la testimonianza dell'unità e dell’amore recipro­
co. Occorre però che il lavoro iniziato, e cioè il 
cammino pastorale progettato insieme, venga 
proseguito con fiducia sapendo di poter contare 
sulla collaborazione di tutti.

Il Convegno ha pure indicato che sono neces­
sari passi in avanti per una sempre maggiore inte­
razione tra le Diocesi a livello regionale; si avver­
te infatti il bisogno di unire le forze anche per

razionalizzare e "specializzare" le risorse disponi­
bili. E parimenti emersa la necessità di adeguare 
l’azione pastorale delle Diocesi ad una situazione 
sociale e culturale per la quale i confini esistenti 
vanno progressivamente perdendo di significato. 
Si moltiplicano infatti le situazioni di vita che 
legano quotidianamente tra loro persone apparte­
nenti a Diocesi diverse: l'Università e il mondo 
del lavoro su tutte, ma anche gli spazi del tempo 
libero, delle relazioni amicali, di alcuni aspetti 
della stessa esperienza ecclesiale quali le aggre­
gazioni laicali. Non è un caso che soprattutto i 
laici - e tra essi i giovani -, che di tali realtà fanno 
maggiormente esperienza, abbiano fortemente 
sottolineato la necessità di questa maggiore colla­
borazione. Una necessità del genere è stata auto­
revolmente affermata anche nel recente Simposio 
dei Vescovi d’Europa (Roma, 24-28 aprile 2002), 
che ha parlato della necessità d’una «riconfigura­
zione della mappa pastorale secondo la figura 
della rete, in attenzione al soggetto, alle sue do­
mande, alle sue inquietudini, e in rispondenza alla 
mobilità, con il superamento di un territorio cir­
coscritto. Ciò non significa in alcun modo la fine 
della parrocchia, ma la esigenza della sua trasfor­
mazione e. più radicalmente, della ridefinizione 
del sistema pastorale globale in dimensione dio­
cesana» (Notiziario C.E.I., 2002. n. 3).

Il Convegno ha anche indicato alcune priorità 
collettive, sulle quali iniziare da subito a riflette­
re ed agire, quali: un organismo regionale di pa­
storale. le comunicazioni sociali. l’Università, la 
formazione degli operatori, la pastorale vocazio­
nale, il rapporto con le istituzioni.

3. Ambiguità presenti nell’attuale condizione giovanile

Per una nuova comunicazione delia fede c’è 
bisogno di un rinnovamento che parta da un serio 
confronto con la cultura e la società di oggi. 
Mediante il Convegno, le Chiese dell’Umbria 
hanno voluto interpellare i giovani, mettersi in 
ascolto del “nuovo" che essi sono ed indicano. 
Essi, infatti, incarnano quella "frontiera" verso la 
quale occorre mettersi in cammino, nella consa­
pevolezza che ogni "esodo" è posto sotto il segno 
dall’ambiguità; e tuttavia non si può rifiutare il 
confronto.

Le relazioni del Convegno hanno indicato 
“frontiere” che il confronto con i giovani fa appa­
rire ineludibili e che sono in qualche modo le res 
novae della “questione giovanile" tipica dei 
nostri giorni:

- la frontiera della nuova percezione del 
tempo: i giovani sembrano vivere senza radici, 
dimentichi del passato e debolmente protesi 
verso il futuro; essi vivono però con grande 
attenzione la propria quotidianità. Il rischio è 
quello di una riduzione esperienzialistica dell’e­
sistenza umana e della vita cristiana; la prospet­
tiva è, invece, quella di una valorizzazione del 
quotidiano, e cioè di quell' "oggi" in cui si rea­
lizza l'incontro con Dio e con i fratelli;

- la frontiera del rapporto tra verità e libertà: 
per i giovani la questione della verità sembra 
messa tra parentesi, a favore della ricerca di 
autenticità del vissuto personale e comunitario; 
gli stessi valori morali vengono apprezzati e per­
seguiti non perché "veri" o "cogenti", ma perché



1524 Documentazione

"attraenti" e “gratificanti". In tutto questo è forte 
il rischio della prevalenza dell’emotività e del 
desiderio sulla razionalità, con una difficile indi­
viduazione dei percorsi di crescita umana e cri­
stiana. Tale situazione, però, implica anche la 
ricerca di una maggiore autenticità e integralità 
del vissuto cristiano;

- la frontiera della rivoluzione della comuni­
cazione: i giovani oggi comunicano mediante 
una varietà di strumenti e di linguaggi sino a 
pochi anni fa impensabile. Nella mole frammen­
tata delle relazioni e dei contenuti la comunica­
zione perde spesso di senso e di profondità: c’è il 
rischio del comunicare per il solo fatto di volersi 
sentire in connessione, senza avere in realtà nulla 
da dire. La varietà delle forme comunicative è 
però potenzialmente capace, moltiplicando le 
possibilità espressive, di far crescere anche in 
qualità le relazioni e di individuare modalità 
nuove ed originali di conoscere le persone e le 
cose;

- la frontiera della multiculturalità: i giovani 
- e non solo essi - sono chiamati oggi a confron­
tarsi con una pluralità di culture e di religioni.

4. Per una Chiesa in Umbria con i giovani

All’apparenza non sembrerebbe che i giovani 
oggi abbiano molte cose da chiedere alla Chiesa: 
il consumismo, l’edonismo, il secolarismo stan­
no fiaccando molti. C’è come un “grande fratel­
lo” che condiziona razionalità, libertà, spirito cri­
tico. Urge aiutarli a vivere liberi entro tanti con­
dizionamenti. a porsi le domande ineludibili 
senza rimuoverle, a cercare le risposte che non 
deludono. A cominciare dalle domande sulla pro­
pria vita e su Dio per non naufragare nel “nulla”. 
Urge comunque far parlare i giovani per capire i 
modelli e i progetti di vita che hanno in testa e le 
domande più varie che li attraversano.

Per affrontare domande e frontiere c’è bisogno 
di un serio rinnovamento delle nostre comunità 
ecclesiali. E possibile lavorare per far prevalere le 
potenzialità sui rischi, ma ad alcune condizioni:

- essere una Chiesa che crede nel suo Si­
gnore. Non si può intraprendere il viaggio verso 
la “frontiera" con atteggiamenti pessimistici. 
Certamente le nostre comunità cristiane speri­
mentano limiti e problemi, ma hanno soprattutto 
bisogno di riscoprirsi “risorse”, doni di Dio da 
valorizzare. Ciascuna comunità si domandi non 
cosa le manca, ma cosa possiede, e scoprirà di 
avere risorse insospettate;

- essere una Chiesa che “scommette” sui gio­
vani nel senso che non si defila dalle loro proble-

con il rischio di smarrire le ragioni della propria 
fede o. ancor più. di costruirsi un mix sincretisti- 
co di credenze e riti diversi, dove Cristianesimo- 
culti orientali e superstizione vengono mescolati 
da ciascuno a proprio uso e consumo. L’incontro 
con persone di religioni diverse è però suscettibi­
le di favorire la riflessione sullo specifico cristia­
no e di produrre un'appartenenza più convinta 
proprio perché più dialogica e argomentata;

- la frontiera della globalizzazione: i giovani 
vivono a proprio agio in un mondo in cui la cir­
colazione di persone, merci, culture...... mette a 
disposizione di ogni singolo individuo una quan­
tità sempre maggiore e diversificata di proposte' 
di beni. Di fronte alle possibilità, ma anche ai 
problemi, che tale situazione determina, è forte il 
rischio dell'edonismo e dell'egoismo: il denaro- 
e il potere che ne consegue, diventa l'unico lin­
guaggio universale e l’unico valore perseguito- 
La realtà della globalizzazione, però, può apri1' 
ad un nuovo universalismo, in cui ricercare atti­
vamente valori condivisi ed impegnarsi nella 
carità e nella politica per il futuro del pianeta.8 
partire dagli ultimi.

maliche, ma anzi le assume con generosità. Non 
si tratta in primo luogo di fare cose "per” lem­
ma di avere il coraggio di confrontarsi "con 
loro. C’è bisogno di comunità che sappiano- 
senza paura, aprirsi alle nuove generazioni- 
dando voce ai giovani nei Consigli pastorali e 
ovunque. Far crescere il protagonismo dei giova­
ni nelle comunità è una efficace via di rinnova­
mento delle comunità stesse;

- essere una Chiesa che accetta la fatica edu­
cativa: la proposta del Vangelo passa attraverso 
un’attenzione vera alla vita dei giovani. Gesù- 
Verbo incarnato, ha bisogno di essere annunciato 
loro in gesti e parole, ripartendo dai desideri 
profondi del loro cuore e dalle esigenze vere della 
loro vita per far cogliere la positività e il dinami­
smo liberante dell’annuncio cristiano. Farsi com­
pagni di viaggio dei giovani, però, richiede tempo- 
energie. pazienza, competenza. Le scorciatoie non 
di rado conducono a risultati effimeri o parziali;

- essere una Chiesa che vive e propone l'e- 
sperienza di Cristo, secondo forme che la cultura 
contemporanea riesce a comprendere e a far pro­
prie. Si tratta di ribadire che il cuore dell'espe­
rienza cristiana è Cristo, la sua Persona vivente: 
solo Lui è la speranza di un futuro diverso, d'un 
mondo che «da selvatico si trasformi in umano, e 
da umano diventi divino" (Pio XII). Anche per'



Documentazione 1525

giovani, quindi, Cristo è speranza e gioia di vive­
re. motivo e forza di rinnovamento. C'è però 
bisogno da parte degli educatori di una seria 
attenzione ai linguaggi: la molteplicità dei gene­
ri letterari del Vangelo suggerisce che si può 
essere "multimediali” nell'annuncio dell’unica 
verità. Declinare il Vangelo su lunghezze d’onda 
accessibili ai giovani di oggi - e non solo ad essi 
- consente di valorizzare tante potenzialità delle 
nostre comunità e di intercettare tante persone 
altrimenti lontane;

- essere una Chiesa “pensante”, che non 
rinuncia al confronto con la cultura del proprio 
tempo. Di fronte alla complessità, la tentazione 
prevalente può essere quella della chiusura e 
della riproposizione, magari con maggiore enfa­
si, delle parole e delle idee di sempre. Ogni con­
testo culturale, in realtà, chiede di ripensare la 
fede e il modo di viverla, dando ragione della 
propria speranza a persone che pongono interro­
gativi sempre diversi, a volte molto profondi. 
Lungi dal costituire un segnale di crisi, la dispo­
nibilità a lasciarsi interrogare dal mondo manife­
sta e produce una maggiore consapevolezza e 
una maggiore possibilità di comunicazione:

- essere una Chiesa che mette sempre al cen­
tro i "poveri", scegliendo le vie dell'essenzialità, 
della trasparenza, della condivisione; esse sono 
eloquenti più di tante parole. Una nuova comuni­
cazione della fede non può non passare attraverso 
piccoli e grandi gesti d'amore, distribuiti nei tempi 
e nei luoghi della vita quotidiana allo stesso modo 
che nelle relazioni tra i popoli. L’accoglienza, il 
perdono, la solidarietà...... rimangono i segni più 
grandi della presenza di Dio tra gli uomini.

In breve: occorre essere quella Chiesa che, 
come l’ha definita Giovanni Paolo II, è «casa e 
scuola di comunione» aperta a tutti, maturata 
come tale attraverso un serio cammino di conver­
sione spirituale e pastorale, senza del quale «gli 
strumenti esteriori della comunione sarebbero

apparati senz'anima, maschere di comunione più 
che sue vie di espressione e di crescita» (cfr. 
Comunicare il Vangelo. 65).

D'altro canto comunicare il Vangelo ai giova­
ni è il presupposto fondamentale per il futuro 
delle nostre Chiese, ma anche un investimento 
per il presente. Il Convegno ha ribadito che la 
pastorale giovanile rappresenta una priorità da 
prendere sempre più sul serio:

- urge quindi investire con fiducia sui giova­
ni, che sono, come Giovanni Paolo II li ha chia­
mati. un «talento della Chiesa»; un talento tutta­
via non “rende” se non ci si adopera a “trafficar­
lo". E necessario perciò stare con i giovani per 
porre le basi di una relazione; “spendere" per i 
giovani, offrendo proposte di qualità; progettare 
"per" e “con” i giovani, ascoltando la loro realtà; 
lavorare “insieme" per i giovani, coinvolgendo 
parrocchie e aggregazioni ecclesiali, cercando 
alleanze educative con tutti coloro che hanno a 
che fare con i giovani;

- occorre anche comunicare di più con i gio­
vani ripensando l’annuncio integrale del Vangelo 
e tenendo conto del loro modo di pensare e di 
agire; offrendo spazi e proposte di aggregazione: 
valorizzando il linguaggio dei “grandi eventi"; 
tornando ad essere Chiesa viva nei luoghi quoti­
diani dei giovani: avendo un'attenzione "voca­
zionale” alla vita del giovane: offrendo accompa­
gnamento nei percorsi in cui egli costruisce il 
proprio futuro: il percorso dello studio, il percor­
so del lavoro, il percorso affettivo, il percorso 
“ministeriale" al servizio della Chiesa.

Occorre però anche attuare con coraggio tutte 
quelle trasformazioni che esperienze e autorevo­
li indicazioni sollecitano: dalla riorganizzazione 
del territorio (zone e unità pastorali), all’avvio di 
organismi di nuova impostazione (“oratori” e 
simili, nuove figure di “animatori", ...), al forte 
impegno per l’evangelizzazione dei giovani e per 
una seria pastorale adolescenziale e giovanile.

PARTE SECONDA
ALCUNE INDICAZIONI PASTORALI

5. Abbiamo bisogno dei giovani!

Ricordiamo che anche le nostre Chiese um­
bre, come la società, hanno bisogno dei giovani, 
delle loro intuizioni, dei loro progetti, della loro 
voglia di “esserci". Com’è stato detto di recente 
all’Azione Cattolica: «Abbiamo bisogno di veri

laici nella Chiesa e di veri cristiani nel mondo»; 
e soprattutto abbiamo bisogno di testimoni gioio­
si per evangelizzare il mondo. A noi anziani certe 
cose dei giovani d’oggi possono non piacere; 
nostro compito è esaminarle con serietà e, se del



1526 Documentazione

caso, correggerle con saggezza insieme a loro. E 
tuttavia oggi è il "loro” tempo, e dobbiamo fare 
spazio al loro bisogno di affermare un'identità 
che non sempre coincide con i nostri gusti. Dio li 
ama così come sono, chiedendo però loro di 
aprirsi al bene senza rinnegare la loro identità 
giovane. Vogliamo perciò nutrire anche noi fidu­
cia. ascoltarli, accoglierli, accompagnarli con 
simpatia, leggendo in positivo tante loro abitudi­
ni di vita.

Dicendo questo non vogliamo però fare del 
giovanilismo di maniera, né legittimare certe loro 
trasgressioni, né rinunciare ad additare al mo­
mento opportuno l’austerità del Vangelo, dopo 
averne fatto scoprire la bellezza. Non nascondia­
mo perciò la nostra sofferenza dinanzi allo sce­
nario d'una massa giovanile che ci sembra spes­
so appiattita, inerte, indifferente, ripiegata su se 
stessa: e come vorremmo gridare perché i giova­
ni siano più fieri e coraggiosi!

Papa Giovanni Paolo II ci dà comunque l’e­
sempio di un’apertura di mente e di cuore, che 
non rinnega affatto la proposta cristiana anche 
esigente. E i giovani di tutto il mondo hanno 
capito che il Papa li ama: per questo lo seguono, 
anche se vecchio e malato. Piace qui menziona-

6. Gli approcci di (ìesù con i giovani

Se è vero che i giovani d’oggi, e anche i 
nostri giovani, amano essere “soggetti", e non 
“oggetti”; se amano “fare” e “capire facendo", e 
non subire; se desiderano essere considerati con 
fiducia e corretti dei loro errori con argomenta­
zioni razionali e motivazioni adeguate, e mai con 
ripetizione acritica di moralismi scontati; se 
vogliono esprimersi con i loro linguaggi e sim­
bolismi d’oggi, anche quando trattano di cose 
religiose, e non con linguaggi d'altri tempi, ...; 
dobbiamo camminare per la loro strada, facen­
doci pazienti amici e compagni di viaggio. Dob­
biamo prima ascoltare, condividere, attendere: 
arriverà poi il momento in cui saremo richiesti 
«di dar ragione della nostra speranza» (IPi 3,15- 
16). E quanto mai vero quel che diceva Paolo VI 
che «l'uomo contemporaneo ascolta più volen­
tieri i testimoni che i maestri, o se ascolta i mae­
stri lo fa perché sono dei testimoni» (Evangeli! 
nuntiandi, 41).

Non ci dispiace ricordare a questo punto gli 
approcci di Gesù con i giovani lungo la strada 
ardua dell’ascolto e del dialogo. Parlando di loro, 
ci ha infatti descritto situazioni di vita attualissi­
me. Da uno stesso padre derivano due figli molto 
diversi nei loro comportamenti: l’uno dice di

re il suo saluto ai giovani della Giornata Mon­
diale della Gioventù di Toronto: «Cari amici, la 
Chiesa guarda a voi con fiducia e attende che 
diveniate il popolo delle Beatitudini ... Voi siete 
gli uomini e le donne di domani: nei vostri cuori 
e nelle vostre mani è racchiuso il futuro. A voi 
Dio affida il compito, difficile ma esaltante, di 
collaborare con Lui nell'edificazione della ci­
viltà dell'amore» (L'Osservatore Romano, 29- 
30 luglio 2002).

Le nostre Chiese particolari, perciò, e noi 
stessi Vescovi, vogliamo amare i nostri giovani e 
camminare con loro per la via di un'attenzione 
privilegiata; vogliamo aiutarli a essere liberi dal 
conformismo imperante, orientandoli verso Gesù 
e il suo Vangelo, che è profezia di liberazione 
plenaria e percorso - certamente faticoso - di 
vera libertà (Gv 8.36; Gal 5.1 ).

Papa Giovanni Paolo II nel suo Messaggio 
aH'ultima Assemblea Generale dei Vescovi del 
maggio scorso ci ha lasciato una precisa specifi­
ca consegna: «Abbiate sempre grande fiducia nei 
ragazzi e nei giovani e non risparmiate gii sforzi 
per favorire la loro genuina educazione, anzitutto 
nella famiglia, nella scuola, e nelle stesse comu­
nità ecclesiali».

voler obbedire al padre, poi non obbedisce; l'al­
tro dice di non voler obbedire, poi obbedisce (Mt 
21.28-32). È una situazione di pseudo-ribellismo 
pressoché normale tra i giovani, sempre un po’ in 
conflitto tra autorità e coscienza.

Sempre da uno stesso padre derivano altri 
due figli, parimenti ribelli anche se non sembra: 
l’uno pretende l'eredità per giocarsela con don­
ne e avventure varie; l'altro, rimasto in casa pa­
drone di tutto, lamenta di non aver avuto mai 
un «capretto da mangiare con gli amici» (Le 
15,11-32).

E anzi Gesù ha incontrato seriamente dei gio­
vani: il ricco, ad esempio, che Gesù «fissò ed 
amò» (Me 10,21 ). ma che non ebbe però il corag­
gio delle scelte radicali, rimase imprigionato nei 
tentacoli della ricchezza e vi intristì miseramente 
(Mt 19,16-22); e il tempestoso Saulo, il giusti­
ziere di Dio, che fu buttato giù dal cavallo delle 
sue sicurezze ma si arrese al progetto di Dio (At 
7 e 9). Gesù ebbe bisogno allora, e continua ad 
avere bisogno anche oggi, di giovani che lascino 
tutto e seguano la sua chiamata.

Sarà necessario perciò rompere molti schemi, 
non rimanendo estranei - ad esempio - agli 
"areopaghi" dei giovani non per farvi prediche



Documentazione 1527

moralistiche, che essi detestano cordialmente, 
ma per stare con i giovani, ascoltare senza alcu­
na riserva le loro domande espresse anche a mo' 
di provocazione, dar loro opportunità di parlare 
intercettando così i bisogni veri.

E, in fondo, lo stile di adattamento dell’evan­
gelizzatore come descritto da Paolo: «Mi sono 
fatto schiavo di tutti per portare a Cristo il più

7. Dai Santi umbri l'esempio

L’identità cristiana degli umbri non può pre­
scindere dall’esempio e dal magistero dei suoi 
Santi, anche nel rapporto con i giovani.

Benedetto da Norcia non teme di affermare 
che l’abate, quando ha da trattare affari impor­
tanti, deve convocare tutti a consiglio, «perché è 
spesso al più giovane che Dio rivela la decisione 
migliore» (saepe iuniori Dominus revelat quod 
melius est) (Regula Monasteriorum, cap. III).

Francesco d'Assisi. quando s’imbatte nel 
classico dilemma se scegliere la vita contempla­
tiva dell’orazione o la vita attiva della predica­
zione, ricorre a quella che San Bonaventura, suo 
biografo chiama «la sua filosofia suprema», e 
cioè «chiedere ... a quelli più piccoli di lui ... ai

8. Gesù, proposta di vita per ogni giovane

Vorremmo poter qui raccogliere le tante solle­
citazioni di Giovanni Paolo li ai giovani delle 
Giornate Mondiali della Gioventù: «Ho percepi­
to l’attesa profonda che pulsa nei vostri cuori - 
ha detto aprendo la Giornata Mondiale della 
Gioventù di Toronto -: voi volete essere felici!». 
Tale «giovane voglia» è più che legittima perché 
«l’uomo è fatto per la felicità». Parafrasando un 
esperto di questo desiderio-bisogno costitutivo 
della vita, e cioè Sant’Agostino. potremmo dire 
che «il nostro cuore è inquieto finché non riposa 
in Te», e cioè nella felicità: una felicità che i cri­
stiani chiamano per nome. Gesù, ‘‘l'eternamente 
giovane”, e quando l’hanno finalmente scoperto 
si rammaricano del ritardo dicendo: «Tardi ti ho 
amato, Bellezza tanto antica e tanto nuova, tardi 
ti ho amato!».

Certo questo Gesù, «l’amico intimo di ogni 
giovane», ha parole di vita, e bisogna conoscerlo 
per amarlo: «Le Beatitudini non sono che la 
dimensione del suo volto», afferma il Papa. E 
bisogna amarlo appassionatamente per seguirlo 
poi lungo il «cammino in salita» che Lui ha per­
corso per primo. In tale cammino «le otto Bea­
titudini sono la sua risposta alla domanda di feli­
cità», e insieme sono «i cartelli segnaletici che

gran numero possibile di persone» (ICor 9,19). 
Quel “farsi schiavo di tutti" oggi vuole significa­
re “farsi ascoltatore di tutti”: è l’ascolto de) 
"muretto”, del “branco", del “clan”; un ascolto 
sotto la tenda in piazza, o nella chiesa aperta 
anche di notte, o facendo le “vasche" lungo il 
corso, o aprendo a lutti la propria casa, nelle ore 
notturne o al telefono, con immensa pazienza, ...

giovani e agli anziani qual è il modo per giunge­
re più virtuosamente al vertice della perfezione» 
(Legenda maior, XII. 2).

Per i due umbri non si tratta solo d’un atto di 
virtù: è il riconoscimento della dignità e del valo­
re "profetico” d’un giovane, in virtù della sua 
libertà di cuore e della sua istintiva attrazione per 
gli ideali più ardimentosi. Gli inquinamenti del­
l’attuale civiltà, anche se hanno attutito questi 
slanci, non li hanno però imbrigliati totalmente.

E come non ricordare anche il bisogno d'a­
more e di felicità di giovani donne come Chiara 
di Assisi, Margherita da Laviano-Cortona. An­
gela da Foligno? In Cristo trovò riposo il loro 
cuore, tutto teso alla ricerca di felicità.

indicano la direzione da seguire». C’è da sceglie­
re perciò, con coraggio, tra la proposta di Cristo, 
che sa di croce, e lo «spirito del mondo», che 
«offre molte illusioni, molte parodie della feli­
cità», sino al «raggiro più grande, la maggior 
fonte di infelicità, e cioè l’illusione di trovare la 
vita facendo a meno di Dio, di raggiungere la 
libertà escludendo le virtù morali e la responsa­
bilità personale».

Vale la pena, perciò, «vendere tutto» per im­
possessarsi. con radicalità di scelta, del «tesoro 
nascosto», della «perla preziosa». Chi va dietro a 
Cristo «rifiuta il ripiegamento su di sé», non 
disdegna la croce come «segno dell’amore e del 
dono totale, ben lontano da certa cultura dell’ef­
fimero che vorrebbe far credere che per essere 
felici sia necessario rimuovere la croce»!

«Chiunque segue Cristo, l’uomo perfetto - 
diceva autorevolmente il Concilio -, si fa lui pure 
più uomo» (Gaudium et spes. 41 ).

E importante perciò avere dinanzi agli occhi 
la figura di Gesù, unica nostra passione e nostra 
speranza.

1 giovani cercano la felicità, e Gesù è la 
somma felicità («Voglio che la vostra gioia sia 
piena»: Gv 15.18).



1528 Documentazione

I giovani cercano l’amore, e Gesù è l'amore 
sino al dono di sé e al per dono («Amatevi come 
io vi ho amato»: Gv 13,35).

I giovani cercano la verità, e Gesù è la verità 
che fa libere le persone e le mette dinanzi alle 
proprie responsabilità (Gv 14.6 e 8.32).

I giovani cercano la libertà, e Gesù è la 
libertà vera e totale dinanzi a ogni schiavitù e alle 
idolatrie vecchie e nuove (Gal 5,1 e 13; 2Cor 
3,17; IPt 2,16).

1 giovani cercano la giustizia, e Gesù è Colui 
che dichiara beati coloro che hanno fame e sete 
della giustizia (Mt 5,6) e grida: «Guai a voi. ric­
chi. perché avete già la vostra consolazione» (Le 
6.24).

I giovani cercano la bellezza, e Gesù è «il più 
bello tra i figli dell’uomo» (Sai 45,3) e genera 
ovunque armonia e pace.

I giovani cercano misericordia e perdono 
per i loro sbagli, ma chi. se non Gesù, può ripe­
tere parole consolanti come: «Padre, perdonali, 
perché non sanno quello che fanno»? (Le 23,34; 
Mt 9,15 e Le 5,32; Gv 8,10-11; 12,47).

I giovani cercano la pace, e Gesù è la nostra 
pace, annunciata sin dal giorno della sua nascita, 
e proclama beato chi si impegna per la pace (Gv 
14,27; At 5,9; Gal 2.14).

1 giovani cercano la vita ad oltranza, anche 
al di là della morte, e Gesù sa dare prospettive di 
vita perché Lui è la vita (Gv 5.24; 11,25; 14,6: 
! Cor 3,22).

I giovani cercano la via, e cioè un tutor sicu­
ro ma non invadente, e Gesù con il suo Spirito, 
suggestivo ma non pervasivo, è la strada che 
porta a tutto ciò che un giovane brama perché il 
suo gusto di vivere sia soddisfatto (Gv 14,6; 
15,26; 8,12; 12,46).

L'invito di Giovanni Paolo II a “contemplare" 
il volto di Gesù nel silenzio della preghiera e nel 
mistero della Chiesa è per consentirci di “veder­
lo" in concreto nella vita dei Santi, ma anche dei 
semplici credenti in Lui. nella loro coerenza e 
nella loro gioia. Per questo «la nostra testimo­
nianza sarebbe insopportabilmente povera, se noi 
per primi non fossimo contemplatori del suo 
volto» (Novo Millennio ineunte. 16).

9. La stagione delle emozioni e l'iniziazione sacramentale

Sembra opportuno, prima di entrare nell'argo­
mento specifico dei giovani, fare una breve rifles­
sione su quel tempo di congiunzione tra fanciul­
lezza e giovinezza che è la prima età adolescen­
ziale, quella in cui solitamente si celebrano i sa­
cramenti dell'iniziazione cristiana della Cresima 
e dell’Eucaristia. L'aver sovvertito l'ordine dei 
Sacramenti e l'averli trasferiti a età più avanzata, 
suggestionati dalle scansioni della scuoia del- 
l'obbligo e mal intendendo il tempo della cate­
chesi dei fanciulli come se fosse pastorale giova­
nile, non sembra aver molto giovato al primo 
approccio dei ragazzi alla fede, al punto che gli 
esperti stessi riconoscono che il cammino di ini­
ziazione cristiana sta franando su molti punti e 
invocano un cambiamento di rotta. Va facendosi 
strada la convinzione che, anziché ritardare l’età 
dei Sacramenti, sia meglio anticiparla per farla 
coincidere con l’età dell’“incanto” e dello "stu­
pore” anziché con quella della “crisi adolescen­
ziale”. L’adolescente, infatti, intende la forma 
scolastica della catechesi come una sorta di 
"ricatto” in vista della ricezione del Sacramento, 
e matura assai spesso la decisione di "fuggire" 
dalla Chiesa appena ricevuto il Sacramento. L’età 
dell’“incanto”, invece, che è poi quella dell'in­
fanzia e della prima fanciullezza, rimane decisi­
va e determinante per l'apertura alla fede attra­
verso la sapiente iniziazione familiare; essa passa

per l’esperienza affettiva e i tanti segni e gesti 
celebrativi che si fanno in casa, i quali coinvol­
gono fortemente i bambini e trasmettono loro 
l'alfabeto della fede e il senso religioso della 
vita.

Mentre dura la riflessione delle nostre Chiese 
su questo argomento, continuiamo ad attenerci 
alle disposizioni date a suo tempo dalla Con­
ferenza Episcopale Italiana (prima Confessione e 
prima Comunione nella scuola elementare intor­
no agli otto anni. Cresima nella prima e seconda 
media intorno ai dieci-undici anni). Occorre però 
pensare nel frattempo a un modello educativo più 
appropriato per gli adolescenti, che vada dall* 
classe al gruppo, dalle lezioni alle esperienze, dal­
l’udire al fare, dall’uniformità ossequiosa alla 
decisione responsabile. ... Occorre poi, finalmen­
te. una pastorale giovanile seria, modellata sulle 
necessità e le attese dei giovani: e di essa stianto 
espressamente parlando.

In ogni caso si deve ricordare che il fatto edu­
cativo è un processo globale misurato sulle per­
sone, in cui: primo annuncio, catechesi, liturgia e 
carità sono sempre coinvolti insieme, anche se 
per opportunità pedagogica l'uno può talvolta 
precedere l'altro. Si tratta di realizzare un incon­
tro significativo con Gesù, passando per la fase 
esperienziale indicata da Gesù stesso: «Vieni e 
vedi» (Gv 1,39.46).



Documentazione 1529

10. Alcuni "laboratori" per introdurre alla fede: un laboratorio di carità

Una prima pista che ci sentiamo di proporre ai 
giovani come propedeutica alla fede è quella già 
sperimentata del volontariato gratuito nell'am­
bito della carità, e cioè d’un laboratorio di 
carità che oggi qualcuno chiama "samaritana” o 
“sociale". Entrare in contatto, anche solo per fare 
conoscenza diretta, con le tante situazioni di 
bisogno che esistono nelle nostre città o nei Paesi 
segnati dal sottosviluppo, dalla miseria endemi­
ca, dalle diverse calamità, è una grande opportu­
nitàeducativa. Consente ai giovani di leggere con 
realismo la realtà, di fuoriuscire da certo loro 
mondo onirico o dalla loro indifferenza, di entra­
re nel vivo delle situazioni prima di possibili 
distorsioni ideologiche. Tali laboratori sono luo­
ghi di servizio "senza paracadute", in cui si viene 
a contatto con aspetti dell'esistenza e con perso­
ne che suscitano inquietudini e mettono in di­
scussione; luoghi di esperienza di uno stile di 
vita personale “controcorrente” eppure piena­
mente realizzante e significativo; luoghi di pro­
gettazione della civiltà dell’amore, e cioè di una 
società fondata non sul profitto e il conflitto ma 
sulla solidarietà, la quale peraltro si gioca oggi 
tutta sulla frontiera del gratuito.

Lo stare a contatto, e il servire, con chi ha 
farne o vive in malattia e senza libertà, riduce for­
temente il tasso di disinteresse dei giovani e rende 
più umani gli animi; comincia anzi da lì, da que­

ll. Un laboratorio di speranza

Una seconda pista che ci sentiamo di proporre 
è quella dell'incontro con i testimoni, e cioè con 
persone dalla fede rocciosa e dalla vita realizzata, 
pur con i loro limiti e le loro lacune: e sarebbe, 
questo, un vero laboratorio di speranza, che 
introduce alla possibilità di «sperare contro ogni 
speranza» (Rm 4,18), alimentando la certezza 
delle cose che saranno. Parlando della loro espe­
rienza che è sempre molto concreta, i testimoni 
possono mostrare per quante strade Dio ci con­
duce e come a poco a poco fa rifulgere il suo pro­
getto e ci attira a sé. lasciandoci nel cuore la gioia 
d’aver trovato la nostra strada, quella che consen­
te la nostra umana e cristiana realizzazione. Toma 
in auge l’interrogativo che mosse già Agostino 
d’Ippona nel suo cammino verso la conversione: 
«Si isti et istae, cur non ego?», «Se questi giova­
ni e queste ragazze sono riusciti a conseguire una 
vita interessante, che è anche vita sensata e feli­
ce, perché non posso riuscirci anch’io?». 
L’incontro con i testimoni, che può anche diven­
tare convivenza e condivisione diretta di espe-

sto servizio sincero, il cammino di fede implicita 
che porta alla salvezza, come dice Gesù al cap. 25 
del Vangelo di Matteo. Se accompagnato con sa­
pienza e quindi gradualmente motivato, tale ser­
vizio forma le persone, le distoglie dalle loro 
vanità, le apre a una riflessione più seria, le con­
duce un po’ alla volta a capire la sorgente di que­
sto amore fraterno, che non è solo una pur apprez­
zabile umana compassione e generosa condivisio­
ne. ma l'amore stesso di Dio. Ed è a questo amore 
sorgivo di Dio che deve spingersi la riflessione e 
l'educazione, perché è per amore di Dio che il 
cristiano ama l'uomo, qualsiasi uomo: un amore 
gratuito, disinteressato, totale, senza riserve, che 
può venire però soltanto da Lui.

Le occasioni per attivare forme di aiuto e di 
servizio non mancano in nessun luogo. Dal servi­
zio nei propri ambienti sarà facile passare anche a 
servizi in territori disagiati fuori d'Italia, ad esem­
pio nelle terre di missione dove operano sacerdoti 
e religiosi umbri. Sarà parimenti più facile svilup­
pare l'iniziativa dell'anno di servizio civile (nella 
Caritas o in enti di ispirazione cristiana), possibile 
sia a ragazzi che a ragazze. Tale anno di servizio, 
da intendere anch’esso come laboratorio di carità, 
è un ottimo lasciapassare per entrare nella vita 
attiva con responsabilità e spirito di condivisione; 
e anzi riveste anche quel carattere di "avventura" 
che sollecita l’entusiasmo d’un giovane.

rienze. ben più incisive della semplice conoscen­
za. solitamente inquieta e mette in crisi, ma è crisi 
salutare; ne nascono stimoli necessari per capire 
che la vita è un dono prezioso, e che siamo nati 
per uno scopo; ed anzi ognuno si sente spinto a 
ricercare il progetto di Dio su di sé e a compier­
lo: affiora il tema della vocazione.

Quanto tale incontro con i testimoni sia im­
portante per un giovane lo si ricava anche dalla 
testimonianza che Giovanni Paolo II fece della 
sua fede personale dinanzi ai giovani nella ceri­
monia di apertura della Giornata Mondiale della 
Gioventù di Roma e che i giovani accolsero con 
entusiasmo. Disse allora il Papa: «Il Signore 
dona a me. come dona a voi. il suo Spirito per 
farci dire “credo”, servendosi poi di noi per testi­
moniarlo in ogni angolo della terra. Perché ho 
voluto offrirvi questa testimonianza personale? 
L'ho fatto per chiarire che il cammino della fede 
passa attraverso tutto ciò che viviamo ... Non per­
mettete che il tempo che il Signore vi dona tra­
scorra come se tutto fosse un caso».



1530 Documentazione

12. Un laboratorio di fede

Una terza pista educativa che ci sentiamo di 
proporre è quella indicata dal Papa nella Giornata 
Mondiale della Gioventù di Roma: un “labora­
torio di fede”. La meta da raggiungere è l’ade­
sione personale al Signore Gesù, a partire certa­
mente dal Vangelo che ci narra di Gesù e del suo 
mistero, ma anche da una lettura in trasparenza 
d'ogni persona e d’ogni situazione, d’ogni fatto e 
d’ogni progetto, per scorgervi in filigrana l’amo­
re di Dio che ci interpella. Tutto diventa luogo di 
ricerca, in cui sia possibile porre le domande più 
difficili e più vere, fors’anche più dolorose e 
combattute, senza paure e ritrosie; di confronto 
non solo teorico tra la vita di ogni giorno con i 
suoi innumerevoli problemi e la rivelazione di 
Dio-amore; di scoperta e di adesione vitale, an­
che se graduale, a Cristo, parola comprensibile 
dell’amore di Dio. E chiaro che si deve poi arri 
vare all’incontro decisivo con la Parola di Dio, da 
cui nasce l’appello alla fede.

Il Papa stesso nella Veglia di preghiera del 19 
agosto 2000 delineò i tratti del "laboratorio di 
fede" partendo dalla Parola di Dio e aprendo alle 
domande vere dei giovani d’oggi, senza nascon­
dere le “difficoltà" di una vita cristiana seria. E 
tuttavia - disse - «è Gesù che cercate quando 
sognate la felicità ..., è Lui che vi aspetta .... è Lui 
che vi attrae .... è Lui che vi provoca .... è Lui che 
vi spinge .... è Lui che vi legge ... E Gesù che 
suscita in voi il desiderio di fare della vostra vita 
qualcosa di grande!».

Dalla parola del Vangelo emerge con sicuro 
fondamento storico il volto di Gesù, per avver­
tirne tutto il fascino e il mistero e aprirci con 
maggiore consapevolezza all'appello della fede. 
A Gesù - ci ricorda il Papa - non si arriva piena­
mente che per la via della fede, «essendo neces­
saria una grazia di rivelazione che viene dal 
Padre» (cfr. Mt 16,17; Gv 6.44. 65. 69; ecc.).

«Alla contemplazione piena del volto del Si­
gnore - infatti - non arriviamo con le sole nostre 
forze, ma lasciandoci prendere per mano dalla 
grazia. Solo l’esperienza del silenzio e della pre­
ghiera offre l’orizzonte adeguato in cui può 
maturare e svilupparsi la conoscenza più vera, 
aderente e coerente, di Gesù e del suo mistero» 
(Novo Millennio ineunte. 19-20).

1 percorsi operativi che nascono lungo questa 
terza pista sono inevitabilmente una scuola di 
preghiera, per passare dall’invocazione e dalla 
richiesta pressante di aiuto all'adorazione e alla 
obbedienza alla volontà del Padre; dalla preghie­
ra confidente come quella del Figlio (il Padrt 
nostro} all'ascolto della guida interiore che è lo 
Spirito, il quale ci permette di gridare «Abbà. 
Padre!» (Rm 8,12-16). A essa si collega inevita­
bilmente una scuola di Parola, che ci consenta 
di passare dalle parole dell’uomo alla Parola di 
Dio, attraverso quella “ruminazione" che si nutre 
di "scrutatio" e/o di “lectio divina" delle Sacre 
Scritture. Per questa duplice scuola l'opera dei 
presbiteri è assolutamente necessaria, essendo 
essi i maestri istituzionali della preghiera e della 
Parola, coadiuvati in questo servizio da altre per­
sone esperte.

I laboratori della fede hanno poi bisogno di 
integrarsi nella liturgia e nel cammino liturgico 
della Chiesa locale, in forme celebrative che con­
sentano di incontrare nel segno sacramentale la 
salvezza di Dio, e permettano anche ai giova­
ni d'esserne parte attiva, avvalendosi delle loro 
esperienze e dei loro linguaggi. Altra necessaria 
integrazione è quella nella carità, come opportu­
namente insegna la celebrazione eucaristica che 
è "pane spezzato" da Gesù per noi. e deve diven­
tare "pane spezzato" da noi per i fratelli nel biso­
gno. Quel pane, lo sappiamo, è il simbolo dellà 
vita donata.

13. Per una fede che si fa vita quotidiana: la “carità politica”

È un laboratorio derivato dai precedenti, nel 
senso che la corretta comprensione e azione di 
carità politica può essere affrontata con migliore 
attrezzatura interiore solo quando la fede ha at­
tecchito nella coscienza e nella vita. Altrimenti si 
corre il rischio di fare cortocircuiti ideologici che 
potranno avvalersi della tensione religiosa per 
legittimare integralismi, fanatismi, fondamentali­
smi, mitizzazioni varie. “Carità politica" è un’e­
spressione ormai codificata risalente al Servo di 
Dio don Luigi Sturzo. per indicare tutto lo sforzo

della promozione umana, sociale, civile, cultura­
le della polis, che è parte integrante della fede 
- come diceva Paolo VI -, ma non è la fede. E 
tuttavia è “dentro” la Città che la vita cristiana di 
un giovane viene a collocarsi e a realizzarsi; l'in­
sieme dei rapporti che ne nascono non può esse­
re quindi disatteso, pena l'emarginazione e lin- 
signiftcanza della fede stessa. E il dinamismo 
dell’incarnazione - l'unica spiritualità che il cri­
stiano conosca - la quale esige che fede e vita 
vissuta si compenetrino al meglio proprio nella



Documentazione 1531

stagione di crescita dei giovani, in un contesto di 
libertà e di responsabilità per il loro futuro, dalla 
famiglia alla professione, dal protagonismo poli­
tico all'impegno per la giustizia sociale e il bene 
comune. Predicare una salvezza che interessi 
solo una porzione della vita non è più sufficien­
te, e non è neppure fedele agli esempi del 
Signore e all'insegnamento costante della 
Chiesa. Amiamo ricordare il severo monito del 
Concilio: «Il cristiano che trascura i suoi impegni 
temporali, trascura i suoi doveri verso il prossi­
mo, anzi verso Dio stesso, e mette in pericolo la 
propria salvezza eterna» (Gaudium et spes, 43). 
Per questo i grandi temi del dibattito politico

inteso nel suo più ampio significato non possono 
essere né ignorati né elusi nella formazione cri­
stiana dei nostri giovani: e la comunità cristiana 
è chiamata a collaborare attraverso quel “discer­
nimento comunitario” che offre elementi di giu­
dizio ed esempi di impegno, ma non condiziona 
né impone soluzioni concrete e immediate. È 
sempre dentro una comunità cristiana, infatti, 
aperta alla passione educativa e quindi all'acco­
glienza e all’ascolto, che un ragazzo e un giova­
ne possono diventare compiutamente cristiani e 
discernere anche una possibile “vocazione" alla 
politica militante, per la quale occorreranno poi 
specifiche competenze e professionalità.

14. Per una fede che si fa ricerca della verità: la “carità culturale”

È anch’esso un laboratorio derivato che, con 
espressione sintetica risalente al Servo di Dio don 
Antonio Rosmini, fa presente la necessità, in un 
progetto educativo di umanesimo cristiano inte­
grale, di affrontare il grande tema della “verità” 
nei processi educativi, nella ricerca scolastica e 
scientifica, nel vasto mondo della comunicazione, 
che oggi s’avvale di molteplici espedienti tecno­
logici in continua evoluzione. È il settore ove più 
opera la manipolazione delle coscienze e si deter­
minano i connotati di quell’opinione pubblica che 
condiziona i comportamenti collettivi e attutisce 
libertà e responsabilità. I giovani sono anch’essi 
condizionati da questo “mostro" inafferrabile e 
c’è bisogno d’una presenza e d’una lotta continua 
per riaffermare in ogni ambito i diritti della verità 
anche razionale così come la fede li ripropone 
continuamente, contestando la menzogna di idoli 
e miti. Si capirà anche come le ideologie non sal­

vano; salva solo la verità sulle domande inquie­
tanti della vita e sul nostro destino.

Non è chi non veda, infatti, quanto incidano 
nella vita dei giovani i modelli proposti con in­
credibile efficacia dai mezzi della comunicazione 
sociale e dall'opinione pubblica, e. di conseguen­
za, quanto sia difficile, anzi spesso bollata come 
inattuale, la proposta cristiana. Occorre tornare a 
offrire il Vangelo come orizzonte di significato 
per la vita personale e sociale dei giovani, tenen­
do però presente che i giovani sono oggi cultu­
ralmente “diversi" e c’è bisogno di una nuova 
“inculturazione della fede”, per la quale necessi­
ta il contributo degli stessi giovani.

È soprattutto in questo ambito che occorre 
ricercare figure educative esemplari, che accom­
pagnino i giovani nei loro ambienti di vita e li 
aiutino a discernere e a decidere nella loro quoti­
diana ricerca del vero.

15. Chiese locali come spazi sperimentali di modelli associativi

Se quel che abbiamo detto è vero, le nostre 
Chiese devono poter offrire, insieme a percorsi 
per la scoperta della fede, anche nuovi modelli di 
vita cristiana capaci di coniugare la fede con la 
vita quotidiana dei giovani di oggi, molto condi­
zionati dalla frammentazione utilitaristica delle 
loro esperienze. E cioè, come è stato detto molto 
opportunamente nel recente Convegno di Pa­
lermo, «non possiamo più accontentarci di per­
corsi educativi che portino a una crescita della 
conoscenza della fede, dell'esperienza di Gesù, 
dell’appartenenza ecclesiale, senza che questo 
abbia una ricaduta in tutte le dimensioni della vita 
quotidiana del giovane. Gli educatori d'oratorio 
che in Università sono come tutti gli altri ...; i

ragazzi del gruppo giovanile entusiasti in parroc­
chia e nichilisti a scuola ...; l’animatore che di­
chiara con malcelato orgoglio il suo disinteresse 
per la politica ...; ecc., sono segni di questa persi­
stente dissociazione. Finché non ci impegniamo 
ad essere presenti ed educare dentro gli ambienti 
di vita dei giovani, finché lasciamo fuori la vita 
quotidiana dai nostri percorsi educativi, "ordina­
ri”, ci troviamo a far crescere cristiani e uomini 
dimezzati, divisi ... Occorre perciò ripensare i 
nostri percorsi educativi, rimettendo al centro la 
vita concreta delle persone e fornendo strumenti 
per cui il Vangelo possa farsi quotidianità».

L’educazione infatti si realizza quando gli 
obiettivi teorici diventano esperienze di vita. Le



1532 Documentazione

esperienze sono snodi attraverso i quali passano 
le proposte educative. Enunciare principi e valo­
ri astratti, enfatizzare obiettivi etici da raggiun­
gere serve a poco, se non si propongono ai gio­
vani esperienze coinvolgenti capaci di creare stili 
di vita. Gli insegnamenti educativi offerti a paro­
le risultano quasi sempre vani perché mancano 
mediazioni. Lo stesso messaggio evangelico, per 
incarnarsi, ha bisogno di espressioni culturali, di 
linguaggi, di rappresentazioni simboliche, e 
soprattutto di esperienze capaci di renderlo com­
prensibile e vivibile. E noto l’aforisma che «chi 
ascolta, facilmente dimentica; chi vede, ricorda: 
ma solo chi fa, comprende appieno». Si potrebbe 
quasi dire che è l’agire che genera l’essere, che

16. I giovani evangelizzino i giovani

E possibile, perciò, dopo l’approccio delle 
"piste" sopraddette, che nasca nei giovani il de­
siderio di attivarsi personalmente e comunita­
riamente per iniziative di vario genere. Tali ini­
ziative fluiscono direttamente dalla loro innata 
creatività, che li porta ad aggregarsi per gruppi 
di interesse. E importante aiutarli a prendersi 
cura in particolar modo dei loro coetanei, cui 
dare testimonianza soprattutto del proprio cam­
mino di fede e del proprio incontro con Cristo. 
Ai giovani vadano a preferenza i giovani, che 
ne conoscono meglio d’altri linguaggio, proble­
mi, attese, speranze. E questo è vero anche se 
la loro fede non è ancora robusta e vivace: «La 
fede, infatti, si rafforza donandola!» (Redempto-

solo all’interno delle esperienze la fede diventa 
vita, che i giovani capiscono i valori proposti 
solo nel concreto dell’attività, sui campi di gioco 
più che nelle aule delle conferenze. Da qui la 
necessità di favorire con decisione l’associazio­
nismo dei giovani, anche con gruppi ricreativi - 
sportivi - musicali - teatrali, ecc.. nei quali la pro­
posta educativa sistematica si fonda con l'attività 
concreta.

In sintesi si può dire che un processo educati­
vo si compie quando i giovani, da portatori di 
bisogni, si trasformano in detentori di risorse, 
quando ciascuno riceve secondo i propri bisogni 
e dà secondo le proprie possibilità.

ris missio, 2). L'attività evangelizzatrice dei gio- 
vani è un segno inconfondibile di speranza: «Dio 
sta preparando una grande primavera cristiana, 
di cui già si intravede l'inizio», ha detto con 
forza profetica Giovanni Paolo II (Redemptoris 
missio, 86). Che siano proprio i giovani i profeti 
di questa primavera!, l'avanguardia di quella 
"parrocchia missionaria" chiamata alla "nuova 
evangelizzazione", che è l'esigenza del momen­
to e di sempre, visto che, come il Papa ci ha ri­
petuto, essi sono con il loro entusiasmo «un 
talento che il Signore ci ha messo nelle mani per­
ché lo facciamo fruttificare» (Novo Millennio 
ineunte, 40).

PARTE TERZA
MODALITÀ ORGANIZZATIVE

17. (ìli educatori-animatori

Occorre pensare in primo luogo agli educato­
ri-animatori, e cioè a persone adulte che abbia­
no la passione per i giovani e la capacità di testi­
moniare la propria fede. Un animatore non si 
improvvisa: oltre a motivazioni religiose ben 
possedute, deve avere una particolare competen­
za pedagogica: bisogna provvedere, quindi, a 
corsi di formazione specifica a carattere diocesa­
no, interdiocesano, regionale. Se occorre, la 
Diocesi e la parrocchia devono saper investire 
anche in borse di studio che consentano l’acqui­
sizione critica di specifiche competenze in centri 
culturali cristianamente ispirati. Occorre poi co­

minciare a pensare che non è sempre possibile 
una presenza totalmente gratuita nei luoghi di 
formazione (oratorio, scuole, stages, ...). L’im­
pegno educativo e di animazione può essere 
assunto come vero lavoro a tempo pieno, e quin­
di adeguatamente retribuito, da persone ben pre­
parate che. in piena sintonia con le famiglie e la 
parrocchia, portino avanti il lavoro educativo con 
organicità e continuità. L’iniziativa può torse 
risultare nuova per i più. ma è perfettamente logi­
ca. e non solo a causa della mancanza di sacer­
doti che si dedichino a questo servizio. Ov­
viamente occorre molta attenzione nella scelta e



Documentazione 1533

nella remunerazione, con accordi ben definiti, 
anche se provvisori.

Accanto all’animatore va costituita una vera 
équipe educativa, formata anche dai genitori e 
dal presbitero perché il lavoro, e soprattutto la 
programmazione, sia condivisa il più possibile 
dall’intera comunità e raggiunga lo scopo di non 
lasciar soli i giovani nel delicato momento del 
loro inserimento, da credenti, nella vita.

Il servizio degli animatori non va, però, con­
cepito come una delega che deresponsabilizza la 
comunità cristiana. Ogni adulto cristiano è edu­
catore; tutta la comunità è chiamata a sentirsi 
responsabile della crescita dei giovani verso la 
maturità della fede. Se ciò non si verifica, a poco 
valgono gli sforzi dei pochi. Compito degli ani­
matori è quindi anche quello di stimolare gli 
adulti a recuperare la propria ministerialità edu­
cativa nelle molteplici occasioni di contatto con 
i giovani.

18. Riscopriamo gli oratori!

Le parrocchie grandi, o anche le unità pasto­
rali, devono tutte dotarsi di animatori e di 
ambienti educativi che consentano il necessario 
approccio con i giovani.

C’è da affrontare, infatti, il grande e gravo­
so problema del tempo libero dei giovani, che è 
il primo areopago ove si gioca il loro futuro ed 
è tempo strategico per la loro formazione: un 
“tempo” spesso vuoto di serietà, mentre va arric­
chito di progetti e di ideali per la costruzione del 
proprio futuro. E il normale ‘‘seminario” delle 
scelte di vita, che al presente non ha però educa­
tori, e anzi ne ha talvolta di perversi.

Ambiente educativo cristiano è sempre stato 
l’oratorio, di origine post-tridentina ma rinnova­
to in tempi moderni da San Giovanni Bosco, che 
diceva molto saggiamente; «Vogliamo amare 
quello che i giovani amano, perché essi possano 
poi amare quello che noi amiamo». La tradizione 
oratoriana dell'Umbria è più legata agli spazi 
aggregativi e ricreativi dell’Azione Cattolica, che 
alle strutture onnicomprensive dell’oratorio clas­
sico. Nell’uno come nell’altro caso l’oratorio - 
come lo ha opportunamente definito il Sinodo 
dell’Arcidiocesi di Spoleto-Norcia - «è il luogo 
privilegiato dell’incontro della Chiesa con il 
mondo giovanile. E una rete di persone, di atti­
vità, di luoghi fisici adeguati, dove la comunità 
cristiana fa la propria proposta educativa ai più 
giovani ... E ambiente di esplicita evangelizza­
zione che si manifesta in ogni attività e proposta 
... E un ambito di interazione tra le generazioni

Non può e non deve essere in alcun modo 
assente la famiglia che, seppure toccata dalla 
crisi, è pur sempre un referente insostituibile, sia 
per prevenire o medicare con amore gli "sballi" 
dei giovani in fuga, sia per assumere con corag­
gio quel ruolo educativo che esige anche la testi­
monianza credibile dei valori fondamentali del­
l'uomo e del cristiano.

Il ruolo del presbitero poi - diocesano o reli­
gioso che sia - nel cammino di fede del giovane 
è preziosissimo per quel “percorso interiore” che 
ogni processo educativo cristiano, fatto di discer­
nimento e di accompagnamento, porta con sé. 
Egli però - come è stato autorevolmente detto 
nell’Assemblea Generale della C.E.I. del mag­
gio 2002 - non deve «rimanere nell'ambito pro­
tetto della cerchia di coloro che sono più vicini 
e anche personalmente più amici e congeniali», 
ma deve farsi «autenticamente missionario» tra i 
giovani.

come servizio educativo ... È una proposta cultu­
rale con intelligente ricorso ai linguaggi attraver­
so i quali i giovani si esprimono ... E uno stru­
mento di partecipazione dei giovani al progetto 
globale della Chiesa locale ... È un tempo di pre­
parazione in vista del futuro ... E educazione 
all'identità cristiana forte in un ambiente plurali­
sta ... E luogo di crescita in umanità».

Laddove oratori propriamente detti non fosse­
ro ancora possibili, si potrebbe pensare a “labo­
ratori” occasionali (bar, sale di studio, mostre 
interattive e multimediali, cineteche, ...), da in­
tendere come spazi di approccio e di incontro, 
animati da persone accoglienti e competenti per 
promuovere confronti costruttivi. Le Diocesi e le 
parrocchie orientino volentieri a queste destina­
zioni, oltre alle "sale della comunità", anche altri 
ambienti. Essi devono essere in certa misura 
"autogestiti" dai giovani, che devono potersi 
esprimere con una certa libertà organizzativa.

Quest’impegno educativo è ancor più urgente 
al concludersi del “regime di cristianità” e nella 
situazione di incipiente diaspora dei credenti. La 
crisi delle tradizionali agenzie educative chiede 
ancora alla Chiesa un'opera di supplenza di alto 
profilo. I giovani sono di se stessi, ovviamente, 
ma anche di chi li ama e di chi non teme di avvi­
cinarli e di stare con loro con proposte serie e 
forti per compensare le tante deprivazioni affetti­
ve e valoriali, che li spingono all’isolamento o 
alle fughe devastanti nel mondo illusorio degli 
“sballi".



1534 Documentazione

19. Associazioni, movimenti, gruppi

Sono realtà aggregative attraverso le quali la 
Chiesa locale ha da sempre operato nel corpo 
ecclesiale, a mo' di fermento, per dare splendore 
di vita e respiro missionario alla comunità cri­
stiana. Tali aggregazioni nascono per lo più all’o­
rigine come “movimenti" intorno ad un leader e 
ad alcuni “valori” forti, che per loro natura se­
gnano una novità, capace di risvegliare coscienze 
ripiegate nell’abitudine e disattente dinanzi al 
nuovo che avanza. «Quando si inseriscono con 
umiltà nella vita delle Chiese locali e sono accol­
ti cordialmente da Vescovi e sacerdoti nelle strut­
ture diocesane e parrocchiali - scrive Giovanni 
Paolo li -, i movimenti rappresentano un vero 
dono di Dio per la nuova evangelizzazione e per 
l’attività missionaria propriamente detta. 
Raccomando, quindi, di diffonderli e di avvaler­
sene per ridare vigore, soprattutto tra i giovani, 
alla vita cristiana e all’evangelizzazione, in una 
visione pluralistica dei modi di associarsi e di 
esprimersi» (Redemptoris missio, 71). Quel che 
si dice dei movimenti vale anche per le associa­
zioni. che sono aggregazioni già strutturate e 
verificate da più lunga esperienza. Movimenti e 
associazioni hanno solitamente buona presa sui 
giovani sia per gli scopi che intendono consegui­
re sia per la metodologia che usano; anzi alcune 
associazioni sono rivolte esclusivamente ai gio­

vani (ad es. l’associazionismo scoutistico e quel­
lo sportivo), o hanno branche specifiche per1 
giovani (dall’Azione Cattolica all’UNlTALSIX 
ed anche i movimenti hanno importanti nuclei 
giovanili. Nell’ambito della pastorale giovanile 
tali realtà non vanno affatto disattese, ma devo­
no trovare, sia in parrocchia che in Diocesi, un 
punto di convergenza e un'opportuna valorizza­
zione attraverso l'identificazione di iniziativeedi 
mete comuni. Richiamiamo in particolar modo 
l'attenzione sul ruolo che può svolgere in questo 
momento l'Azione Cattolica, che i Vescovi italia­
ni stanno riproponendo di nuovo a causa della 
validità sempre attuale della sua proposta educa­
tiva. È pure necessario che movimenti e associa­
zioni con presenza di giovani siano adeguata- 
mente rappresentati negli organismi diocesani e 
parrocchiali.

Tra le associazioni laicali vanno menzionate 
anche le antiche Confraternite, in passato moli'1 
attive a livello formativo e caritativo, oggi quasi 
ovunque ridotte a folklore o a meri patrimoni 
immobiliari. Esse tuttavia, in forza del loro radi­
camento sul territorio, possono ancora costituire 
un’occasione per l’aggancio cristiano dei giovani 
o per il primo annuncio del Vangelo. Occorre 
ovviamente uno sforzo di ripensamento e di ade­
guamento di contenuti, risorse e metodi.

20. Giovani e ambienti di vita, particolarmente culturali

Gli ambienti interessati alla presenza dei gio­
vani sono solitamente la scuola. l'Università, lo 
sport, il lavoro, l’attività ricreativa, i gruppi di 
impegno sociale e politico. E evidente perciò che 
il luogo della testimonianza e della missionarietà 
è quello dove un giovane credente va e opera, e 
cioè la polis nella sua variegata realtà. Tutto ciò 
che coopera alla crescita e allo sviluppo della 
persona umana ci appartiene, e per questo il gio­
vane cristiano non si isola nel suo privato, ma 
entra con serena coscienza in ogni situazione che 
non sia di per sé rischiosa per la sua fede e per 
il suo comportamento di credente. Si senta però 
sempre impegnato a farla fermentare cristiana­
mente.

Questo è particolarmente necessario negli 
ambienti dove si elabora cultura: dalla scuoia 
all'Università, ai mezzi della comunicazione 
sociale. E verso di essi, con la prudenza che è 
richiesta dalla compresenza di più culture, il cri­
stiano si volgerà con molta attenzione, ben sa­
pendo quanto influiscano nella vita dei giovani, 
nel loro pensiero e nel loro comportamento.

informazioni e manifestazioni culturali. È in que­
sto ambiente che si sviluppa in particolar modo il 
confronto, non solo dialettico ma anche polemi­
co. tra le diverse antropologie: ed è proprio l'an­
tropologia cristiana, insieme alla ricerca di Dio. 
il contenuto primo di quel "Progetto Culturale 
che la Chiesa italiana sta ora affrontando a salva- 
guardia dell’umanità dell’uomo, come attuale 
“frontiera” dell’umanesimo cristiano. La pro­
spettiva si fa particolarmente importante alla luce 
di quanto sollecitato dai Vescovi italiani, e cioè 
d’una «fede adulta e pensata, capace di tenere 
insieme i vari aspetti della vita, facendo unità di 
tutto in Cristo» (cfr. Comunicare il Vangelo, 50). 
Ovviamente non si tratta solo di cultura: la cultu­
ra, se è autentica, spiana la strada, come fece nel 
caso di Gesù la "voce" del Battista, che non tu 
però la "Parola che salva".

In questo contesto le istituzioni universitarie 
acquistano un particolare rilievo come quelle che 
possono esaltare ancor più la valenza culturale 
delle proposte cristiane. Abbisognano però d una 
presenza non timorosa di docenti seriamente ere-



Documentazione 1535

denti, che mostrino con la loro riconosciuta com­
petenza la piena compatibilità tra scienza e fede; 
e di universitari egualmente credenti che non 
abbiano timore di affrontare i nodi culturali più 
ardui alla luce della loro identità cristiana. In 
ogni caso, l’attenzione della comunità cristiana 
verso tali istituzioni non deve mancare, dando 
vita a una pastorale della cultura appropriata e 
coraggiosa.

La testimonianza cristiana negli ambienti ha - 
infine - sempre bisogno di articolarsi a livello 
comunitario: la Chiesa evangelizza se e in quan­

di. Strutture di coordinamento

- Ogni Diocesi è già organizzata con respon­
sabili diocesani, delegati zonali, Uffici e Con­
sulte di pastorale giovanile, e provvederà a 
potenziare questi organismi nella misura delle 
sue possibilità e dei suoi bisogni. Si dovrà, in 
ogni caso, far lavorare insieme più settori o Uffici 
cointeressati: la pastorale familiare, con le sue 
iniziative di educazione all’amore e di prepara­
zione al matrimonio; la pastorale vocazionale, 
con le sue forti proposte di servizio al Regno 
anche a tempo pieno; la pastorale scolastica e 
della cultura, con la sua attenzione allo sviluppo 
dell’umanesimo integrale, il rilancio dell’antro­
pologia cristiana, l’impegno di sviluppare pro­
getti interdisciplinari da offrire alle scuole; la 
pastorale della comunicazione sociale, che ha 
proprio nei giovani una preziosa “chiave” di let­
tura del proprio tempo e di comunicazione d’o-

to comunità. Il mimetismo non giova alla causa 
dell’evangelizzazione e del dialogo. E necessario 
che in ogni ambiente i cristiani si rendano reci­
procamente riconoscibili e si impegnino a testi­
moniare insieme la loro fede in relazione alle 
situazioni e alle persone con cui condividono 
ogni giorno lo studio, il lavoro, il tempo libero. 
Le associazioni professionali di consolidata tra­
dizione, attualmente un po’ in crisi, possono tro­
vare in questa prospettiva una occasione di rin­
novamento e di rilancio.

gni messaggio educativo; la pastorale della carità 
come quella che fa leva sull'innato desiderio di 
essere utili e fa perno su testimoni; e altri uffici. 
Deve essere poi curato con particolare attenzione 
il coordinamento tra pastorale giovanile in gene­
re e pastorali di ambienti, oltre ai collegamenti 
interdiocesani e regionale.

- A livello regionale, il lavoro di pastorale 
giovanile sarà seguito dalla Commissione re­
gionale di pastorale giovanile di concerto con 
il ricostituito Centro Regionale Umbro di Pasto­
rale (CRUP) e con altri Uffici e Commissioni. 
Ad essi compete monitorare la situazione, pro­
muovere conoscenze e corsi formativi di inte­
resse comune, avviare sperimentazioni mirate. 
Non dispiace pensare anche ad “eventi” regiona­
li significativi che interessino adolescenti e gio­
vani.

GIOVANI, SENTINEL

E con questa speranza nel cuore che Giovanni 
Paolo II ci ha invitato ad affrontare il giro di boa 
del nuovo Millennio. Da una parte verifichiamo 
stanchezza nel Popolo di Dio e una certa diffi­
coltà di capire e di agganciare i giovani. Dal­
l’altra sappiamo di vivere una prova purificatrice, 
che ci invita a «sperare contro ogni speranza» 
(Rm 4,18) e a stare attenti a ciò che lo Spirito 
vuol dire in questo momento e con queste diffi­
coltà alle nostre Chiese.

Guardandoci indietro, vediamo che il Signore 
non ha mancato di porre in ogni tempo, special- 
mente in quelli più difficili, una significativa 
segnaletica di santi giovani: ne troviamo anche 
nella nostra Umbria. Da Francesco d’Assisi. che 
iniziò la santa avventura ai suoi ventidue anni di 
età, a Chiara d’Assisi che ne seguì le orme a 
diciotto anni, ambedue affascinati dalla radicalità

LE DEL MATTINO!

del Vangelo e diventati fermento di rinnovamen­
to nella Chiesa e nella società del loro tempo. Più 
vicino a noi un altro giovane, lo spoletino Ga­
briele dell’Addolorata, concludeva ad appena 
ventiquattro anni, la sua vicenda terrena intessu­
ta di eroismo nel fare straordinariamente bene le 
cose ordinarie d’ogni giorno. E un altro venti­
quattrenne toma alla mente, figlio dell’Azione 
Cattolica torinese, Pier Giorgio Frassati, stu 
dente universitario amante dello sport e non igna­
ro di politica, che spronava tutti «a vivere e non 
a vivacchiare» e che morì assistendo vecchi e 
malati nelle stamberghe torinesi, cui faceva visi 
ta quotidianamente per rendere il contraccambio 
al Signore Gesù, che egli riceveva ogni mattina 
nell'Eucaristia.

Verrebbe quasi voglia di dire che l'inizio di 
ogni santità eroica va ricercato proprio nell'età



1536 Documentazione

giovanile, quando il cuore è ancora libero e 
generoso, e sogni e ideali giganteggiano. Anche 
oggi è tempo di santi giovani e di grandi santi, e 
udiamo già tra i giovani l'eco gioiosa del sì di 
Maria, la giovane povera, ricca di fede e di deci­
sione, mentre si perde nell’insigniftcanza il no 
del giovane ricco, povero di fede e incapace di 
decisione.

Offriamo con fiducia ai giovani delle nostre 
Chiese queste considerazioni, elaborate con tanta 
speranza e senso di responsabilità, perché siano 
oggetto d’una intensa riflessione.

* * *

A voi, carissimi, che in gran numero abbiamo 
incontrato pellegrini nel mondo in occasione 
delle varie Giornate Mondiali della Gioventù, 
chiediamo di “aiutarci ad aiutarvi”. Anche voi 
siete fragili, nonostante le vostre apparenti sicu­
rezze: ma la Chiesa è da sempre accanto ai figli 
più fragili. Noi abbiamo solo Gesù Cristo da 
offrirvi: è Lui il nostro tesoro più grande, capace 
di sostenere ogni fragilità.

Anche per noi, come per il Papa, voi siete sen­
tinelle d’un nuovo mattino che - lo sentiamo - 
sta già venendoci incontro, com’è sempre avve­
nuto nelle grandi crisi di civiltà: e toccò agli 
umili Benedetto, prima, e Francesco, poi, trac­
ciare percorsi nuovi per la Chiesa e per la società.

Gli albori del nuovo giorno sono già in vista 
- ci ripete Giovanni Paolo II -: non ve ne accor­
gete?

Noi Vescovi sentiamo che nei sotterranei della 
storia sta già fermentando un mondo religioso 
nuovo: e ne scorgiamo i segni. Fatevi anche voi 
portatori e banditori di questa speranza. Venite 
fuori con ardimento dalla palude del conformi­
smo. fieri della vostra identità cristiana, e segna­
late ai vostri amici il sapore di morte che c’è in 
una società sazia e disperata.

Il Papa a Toronto ha detto proprio alle "senti­
nelle del mattino”: «Quale chiamata sceglieranno 
di seguire le sentinelle del mattino! Credere in 
Gesù significa accogliere ciò che Egli dice, an 
che se è in contro-tendenza rispetto a ciò che 
dicono gli altri. Significa rifiutare le sollecitazio­
ni del peccato, per quanto attraenti esse siano, e 
incamminarsi sulla strada esigente delle virtù 
evangeliche. Giovani che mi ascoltate, risponde­
te al Signore con cuore forte e generoso! Egli 
conta su di voi. Non dimenticate: Cristo ha biso­
gno di voi per realizzare il suo progetto di sal­
vezza: Cristo ha bisogno della vostra giovinezza 
e del vostro generoso entusiasmo per far echeg­
giare il suo annuncio di gioia nel nuovo Mil­
lennio. Rispondete al suo appello ponendo la 
vostra vita a servizio di Lui nei fratelli! Fidate''1 
di Cristo, perché Egli si fida di voi» (L Ossee 
valore Romano, 27 luglio 2002).

Vogliamo salutarvi con le parole del suggesti­
vo messaggio che il Concilio rivolse proprio a 
voi. giovani, chiamati a vivere “nel momenti’ 
delle più gigantesche trasformazioni della st® 
ria”. «La Chiesa - scrissero allora i Vescovi -V1 
guarda con fiducia e con amore ... Essa possiede 
quel che fa la forza e la bellezza dei giovani: la 
capacità di rallegrarsi per ciò che comincia. di 
donarsi senza attendere nulla in cambio, di rin­
novarsi e di ripartire per nuove conquiste- 
Guardatela allora questa santa madre Chiesa, e 
ritroverete in essa il volto di Cristo, che fu vero 
eroe umile e saggio, profeta della verità e dell'a' 
more, compagno e amico dei giovani».

Il "Due in altum", che è il grido di marcia de' 
Popolo di Dio all'inizio del Terzo Millennio. Si* 
anche il grido delle Chiese e dei giovani del­
l'Umbria perché siano sale e luce della terra. E 
questo avverrà ogni volta che un giovane, con 
umiltà e coraggio, si disporrà a diventare disce­
polo del Signore.

Assisi. 4 ottobre 2002 - Festa di San Francesco

I Vescovi della Conferenza Episcopale Umbra



Documentazione 1537

L'apertura del Concilio Vaticano II 
nel diario di Mons. Loris Francesco Capovilla 

segretario del Beato Giovanni XXIII

«Inizia il Concilio, adolescenza di un giorno esuberante di luce per la Chiesa. È solo 
l’aurora, e già i primi raggi del sole nascente soavemente carezzano l’animo nostro!». 
Giovanni XXIli nel discorso di apertura del Vaticano II saluta come «faustissimo giorno» 
quell’ 11 ottobre 1962, consapevole di essere giunto «alle falde della santa montagna». Così 
l’Arcivescovo Loris Francesco Capovilla - che il 14 ottobre 2002 ha compiuto 87 anni e che 
a Venezia e in Vaticano fu segretario di Angelo Giuseppe Roncalli - racconta il diario segre­
to di quella giornata vissuta 40 anni fa accanto al Beato Papa Giovanni.

"L'Eco di Bergamo” - il quotidiano di Papa Giovanni, al quale aveva collaborato da 
giovane prete e che si faceva mandare a Parigi quando era Nunzio in Francia - ha pubblica­
to lo scritto inedito di Capovilla: «Dall’8 al 16 settembre si era preparato con una settimana 
di ritiro alla Torre San Giovanni e aveva formulato il “riassunto di grandi grazie fatte a chi 
ha poca stima di sé”. Nella notte la pioggia batte sui tetti e sul selciato di piazza San Pietro: 
se ne farebbe volentieri a meno. All'una di notte mi telefona per recitare con lui il "Veni 
Creator". Rilegge il discorso di apertura: soavità e grazia si sprigionano dalla sua persona 
di uomo e sacerdote. Alle 6,30 celebra da solo la Messa della Divina Maternità di Maria e 
assiste a quella del segretario. Cessata la pioggia, splende il sole. Col rosario in mano per­
corre più volte il salone, accostandosi ogni tanto alle finestre».

La giornata entra nel vivo. Giovanni XXIII porta l’anello e la croce pettorale di Pio XII. 
Alle 8,30 esce dall’appartamento privato indossando una stola d’oro, dono dell’Episcopato 
degli Stati Uniti. Lungo le Logge di Raffaello cammina in silenzio. Alle 9 è in ginocchio 
nella Cappella Paolina, «ignaro dei circostanti, il volto tra le mani, sereno e severo a un 
tempo. La sofferenza sembra risparmiarlo. Adora il Santissimo Sacramento esposto».

Si avvia la lenta e lunga processione: i Vescovi, in piviale e mitra bianchi, scendono 
come un fiume in piazza San Pietro. Un’immagine indimenticabile. Inizia il XXI Concilio 
ecumenico. L’inno in onore dell’Immacolata accompagna i passi di Pietro e dei Successori 
degli Apostoli. «Tutti sono contagiati - annota il diligente segretario - da intensa commo­
zione. Al Portone di bronzo scoppia l’applauso della folla in piazza San Pietro. Il Papa tiene 
le mani incrociate sul petto, gli occhi bassi. Nulla lo distrae. Le campane fanno esultare gli 
animi. La scena richiama le parole da lui pronunciate 1’8 dicembre 1958: “Le disposizioni 
che avvolgono la persona del nuovo Eletto prescrivono la prostrazione di tutti innanzi a lui. 
come a Vicario di Cristo. Lasciate che vi dica in confidenza e con intima emozione: chi più 
sente il bisogno di prostrarsi e si prostra in atto di umile adorazione innanzi al Padre delle 
misericordie, questi sono io per primo”. In Basilica lo accoglie il canto corale del "Tu es 
Petrus" di Lorenzo Perosi».

Poi il colpo di scena: a metà della Basilica il Papa «scende dalla sedia gestatoria e pro­
cede a piedi, le braccia allargate nel gesto dell’accoglienza e dell’amicizia, avanza come 
Pietro sulle acque, sorretto dalla certezza di non affondare. Nella notte aveva letto una pun­
tuale riflessione del Cardinale Franz Kònig, Arcivescovo di Vienna: “Il Concilio avviene 
sotto il segno di un rivolgimento di portata mondiale. La coscienza dell'unità umana, la tec­
nica, la fede nella scienza e la potenza di nuove ideologie caratterizzano la nostra epoca. La 
Chiesa è legata ai processi vitali e agli avvenimenti del mondo. Come potrebbe uno svilup­
po così rivoluzionario non interessare la Chiesa? La Chiesa, per mezzo di una rinnovata e 
approfondita autocomprensione, deve essere all’altezza del tempo - che congiunge tutte le



1538 Documentazione

razze e i Continenti in unità nel bene e nel male - in modo che risalti nella sua fede e nella 
sua verità immutabile. La Chiesa si arma, sotto la guida del suo capo supremo, per conti­
nuare la sua missione di rinnovare la vita religiosa e venire incontro alla speranza della riu­
nione di tutti i cristiani”».

Genuflesso, Giovanni XXIII apre il Concilio con il canto del "Veni Creator" eseguito 
dall’assemblea. Il Decano del Collegio Cardinalizio il francese Eugenio Tisserant canta la 
"Missa de Spiritu Sancto". Seguono il rito dell’obbedienza e la professione di fede: «lo. 
Giovanni. Vescovo della Chiesa cattolica, credo in un solo Dio Padre onnipotente, creatore 
del cielo e della terra ...». La formula è ripetuta dai Padri conciliari. Come nel Cenacolo il 
Successore di Pietro prega: «Eccoci. Spirito Santo, alla tua presenza, gravati dal peso dei 
nostri peccati, ma riuniti nel tuo nome. Insegnaci ciò che dobbiamo fare, la mèta da rag­
giungere. Non permettere che offendiamo la giustizia. Non ci tragga in errore l’ignoranza, 
non ci devii il favore, non ci corrompano l’interesse o il vantaggio. Ci sia dato di fare una 
sola cosa con Te e non allontanarci dalla verità».

Dopo il canto delle Litanie dei Santi viene proclamato il Vangelo in latino e in greco. 
«È suonato mezzogiorno - ricorda il segretario - quando il Papa declama lentamente in lati­
no il discorso "Gaudet Mater Ecclesia": lettura limpida, chiara, sonora di 35 minuti. Lo 
schema è seducente: la Chiesa è in festa; i Concili sono un provvidenziale arricchimento di 
vita; affrontiamo intrepidi il futuro; dissentiamo dai "profeti di sventura”; compito del 
Vaticano II è custodire l’integrità dottrinale, promuoverne la conoscenza, proseguire il cam­
mino; come evangelizzare e far fronte agli errori; la medicina della misericordia; sollevare 
la fiaccola della verità e della giustizia: amore, potestà e gloria a Cristo, redentore dei popo­
li e dei secoli».

Un brano del discorso documenta con quale spirito Papa Giovanni si appresta a guida­
re il Concilio grazie al quale - osserva il teologo Yves Congar - «la Chiesa ha fatto pacifi' 
camente la sua Rivoluzione d’ottobre». Afferma il Pontefice: «Sempre la Chiesa si è oppo­
sta agli errori. Ora tuttavia preferisce usare la medicina della misericordia piuttosto che quel­
la della severità; vuole mostrarsi madre amorevole di tutti, benigna, paziente, piena di mise­
ricordia e di bontà, anche verso i figli da lei separati. Dalla rinnovata, serena e tranquilla ade­
sione a tutto l’insegnamento della Chiesa nella sua interezza e precisione, lo spirito cristia­
no attende un balzo in avanti verso una penetrazione dottrinale e una formazione delle 
coscienze».

Al termine - racconta Mons. Capovilla - «indifferente al prolungato applauso, guarda 
attorno quasi a cogliere le impressioni negli occhi dei vicini. Alle 13,30 si affaccia al balco­
ne e saluta la folla. Dopo 4 ore e 45 minuti non sembra stanco. Fa colazione tutto solo. H 
segretario gli legge alcuni messaggi. Riposa tre quarti d’ora. Prolunga l’adorazione in cap­
pella. Rilegge il Regolamento del Concilio e revisiona i discorsi alle 86 missioni straordi­
narie e alla stampa. Detta il messaggio per gli Osservatori delegati».

Per le 19,30 è in programma la fiaccolata in piazza San Pietro. «Tutto preso dall'incan­
tesimo del mattino, se n'è dimenticato. Quando l’avverto, taglia corto: "Per oggi basta. Non 
conviene che il Papa torni a farsi vedere e parli una seconda volta". Sto in silenzio e lo guar­
do. Sembra chiedermi- “Che altro vuoi?”. “Santo Padre date almeno un'occhiata alla piaz­
za”. Guarda, si convince: “Aprite la finestra, darò la benedizione ma non parlerò". Cosa sia 
accaduto nel suo animo, non saprei spiegare. La folla acclamante, le fiaccole al vento.1 
canti, il ricordo del Concilio di Efeso risvegliano in lui la vena della poesia e della profezia- 
Gli sale alle labbra l'improvviso, famoso e mai dimenticato "Discorso della Luna”».

Parole che conquisteranno e commuoveranno il mondo. In tono familiare dice: «Can 
figliuoli, sento le vostre voci. La mia è una voce. sola, ma riassume la voce del mondo inte­
ro; qui tutto il mondo è rappresentato. Si direbbe che persino la Luna si è affrettata stasera- 
Osservatela in alto, a guardare questo spettacolo. La mia persona conta niente: è un fratello 
che parla a voi, diventato padre per la volontà di nostro Signore. Ma tutti insieme, paternità



Documentazione 1539

e fraternità e grazia di Dio ... Continuiamo dunque a volerci bene così, guardandoci così nel­
l’incontro: cogliere quello che ci unisce, lasciar da parte, se c’è, qualche cosa che ci può 
tenere un po’ in difficoltà. Tornando a casa, troverete i bambini, date una carezza ai vostri 
bambini e dite: “Questa è la carezza del Papa”. Troverete qualche lacrima da asciugare: dite 
una parola buona. Il Papa è con noi, specialmente nelle ore della tristezza e dell’amarezza. 
E poi, tutti insieme ci animiamo: cantando, sospirando, piangendo, ma sempre pieni di fidu­
cia nel Cristo che ci aiuta e ci ascolta, continuiamo a riprendere il nostro cammino».

Nella Lettera Apostolica di indizione "Humanae salutis" del 25 dicembre 1961 aveva 
fissato i paletti del Vaticano II: «Il Concilio si riunisce in un momento in cui la Chiesa avver­
te più vivo il desiderio di fortificare la sua fede e di rimirarsi nella propria stupenda unità e 
sente più urgente il dovere di dare maggiore efficienza alla sua sana vitalità, e di promuo­
vere la santificazione dei suoi membri, la diffusione della verità rivelata. Sarà una dimo­
strazione della Chiesa sempre giovane, che sente il ritmo del tempo, irraggia nuove luci, 
attua nuove conquiste, pur restando sempre fedele al suo Sposo Cristo Gesù».

Alla sera il Papa recita il rosario, guarda la tivù, si lascia convincere a prendere qual­
cosa a cena, segue lo speciale della Televisione italiana e lo giudica ben fatto.

Conclude Mons. Capovilla: «A distanza di quarant’anni, se mi chiedono cosa mi sia 
rimasto più impresso di quel giorno memorabile, rispondo: la sua buona notte. Ci disse: 
“Non mi aspettavo tanto. Mi bastava averlo annunciato il Concilio. Invece Dio mi ha per­
messo di avviarlo. Grazie a Lui, grazie a tutti. Basta. Buona notte. Leggetevi l'Imitazione di 
Cristo, libro terzo, capitolo quinto, numero quattro". In ginocchio bacio la mano che ha 
beneficato i figli della Chiesa e l’umanità: "Buona notte. Santo Padre, siate ringraziato". 
Corro ad aprire l'Imitazione e leggo: “Chi possiede l'amore, corre, vola, pieno di gioia, libe­
ro da ogni impaccio. Egli dà tutto in compenso del Tutto che possiede perché il suo cuore 
riposa nell'Essere sommo”».

Il grande scrittore francese Francois Mauriac scrisse su Le Monde: «Comprendo il volto 
umano della Chiesa mentre inizia il Concilio, adesso che Giovanni XXIII ha detto le parole 
di misericordia, che ho sempre desiderato sentire, alla presenza dei fratelli separati; ha sapu­
to annientarsi: tramite il Vegliardo lo Spirito d'amore e di consolazione parla al mondo. 
Pietro non è più quel vecchio isolato, rinchiuso in casa dai suoi servitori. Lo vedo circonda­
to da tutti i suoi figli, persino da coloro che avevano chiesto la loro parte di eredità e si erano 
allontanati. Non pronuncia anatemi, non maledice: è grazie a questo che tutte le Nazioni si 
volgono al pescatore di uomini».

don Pier Giuseppe Accornero



1540 Documentazione

La piccola famiglia domestica 
per la grande famiglia della parrocchia

LA PICCOLA FAMIGLIA DOMESTICA ...

La famiglia costituisce la comunità primaria, fondamentale e insostituibile per l'uomo. 
Essa «ha ricevuto da Dio questa missione, di essere la prima e vitale cellula della società», 
afferma il Concilio Vaticano II (Apostolicam actuositatem, 11).

Infatti, ogni creatura nasce dalla relazione tra un uomo e una donna, è cioè frutto di una 
comunione e vive in contesti sociali che ne favoriscono lo sviluppo dal momento della culla 
fino alla tomba. E quindi importante evitare le pericolose superficialità alimentate dall’o- 
diemo contesto culturale, che - spesso influenzato dalla ricerca dell'affermazione di sé e 
dell’indipendenza come componente essenziale della libertà1 - tende quasi a far dimentica­
re che gli esseri umani sono essenzialmente dipendenti gli uni dagli altri.

Alcuni recenti episodi di cronaca, riguardanti la contrastata assegnazione all'uno o 
all’altro genitore di figli nati da matrimoni di cittadine italiane con uomini di culture e di 
religioni diverse, hanno messo in chiara evidenza quanto sia necessario prendere coscienza 
che «il matrimonio e la famiglia, pur prendendo il loro avvio da una scelta libera e perso­
nale, costituiscono sempre un fatto sociale»2. Non sempre è dato osservare questa consape­
volezza del ruolo sociale della famiglia1, dal momento che per alcuni entrare in confidenza 
e sviluppare legami affettivi risponde a semplici bisogni puramente istintivi o addirittura 
serve ad alleviare un senso di angoscia davanti alla solitudine, o ancora intende raggiunge­
re una “sistemazione" dal punto di vista sociale.

Un più maturo desiderio di stabilire questo genere di relazioni, invece, dovrebbe sgor­
gare dall’esigenza di arricchirsi vicendevolmente e di sostenersi nei momenti di debolezza, 
fino a riconoscere che la persona amata è l’aiuto concreto e quotidiano, il compagno nella 
strada comune per realizzare la propria persona, quindi per vivere integralmente e social­
mente la propria esistenza.

Infatti, la vita comune ha lo scopo di destare nuova forza4 per superare i propri limiti e 
sostenere il proprio cammino sollecitandolo verso la pienezza di sé, con il compito di gene­
rare ed educare nuovi esseri umani. Questa importante responsabilità è definitiva, così come 
definitivo è l’impegno nel matrimonio, che è quindi "indissolubile”.

Ciò esige generosità ed entusiasmo5, cioè ben più che solo sentimento, ma anche coin­
volgimento dell'intelligenza, del cuore, della volontà e dell’agire; ciò che noi chiamiamo 
amore, che cioè «merita e richiede la totalità della vita»6. Tale armoniosa convergenza delle 
doti umane conduce progressivamente un uomo ed una donna a decidere di percorrere insie­
me la vita, per sempre, in maniera totale e davanti alla società

Per sempre, significa che questa convergenza non sarà mai messa in discussione nean­
che da circostanze apparentemente divergenti. Essa verrà adattata, sviluppata, potenziata, 
senza che i coniugi vadano alla ricerca di spazi da cui escludere l’altro e - nel rispetto della 
coscienza di ciascuno - si adoperino a mettere in comunione tutta la loro vita.

' Giovanni Paolo II. A docenti e studenti nell'Aula Magna dell'Università - Perugia (26 ottobre 1986). 6. 
’ Giovanni Paolo IL Messaggio per la Giornata del Migrante (15 agosto 1986), 6.

Giovanni Paolo IL Al Congresso su "Famiglia e società" - Città del Vaticano (7 novembre 1983), L 
Giovanni Paolo II, Alla Plenaria del Pontificio Consiglio per la Famiglia (16 giugno 1989). 1.
Giovanni Paolo II, Ai giovani nello Stadio Olimpico - Montreal ( 11 settembre 1984). 9.

6 Ihid.



Documentazione 1541

Ciò dovrà avvenire nel testimoniare di fronte alla società, con forza, l'annuncio gioioso 
dell’amore umano7, affinché le scelte degli sposi siano riconosciute, incoraggiante e so­
stenute.

Una chiave: la fedeltà

L’ordinato intreccio delle relazioni sociali dipende dalla fedeltà agli impegni’. Perciò 
l’antico assioma "pacta sunt servanda”, da secoli è riconosciuto come criterio fondamen­
tale di ogni convivenza civile e regge il più semplice contratto commerciale come la comu­
nità di vita più totale e intima.

Mantenere la promessa sta alla base della convivenza civile e ciò permette di stabilire quo­
tidianamente una rete di intese e di impegni. Se la casa umana è costruita sulla fedeltà, solo 
allora essa è in grado di resistere ai venti del capriccio o agli scuotimenti delle emozioni.

Lo stesso avviene per l’amore: la fedeltà è la forza che sostiene i coniugi9 quando, al­
l’iniziale fuoco della passione e dei sentimenti, succedono giornate più fredde e più rigide.

La promessa matrimoniale è quindi l’impegno responsabile e personale, destinato a 
ricordare per sempre che tutto è cominciato con una decisione senza riserve e senza condi­
zioni l0.

Essa costituisce una scelta permanente con la quale gli sposi proclamano che intrapren­
dono un itinerario di fede", che è possibile percorrere fino alla fine, e per il quale non sono 
previsti un'andata e un ritorno, come efficacemente testimoniano le numerose coppie che 
già hanno compiuto fino al termine, insieme, tale strada o che la continuano a percorrere 
dopo lunghi decenni, talvolta a prezzo di grandi sacrifici, fedeli l’uno all’altro nella felicità 
e nelle prove, nella malattia e nella buona salute, tutti giorni della propria vita.

Impossibile vivere soli nel matrimonio

Come è noto, i fidanzati sono soliti riservarsi momenti in cui si isolano, perché hanno 
bisogno di conoscersi senza interferenze, ma quando la coppia ha risolto i dubbi relativi alla 
prima incerta conoscenza reciproca, deve situarsi nel contesto sociale, politico e culturale 
della comunità civile. Infatti, se un uomo ed una donna vivono l'uno per l’altra, non è meno 
vero che in quanto coppia fanno parte della società e proprio questo significa lo scambio 
delle promesse in pubblico, che il loro impegno non è un affare solamente privato.

Infatti, se sopravverranno circostanze e giorni in cui non sarà facile vivere da soli l’im­
pegno preso essi dovrebbero poter far appello al sostegno della comunità, affinché ricordi 
loro la serietà del loro amore e li aiuti nel loro progetto di vita. Fin dall’inizio essi ricono­
scono il ruolo della comunità nello stabilire il matrimonio come istituzione, come luogo 
dove dimora l’amore12, mentre auspicano che essa lo fortifichi, lo incoraggi.

Sposi cristiani e comunità della Chiesa

La Repubblica Italiana riconosce che la promessa di fedeltà di un uomo e di una donna 
a certe condizioni e realizzato con le forme stabilite dalla legge, è matrimonio civile e quin-

’ Giovanni Paolo II. Alla Confederazione dei Consultori cristiani - Roma (29 novembre 1980), 2.
* Giovanni Paolo II, Al Corpo Diplomatico - Città del Vaticano (12 gennaio 1985), 7.
’ Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Familiaris consortio ( 15 dicembre 1981), 19.

10 Giovanni Paolo 11, Omelia alla Santa Messa a La Paz ( 10 maggio 1988). 4.
" Cfr. Familiaris consortio, 51.
12 Giovanni Paolo II. Omelia alla Celebrazione Eucaristica nell’aeroporto di Valparaiso (2 aprile 1987). 5.



1542 Documentazione

di che costituisce un vero e proprio negozio giuridico serio, pubblico e protetto dalla legge. 
Analogamente nella comunità dei credenti, che è la Chiesa, la promessa pronunciata nel 
matrimonio è l’attestazione di un impegno umano, e anche da essa scaturisce la grazia che 
Dio dona agli sposi, se essi saranno capaci di scorgere nel loro amore un riflesso dell’amo­
re divino. Com'è noto, i fedeli celebrano l’alleanza coniugale come Sacramento, cioè incon­
tro stabile e non effimero tra Dio e l’uomo e si sforzano di viverlo incarnando la generosità 
di Dio, la sua tenerezza, la sua pazienza, il suo perdono e la speranza in Lui. impegnandosi 
a vivere questi doni nel tempo e nello spazio per animare dell’amore di Dio il mondo e ren­
derlo così più abitabile.

I coniugi, coscienti della propria piccolezza, supplicano Dio Padre di renderli più 
forti, mentre domandano anche a coloro che condividono la stessa fede di incoraggiarli e di 
aiutarli.

Quindi, la comunità ecclesiale ha il compito e la missione di arricchire con la propria espe­
rienza, di incoraggiare, sostenere e fortificare. Coloro che rispondono alla vocazione nuziale, 
confidando nel grande amore che serba per loro Dio attraverso la presenza amorosa del coniu­
ge e nella Sua assistenza attraverso la comunità dei credenti, osano decidersi a varcare la soglia 
della condivisione di un impegno definitivo ed esclusivo, che si esprime al momento in cui si 
scambiano la mutua promessa di fedeltà, che è elevata a Sacramento” - segno dell’unione di 
Cristo con la sua Chiesa -, e manifesta nel contempo la meta comune che si prefiggono e la 
coscienza dei propri limiti, i quali, con la presenza di Dio e la sua Grazia, non sono più osta­
coli al cammino di amore ma strumento dell’esperienza della Misericordia.

Scegliere e costruire l’amore

Se il coniugio comincia con la promessa della fedeltà, come fanno gli sposi a dare forma 
al loro amore ed a svilupparlo? Come lo renderanno attuale giorno dopo giorno? Come cre­
scerà la loro comunione nonostante un’intimità che a volte diventa logorante? Come per­
correranno insieme la stessa strada rendendo questo cammino un’avventura a volte sedu­
cente. feconda, aperta alla gioia per ciascuno di loro? La vocazione matrimoniale è un'im­
pegnativa avventura14, poiché il suo percorso non è mai tracciato in anticipo in maniera 
immutabile e definitiva. «Imboccare la via della vocazione matrimoniale significa imparare 
l'amore sponsale giorno per giorno, anno per anno: l’amore secondo l’anima e il corpo»15-

Le tappe di questo cammino non costituiscono mai la meta, e quindi vanno sempre 
oltrepassate, perché aprono nuovi orizzonti. Nel matrimonio nulla è definitivo, solo il pro­
gresso dell'amore.

Progresso dell’amore, poiché non si tratta di un “narcisismo” di coppia, ma di un dina­
mismo che è caratterizzato e animato dalla trama delle relazioni tra l’uomo e la donna, tra 
i genitori e i figli, tra la coppia e la famiglia e la comunità, tra la famiglia e la Chiesa. In 
esso incidono le relazioni tra tradizione e novità, tra ragione ed emozione, tra bisogni e 
generosità.

La vita familiare non può essere immobilizzata in uno stereotipo ideale, progettato in 
anticipo con un codice immutabile di ruoli, di diritti, di doveri e di impegni. Ciò non signi­
fica, però, che non si possa impostare il matrimonio senza un’adeguata riflessione, limitan­
dosi a far prevalere il sentimento o un’attrazione puramente istintiva.

Le sfide che rendono vulnerabili i coniugi vanno, quindi, accolte con umiltà, e con 1* 
sicurezza di chi si affida alla Grazia e alla Chiesa, per essere affrontate e vissute come auten-

11 Giovanni Paolo II, Omelia della Santa Messa celebrata sul prato di Sant'Orso a Cogne (21 agosto 1994). 2- 
14 Giovanni Paolo li. Ai membri del Consiglio di Amministrazione della Federazione Internazionale fi 

Azione Familiare (FIDAP) (3 novembre 1979). 3
15 Giovanni Paolo II. Lettera Apostolica per l'Anno Internazionale della Gioventù (31 marzo 1985). 10.



Documentazione 1543

tica causa di progresso e di gioia, come occasione per un ulteriore passo nell’approfondi­
mento dell'amore reciproco del comune cammino verso la piena realizzazione del Sa­
cramento, quindi di se stessi, il cui esito è il compimento delle proprie persone e dunque la 
felicità.

Il dialogo affettivo

La strada verso il progresso familiare è aperta dalla disposizione permanente al dialogo 
tra marito e moglie"', che affianca inevitabilmente momenti di gioia e di sofferenza, mera­
viglie, speranze, delusioni, concordia e discordia. L'abituale disposizione spirituale al dia­
logo, aiuta a conoscere il coniuge, è forza interiore contro l'usura e contro l'allontanamen­
to, serve a cicatrizzare le ferite, accresce la comprensione, nutre il rispetto ed anima l’in­
dulgenza.

Al dialogo occorre dedicare tempo17 ed esso anima e rafforza il legame affettivo, men­
tre educa a rimanere attenti e sensibili alla diversità del coniuge.

Nel dialogo devono trovare posto anche i sentimenti e i momenti meno positivi, perché 
non è certamente possibile incontrare solamente attenzioni mutue e gratificanti. Sposarsi, 
infatti, è imparare a vivere ed a crescere con una differenza irriducibile, senza che mai pre­
valga la stanchezza e la disillusione.

L’apertura autentica al dialogo fa evitare il grave rischio di formare il coniuge a imma­
gine di sé, che impedisce ai coniugi di diventare di giorno in giorno, sempre più. l’eletto 
l’uno dell’altro.

Un amore fisico

Il corpo e la sessualità conferiscono all’amore coniugale la sua forma specifica e parti­
colare, esprimendo il legame durevole ed esclusivo tra l’uomo e la donna, rinforzandolo e 
rinnovandolo, poiché il linguaggio del corpo è lo specchio del carattere e dell’intensità del­
l’attaccamento mutuo degli sposi e traduce lo stato della loro unione.

I cristiani rifiutano di ridurre la sessualità alla pulsione fisica18 o di vedere in essa solo 
l’aspetto procreativo, né possono limitarsi a considerare l'unione coniugale come mezzo per 
soddisfare un’esigenza istintiva. Ogni cristiano è cosciente del proprio compito di orientare 
l’amore verso la tenerezza e l'autenticità, verso l'intimità e la fecondità e sa che questo 
orientamento non è frutto di un'opzione soltanto umana, ma dono di Dio.

In questo cammino di amore reciproco la coppia deve tendere a quel rispetto totale del 
coniuge che in ambito cristiano si chiama castità matrimoniale. Essa non è una menoma­
zione della propria espressività, ma l’estrema libertà, in quanto è desiderare il bene e la 
verità dell’altro fino al sacrificio di sé.

Il Santo Padre a questo proposito ricorda: «Soltanto in questa ottica vocazionale dell’e­
sistenza, acquista senso la castità matrimoniale ... Cristo vi chiama alla libertà, alla verità, 
all’amore. Alla libertà che attraverso la verità, basandosi sulla verità, si fa sempre amore; e 
non c’è altro senso della libertà se non questo; non c'è libertà per la libertà; è un vuoto. Il 
profondo senso della libertà consiste nell’amare, nell'essere capace di dare se stessi; ecco la 
dimensione propria del nostro essere umano, del nostro essere creati ad immagine di Dio»19.

16 Familiaris consortio, 43.
17 Giovanni Paolo II, La consegna lasciata ai giovani, Rose Hill - Mauritius (15 ottobre 1989), 5.
" Giovanni Paolo II. Leu. Enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995). 23.
19 Giovanni Paolo II. L'incontro con i giovani a Castiglione delle Stiviere nella memoria di San Luigi 

Gonzaga (22 giugno 1991), 10.



1544 Documentazione

I figli: fondamenti dell'alleanza
I figli consolidano la relazione coniugale, perché essi fanno di una coppia una famiglia, 

ne dilatano l'intimità e trasformano il matrimonio in un luogo di appoggio solido e acco­
gliente, aggiungono ai coniugi un impegnativo compito specifico, che modifica ed arricchi­
sce lo scopo del loro vivere comune20.

La nascita dei figli, è novità assoluta nella vita della coppia, che esige attenzione e ade­
guamento dei ritmi e delle abitudini, suscita nei genitori-coniugi risorse insospettabili desti­
nate a favorire la crescita e l’educazione della prole e contemporaneamente fornisce nuove 
motivazioni di unità e di stabilità alla loro unione.

Diverse forme di fecondità

Molte coppie non hanno figli e ciò - com’è noto - suscita in genere sofferenza e tri­
stezza. Il bisogno di fecondità della relazione coniugale non è però limitato alla procreazio­
ne e all’educazione dei figli, ma gli ideali della famiglia possono realizzarsi anche nella 
disponibilità ad adottare tìgli non propri o ad accoglierli in affidamento, come pure assu­
mendo impegni nel piano sociale, politico, culturale o educativo.

Una considerazione a parte meritano quelle coppie senza figli, le quali s’impegnano a 
favorire una maggiore crescita spirituale della società. Esse sono una testimonianza diretta 
di come può essere vissuta e maturata dai due sposi la fecondità interiore, così come fecero 
Jacques e Raìssa Maritain. Perciò la società trova spesso un aiuto molto efficace nella dedi­
zione e nelle capacità di accoglienza di coppie senza figli. Ed anche queste esperienze sono 
preziose per fortificare ed elevare l’unione coniugale, sviluppano un fervore raddoppiato nel 
vivere il Sacramento nuziale.

Come ha detto il Santo Padre: «Agli sposi che non possono avere figli propri dico: non 
siete menomati da Dio; il vostro amore reciproco è completo e fecondo quindi è aperto agli 
altri, alle necessità dell'apostolato, alle necessità dei poveri, alle necessità degli orfani, alle 
necessità del mondo»21.

Famiglia e società

Il Santo Padre a più riprese ha richiamato l'attenzione della società civile sulla neces­
sità che le politiche sociali privilegino la famiglia22, chiedendo alle autorità pubbliche che la 
politica familiare sia perno e motore di tutte le politiche sociali2', e che ci siano interventi 
più decisi ed efficaci in favore dell’istituzione familiare, compresi sgravi ed agevolazioni 
fiscali per alleviare le condizioni dei nuclei familiari più numerosi. I Vescovi italiani insi­
stono sull’importanza sociale della famiglia e sui benefici che questa cellula di base della 
società può apportare, dato che in essa si apprendono le virtù sociali ed il comportamento 
affettivo positivo di cui ha così grande bisogno l'umanità.

La Chiesa non ignora che la famiglia è scuola di affermazione di se stessi, di padronan­
za dei conflitti, di simpatia, di solidarietà e di servizio e che, quando la società è carente di 
queste virtù, numerosi settori della vita pubblica finiscono per soffrirne: l'insegnamento e la 
cultura, i servizi sanitari e la solidarietà verso gli anziani ed i disabili, l'economia, la politi­
ca e la giustizia.

Perciò molto spesso in testa alle preoccupazioni della dottrina sociale della Chiesa v'è 
l’esigenza che le famiglie siano favorite nel diventare le cellule vivificanti di una società sana.

20 Giovanni Paolo II. Al Pontifìcio Consiglio per la Famiglia ( IO ottobre 1986). 4.
1 Giovanni Paolo II. Omelia alla Santa Messa per le Famiglie. Onitsha (13 febbraio 1982). 3.
- Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Centesimus annus ( 1° maggio 1991 ). 49.
2' Evangelium vitae. 90.



Documentazione 1545

La fede ispira la coppia

Molte coppie ispirano tutta la loro esistenza alla fede cristiana. Sono oneste nel proprio 
lavoro, agiscono con umanità nelle relazioni professionali, non considerano il guadagno o 
il profitto al di sopra di ogni interesse, né cercano il piacere come fine a se stesso. Come 
nella vita professionale evitano prestazioni pur redditizie inconciliabili con i valori ai quali 
credono, così ritengono che ci possano essere piaceri senza valore o addirittura «falsi e no­
civi»24 in contrasto con le loro convinzioni più profonde.

La fede illumina la loro vita coniugale alla quale applicano l’ammonimento evangelico 
che colui che vuole salvare la propria vita mediante progetti troppo personali finisce per per­
derla, mentre la conquista colui che ha il coraggio e la generosità di donarla.

Ma cosa sostiene la fede contro tutte le forze disgregatrici e le tentazioni presenti nella 
società odierna? Occorre che essa sia rinforzata e rinvigorita costantemente dalla preghiera 
personale e familiare, dall’annuncio cristiano sperimentato in parrocchia - attraverso le 
mille possibilità che offre, come la partecipazione a proposte educative, a momenti di cate­
chesi e di incontro per adulti e famiglie - e portato ovunque ci si trovi, perché tutti possano 
godere della grazia che è stata donata a noi. Così la preghiera da fanciulli nella famiglia, da 
giovani negli incontri con i coetanei e nelle attività scolastiche, diventa dialogo e gioia; essa 
è una riflessione congiunta sulle opere di Dio, sulla sua bontà, percorso condiviso nell’inti­
mità con Dio. sensibilità partecipata nello stupore e gratitudine ed anche capacità di ricono­
scere le colpe e di confessarle a Dio, per crescere nella comprensione e nel perdono scam­
bievoli.

La fede cristiana insegna che «nessuna relazione così intensa e stretta come il matrimo­
nio e la famiglia può sopravvivere senza perdonare “settanta volte sette”. Se le coppie non 
possono perdonare con la tenerezza e la sensibilità che la misericordia comporta, allora 
cominceranno inevitabilmente a vedere il loro rapporto solo in termini di giustizia, di ciò che 
è mio e ciò che è tuo - con emozione, spiritualmente e materialmente - e in termini di ingiu­
stizie reali o solo percepite»25.

Famiglie credenti

Le virtù civili che animano tutti i focolari che intendono condurre un’esistenza autenti­
camente umana, non devono risplendere unicamente nelle famiglie cristiane. Esse sono 
chiamate a sviluppare una continua riflessione etica ed hanno quotidianamente coscienza di 
vivere nell’amore di Dio, di testimoniarlo, di diffonderlo e di corrispondere ad esso, cioè non 
escludendo nessuno da questo amore.

Questo duplice dinamismo caratterizza ogni dono autentico che i genitori trasmettono 
ai propri figli con l'esistenza, il loro sacrificio, le loro parole, la capacità di leggere con spi­
rito di fede tutti gli avvenimenti della storia piccola e grande di ogni giorno sotto il segno 
della signoria di Dio.

Così essi comunicano ai figli non solo le loro opinioni, ma - cosa molto più rilevante - 
lo sguardo di fede che permette di cogliere il senso autentico della realtà. Questa trasmis­
sione della fede apre ai figli una finestra sul mondo, cioè consente loro di valutare con spi­
rito maturo e senza complessi di inferiorità i modelli di vita che loro presentano la scuola, 
gli amici ed i mezzi di comunicazione sociale, consentendo ai giovani di ricercare in tutta 
libertà il senso dell’esistenza e spronandoli ad approfondirlo.

24 Giovanni Paolo II. Alla "Maratona di primavera" ( 13 maggio 1984).
25 Giovanni Paolo II. Santa Messa all'Eastern Campus - New Orleans ( 12 settembre 1987). 3.



1546 Documentazione

... PER LA GRANDE FAMIGLIA DELLA PARROCCHIA

La parrocchia assume una responsabilità veramente apostolica, nei confronti della fami­
glia, del grande Sacramento del matrimonio umano, della vocazione dei coniugi, dei geni­
tori, nei confronti della vocazione di quella cellula sociale che si chiama anche Chiesa 
domestica. La parrocchia e famiglia di famiglie2'’, poiché la vita parrocchiale è strettamen­
te legata alla forza, alla debolezza e ai bisogni delle famiglie che la formano.

E utile iniziare con un noto passo del Nuovo Testamento che ci aiuta a ricordare perche 
i membri di una parrocchia cattolica formano un’unità come una famiglia, convocati nel 
nome di Gesù. Negli Atti degli Apostoli leggiamo dei primi cristiani: «Essi erano assidui nel- 
l’ascoltare l’insegnamento degli Apostoli e nell’unione fraterna, nella frazione dei pane e 
nelle preghiere»27. I punti più importanti sono dunque l'istruzione nella fede, la costruzione 
di una comunità viva, la celebrazione dell’Eucaristia e degli altri Sacramenti, e la vita di pre­
ghiera. Questi sono gli elementi essenziali della vita della parrocchia, dove deve attuarsi il 
migliore e più decisivo contributo delle famiglie.

Prima di tutto la predicazione o la catechesi. In una parrocchia la fede è proclamata e 
trasmessa in molti modi; attraverso la liturgia, specialmente l’Eucaristia con le sue appro- 
priate omelie; attraverso l’istruzione religiosa nei programmi di catechesi; attraverso l’edu­
cazione religiosa per adulti; attraverso i gruppi di preghiera e le associazioni per l’attività 
pastorale; attraverso la stampa cattolica.

In tutte queste attività, non si può inventare la fede di volta in volta o secondo tendenze 
personali.

La fede va ricevuta nella e dalla comunità universale di fede28: la Chiesa a cui Cristo 
stesso ha affidato un compito di insegnamento sotto la guida dello Spirito di Verità.

La catechesi familiare precede, accompagna e arricchisce tutti questi tipi di catechesi: li 
armonizza e li coordina. Ciò significa che la parrocchia, considerando i suoi programmi di 
catechesi, dovrebbe rivolgere particolare attenzione alle sue famiglie. Ma soprattutto signi­
fica che la famiglia stessa è il primo luogo e il più appropriato per l'insegnamento della 
verità della fede, la pratica delle virtù cristiane ed i valori essenziali della vita umana.

Perciò l’impegno e il coinvolgimento delle sue famiglie è vitale per il vigore spirituale 
di una parrocchia. Alcune famiglie sono sane e piene di amore di Dio, che si riversa nei loro 
cuori attraverso lo Spirito Santo che è stato loro donato2'1. In alcune c’è poca energia per la 
vita dello Spirito, mentre altre ne sono totalmente prive.

Anzitutto i sacerdoti e i loro collaboratori in una parrocchia devono cercare di essere 
molto vicini a tutte le famiglie nel loro bisogno di assistenza pastorale, e provvedere al 
sostegno e al nutrimento spirituale di cui necessitano. Con i sacerdoti l’intera parrocchia 
deve impegnarsi totalmente in questo compito, soprattutto se si considera il crollo e l’inde­
bolimento della vita familiare nella presente società.

Le coppie e le famiglie cattoliche hanno il compito missionario '" di sostenere le altre 
coppie e famiglie della parrocchia, rivolgendosi in particolare a quelle che sono in difficoltà- 
Questo apostolato da coppia a coppia e da famiglia a famiglia può essere svolto in molti 
modi: con la preghiera, il buon esempio, l’istruzione formale o informale, i consigli, aiutan­
do nella dimensione materiale secondo le possibilità.

Ciò comporta la proclamazione senza riserve di tutta la verità sul matrimonio e sulla vita 
familiare. Tale impegno rende le famiglie cattoliche comunità di preghiera che vivono inten-

“ Giovanni Paolo li, "Te Deum" di fine anno (31 dicembre 1989). 5.
27 Ai 2.42.
a Giovanni Paolo li. Leu. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), 48.
•' Rm 5.5.
” Giovanni Paolo II. Omelia durante la Santa Messa per le comunità neocatecumenali - Porto San Giorgio 

(30 dicembre 1988).



Documentazione 1547

samente la fede cattolica, aperte alle esigenze degli altri, e pienamente partecipi alla vita 
della parrocchia e della Chiesa intera.

Aspetto fondamentale della vita cristiana e parrocchiale è la degna celebrazione dei 
Sacramenti, soprattutto l'Eucaristia e la Riconciliazione.

La vita sacramentale della Chiesa è incentrata soprattutto sul l'Eucaristia, che celebra e 
opera l’unità della comunità cristiana: unità con Dio e unità con il prossimo. La comunità 
parrocchiale non ha maggior compito o privilegio di quello di riunirsi, come i primi disce­
poli di Cristo, per «la frazione del pane» (At 2,42). Dipende dalle famiglie cristiane fare 
della propria parrocchia una vera Famiglia, che è assidua alla Santa Messa festiva, per dare 
viva espressione alla propria fede e al senso di solidarietà umana'1. Per una famiglia cristia­
na l’adempimento dell'incontro eucaristico domenicale deve essere un motivo fondamenta­
le di gioia e di unità’2.

La Chiesa invita pure a promuovere e incoraggiare la devozione pubblica e privata alla 
santa Eucaristia anche fuori della Messa; infatti dice il Concilio Vaticano II che «nella san­
tissima Eucaristia è racchiuso tutto il bene spirituale della Chiesa, cioè lo stesso Cristo» 
(Presbyterorum Ordinis, 5). Occorre fare dell'adorazione del Santissimo Sacramento al di 
fuori della Santa Messa una pratica abituale in tutte le comunità cristiane, secondo lo spiri­
to e le norme liturgiche della Chiesa.

Questo culto prosegue e prepara nel modo migliore rincontro con Cristo nel Sacrifìcio 
e nel Banchetto eucaristici, ed è espressione dell’amore e dell'adorazione di tutta la comu­
nità cristiana per il suo Signore. E molto importante quindi insegnare anche ai bambini e ai 
giovani il significato e la bellezza dell'adorazione eucaristica, del rapporto con Cristo "Pane 
degli Angeli".

Da questo incontro prenderanno nuovo vigore i valori che devono regnare nei focolari 
domestici per fare della famiglia luogo di incontro con Dio, centro di irradiamento della 
fede, scuola di vita cristiana. Nel Pane sceso dal cielo, la famiglia potrà trovare il sostegno 
in grado di mantenerla unita davanti ai pericoli del presente e di preservarla come baluardo 
di vita di fronte alla cultura della morte ”.

La vita sacramentale di una parrocchia si estende anche agli altri Sacramenti, che segna­
no importanti momenti nella vita dei singoli e delle famiglie, e in quella dell'intera comu­
nità parrocchiale. Voglio ricordare il sacramento della Riconciliazione. Negli ultimi anni, 
non pochi hanno mostrato una certa negligenza” a riguardo di questo meraviglioso dono 
attraverso il quale otteniamo da Cristo il perdono dei nostri peccati. Lo stato del sacramen­
to della Penitenza in ogni parrocchia e in ogni Chiesa locale è un ottimo segnale dell'au­
tentica maturità della fede dei sacerdoti e delle persone.

E necessario che le famiglie cattoliche infondano nei loro membri un amore profondo 
Per questo prezioso strumento di riconciliazione con il nostro Padre celeste, con la Chiesa e 
con il nostro prossimo. I genitori, più con l’esempio che con le parole, dovrebbero incorag­
giare i loro figli ad accostarsi alla Confessione con frequenza’5. Penitenza e Riconciliazione, 
Perché quando una persona è in pace con Dio, è in pace anche con se stessa.

Il pentimento e il perdono vicendevole in seno alla famiglia cristiana, che tanta parte 
hanno nella vita quotidiana, trovano il momento sacramentale specifico nella penitenza cri­
stiana. Quindi la catechesi di questo Sacramento deve trovare nella famiglia un luogo privi­
legiato per meglio illustrare la bontà misericordiosa di Dio e della sua gloria, secondo la nota

31 Giovanni Paolo II, Visita pastorale alla parrocchia romana della Sacra Famiglia di Nazaret, quartiere 
Centocelle (9 febbraio 1992), 3.

32 Giovanni Paolo li. Omelia nello stadio "Centenario" - Montevideo (7 maggio 1988), 4.
" Evangelium vitae. 21.
“ Giovanni Paolo II, Ai sacerdoti statunitensi - Miami ( 11 settembre 1987), 5.
35 Giovanni Paolo II. Discorso durante l'incontro con i Membri della Conferenza Episcopale Ugandese - 

Kampata (7 febbraio 1993). 7.



1548 Documentazione

espressione di Sant’Agostino, registrata nel numero 7 del rituale di questo Sacramento: 
«Confessio fidei, confessio vitae, confessio laudis».

La chiamata e l’impegno al dialogo con Dio mediante la vita sacramentale, l’offerta 
della propria esistenza e la preghiera sono il compito dei fedeli accomunati dal sacerdozio 
comune e che la famiglia cristiana può e deve esercitare in intima comunione con tutta la 
Chiesa, attraverso le realtà quotidiane della vita coniugale e familiare: in tal modo la fami 
glia cristiana è chiamata a santificarsi ed a santificare la comunità ecclesiale e il mondo. Il 
Concilio Vaticano II dice: «Quando i genitori, mediante il loro esempio e la loro preghiera 
comune iniziano il loro cammino, anche i figli e tutti coloro che vivono in quella comunità 
familiare, riusciranno più facilmente a trovare questa via dell’autentica umanità, delia sal­
vezza e della santità»”’. La vita di preghiera è quindi un campo in cui l’interazione tra la 
famiglia e la parrocchia è particolarmente chiara e profonda. Il suo inizio avviene nella pro­
pria famiglia, educando i bambini a rivolgersi a Dio. Le preghiere che ci servono nella vita 
sono spesso quelle imparate in famiglia quando eravamo piccoli. Ma la preghiera in casa 
serve anche a introdurre i bambini alla preghiera liturgica dell’intera Chiesa; essa aiuta tutti 
a comprendere che la preghiera della Chiesa riguarda i fatti di ogni giorno e i momenti spe­
ciali della vita familiare’7. Pertanto tutti coloro che sono impegnati nella vita parrocchiale 
dovrebbero preoccuparsi di incoraggiare e sostenere la preghiera familiare con ogni mezzo, 
poiché la stabilità, felicità e tranquillità delle famiglie dipendono in larga misura dal rap­
porto di preghiera con Dio’*.

* * *

Terminando di presentare queste brevi riflessioni sulla problematica che oggi riguarda 
la realtà familiare e soprattutto le relazioni tra le famiglie e la parrocchia, mi è grato assicu­
rare il mio ricordo nella preghiera per questa comunità perché al suo interno fioriscano 
buone famiglie umane che siano di esempio ad ogni famiglia intesa in senso più ampio, 
come la parrocchia stessa, la Chiesa tutta che ha la sua origine da Gesù Cristo, che è diffu­
sa nel mondo e che per questo è Chiesa cattolica.

* Paolo Romeo 
Arcivescovo tit. di Vulturia 
Nunzio Apostolico in Italia

Da L 'Osservatore Romano. 13 ottobre 2002

Cosi. past. Gaudium et spes, 48.
'7 Familiaris consortio, 61.
'* Giovanni Paolo li. Incontro di preghiera nella “St. Augustine High School" - Vasai (9 febbraio 1986). 4.



Documentazione 1549

Le radici cristiane dell’Europa

L’espressione “radici cristiane dell’Europa’’ è divenuta talmente comune e diffusa, pro­
prio intendo dire anche nella sua letteralità, che merita anzitutto soffermarsi sul significato 
della formula, che nasconde potenzialità autentiche di comunicazione e stimolo, ma, nello 
stesso tempo, alcuni pericoli, che vanno individuati per essere prontamente e adeguatamen­
te evitati.

Il richiamo alle radici avviene solitamente nel contesto di uno sviluppo, di un’evoluzio­
ne, che si vuole ordinata e armonica. Dopo una sosta, prima di intraprendere un'altra parte 
di cammino, è prudenza scegliere la direzione dopo aver considerato il tratto di strada già 
compiuto dopo la partenza.

L’Europa pertanto che si richiama alle sue radici è un’Europa che oggi appare ad un 
bivio o. forse più realisticamente, che appare alla ripresa di un cammino, per molti versi 
nuovo. Si tratta di un cammino in cui alla condivisione secolare di una cultura si aggiunge 
la previsione di istituzioni comuni, chiamate a unire strutturalmente i popoli e a manifesta­
re, sostenere e incrementare l'unità culturale in unità strutturale.

E del tutto comprensibile pertanto che l'Europa, in questa crisi di crescita, si volga alle 
sue radici. Il passaggio che sta di fronte non vuole essere, infatti, “rivoluzionario’’, vale a 
dire cadere nell'illusione deprecabile e deleteria di un “nuovo inizio”, che permetta di tran­
ciare ogni legame col passato, anzi rinnegando o addirittura “demonizzando" ogni semplice 
richiamo al passato stesso. Non c’è bisogno di portare all’attenzione i danni e gli esiti di spi­
riti e intendimenti rivoluzionari, vicini e lontani, che si sono manifestati anche in Europa.

Volgersi alle proprie radici è anche segno della volontà di crescere. Il rifiuto della cre­
scita “rivoluzionaria”, come accennavo, non significa la possibilità, meglio, la velleità di 
bloccare l’evoluzione. L'illusione di poter fermare il tempo e vivere del proprio passato, 
ancorché nobile, è smentita dal moto con cui gli altri corrono e avanzano. Anche per 
l’Europa non è difficile ravvisare l'odierna evoluzione verso forme di unità strutturale ori­
ginata dal quadro di riferimento mondiale, che ha subito mutamenti e cambi di scena tal­
mente profondi, che avrebbero in prospettiva sommerso e superato un’Europa, che fosse 
rimasta, o avesse preteso di rimanere, ferma.

Tutto questo contesto richiede che il volgersi alle radici cristiane dell'Europa sia dina­
mico. Non cioè la contemplazione statica della nobiltà delle origini, ma il forte richiamo a 
corrispondenti responsabilità nell’oggi.

Mi si permetta il richiamo al divino Poeta, che in forma ad un tempo immaginifica e ica­
stica ha fissato nel bronzo della poesia il vero senso della nobiltà, di ogni nobiltà cui ci si 
intenda richiamare:

«/.../ Ben se' tu manto che tosto raccorce;
sì che, se non s’appon di dì in die,
lo tempo va dintorno con le force»'.
La universalmente riconosciuta nobiltà delle radici cristiane dell’Europa può essere 

conservata solo attraverso la coltivazione amorevole di quelle stesse radici e l’espansione 
delle medesime verso un humus ricco di energia e di vitalità. Tutto questo implica, per parte 
di coloro che hanno a cuore le sorti dell’umanità e dell’Europa, tutta l’attenzione e l’appog­
gio, perché le comunità cristiane del Continente siano vive, siano laboratori di nuove espe­
rienze di vita e di unità, innestate sulla fede viva nel Signore, siano in se stesse istanze cri­
tiche di lettura e di prospettica costruzione di una nuova società alla luce del perenne mes­
saggio evangelico.

1 Paradiso, canto XVI. 6-9 (Cacciaguida).



1550 Documentazione

L’Europa nel Magistero di Giovanni Paolo II

L'attenzione che dedichiamo all'alto magistero del Sommo Pontefice sull'Europa è da 
ricollegare certamente alla responsabilità e rappresentatività connesse alla figura del 
Romano Pontefice nella Cristianità.

Non si può però omettere che nel caso del Sommo Pontefice oggi regnante si aggiunge 
al primario titolo di autorità di Vicario di Cristo e Pastore universale della Chiesa, un altro 
titolo, seppur di carattere e natura diversi, di autorevolezza direi, su questo argomento: Egli, 
infatti, è universalmente riconosciuto come protagonista dell'abbattimento di quel muro che 
da oltre quarant’anni, prima ancora di dividere Berlino, divideva dolorosamente l’unica 
Europa in due parti avverse, divideva ingiustamente l’Europa a fronte di legami millenari di 
fratellanza, intesa, condivisione ed arricchimento culturale. All’abbattimento di quel muro 
(sì, perché di abbattimento si è trattato, non di caduta) Egli, a giudizio unanime di persona­
lità di ogni schieramento e ideologia, ha coscientemente e fattivamente contribuito, per aver 
condiviso in maniera forte la radice comune (la fede cristiana) e nello stesso tempo aver con­
diviso il dolore lancinante di appartenere a quella parte dell'Europa destinata a rimanere 
tagliata fuori, nelle intenzioni dei gerarchi orientali, dalla linfa vitale dei valori umani di 
libertà, che scaturiscono dalla radice cristiana europea. La sua elezione al Sommo 
Pontificato è stata simbolicamente, ma realmente (ce se ne sarebbe accorti in seguito), il 
primo colpo di piccone a queirinnaturale muro.

In tal modo il magistero del Sommo Pontefice aggiunge all’Ufficio sacro proprio la 
testimonianza personale. E se ciò non muta l'autorità formale del magistero, incide profon­
damente nella disponibilità di ascolto e nella forza di persuasione, in un tempo in cui è sem­
pre più evidente che gli uomini sono attratti più da testimoni che da maestri.

Concediamo perciò al Sommo Pontefice la confidenza e la franchezza dello sfogo con 
cui ha manifestato all'inizio di quest’anno l’amarezza che lo ha colto nel constatare, in un 
recente importante documento che avvia una fase costituente europea, la mancata menzione 
del ruolo delle comunità dei credenti nella vita della nuova Europa. Nella tradizionale 
Udienza di inizio anno al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede, il 10 gennaio 
2002 ha affermato: «Non senza una certa tristezza ho preso atto del fatto che fra gli interlo­
cutori che dovranno contribuire alla riflessione sulla “Convenzione” istituita all’Incontro di 
Laeken il mese scorso, le comunità di credenti non sono state esplicitamente menzionate. La 
marginalizzazione delle religioni, che hanno contribuito e ancora contribuiscono alla cultu­
ra e all’umanesimo di cui l’Europa è legittimamente fiera, mi pare essere insieme un’ingiu­
stizia e un errore di prospettiva. Riconoscere un fatto storico innegabile non significa asso­
lutamente misconoscere l’esigenza moderna di una giusta laicità degli Stali e, di conse­
guenza, dell’Europa».

La costruzione dell’Europa, che vuole corrispondere alle proprie radici, deve da un lato 
assicurare un'abitazione fraterna ad una molteplicità di uomini, che sono stati educati in cul­
ture anche molto lontane o addirittura contrarie a quella europea, dall'altro non può rinun­
ciare alla delineazione di un proprio progetto, pena la tragica riduzione della nuova Europa 
e delle sue nascenti istituzioni, a mero fenomeno economico-finanziario: «Non si può con­
siderare l’Europa solo come un mercato di scambi economici o uno spazio per la libera cir­
colazione delle idee, ma innanzi tutto come una vera comunità di Nazioni che vogliono lega­
re i loro destini, per vivere fraternamente nel rispetto delle culture e dei percorsi spirituali, 
che non possono tuttavia situarsi al di fuori del progetto comune o in opposizione a esso»2.

Le linee di questo necessario e inesorabile progetto comune traggono linfa viva per 
il suo fondamento e prospettive per la sua germinazione da alcune conquiste del Cri­
stianesimo.

Giovanni Paolo II. Messaggio al Cardinale MUoslav Vlk, Arcivescovo di Praga. Presidente de! Consiglio 
delle Conferenze Episcopali d'Europa ( 16 ottobre 2(XX)). 5.



Documentazione 1551

È anzitutto a partire da Dio e, pertanto, dalla trascendenza che si può comprendere un 
apporto originale del Cristianesimo in Europa: «Il messaggio della Chiesa riguarda Dio e il 
destino ultimo dell'uomo, problemi che hanno caratterizzato al massimo grado la cultura 
europea. In verità, come potremmo concepire l'Europa privata di questa dimensione tra­
scendente?», si chiedeva il Pontefice di fronte al Parlamento di Strasburgo ( 11 ottobre 1988).

Dalla presenza di Dio professata sorgono e germinano alcuni dei principi fondamentali, 
di cui la fede cristiana e la Chiesa sono state portatrici nel tessuto sociale e culturale europeo.

La fede cristiana in Dio creatore ha demitizzato il cosmo per renderlo disponibile alla 
ricerca razionale dell'uomo. che nei confronti della materia, del corpo e. più in generale, del 
creato, esplicita le sue capacità, che lo fanno assomigliare al creatore. «Questa visione posi­
tiva ha contribuito ampiamente allo sviluppo delle scienze e delle tecniche da parte degli 
europei» ', premessa per quella sconfitta della povertà e per quel raggiungimento del benes­
sere economico, che attendono di essere condivisi, secondo modi e forme progressive ed 
equilibrate di solidarietà, con tutti i popoli e gli uomini.

La certezza rivelata della «persona, creata a immagine e somiglianza di Dio. nella quale 
si riflette l’amore benevolo del Creatore e Padre di tutti», conduce alla convinzione che 
«ogni uomo, chiunque egli sia, qualunque sia la sua origine o le sue condizioni di vita, meri­
ta un rispetto assoluto. La Chiesa non cessa di ricordare questi principi alla base della vita 
sociale»4.

«La Chiesa afferma che nell’uomo c’è una coscienza irriducibile ai condizionamenti 
che le pesano sopra, una coscienza capace di conoscere la propria dignità e di aprirsi all’as­
soluto, una coscienza che è fonte delle scelte fondamentali guidate dalla ricerca del bene per 
gli altri e per sé, una coscienza che è il luogo di una libertà responsabile»5.

Si raggiungono qui le radici di quell’umanesimo che. probabilmente, è il frutto più 
saporoso della cultura europea e il contributo più elevato alla cultura umana. Un umanesi­
mo che ha subito derive di fatto, in cui anche i cristiani hanno avuto la loro parte.

L’attuale stagione ha visto germinare da quella radice umanistica polloni di grande spe­
ranza.

Mi riferisco alla democrazia: «È un onere delle democrazie ricercare un’organizzazio­
ne della società in cui la persona non soltanto sia rispettata per quello che è, ma partecipi 
all’operato comune esercitando la sua libera volontà»6.

Mi riferisco ancora alla definizione e proclamazione dei diritti fondamentali dell'uomo.
«È neWhumus del Cristianesimo che l’Europa moderna ha attinto il principio - soven­

te perso di vista nel corso dei secoli di “cristianità" - che governa in modo più fondamenta­
le la sua vita pubblica; mi riferisco al principio, proclamato per la prima volta da Cristo, 
della distinzione fra “ciò che è di Cesare” e ciò “che è di Dio” (cfr. Mt 22,21)»’.

Prima ancora o, se vogliamo, contemporaneamente alla fondazione della distinzione fra 
Chiesa e Stato, fra comunità politica e comunità ecclesiale, l’originale principio evangelico 
menzionato comporta che «dopo Cristo, non è più possibile idolatrare la società come gran­
dezza collettiva divoratrice della persona umana e del suo destino irriducibile. La società, lo 
Stato, il potere politico appartengono al quadro mutevole e sempre perfettibile di questo 
mondo. Le strutture che le società si danno non valgono mai in modo definitivo; esse non 
possono neppure procurare da sole tutti i beni ai quali l'uomo aspira. In particolare, non pos­
sono sostituirsi alla coscienza dell’uomo, né alla sua ricerca della verità e dell’assoluto»*.

Giovanni Paolo II, Discorso all'Assemblea Parlamentare del Consiglio d’Europa (8 ottobre 1988), 3.
Messaggio al Cardinale Miloslav \ Ik. cit., 5.
Discorso all'Assemblea Parlamentare de! Consiglio d'Europa, cit., 4.

• Ibid.
Giovanni Paolo II. Discorso al Parlamento Europeo ( 11 ottobre 1988). 9.

" Ibid.



1552 Documentazione

La radice cristiana dell'Europa

Non ci è lecito nel nostro discorso evitare una questione più puntuale e precisa: quale 
l’apporto in ambito giuridico della radice cristiana alla cultura europea?

Non sarebbe difficile ripercorrere l’evoluzione della maggior parte degli istituti giuridi­
ci, oggi comunemente conosciuti e presenti negli ordinamenti giuridici europei, per accor­
gersi e mostrare lo stretto dialogo e il reciproco influsso del diritto romano e del diritto cano­
nico, soprattutto in epoca medievale.

Il concetto di persona

Ma se ci si va a interrogare sui valori fondamentali che hanno costituito la società euro­
pea che sta camminando verso un traguardo che si profila a medio termine e cioè l’Europa 
Occidentale giuridicamente e politicamente unificata, la risposta si trova in una “cultura 
comune” o “in un sistema di valori sostanzialmente identici" che converge sempre più in 
quel valore che nelle diverse culture europee deve essere considerato il proprio valore cen­
trale, cioè la persona.

«L’Europa ha bisogno di riscoprire e di prendere coscienza dei valori comuni che deli­
nearono la sua identità e che sono parte della sua memoria storica. Punto focale del nostro 
comune retaggio europeo - religioso, giuridico e culturale - è la dignità, straordinaria e ina­
lienabile, della persona umana»9.

Parlando di persona si intende soprattutto qui parlare dell'uomo come fonte e soggetto 
di diritti che attengono al suo carattere umano e razionale e che sono perciò intoccabili e ina­
lienabili. quale che sia la condizione in cui egli, temporaneamente o stabilmente, si viene" 
trovare: diritti che sono di varia natura - politici, sociali, economici - ma sui quali emergo­
no il diritto alla vita, dal concepimento fino alla sua fine naturale, il diritto alla libertà, inte­
sa non come facoltà di fare quello che si vuole o quello che più piace, non solo al di là di 
ogni norma morale, ma anche senza tener conto dei diritti degli altri, bensì come facoltà di 
disporre di sé secondo la propria coscienza: quindi il diritto alla libertà di coscienza, parti­
colarmente in campo religioso.

Questa categoria centrale è stata forgiata nei primi secoli dell'era cristiana dalla grande 
teologia, tesa a cercare e trovare uno statuto di fede ai dogmi della Trinità e della Cristologia- 
Ma essa, in seguito, pur attraverso un percorso accidentato e nel quale altri protagonisti 
hanno efficacemente collaborato, ha posto le basi per quel riconoscimento della dignità 
unica e irrepetibile dell’essere umano, che rappresenta uno dei valori fondamentali della cul­
tura europea, e ha plasmato profondamente lo sviluppo dell'organizzazione sociale e politi­
ca del Continente.

«I costruttori della Casa europea dispongono dell’immagine dell’uomo che il 
Cristianesimo ha inculcato nella antica cultura del Continente. Il concetto dell’uomo creato 
ad immagine e somiglianza di Dio non è. quindi, un reperto da museo, ma rappresenta 1" 
chiave di volta per l’Europa odierna»"’.

La nozione di persona, nella sua nascita e nella sua successiva elaborazione, evidenzi" 
una sorta di strutturale circolo ermeneutico fra il suo significato propriamente teologico e H 
suo significato antropologico.

Ciò significa che storicamente il terreno su cui è stato (ri)elaborato il concetto di pf' 
sona e in cui si è rafforzato e strutturato e poi diffuso, è collocato nello sforzo del prim°

’ Giovanni Paolo II. Messaggio ai partecipanti alla commemorazione de! 50° anniversario dell' istituzioni 
del Consiglio d’Europa (5 maggio 1999). Cfr. pure lo.. Discorso ai rappresentanti della Corte Europea e deb11 
Commissione Europea per i diritti dell'uomo (12 dicembre 1983).

111 Giovanni Paolo II. Discorso a Salisburgo (19 giugno 1998).



Documentazione 1553

Cristianesimo di comprendere razionalmente il duplice mistero rivelato ossia, come sarà poi 
appunto espresso, la Trinità di Dio, come unica natura in tre Persone, e Cristo Gesù, in cui 
due nature sono presenti nell’unica Persona.

Da quel momento storico, in cui questa riflessione ha incominciato a manipolare i ter­
mini di ypóstasis, prósopon, substantia, natura e persona, si è dato avvio ad un circolo 
ermeneutico in cui, si noti bene, più movimenti sono contemporaneamente presenti e reci­
procamente influenzantisi: il movimento che va dalla Rivelazione cristiana su Dio (teo­
logia) alla scoperta della natura dell’uomo (antropo-logia); il movimento che va dalla espe­
rienza dell’uomo (antropo-logia) al guadagno di criteri di intellezione del mistero divino 
(teo-logia). Non l'uno senza l’altro.

Da questo punto di vista, ossia dalla constatazione del circolo ermeneutico accennato, 
che non può essere interrotto in nome di una conclusa ricerca, scaturisce una lettura dina­
mica dell'attuale contesto culturale europeo. L’approfondimento giuridico e filosofico della 
persona, soprattutto nelle sue dimensioni di autocoscienza, di storicità e di intersoggettività, 
è, da un lato, la logica e naturale prosecuzione (per inerzia, se piace questa immagine di fisi­
ca meccanica) della propulsione inferta alla riflessione dalla teologia cristiana; dall'altro, è 
il dato in cui la riflessione teologica cristiana attuale deve leggere, perché nessuna espe­
rienza autenticamente umana può essere tralasciata per la comprensione del mistero divino 
e del progetto di Dio sulla storia; dall’altro ancora, è un’implicita ma reale richiesta di un 
apporto originale della riflessione cristiana per sorreggere e accompagnare un'esperienza, 
che, in sé, come ci insegna la storia anche recente, contiene i germi della contraddizione 
ed è, insieme, aperta all’imprevedibile irruzione e alla sorprendente fecondità della Rive­
lazione divina.

L'Europa delle persone e dei popoli

Il discorso sulla dignità della persona, quale proprium della cultura europea, cui ha dato 
decisivo impulso la fede cristiana, non sarebbe completo se non facessimo menzione di un 
ulteriore contributo che la Chiesa, attraverso il percorso accidentato e non sempre coerente 
dei secoli, ha offerto all’Europa.

Intendo riferirmi alla variegata esperienza ecclesiale intesa come esperienza di comu­
nione, di comunità, di assemblea (questo è etimologicamente il significato di ekklesia), che 
perciò inesorabilmente ha teso a raccogliere in un consorzio, animato e fondato sulla fede 
cristiana ed evangelica, uomini e donne di provenienze, estrazioni, culture e lingue diverse. 
Non è da sottovalutare questo aspetto reale (sarei tentato di dire, sociale), che non si forma- 
lizza in riflessioni e teorizzazioni, ma la cui forza di persuasione e di convinzione proviene 
dalla sperimentazione riuscita di una convivenza pacifica e finalizzata. La Chiesa come 
comunità è stata propedeutica ad una convivenza in cui individui, divisi da numerose ragio­
ni e dati di fatto, scoprivano la ragione (ratio) di una sinergia nella condivisione della fede, 
rimandando perciò in secondo piano le differenze, per esaltare il nucleo di condivisione.

Se volessimo rilevare la prova storica di questo contributo, potremmo indicare soprat­
tutto due aspetti della funzione maieutica che la Chiesa ha svolto verso l’Europa, come sog­
getto unitario e autonomo.

L’incontro di civiltà

Mi riferisco anzitutto alla funzione di fusione o assimilazione che la Chiesa ha favori­
to, promosso e realizzato fra culture diverse o, forse meglio, fra popoli diversi in Europa. La 
fede cristiana è stata come la fornace in cui l’eredità antica greca e latina, le singolarità ance­
strali e ataviche dei popoli celtici, germanici, slavi e ungro-finnici, assieme con la cultura



1554 Documentazione

ebraica e con il concorso dell’islamismo, si sono fecondate reciprocamente, in modo tale che 1 
una civiltà veramente ricchissima vi abbia trovato la sua origine.

La Chiesa è stata innanzi tutto, in questo processo lento e graduale, la conservatrice e la 
trasmettitrice gelosa dell’antichità classica.

La Chiesa poi è stata l’istituzione che, per natura propria, non per circostanze fortuite e 
contingenti, ha invitato i popoli barbari alla mensa della civiltà classica, non come meri ospi­
ti, ma come interlocutori. Come avrebbero potuto immaginare i popoli barbari provenienti 
dai confini geografici dell'Europa, intimoriti dalla raffinatezza delle costruzioni sociali della 
romanitas e nello stesso tempo affascinati dalle istituzioni imperiali romane, di poterne 
diventare gli eredi, se non fossero stati introdotti nel dialogo culturale con l'antica Roma 
grazie alla condivisione nella Chiesa delia stessa fede? E come avrebbero potuto pensare i 
medesimi popoli barbari di poter trasmettere il loro proprio patrimonio culturale e umano, 
non già attraverso la predominanza delle armi che distrugge l’avversario e la sua cultura, ma 
attraverso l’innervamento vivo dei loro valori nella tradizione de\V humanitas classica, se 
non attraverso l’incorporazione nella medesima societas christiana, stretta attorno al Van­
gelo e al Vicario di Cristo, il Pontefice di Roma? Non sarebbe avvenuto questo fecondo 
matrimonio, se la Chiesa non fosse stata pronuba. Non vi sarebbe stato questo parto prodi­
gioso, se la Chiesa non avesse svolto destramente e convintamente la funzione di levatrice-

E la Chiesa potè essere pronuba e levatrice, perché non portatrice di una propria cultu­
ra e di propri interessi concorrenti e contrapposti simmetricamente a quelli delle culture e 
civiltà, che si trovavano sotto la minaccia dello scontro, dell’annientamento reciproco o del­
l’unilaterale prevalere. La Chiesa si pose, perché lo era realmente, dalla parte dell'uomo, 
semplicemente creatura di Dio, precedente perciò e superiore ad ogni interesse di parte. La 
fede evangelica fu il metallo che propiziò la lega fra i diversi materiali delle culture che si 
affacciavano in Europa. Ne rimase evidenziata la priorità dell'uomo, della persona su ogni 
ideologia.

E fonte di emozione ascoltare uno storiografo degli inizi del V secolo che prefigura l’u­
niversalità propiziata in forma originale dalla Chiesa, per contrasto con la prospettiva, spe­
rimentata al volgere dell’Impero romano preda di popoli barbari, di una particolarità con­
flittuale. Scrive Paulus Orosius nelle sue Historiae; «/.../ Inter Romanos [...] Romanus, inter 
Christianos Christianus, inter homines homo, legibus imploro rempublicam, religione coit' 
scientiam, communione naturam»".

Lo “ius commune”

L’incontro fra culture propiziato dalla Chiesa ha conosciuto un originale frutto nella for­
mazione di quella singolare esperienza giuridica che è costituita dallo ius commune. Si trat­
ta. secondo la diffusa propensione medievale alla reductio ad unum, dell’unitaria compren­
sione del diritto nella sua forma universale. Esso conteneva Vutrumque ius, privo delle pola­
rizzazioni attuali, ossia il diritto universale che regge le res materiales («Illud Romanorum 
ius quod civile commune dicitur»'2) e il diritto parimenti universale che regge le res spiri­
tuales (ius canonicum commune). L’uno e l’altro contemporaneamente di stretta ascenden­
za romana («Ecclesia vivit iure romano») e insieme evangelica (per l’origine divina dell’u- 
na e dell’altra legge). L’uno c l’altro contenenti i principi generali destinati ad esprimere l’u­
niversale non tanto in senso geografico, ma piuttosto in senso trascendente. Lo ius commu­
ne è, infatti, universale, perché strettamente connesso e derivato dallo ius naturale e dallo 
ius gentium e, pertanto, in grado di applicarsi ovunque perché proprio di ogni uomo.

" Historiarum adversus paganos libri. V. I, 6.
Card. IoHannes Baptista De Luca. De officiis venalibus. 1. 3.



Documentazione 1555

La natura specifica universale dello ius commune, facilitata nella sua coscienza e vigen­
za dalle rappresentazioni dell’Imperatore e del Romano Pontefice, ossia dal potere politico 
e spirituale a dimensione universale, appare in rapporto dinamico con lo ius particulare o. 
meglio, gli iuta particularia. Non si tratta di un’universalità che schiaccia le particolarità 
delle persone e dei luoghi, ma che si pone in rapporto dialettico con i medesimi. Era infatti 
denominato commune di fronte ai diritti degli ordinamenti particolari viventi nel suo seno 
(iura propria). Non può ritenersi casuale che la stessa teoria degli "enti intermedi", attra­
verso la dottrina delle persone giuridiche (personae ficta) sia stata sviluppata, anzi intrapre­
sa, soprattutto dal diritto canonico.

Mario Francesco Card. Pompedda
Prefetto del Supremo Tribunale

della Segnatura Apostolica

Da L’Osservatore Romano, 9 ottobre 2002





UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 01 1/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56 271 - E-mail: archivio@toriiio.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Cilicio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 01 I 51 56203 - fax 01 I 51 56 209
E-mail: sacranienti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Cilicio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. Oli 51 56 295 (ab. 335 632.35 90) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Cilicio per FAmministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011 51 56360 - fax 011 51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio delFAvvocatura - tei. Oli 51 56 202 - fax Oli 51 56 209

E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. Oli 51 56 216 - fax Oli 51 56 209 

venerdì ore 9-12
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56 286 

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
l fficio Catechistico - tei. Oli 51 56310 - fax Oli 51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
l fficio per il Servizio della Carità - tei. 01 I 51 56410 - fax 01 1 51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14.30-17.30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. Oli 51 56220 - fax 01151 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 01 151 56 350 - fax 01 1/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattofica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. Oli 51 56 340 - fax Oli 51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. Oli 51 56338
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011 51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12.30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delFEducazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell l niversità 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

l fficio per la Pastorale della Sanità - tei. 01 1/51 56430 - lax 01 151 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

l fficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 20 92 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chicsacattolica.it migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. Oli 51 56 332
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17.30 tutti i giorni (escluso sabato)

l fficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 01 I 51 56.3.35 - fax 011 51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10.30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@toriiio.chiesacattolica.it
mailto:sacranienti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattofica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chicsacattolica.it
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 10 - Ottobre 2002
Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. Il - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede "Buona Stampa’’
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)
Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 4/2003
Spedito: Maggio 2003


