
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

11 ANNO LXXIX
NOVEMBRE 2002



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Uff do.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/51 56211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 011/51 56 209__________

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali e Vescovi Ausiliari - ore 9-12 (escluso sabato)
Fiandino S.E.R. Mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 349/15741 61)
Lanzetti S.E.R. Mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - .347/24620 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretti pastorali:

TO Gtta-.Tvwcw don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329/21481 26) 
lunedì ore 10-12

TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
venerdì ore 10-12

TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011 /972 31 71 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12

TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/9676325 - .335/611 03.39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fandulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO - tei. 011/51 56360

Cattaneo don Domenico (tei. 011/521 1557) - ore 9-12 (escluso sabato)
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Messaggio per la 50- Assemblea Generale della C.E.l. 1567
Messaggio ai partecipanti al Capitolo Generale dell’Ordine Francescano Secolare 1570
Messaggio in occasione del 50° anniversario della Missione Permanente della Santa Sede

presso l’UNESCO 1573
Lettera per il IV centenario dell'Ordinazione episcopale di S. Francesco di Sales 1576
Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio per i Congressi Eucaristici

Intemazionali (5.11) 1579
Ai partecipanti alla XVII Conferenza Intemazionale del Pontificio Consiglio della Pasto­

rale per gli Operatori Sanitari (7.11) 1581
Ai partecipanti al XXI Capitolo Generale delle Figlie di Maria Ausiliatrice (8.11 ) 1585
Ai partecipanti al Convegno per gli operatori della comunicazione e della cultura promos­

so dalla C.E.I. (9.//J 1587
Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze (11.11 ) 1590
Visita al Parlamento della Repubblica Italiana (14.11) 1592
Ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per le Chiese Orientali (21.1D 1600
Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio per i Laici (23.11) 1602

Atti della Santa Sede
Congregazione per la Dottrina della Fede:

Nota dottrinale circa alcune questioni riguardanti l’impegno e il comportamento dei cat­
tolici nella vita politica 1605

Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso:
Messaggio per la fine del Ramadan 1613

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

50* Assemblea Generale (Collevalenza. 18-21 novembre 2002):
Messaggio del Santo Padre 1567
1. Prolusione del Cardinale Presidente 1615
2. Comunicato finale dei lavori 1623



1566

Delibera circa il conseguimento del titolo di qualificazione da parte di taluni insegnanti di 
religione cattolica 163'

Commissione Episcopale per le migrazioni:
Messaggio per la Giornata Nazionale delle Migrazioni 1634

Atti del Cardinale Arcivescovo
Assegnazione delle somme provenienti dall’8 per mille dell’IRPEF per l’esercizio 2002 163^
Messaggio per la Giornata della Cooperazione Diocesana 164-
Messaggio per la Giornata dei Settimanali diocesani 1643
Omelia in Cattedrale nella Solennità di Tutti i Santi 1644
Alle celebrazioni nella Commemorazione dei fedeli defunti 1647
Omelia in Cattedrale nella Solennità della Chiesa locale 1653
Interventi in occasione della crisi FIAT 165^
Intervento al XXII Convegno Nazionale dei Centri e Servizi di Aiuto alla Vita d’Italia 166-’

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Ordinazioni diaconali (diaconi permanenti) - Trasferimenti - Nomine - Nomine e con­
ferme in Istituzioni varie - Comunicazioni 166'

Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano
Intervento sul particolare momento che stiamo vivendo in merito alla crisi FIAT 16^

Documentazione

L'Avvocato nel processo canonico (mons. Raffaello Funghini) I

Il Giudice ecclesiastico (Card. Mario Francesco Pompedda)



Atti del Santo Padre

Messaggio per la 50a Assemblea Generale della C.E.I.

Nei rappresentanti della politica e dell'economia, 
della cultura e della comunicazione, 

come in tutto il tessuto sociale italiano
si rafforzino gli atteggiamenti di solidarietà

e di responsabilità verso il bene comune della Nazione

Carissimi Vescovi italiani!

1. «La grazia del Signore Gesù Cristo, l’amore di Dio e la comunione dello Spirito 
Santo siano con tutti voi» (2Cor 13,13).

A ciascuno di voi, riuniti a Collevalenza presso il Santuario dell'Amore Miseri­
cordioso per la vostra 50a Assemblea Generale, giunga il mio saluto più cordiale, 
accompagnato dall'augurio di intense e fruttuose giornate di preghiera e di lavoro 
comune. Saluto, in particolare, il Cardinale Presidente Camillo Ruini, i tre Vicepre­
sidenti e il Segretario Generale, e tutti coloro che si dedicano con passione al servi­
zio della vostra Conferenza.

Vi sono, come sempre, assai vicino nella vostra quotidiana sollecitudine di 
Pastori, per il bene delle Chiese particolari a voi affidate e di tutta la diletta Nazione 
italiana.

2. La principale attenzione della vostra Assemblea sarà dedicata a quella 
grande sfida che si sta sviluppando in questi anni intorno alla domanda cruciale, 
già evidenziata dal Concilio Vaticano II (cfr. Gaudium et spes, 12): «Chi è l'uomo?». 
Una sfida antica e però anche nuova, poiché le tendenze, mai spente, a negare o 
dimenticare l'unicità del nostro essere e della nostra vocazione, di creature fatte a 
immagine di Dio, ricevono oggi nuovo impulso dalla pretesa di poter spiegare ade­
guatamente l'uomo con i soli metodi delle scienze empiriche. E ciò avviene quando 
è invece più che mai necessario aver chiara e salda la convinzione della dignità 
inviolabile della persona umana, per far fronte ai rischi di radicale manipolazione, 
che si avrebbero se le risorse delle tecnologie venissero applicate all'uomo prescin­
dendo dai fondamentali parametri e criteri antropologici ed etici iscritti nella sua 
stessa natura.

Questa coscienza della dignità che ci appartiene per natura è inoltre l'unico

1567



1568 Atti del Santo Padre

principio su cui possono essere costruite una società e una civiltà realmente uma­
nistiche, in un tempo nel quale gli interessi economici e i messaggi della comunica­
zione sociale agiscono su scala planetaria, mettendo a repentaglio quei patrimoni di 
valori culturali e morali che rappresentano la prima ricchezza delle Nazioni.

3. Fate bene perciò, carissimi Fratelli Vescovi, ad approfondire insieme questi 
fondamentali problemi, in vista di un impegno pastorale e culturale che coinvolga 
tutte le energie dei cattolici italiani.

Compirà così un nuovo e particolarmente significativo passo in avanti quel Pro­
getto Culturale orientato in senso cristiano attraverso il quale cercate giustamente 
di dare un più forte e incisivo profilo culturale all'opera di evangelizzazione, che è 
al centro della vostra sollecitudine di Pastori.

Nella medesima prospettiva, desidero esprimervi il mio plauso e incoraggia­
mento per l'impegno che dedicate a promuovere una qualificata presenza cristiana 
nell'ambito, tanto importante e influente quanto controverso e difficile, della comu­
nicazione sociale. Mi rallegro, in particolare, per l'impegno posto nell'elevare il 
livello qualitativo ed il pubblico prestigio del quotidiano "Avvenire" e vedo con pia­
cere i progressi che si stanno compiendo anche nell'ambito dell'emittenza radio­
televisiva. È forte l'auspicio che i cattolici italiani sappiano a loro volta approfittare 
ampiamente di questi strumenti, che vengono messi a loro disposizione per una let­
tura e comprensione della realtà sociale il più possibile onesta e attenta agli auten­
tici valori.

4. Carissimi Fratelli nell'Episcopato, pochi giorni or sono, accogliendo un gen­
tile invito, ho reso visita al Parlamento Italiano. E stato sottolineato così, in maniera 
molto significativa, quel legame assai profondo e davvero speciale che si è stabilito, 
attraverso i secoli, tra l'Italia e la Chiesa Cattolica, e che anche oggi, nel pieno 
rispetto della reciproca autonomia, può essere fonte di preziose collaborazioni, a 
vantaggio del Popolo italiano.

So bene quanto costante sia l'attenzione che dedicate, sia come singoli Vescovi, 
sia riuniti nella C.E.I. e nelle vostre Conferenze Regionali, alle sorti di questa diletta 
Nazione. Condivido con voi, in particolare, la sollecitudine e la preoccupazione per 
la famiglia, riconosciuta da sempre come la struttura portante della vita sociale. 
L'impegno della Chiesa nella pastorale della famiglia, che auspico sempre più con­
vinto e capillare, è dunque anche un grande contributo al bene del Paese.

La medesima attenzione siamo chiamati a dedicare all'educazione delle nuove 
generazioni e quindi alla scuola. Non possiamo pertanto non sollecitare concreti e 
doverosi passi in avanti nell'attuazione della parità scolastica.

In un periodo difficile sotto il profilo economico e sociale, guardiamo poi con 
particolare preoccupazione e fattiva solidarietà alle condizioni di vita di molte per­
sone e famiglie, segnate in vario modo dalla povertà o minacciate dalla perdita del 
posto di lavoro.

Per questo e per tanti altri motivi appare sempre più importante e necessario 
che nei rappresentanti della politica e dell'economia, della cultura e della comuni­
cazione, come in tutto il tessuto sociale italiano, si rafforzino gli atteggiamenti di 
solidarietà e di responsabilità verso il bene comune della Nazione.

5. La sollecitudine per il proprio Paese oggi non può mai prescindere dal più 
ampio contesto internazionale. Esprimo pertanto il mio compiacimento per l'impe­
gno con cui la vostra Conferenza segue le vicende dell'Unione Europea, in un 
momento particolarmente importante e delicato per la definizione dei suoi assetti 
istituzionali e in vista del suo allargamento alle Nazioni dell'Europa Centro-Orien-



Arti del Santo Padre 1569

tale. In proposito, desidero ancora una volta sottolineare il ruolo che l'Italia e i cat­
tolici italiani possono svolgere per salvaguardare e promuovere la matrice cristiana 
della civiltà europea.

Nei nostri cuori e nelle nostre preghiere è forte, soprattutto, la preoccupazione 
per la pace. Chiediamo insieme al Dio ricco di misericordia e di perdono che spenga 
i sentimenti di odio negli animi delle popolazioni, faccia cessare l'orrore del terro­
rismo e guidi i passi dei responsabili delle Nazioni sulle strade della comprensione 
reciproca, della solidarietà e della riconciliazione.

Carissimi Fratelli, da poco tempo voi e l'Italia tutta siete stati provati da un 
grande dolore, che anch'io ho profondamente condiviso, per le tante vittime, 
soprattutto bambini, del terremoto nel Molise. La nostra comune e commossa pre­
ghiera sale a Dio anzitutto per loro e per le loro famiglie. Preghiamo anche per l'I­
talia tutta e per ciascuna delle Chiese affidate alla vostra cura pastorale, affinché la 
loro grande eredità di fede, di carità, di cultura cristiana sia conservata e sempre di 
nuovo vivificata.

Con questi sentimenti imparto a voi e alle vostre Chiese una speciale Benedi­
zione Apostolica, con la quale intendo raggiungere anche Clero, religiosi e fedeli a 
voi affidati.

Dal Vaticano, 15 novembre 2002

IOANNES PAULUS PP. Il



1570 Atti del Santo Padre

Messaggio ai partecipanti al Capitolo Generale 
dell'Ordine Francescano Secolare

Una testimonianza coraggiosa e coerente 
protesa alla costruzione di un mondo più fraterno 

per la realizzazione del Regno di Dio

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Vi accolgo tutti con gioia e rivolgo a ciascuno il mio cordiale benvenuto: ai 
membri della Presidenza del Consiglio Internazionale dell'Ordine Francescano 
Secolare, sia nuova che precedente, a tutti i partecipanti al X Capitolo Generale e, 
attraverso voi, a tutti i Francescani Secolari e ai membri della Gioventù Francescana 
presenti nel mondo.

In questo Capitolo Generale avete portato a termine l'aggiornamento della 
vostra legislazione fondamentale. Avete ora nelle mani la Regola, approvata dal mio 
Predecessore Paolo VI, di felice memoria, il 24 giugno 1978; il Rituale, approvato il 
9 marzo 1984; le Costituzioni Generali, approvate definitivamente 1'8 dicembre 2000; 
e lo Statuto Internazionale, approvato in questo Capitolo. Ora bisogna guardare al 
futuro e prendere il largo: Due in altum!

La Chiesa attende dall'Ordine Francescano Secolare, uno e unico, un grande 
servizio alla causa del Regno di Dio nel mondo di oggi. Essa desidera che il vostro 
Ordine sia un modello di unione organica, strutturale e carismatica a tutti i livelli, 
così da presentarsi al mondo quale «comunità di amore» (Regola OFS, 26). La Chiesa 
aspetta da voi, Francescani Secolari, una testimonianza coraggiosa e coerente di vita 
cristiana e francescana, protesa alla costruzione di un mondo più fraterno ed evan­
gelico per la realizzazione del Regno di Dio.

2. La riflessione fatta in questo Capitolo sulla "Comunione vitale reciproca nella 
Famiglia francescana" vi spinge a impegnarvi sempre più nella promozione dell'in­
contro e dell'intesa anzitutto all'interno del vostro Ordine, poi nei confronti degli 
altri fratelli e sorelle francescani e infine, con massima cura, come voleva San Fran­
cesco, nel rapporto con l'autorità gerarchica della Chiesa.

La vostra legislazione rinnovata vi dà ottimi strumenti per realizzare ed espri­
mere appieno l'unità del vostro Ordine e la comunione con la Famiglia francescana 
entro precise coordinate. Vi è previsto innanzi tutto il servizio di animazione e 
guida delle Fraternità, «coordinate e collegate a norma della Regola e delle Costitu­
zioni»; tale servizio è indispensabile per la comunione tra le Fraternità, per l'ordi­
nata collaborazione tra loro e per l'unità dell'Ordine Francescano Secolare (cfr. 
Costituzioni Generali OFS, 29.1). Importante è poi «l'assistenza spirituale come ele­
mento fondamentale di comunione», da svolgere collegialmente ai livelli regionali, 
nazionali e a quello internazionale (Costituzioni Generali OFS, 90.3). Di decisiva rile­
vanza è infine il servizio collegiale delì'altius moderamen, «affidato dalla Chiesa al 
Primo Ordine Francescano e al Terz'Ordine Regolare», ai quali da secoli è collegata 
la Fraternità Secolare (cfr. Costituzioni Generali OFS, 85.2; 87.1).

Mi auguro vivamente che la nuova Presidenza del Consiglio Internazionale del-



Atti del Santo Padre 1571

l'Ordine Francescano Secolare (CIOFS) continui il cammino intrapreso dalla prece­
dente verso il traguardo di un vero e solo corpo, per fedeltà al carisma ricevuto da 
San Francesco e in coerenza con le linee fondamentali della legislazione rinnovata 
del vostro Ordine.

3. Nell'incontro che ebbi più di venti anni fa, il 27 settembre 1982, con i parte­
cipanti all'Assemblea Generale del vostro Consiglio Internazionale, vi esortavo: 
«Studiate, amate, vivete la Regola dell'Ordine Francescano Secolare, approvata per 
voi dal mio Predecessore Paolo VI. Essa è un autentico tesoro nelle vostre mani, sin­
tonizzata allo spirito del Concilio Vaticano II e rispondente a quanto la Chiesa 
attende da voi» (.Insegnamenti, V/3 [1982], 613). Sono lieto di potervi rivolgere ana­
loghe parole oggi: studiate, amate, vivete anche le vostre Costituzioni Generali'. Esse 
vi esortano ad accettare l'aiuto che, per compiere la volontà del Padre, vi viene 
offerto dalla mediazione della Chiesa, da coloro che in essa sono stati costituiti in 
autorità e dai Confratelli.

Siete chiamati ad offrire un contributo proprio, ispirato alla persona e al mes­
saggio di San Francesco d'Assisi, per affrettare l'avvento di una civiltà in cui la 
dignità della persona umana, la corresponsabilità e l'amore siano realtà vive (cfr. 
Gaudium et spes, 31 ss.). Dovete approfondire i veri fondamenti della fraternità uni­
versale e creare ovunque spirito di accoglienza e atmosfera di fratellanza. Impe­
gnatevi con fermezza contro ogni forma di sfruttamento, di discriminazione e di 
emarginazione e contro ogni atteggiamento di indifferenza verso gli altri.

4. Voi, Francescani Secolari, vivete per vocazione l'appartenenza alla Chiesa e 
alla società come realtà inseparabili. Perciò vi viene chiesta prima di tutto la testi­
monianza personale nell'ambiente in cui vivete: «Davanti agli uomini; nella vita di 
famiglia; nel lavoro; nella gioia e nelle sofferenze; nell'incontro con gli uomini, tutti 
fratelli nello stesso Padre; nella presenza e partecipazione alla vita sociale; nel rap­
porto fraterno con tutte le creature» (Costituzioni Generali OFS, 12.1). Forse non vi 
sarà chiesto il martirio del sangue, ma certamente vi viene chiesta la testimonianza 
di coerenza e fermezza nell'adempimento delle promesse fatte nel Battesimo e nella 
Cresima, rinnovate e confermate con la professione nell'Ordine Francescano Seco­
lare. In virtù di tale professione, la Regola e le Costituzioni Generali devono rappre­
sentare, per ciascuno di voi, il punto di riferimento dell'esperienza quotidiana, a 
partire da una specifica vocazione e da una precisa identità (cfr. Promulgazione delle 
Costituzioni Generali dell'OFS) Se veramente siete spinti dallo Spirito a raggiungere 
la perfezione della carità nel vostro stato secolare, «sarebbe un controsenso accon­
tentarsi di una vita mediocre, vissuta all'insegna di un'etica minimalistica e di una 
religiosità superficiale» (Novo Millennio ineunte, 31). Occorre impegnarsi con con­
vinzione in quella «misura alta della vita cristiana ordinaria» a cui ho invitato i 
fedeli al termine del Grande Giubileo del 2000 (Ibid.).

5. Non voglio concludere questo Messaggio senza raccomandarvi di conside­
rare la vostra famiglia come l'ambito prioritario nel quale vivere l'impegno cri­
stiano e la vocazione francescana, dando in essa spazio alla preghiera, alla Parola di 
Dio e alla catechesi cristiana, ed adoperandovi per il rispetto di ogni vita dal suo 
concepimento e in ogni situazione, fino alla morte. Occorre fare in modo che le 
vostre famiglie «offrano un esempio convincente della possibilità di un matrimonio 
vissuto in modo pienamente conforme al disegno di Dio e alle vere esigenze delia 
persona umana: di quella dei coniugi, e soprattutto di quella più fragile dei figli» 
(Novo Millennio ineunte, 47).



1572 Atti del Santo Padre

In questo contesto, vi esorto a riprendere in mano il Santo Rosario, che, per 
antica tradizione, «si presta particolarmente ad essere preghiera in cui la famiglia si 
ritrova. I singoli membri di essa, proprio gettando lo sguardo su Gesù, recuperano 
anche la capacità di guardarsi sempre nuovamente negli occhi, per comunicare, per 
solidarizzare, per perdonarsi scambievolmente, per ripartire con un patto di amore 
rinnovato dallo Spirito di Dio» (Rosarium Virginis Mariae, 41). Fatelo con lo sguardo 
alla Vergine Maria, umile serva del Signore, disponibile alla sua Parola e a tutti i 
suoi appelli, che fu circondata da Francesco di indicibile amore e fu designata Pro­
tettrice e Avvocata della Famiglia francescana. Testimoniate a Lei il vostro ardente 
amore con l'imitazione della sua incondizionata disponibilità e nella effusione di 
una fiduciosa e cosciente preghiera (cfr. Regola OFS, 9).

Con questi auspici imparto di cuore a voi, Francescani Secolari, e a voi, membri 
della Gioventù Francescana, una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 22 novembre 2002

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1573

Messaggio in occasione del 50° anniversario
della Missione Permanente della Santa Sede presso l’UNESCO

Testimone attento della specificità cattolica della Chiesa 
e del suo impegno risoluto 

al servizio della comunità degli uomini

A Monsignor FRANCESCO FOLLO 
Osservatore permanente 

della Santa Sede presso l'UNESCO

1. Il cinquantesimo anniversario della Missione Permanente della Santa Sede 
presso l'UNESCO riveste un'importanza particolare ed io sono lieto di unirmi ad 
esso con il pensiero, salutando cordialmente tutti i partecipanti all'Incontro che 
segna questo evento. Ho il piacere di evocare in questa occasione il ricordo lumi­
noso del suo predecessore, Monsignor Angelo Roncalli, il Beato Papa Giovanni, che 
fu il primo Osservatore permanente di questa Missione della Santa Sede.

2. Creata subito dopo il secondo conflitto mondiale del XX secolo, l'Organizza­
zione delle Nazioni Unite per l'Educazione, la Scienza e la Cultura è nata dal desi­
derio delle Nazioni di vivere in pace, nella giustizia e nella libertà, e di disporre dei 
mezzi per promuovere attivamente questa pace, mediante una cooperazione inter­
nazionale nuova, caratterizzata da uno spirito di assistenza reciproca e fondata 
sulla solidarietà intellettuale e morale dell'umanità. Era naturale che la Chiesa Cat­
tolica si unisse a questo grande progetto, a motivo della sovranità specifica della 
Santa Sede, ma anche e soprattutto, come ho dichiarato di fronte a questa Assem­
blea nel 1980, per il «legame organico e costitutivo che esiste fra la religione in gene­
rale e il Cristianesimo in particolare da una parte, e la cultura dall'altra» (Discorso 
all’UNESCO, 9).

3. Le intuizioni che hanno portato alla fondazione dell'UNESCO più di cin- 
quant'anni fa, prendevano atto dell'importanza dell'educazione alla pace e alla soli­
darietà degli uomini, ricordando che «avendo le guerre origine nello spirito degli 
uomini, è nello spirito degli uomini che devono essere levate le difese della pace» 
(Atto costitutivo dell'UNESCO, 16 novembre 1945). Simili intuizioni sono oggi 
ampiamente confermate: il fenomeno della mondializzazione è divenuto una realtà 
che caratterizza la sfera dell'economia e della politica, ma anche quella della cul­
tura, con aspetti positivi e altri negativi; sono tutti ambiti che richiedono la nostra 
responsabilità per organizzare una vera solidarietà mondiale, l'unica capace di dare 
alla nostra terra un futuro di sicurezza e di pace duratura. A nome della missione 
che ha ricevuto dal suo Fondatore di essere il sacramento universale della salvezza, 
la Chiesa non cessa di parlare e di agire a favore della giustizia e della pace, invi­
tando le Nazioni al dialogo e allo scambio, senza trascurare alcun fattore. Essa 
rende così testimonianza della verità che ha ricevuto riguardo l'uomo, la sua ori­
gine, la sua natura e il suo destino. Sa che questa ricerca della verità è la ricerca più 
profonda di ogni persona, che non si definisce innanzi tutto per ciò che possiede ma 
per ciò che è, per la sua capacità di superare se stessa e di crescere in umanità. La



1574 Atti del Santo Padre

Chiesa sa anche che invitando i nostri contemporanei a cercare in modo esigente e 
con passione la verità su se stessi, giova alla loro autentica libertà, mentre altre voci, 
trascinandoli su vie apparentemente facili, contribuiscono piuttosto ad asservirli al 
fascino e al potere sempre rinascenti degli idoli.

4. La Chiesa Cattolica, inviata a tutti i popoli della terra, non è legata a nessuna 
razza o Nazione, né a un modo particolare di vivere. Nel corso della sua storia, ha 
sempre utilizzato le risorse delle diverse culture per far conoscere agli uomini la 
Buona Novella di Cristo, sapendo bene che la fede di cui è portatrice non si riduce 
mai a un elemento della cultura, ma è fonte di una salvezza che riguarda tutta la 
persona umana e tutta la sua attività. È però attraverso la diversità e la molteplicità 
delle lingue e delle culture, come pure delle tradizioni e delle mentalità, che la 
Chiesa esprime la sua cattolicità e la sua unità, insieme alla sua fede. Si sforza dun­
que di rispettare ogni cultura umana poiché s'impegna, nella sua attività missiona­
ria e pastorale, a far sì che «ogni germe di bene che si trova nel cuore e nella mente 
degli uomini o nei riti e nelle culture proprie dei popoli, non solo non vada perduto, 
ma sia purificato, elevato e perfezionato per la gloria di Dio, per la confusione del 
demonio e la felicità dell'uomo» (Lumen gentium, 17).

Per tutti questi motivi la Chiesa Cattolica nutre una grande stima per la 
Nazione, che è il crogiolo dove si forgia il senso del bene comune, dove si apprende 
l'appartenenza a una cultura, attraverso la lingua, la trasmissione dei valori fami­
liari e l'adesione alla memoria comune. Allo stesso tempo, l'esperienza multiforme 
delle culture degli uomini che la caratterizza, poiché essa è “cattolica", ossia uni­
versale nello spazio e insieme nel tempo, le fa però auspicare anche il necessario 
superamento di ogni particolarismo e di ogni nazionalismo limitato ed esclusivo. 
Dobbiamo conservare la consapevolezza che «ogni cultura, essendo un prodotto 
tipicamente umano e storicamente condizionato, implica necessariamente anche 
dei limiti» (Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2001, 7). Pertanto, «perché il 
senso di appartenenza culturale non si trasformi in chiusura, un antidoto efficace è 
la conoscenza serena, non condizionata da pregiudizi negativi, delle altre culture» 
(Ibid., 7).

La nobile missione dell'UNESCO è proprio quella di sollecitare questa reciproca 
conoscenza delle culture e di promuovere il loro dialogo istituzionale, con ogni 
sorta di iniziativa a livello internazionale, di incontro, di scambio, di programma di 
formazione. Costruire ponti fra gli uomini, a volte anche ricostruirli quando la fol­
lia della guerra si è adoperata a distruggerli, costituisce un lavoro di ampio respiro, 
sempre da riprendere, che comporta la formazione delle coscienze e dunque l'edu­
cazione dei giovani e l'evoluzione delle mentalità. È una delle poste in gioco impor­
tanti della mondializzazione, che non deve portare a un livellamento dei valori e 
neppure a una sottomissione alle sole leggi del mercato unico, ma piuttosto alla 
possibilità di mettere in comune le ricchezze legittime di ogni Nazione al servizio 
del bene di tutti.

5. Da parte sua la Chiesa Cattolica si rallegra del lavoro già svolto, anche se ne 
conosce i limiti, e desidera continuare a incoraggiare con determinazione l'incontro 
pacifico fra gli uomini, attraverso le loro culture e la considerazione della dimen­
sione religiosa e spirituale degli individui, che fa parte della loro storia. E questo il 
senso che bisogna dare alla presenza di un Osservatore permanente della Santa 
Sede presso l'Organizzazione delle Nazioni Unite per l'Educazione, la Scienza e la 
Cultura, testimone attento da cinquant'anni della specificità cattolica della Chiesa e 
del suo impegno risoluto al servizio della comunità degli uomini.



Atti del Santo Padre 1575

Possa la celebrazione di questo anniversario rafforzare l'impegno di tutti a lavo­
rare instancabilmente al servizio di un vero dialogo fra i popoli, attraverso le loro 
culture, affinché la coscienza di appartenere a una stessa famiglia umana diventi 
sempre più viva e la pace del mondo sia assicurata sempre meglio!

A lei e a tutti i partecipanti all'Incontro imparto di tutto cuore una particolare 
Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 25 novembre 2002

IOANNES PAULUS PP. II



1576 Atti del Santo Padre

Lettera per il IV centenario 
dell'Ordinazione episcopale di S. Francesco di Sales

Ha manifestato la misericordia di Dio proponendo 
una spiritualità esigente ma serena, fondata sull'amore

A Monsignor
YVES BOIVINEAU
Vescovo di Annecy

1. L'8 dicembre festeggerà il IV centenario dell'Ordinazione episcopale di San 
Francesco di Sales, Vescovo di Ginevra e Dottore della Chiesa, suo predecessore, 
«una delle più grandi figure della Chiesa e della storia» (Paolo VI, Angelus, 29 gen­
naio 1967). Sacro "Principe Vescovo di Ginevra", 1'8 dicembre 1602, colui che il re 
Enrico IV chiamava in maniera elogiativa «la fenice dei Vescovi», poiché, diceva, «è 
un uccello raro sulla terra», dopo aver rinunciato ai fasti di Parigi e alla proposta 
del re che voleva donargli una sede episcopale importante, divenne il Pastore e l'e­
vangelizzatore instancabile della sua terra savoiarda, che amava sopra ogni cosa, 
poiché, ammetteva, «sono savoiardo in tutti i sensi, per nascita e dovere». Lascian­
dosi guidare dai Padri della Chiesa, attingeva dalla preghiera e da una grande 
conoscenza meditata della Scrittura la forza necessaria per compiere la sua mis­
sione e guidare il Popolo di Dio.

Come il mio Predecessore, Papa Paolo VI, che scrisse la Lettera Sabaudiae gemma 
in occasione del IV centenario della sua nascita (29 gennaio 1967), prego Dio di far 
rifiorire e risplendere nella Chiesa una vita spirituale mirabile, grazie all'insegna­
mento del Santo Vescovo di Ginevra, che resta fonte di luce per i nostri contempo­
ranei, come lo fu nel suo tempo.

Consigliere di Papi e di principi, dotato di grandi qualità spirituali, pastorali e 
diplomatiche, Francesco di Sales fu un uomo di unità in un'epoca in cui le divisioni 
costituivano una piaga nel fianco della Chiesa. Si preoccupò in modo particolare di 
ristabilire l'unità della sua Diocesi e di mantenere la comunione nella fede, fon­
dando la sua azione sulla fiducia in Dio, sulla carità che può tutto, sull'ascesi e sulla 
preghiera, come sottolineò in un autentico discorso programmatico subito dopo la 
sua Ordinazione sacerdotale, poiché è così, diceva, che si vive la regola cristiana e 
che ci si comporta veramente come figli di Dio (cfr. Harangue pour le prévòté: Oeuvres 
complètes, edizione di Annecy, VII, pp. 99 e seg.). Spiegherà in seguito quello che in 
verità è la carità teologale: «La carità è un amore di amicizia, un'amicizia di dile­
zione, una dilezione di preferenza, ma di preferenza incomparabile, sovrana e 
soprannaturale, che è come un sole in tutta l'anima per abbellirla con i suoi raggi, 
in tutte le facoltà spirituali per perfezionarle, in tutte le potenze per moderarle, 
nella volontà, come sua sede, per risiedervi e farle prediligere e amare il suo Dio 
sopra ogni cosa» (Traité de l'amour de Dieu: Oeuvres complètes, IV, p. 165).

2. Avendo come modello San Carlo Borromeo, Arcivescovo di Milano, s'impe­
gnò a diffondere con fedeltà e inventiva l'insegnamento del Concilio di Trento e a 
metterne in opera le disposizioni pastorali. Riorganizzò la sua Diocesi, che visitò 
completamente in due occasioni, soffrendo nel proprio cuore per la dolorosa situa-



Atti del Santo Padre 1577

zione di Ginevra, la sua sede episcopale che era passata alla Riforma calvinista. Si 
preoccupò di formare sacerdoti, in particolare istituendo per essi conferenze men­
sili, al fine di dare al gregge senza pastore dei pastori misericordiosi, capaci di inse­
gnare il mistero cristiano e di celebrare sempre più degnamente i sacramenti del­
l'Eucaristia e della Riconciliazione. Ebbe particolarmente a cuore di far scoprire al 
Clero e ai fedeli che la penitenza è un momento di incontro con l'amore del Signore, 
il quale accoglie tutti coloro che gli chiedono umilmente perdono. Si preoccupò 
anche di riformare gli Ordini monastici, come scrisse a Papa Paolo V nel novembre 
1606 (Oeuvres complètes, XXIII, p. 325).

3. Dottore dell'amore divino, Francesco di Sales non aveva pace finché i fedeli 
non accoglievano l'amore di Dio, per viverlo in pienezza, volgendo il loro cuore a 
Dio e unendosi a Lui (cfr. Traité de l'amour de Dieu: Oeuvres complètes, IV, pp. 40 e 
seg.). Fu così che, sotto la sua guida, numerosi cristiani intrapresero la via della san­
tità. Egli mostrò loro che tutti sono chiamati a vivere un'intensa vita spirituale, qua­
lunque sia la loro situazione o la loro professione, poiché «la Chiesa è un giardino 
reso variopinto da fiori infiniti, gliene occorrono dunque di diverse grandezze, di 
diversi colori, di diversi profumi, insomma, di diverse perfezioni. Poiché tutti 
hanno il loro prezzo, la loro grazia e il loro splendore, e insieme, nell'unione delle 
loro varietà, fanno una perfezione molto gradevole di bellezza» (Traité de l'amour de 
Dieu: Oeuvres Complètes, IV, p. 111).

Uomo di bontà e dolcezza, che sapeva manifestare la misericordia e la pazienza 
di Dio a quanti incontrava, propose una spiritualità esigente ma serena, fondata sul­
l'amore, poiché amare Dio «è la somma felicità dell'anima per questa vita e per l'e­
ternità» (Lettre à Mère Marie-Jacqueline Favre, 10 marzo 1612: Oeuvres complètes, XV, 
p. 180). Con grande semplicità, formò ogni persona alla preghiera: «Deve prostrarsi 
dinanzi a Dio e restare lì davanti ai suoi piedi; Egli comprenderà, attraverso questa 
umile condotta, che è sua e che vuole il suo aiuto, sebbene non possa parlare» (Let­
tre à Jeanne Frammise Frémyot de Chantal, 14 ottobre 1604: Oeuvres complètes, XII, p. 
325). S'impegnò a condurre le anime fino ai vertici della perfezione, preoccupato di 
unire le persone attorno a ciò che è al centro dell'esistenza, la vita in intimità con il 
Signore, mediante la quale l'uomo può ricevere la perfezione e divenire migliore 
(cfr. Traité de l'amour de Dieu: Oeuvres complètes, IV, p. 49). Si preoccupava di per­
mettere a tutti di ritornare a Cristo e di ripartire da Cristo, per condurre un'esi­
stenza buona, poiché Dio ha dato a ognuno di governare le proprie facoltà, che è 
opportuno porre sotto il primato della volontà (cfr. Traité de l'amour de Dieu: Oeuvres 
complètes, IV, pp. 23-24).

Come Santa Giovanna de Chantal, che possiamo ascoltare le sue esortazioni a 
essere fedeli alle meditazioni sulla Vita e sulla Morte di Cristo: è questa la porta del 
cielo! Meditandole spesso, impareremo a conoscere i tesori che contengono. L'a­
nima deve restare nella contemplazione della Croce e nella meditazione della Pas­
sione (cfr. L’étendard de la Sainte Croix: Oeuvres complètes, II). La perfezione consiste 
nell'essere conformi al Figlio di Dio, lasciandosi guidare dallo Spirito Santo, in per­
fetta obbedienza (cfr. Traité de l’amour de Dieu: Oeuvres complètes, XI, 15, V, pp. 291 e 
seg.): «Il perfetto abbandono fra le mani del Padre celeste e la perfetta accettazione 
in quel che riguarda la divina volontà sono la quintessenza della vita spirituale ... 
Qualsiasi ritardo nella nostra perfezione proviene solo dalla mancanza di abban­
dono ed è certamente vero che occorre iniziare, proseguire e concludere la vita spi­
rituale a partire da lì, imitando il Salvatore che ha realizzato ciò con straordinaria 
perfezione, all'inizio, durante e alla fine della sua vita» (Sermon pour le Vendredi 
Saint, 1622: Oeuvres complètes, X, p. 389).



1578 Atti del Santo Padre

4. Fu anche attraverso un carteggio particolarmente ricco che accompagnò, con 
grande delicatezza e una pedagogia progressiva adattata a ogni situazione, usando 
felicemente immagini molto colorite, le anime che si affidavano alla sua direzione 
spirituale, affinché ogni atto buono e ogni vittoria sul peccato fossero come «pietre 
preziose (che) saranno messe nella corona di gloria che Dio ci prepara nel suo Para­
diso» (Introduction à la Vie devote, IV, 8: Oeuvres complètes, III, p. 307). Poiché era 
appassionato di Dio e dell'uomo, il suo sguardo sulle persone era fondamental­
mente ottimista e non mancava mai di invitarle, secondo la sua espressione, a fio­
rire laddove erano state seminate. Ancora oggi, e me ne rallegro, le opere di Fran­
cesco di Sales fanno parte della letteratura classica; è il segno che il suo insegna­
mento sacerdotale ed episcopale trova un'eco nel cuore degli uomini e soddisfa le 
loro aspirazioni profonde. Invito i Pastori e i fedeli e lasciarsi istruire dal suo esem­
pio e dai suoi scritti, che restano di grande attualità.

Come non ricordare in questa circostanza Santa Giovanna de Chantal, con la 
quale fondò l'Ordine della Visitazione di Santa Maria, desideroso di proporre, in 
modo originale e innovatore, uno stile di vita religiosa aperto al maggior numero di 
donne possibile, che avrebbe messo al primo posto la contemplazione.

Rendendo grazie per la testimonianza di vita sacerdotale ed episcopale dell'A­
postolo del Chablais, come pure per le sue opere, prego il Signore di far levare nel 
mondo di oggi un numero sempre crescente di uomini e donne che sappiano vivere 
la spiritualità salesiana e proporla ai nostri contemporanei, affinché tutti abbiano 
«una fede vigile» che «fa non solo buone operazioni, ma che penetra anche e com­
prende con sottigliezza e prontezza le verità rivelate» al fine di trasmetterle al 
mondo (Sermon pour le jeudi après le premier dimanche de Carème, 1622: Oeuvres cotti' 
plètes, XI, p. 220).

5. Infine, il mio auspicio è quello del Dottore dell'amore divino: che «Dio solo 
sia il vostro riposo e la vostra consolazione!» (Lettre à Mademoiselle de Soulfour, 16 
gennaio 1603: Oeuvres complètes, XII, p. 163).

Affidandola all'intercessione della Vergine Maria, l'Immacolata Concezione, 0 
di San Francesco di Sales, le imparto di tutto cuore un'affettuosa Benedizione Apo­
stolica. L'imparto anche volentieri ai Vescovi della Regione, ai sacerdoti e ai fedeli 
della Savoia, della Svizzera e del Piemonte, alle religiose della Visitazione, ai mem­
bri dei diversi Istituti salesiani e a tutte le persone che vivono della spiritualità sale­
siana, ai giornalisti, agli scrittori e a tutte le persone che lavorano nei mezzi di 
comunicazione sociale, dei quali è il Santo Patrono, e a tutti coloro che si uniscono 
alle festività di questo anniversario.

Dal Vaticano, 23 novembre 2002

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1579

Ai partecipanti all'Assemblea Plenaria del Pontificio Comitato 
per i Congressi Eucaristici Internazionali

L'Eucaristia ha il posto centrale nella Chiesa 
perché è essa a “fare la Chiesa”

Martedì 5 novembre, incontrando i partecipanti all’Assemblea Plenaria del Pontificio Comitato per 
i Congressi Eucaristici Internazionali a cui erano presenti anche i Delegati nazionali, il Santo Padre 
ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di accogliere oggi, insieme con i Membri del Pontificio Comitato 
Per i Congressi Eucaristici Internazionali, i Delegati nazionali designati dalle rispet­
tive Autorità ecclesiali per prendere parte all'Assemblea Plenaria che si svolge in 
Questi giorni qui a Roma. Saluto cordialmente ciascuno di voi e, in particolare, il 
Cardinale Jozef Tomko, Presidente del menzionato Comitato, che ringrazio per le 
cordiali parole rivoltemi a nome dei presenti. Estendo il mio saluto al Cardinale 
Juan Sandoval Iniguez, Arcivescovo di Guadalajara, città nella quale avrà luogo il 
prossimo Congresso Eucaristico Internazionale.

La vostra Assemblea ha dedicato speciale attenzione a tale Congresso, il cui 
tema sarà "L'Eucaristia, Luce e Vita del nuovo Millennio". È passato poco tempo da 
quando il Millennio è iniziato, ma già si vede chiaramente quanto sia necessaria per 
l’umanità intera e per la Chiesa la luce di Gesù Cristo e la vita che Egli offre nel­
l’Eucaristia.

Questo inizio non manca infatti di ombre minacciose. È necessario, pertanto, 
ripresentare all'umanità la «luce vera che illumina ogni uomo che viene in questo 
mondo» (Gv 1,9), il Verbo incarnato che ha voluto restare con noi in un modo così 
significativo come quello eucaristico. In questo Sacramento è presente Gesù Cristo col 
dono di se stesso "per la vita del mondo" - "prò mundi vita" -, per la vita quindi anche 
di questo nostro mondo quale esso è, con le sue luci e le sue ombre. L'Eucaristia è 
espressione sublime dell'amore di Dio incarnato, amore permanente ed efficace.

2. Lo scopo principale del Comitato Pontificio per i Congressi Eucaristici Inter­
nazionali è quello di «far sempre meglio conoscere e amare il Signore Gesù nel suo 
Mistero eucaristico, centro della vita della Chiesa e della sua missione per la sal­
vezza del mondo» (Statuti). Si tratta di uno scopo altissimo a cui il Comitato prov­
vede, da un lato, promovendo la celebrazione periodica dei Congressi Eucaristici 
Internazionali e, dall'altro, favorendo le iniziative atte ad incrementare la devo­
zione verso il Mistero eucaristico. Con il vostro lavoro apostolico, voi attuate l'in­
segnamento del Concilio Vaticano II, che presenta l'Eucaristia come «fonte e apice 
di tutta la vita cristiana» (Lumen gentium, 11).

I Congressi Eucaristici Internazionali hanno ormai una lunga storia nella Chiesa 
ed hanno assunto sempre più chiaramente la caratteristica della "Statio Orbis", che 
sottolinea la dimensione universale di tale celebrazione. Infatti, si tratta sempre di 
una festa di fede attorno a Cristo Eucaristico, alla quale partecipano non solo i fedeli 
di una Chiesa particolare o di una sola Nazione ma, per quanto possibile, da varie 
parti dell'Orbe. E la Chiesa che si raccoglie attorno al suo Signore e suo Dio.

A tale riguardo, quanto mai importante è l'opera dei Delegati nazionali, nomi­
nati dalle rispettive Autorità delle Chiese dell'Occidente e dell'Oriente. Essi sono



1580 Atti del Santo Padre

chiamati a sensibilizzare le loro Chiese al tema del Congresso Internazionale soprat­
tutto nel periodo della sua preparazione, affinché esso diventi un evento fontale da 
cui rifluiscano nelle Chiese particolari frutti di vita e di comunione.

3. L'Eucaristia ha il posto centrale nella Chiesa, perché è essa a "fare la Chiesa". 
Come afferma il Concilio Vaticano II, riportando le parole del grande Agostino, essa 
è «sacramentum pietatis, signum unitatis, vinculum caritatis» - «sacramento di pietà, 
segno di unità, vincolo di carità» (Sacrosanctum Concilium, 47). E San Paolo dice: 
«Poiché c'è un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti 
partecipiamo all'unico pane» (ICor 10,17). L'Eucaristia è sorgente di unità nella 
Chiesa. Il Corpo eucaristico del Signore alimenta e sostiene il suo Corpo mistico.

I Congressi Eucaristici Intemazionali contribuiscono anche a questa finalità 
squisitamente ecclesiale. La partecipazione dei fedeli di varia provenienza ad un 
tale evento eucaristico simboleggia, infatti, l'unità e la comunione. I Delegati nazio­
nali possono riportare nelle loro comunità lo spirito di fervore eucaristico e di 
comunione che si vive in questi tempi forti di adorazione, di contemplazione, di 
riflessione e di condivisione. Il Congresso, vissuto in profondità, è fuoco per for­
giare animatori di comunità eucaristiche vive ed evangelizzatori di quei gruppi che 
non conoscono ancora in profondità l'amore che si cela nell'Eucaristia.

4. Carissimi Fratelli e Sorelle, l'apostolato eucaristico a cui dedicate i vostri 
sforzi costituisce certamente una risposta all'invito del Signore: «Due in altum!»- 
Perseverate in esso con impegno e passione, animando e diffondendo la devozione 
eucaristica in tutte le sue espressioni. Nel vostro servizio ecclesiale lasciatevi sem­
pre guidare da un autentico spirito di comunione, favorendo la fattiva collabora­
zione tra il Comitato Eucaristico Pontificio e i Comitati Nazionali.

Accompagno questi voti con l'assicurazione della mia preghiera e con la Bene­
dizione Apostolica, che di cuore imparto a voi e alle persone care.



Atti del Santo Padre 1581

Ai partecipanti alla XVII Conferenza Internazionale 
del Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari

Le Istituzioni sanitarie cattoliche e pubbliche 
collaborino per servire l’uomo 

specialmente il più debole e non socialmente garantito
Giovedì 7 novembre, incontrando i partecipanti alla XVII Conferenza Intemazionale organizzata 
dal Pontifìcio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari, il Santo Padre ha pronunciato 
questo discorso:

1. Sono lieto di incontrarvi in occasione della XVII Conferenza Internazionale 
promossa dal Pontificio Consiglio per la Pastorale della Salute.

Rivolgo a ciascuno di voi il mio cordiale saluto. Il mio pensiero va, in partico­
lare, all'Arcivescovo Mons. Javier Lozano Barragàn, Presidente del Pontificio Con­
siglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari, che ringrazio per le cortesi parole 
con cui si è fatto interprete dei sentimenti di tutti ed ha illustrato le finalità del Con­
vegno. Sono lieto che il vostro Dicastero porti avanti questa annuale iniziativa, che 
costituisce un importante momento di approfondimento e confronto, come pure di 
dialogo tra l'ambito ecclesiale e quello civile per una finalità prioritaria qual è 
quella della salute.

Il tema della presente Conferenza - "L'identità delle istituzioni sanitarie cattoliche" 
— è di grande rilevanza per la vita e la missione della Chiesa. Essa, infatti, nel com­
piere l'opera di evangelizzazione, ha sempre associato l'assistenza e la cura dei 
malati, nel corso dei secoli, alla predicazione della Buona Novella (cfr. Motu Pro­
prio Dolentium hominum, 1).

2. Seguendo da vicino gli insegnamenti di Cristo, Medico Divino, alcuni tra i 
Santi della carità e dell'ospitalità, quali San Camillo de Lellis, San Giovanni di Dio, 
San Vincenzo de' Paoli, hanno dato vita ad ospizi di ricovero e cura, anticipando 
quelli che sarebbero diventati gli ospedali moderni. La rete delle istituzioni socio­
sanitarie cattoliche si è venuta così costituendo come risposta di solidarietà e di 
carità della Chiesa al mandato del Signore, il quale inviò i Dodici ad annunziare il 
Regno di Dio e a guarire gli infermi (cfr. Le 9,6).

In questa prospettiva, vi ringrazio per gli sforzi che state compiendo per dare 
un nuovo slancio alla Confederano internationalis catholicorum hospitalium, valido 
organismo per rispondere sempre meglio alle numerose questioni che interpellano 
quanti operano nel mondo della salute su vari fronti. Incoraggio, perciò, il Pontifi­
cio Consiglio per la Pastorale della Salute a sostenere gli sforzi posti in atto dalla 
Confederazione, affinché il servizio di carità dispiegato dagli ospedali cattolici si 
ispiri costantemente al Vangelo.

3. Per comprendere fino in fondo l'identità di tali istituzioni sanitarie, occorre 
andare al cuore di ciò che costituisce la Chiesa, ove la legge suprema è l'amore. Le 
istituzioni cattoliche della sanità diventano così testimonianza privilegiata della 
carità del Buon Samaritano poiché, nel curare i malati, compiamo la volontà del 
Signore e contribuiamo alla realizzazione del Regno di Dio. In tal modo esse espri­
mono la loro vera identità ecclesiale.



1582 Atti del Santo Padre

È pertanto doveroso riconsiderare da questo punto di vista «il ruolo degli ospe­
dali, delle cliniche e delle case di cura: la loro vera identità non è solo quella di strut­
ture nelle quali ci si prende cura dei malati e dei morenti, ma anzitutto quella di 
ambienti nei quali la sofferenza, il dolore e la morte vengono riconosciuti ed inter­
pretati nel loro significato umano e specificamente cristiano. In modo speciale, tale 
identità deve mostrarsi chiara ed efficace negli istituti dipendenti da religiosi o, 
comunque, legati alla Chiesa» (Lett. Enc. Evangelium vitae, 88).

4. Nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte, riferendomi ai tanti bisogni 
che, nel nostro tempo, interpellano la sensibilità cristiana, ho ricordato anche quanti 
mancano delle cure mediche più elementari (cfr. n. 50). A questi fratelli e sorelle la 
Chiesa guarda con particolare sollecitudine, lasciandosi ispirare da una rinnovata 
«fantasia della carità» (cfr. Ibid.).

Auspico che le istituzioni sanitarie cattoliche e le istituzioni pubbliche possano 
efficacemente collaborare, unite dal comune desiderio di servire l'uomo, special- 
mente il più debole o di fatto non socialmente garantito.

Carissimi, con tali auspici affido tutti voi alla materna protezione della Vergine 
Santa, Salus Infirmorum, mentre, augurando ogni bene per il vostro servizio eccle­
siale e per la vostra attività professionale, imparto di cuore a voi, come pure ai 
vostri familiari e a quanti vi sono cari, una speciale Benedizione Apostolica.

Al termine dei lavori della Conferenza, è stato diffuso questo Comunicato con asserzioni, racco 
mandazioni e proposte dell’Assemblea:

Nei giorni 7-9 novembre 2002, si è svolta la XVII Conferenza Intemazionale del Pon­
tificio Consiglio per la Pastorale della Salute sul tema "Identità delle istituzioni sanitarie 
cattoliche". I lavori hanno avuto luogo nell’Aula Nuova del Sinodo in Vaticano.

Sotto la guida dell’Ecc.mo Presidente del Pontificio Consiglio per la Pastorale della 
Salute, S.E.R. Mons. Javier Lozano Barragàn, sono convenuti Cardinali. Arcivescovi, 
Vescovi, religiosi e religiose, laici e laiche provenienti da 57 Paesi, impegnati a vari titoli nel 
mondo della sofferenza e della salute e/o specializzati nelle diverse discipline delle scienze 
umanistiche, sociali, biomediche e teologico-pastorali.

Hanno partecipato ai lavori della Conferenza un numero cospicuo di ambasciatori e 
ministri della sanità, numerosi studenti delle scuole di medicina, di scienze infermieristiche 
e di teologia della pastorale della salute.

La tematica generale "Identità delle istituzioni sanitarie cattoliche” è stata trattata da 
vari relatori alla luce della Parola di Dio e della teologia in modo da evidenziare le maggiori 
sfide economiche, sociali, politiche, culturali e religiose cui fa fronte l’ospedale cattolico 
nelle diverse regioni del mondo, nonché l’istanza di identità teologica e morale affinché, nel 
compiere la volontà del Signore: «andate e curate gli infermi», le istituzioni sanitarie catto­
liche diventino ogni giorno uno strumento privilegiato della carità del Buon Samaritano.

Gli illustri relatori della XVII Conferenza Intemazionale hanno messo a fuoco i 
seguenti temi: realtà delle istituzioni sanitarie cattoliche nei vari Continenti; le sfide del­
l’economia, della politica, della cultura e delle religioni; la storia degli ospedali cattolici:



Atti del Santo Padre 158.3

l’identità nella fede degli ospedali cattolici; elementi di risposta teologica e pastorale alle 
problematiche che investono l’ospedale cattolico; principi e prassi pastorali per gli ospedali 
cattolici; dialogo inter-religioso circa l'identità delle istituzioni sanitarie: ebraismo islam, 
buddhismo, induismo; rafforzamento dell’identità del servizio sanitario cattolico; migliora­
mento della missione dell’ospedale cattolico, promozione della formazione iniziale e per­
manente all’interno delle istituzioni sanitarie; ottimizzazione degli aspetti economici, 
sociali, politici ed organizzativi degli ospedali cattolici; perfezionamento della gestione 
manageriale degli ospedali, consolidamento dell’Associazione Intemazionale delie Istitu­
zioni Sanitarie Cattoliche (AISAC).

Alla fine dei lavori ai quali sono attivamente intervenuti anche i partecipanti con brevi 
interventi per porre domande, fare osservazioni e offrire suggerimenti, anche facendo tesoro 
del magistero di Giovanni Paolo II. sono emerse le seguenti asserzioni, raccomandazioni e 
proposte.

I. Asserzioni

I partecipanti hanno affermato:
— le istituzioni socio-sanitarie cattoliche sono la risposta di solidarietà e di carità della 

Chiesa al mandato del Signore, il quale inviò i Dodici ad annunciare il Regno di Dio e a 
guarire gli infermi (cfr. Le 9.6);

- la comprensione profonda dell’identità delle istituzioni sanitarie è possibile solo se si 
va al cuore di ciò che costituisce la Chiesa, ove la legge suprema è l’amore ossia la testi­
monianza privilegiata del Buon Samaritano mediante una fede profonda e una speranza di 
Risurrezione;

- le istituzioni sanitarie cattoliche hanno un legame inscindibile con il Vescovo e che si 
realizza concretamente nella celebrazione eucaristica; in essa, lo Spirito Santo proietta nel 
presente l’azione irripetibile di Cristo di curare i malati, un presente nel quale gli ammalati 
vengono curati come segno della venuta del Regno di Dio;

- il ruolo degli ospedali, delle cliniche e delle case di cura: la loro vera identità non è 
solo quella di strutture nelle quali ci si prende cura dei malati e dei morenti, ma anzitutto 
quella di ambienti nei quali la sofferenza, il dolore e la morte vengono riconosciuti ed inter­
pretati nel loro significato umano e specificamente cristiano. In modo speciale tale identità 
deve mostrarsi chiara ed efficace negli istituiti dipendenti da religiosi o comunque legati alla 
Chiesa (cfr. Lett. Enc. Evangelium vitae, 88);

- nel corso dei secoli, l’opera di evangelizzazione è sempre stata associata all’assi­
stenza e alla cura dei malati, facendo di questo binomio una norma imprescindibile di ogni 
autentico apostolato.

II. Raccomandazioni e proposte

Si raccomanda e si propone:
- la Confederano Internationalis Catholicorum Hospitalium è un valido strumento per 

rispondere alle numerose sfide e questioni che interpellano quanti operano nel mondo della 
salute; si auspica di rinnovare e rinforzare l’Unione dei Centri di Salute della Chiesa Catto­
lica, affinché si aiutino a vicenda e si sostengano specialmente riguardo ai problemi econo­
mici, del personale, giuridici e di aggiornamento scientifico e pastorale;

- le istituzioni sanitarie cattoliche sono invitate a collaborare con le istituzioni pubbliche 
al fine di servire l’uomo, specialmente il più debole o di fatto non socialmente garantito;

- la diversità delle circostanze di tempo, luogo e persone, nelle quali operano gli ospe­
dali cattolici nei vari Continenti, non è un motivo per perdere di vista la centralità della per-



1584 Atti del Santo Padre

sona malata che porta alla salvaguardia e al rispetto della sua dignità e della sua vita dal con­
cepimento al naturale tramonto;

- le autorità e i responsabili della sanità sono chiamati a erogare appropriate risorse per 
far fronte alle necessità degli ospedali cattolici che svolgono responsabilmente la loro mis­
sione a servizio della collettività;

- se la limitatezza delle risorse finanziarie richiama gli amministratori degli ospedali ad 
una loro gestione onesta e responsabile, tuttavia esse non dovrebbero costituire motivo per 
portare ad una aziendalizzazione dell’ospedale che guardi solo al bilancio, al costo-benefi­
cio invece dei bisogni reali della persona malata;

- gli operatori sanitari medici, farmacisti e infermieri, sono chiamati ad essere degli 
autentici ministri della vita all’interno dell’ospedale, testimoniando in questo modo la loro 
vocazione e missione cristiana al servizio del malato che manifesta il volto sofferente di Cri­
sto, Medico Divino.



Atti del Santo Padre 1585

Alle partecipanti al XXI Capitolo Generale 
delle Figlie di Maria Ausiliatrice

La santità è il migliore apporto
che possiate rendere alla nuova evangelizzazione

Venerdì 8 novembre, incontrando le partecipanti al XXI Capitolo Generale delle Figlie di Maria 
Ausiliatrice-Salesiane di Don Bosco, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono lieto di incontrarmi con voi in occasione del Capitolo Generale del 
vostro Istituto e do a tutte il mio cordiale benvenuto. Saluto poi la riconfermata 
Superiora Generale, Suor Antonia Colombo, e la ringrazio per le cortesi parole con 
le quali ha interpretato i sentimenti di voi tutte. Le auguro di saper guidare, coa­
diuvata dal nuovo Consiglio Generale, la vostra Famiglia religiosa in fedele ade­
sione agli insegnamenti attuali dei Santi Giovanni Bosco e Maria Domenica Mazza
rello. Estendo il mio cordiale saluto al Rettore Maggiore, don Pascual Chàvez Villa
nueva, che ha voluto essere presente a questo incontro.

In questi giorni di intenso lavoro avete voluto focalizzare la vostra attenzione 
sul tema "Nella rinnovata Alleanza, l'impegno di una cittadinanza attiva", tenendo bene 
in luce il programma dei vostri Fondatori - «formare buoni cristiani e onesti cittadini» 
-, quanto mai attuale nel presente contesto sociale multiculturale, segnato da ten­
sioni e sfide a volte persino drammatiche. Questo programma vi chiama, care Figlie 
di Maria Ausiliatrice, a testimoniare la speranza sulle tante frontiere del mondo 
moderno, sapendo individuare con audacia missionaria strade nuove di evangeliz­
zazione e di promozione umana, specialmente al servizio delle giovani generazioni. 
Voi dovete saper comunicare alle nuove generazioni, in un clima pervaso di amo­
revolezza secondo lo stile di Don Bosco, il messaggio evangelico, che si sintetizza 
nell'annuncio dell'amore del Padre misericordioso, pronto ad abbracciare in Cristo 
ogni persona.

2. Per portare a compimento questa ardua missione, è necessario anzitutto 
mantenere una costante comunione con Gesù, contemplandone incessantemente il 
volto nella preghiera, per servirlo poi con ogni energia nei fratelli.

Desidero, pertanto, rivolgere anche a voi l'esortazione evangelica: Due in altum! 
(Le 5,4), che nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte ho indirizzato all'intero 
popolo cristiano. Sì! Prendete il largo, carissime Sorelle, e gettate fiduciose le reti nel 
nome del Redentore. In un'epoca segnata da una preoccupante cultura del vuoto e 
del "non senso", annunciate senza compromessi il primato di Dio che ascolta sem­
pre il grido degli oppressi e degli afflitti. Fondamento di ogni impegno apostolico 
ed antidoto di ogni pericolosa frammentazione interiore è la santità personale, in 
docile ascolto dello Spirito che libera e trasforma il cuore.

La santità costituisce il vostro compito essenziale e prioritario, care Salesiane. 
Essa è il migliore apporto che possiate rendere alla nuova evangelizzazione, come 
pure la garanzia di un servizio autenticamente evangelico in favore dei più biso­
gnosi.

3. La vostra Famiglia religiosa vanta ormai una lunga storia, scritta da corag­
giosi testimoni di Cristo, alcuni dei quali hanno confermato la loro fedeltà al Van-



1586 Atti del Santo Padre

gelo col martirio. Su questa stessa scia dovete oggi proseguire a camminare in 
ambienti talora turbati da tensioni e paure, da contrapposizioni e divisioni, da estre­
mismi e violenze, capaci persino di offuscare la speranza. Non mancano, tuttavia, 
inedite opportunità apostoliche e provvidenziali fermenti di rinnovamento evan­
gelico. A voi, come a tutte le religiose e i religiosi, è chiesto di vivere a fondo la scelta 
radicale delle Beatitudini, imparando alla scuola di Gesù, come Maria, ad ascoltare 
e mettere in pratica la esigente Parola di Dio. Le Beatitudini, come ricordavo a 
Toronto nell'incontro con i giovani del mondo intero, descrivono il volto di Gesù e, 
al tempo stesso, quello del cristiano, sono come il ritratto del discepolo autentico 
che intende sintonizzarsi in maniera perfetta con il suo Divin Maestro.

Animate da tale fervore spirituale, non esiterete a spingervi, con profetica 
libertà e saggio discernimento, su ardite strade apostoliche e frontiere missionarie, 
coltivando una stretta collaborazione con i Vescovi e le altre componenti della 
Comunità ecclesiale. I vasti orizzonti dell'evangelizzazione e l'urgente necessità di 
testimoniare il messaggio evangelico a tutti, senza distinzioni, costituiscono il 
campo del vostro apostolato. Tanti attendono ancora di conoscere Gesù, unico 
Redentore dell'uomo, e non poche situazioni di ingiustizia e di disagio morale e 
materiale interpellano i credenti.

4. Una così urgente missione richiede un'incessante conversione personale e 
comunitaria. Solo cuori totalmente aperti all'azione della Grazia sono in grado di 
interpretare i segni dei tempi e di cogliere gli appelli dell'umanità bisognosa di giu­
stizia e di pace. Voi potrete andare incontro alle esigenze della gente, se conserve­
rete intatto lo spirito di San Giovanni Bosco e di Santa Maria Domenica Mazzarello, 
che vissero con lo sguardo rivolto al cielo e il cuore allegro anche quando la sequela 
di Cristo comportava ostacoli e difficoltà, ed anche apparenti fallimenti.

Care Sorelle, rifulga nei vari campi del vostro servizio ecclesiale la vostra ade­
sione fedele a Cristo e al suo Vangelo.

La Vergine Santissima, che venerate col bel titolo di Maria Ausiliatrice, vi pro­
tegga, vi aiuti e sia la guida sicura del cammino della vostra Famiglia religiosa, per­
ché possa portare a compimento ogni suo progetto di bene.

Con questi auspici, mentre assicuro il mio affettuoso ricordo nella preghiera pel 
ciascuna di voi e per quanti incontrerete nel vostro quotidiano apostolato, tutte di 
gran cuore vi benedico.



Atti del Santo Padre 1587

Ai partecipanti al Convegno per gli operatori della comunicazione 
e della cultura promosso dalla C.E.I.

Nella cultura e nella comunicazione 
servono operai con il genio della fede

Sabato 9 novembre, incontrando i partecipanti al Convegno per gli operatori e animatori della cul­
tura e delle comunicazioni sociali promosso dalla GEI, il Santo Padre ha pronunciato questo 
discorso:

1. Saluto con affetto il Signor Cardinale Camillo Ruini, Presidente della Confe­
renza Episcopale Italiana, e lo ringrazio per le parole che mi ha rivolto, interpre­
tando i sentimenti di tutti i presenti. Porgo il più cordiale benvenuto agli altri Car­
dinali, agli Arcivescovi e Vescovi, al Ministro delle Comunicazioni, Onorevole Mau­
rizio Gasparri, che partecipano a questo incontro con gli operatori della cultura e 
della comunicazione, arrivati da tutte le Regioni italiane.

Voi avete riflettuto sul tema ‘‘Comunicazione e cultura: nuovi percorsi per l'evange­
lizzazione del Terzo Millennio”. E questa una prospettiva di fondamentale importan­
za, che merita grande attenzione da parte di tutta la comunità cristiana.

A voi, che operate nel campo della cultura e della comunicazione, la Chiesa 
guarda con fiducia e con attesa, perché, come protagonisti dei cambiamenti in atto 
in questi ambiti in un orizzonte di crescente globalità, siete chiamati a leggere e 
interpretare il tempo presente e a individuare le strade per una comunicazione del 
Vangelo secondo i linguaggi e la sensibilità dell'uomo contemporaneo.

2. Siamo consapevoli che le rapide trasformazioni tecnologiche stanno deter­
minando, soprattutto nel campo della comunicazione sociale, una nuova condi­
zione per la trasmissione del sapere, per la convivenza tra i popoli, per la forma­
zione degli stili di vita e delle mentalità. La comunicazione genera cultura e la cul­
tura si trasmette mediante la comunicazione.

Ma quale cultura può essere generata da una comunicazione che non abbia al 
suo centro la dignità della persona, la capacità di aiutare ad affrontare i grandi 
interrogativi della vita umana, l'impegno a servire con onestà il bene comune, 
l'attenzione ai problemi della convivenza nella giustizia e nella pace? In questo 
campo servono operai che, con il genio della fede, sappiano farsi interpreti delle 
odierne istanze culturali, impegnandosi a vivere questa epoca della comunica­
zione non come tempo di alienazione e di smarrimento, ma come tempo prezioso 
Per la ricerca della verità e per lo sviluppo della comunione tra le persone e i 
Popoli.

3. Di fronte a questo "nuovo areopago", plasmato in larga misura dai media, 
dobbiamo essere sempre più consapevoli che «l'evangelizzazione stessa della cul­
tura moderna dipende in gran parte dal loro influsso» (Redemptoris missio, 37). 
Potremmo sentirci inadeguati e impreparati; non dobbiamo tuttavia scoraggiarci. 
Sappiamo di non essere soli: ci sostiene una forza incontenibile, che scaturisce dal­
l'incontro con il Signore. Se avete assunto questo impegno, cari operatori della 
comunicazione e della cultura, è perché anche voi, come i discepoli di Emmaus, 
avete riconosciuto il Signore risorto allo spezzar del pane e avete sentito il cuore



1588 Atti del Santo Padre

ardere di gioia nell'ascoltarlo. È questa la sorgente della novità culturale più vera. 
È questo lo stimolo più forte ad un coerente impegno di comunicazione.

Non stanchiamoci di fissare lo sguardo su Gesù di Nazaret, il Verbo fatto carne, 
che ha realizzato la comunicazione più importante per la storia dell'umanità per­
mettendoci di vedere, attraverso di Lui, il volto del Padre celeste (cfr. Gv 14,9) e 
donandoci lo Spirito di verità (cfr. Gv 16,13) che ci insegna ogni cosa. Mettiamoci 
ancora una volta in ascolto dell'insegnamento di Cristo, affinché il moltiplicarsi 
delle antenne sui tetti, quali strumenti emblematici della comunicazione moderna, 
non diventi paradossalmente il segno della incapacità di vedere e di udire, ma sia 
il segno di una comunicazione che cresce a servizio dell'uomo e del progresso inte­
grale di tutta l'umanità.

4. Su questa strada la Chiesa che è in Italia ha intrapreso un coraggioso cam­
mino. Già il Convegno ecclesiale di Palermo segnò l'avvio di un'intensa azione 
pastorale. Lì ebbi modo di incoraggiarvi a fare di questo tempo un "tempo di mis­
sione e non di conservazione". Da lì soprattutto scaturì la proposta di un "Progetto 
Culturale di orientamento cristiano", come contributo alla elaborazione di una 
visione della vita cristianamente ispirata. Gli stessi "Orientamenti pastorali", pro­
posti dai Vescovi italiani per questo decennio, sono caratterizzati da questa scelta, 
che porta a un coinvolgimento delle comunità cristiane e dei singoli credenti per 
sostenerli nella comprensione del tempo presente, nella ricerca di stili di vita plau­
sibili e in una più efficace presenza da cristiani nella società.

A partire da tale scelta di fondo, sono state avviate tante pregevoli iniziative 
nell'ambito delle comunicazioni. Di grande rilievo è il contributo alla lettura origi­
nale dei fatti e alla riflessione culturale offerto dal quotidiano nazionale Avvenire, 
impegnato in una importante e innovativa operazione di rilancio. Non meno signi­
ficative sono le iniziative di sostegno ai numerosi settimanali cattolici italiani- 
Nuove possibilità si sono aperte nel campo delle trasmissioni radiotelevisive con la 
TV satellitare Sat2000 e il circuito radiofonico, che raccoglie numerose radio locali-

Non possiamo non vedere in questo fermento pastorale e culturale un concreto 
e significativo frutto del Decreto conciliare Inter mirifica. Da questo Decreto ha preso 
avvio una stagione di grande rinnovamento, e le sue indicazioni restano tuttora 
valide.

5. La testimonianza dei credenti trova nel mondo dei media e della cultura un 
campo vastissimo di espressione. Anche in questi settori vanno riconosciute voca­
zioni specifiche e doni particolari, che certamente il Signore non fa mancare alla sua 
Chiesa. Soprattutto ai fedeli laici è chiesto di dare prova di professionalità e di 
autentica coscienza cristiana.

Coloro che operano nei media e fanno cultura, credenti e non credenti, devono 
avere un'alta consapevolezza delle proprie responsabilità, soprattutto di fronte ai 
soggetti più indifesi, che spesso sono esposti, senza alcuna tutela, a programmi 
pieni di violenza e di visioni distorte dell'uomo, della famiglia e della vita. In par­
ticolare, le autorità pubbliche e le associazioni per la tutela degli spettatori sono 
chiamate ad operare, secondo le proprie competenze e responsabilità, affinché i 
media conservino alta la loro finalità primaria di servizio alle persone e alla società- 
L'assenza di controllo e di vigilanza non è garanzia di libertà, come molti vogliono 
far credere, e finisce piuttosto per favorire un uso indiscriminato di strumenti 
potentissimi che, se usati male, producono effetti devastanti nelle coscienze delle 
persone e nella vita sociale. In un sistema di comunicazioni sempre più complesso 
e ad estensione planetaria, servono anche regole chiare e giuste a garanzia del plu­
ralismo, della libertà, della partecipazione e del rispetto degli utenti.



Atti del Santo Padre 1589

6. Cari operatori della comunicazione e della cultura, avete davanti a voi una 
grande sfida: guardate con fiducia e speranza al futuro, spendendo le energie 
migliori e confidando nel sostegno del Signore! Vi accompagno con la mia pre­
ghiera, ben sapendo, anche per esperienza personale, quanto la questione culturale 
sia centrale per l'evangelizzazione e quanto i media possano contribuire a un 
profondo rinnovamento culturale illuminato dal Vangelo.

Maria, che ha accolto il Verbo della vita e che ha ricevuto con gli Apostoli il 
dono dello Spirito nell'effusione della Pentecoste, vi accompagni e vi sostenga, 
affinché possiate sempre annunciare e testimoniare il Vangelo con la vita e con l'im­
pegno nelle comunicazioni e nella cultura.

A tutti la mia Benedizione!



1590 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti all'Assemblea Plenaria 
della Pontificia Accademia delle Scienze

All'inizio di questo nuovo secolo gli scienziati 
facciano udire la propria voce con maggiore autorità 

nella causa della pace nel mondo
Lunedì 11 novembre, incontrando i partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia 
delle Scienze, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in traduzione ita­
liana:

Cari membri della Pontificia Accademia delle Scienze, è per me un grande pia­
cere salutarvi in occasione della vostra Assemblea Plenaria, e porgo un saluto par­
ticolarmente cordiale a quanti fra voi sono nuovi membri. Quest'anno concentrate 
il dibattito e la riflessione su "1 valori culturali della scienza". Questo tema vi permette 
di prendere in considerazione gli sviluppi scientifici nel loro rapporto con altri 
aspetti generali dell'esperienza umana.

Infatti, anche prima di parlare dei valori culturali della scienza, potremmo affer­
mare che la scienza stessa è un valore per la conoscenza e per la comunità umane. 
È infatti grazie alla scienza che oggi possediamo una comprensione più ampia del 
posto occupato dall'uomo nell'universo, delle connessioni fra la storia umana e la 
storia del cosmo, della coesione strutturale e della simmetria degli elementi di cui 
la materia è composta, della notevole complessità e, al contempo, del coordina­
mento sorprendente dei processi vitali stessi. È grazie alla scienza che siamo in 
grado di apprezzare ancor di più ciò che un membro di questa Accademia ha defi­
nito "la meraviglia di essere uomo": è il titolo che John Eccles, Premio Nobel per la 
Neurofisiologia e membro della Pontificia Accademia delle Scienze, ha dato al suo 
libro sul cervello e sulla mente dell'uomo (J. C. Eccles, D. N. Robinson, The Wonder 
of Being Human: Our Brain and Our Mind, Free Press, New York, 1984).

Questa conoscenza rappresenta un valore profondo e straordinario per tutta la 
famiglia umana e ha anche un significato incommensurabile per le discipline della 
Filosofia e della Teologia, mentre proseguono lungo il cammino dell'intellectus quae­
rens fidem e della fides quarens intellectum e aspirano a una comprensione sempre più 
completa della ricchezza del sapere umano e della rivelazione biblica. Se oggi la 
Filosofia e la Teologia comprendono meglio che in passato cosa significa essere un 
essere umano nel mondo, lo devono in gran parte alla scienza, perché quest'ultima 
ci ha mostrato quanto numerose e complesse siano le opere della creazione e quanto 
similmente sia infinito il cosmo. La meraviglia assoluta che ha ispirato le prime 
riflessioni filosofiche sulla natura non scema di fronte a nuove scoperte scientifiche. 
Al contrario, aumenta con l'acquisizione di una nuova nozione. La specie capace di 
"stupore creaturale" viene trasformata nel momento in cui la nostra comprensione 
della verità e della realtà diviene più ampia, mentre siamo condotti ad una ricerca 
sempre più in profondità dell'esperienza e dell'esistenza umane.

Tuttavia, il valore culturale e umano della scienza è visibile anche nel suo pro­
gresso dal livello di ricerca e di riflessione a quello dell'attuazione pratica. Infatti, il 
Signore Gesù ha ammonito i suoi seguaci: «A chiunque fu dato molto, molto sarà 
chiesto» (Le 12,48). Gli scienziati, quindi, proprio perché "sanno di più", sono chia-



Atti del Santo Padre 1591

mati a "servire di più". Poiché la libertà di cui godono nella ricerca dà loro accesso 
al sapere specializzato, hanno la responsabilità di utilizzare quest'ultimo saggia­
mente per il bene di tutta la famiglia umana. Non mi riferisco solo ai pericoli impli­
citi in una scienza priva di un'etica saldamente radicata nella natura della persona 
umana e nel rispetto per l'ambiente, temi che ho affrontato molte volte in passato 
(cfr. Discorsi alla Pontificia Accademia delle Scienze, 28 ottobre 1994, 27 ottobre 1998 e 
12 marzo 1999; Discorso alla Pontificia Accademia per la Vita, 24 febbraio 1998).

Penso anche ai benefici enormi che la scienza può apportare ai popoli del 
mondo attraverso la ricerca di base e le applicazioni tecnologiche. La comunità 
scientifica, proteggendo la sua legittima autonomia dalle pressioni economiche e 
politiche, non cedendo alle forze del consenso o al desiderio di profitto, impegnan­
dosi in una ricerca generosa volta alla verità e al bene comune, può aiutare i popoli 
del mondo e servirli in modi non accessibili ad altre strutture.

All'inizio di questo nuovo secolo, gli scienziati devono chiedersi se non pos­
sono fare di più a questo proposito. In un mondo sempre più globalizzato, non pos­
sono forse fare di più per aumentare i livelli di istruzione e migliorare le condizioni 
di salute, per studiare strategie per una distribuzione più equa delle risorse, per 
facilitare la libera circolazione dell'informazione e l'accesso di tutti a quel sapere 
che migliora la qualità della vita, elevandone il livello? Non possono forse far udire 
la propria voce più chiaramente e con maggiore autorità per la pace nel mondo? So 
che possono farlo e so che potete farlo anche voi, cari membri della Pontificia Acca­
demia delle Scienze! Mentre vi apprestate a celebrare il IV centenario dell'Accade­
mia il prossimo anno, trasmettete queste sollecitudini e queste aspirazioni alle 
agenzie internazionali che lavorano con l'ausilio del vostro operato, portatele ai 
vostri colleghi, portatele nei luoghi nei quali vi impegnate nella ricerca e insegnate. 
In tal modo, la scienza contribuirà a unire menti e cuori, promuovendo il dialogo 
non solo fra singoli ricercatori in diverse parti del mondo, ma anche fra Nazioni e 
culture, offrendo un contributo inestimabile alla pace e all'armonia fra i popoli.

Nel rinnovarvi i miei ferventi auspici per il successo della vostra opera in que­
sti giorni, elevo la mia voce al Signore del cielo e della terra, pregando affinché la 
vostra attività sia sempre più uno strumento di verità e di amore nel mondo. Su di 
voi, sulle vostre famiglie e sui vostri colleghi invoco di cuore l'abbondanza della 
grazia e delle Benedizioni divine.



1592 Atti del Santo Padre

Visita al Parlamento della Repubblica Italiana

Un’Italia fiduciosa di sé e internamente coesa 
costituisce una grande ricchezza 

per le altre Nazioni d’Europa e del mondo
Giovedì 14 novembre, il Santo Padre si è recato in visita al Parlamento Italiano riunito in seduta 
congiunta nel Palazzo di Montecitorio. Dopo aver ascoltato i discorsi rivoltigli dal Presidente della 
Camera dei Deputati, on. Pier Ferdinando Casini, e dal Presidente del Senato della Repubblica, 
sen. Marcello Pera, Giovanni Paolo II ha pronunciato il seguente discorso:

Signor Presidente della Repubblica Italiana,
Onorevoli Presidenti della Camera dei Deputati e del Senato, 
Signor Presidente del Consiglio dei Ministri,
Onorevoli Deputati e Senatori!

1. Mi sento profondamente onorato per la solenne accoglienza che mi viene 
oggi tributata in questa sede prestigiosa, nella quale l'intero popolo italiano è da voi 
degnamente rappresentato. A tutti ed a ciascuno rivolgo il mio saluto deferente e 
cordiale, ben consapevole del forte significato della presenza del Successore di Pie­
tro nel Parlamento Italiano.

Ringrazio il Signor Presidente della Camera dei Deputati ed il Signor Presidente 
del Senato della Repubblica per le nobili parole con cui hanno interpretato i comuni 
sentimenti, dando voce anche ai milioni di cittadini del cui affetto ho quotidiane 
attestazioni nelle molte occasioni in cui mi è dato di incontrarli. È un affetto che mi 
ha accompagnato sempre, fin dai primi mesi della mia elezione alla sede di Pietro. 
Per esso voglio esprimere a tutti gli italiani, anche in questa circostanza, la mia viva 
gratitudine.

Già negli anni degli studi a Roma e poi nelle periodiche visite che facevo in Ita­
lia come Vescovo, specialmente durante il Concilio Ecumenico Vaticano II, è venuta 
crescendo nel mio animo l'ammirazione per un Paese in cui l'annuncio evangelico, 
qui giunto fin dai tempi apostolici, ha suscitato una civiltà ricca di valori universali 
ed una fioritura di mirabili opere d'arte, nelle quali i misteri della fede hanno tro­
vato espressione in immagini di bellezza incomparabile. Quante volte ho toccato, 
per così dire, con mano le tracce gloriose che la religione cristiana ha impresso nel 
costume e nella cultura del popolo italiano, concretandosi anche in tante figure di 
Santi e di Sante il cui carisma ha esercitato un influsso straordinario sulle popola­
zioni d'Europa e del mondo. Basti pensare a San Francesco d'Assisi ed a Santa Cate­
rina da Siena, Patroni d'Italia.

2. Davvero profondo è il legame esistente fra la Santa Sede e l'Italia'. Ben sappiamo 
che esso è passato attraverso fasi e vicende tra loro assai diverse, non sfuggendo 
alle vicissitudini e alle contraddizioni della storia. Ma dobbiamo al tempo stesso 
riconoscere che, proprio nel susseguirsi a volte tumultuoso degli eventi, esso ha 
suscitato impulsi altamente positivi sia per la Chiesa di Roma, e quindi per la Chiesa 
Cattolica, sia per la diletta Nazione italiana.

A quest'opera di avvicinamento e di collaborazione, nel rispetto della reciproca 
indipendenza e autonomia, hanno molto contribuito i grandi Papi che l'Italia ha



Atti del Santo Padre 1593

dato alla Chiesa ed al mondo nel secolo scorso: basti pensare a Pio XI, il Papa della 
Conciliazione, ed a Pio XII, il Papa della salvezza di Roma, e, più vicini a noi, ai Papi 
Giovanni XXIII e Paolo VI, dei quali io stesso, come Giovanni Paolo I, ho voluto 
assumere il nome.

3. Tentando di gettare uno sguardo sintetico sulla storia dei secoli trascorsi, 
potremmo dire che l'identità sociale e culturale dell'Italia e la missione di civiltà che 
essa ha adempiuto ed adempie in Europa e nel mondo ben difficilmente si potrebbero 
comprendere al di fuori di quella linfa vitale che è costituita dal Cristianesimo.

Mi sia pertanto consentito di invitare rispettosamente voi, eletti Rappresentanti 
di questa Nazione, e con voi tutto il popolo italiano, a nutrire una convinta e meditata 
fiducia nel patrimonio di virtù e di valori trasmesso dagli avi. È sulla base di una 
simile fiducia che si possono affrontare con lucidità i problemi, pur complessi e dif­
ficili, del momento presente, e spingere anzi audacemente lo sguardo verso il futuro, 
interrogandosi sul contributo che l'Italia può dare agli sviluppi della civiltà umana.

Alla luce della straordinaria esperienza giuridica maturata nel corso dei secoli a 
partire dalla Roma pagana, come non sentire l'impegno, ad esempio, di continuare 
ad offrire al mondo il fondamentale messaggio secondo cui, al centro di ogni giusto 
ordine civile, deve esservi il rispetto per l'uomo, per la sua dignità e per i suoi inalie­
nabili diritti? A ragione già l'antico adagio sentenziava: Hominum causa omne ius 
constitutum est. E implicita, in tale affermazione, la convinzione che esista una 
“verità sull'uomo", che si impone al di là delle barriere di lingue e culture diverse.

In questa prospettiva, parlando davanti all'Assemblea delle Nazioni Unite nel 
50° anniversario di fondazione, ho ricordato che vi sono diritti umani universali, 
radicati nella natura della persona, nei quali si rispecchiano le esigenze oggettive di 
una legge morale universale. Ed aggiungevo: «Ben lungi dall'essere affermazioni 
astratte, questi diritti ci dicono anzi qualcosa di importante riguardo alla vita con­
creta di ogni uomo e di ogni gruppo sociale. Ci ricordano che non viviamo in un mondo 
irrazionale o privo di senso, ma che, al contrario, vi è una logica morale che illumina l'e­
sistenza umana e rende possibile il dialogo tra gli uomini e tra i popoli» (Insegna- 
nienti di Giovanni Paolo II, XVIII/2 (19951, p. 732).

4. Seguendo con attenzione amica il cammino di questa grande Nazione, sono 
indotto inoltre a ritenere che, per meglio esprimere le sue doti caratteristiche, essa 
abbia bisogno di incrementare la sua solidarietà e coesione interna. Per le ricchezze della 
sua lunga storia, come per la molteplicità e vivacità delle presenze e iniziative 
sociali, culturali ed economiche che variamente configurano le sue genti e il suo ter­
ritorio, la realtà dell'Italia è certamente assai complessa e sarebbe impoverita e mor­
tificata da forzate uniformità.

La via che consente di mantenere e valorizzare le differenze, senza che queste 
diventino motivi di contrapposizione ed ostacoli al comune progresso, è quella di 
una sincera e leale solidarietà. Essa ha profonde radici nell'animo e nei costumi del 
popolo italiano e attualmente si esprime, tra l'altro, in numerose e benemerite forme di 
volontariato. Ma di essa si avverte il bisogno anche nei rapporti tra le molteplici com­
ponenti sociali della popolazione e le diverse aree geografiche in cui essa è distri­
buita.

Voi stessi, come responsabili politici e rappresentanti delle Istituzioni, potete 
dare su questo terreno un esempio particolarmente importante ed efficace, tanto 
più significativo quanto più la dialettica dei rapporti politici spinge invece ad evi­
denziare i contrasti. La vostra attività, infatti, si qualifica in tutta la sua nobiltà nella 
misura in cui si rivela mossa da un autentico spirito di servizio ai cittadini.



1594 Atti del Santo Padre

5. Decisiva è, in questa prospettiva, la presenza nell'animo di ciascuno di una 
viva sensibilità per il bene comune. L'insegnamento del Concilio Vaticano II in materia 
è molto chiaro: «La comunità politica esiste (...) in funzione di quel bene comune nel 
quale essa trova significato e piena giustificazione e dal quale ricava il suo ordina­
mento giuridico, originario e proprio» (Gaudium et spes, 74).

Le sfide che stanno davanti ad uno Stato democratico esigono da tutti gli 
uomini e le donne di buona volontà, indipendentemente dall'opzione politica di 
ciascuno, una cooperazione solidale e generosa all'edificazione del bene comune della 
Nazione. Tale cooperazione, peraltro, non può prescindere dal riferimento ai fonda­
mentali valori etici iscritti nella natura stessa dell'essere umano. Al riguardo, nella Let­
tera Enciclica Veritatis splendor mettevo in guardia dal «rischio dell’alleanza fra demo­
crazia e relativismo etico, che toglie alla convivenza civile ogni sicuro punto di riferi­
mento morale e la priva, più radicalmente, del riconoscimento della verità» (n. 101 )• 
Infatti, se non esiste nessuna verità ultima che guidi e orienti l'azione politica, anno­
tavo in un'altra Lettera Enciclica, la Centesimus annus, che «le idee e le convinzioni 
possono essere facilmente strumentalizzate per fini di potere. Una democrazia 
senza valori si converte facilmente in un totalitarismo aperto oppure subdolo, come 
dimostra la storia» (n. 46); anche quella del XX secolo appena trascorso.

6. Non posso sottacere, in una così solenne circostanza, un'altra grave minaccia 
che pesa sul futuro di questo Paese, condizionando già oggi la sua vita e le sue pos­
sibilità di sviluppo. Mi riferisco alla crisi delle nascite, al declino demografico e all'in­
vecchiamento della popolazione. La cruda evidenza delle cifre costringe a prendere 
atto dei problemi umani, sociali ed economici che questa crisi inevitabilmente porrà 
all'Italia nei prossimi decenni, ma soprattutto stimola - anzi, oso dire, obbliga - • 
cittadini ad un impegno responsabile e convergente, per favorire una netta inver­
sione di tendenza.

L'azione pastorale a favore della famiglia e dell’accoglienza della vita, e più in gene­
rale di un'esistenza aperta alla logica del dono di sé, sono il contributo che la Chiesa 
offre alla costruzione di una mentalità e di una cultura all'interno delle quali que­
sta inversione di tendenza diventi possibile. Ma sono grandi anche gli spazi per 
un'iniziativa politica che, mantenendo fermo il riconoscimento dei diritti della 
famiglia come società naturale fondata sul matrimonio, secondo il dettato della 
stessa Costituzione della Repubblica Italiana (cfr. art. 29), renda socialmente ed econo­
micamente meno onerose la generazione e l'educazione dei figli.

7. In un tempo di cambiamenti spesso radicali, nel quale sembrano diventare 
irrilevanti le esperienze del passato, aumenta la necessità di una solida formazione 
della persona. Anche questo, illustri Rappresentanti del popolo italiano, è un campo 
nel quale è richiesta la più ampia collaborazione, affinché le responsabilità primarie 
dei genitori trovino adeguati sostegni. La formazione intellettuale e l'educazione 
morale dei giovani rimangono le due vie fondamentali attraverso le quali, negli 
anni decisivi della crescita, ciascuno può mettere alla prova se stesso, allargare gli 
orizzonti della mente e prepararsi ad affrontare la realtà della vita.

L'uomo vive di un'esistenza autenticamente umana grazie alla cultura. È 
mediante la cultura che l'uomo diventa più uomo, accede più intensamente 
all'"essere" che gli è proprio. E chiaro, peraltro, all'occhio del saggio che l'uomo 
conta come uomo per ciò che è più che per ciò che ha. Il valore umano della persona 
è in diretta ed essenziale relazione con l'essere, non con l'avere. Proprio per questo 
una Nazione sollecita del proprio futuro favorisce lo sviluppo della scuola in un sano 
clima di libertà, e non lesina gli sforzi per migliorarne la qualità, in stretta connes-



Atti del Santo Padre 1595

sione con le famiglie e con tutte le componenti sociali, così come del resto avviene 
nella maggior parte dei Paesi europei.

Non meno importante, per la formazione della persona, è poi il clima morale 
che predomina nei rapporti sociali e che attualmente trova una massiccia e condi­
zionante espressione nei mezzi di comunicazione: è questa una sfida che chiama in 
causa ogni persona e famiglia, ma che interpella a titolo peculiare chi ha maggiori 
responsabilità politiche e istituzionali. La Chiesa, per parte sua, non si stancherà di 
svolgere, anche in questo campo, quella missione educativa che appartiene alla sua 
stessa natura.

8. Il carattere realmente umanistico di un corpo sociale si manifesta particolar­
mente nell' attenzione che esso riesce ad esprimere verso le sue membra più deboli. Guar­
dando al cammino percorso dall'Italia in questi quasi sessant'anni dalle rovine della 
seconda guerra mondiale, non si possono non ammirare gli ingenti progressi com­
piuti verso una società nella quale siano assicurate a tutti accettabili condizioni di 
vita. Ma è altrettanto inevitabile riconoscere la tuttora grave crisi dell'occupazione 
soprattutto giovanile e le molte povertà, miserie ed emarginazioni, antiche e nuove, 
che affliggono numerose persone e famiglie italiane o immigrate in questo Paese. È 
grande, quindi, il bisogno di una solidarietà spontanea e capillare, alla quale la 
Chiesa è con ogni impegno protesa a dare di cuore il proprio contributo.

Tale solidarietà, tuttavia, non può non contare soprattutto sulla costante solleci­
tudine delle pubbliche Istituzioni. In questa prospettiva, e senza compromettere la 
necessaria tutela della sicurezza dei cittadini, merita attenzione la situazione delle 
carceri, nelle quali i detenuti vivono spesso in condizioni di penoso sovraffolla­
mento. Un segno di clemenza verso di loro mediante una riduzione della pena costi­
tuirebbe una chiara manifestazione di sensibilità, che non mancherebbe di stimo­
larne l'impegno di personale ricupero in vista di un positivo reinserimento nella 
società.

9. Un'Italia fiduciosa di sé e internamente coesa costituisce una grande ric­
chezza per le altre Nazioni d'Europa e del mondo. Desidero condividere con voi 
Questa convinzione nel momento in cui si stanno definendo i profili istituzionali del­
l'Unione Europea e sembra ormai alle porte il suo allargamento a molti Paesi del­
l'Europa Centro-Orientale, quasi a suggellare il superamento di una innaturale 
divisione. Coltivo la fiducia che, anche per merito dell'Italia, alle nuove fonda- 
menta della "casa comune" europea non manchi il "cemento" di quella straordina­
ria eredità religiosa, culturale e civile che ha reso grande l'Europa nei secoli.

È quindi necessario stare in guardia da una visione del Continente che ne con­
sideri soltanto gli aspetti economici e politici o che indulga in modo acritico a 
modelli di vita ispirati ad un consumismo indifferente ai valori dello spirito. Se si 
vuole dare durevole stabilità alla nuova unità europea, è necessario impegnarsi per­
ché essa poggi su quei fondamenti etici che ne furono un tempo alla base, facendo 
al tempo stesso spazio alla ricchezza e alla diversità delle culture e delle tradizioni 
che caratterizzano le singole Nazioni. Vorrei anche in questo nobile Consesso rin­
novare l'appello che in questi anni ho rivolto ai vari Popoli del Continente: «Europa, 
all'inizio di un nuovo Millennio, apri ancora le tue porte a Cristo!».

10. Il nuovo secolo da poco iniziato porta con sé un crescente bisogno di concor­
dia, di solidarietà e di pace tra le Nazioni: è questa infatti l'esigenza ineludibile di un 
mondo sempre più interdipendente e tenuto insieme da una rete globale di scambi 
e di comunicazioni, in cui tuttavia spaventose disuguaglianze continuano a sussi-



1596 Atti del Santo Padre

sfere. Purtroppo le speranze di pace sono brutalmente contraddette dall'inasprirsi 
di cronici conflitti, a cominciare da quello che insanguina la Terra Santa. A ciò s'ag' 
giunge il terrorismo internazionale con la nuova e terribile dimensione che ha 
assunto, chiamando in causa in maniera totalmente distorta anche le grandi reli' 
gioni. Proprio in una tale situazione le religioni sono invece stimolate a far emer­
gere tutto il loro potenziale di pace, orientando e quasi "convertendo" verso la reci­
proca comprensione le culture e le civiltà che da esse traggono ispirazione.

Per questa grande impresa, dai cui esiti dipenderanno nei prossimi decenni le 
sorti del genere umano, il Cristianesimo ha un'attitudine e una responsabilità del tutto 
peculiari: annunciando il Dio dell'amore, esso si propone come la religione del reci­
proco rispetto, del perdono e della riconciliazione. L'Italia e le altre Nazioni che 
hanno la loro matrice storica nella fede cristiana sono quasi intrinsecamente prepa­
rate ad aprire all'umanità nuovi cammini di pace, non ignorando la pericolosità 
delle minacce attuali, ma nemmeno lasciandosi imprigionare da una logica di scon­
tro che sarebbe senza soluzioni.

Illustri Rappresentanti del Popolo italiano, dal mio cuore sgorga spontanea una 
preghiera: da questa antichissima e gloriosa Città - da questa «Roma onde Cristo è 
Romano», secondo la ben nota definizione di Dante (Purgatorio 32, 102) - chiedo al 
Redentore dell'uomo di far sì che l'amata Nazione italiana possa continuare, nel 
presente e nel futuro, a vivere secondo la sua luminosa tradizione, sapendo ricavare 
da essa nuovi e abbondanti frutti di civiltà, per il progresso materiale e spirituale 
del mondo intero.

Dio benedica l'Italia!

Per documentazione, pubblichiamo il testo dei discorsi tenuti all'inizio della seduta congiunta dai 
Presidenti dei due rami del Parlamento Italiano.

DISCORSO DEL PRESIDENTE 
DELLA CAMERA DEI DEPUTATI 
ON. PIER FERDINANDO CASINI

Santità,
è con profonda emozione che Le do il benvenuto nel Parlamento Italiano, nell'Aula 

dove è stata votata la Costituzione Repubblicana, alla presenza del Presidente della Repub­
blica, Carlo Azeglio Ciampi, e delle più alte autorità istituzionali del nostro Paese, del Pre­
sidente del Consiglio Berlusconi, e dell'intero Governo: oggi finalmente si concretizza l'in­
vito che i Presidenti Violante e Mancino le formularono nella scorsa legislatura.

Dopo circa un secolo e mezzo di storia italiana, un Pontefice varca la soglia del luogo 
che fu per lungo tempo uno dei simboli del potere temporale della Chiesa; ma questa circo­
stanza non fa che rendere ancora più lontano e sfocato nel tempo il ricordo delle fratture che 
si consumarono e che sono state poi ricomposte e definitivamente superate. Oggi il rispetto 
profondo che contraddistingue le due Istituzioni permette di esprimere con responsabilità 
principi di autonomia che sono patrimonio di tutti.



Atti del Santo Padre 1597

Siamo onorati che Ella parli oggi al nostro popolo, rivolgendosi direttamente a coloro 
che lo rappresentano. Qui c’è tutta intera la nostra Nazione, quell’Italia, che Lei, un Papa 
polacco, ha saputo conquistare fin dai primi tempi del suo Pontificato, per l’umanità e l’a­
more che ha sempre dimostrato alla nostra Patria, scegliendo di condividerne le sofferenze 
e le gioie. Ancora recentemente ha avuto parole di conforto e di speranza per le famiglie dei 
bambini di San Giuliano di Puglia, ferita che per l’Italia intera è ancora aperta: anche di que­
sto Le siamo grati.

Nel Parlamento è rappresentato in modo pluralistico il popolo italiano, con le sue 
diverse convinzioni politiche e religiose. Eppure, so di interpretare i sentimenti dell’intera 
Assemblea se dico che tutti guardano alla sua Persona con ammirazione e riconoscenza, il 
suo elevato Magistero ci richiama infatti alla nobiltà della politica, a ritrovare la parte 
migliore di noi stessi per metterla al servizio della comunità nazionale.

L’uomo sente sempre più il bisogno di riflettere sul profondo senso della sua esistenza 
di fronte alle incognite del domani ed ha timore per il futuro e del futuro. Non ci sono più 
comode certezze ideologiche, né le promesse della scienza e della tecnica sono sempre così 
rassicuranti.

Il secolo che si è appena concluso ci ha lasciato in eredità grandi questioni ancora 
aperte.

Penso in modo particolare alla difesa dei diritti dell'uomo, solennemente proclamati 
dalle convenzioni internazionali, ma troppo spesso violati in modo clamoroso: basti pensare 
all’ignobile sfruttamento dei minori ed alla condizione femminile in molte parti del mondo; 
alla costruzione di un mondo più giusto, in cui la globalizzazione coincida con l'opportunità 
di acquisire condizioni di dignitoso benessere anche per i Paesi poveri; al tema della pace e 
del contrasto alla violenza terroristica; infine, al dialogo fra le diverse civiltà, culture, sensi­
bilità religiose.

Su ciascuno di questi temi i responsabili politici del mondo, nella loro diffìcile azione, 
hanno sempre potuto contare sul sostegno e l’incoraggiamento delle Sue parole e delle Sue 
iniziative.

Ella ha contribuito in modo determinante al faticoso ma esaltante lavoro di costruzione 
dell’Europa. Oggi, alla vigilia della sua riunificazione, che abbraccia finalmente i popoli 
dell’Est europeo e sancisce il tramonto definitivo di ogni divisione nel nostro Continente, 
consideriamo con grande rispetto le parole che Ella ha più volte pronunciato sulla necessità 
di preservare la matrice spirituale dell’Europa e dei popoli europei, un’anima che è essen­
zialmente cristiana, anche per chi cristiano non è.

Onorevoli colleghi, nel nostro tricolore e nella bandiera dell’Europa, che sono collocate 
in quest’Aula, si identificano i simboli dell’unità e delia libertà degli italiani e la loro aspi­
razione a diventare europei e ad essere portatori di pace nel mondo.

Ascolteremo il Santo Padre, consapevoli che nell'esercizio delle nostre responsabilità di 
legislatori, ciascuno di noi deve farsi guidare dalla propria coscienza e dalle proprie convin­
zioni, rispondendo anzitutto al popolo che ci ha eletti.

Ma la ascolteremo. Santità, anche come parte di quella umanità senza confini cui Lei si 
è sempre voluto rivolgere, non escludendo nessuno dalla Sua generosa opera pastorale, e per 
tutti spendendo le parole della fede in Dio e della fiducia nell'uomo.



1598 Atti del Santo Padre

DISCORSO DEL PRESIDENTE
DEL SENATO DELLA REPUBBLICA 
SEN. MARCELLO PERA

Santità,
nel darLe il benvenuto a nome dell'istituzione che rappresento - il Senato della Repub­

blica Italiana - e mio personale, desidero esprimerLe la nostra gratitudine per l’opera infa­
ticabile e così sofferta che continua a svolgere contro ogni forma di totalitarismo, violenza, 
sopraffazione e degrado morale, nel nome dei valori della Chiesa cattolica di cui Lei è Capo 
e missionario.

1. I valori cristiani e i diritti dell'uomo. 11 primo dei valori cristiani è la dignità della 
persona. Se, come il Cristianesimo insegna, la Parola si è fatta carne, allora l’uomo è imma­
gine di Dio e ha valore in sé. quale che sia la sua condizione. Da questo messaggio rivolu­
zionario - lo “scandalo e follia” di cui parla San Paolo - segue che l’uomo è fratello all'al­
tro, è solidale con l’altro, ha compassione per l'altro, ha rispetto dell'altro.

Questi valori - di umanità, fraternità solidarietà, carità, giustizia - i credenti li basano 
sulla Rivelazione, e i laici non credenti li giustificano invece con la ragione o la cultura. Ma 
gli uni e gli altri su questi stessi valori fondano oggi gli stessi diritti. Il diritto alla libertà, 
all'uguaglianza, alla tolleranza. Il diritto al rispetto c alla giustizia. Il diritto alla libera mani­
festazione del pensiero ed espressione di culto. Il diritto all’emancipazione da ogni stato di 
inferiorità.

Questi diritti sono sanciti dalle nostre Carte fondamentali, prima fra tutte quella che più 
ci è cara, la Costituzione della Repubblica Italiana. In queste Carte, Dichiarazioni, Conven­
zioni. Proclamazioni, è contenuto il meglio che la civiltà, soprattutto quella dell’Occidente, 
ha dato di sé.

2. L'identità dell'Occidente. Noi abbiamo la consapevolezza che questa civiltà occi­
dentale sia figlia della cultura greco-romana, che ci ha dato il concetto di polis e delle sue 
istituzioni, e della cultura giudaico-cristiana. che ci ha fornito il concetto di persona e del 
suo valore intrinseco. Come spiegare l'odierna democrazia senza il concetto greco della 
houle? Come spiegare la nostra società libera di uomini solidali senza il concetto cristiano 
di agape?

Sappiamo da quale storia di progresso, ma anche di controversie, dispute, lotte e 
anche guerre fra uomini di religioni diverse, questa civiltà dell'Occidente sia segnata. 
Sappiamo come sia difficile mantenere il rispetto e la tolleranza reciproca. Anziché essere 
fiero, ma non arrogante, di sé, l’Occidente dei diritti oggi rischia di perdere il senso della 
sua stessa eredità e identità proprio mentre, in Europa, ci apprestiamo a costruire una 
Unione politica.

Per questo - come ci ha ammonito la Veritatis splendor - anche noi non vorremmo che 
la nostra democrazia, alla quale siamo così legati, si alleasse con il relativismo etico, del 
quale invece temiamo le conseguenze. Come potremmo apprezzare, sostenere, difendere le 
nostre conquiste se ad esse fosse estraneo ogni concetto di verità o di approssimazione alla 
verità? Come potremmo, in un libero Parlamento come questo, confrontarci su provvedi­
menti che riteniamo giusti, equi, utili, se poi i giudizi di giustizia, equità, utilità li lascias­
simo alla relatività di ogni metro? Non è così. Noi i provvedimenti che adottiamo li misu­
riamo con metri che trascendono i nostri interessi soggettivi e contingenti, il metro del “bene 
comune” e del rispetto della volontà popolare.

3. Autonomia della politica e laicità delle istituzioni. Quello stesso libero confronto che 
in questo Parlamento è garantito a tutti ci fa apprezzare anche i valori dell’autonomia della 
politica e della laicità delle istituzioni democratiche. Dare a Cesare ciò che Cesare - oggi, il



Atti del Santo Padre 1599

popolo sovrano - ritiene opportuno gli sia dato dai suoi rappresentanti nella sfera della poli­
tica è la garanzia migliore per dare a Dio ciò che ciascuno ritiene doveroso dargli nella sfera 
della propria coscienza. Allo stesso modo, mantenere istituzioni che siano rispettose di tutti 
i valori di singoli o gruppi che in esse regolano la propria vita è la garanzia più forte per con­
servare la libertà dei loro credo ideologici, filosofici, religiosi.

Noi sappiamo che ciò che diamo a Cesare ha un limite in ciò che molti ritengono appar­
tenere a Dio, così come sappiamo che nessuna Istituzione può dirsi neutra rispetto ai valori 
sui quali essa stessa si fonda. Ma proprio per questo - per fare delle Istituzioni un bene di 
tutti e per proteggere i credo di ciascuno - noi agiamo nel rispetto dei principi di autonomia 
e laicità. Anche questi principi li consideriamo eredità del Cristianesimo.

Grazie ancora, Santità, della Sua visita e della parole che ci dà l’opportunità di ascoltare.



1600 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla Plenaria 
della Congregazione per le Chiese Orientali

Dio faccia cessare quanto prima 
questo vortice di violenza!

Giovedì 21 novembre, incontrando i partecipanti alla Sessione Plenaria della Congregazione per 
le Chiese Orientali, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Con grande gioia accolgo tutti voi, che prendete parte alla Sessione Plenaria 
della Congregazione per le Chiese Orientali. Vi ringrazio per la vostra presenza e 
con affetto vi saluto.

Saluto in modo speciale Sua Beatitudine il Cardinale Ignace Moussa Daoud, e 
lo ringrazio per le amabili espressioni che mi ha rivolto a nome dei presenti- 
Estendo il mio grato pensiero al Segretario, al Sottosegretario della Congregazione 
per le Chiese Orientali e a tutti i Collaboratori.

2. Il vostro Dicastero è chiamato a coadiuvare il Vescovo di Roma nell'esercizio 
del supremo ufficio pastorale in tutto ciò che riguarda la vita delle amate Chiese 
Orientali e la loro testimonianza evangelica. La presente Plenaria riserva un'oppor­
tuna attenzione a tre temi, che toccano aspetti importanti della vita delle Chiese Cat­
toliche Orientali.

Nel primo tema avete preso in considerazione l'attività svolta dalla Congregazione 
per le Chiese Orientali in questi ultimi quattro anni. Vi do atto volentieri di quanto è 
stato compiuto in questo frattempo, e vi incoraggio a proseguire con determina­
zione nel cammino intrapreso. Mi è nota la priorità che è stata riservata dalla vostra 
Congregazione al rinnovamento liturgico e catechetico, come alla formazione delle 
varie componenti del Popolo di Dio, a partire dai candidati agli Ordini sacri e alla 
vita consacrata. Tale azione formativa è inscindibile dalla cura permanente per i rispet­
tivi formatori. Vorrei qui ricordare quanto ho avuto modo di dire, al riguardo, nel­
l'Esortazione Pastores dabo vobis: «È evidente che gran parte dell'efficacia formativa 
dipende dalla personalità matura e forte dei formatori sotto il profilo umano ed 
evangelico» (n. 66).

Colgo volentieri questa occasione per inviare, per vostro tramite, un cordiale 
saluto ai Superiori ed agli alunni dei vari Collegi ed Istituti che la Congregazione 
sostiene qui a Roma. Auspico che quanti hanno la possibilità di esservi accolti pos­
sano ricevere una formazione completa e crescano in un amore sempre più ardente 
verso la Chiesa, che è una, santa, cattolica ed apostolica. La diversità di rito non 
deve far dimenticare che tutti i cattolici fanno parte dell'unica Chiesa di Cristo.

3. Importanza del tutto particolare riveste poi il tema concernente la procedura 
delle elezioni vescovili nelle Chiese patriarcali. Sarò lieto di prendere in attenta conside­
razione le vostre proposte, alla luce delle relative Norme del Codice dei Canoni delle 
Chiese Orientali. In esse infatti ho voluto stabilire un modus procedendi che salva- 
guardi nel contempo le prerogative dei Responsabili delle Chiese e il diritto del 
Romano Pontefice di intervenire «in singulis casibus» (CCEO, can. 9). Questo modo, 
con l'accresciuta possibilità di comunicazione impensabile nei tempi passati, per­
mette al Capo del Collegio dei Vescovi di poter ammettere alla gerarchica comu-



Atti del Santo Padre 1601

nione - senza la quale «Episcopi in officium assumi nequeunt» (Lumen gentium, 24) - i 
nuovi candidati con un suo "assensus", per quanto possibile, previo alla stessa ele­
zione. In ogni caso, quando vengono segnalate alla Santa Sede delle difficoltà nel- 
l'applicazione delle norme canoniche vigenti, si cercherà di aiutare a superarle, con spi­
rito di fattiva collaborazione.

Riguardo alle Norme, che in questa delicata materia furono elaborate insieme 
con tutti i Patriarchi Orientali, ribadisco tuttavia quanto ebbi ad osservare circa il 
principio della territorialità, in occasione della presentazione del Codice dei Canoni 
delle Chiese Orientali al Sinodo Straordinario dei Vescovi del 1990: «Vogliate aver fede 
che il Signore dei signori e il Re dei re non permetterà mai che la diligente osservanza di tale 
legge venga a nuocere al bene delle Chiese Orientali» (AAS 83 [1991], 492).

4. Infine, venerati Fratelli, vorrei sottolineare quanto importante sia pure stu­
diare in una visione di insieme le tematiche relative allo stato delle Chiese Orientali e le 
loro prospettive di rinnovamento pastorale. Ogni comunità ecclesiale particolare, infatti, 
non deve limitarsi a studiare i suoi problemi interni. Deve piuttosto aprirsi ai 
grandi orizzonti dell'apostolato moderno, verso gli uomini del nostro tempo, in 
modo speciale verso i giovani, i poveri e i "lontani". Sono note le difficoltà che 
incontrano le Comunità Orientali in non poche parti del mondo. Esiguità numerica, 
penuria di mezzi, isolamento, condizione di minoranza, impediscono frequente­
mente una serena e proficua azione pastorale, educativa, assistenziale e caritativa. 
Si registra poi un'incessante flusso migratorio verso Occidente da parte delle com­
ponenti più promettenti delle vostre Chiese.

E che dire delle sofferenze in Terra Santa, e in altri Paesi Orientali, trascinati in 
una pericolosa spirale che sembra umanamente inarrestabile? Iddio faccia cessare 
quanto prima questo vortice di violenza! Vorrei quest'oggi consegnare un'accorata 
invocazione di pace all'intercessione del Beato Giovanni XXIII, mentre si avvicina il 
quarantesimo anniversario della promulgazione della sua celebre Enciclica Pacem in 
terris. Egli che visse a lungo in Oriente, e tanto amò le Chiese Orientali, presenti la 
nostra supplica al Signore. Interceda altresì perché queste Chiese, non chiudendosi 
nelle formule del passato, si aprano a quel sano aggiornamento che egli stesso 
auspicò nella linea della sapiente armonia tra "nova et vetera".

5. La Chiesa latina ricorda oggi la Presentazione della Beata Vergine Maria al 
Tempio, memoria liturgica celebrata in Oriente fin dal VI secolo. Alla Madre di Dio 
che, mossa dallo Spirito, fece di se stessa una totale "dedicazione" al Signore, affido 
la vita e l'attività delle vostre comunità. In questi anni ho avuto modo di visitarne 
molte: dal Medio Oriente all'Africa, dall'Europa all'India. Invoco la protezione 
della Vergine Santa per tutti questi nostri fratelli e sorelle, in particolare per quelli 
che nella Terra Santa e nell'Iraq attraversano momenti difficili di grandi sofferenze.

Con tali sentimenti, rinnovo a ciascuno di voi la mia gratitudine per i servizi 
che rendete alla Chiesa e di cuore imparto a tutti la propiziatrice Benedizione Apo­
stolica.



1602 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria 
del Pontificio Consiglio per i Laici

Concilio, Parrocchia, Eucaristia, Rosario:
per una matura e feconda epifania del laicato cattolico

Sabato 23 novembre, incontrando i partecipanti alla XX Assemblea Plenaria del Pontificio Consi­
glio per i Laici, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. «La grazia del Signore Gesù Cristo, l'amore di Dio e la comunione dello Spirito 
Santo siano con tutti voi» (2Cor 13,13).

Questo saluto dell'Apostolo Paolo ai Corinzi rivolgo a tutti voi, carissimi Fra­
telli e Sorelle, riuniti in questi giorni per la XX Assemblea Plenaria del Pontificio 
Consiglio per i Laici.

Saluto innanzi tutto il Presidente, il Signor Cardinale James Francis Stafford, il 
Segretario, il Sottosegretario e tutti i collaboratori del Dicastero. Saluto voi, cari 
Membri e Consultori di questo Pontificio Consiglio, provenienti da Paesi e Conti­
nenti diversi.

Un pensiero speciale è per voi, cari Fratelli e Sorelle, che rappresentate le sva­
riate esperienze dei christifideles laici, e prestate il vostro servizio al Successore di 
Pietro nell'ambito delle competenze del vostro Dicastero. Dando a ciascuno il più 
cordiale benvenuto, desidero manifestare profonda gratitudine per la generosa 
disponibilità con la quale offrite la vostra fedele e competente collaborazione.

2. I lavori dell'Assemblea Plenaria si svolgono nel XL anniversario dell'aper­
tura del Concilio Vaticano II, il più grande evento ecclesiale dei nostri tempi, che ha 
fatto confluire nella Chiesa una vasta corrente di promozione del laicato nell'alveo 
della rinnovata consapevolezza della Chiesa di essere mistero di comunione mis­
sionaria. In occasione del Giubileo dell'Apostolato dei laici nell'anno Duemila, ho 
invitato tutti i battezzati a ritornare al Concilio, a riprendere in mano i documenti 
del Concilio Vaticano II per riscoprirne la ricchezza di stimoli dottrinali e pastorali-

Come due anni fa, rinnovo quest'oggi ai fedeli laici quest'invito. È a loro che «il 
Concilio ha aperto straordinarie prospettive di coinvolgimento e di impegno nella 
missione della Chiesa», ricordandone la peculiare partecipazione alla funzione 
sacerdotale, profetica e regale di Cristo (cfr. L'Osservatore Romano, 27-28 novembre 
2000, pp. 6-7). Ritornare al Concilio significa, pertanto, collaborare al prosegui­
mento della sua attuazione secondo gli orientamenti tracciati nell'Esortazione Apo­
stolica Christifideles laici e nella Lettera Apostolica Novo Millennio ineunte. C'è oggi 
bisogno di fedeli laici, consapevoli della loro vocazione evangelica e della respon­
sabilità che loro deriva dall'essere discepoli di Cristo, per testimoniare la carità e la 
solidarietà in tutti gli ambiti della moderna società.

3. Come tema della vostra Assemblea avete scelto: "Occorre continuare a cammi­
nare ripartendo da Cristo, cioè dall'Eucaristia". E un tema che viene a completare il per­
corso sui Sacramenti dell'iniziazione cristiana, iniziato con l'approfondimento del 
Battesimo e della Confermazione nel corso delle due precedenti Plenarie. La rifles­
sione sui Sacramenti dell'iniziazione cristiana porta naturalmente l'attenzione 
verso la parrocchia, comunità in cui questi grandi misteri vengono celebrati. La



Atti del Santo Padre 1603

comunità parrocchiale è il cuore della vita liturgica; è il luogo privilegiato della 
catechesi e dell'educazione alla fede (cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 2226). 
Nella parrocchia si snoda l'itinerario dell'iniziazione e della formazione per tutti i 
cristiani. Quanto importante è riscoprire il valore e l'importanza della parrocchia 
come luogo in cui vengono trasmessi i contenuti della tradizione cattolica!

Molti battezzati, anche per l'impatto di forti correnti di scristianizzazione, sem­
brano aver perduto il contatto con questo patrimonio religioso. La fede viene spesso 
confinata in episodi e frammenti di vita. Un certo relativismo tende ad alimentare 
atteggiamenti discriminatori nei confronti dei contenuti della dottrina e della 
morale cattolica, accettati o rigettati sulla base di preferenze soggettive e arbitrarie. 
La fede ricevuta cessa così di essere vissuta come dono divino, come straordinaria 
opportunità di crescita umana e cristiana, come avvenimento di senso e di conver­
sione di vita. Soltanto una fede che affonda le radici nella struttura sacramentale 
della Chiesa, che si abbevera alle fonti della Parola di Dio e della Tradizione, che 
diventa nuova vita e rinnovata intelligenza della realtà, può rendere i battezzati 
effettivamente capaci di reggere l'impatto della cultura secolarizzata dominante.

4. Completa e corona l'iniziazione cristiana l'Eucaristia, «fonte e culmine di 
tutta la vita cristiana» (Lumen gentium, 11). Essa accresce la nostra unione a Cristo, 
ci separa e ci preserva dal peccato, rafforza i vincoli di carità, sostiene le forze lungo 
il pellegrinaggio della vita, fa pregustare la gloria alla quale siamo destinati. 1 fedeli 
laici, partecipi dell'ufficio sacerdotale di Cristo, nella celebrazione eucaristica con­
segnano la loro esistenza - gli affetti e le sofferenze, la vita coniugale e familiare, il 
lavoro e gli impegni che assumono nella società - come offerta spirituale gradita al 
Padre, consacrando così il mondo a Dio (Lumen gentium, 34).

Chiesa ed Eucaristia si compenetrano nel mistero della communio, miracolo di 
unità tra gli uomini in un mondo dove i rapporti umani sono non di rado offuscati 
dall'estraneità, se non addirittura lacerati dall'inimicizia.

Vi incoraggio, carissimi, ad avere sempre presente questa centralità dell'Eucari­
stia nella formazione e nella partecipazione alla vita delle comunità parrocchiali e 
diocesane. E importante ripartire sempre da Cristo, cioè dall'Eucaristia, in tutta la 
densità del suo mistero.

5. Una preghiera che aiuta a penetrare il mistero di Cristo con lo sguardo della 
Vergine è il Rosario, diventato per me e per innumerevoli fedeli una familiare espe­
rienza contemplativa. Affidatevi, carissimi Fratelli e Sorelle, con questa preghiera a 
Maria. Nel suo grembo immacolato si è formato il corpo umano di quel Gesù di 
Nazaret, morto e risorto, che ci viene incontro nell'Eucaristia.

È l'Eucaristia, cari Membri e Consultori del Pontificio Consiglio per i Laici, 
Dicastero al quale mi sento particolarmente legato per essere stato da Arcivescovo 
di Cracovia tra i suoi Consultori, che vi renderà capaci di svolgere la vostra impor­
tante missione al servizio di una «matura e feconda epifania del laicato cattolico» 
(Udienza generale: L'Osservatore Romano, 25 novembre 1998, p. 6).

Con tali sentimenti, imparto una speciale Benedizione Apostolica a voi e ai 
vostri cari.





Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

NOTA DOTTRINALE
CIRCA ALCUNE QUESTIONI RIGUARDANTI 

L’IMPEGNO E IL COMPORTAMENTO
DEI CATTOLICI NELLA VITA POLITICA

La Congregazione per la Dottrina della Fede, sentito anche il parere del Pontifìcio Consiglio per i 
Laici, ha ritenuto opportuno pubblicare la presente “Nota dottrinale circa alcune questioni ri­
guardanti l’impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica’’. La Nota è indirizzata 
ai Vescovi della Chiesa Cattolica e, in special modo, ai politici cattolici e a tutti i fedeli laici chia­
mati alla partecipazione della vita pubblica e politica nelle società democratiche.

I. UN INSEGNAMENTO COSTANTE

1. L’impegno del cristiano nel mondo in due­
mila anni di storia si è espresso seguendo percor­
si diversi. Uno è stato attuato nella partecipazio­
ne all’azione politica: i cristiani, affermava uno 
scrittore ecclesiastico dei primi secoli, «parteci­
pano alla vita pubblica come cittadini»1. La 
Chiesa venera tra i suoi Santi numerosi uomini e 
donne che hanno servito Dio mediante il loro ge­
neroso impegno nelle attività politiche e di go­
verno. Tra di essi, S. Tommaso Moro, proclama­
to Patrono dei Governanti e dei Politici, seppe 
testimoniare fino al martirio la «dignità inaliena­
bile della coscienza»2. Pur sottoposto a varie

forme di pressione psicologica, rifiutò ogni com­
promesso e, senza abbandonare «la costante fe­
deltà all’autorità e alle istituzioni legittime» che 
lo distinse, affermò con la sua vita e con la sua 
morte che «l'uomo non si può separare da Dio, 
né la politica dalla morale» ’.

Le attuali società democratiche, nelle quali lo­
devolmente tutti sono resi partecipi della gestio­
ne della cosa pubblica in un clima di vera li­
bertà4, richiedono nuove e più ampie forme di 
partecipazione alla vita pubblica da parte dei cit­
tadini, cristiani e non cristiani. In effetti, tutti 
possono contribuire attraverso il voto all’elezio-

1 Lettera a Diogneto, 5. 5. Cfr. anche Catechismo della Chiesa Cattolica, 2240.
2 Giovanni Paolo II, Leti. Ap. Motti Proprio data per la proclamazione di San Tommaso Moro Patrono dei 

Governanti e dei Politici, 1: /L4S 93 (2001), 76-80.
’ Ihid.. 4.
4 Cfr. Concilio Vaticano II. Cost. past. Gaudium et spes, 31; Catechismo della Chiesa Cattolica. 1915.

1605



1606 Atti della Santa Sede

ne dei legislatori e dei governanti e, anche in altri 
modi, alla formazione degli orientamenti politici 
e delle scelte legislative che a loro avviso giova­
no maggiormente al bene comune '. La vita in un 
sistema politico democratico non potrebbe svol­
gersi proficuamente senza l’attivo, responsabile e 
generoso coinvolgimento da parte di tutti, «sia 
pure con diversità e complementarità di forme, 
livelli, compiti e responsabilità»1’.

Mediante l’adempimento dei comuni doveri 
civili, «guidati dalla coscienza cristiana»’, in 
conformità ai valori che con essa sono congruen­
ti, i fedeli laici svolgono anche il compito loro 
proprio di animare cristianamente l’ordine tem­
porale, rispettandone la natura e la legittima au­
tonomia", e cooperando con gli altri cittadini se­
condo la specifica competenza e sotto la propria 
responsabilità’. Conseguenza di questo fonda­
mentale insegnamento del Concilio Vaticano li è 
che «i fedeli laici non possono affatto abdicare 
alla partecipazione alla “politica”, ossia alla mol­

teplice e varia azione economica, sociale, legisla­
tiva, amministrativa e culturale destinata a pro­
muovere organicamente e istituzionalmente il 
bene comune»l0, che comprende la promozione e 
la difesa di beni, quali l’ordine pubblico e la 
pace, la libertà e l’uguaglianza, il rispetto della 
vita umana e dell’ambiente, la giustizia, la soli­
darietà, ecc.

La presente Nota non ha la pretesa di ripro­
porre l'intero insegnamento della Chiesa in ma­
teria, riassunto peraltro nelle sue linee essenzia­
li nel Catechismo della Chiesa Cattolica, ma 
intende soltanto richiamare alcuni principi pro­
pri della coscienza cristiana che ispirano l’impe­
gno sociale e politico dei cattolici nelle società 
democratiche". E ciò perché in questi ultimi 
tempi, spesso per rincalzare degli eventi, sono 
emersi orientamenti ambigui e posizioni discuti­
bili, che rendono opportuna la chiarificazione di 
aspetti e dimensioni importanti della tematica in 
questione.

II. ALCUNI PUNTI NODALI
NELL’ATTUALE DIBATTITO CULTURALE E POLITICO

2. La società civile si trova oggi all’interno di 
un complesso processo culturale che mostra la 
fine di un’epoca e l’incertezza per la nuova che 
emerge all’orizzonte. Le grandi conquiste di cui 
si è spettatori provocano a verificare il positivo 
cammino che l’umanità ha compiuto nel progres­
so e nell’acquisizione di condizioni di vita più 
umane. La crescita di responsabilità nei confron­
ti di Paesi ancora in via di sviluppo è certamente

un segno di grande rilievo, che mostra la cre­
scente sensibilità per il bene comune. Insieme a 
questo, comunque, non è possibile sottacere i 
gravi pericoli a cui alcune tendenze culturali vor­
rebbero orientare le legislazioni e, di conseguen­
za, i comportamenti delle future generazioni.

È oggi verificabile un certo relativismo cultu­
rale che offre evidenti segni di sé nella teorizza­
zione e difesa del pluralismo etico che sancisce

’ Cfr. Cost. past. Gaudium et spes, 75.
" Giovanni Paolo lì, Esort. Ap. Christifideles laici, 42: AAS 81 (1989). 393-521. Questa Nota dottrinale si 

riferisce ovviamente all'impegno politico dei fedeli laici. I Pastori hanno il diritto e il dovere di proporre i princi­
pi morali anche sull'ordine sociale; «tuttavia, la partecipazione attiva nei partiti politici è riservata ai laici» (Esort. 
Ap. Christifideles laici, 60). Cfr. anche Congregazione per il Clero, Direttorio per il ministero e la vita dei pre­
sbiteri (31 marzo 1994), 33.

’ Cost. past. Gaudium et spes, 76.
■ Cfr. Ihid., 36.
’ Cfr. Concilio Vaticano 11, Decr. Apostolicam actuositatem, 7; Cost. dogm. Lumen gentium, 36; Cost. past. 

Gaudium et spes, 31 e 43.
10 Esort. Ap. Christifideles laici, 42.
" Negli ultimi due secoli, più volte il Magistero pontificio si è occupato delle principali questioni riguardan­

ti l’ordine sociale e politico. Cfr. Leone XIII, Lett. Enc. Diuturnum illud: ASS 14 (1881/82), 4ss.; Lett. Enc. Im­
mortale Dei: ASS 18(1885/86), 162ss.; Lett. Enc. Libertas praestantissimum: ASS 20 ( 1887/88), 593ss.; Lett. Enc. 
Rerum novarum: ASS 23 (1890/91), 643ss.; Benedetto XV, Lett. Enc. Pacem Dei munus pulcherrimum: AAS 12 
(1920). 209ss.; Pio XI, Lett. Enc. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 190ss.; Lett. Enc. Mit brennender Sorge: 
AAS 29 (1937), 145-167; Lett. Enc. Divini Redemptoris: AAS 29 (1937), 78ss.; Pio XII, Lett. Enc. Summi Pontifi­
catus: AAS 31 (1939), 423ss.; Radiomessaggi natalizi 1941-1944; Giovanni XXIII, Lett. Enc. Mater et magistra: 
AAS 53 (1961), 401-464; Lett. Enc. Pacem in terris: AAS 55 (1963), 257-304; Paolo VI. Lett. Enc. Populorum pro­
gressio: AAS 59 (1967), 257-299; Lett. Ap. Octogesima adveniens: AAS 63 (1971). 401-441.



Atti della Santa Sede 1607

la decadenza e la dissoluzione della ragione e dei 
principi della legge morale naturale. A seguito di 
questa tendenza non è inusuale, purtroppo, ri­
scontrare in dichiarazioni pubbliche affermazioni 
in cui si sostiene che tale pluralismo etico è la 
condizione per la democrazia12. Avviene così 
che, da una parte, i cittadini rivendicano per le 
proprie scelte morali la più completa autonomia 
mentre, dall’altra, i legislatori ritengono di ri­
spettare tale libertà di scelta formulando leggi 
che prescindono dai principi dell’etica naturale 
per rimettersi alla sola condiscendenza verso 
certi orientamenti culturali o morali transitori1’, 
come se tutte le possibili concezioni della vita 
avessero uguale valore. Nel contempo, invocan­
do ingannevolmente il valore della tolleranza, a 
una buona parte dei cittadini - e tra questi ai cat­
tolici - si chiede di rinunciare a contribuire alla 
vita sociale e politica dei propri Paesi secondo la 
concezione della persona e dei bene comune che 
loro ritengono umanamente vera e giusta, da at­
tuare mediante i mezzi leciti che l’ordinamento 
giuridico democratico mette ugualmente a dispo­
sizione di tutti i membri della comunità politica. 
La storia del XX secolo basta a dimostrare che la 
ragione sta dalla parte di quei cittadini che riten­
gono del tutto falsa la tesi relativista secondo la 
quale non esiste una norma morale, radicata nella 
natura stessa dell’essere umano, al cui giudizio si 
deve sottoporre ogni concezione dell’uomo, del 
bene comune e dello Stato.

3. Questa concezione relativista del plurali­
smo nulla ha a che vedere con la legittima libertà 
dei cittadini cattolici di scegliere, tra le opinioni 
politiche compatibili con la fede e la legge mora­
le naturale, quella che secondo il proprio criterio 
meglio si adegua alle esigenze del bene comune. 
La libertà politica non è né può essere fondata 
sull’idea relativista che tutte le concezioni sul 
bene dell’uomo hanno la stessa verità e lo stesso 
valore, ma sul fatto che le attività politiche mira­
no volta per volta alla realizzazione estremamen­
te concreta del vero bene umano e sociale in un 
contesto storico, geografico, economico, tecnolo­
gico e culturale ben determinato. Dalla concre­
tezza della realizzazione e dalla diversità delle 
circostanze scaturisce generalmente la pluralità

di orientamenti e di soluzioni che debbono però 
essere moralmente accettabili. Non è compito 
della Chiesa formulare soluzioni concrete - e 
meno ancora soluzioni uniche - per questioni 
temporali che Dio ha lasciato al libero e respon­
sabile giudizio di ciascuno, anche se è suo diritto 
e dovere pronunciare giudizi morali su realtà 
temporali quando ciò sia richiesto dalla fede o 
dalla legge morale14. Se il cristiano è tenuto ad 
«ammettere la legittima molteplicità e diversità 
delle opzioni temporali»15, egli è ugualmente 
chiamato a dissentire da una concezione del plu­
ralismo in chiave di relativismo morale, nociva 
per la stessa vita democratica, la quale ha biso­
gno di fondamenti veri e solidi, vale a dire, di 
principi etici che per la loro natura e per il loro 
ruolo di fondamento della vita sociale non sono 
"negoziabili”.

Sul piano della militanza politica concreta, 
occorre notare che il carattere contingente di al­
cune scelte in materia sociale, il fatto che spesso 
siano moralmente possibili diverse strategie per 
realizzare o garantire uno stesso valore sostan­
ziale di fondo, la possibilità di interpretare in 
maniera diversa alcuni principi basilari della teo­
ria politica, nonché la complessità tecnica di 
buona parte dei problemi politici, spiegano il 
fatto che generalmente vi possa essere una plura­
lità di partiti all’interno dei quali i cattolici pos­
sono scegliere di militare per esercitare - parti­
colarmente attraverso la rappresentanza parla­
mentare - il loro diritto-dovere nella costruzione 
della vita civile del loro Paese16. Questa ovvia 
constatazione non può essere confusa però con 
un indistinto pluralismo nella scelta dei principi 
morali e dei valori sostanziali a cui si fa riferi­
mento. La legittima pluralità di opzioni tempora­
li mantiene integra la matrice da cui proviene 
l’impegno dei cattolici nella politica e questa si 
richiama direttamente alla dottrina morale e so­
ciale cristiana. E su questo insegnamento che i 
laici cattolici sono tenuti a confrontarsi sempre 
per poter avere certezza che la propria partecipa­
zione alla vita politica sia segnata da una coeren­
te responsabilità per le realtà temporali.

La Chiesa è consapevole che la via della de­
mocrazia se, da una parte, esprime al meglio la 
partecipazione diretta dei cittadini alle scelte po-

12 Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Centesimus annus. 46: 44S 83 (1991. 793-867; Lett. Enc. Veritatis 
splendor, 101: 445 85 ( 1993), 1133-1228; Discorso al Parlamento Italiano in seduta pubblica comune, 5: L’Os­
servatore Romano. 15 novembre 2002.

15 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Evangelium vitae, 22: 44S 87 (1995), 401-522.
14 Cfr. Cost. past. Gaudium et spes. 76.
15 Ibid.. 75.
16 Cfr. Ibid.. 43 e 75.



1608 Atti della Santa Sede

litiche, dall’altra si rende possibile solo nella mi­
sura in cui trova alla sua base una retta concezio­
ne della persona'1. Su questo principio l'im­
pegno dei cattolici non può cedere a compromes­
so alcuno, perché altrimenti verrebbero meno la 
testimonianza della fede cristiana nel mondo e la 
unità e coerenza interiori dei fedeli stessi. La 
struttura democratica su cui uno Stato moderno 
intende costruirsi sarebbe alquanto fragile se non 
ponesse come suo fondamento la centralità della 
persona. È il rispetto della persona, peraltro, a 
rendere possibile la partecipazione democratica. 
Come insegna il Concilio Vaticano 11. la tutela 
«dei diritti della persona umana è condizione 
perché i cittadini, individualmente o in gruppo, 
possano partecipare attivamente alla vita e al go­
verno della cosa pubblica»"1.

4. A partire da qui si estende la complessa 
rete di problematiche attuali che non hanno avuto 
confronti con le tematiche dei secoli passati. La 
conquista scientifica, infatti, ha permesso di rag­
giungere obiettivi che scuotono la coscienza e 
impongono di trovare soluzioni capaci di rispet­
tare in maniera coerente e solida i principi etici. 
Si assiste invece a tentativi legislativi che, incu­
ranti delle conseguenze che derivano per resi­
stenza e l’avvenire dei popoli nella formazione 
della cultura e dei comportamenti sociali, inten­
dono frantumare l'intangibilità della vita umana. 
1 cattolici, in questo frangente, hanno il diritto e 
il dovere di intervenire per richiamare al senso 
più profondo della vita e alla responsabilità che 
tutti possiedono dinanzi ad essa. Giovanni Paolo 
II, continuando il costante insegnamento della 
Chiesa, ha più volte ribadito che quanti sono im­
pegnati direttamente nelle rappresentanze legi­
slative hanno il «preciso obbligo di opporsi» ad 
ogni legge che risulti un attentato alla vita 
umana. Per essi, come per ogni cattolico, vige 
l'impossibilità di partecipare a campagne di opi­
nione in favore di simili leggi né ad alcuno è con­
sentito dare ad esse il suo appoggio con il proprio 
voto''*. Ciò non impedisce, come ha insegnato 
Giovanni Paolo li nella Lettera Enciclica Evan- 
gelium vitae a proposito del caso in cui non fosse 
possibile scongiurare o abrogare completamente 
una legge abortista già in vigore o messa al voto, 
che «un parlamentare, la cui personale assoluta 
opposizione all’aborto fosse chiara e a tutti nota, 
potrebbe lecitamente offrire il proprio sostegno a

proposte mirate a limitare i danni di una tale 
legge e a diminuirne gli effetti negativi sul piano 
della cultura e della moralità pubblica»20.

In questo contesto, è necessario aggiungere 
che la coscienza cristiana ben formata non per­
mette a nessuno di favorire con il proprio voto 
l’attuazione di un programma politico o di una 
singola legge in cui i contenuti fondamentali della 
fede e della morale siano sovvertiti dalla presen­
tazione di proposte alternative o contrarie a tali 
contenuti. Poiché la fede costituisce come un'u­
nità inscindibile, non è logico l'isolamento di 
uno solo dei suoi contenuti a scapito della totalità 
della dottrina cattolica. L'impegno politico per 
un aspetto isolato della dottrina sociale della 
Chiesa non è sufficiente ad esaurire la responsa­
bilità per il bene comune. Né il cattolico può pen­
sare di delegare ad altri l’impegno che gli pro­
viene dal Vangelo di Gesù Cristo perché la verità 
sull'uomo e sul mondo possa essere annunciata e 
raggiunta.

Quando l’azione politica viene a confrontarsi 
con principi morali che non ammettono deroghe, 
eccezioni o compromesso alcuno, allora l’impe­
gno dei cattolici si fa più evidente e carico di re­
sponsabilità. Dinanzi a queste esigenze etiche 
fondamentali e irrinunciabili, infatti, i credenti 
devono sapere che è in gioco l'essenza dell’ordi­
ne morale, che riguarda il bene integrale della 
persona. È questo il caso delle leggi civili in ma­
teria di aborto e di eutanasia (da non confonder­
si con la rinuncia all’accanimento terapeutico, la 
quale è. anche moralmente, legittima), che devo­
no tutelare il diritto primario alla vita a partire dal 
suo concepimento fino al suo termine naturale. 
Allo stesso modo occorre ribadire il dovere di ri­
spettare e proteggere i diritti dell’embrione uma­
no. Analogamente, devono essere salvaguardate 
la tutela e la promozione della famiglia, fondata 
sul matrimonio monogamico tra persone di ses­
so diverso e protetta nella sua unità e stabilità, a 
fronte delle moderne leggi sul divorzio: ad essa 
non possono essere giuridicamente equiparate in 
alcun modo altre forme di convivenza, né queste 
possono ricevere in quanto tali un riconoscimen­
to legale. Così pure la garanzia della libertà di 
educazione ai genitori per i propri figli è un dirit­
to inalienabile, riconosciuto tra l'altro nelle Di­
chiarazioni intemazionali dei diritti umani. Alla 
stessa stregua, si deve pensare alla tutela sociale 
dei minori e alla liberazione delle vittime dalle

17 Cfr. tbid., 25.
tbid., 73.

'• Cfr. Giovanni Paolo II. Lett. Enc. Evangelium vitae. 73.
20 tbid.



Atti della Santa Sede 1609

moderne forme di schiavitù (si pensi, ad esem­
pio, alla droga e allo sfruttamento della prostitu­
zione). Non può essere esente da questo elenco il 
diritto alla libertà religiosa e io sviluppo per 
un’economia che sia al servizio della persona e 
del bene comune, nel rispetto della giustizia so­
ciale, del principio di solidarietà umana e di quel­
lo di sussidiarietà, secondo il quale «i diritti delle 
persone, delle famiglie e dei gruppi, e il loro 
esercizio devono essere riconosciuti»21. Come

non vedere, infine, in questa esemplificazione il 
grande tema della pace. Una visione irenica e 
ideologica tende, a volte, a secolarizzare il valo­
re della pace mentre, in altri casi, si cede a un 
sommario giudizio etico dimenticando la com­
plessità delle ragioni in questione. La pace è 
sempre «frutto della giustizia ed effetto della ca­
rità»22; esige il rifiuto radicale e assoluto della 
violenza e del terrorismo e richiede un impegno 
costante e vigile da parte di chi ha la responsabi-

III. PRINCIPI DELLA DOTTRINA CATTOLICA SU LAICITÀ E PLURALISMO

5. Di fronte a queste problematiche, se è leci­
to pensare all'utilizzo di una pluralità di metodo­
logie, che rispecchiano sensibilità e culture diffe­
renti, nessun fedele tuttavia può appellarsi al 
principio del pluralismo e dell’autonomia dei lai­
ci in politica, favorendo soluzioni che compro­
mettano o che attenuino la salvaguardia delle esi­
genze etiche fondamentali per il bene comune 
della società. Non si tratta di per sé di “valori 
confessionali”, poiché tali esigenze etiche sono 
radicate nell'essere umano e appartengono alla 
legge morale naturale. Esse non esigono in chi le 
difende la professione di fede cristiana, anche se 
la dottrina della Chiesa le conferma e le tutela 
sempre e dovunque come servizio disinteressato 
alla verità sull’uomo e al bene comune delle so­
cietà civili. D’altronde, non si può negare che la 
politica debba anche riferirsi a principi che sono 
dotati di valore assoluto proprio perché sono al 
servizio della dignità della persona e del vero 
progresso umano.

6. Il richiamo che spesso viene fatto in riferi­
mento alla ‘‘laicità" che dovrebbe guidare l’im­
pegno dei cattolici, richiede una chiarificazione 
non solo terminologica. La promozione secondo 
coscienza del bene comune della società politica 
nulla ha a che vedere con il “confessionalismo” o 
l’intolleranza religiosa. Per la dottrina morale 
cattolica la laicità intesa come autonomia della 
sfera civile e politica da quella religiosa ed ec­
clesiastica - ma non da quella morale - è un va­
lore acquisito e riconosciuto dalla Chiesa e ap­
partiene al patrimonio di civiltà che è stato 
raggiunto21. Giovanni Paolo II ha più volte messo

in guardia contro i pericoli derivanti da qualsiasi 
confusione tra la sfera religiosa e la sfera politi­
ca. «Assai delicate sono le situazioni in cui una 
norma specificamente religiosa diventa, o tende 
a diventare, legge dello Stato, senza che si tenga 
in debito conto la distinzione tra le competen­
ze della religione e quelle della società politica. 
Identificare la legge religiosa con quella civile 
può effettivamente soffocare la libertà religiosa 
e, persino, limitare o negare altri inalienabili di­
ritti umani»24. Tutti i fedeli sono ben consapevo­
li che gli atti specificamente religiosi (professio­
ne della fede, adempimento degli atti di culto e 
dei Sacramenti, dottrine teologiche, comunica­
zioni reciproche tra le autorità religiose e i fede­
li, ecc.) restano fuori dalle competenze dello 
Stato, il quale né deve intromettersi né può in 
modo alcuno esigerli o impedirli, salve esigenze 
fondate di ordine pubblico. Il riconoscimento dei 
diritti civili e politici e l’erogazione dei pubblici 
servizi non possono restare condizionati a con­
vinzioni o prestazioni di natura religiosa da parte 
dei cittadini.

Questione completamente diversa è il diritto- 
dovere dei cittadini cattolici, come di tutti gli 
altri cittadini, di cercare sinceramente la verità e 
di promuovere e difendere con mezzi leciti le ve­
rità morali riguardanti la vita sociale, la giustizia, 
la libertà, il rispetto della vita e degli altri diritti 
della persona. Il fatto che alcune di queste verità 
siano anche insegnate dalla Chiesa non diminui­
sce la legittimità civile e la “laicità” dell'impe­
gno di coloro che in esse si riconoscono, indi­
pendentemente dal ruolo che la ricerca razionale 
e la conferma procedente dalla fede abbiano

21 Cosi. past. Gaudium et spes, 75.
22 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2304.
21 Cfr. Cosi. past. Gaudium et spes, 76.
24 Giovanni Paolo II. Messaggio per la celebrazione della Giornata Mondiale della Pace 1991 : "Se vuoi la 

pace, rispetta la coscienza di ogni uomo", IV: AAS 83 (1991), 410-421.



1610 Atti della Santa Sede

svolto nel loro riconoscimento da parte di ogni 
singolo cittadino. La “laicità”, infatti, indica in 
primo luogo l’atteggiamento di chi rispetta le ve­
rità che scaturiscono dalla conoscenza naturale 
sull’uomo che vive in società, anche se tali verità 
siano nello stesso tempo insegnate da una reli­
gione specifica, poiché la verità è una. Sarebbe 
un errore confondere la giusta autonomia che i 
cattolici in politica debbono assumere con la ri­
vendicazione di un principio che prescinde dal­
l’insegnamento morale e sociale della Chiesa.

Con il suo intervento in questo ambito, il Ma­
gistero della Chiesa non vuole esercitare un po­
tere politico né eliminare la libertà d’opinione 
dei cattolici su questioni contingenti. Esso inten­
de invece - come è suo proprio compito - istrui­
re e illuminare la coscienza dei fedeli, soprattut­
to di quanti si dedicano all’impegno nella vita 
politica, perché il loro agire sia sempre al servi­
zio della promozione integrale della persona e 
del bene comune. L’insegnamento sociale della 
Chiesa non è un’intromissione nel governo dei 
singoli Paesi. Pone certamente un dovere morale 
di coerenza per i fedeli laici, interiore alla loro 
coscienza, che è unica e unitaria. «Nella loro esi­
stenza non possono esserci due vite parallele: da 
una parte, la vita cosiddetta “spirituale”, con i 
suoi valori e con le sue esigenze; e dall’altra, la 
vita cosiddetta “secolare”, ossia la vita di fami­
glia, di lavoro, dei rapporti sociali, dell’impegno 
politico e della cultura. Il tralcio, radicato nella 
vite che è Cristo, porta i suoi frutti in ogni setto­
re dell’attività e dell’esistenza. Infatti, tutti i vari 
campi della vita laicale rientrano nel disegno di 
Dio, che li vuole come “luogo storico” del rive­
larsi e del realizzarsi dell’amore di Gesù Cristo a 
gloria del Padre e a servizio dei fratelli. Ogni at­

tività, ogni situazione, ogni impegno concreto - 
come, ad esempio, la competenza e la solidarietà 
nel lavoro, l’amore e la dedizione nella famiglia 
e nell’educazione dei figli, il servizio sociale e 
politico, la proposta della verità nell’ambito della 
cultura - sono occasioni provvidenziali per un 
“continuo esercizio della fede, della speranza e 
della carità’’»25. Vivere ed agire politicamente in 
conformità alla propria coscienza non è un suc­
cube adagiarsi su posizioni estranee all'impegno 
politico o su una forma di confessionalismo, ma 
l’espressione con cui i cristiani offrono il loro 
coerente apporto perché attraverso la politica si 
instauri un ordinamento sociale più giusto e coe­
rente con la dignità della persona umana.

Nelle società democratiche tutte le proposte 
sono discusse e vagliate liberamente. Coloro che 
in nome del rispetto della coscienza individuale 
volessero vedere nel dovere morale dei cristiani 
di essere coerenti con la propria coscienza un 
segno per squalificarli politicamente, negando 
loro la legittimità di agire in politica coerente­
mente alle proprie convinzioni riguardanti il bene 
comune, incorrerebbero in una forma di intolle­
rante laicismo. In questa prospettiva, infatti, si 
vuole negare non solo ogni rilevanza politica e 
culturale della fede cristiana, ma perfino la stes­
sa possibilità di un’etica naturale. Se così fosse, 
si aprirebbe la strada ad un’anarchia morale che 
non potrebbe mai identificarsi con nessuna forma 
di legittimo pluralismo. La sopraffazione del più 
forte sul debole sarebbe la conseguenza ovvia di 
questa impostazione. La marginalizzazione del 
Cristianesimo, d'altronde, non potrebbe giovare 
al futuro progettuale di una società e alla concor­
dia tra i popoli, ed anzi insidierebbe gli stessi 
fondamenti spirituali e culturali della civiltà26.

IV. CONSIDERAZIONI SU ASPETTI PARTICOLARI

7. È avvenuto in recenti circostanze che, 
anche all'intemo di alcune associazioni o orga­
nizzazioni di ispirazione cattolica, siano emersi 
orientamenti a sostegno di forze e movimenti 
politici che su questioni etiche fondamentali 
hanno espresso posizioni contrarie all'insegna­
mento morale e sociale della Chiesa. Tali scelte e 
condivisioni, essendo in contraddizione con prin­
cipi basilari della coscienza cristiana, non sono

compatibili con l’appartenenza ad associazioni o 
organizzazioni che si definiscono cattoliche. 
Analogamente, è da rilevare che alcune Riviste e 
Periodici cattolici in certi Paesi hanno orientato i 
lettori in occasione di scelte politiche in maniera 
ambigua e incoerente, equivocando su) senso 
dell’autonomia dei cattolici in politica e senza te­
nere in considerazione i principi a cui si è fatto ri­
ferimento.

25 Esort. Ap. Christifideles laici. 59. La citazione interna è del Concilio Vaticano II. Decr. Apostolica/» ac- 
tuositatem. 4.

26 Cfr. Giovanni Paolo II. Discorso al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede: L'Osservatore 
Romano. 11 gennaio 2002.



Atti della Santa Sede 1611

La fede in Gesù Cristo che ha definito se stes­
so «la via, la verità e la vita» (Gv 14,6) chiede ai 
cristiani lo sforzo per inoltrarsi con maggior im­
pegno nella costruzione di una cultura che, ispi­
rata al Vangelo, riproponga il patrimonio di valo­
ri e contenuti della Tradizione cattolica. La 
necessità di presentare in termini culturali mo­
derni il frutto dell’eredità spirituale, intellettuale 
e morale del cattolicesimo appare oggi carico di 
un’urgenza non procrastinabile. anche per evita­
re il rischio di una diaspora culturale dei cattoli­
ci. Del resto lo spessore culturale raggiunto e la 
matura esperienza di impegno politico che i cat­
tolici in diversi Paesi hanno saputo sviluppare, 
specialmente nei decenni posteriori alla seconda 
guerra mondiale, non possono porli in alcun 
complesso di inferiorità nei confronti di altre 
proposte che la storia recente ha mostrato deboli 
o radicalmente fallimentari. E insufficiente e ri­
duttivo pensare che l'impegno sociale dei cattoli­
ci possa limitarsi a una semplice trasformazione 
delle strutture, perché se alla base non vi è una 
cultura in grado di accogliere, giustificare e pro­
gettare le istanze che derivano dalla fede e dalla 
morale, le trasformazioni poggeranno sempre su 
fragili fondamenta.

La fede non ha mai preteso di imbrigliare in 
un rigido schema i contenuti socio-politici, con­
sapevole che la dimensione storica in cui l’uomo 
vive impone di verificare la presenza di situazio­
ni non perfette e spesso rapidamente mutevoli. 
Sotto questo aspetto sono da respingere quelle 
posizioni politiche e quei comportamenti che si 
ispirano a una visione utopistica la quale, capo­
volgendo la tradizione della fede biblica in una 
specie di profetismo senza Dio, strumentalizza il 
messaggio religioso, indirizzando la coscienza 
verso una speranza solo terrena che annulla o ri­

dimensiona la tensione cristiana verso la vita 
eterna.

Nello stesso tempo, la Chiesa insegna che non 
esiste autentica libertà senza la verità. «Verità e 
libertà o si coniugano insieme o insieme misera­
mente periscono», ha scritto Giovanni Paolo II27. 
In una società dove la verità non viene prospetta­
ta e non si cerca di raggiungerla, viene debilitata 
anche ogni forma di esercizio autentico di libertà, 
aprendo la via ad un libertinismo e individuali­
smo, dannosi alla tutela del bene della persona e 
della società intera.

8. A questo proposito è bene ricordare una 
verità che non sempre oggi viene percepita o for­
mulata esattamente nell’opinione pubblica cor­
rente: il diritto alla libertà di coscienza e in spe­
cial modo alla libertà religiosa, proclamato dalla 
Dichiarazione Dignitatis humanae del Concilio 
Vaticano lì, si fonda sulla dignità ontologica 
della persona umana, e in nessun modo su di una 
inesistente uguaglianza tra le religioni e tra i si­
stemi culturali umani2’. In questa linea il Papa 
Paolo VI ha affermato che «il Concilio, in nessun 
modo, fonda questo diritto alla libertà religiosa 
sul fatto che tutte le religioni, e tutte le dottrine, 
anche erronee, avrebbero un valore più o meno 
uguale; lo fonda invece sulla dignità della perso­
na umana, la quale esige di non essere sottoposta 
a costrizioni esteriori che tendono ad opprimere 
la coscienza nella ricerca della vera religione e 
nell’adesione ad essa»”. L’affermazione della li­
bertà di coscienza e della libertà religiosa non 
contraddice quindi affatto la condanna dell’indif­
ferentismo e del relativismo religioso da parte 
della dottrina cattolica’", anzi con essa è piena­
mente coerente.

27 Giovanni Paolo II. Leti. Enc. Fides et ratio. 90: AAS 91 ( 1999), 5-88.
“ Cfr. Concilio Vaticano II. Dich. Dignitatis humanae. 1 : «Il Sacro Concilio anzitutto professa che Dio stes­

so ha fatto conoscere al genere umano la via, attraverso la quale gli uomini, servendolo, possono in Cristo diveni­
re salvi e beati. Crediamo che questa unica vera religione sussista nella Chiesa cattolica». Ciò non toglie che la 
Chiesa consideri con sincero rispetto le varie tradizioni religiose, anzi riconosce presenti in esse «elementi di ve­
rità e di bontà». Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium. 16; Dece Ad gentes, 11; Dich. Nostra aetate, 2; Giovanni Paolo 
II, Lett. Enc. Redemptoris missio, 55: AAS 83 (1991), 249-340; Congregazione per la Dottrina della Fede, 
Dich. Dominus tesus, 2. 8. 21: AAS 92 (2000). 742-765.

” Paolo VI. Discorso al Sacro Collegio e alla Prelatura Romana: Insegnamenti di Paolo VI. XIV (1976), 
1088-1089.

70 Cfr. Pio IX, Lett. Enc. Quanta cura: ASS 3 (1867), 162: Leone XIII. Lett. Enc. Immortale Dei: ASS 18 
(1885), 170-171; Pio XI, Lett. Enc. Quas primas: AAS 17 (1925). 604-605; Catechismo della Chiesa Cattolica. 
2108; Dich. Dominus lesus. 22.



1612 Atti della Santa Sede

V. CONCLUSIONE

9. Gli orientamenti contenuti nella presente 
Nota intendono illuminare uno dei più importan­
ti aspetti dell’unità di vita del cristiano: la coe­
renza tra fede e vita, tra Vangelo e cultura, ri­
chiamata dal Concilio Vaticano II. Esso esorta i 
fedeli a «compiere fedelmente i propri doveri ter­
reni, facendosi guidare dallo spirito del Vangelo. 
Sbagliano coloro che, sapendo che qui noi non 
abbiamo una cittadinanza stabile ma che cerchia­
mo quella futura, pensano di poter per questo tra­

scurare i propri doveri terreni, e non riflettono 
che invece proprio la fede li obbliga ancora di più 
a compierli, secondo la vocazione di ciascuno». 
Siano desiderosi i fedeli «di poter esplicare tutte 
le loro attività terrene, unificando gli sforzi 
umani, domestici, professionali, scientifici e tec­
nici in una sola sintesi vitale insieme con i beni 
religiosi, sotto la cui altissima direzione tutto 
viene coordinato a gloria di Dio»51.

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II nell’ Udienza del 21 novembre 2002 ha approvato la pre­
sente Nota, decisa nella Sessione Ordinaria di questa Congregazione, e ne ha ordinato la pubblica­
zione.

Roma, dalla sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 24 novembre 2002 - Solen­
nità di N. S. Gesù Cristo Re dell’ Universo.

* Joseph Card. Ratzinger 
Prefetto

* Tarcisio Bertone. S.D.B. 
Arcivescovo em. di Vercelli 

Segretario

51 Cost. past. Gaudium et spes, 43. Cfr. anche Esort. Ap. Christifideles laici, 59.



Atti della Santa Sede 1613

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER IL DIALOGO INTER RELIGIOSO

Messaggio per la fine del Ramadan

Cristiani e musulmani sulle vie della pace
In occasione della fine del Ramadan (’ldal-Fitr 1423 A.H./2002 A.D.), il Presidente del Pontificio 
Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso ha rivolto ai fedeli musulmani in seguente Messaggio, che 
pubblichiamo in traduzione italiana.

Cari amici musulmani!

1. E per me un piacere rivolgermi a voi in occasione di 'Id al-Fitr, che conclude il mese 
di Ramadan, per presentarvi i miei auguri più amichevoli, a nome del Pontificio Consiglio 
per il Dialogo Inter-Religioso e della Chiesa cattolica nel suo insieme.

Siamo lieti di ricevere sempre più risposte al nostro messaggio ed anche auguri in oc­
casione delle nostre feste, soprattutto per il Natale. Siamo ugualmente felici di costatare che, 
in vari luoghi, gli scambi tra cristiani e musulmani s’intensificano a livello locale.

2. Voi sapete, cari amici musulmani, quanto la questione della pace si ponga oggi al no­
stro mondo con un'urgenza tutta particolare. Le situazioni di guerra costituiscono una feri­
ta aperta nel cuore dell’umanità, soprattutto i conflitti che durano da più tempo, in Medio 
Oriente o in Africa o in Asia. In molti Paesi, i conflitti fanno numerose vittime innocenti, e 
portano le popolazioni a perdere la speranza che si possa pervenire ad una pace prossima 
sulla loro terra.

3. Le cause dei conflitti hanno spesso origine nel cuore degli uomini che si rifiutano di 
aprirsi a Dio. Un tale cuore è abitato dall ’egoismo, dal desiderio smodato del potere, del do­
minio e della ricchezza, e tutto ciò a detrimento dell’altro e senza alcuna attenzione al grido 
dell’affamato e dell’assetato di giustizia e di solidarietà. Se noi conosciamo bene le cause 
profonde delle guerre, dobbiamo cercare di esplorare soprattutto le vie della pace.

4. Come credenti nel Dio Unico, noi siamo consapevoli del nostro dovere di cercare di 
instaurare la pace. Cristiani e musulmani, crediamo che la pace sia prima di tutto un dono 
di Dio, ed è per questo che le nostre rispettive comunità pregano per la pace e sono sempre 
chiamate a farlo. Come sapete, il Papa Giovanni Paolo II ha invitato, il 24 gennaio 2002, dei 
rappresentanti di diverse religioni ad Assisi, la città di San Francesco, per pregare ed impe­
gnarsi a favore della pace nel mondo. Numerosi musulmani, provenienti da vari Paesi, hanno 
contribuito alla riuscita di questa giornata. E stato chiesto di non lasciar spegnere la fiamma 
della speranza, simboleggiata dalla lampada. Da parte sua, il nostro Consiglio sta cercando 
la maniera migliore di realizzare questo impegno.

5. Al fine di ottenere la pace e mantenerla, le religioni possono giocare un ruolo im­
portante che, più che mai ai nostri giorni, la società civile e i Governi degli Stati riconosco­
no loro. A questo riguardo, l’educazione è un ambito dove le religioni possono dare un con­
tributo particolare. Siamo infatti convinti che le vie della pace passino per l’educazione.



1614 Atti della Santa Sede

Grazie a quest’ultima, la persona è in grado di riconoscere la propria identità e quella del­
l’altro. La nostra identità sarà chiara senza essere messa in opposizione a quella dei nostri 
fratelli, come se l’umanità potesse essere costituita da partiti antagonisti. La pace è infatti 
inseparabile dal riguardo per l’uomo, nella verità e nella giustizia. L’educazione alla pace 
comporta ugualmente la conoscenza e l'accettazione delle diversità. Imparare a gestire le 
crisi - per non farle degenerare in conflitti - fa anche parte di questa educazione alla pace. 
Noi siamo lieti di vedere crescere, in numerosi Paesi, la collaborazione fra cristiani e mu­
sulmani in questo ambito, soprattutto per quanto riguarda una revisione obiettiva dei testi 
scolastici.

6. È in un momento per voi molto particolare, il tempo del Ramadan, in cui il digiuno, 
la preghiera e la solidarietà vi apportano una pace interiore, che condivido con voi queste ri­
flessioni sulle vie della pace. Vi auguro dunque questa pace, nei vostri cuori, nelle vostre fa­
miglie e nelle vostre patrie, e invoco su di voi la benedizione del Dio della Pace.

* Michael Louis Fitzgerald, M.Afr.
Arcivescovo tit. di Nepte

Presidente



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

50a Assemblea Generale (Collevalenza, 18-21 novembre 2002)

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

1. Venerati e cari Confratelli, ci ritroviamo ancora una volta a Collevalenza, presso que­
sta “Casa del Pellegrino”, per riprendere la serie delle nostre Assemblee autunnali, in cia­
scuna delle quali siamo soliti concentrare la nostra attenzione su una problematica di forte 
rilievo pastorale. Trascorreremo alcuni giorni di vita comune, che ci danno maggiori oppor­
tunità di pregare insieme e anche di avere quei contatti e dialoghi informali che rendono più 
concreta e familiare la nostra comunione.

Diciamo un grazie sincero alle Figlie e ai Figli dell'Amore Misericordioso, la cui ospi­
talità è sempre tanto cordiale e premurosa. Confidiamo nel sostegno della loro preghiera e a 
nostra volta li ricordiamo volentieri al Signore.

Salutiamo con deferente affetto il Nunzio Apostolico in Italia, Mons. Paolo Romeo, e lo 
ringraziamo di cuore per la sua presenza tra noi. Esprimiamo fraterna gratitudine al Vesco­
vo della Chiesa che ci ospita, Mons. Decio Lucio Grandoni, e gli assicuriamo la nostra pre­
ghiera, per lui e per il popolo affidato alla sua cura pastorale.

Siamo soliti riservare all'Assemblea di maggio la menzione dei cambiamenti che inter­
vengono nella composizione della nostra Conferenza. Permettetemi però di ricordare il 
Cardinale Carlo Maria Martini, che ha lasciato la sede di Milano dopo 22 anni di ministe­
ro assai significativo anche per tutta la Chiesa italiana, e di porgere al suo successore, il 
Cardinale Dionigi Tettamanzi, l’augurio più cordiale. E ben giusto, inoltre, esprimere par­
ticolare riconoscenza a Mons. Attilio Nicora, nominato Presidente dell’Amministrazione 
del Patrimonio della Sede Apostolica: egli lascia la nostra Conferenza dopo aver dato, con 
diuturno impegno, un contributo determinante alla nuova formulazione dei rapporti tra la 
Chiesa e la Repubblica Italiana ed alla realizzazione di quegli assetti giuridici e ammini­
strativi che si sono confermati quanto mai utili per il nostro impegno pastorale e servizio 
al Paese.

2. Il nostro pensiero, pieno di affetto e di gratitudine, va al Santo Padre, che ha da poco 
iniziato il XXV anno del suo Pontificato. I suoi Viaggi Apostolici a Toronto, per la Giorna­
ta Mondiale della Gioventù, in Guatemala e in Messico, e poi a Cracovia, hanno rappresen­
tato, non soltanto per i Paesi visitati, un messaggio davvero forte di fede in Gesù Cristo, rive­
latore della misericordia di Dio Padre, e quindi di conversione, di speranza e di fiducia.

1615



1616 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Il 16 ottobre, XXIV anniversario della sua elezione, Giovanni Paolo II ha pubblicato la 
Lettera Apostolica Rosarium Virginis Mariae, che ci aiuta a riscoprire il significato mariano 
e cristologico di questa preghiera, così radicata nella nostra tradizione, e a viverlo e proporlo 
come forma tanto semplice quanto autentica e feconda di contemplazione, con Maria, del 
volto del Signore. Nello stesso giorno il Papa ha proclamato l’“Anno del Rosario”, che «pro­
durrà certamente benefici frutti nel cuore di tutti, rinnoverà e intensificherà l’azione della gra­
zia del Grande Giubileo dell'Anno Duemila e diventerà sorgente di pace per il mondo» (Cate­
chesi del mercoledì 16 ottobre). Facciamo nostri, con gioia, questa decisione e questo invito, 
e chiediamo a tutti i figli delle nostre Chiese di metterli in pratica con fiducia e con amore.

Alcuni gesti assai significativi testimoniano l'affetto e la considerazione che l'Italia 
tutta nutre per il Santo Padre. Il 31 ottobre gli è stata infatti conferita la cittadinanza onora­
ria di Roma, mentre giovedì scorso. 14 novembre, ha avuto luogo la sua Visita al Parlamen­
to italiano: un evento di singolare portata, che conferma e ripropone, nel contesto dell'Italia 
di oggi, quel rapporto antico e profondo che tanto ha giovato, pur nelle complesse vicissitu­
dini della storia, sia alla nostra Nazione sia alla stessa Chiesa, come ha sottolineato il Santo 
Padre nel suo discorso, da tutti percepito come una grande luce e uno straordinario punto di 
riferimento per il cammino del popolo italiano.

Un’altra data che non può passare sotto silenzio è 1’11 ottobre, XL anniversario dell’a­
pertura del Concilio Vaticano IL Da allora ad oggi è profondamente cambiato il contesto cul­
turale e intemazionale, ed anche ecclesiale, ma questo Concilio rimane «l’evento chiave 
della nostra epoca», come ebbe a dire il Papa parlando al Clero romano il 14 febbraio 1991, 
che indica alla Chiesa le vie e i modi della sua presenza evangelizzatrice, e perciò promo­
trice di autentica umanità. Resta, in concreto, pienamente valido e attuale l’intento di fondo 
enunciato da Giovanni XXIII nel discorso di apertura, di approfondire e penetrare maggior­
mente la dottrina certa e immutabile, per essere in grado di presentarla in modo che rispon­
da alle esigenze del nostro tempo. A questo fine, in piena comunione col Santo Padre e con 
le nostre Chiese, vogliamo concordemente operare, invocando anzitutto la luce e la grazia 
dello Spirito Santo.

3. Cari Confratelli, il tema principale della nostra Assemblea può suonare, nella sua 
formulazione, alquanto insolito per un incontro di Vescovi: prenderemo infatti in esame 
quella che abbiamo chiamata la "questione antropologica”, alla luce dei rapporti tra le neu­
roscienze e la visione cristiana dell’uomo. Non intendiamo, evidentemente, improvvisarci 
degli esperti nelle discipline scientifiche, e però nemmeno ci accontentiamo di un pur neces­
sario aggiornamento su problematiche di crescente importanza per la comprensione che 
l’uomo ha di se stesso e quindi per la pastorale. Speriamo infatti di poter far emergere da 
questo comune impegno anche qualche orientamento e linea-guida circa il modo in cui i cre­
denti e la Chiesa possono porsi di fronte agli sviluppi delle scienze riguardanti l’uomo, con 
tutte le implicazioni che ne scaturiscono.

Ci aiuteranno con le loro competenze, in questa non facile impresa, il prof. Flavio Kel­
ler e mons. Pierangelo Sequeri, ai quali esprimiamo fin d’ora viva gratitudine. Ringraziamo 
di cuore anche tutti gli altri esperti che accompagneranno i lavori dei nostri gruppi di studio.

Per parte mia ho già richiamato l'attenzione sulla “questione antropologica” al Consi­
glio Permanente del gennaio scorso — facendo mia una riflessione proposta a noi Vescovi al 
Corso di aggiornamento sulla bioetica - e poi di nuovo nell’Assemblea di maggio, in rap­
porto all’annuncio di Gesù Cristo come unico Salvatore nell’attuale contesto culturale. Cer­
cherò dunque di non ripetermi, ma semmai di mettere ancor più in evidenza lo spessore e 
l’ampiezza dei problemi in gioco.

Vorrei anzitutto sottolineare il motivo per il quale la piena rivendicazione della centra­
lità del soggetto umano può essere definita “cristiana”. Lo faccio riprendendo un’afferma­
zione del filosofo e storico ebreo tedesco Karl Lowith, che risale al 1941 ma rimane vera-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1617

mente emblematica: «Il mondo storico in cui si è potuto formare il “pregiudizio” che chiun­
que abbia un volto umano possieda come tale la “dignità” e il “destino” di essere uomo, non 
è originariamente il mondo, oggi in riflusso, della semplice umanità, avente le sue origini 
nell’“uomo universale” e anche “terribile” del Rinascimento, ma il mondo del Cristianesi­
mo, in cui l’uomo ha ritrovato attraverso l’Uomo-Dio, Cristo, la sua posizione di fronte a sé 
e al prossimo» (Da Hegel a Nietzsche. La frattura rivoluzionaria nel pensiero del secolo 
XIX, p. 482). Questo riconoscimento del valore del “volto umano” va dunque detto “cristia­
no” anzitutto in senso storico, in quanto cioè formatosi e affermatosi nel "mondo del Cri­
stianesimo” e in virtù dell’evento centrale e fondante dell’annuncio cristiano, il farsi carne 
del Figlio di Dio.

Molto preciso e significativo è però anche il verbo “ha ritrovato”, che Lowith adopera 
per indicare il ruolo del Cristianesimo nell’affermarsi del valore del soggetto umano: in 
effetti, non si tratta di un valore creato dal Cristianesimo e attribuito all’uomo in maniera 
alla fine arbitraria, ma piuttosto di un valore che l’uomo "ritrova” e che il Cristianesimo ha 
reso manifesto, proprio perché esso, di per sé, appartiene all’uomo intrinsecamente: è la 
realtà, o verità, dell’uomo stesso.

Questo riconoscimento della dignità e del destino di chiunque abbia un volto umano non 
è mai stato del tutto incontestato e tranquillo, anche all’interno delle civiltà che hanno la loro 
matrice nel Cristianesimo. In proposito è però di nuovo assai pertinente la valutazione di 
Lowith (Ihid.): «Soltanto con l’affievolirsi del Cristianesimo è divenuta problematica anche 
l’umanità». Avvertiamo tutti come una simile diagnosi sembri trovare un riscontro e una 
conferma particolarmente rilevanti in ciò che sta accadendo in questi ultimi decenni.

L’impegno quotidiano per l’evangelizzazione e per una cultura e una prassi di vita che 
abbiano nel Signore Gesù Cristo il loro decisivo punto di riferimento costituisce pertanto 
anche il fondamentale contributo che possiamo dare, come credenti, a una civiltà che sappia 
di nuovo svilupparsi in chiave realmente umanistica. Del resto la “questione antropologica”, 
cioè l’interrogarsi intorno alla grande e sempre riproponentesi domanda “chi è l’uomo?”, è 
tale per sua natura da non poter essere affrontata in maniera “neutrale”, come se noi stessi 
non fossimo in gioco, con tutto il nostro vissuto, la storia da cui proveniamo e la rete dei 
rapporti col nostro prossimo, le aspirazioni e i timori che sono dentro di noi. Non è quindi 
una questione puramente intellettuale e conoscitiva, dalla quale rimanga estranea una serie 
di fattori morali ed esistenziali, che riguardano le nostre libere scelte e la nostra pratica di 
vita. Ciò tuttavia non significa in alcun modo che l’indagine intellettuale possa essere, in 
questo campo, meno rigorosa e meno protesa alla ricerca della verità oggettiva: al contrario, 
la portata decisiva della questione intorno all’uomo esige che la ricerca dell’intelligenza non 
si sottragga alle domande più profonde e radicali circa la nostra autentica realtà. Vi è dun­
que una chiara somiglianza tra la questione dell’uomo e la questione di Dio: entrambe hanno 
carattere globale, interpellano fino in fondo tutta la nostra vita, la nostra intelligenza e la 
nostra libertà.

In questa nostra Assemblea, dati i limiti del tempo a disposizione, abbiamo preferito 
concentrare l’attenzione sulla problematica specifica e assai attuale delle neuroscienze, in 
rapporto alla visione cristiana dell’uomo. E un argomento molto impegnativo intellettual­
mente, sia perché passa di qui una delle frontiere più calde della ricerca scientifica, sia per­
ché la stessa ricerca scientifica specialmente in questo campo si interseca con la riflessione 
e le opzioni filosofiche, nel duplice senso che da queste ultime gli uomini di scienza sono 
fortemente attirati e influenzati, mentre i filosofi sono a loro volta assai interessati e provo­
cati dai risultati delle ricerche scientifiche. Una più puntuale determinazione dei rapporti tra 
le forme di conoscenza scientifiche e filosofiche, e certamente anche teologiche, sembra 
quindi indispensabile per addentrarsi fruttuosamente in questa complessa materia.

E poi evidente la portata, continuamente crescente, delle possibilità pratiche aperte da 
queste scienze, per quanto riguarda la cura delle patologie ma anche, più ampiamente, le



1618 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

modificazioni dei nostri stati mentali, le condizioni del nostro vivere, scegliere, pensare e 
comunicare.

A un livello diverso, le tendenze, improprie ma di fatto largamente presenti, a ricavare 
dai risultati delle neuroscienze argomenti per ricondurre integralmente all’organo cerebrale 
la nostra intelligenza e libertà, e quindi per ridurre il soggetto umano a semplice parte della 
natura, rappresentano oggi una delle spinte più forti a far cadere - per riprendere le parole 
di Lowith - il “pregiudizio” che chiunque abbia un volto umano possieda come tale la 
“dignità” e il “destino” di essere uomo. Siamo ricondotti così a quell’orizzonte più ampio - 
che è poi quello concretamente esistente e determinante - nel quale il pensiero scientifico e 
filosofico interagisce con le scelte e i comportamenti personali, i fenomeni sociali, i proces­
si politici ed economici, le produzioni dell’arte e della comunicazione sociale, ma anche con 
la fede e la carità portate ad efficacia di vita, per usare l’espressione del Concilio Vaticano 
II (cfr. Gaudium et spes, 42): in questo orizzonte si decide, giorno per giorno, la questione 
del carattere umanistico della nostra civiltà.

4. Cari Confratelli, il fatto stesso di mettere al centro dell’attenzione nostra e delle 
nostre comunità la “questione antropologica”, che alla fine è sempre inseparabilmente que­
stione cristologica e teologica, fa fare un grande passo in avanti a quello che abbiamo chia­
mato il Progetto Culturale orientato in senso cristiano. Mi sembra di poter dire infatti che 
proprio intorno a questa questione il Progetto Culturale sta trovando una sua maggiore con­
cretezza e capacità di suscitare interesse e coinvolgimento. Del cammino del Progetto Cul­
turale ci riferirà in un’apposita comunicazione il nostro Segretario Generale.

Siamo inoltre da poco reduci dal Convegno Nazionale ‘‘Parabole mediatiche: fare cul­
tura nel tempo della comunicazione”, promosso dalla Commissione Episcopale per la cul­
tura e le comunicazioni sociali e organizzato dall’Ufficio per le comunicazioni sociali e dal 
Servizio per il Progetto Culturale. La qualità e quantità della partecipazione, il tenore delle 
analisi compiute e delle proposte avanzate, la voglia di fare dei presenti ci dicono che que­
sto Convegno può costituire veramente un punto di svolta, riguardo alle nostre capacità di 
presenza nel mondo della comunicazione.

In primo luogo, sembra ormai abbastanza diffusa, tra i nostri operatori pastorali, la con­
sapevolezza che i mezzi di comunicazione oggi, in certo senso, fanno cultura per il sempli­
ce fatto di esserci, incidono sulla formazione delle persone e sono diventati una componen­
te ordinaria e assai influente della vita sociale: perciò la stessa proposta cristiana e tutta la 
nostra pastorale non possono non fare i conti con essi. Parallelamente, pare attenuarsi quel­
l’atteggiamento autolesionistico - dove entrano in gioco un certo complesso di inferiorità e 
una debolezza del senso di appartenenza ecclesiale, che spesso lascia prevalere atteggia­
menti critici - a motivo del quale i mezzi di comunicazione di chiara matrice cattolica sono 
talvolta guardati con diffidenza, o comunque con minor fiducia, proprio all’interno delle 
nostre comunità. Di più, il Convegno ha permesso di constatare che si è formato, ed è già 
capillarmente presente sul territorio delle nostre Diocesi, un consistente numero di persone 
che operano direttamente o si impegnano come animatori negli ambiti della comunicazione 
e della cultura: da loro potranno venire l’impulso e le energie concrete per sviluppare un 
lavoro sistematico, pastorale e promozionale, che rafforzi la voce della Chiesa e faccia cre­
scere la sensibilità dei credenti su questo così importante terreno.

La comunicazione di Mons. Angelo Bagnasco riguardo alle iniziative in corso o in pro­
gramma per la promozione del quotidiano “Avvenire”, dopo l’audace e ben riuscito rinnova­
mento grafico ed editoriale che è stato realizzato, ci consentirà di avere un quadro più preciso 
delle prospettive attuali e delle nostre stesse possibilità di impegno, che evidentemente riguar­
dano tutto l’arco dei mezzi di comunicazione cristianamente ispirati, nazionali e locali.

L’attenzione del Convegno non si è comunque limitata alla presenza organizzata dei cat­
tolici negli ambiti della comunicazione e della cultura: è stata infatti presa in esame, nel suo



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1619

complesso, la situazione del mondo dei media come si presenta oggi in Italia, con le forti 
perplessità e preoccupazioni che essa non può non suscitare, soprattutto per quanto riguar­
da la visione della vita che viene prevalentemente proposta e l’influsso che ne consegue 
sulla tenuta morale delle famiglie e dell’intera società, in particolare sulla formazione dei 
bambini e ragazzi. L’insistenza sulla cultura dell’effimero, sul sesso fine a se stesso, sulla 
violenza e sulla “cronaca nera” sta tra l’altro generando una reazione di stanchezza e anche 
di rigetto, per cui sono largamente diffuse, e giungono spesso anche a noi, le richieste di un 
cambiamento di rotta, almeno parziale, che dia spazio ai valori etici, alle testimonianze ed 
esperienze positive della vita.

Entrano in gioco qui molteplici responsabilità, che vanno da quelle di coloro che ope­
rano direttamente nei media a quelle del mondo economico, delle forze politiche e delle Isti­
tuzioni. Ma anche i cosiddetti “utenti” possono e devono far sentire la loro voce ed eserci­
tare scelte quotidiane non necessariamente conformiste e rassegnate: a tal fine sono certa­
mente utili le forme associative e le rappresentanze pubbliche attraverso cui essi possono 
trovare espressione. Auspichiamo che le iniziative per migliorare la qualità dell’emittenza 
televisiva e la tutela dei minori annunciate anche al Convegno siano sollecitamente attuate 
e soprattutto possano rivelarsi più efficaci che nel passato.

L’attenzione al mondo della comunicazione non ci fa comunque dimenticare, cari Con­
fratelli, che fortunatamente non tutto è “virtuale”, che esiste quella che è stata chiamata una 
“riserva antropologica”, e direi anche etica, nelle persone, nelle famiglie, nel tessuto socia­
le, in virtù della quale il pur grande e pervasivo influsso dei media trova dei limiti, delle 
capacità di reazione e “metabolizzazione” e non è certo la causa unica e totalizzante delle 
convinzioni e dei comportamenti personali e sociali. Continuano dunque pienamente a sus­
sistere gli spazi di formazione e di educazione, le capacità di sostegno delle famiglie e di 
orientamento della cultura e del costume che appartengono da sempre al mondo dei rappor­
ti reali, in primo luogo diretti e personali, che si costruiscono nei luoghi in cui si nasce e si 
cresce, si studia e si lavora, si fa esperienza della vita. L’opera pastorale della Chiesa, che in 
Italia per lo più mantiene una buona capillarità e vicinanza alla gente, non deve pertanto rea­
lizzare la nuova e indispensabile apertura alle dimensioni e ai linguaggi della comunicazio­
ne sociale quasi come un’alternativa, o una sostituzione, rispetto al tessuto concreto della 
vita delle nostre comunità e dei rapporti formativi ed educativi, ma piuttosto come una loro 
quanto mai opportuna integrazione

5. Grandi motivi di preoccupazione sussistono attualmente a livello intemazionale. 1 
due terribili attacchi verificatisi in rapida successione a Bali in Indonesia il 12 ottobre - con 
enorme numero di vittime - e poi a Mosca il 23 dello stesso mese - con la tragica conclu­
sione seguita tre giorni dopo - stanno purtroppo a significare che il terrorismo non è affatto 
sconfitto, nonostante tutto l’impegno volto a prevenirlo e reprimerlo, e può colpire ovunque. 
Né possiamo dimenticare le violenze perpetrate contro i cristiani, come la strage compiuta 
il 25 settembre in Pakistan, a Karachi, nella sede di “Giustizia e pace”, ed anche il rapimento 
in Colombia del Vescovo Jorge Enrique Jiménez, Presidente del C.E.L.A.M., e di padre 
Desiderio Orjuela, ad opera dei guerriglieri delle Fare, sebbene la loro liberazione da parte 
dell’esercito sia avvenuta nel giro di pochi giorni.

Permane molto teso e pericoloso lo stato dei rapporti con l’Iraq: dopo la risoluzione del 
Consiglio di Sicurezza delle Nazioni Unite e la sua accettazione da parte irachena, le ispe­
zioni per garantire il disarmo di quel Paese sono assai prossime ad iniziare, ma saranno 
necessari, da parte di tutti, un atteggiamento di buona volontà e uno sforzo grande e since­
ro per evitare che la situazione precipiti, con conseguenze gravissime e assai probabilmen­
te non limitate al territorio iracheno.

Non ha tregua, inoltre, la perversa spirale di attentati e rappresaglie in Terra Santa e non 
cessa di aumentare il numero delle vittime: l’attesa delle elezioni che condiziona ormai le



1620 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

iniziative politiche in Israele, e anche tra i Palestinesi, rende per ora ancora più difficile l’u­
scita da questa tristissima situazione, che comunque non potrà avvenire se non sulla base del 
rispetto dei diritti di ciascuno dei due popoli ad avere una patria e a vivere nella sicurezza, 
mentre anche ai cristiani va garantita la possibilità di continuare a vivere in Terra Santa e di 
professarvi la propria fede.

Una grande ed urgente richiesta di aiuto viene oggi dalle popolazioni di larga parte del­
l’Africa, dove, a causa della siccità, la fame minaccia di sterminare milioni di persone. Una 
Nazione particolarmente bisognosa della nostra solidarietà continua poi ad essere l’Argen­
tina, dove la crisi economica diventa sempre più grave, con tragiche conseguenze che giun­
gono anche qui - sebbene su scala ben più ridotta - fino alla morte per fame.

Cari Confratelli, anche e specialmente in questo travagliato contesto suonano precise e 
lungimiranti le parole pronunciate dal Papa nel discorso al Parlamento Italiano: «11 nuovo 
secolo da poco iniziato porta con sé un crescente bisogno di concordia, di solidarietà e di 
pace tra le Nazioni: è questa infatti l’esigenza ineludibile di un mondo sempre più interdi­
pendente e tenuto insieme da una rete globale di scambi e di comunicazioni, in cui tuttavia 
spaventose disuguaglianze continuano a sussistere». Condividiamo di cuore, pertanto, anche 
le conseguenze che il Papa ricava da questa diagnosi, riguardo al ruolo delle religioni, «sti­
molate a far emergere tutto il loro potenziale di pace, orientando e quasi “convertendo” 
verso la reciproca comprensione le culture e le civiltà che da esse traggono ispirazione», e 
in particolare a proposito della peculiare attitudine e responsabilità che, a questo fine, appar­
tengono al Cristianesimo, e quindi all’Italia e alle altre Nazioni che hanno nella fede cri­
stiana la loro matrice storica.

Si colloca qui il ruolo che può esercitare un’Europa unita e consapevole delle sue radi­
ci e dei suoi autentici interessi. In questi ultimi mesi sembra verificarsi una positiva accele­
razione del cammino dell’Unione Europea, sia riguardo alla definizione dei suoi profili isti­
tuzionali sia in rapporto al suo allargamento ai Paesi dell’Europa Centrale e Orientale. E 
quindi particolarmente importante che l’Italia, e in essa i cattolici italiani, esprimano in ter­
mini concreti e dinamici la propria vocazione europea. Ciò richiede di operare perché l’Eu­
ropa unita abbia il suo più sicuro presidio nel riconoscimento del valore unico e irriducibi­
le della persona umana e valorizzi, senza forzate omologazioni, il patrimonio culturale e 
morale di ciascuno dei suoi popoli.

Anche sul versante economico, scelte e indirizzi non ripiegati sulla difesa degli interes­
si immediati, ma aperti a una più ampia solidarietà - in particolare ridimensionando quei 
sistemi di sussidi e dogane che tengono i prodotti dei Paesi poveri lontano dai nostri mercati 
- appaiono i più idonei ad assicurare all’Europa stessa maggiore dinamismo e nuove pro­
spettive di sviluppo.

6. Cari Confratelli, portando l’attenzione sulle vicende del nostro Paese, il pensiero 
va subito alle molte vittime, quasi tutte bambini, del terremoto che ha colpito il Molise, 
facendo crollare il 31 ottobre la scuola di San Giuliano. Questo dolore ha toccato nel 
profondo noi, come tutti gli italiani, per la giovanissima età dei defunti e per il luogo - una 
scuola - in cui sono periti. Esprimiamo alle famiglie di questi bambini, alla comunità di 
San Giuliano e al nostro fratello Vescovo Mons. Tommaso Valentinetti tutta la nostra vici­
nanza, nella preghiera e nella solidarietà. In questa come in altre purtroppo non infrequenti 
occasioni emerge con forza la necessità di un deciso miglioramento delle norme di pre­
venzione e soprattutto della loro effettiva applicazione. Nello stesso tempo siamo messi di 
fronte alla fragilità della condizione umana, che appartiene alla verità del nostro essere, 
terreno e spirituale, e ci rendiamo meglio conto della forza di riscatto e di salvezza che è 
racchiusa nella promessa della vita eterna. Chiediamo al Signore che ci siano risparmiati 
ulteriori lutti e sofferenze, nel Molise ma anche nella zona dell’Etna e nella provincia di 
Brescia.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1621

La situazione complessiva del Paese continua ad apparire non facile, per una serie di 
problemi che si pongono ciascuno con una obiettiva urgenza e che però è arduo affrontare 
simultaneamente. La legge finanziaria attualmente in discussione alla Camera è un po’ lo 
specchio di queste difficoltà, che riguardano certo l’economia ma che sono in larga parte il 
risultato di tendenze e di comportamenti, sociali, culturali e politici, ormai di lungo perio­
do. Prende corpo cioè il rischio di un declino del cosiddetto “sistema-Paese”, che certo non 
riguarda solo l’Italia ma che proprio per questo va affrontato con la più grande determina­
zione, mediante una progettualità non episodica e il più possibile condivisa, che faccia perno 
su scelte realmente innovative.

La crisi della FIAT, tuttora la maggiore industria italiana, assume in questo contesto un 
ancor più preoccupante significato ed è giustamente oggetto della più grande attenzione da 
parte dei Vescovi dei luoghi nei quali si trovano gli stabilimenti. La nostra prima sollecitu­
dine va naturalmente alla salvaguardia dell'occupazione, specialmente in Sicilia e in gene­
re nel Mezzogiorno, dove è più difficile trovare alternative di lavoro. Ma sappiamo bene che 
risposte davvero efficaci e durature a questo angoscioso problema possono venire soltanto 
da progetti industriali adeguati e seriamente perseguiti, oltre che dall’impegno convergente 
del Governo e delle forze sociali, specialmente per ridurre il più possibile i costi umani nel 
periodo acuto della crisi.

Nel suo discorso al Parlamento Italiano, il Papa ha invitato a «una convinta e meditata 
fiducia» e nello stesso tempo ad «incrementare la ... solidarietà e coesione interna» della 
nostra Nazione, sulla base di «una viva sensibilità per il bene comune», evitando il «rischio 
dell’alleanza fra democrazia e relativismo etico». In specie, ha chiesto ai responsabili poli­
tici e rappresentanti delle Istituzioni di dare, sul terreno di una sincera e leale solidarietà, «un 
esempio particolarmente importante ed efficace, tanto più significativo quanto più la dialet­
tica dei rapporti politici spinge invece ad evidenziare i contrasti». Sono queste, in effetti, le 
condizioni, non facili da realizzare ma fortemente avvertite e condivise dalla popolazione, 
per poter far fronte con speranze di successo alle attuali sfide.

Il Papa ha sottolineato con particolare energia come la crisi delle nascite costituisca una 
«grave minaccia che pesa sul futuro di questo Paese, condizionando già oggi la sua vita e le 
sue possibilità di sviluppo». Tutto ciò stimola, anzi «obbliga» la generalità dei cittadini «ad 
un impegno responsabile e convergente, per favorire una netta inversione di tendenza». Da 
parte nostra siamo chiamati a intensificare l’azione pastorale a favore della famiglia e del­
l’accoglienza della vita. «Ma sono grandi anche gli spazi per un'iniziativa politica che, man­
tenendo fermo il riconoscimento dei diritti della famiglia come società naturale fondata sul 
matrimonio, ... renda socialmente ed economicamente meno onerose la generazione e l’e­
ducazione dei figli».

Cari Confratelli, da molto tempo la nostra voce si unisce a quella del Santo Padre per 
mettere in guardia da questi pericoli e spingere nella giusta direzione. Vediamo pertanto con 
piacere che quella che il Papa ha chiamato «la cruda evidenza delle cifre» comincia a far 
breccia nel mondo della politica, dell’economia e della cultura, non ancora però, purtroppo, 
nelle scelte di vita della grande maggioranza della popolazione. Nella legge finanziaria, nel 
testo per ora approvato dalla Camera dei Deputati, sono previsti significativi interventi a 
favore delle giovani famiglie, in particolare per l’acquisto della prima casa, per il sostegno 
della natalità e per la creazione di asili nido nei luoghi di lavoro. Non c’è ancora però un 
disegno organico di riforma del sistema fiscale che faccia perno sulla famiglia e sul suo 
ruolo nella generazione ed educazione dei figli, come chiede da tempo, e con fondate ragio­
ni, il Forum delle associazioni familiari.

In direzione contraria alla promozione della famiglia e alla tutela della vita umana 
vanno senz’altro alcune recenti proposte o iniziative, come il tentativo di introdurre in Italia 
la pillola abortiva RU 486 e come la celebrazione, quanto mai ostentata e reclamizzata, di 
un “PACS” tra due uomini al Consolato di Francia a Roma.



1622 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Un'altra impegnativa e lungimirante considerazione contenuta nel discorso del Papa è 
quella per la quale «una Nazione sollecita del proprio futuro favorisce lo sviluppo della 
scuola in un sano clima di libertà, e non lesina gli sforzi per migliorarne la qualità, in stret­
ta connessione con le famiglie e con tutte le componenti sociali». E questo uno snodo vera­
mente centrale e determinante, che comprende evidentemente anche l’Università e la pro­
mozione della ricerca. In questo quadro è importante l'approvazione da parte del Senato del 
disegno di legge delega sul sistema d’istruzione, ma preoccupa molto la scarsità delle risor­
se disponibili. Se non è possibile, per i limiti del bilancio, iniziare subito il finanziamento 
della riforma, appare indispensabile quantomeno non ridurre gli stanziamenti ed accogliere 
le richieste più urgenti e indilazionabili, in questo settore-chiave.

Nel discorso del Papa spicca anche l'affermazione che «il carattere realmente umani­
stico di un corpo sociale si manifesta particolarmente nell’attenzione che esso riesce ad 
esprimere verso le sue membra più deboli». Alla luce di questo criterio, il Santo Padre ha 
chiesto forte solidarietà verso i disoccupati, numerosi soprattutto fra i giovani, e verso le 
tante persone e famiglie, italiane o immigrate, che sono afflitte da povertà antiche e nuove. 
Ha inoltre rinnovato, premettendo l’avvertenza di non compromettere «la necessaria tutela 
della sicurezza dei cittadini», la richiesta già avanzata durante il Grande Giubileo di «un 
segno di clemenza» verso i detenuti «mediante una riduzione della pena», considerate anche 
le condizioni di penoso sovraffollamento di molte carceri. Ci associamo di cuore a questa 
richiesta e ci atteniamo all’esempio del Papa anche nel non entrare in più specifiche deter­
minazioni circa le possibili modalità di una tale riduzione.

In materia di immigrazione, il numero, grande al di là delle attese, delle domande di 
regolarizzazione lascia prevedere l’uscita di moltissime persone da situazioni di clandesti­
nità e il loro ingresso nel mondo del lavoro regolare. Auspichiamo che le fasi ulteriori di 
questo processo, per vari aspetti complicato, siano attuate con sollecitudine e spirito costrut­
tivo da parte della pubblica amministrazione, mentre sarà, come sempre, grande e disinte­
ressata la nostra collaborazione, in vista di una effettiva e serena integrazione degli immi­
grati.

Il Social Forum svoltosi a Firenze ha visto una grandissima partecipazione, senza epi­
sodi di violenza: è questo, rispetto a esperienze precedenti, uno sviluppo assai significativo, 
anche se - quanto ai contenuti - alla valida e generosa intenzione di costruire un mondo più 
giusto e solidale si mescolano evidenti unilateralità e utopie in buona misura obsolete. L’i­
niziativa della Procura di Cosenza, sulla quale da parte nostra sarebbe avventato esprimersi- 
fa sorgere ora una situazione nuova che richiede da tutti forte senso di responsabilità. Rima­
ne importante in ogni caso favorire la maturazione dei propositi e dei convincimenti sinceri 
che animano tanti giovani, aiutandoli a respingere ogni tentazione di violenza: a questo fine 
si era svolto a Firenze, già il 21 e 22 settembre, un incontro promosso da molti organismi 
cattolici sul tema "La pace, condizione essenziale per lo sviluppo globale".

Da ultimo giunge la notizia della pesantissima condanna per omicidio inflitta dalla 
Corte di Appello di Perugia al Senatore Giulio Andreotti: a lui ritengo giusto e doveroso con­
fermare pubblicamente intatta stima personale, in questa triste circostanza.

Cari Confratelli, grazie per avermi ascoltato e per quel che vorrete osservare e propor­
re. Chiediamo allo Spirito Santo di illuminare i nostri pensieri e guidare le nostre delibera­
zioni. Maria Santissima, nostra dolce Madre, il suo sposo Giuseppe, gli Apostoli Pietro e 
Paolo e tutti i Santi e le Sante venerati nelle nostre Chiese intercedano per noi e per queste 
nostre giornate.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1623

2. COMUNICATO FINALE DEI LAVORI

1. Il messaggio di (ìiovanni Paolo II

In apertura dei lavori è stato letto il messaggio del Papa all’Assemblea dei Vescovi, nel 
quale è richiamata la centralità della questione dell’identità dell’uomo di fronte alle tenden­
ze che negano o dimenticano l’unicità della creatura umana fatta ad immagine di Dio. Per 
far fronte ai rischi di radicale manipolazione, ha ribadito il Pontefice, occorre aver chiara e 
salda la convinzione della dignità inviolabile della persona umana ed è proprio questa 
coscienza della dignità, che ci appartiene per natura, l’unico principio su cui possono esse­
re costruite una società e una civiltà realmente umanistiche. Da Giovanni Paolo II è, quindi, 
giunto l’incoraggiamento ad approfondire questi problemi fondamentali, in vista di un impe­
gno pastorale e culturale capace di coinvolgere tutte le energie dei cattolici italiani, in con­
tinuità con la scelta del Progetto Culturale orientato in senso cristiano impegnato a «dare un 
più forte e incisivo profilo culturale all’opera d’evangelizzazione».

Giovanni Paolo II ha espresso, inoltre, il suo apprezzamento per l’impegno che la Chie­
sa italiana sta riservando alla promozione di qualificate presenze nell’ambito della comuni­
cazione sociale, con particolare riferimento al quotidiano “Avvenire" e all’emittenza radio 
televisiva: strumenti questi che dovrebbero essere sempre più valorizzati dagli stessi catto­
lici «per una lettura e comprensione della realtà sociale il più possibile onesta e attenta agli 
autentici valori».

Con riferimento alla sua recente visita al Parlamento Italiano, il Papa, dopo aver riaf­
fermato il pieno rispetto della reciproca autonomia dello Stato italiano e della Chiesa Cat­
tolica, ha indicato alcune priorità: il riconoscimento del ruolo della famiglia, struttura por­
tante della vita sociale; l’attenzione alla scuola, anche nella prospettiva della progressiva 
attuazione della parità scolastica; il sostegno alle persone e alle famiglie segnate dalla 
povertà o minacciate dalla perdita del posto di lavoro. L’invito pressante di Giovanni Paolo 
II, condiviso dai Vescovi italiani, è che specialmente nei rappresentanti della politica e del­
l’economia, della cultura e della comunicazione «si rafforzino gli atteggiamenti di solida­
rietà e di responsabilità verso il bene comune della Nazione».

Un pensiero particolare è stato rivolto dal Pontefice alle vittime del terremoto in Moli­
se e alle famiglie provate dal dolore, alle quali ha espresso nuovamente la sua vicinanza.

Oltre a ricordare il ruolo che l’Italia e i cattolici italiani possono svolgere per salva­
guardare e promuovere la matrice cristiana della civiltà europea, Giovanni Paolo li ha 
espresso, infine, la sua preoccupazione per la pace e ha chiesto ai Vescovi di unirsi a lui nel­
l’invocazione di comprensione reciproca, di solidarietà e di riconciliazione fra le Nazioni di 
fronte al dilagare dell’odio e del terrorismo.

11 Cardinale Presidente, nella sua Prolusione, ha sottolineato la testimonianza illumi­
nante di Giovanni Paolo II che ancora una volta, nei suoi ultimi Viaggi Apostolici (Toronto, 
Guatemala, Messico e Cracovia) ha richiamato alla fede in Gesù Cristo, «rivelatore della 
misericordia di Dio Padre», con un forte invito alla conversione, alla speranza e alla fiducia. 
Con riferimento alla recente pubblicazione della Lettera Apostolica Rosarium Virginis 
Mariae (16 ottobre 2002), nel XXIV anniversario dell’elezione del Pontefice, i Vescovi 
hanno aderito all’iniziativa della proclamazione dell’Anno del Rosario per riscoprire il 
significato di questa preghiera, che gli stessi Presuli hanno recitato comunitariamente duran­
te i lavori assembleari.

2. La visione cristiana dell’uomo e le neuroscienze

Al centro dei lavori di quest'Assemblea straordinaria è stata posta la questione antro­
pologica, considerata alla luce dei rapporti tra le neuroscienze e la visione cristiana dell’uo-



1624 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

mo. Le relazioni del prof. Flavio Keller, professore di neurofisiologia presso la Libera Uni­
versità “Campus Bio-Medico” di Roma, e di mons. Pierangelo Sequeri, professore di Teo­
logia Fondamentale presso la Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, hanno costituito il 
punto di riferimento per la discussione e per i lavori di gruppo.

La relazione sulle problematiche scientifiche del prof. Keller ha evidenziato come il 
problema mente-corpo chiede l’ausilio di diversi approcci e implica il necessario apporto 
della filosofia, la sola in grado di saldare tra loro le singole discipline. Di là della divulga­
zione quasi sempre riduzionista e materialistica, il prof. Keller ha ribadito che la scienza, il 
cui fine rimane la conoscenza della verità, non muove i suoi passi da un pregiudizio mate­
rialistico e sembra confermare ampiamente, anche nella prospettiva della neurofisiologia, 
che l’identità dell’uomo non è il risultato di un determinismo genetico. Se è vero, infatti, che 
l’essere umano è “geneticamente programmato” per sviluppare un linguaggio basato su 
regole astratte, è altrettanto vero - ha affermato il prof. Keller - che non esiste “il gene del 
linguaggio”, come non esistono "il gene dell’intelligenza”, “il gene della memoria”. Occor­
re, quindi, avviare una più corretta informazione circa l’indeterminismo neuronaie, che 
lascia spazio alla libertà umana, allo spirito, alla fede, contro la pericolose riduzioni dell’i­
dentità umana finalizzate alla commercializzazione della ricerca scientifica. Lo studio del 
rapporto mente-corpo, in definitiva, suggerisce un no al riduzionismo, sia materialistico sia 
spiritualistico, in favore della riaffermazione dell’unicità dell’essere umano.

In continuità con queste riflessioni, la relazione del prof. Sequeri ha stigmatizzato una 
singolare gnosi contemporanea, quella che esalta le qualità materiali-somatiche della perfe­
zione dell’umano, a discapito di quelle spirituali-intellettive. Da qui l’indicazione a ricono­
scere che dietro il linguaggio dell’autorealizzazione si nasconde una visione dell’edifica­
zione e della qualità dell’umano «profondamente contigua con l’ingenuo orientamento nar­
cisistico del soggetto umano». Per liberarsi da questa riduzione deterministica e autorefe­
renziale, il prof. Sequeri indica la centralità dei legami di agape quale «vera e propria meta­
fisica dell’essere corporeo-spirituale che noi siamo» e invita a una riabilitazione teologica e 
spirituale del mistero dell’ascensione del Signore, quale riferimento per dare vigore alla 
“demoralizzazione” umanistica e spirituale dell’individuo occidentale post-secolarizzato: in 
Cristo, cioè, si compie stabilmente la verità più alta del divino e dell’umano. Tale riferi­
mento, sottolineava il Card. Presidente, «costituisce pertanto il fondamentale contributo che 
possiamo dare, come credenti, a una civiltà che sappia di nuovo svilupparsi in chiave real­
mente umanistica».

Dai gruppi di studio sono emerse alcune considerazioni significative, che il Card. Dio­
nigi Tettamanzi ha presentato con una sintesi organica all’Assemblea. Innanzi tutto la con­
sapevolezza che il luogo privilegiato di confronto della proposta cristiana con le neuro­
scienze, e più in generale con le scienze empiriche, non si pone solo a puro livello etico 
quanto primariamente a livello di antropologia. I Vescovi hanno ribadito così il ruolo cen­
trale della filosofia come luogo di riflessione critica a livello epistemologico e come apertu­
ra a una visione integrale del sapere, proponendo la cristologia quale orizzonte ermeneutico 
e come garanzia di una concezione non parziale dell’uomo. Tale elaborazione antropologi­
ca, sostengono i Vescovi, oltre a tenere aperto l’orizzonte integrale della verità dell’uomo, 
dovrà mostrarsi compatibile con le effettive acquisizioni della scienza empirica. C’è, poi, la 
questione della trasmissione del patrimonio culturale e delle convinzioni antropologiche 
basilari, necessarie alla fede, tenendo presente che questa esige un linguaggio nuovo in 
grado di dialogare con le scienze e con la mentalità diffusa. Da qui la necessità di favorire 
una capacità critica, attraverso un sapere più comprensivo e fondativo, e il recupero del nesso 
tra verità e libertà, che impegna a dare risposte autentiche grazie al moltiplicarsi di testimo­
ni credibili. In riferimento alla centralità della questione del corpo, appare ineludibile - 
affermano i Vescovi - un recupero della chiamata più radicale tipica dell’uomo: la chiamata 
ad entrare in rapporto con l’altro. Nessuna dimensione del corpo va dimenticata ma, grazie



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1625

all’antropologia cristiana, si tratta di ritrovare il centro unificante che dà pienezza di senso 
all’esistenza umana. Altro capitolo importante nel confronto con la modernità è il tema della 
libertà. Essa va ricompresa nella prospettiva dell’amore: la libertà umana, segnata dalla sto­
ricità, è continuamente chiamata a liberarsi da ogni riduzionismo che si oppone al dono di 
sé e al dono della presenza dell’altro e degli altri. In questo senso, la logica evangelica della 
sequela diventa paradigma per un processo educativo, che renderà possibile l’autorealizza­
zione, purificandola dalle riduzioni del narcisismo e dell'autosuffìcienza.

L’aver posto al centro del dibattito assembleare la questione antropologica ha determi­
nato anche una convergenza su alcune priorità, in continuità con gli Orientamenti pastorali 
per questo decennio: necessità di prestare maggiore attenzione a coloro che operano nel 
campo della ricerca e della divulgazione scientifica, quasi l'avvio di una “pastorale dell’in­
telligenza” (dialogo con gli uomini di scienza, presenza nei luoghi e nei circuiti della ricer­
ca scientifica, valorizzazione dei dati scientifici per meglio comprendere la stessa antropo­
logia cristiana); incoraggiamento ai giovani a guardare agli studi scientifici e alla ricerca 
come ambiti di particolare rilevanza per la testimonianza della fede; assunzione della for­
mula di dialogo e di ricerca proposta dal Progetto Culturale quale paradigma permanente per 
promuovere, anche in ambito locale, il confronto con esponenti del mondo scientifico; edu­
cazione dei credenti alla capacità di coniugare l’esperienza di fede con la necessità di dare 
ragione della speranza cristiana, utilizzando tutti gli strumenti che le scienze oggi mettono 
a disposizione dell’uomo.

3. Il cammino e le prospettive del Progetto Culturale cristianamente ispirato

L’Assemblea di Collevalenza è stata anche l’occasione per fare il punto sul cammino del 
Progetto Culturale a distanza ormai di otto anni da quando, nel settembre del 1994 a Mon- 
tecassino, il Card. Ruini ne avanzò per la prima volta la proposta al Consiglio Episcopale 
Permanente lì riunito. Sono state così descritte le iniziative promosse e si è fatta memoria 
dei percorsi effettivamente attuati; ma soprattutto si è tracciata una breve storia dei conte­
nuti e dei punti fermi concernenti la scelta fondamentale: la promozione del rapporto tra la 
fede e la cultura contemporanea.

Ne è emerso che obiettivo principale del Progetto Culturale era e rimane l'individuare e 
il riconoscere le sfide cruciali che la cultura pone oggi alla fede per farsi carico delle que­
stioni che concretamente pongono interrogativi al credente e per enucleare stili di vita cri­
stiana praticabili. L'esito del Progetto Culturale dovrà essere, pertanto, la proposta di un 
cammino quotidiano di traduzione del Vangelo nella vita per «dire in modo originale e plau­
sibile la nostra fede». In tal modo il Progetto si potrà inserire nel dinamismo della nuova 
evangelizzazione.

Partendo dalla centralità dell’evento Gesù Cristo, la riflessione del Progetto Culturale si 
è inizialmente incentrata su tre questioni (la libertà, l'interpretazione del reale, l’identità cri­
stiana nella storia) e ha trovato i suoi momenti di raccordo nei vari Forum, finalizzati a decli­
nare i problemi riguardanti il contesto storico e geografico e l’essenza dell’uomo in tali con­
testi. La stessa questione antropologica, oggetto di questa Assemblea, nasce da una doman­
da culturale sull’uomo che, oltre al rapporto mente-corpo, introduce un interrogativo altret­
tanto significativo sul rapporto tra natura e cultura.

Lo stile di lavoro che ha caratterizzato il Progetto Culturale è quello della realtà aperta: 
una pluralità di soggetti concorre a configurarlo, arricchendolo delle diverse identità e pro­
venienze. precisamente come vuole indicare l'immagine dell’agorà, della piazza, in cui la 
comunità è chiamata ad esercitare il discernimento sui processi culturali in atto, a sviluppa­
re forme nuove di iniziativa e di impegno, a sostenere i cristiani nel loro responsabile con­
tributo alla vita sociale. I percorsi scelti per quest’opera sono due e si precisano, senza divi­
dersi, sul versante della valenza culturale della pastorale ordinaria e sul versante dello stu-



1626 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

dio e della ricerca: il Forum - incontro annuale tra esperti di diverse discipline e Vescovi - 
si propone di far emergere il nesso tra elaborazione culturale e vita della Chiesa; il Cantie­
re, avviato nel febbraio del 2001, intende essere la modalità con cui, in stretta sintonia con 
i diversi referenti diocesani, ideare e realizzare iniziative che traducano la proposta del Pro­
getto nella realtà locale a partire dalla valorizzazione dell’esistente. Proprio con questo 
secondo registro del Progetto Culturale sta emergendo la sua vocazione specifica ad essere 
elemento di raccordo, rendendo possibile una collaborazione stretta e un coinvolgimento 
sempre più proficuo tra le diverse espressioni del mondo cattolico: aggregazioni laicali, 
mondo accademico, Centri culturali, diversi ambiti della pastorale.

In linea prospettica, infine, per superare le difficoltà ad entrare nella dinamica di que­
st’azione corale, si è chiesto di stabilire degli incontri nelle Diocesi per evidenziare il valo­
re aggiunto del Progetto all’interno dell’azione della Chiesa in rapporto alle problematiche 
culturali e pastorali e alle potenzialità concrete di un determinato territorio. È stata auspica­
ta, altresì, una maggiore sinergia tra le Diocesi e i Centri culturali della stessa Regione eccle­
siastica, nonché una adeguata presentazione del Progetto Culturale nei Seminari maggiori in 
maniera da aiutare i futuri sacerdoti ad essere consapevoli della valenza pastorale della 
coniugazione di fede e cultura, in sintonia con gli Orientamenti decennali dei Vescovi. Di 
rilievo la valorizzazione dei Centri culturali quali propulsori di attività che vanno dalla for­
mazione degli operatori all’assunzione di competenze in management culturale, dallo svi­
luppo di una strategia consortile alla crescita nella visibilità. Negli interventi in aula si è 
chiesto, inoltre, che vengano valorizzate maggiormente le realtà accademiche e il mondo 
scolastico, che molto di più si faccia per sostenere anche spiritualmente i giovani immersi 
nella ricerca scientifica e che si dia spazio a temi che riguardano la condizione della donna.

In definitiva, i Vescovi hanno confermato che il Progetto Culturale si inserisce piena­
mente nell’ottica della testimonianza e della missione; si muove nella linea del discernimen­
to e della creatività per essere di stimolo ad una comunità chiamata ad una “conversione cul­
turale” della pastorale; rappresenta uno strumento idoneo a dare spessore di pensiero alla 
fede vissuta e apertura al confronto e al dialogo con tutte le componenti vive di questo Paese.

4. Solidarietà e pace tra le Nazioni e i nodi cruciali del Paese

L’attenzione dei Vescovi all’orizzonte intemazionale è stata ampia e preoccupata e ha 
riguardato diversi fronti caldi: la persistente minaccia del terrorismo, in particolare gli attac­
chi a Bali, in Indonesia, e Mosca nel solo mese di ottobre; le violenze perpetrate contro i cri­
stiani in Pakistan e il rapimento, cui è seguita una provvidenziale sollecita liberazione, del 
Vescovo Jorge Enrique Jiménez, Presidente del CELAM, e di padre Desiderio Orjuela; la 
questione dell’Iraq, sospesa a un fragile equilibrio che potrebbe avere conseguenze funeste 
a livello intemazionale; gli attentati e le rappresaglie in Terra Santa che allontanano l’au­
spicata soluzione di rispetto reciproco e di pacifica convivenza tra Israeliani e Palestinesi. 
Non sono mancate espressioni di solidarietà per molte popolazioni dell’Africa, minacciate 
dalla fame e dalla siccità, e per l’Argentina, attanagliata da una crisi economica sempre più 
grave.

È stato ribadito il bisogno di concordia, di solidarietà e di pace fra le Nazioni, in piena 
sintonia con le affermazioni di Giovanni Paolo II rivolte al Parlamento Italiano, ed è stato 
richiamato il ruolo delle religioni «stimolate a far emergere tutto il loro potenziale di pace, 
orientando e quasi “convertendo” verso la reciproca comprensione le culture e le civiltà che 
da esse traggono ispirazione».

E stato pure confermato l’impegno dell’Italia per la costruzione di un’Europa unita, 
consapevole delle sue radici e dei suoi autentici interessi, a cui i cattolici italiani non devo­
no far mancare il loro apporto, nell’attuale fase di definizione dei profili istituzionali e del­
l’allargamento ai Paesi dell’Europa Centrale e Orientale. Si chiede in particolare che negli



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1627

orientamenti legislativi e nel progressivo cammino di unificazione, e anche lì dove si tratta­
no questioni economiche, sia sempre riconosciuto il valore unico della persona umana e sia 
valorizzato, senza forzate omologazioni e nella logica della più ampia solidarietà, il patri­
monio culturale e morale di ogni popolo.

I Vescovi hanno anche espresso profonda commozione e vicinanza alle popolazioni col­
pite dal terremoto in Molise e a coloro che sperimentano gravi disagi nella zona dell’Etna e 
a Brescia. Oltre a chiedere un miglioramento effettivo delle norme di prevenzione e soprat­
tutto la loro puntuale applicazione, il Cardinale Presidente ha confermato la disponibilità 
della Conferenza Episcopale Italiana a intervenire con ulteriori contributi economici per far 
fronte alle diverse emergenze. Nel corso dell’Assemblea, da parte dei Vescovi interessati, è 
stata data informazione circa il “Piano di prossimità” elaborato dal coordinamento interre­
gionale in sintonia con la Caritas nazionale; tale “Piano” intende valorizzare in maniera 
organica e razionale le molteplici presenze di solidarietà.

Particolare attenzione è stata dedicata anche alla grave crisi della FIAT e al problema 
drammatico della disoccupazione, specie nel Meridione. In sintonia con quanto già espres­
so dal Cardinale Presidente, i Vescovi seguono con preoccupazione questa vicenda allar­
mante, che va oltre l’ambito degli insediamenti industriali direttamente interessati, e auspi­
cano una migliore concertazione tra proprietà, azienda, sindacati e istituzioni governative 
affinché si possa giungere a soluzioni che limitino i danni e le conseguenze occupazionali.

I Vescovi, inoltre, hanno rinnovato un pressante invito ai responsabili politici e ai rap­
presentanti delle istituzioni affinché offrano, specialmente nel campo della solidarietà, una 
testimonianza di maggiore coesione a vantaggio del bene comune, con attenzione ad alcuni 
ambiti specifici già denunciati dallo stesso Pontefice. Destano vera preoccupazione peraltro 
taluni fatti, come la persistente e grave crisi delle nascite nel nostro Paese, il tentativo di 
introdurre anche in Italia la pillola abortiva RU 486 e l’enfatizzazione di un PACS stipulato 
a Roma tra persone dello stesso sesso presso il Consolato di un Paese straniero. E stato 
rimarcato il tema del riconoscimento della famiglia come società naturale fondata sul matri­
monio e si è esplicitamente richiesto un progetto globale di società in grado di sostenere il 
nucleo familiare, consentendogli di esercitare pienamente il suo ruolo educativo. In riferi­
mento alla priorità educativa, l'Assemblea ha espresso preoccupazione per la scarsità di 
risorse disponibili per le esigenze della scuola: si chiede che non siano ridotti gli stanzia­
menti e che ci si adoperi a migliorare la qualità dell’istruzione, in stretto collegamento con 
le famiglie e con tutte le componenti sociali.

Particolare eco ha avuto presso i Vescovi l’appello del Papa per «un segno di clemen­
za» verso i detenuti «mediante una riduzione della pena»: nel rispetto dei tempi e delle 
modalità, e con attenzione alla sicurezza dei cittadini, i Presuli invitano a non dimenticare 
questi fratelli.

Non sono mancate, inoltre, considerazioni sul fenomeno dell’immigrazione che, pur in 
presenza di una legge specifica, s’impone come problema da seguire attentamente e per il 
quale la comunità ecclesiale si rende disponibile a collaborare per una piena integrazione 
degli immigrati. A fronte delle manifestazioni di protesta e di riflessione sulla globalizza­
zione, come quelle attuate durante il Social Forum Europeo di Firenze, i Vescovi hanno riba­
dito la necessità di riprendere una reale educazione al sociale, in tutta la sua ampiezza, come 
parte di una catechesi che sappia coniugare il Vangelo con la giustizia, con il rispetto del 
creato, con l’autentica solidarietà.

5. Il ruolo dei media e le iniziative di promozione di "Avvenire”

A pochi giorni dalla chiusura del Convegno Nazionale "Parabole mediatiche: fare 
cultura nel tempo della comunicazione", in cui si è riscontrata una partecipazione ampia 
e qualificata di operatori dei diversi comparti mediali e di operatori pastorali della co-



1628 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

municazione e della cultura, i Vescovi hanno preso atto di una rinnovata e diversificata 
vivacità dei cattolici presenti nel mondo della comunicazione. Come nel Convegno era 
emersa la consapevolezza dell’incidenza dei media sui processi culturali, così anche nel­
l’Assemblea sono state espresse forti perplessità per il mondo dei media in generale, 
soprattutto per quanto riguarda la visione della vita proposta e l’influsso esercitato sulla 
tenuta morale delle famiglie e dell'intera società. Insieme alla richiesta di un cambiamen­
to di rotta che dia spazio ai valori etici, alle testimonianze ed esperienze di vita, i Vesco­
vi hanno auspicato una sistematica proposta formativa per i professionisti del settore, per 
gli educatori a diverso titolo, per gli utenti chiamati quotidianamente ad esercitare scelte 
non necessariamente conformiste e rassegnate. La rilevanza in ambito ecclesiale, di un 
consistente numero di persone che operano direttamente e che s’impegnano come anima­
tori negli ambiti della comunicazione e della cultura, ha rafforzato, inoltre, la convinzio­
ne di procedere a un miglior coordinamento e sinergia a livello nazionale, regionale e dio­
cesano, come anche di operare in modo sistematico e organico a livello pastorale perché 
la sensibilità dei credenti in questo ambito cresca sempre più e perché le iniziative siano 
qualificate e significative. A questo proposito è stata ritenuta strategica la valorizzazione 
di “operatori della comunicazione e della cultura’’ capaci di promuovere l’attenzione della 
comunità sul problema massmediale. di coordinare le attività di presenza e di diffusione 
dei media di ispirazione cristiana, di essere referenti delle strutture pastorali del settore, 
di costituirsi come antenne locali nei confronti delle redazioni cattoliche nazionali, di 
suscitare e favorire una “conversione culturale" nella pastorale ordinaria. Nel corso dei 
lavori, i Vescovi hanno confermato il loro impegno a valorizzare sempre più anche le 
nuove tecnologie. In particolare, oltre ad aver visionato la nuova versione del sito istitu­
zionale www.chiesacattolica.it, hanno aderito alla sperimentazione della rete riservata 
Intranet tra la C.E.I. e le Diocesi. Essa offrirà la possibilità di utilizzare un collegamento 
diretto e sicuro che consenta di accedere ad un ambiente comune nel quale usufruire di 
servizi informativi, strumenti operativi e di comunicazione avanzati, applicabili anche alla 
pastorale.

In questo contesto di riflessione sui media, è stata data comunicazione circa le iniziati­
ve di promozione del quotidiano "Avvenire". Ciò ha dato modo ai Vescovi di esprimere il 
loro convinto apprezzamento per il ruolo svolto dal quotidiano cattolico giudicando positi­
vamente lo sforzo di rilancio, che va oltre il rinnovamento della veste grafica. Il valore di 
“Avvenire”, concordano i Presuli, sta nella sua funzione di accompagnamento, nel vissuto 
concreto, delle coscienze credenti. Il cattolico italiano ha nel quotidiano un punto di riferi­
mento sicuro, «dove trova i parametri di giudizio più consoni alla sua visione della vita, dove 
recepisce in tempo reale una valutazione cristiana degli accadimenti, dove rintraccia i pro­
nunciamenti della Chiesa senza manipolazioni stravaganti o addirittura caricaturali, dove 
insomma può alimentare la sua mentalità di fede portata all’incontro, e talora all’urto, con 
la vicenda storica». Un modello di “mediazione culturalgiomalistica” che, come riconosco­
no gli stessi Vescovi, deve conquistare sempre nuovi abbonati e nuovi lettori per una mag­
giore solidità strutturale. Per raggiungere l’obiettivo concreto di superare, nei prossimi mesi, 
le centomila copie sono state avanzate diverse proposte: il giornale in prova, le Giornate di 
“Avvenire”, la creazione di “punti” parrocchiali della comunicazione e della cultura, le pagi­
ne diocesane, l’attenzione alle edicole, la campagna abbonamenti.

6. Il Convegno Ecclesiale del 2006 e il prossimo Convegno Nazionale sulle migrazioni

In vista del Convegno Ecclesiale Nazionale del 2006 è stato chiesto all’Assemblea di 
esprimere un parere sul tema e sulle modalità di partecipazione e di coinvolgimento della 
comunità ecclesiale. Dopo un ampio dibattito, i Vescovi hanno espresso il loro orientamen­
to per una formulazione del tema che collochi la comunicazione del Vangelo in proiezione

http://www.chiesacattolica.it


Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1629

sociale, con particolare riferimento alla educazione della coscienza credente e del suo influs­
so sull'ethos civile, intercettando la figura del cristiano laico sul versante della sua storica 
condizione di vita. Da molti, infine, è stato auspicato che nella fase di preparazione siano 
interpellati non solo i livelli rappresentativi delle Diocesi ma più capillarmente le realtà 
ecclesiali tutte. E stata demandata alla prossima riunione del Consiglio Episcopale Perma­
nente di gennaio una più puntuale determinazione del tema e delle modalità di partecipa­
zione. in vista della decisione finale che dovrà essere assunta dall’Assemblea Generale del 
maggio 2003.

Nel corso dei lavori è stato presentato ai Vescovi il programma definitivo del Convegno 
Nazionale sulle Migrazioni sul tema «“Tutte le genti verranno a te". La missione ad gentes 
nelle nostre terre», che si terrà a Castelgandolfo dal 25 al 28 febbraio 2003, a cura della 
Commissione Episcopale per l'evangelizzazione dei popoli e la cooperazione tra le Chiese, 
della Commissione Episcopale per la dottrina della fede, l’annuncio e la catechesi e della 
Commissione Episcopale per le migrazioni. Si tratta di un Convegno di chiara indole pasto­
rale, che intende affrontare la questione dell’evangelizzazione dei migranti nel nostro Paese. 
Nel cammino di preparazione al Convegno sono previsti nelle diverse Regioni Convegni che 
vedono l’attiva partecipazione dei tre Uffici (missionario, catechistico e delle migrazioni) 
per sensibilizzare ad una partecipazione ampia allo stesso Convegno, in modo da eviden­
ziare che il fenomeno migratorio sta diventando uno stimolo per rivedere e aggiornare aspet­
ti nodali della pastorale ordinaria.

7. Iniziative, determinazioni e delibere

In seguito a diverse richieste di chiarimenti e indicazioni circa la procedura da adottare 
nel caso che un fedele chieda di essere cancellato dal registro dei battezzati, sono stati espo­
sti ai Vescovi alcuni orientamenti che tengono conto delle "Disposizioni per la tutela del 
diritto alla buona fama e alla riservatezza” (decreto generale del 30 ottobre 1999) nel 
rispetto delle convinzioni religiose, che rientrano tra i dati cosiddetti “sensibili”. La proce­
dura prevede che all’istanza del richiedente, inoltrata al parroco della parrocchia dove è stato 
celebrato il Battesimo, debba seguire la comunicazione all'interessato dell’avvenuta anno­
tazione sul registro della volontà di non far più parte della Chiesa Cattolica (e non. quindi, 
della cancellazione dell'atto di Battesimo). Non si tratta pertanto di annullare il fatto del Bat­
tesimo. che resta indelebile. L’annotazione richiede una previa autorizzazione dell’Ordina­
rio del luogo. Tale annotazione, ovviamente, comporta per il richiedente una reale esclusio­
ne dalla vita sacramentale della Chiesa.

I Vescovi hanno approvato altresì una Delibera che consente il conseguimento del tito­
lo di qualificazione da parte di insegnanti di religione cattolica attualmente in servizio, pur­
ché abbiano espletato almeno dieci anni di servizio con congruo orario di insegnamento, 
vale a dire almeno la metà delle ore di pieno servizio previste dai diversi ordini e gradi di 
scuola. La Delibera consente di regolarizzare la posizione di alcuni docenti, che, pur privi 
del titolo di qualificazione previsto, in questi anni sono stati reclutati al fine di garantire l’in­
segnamento della religione cattolica in tutte le scuole. Si provvederà a fissare per costoro 
un’apposita sessione di esami, secondo precise indicazioni che verranno date agli Istituti di 
Scienze Religiose. Con questa Delibera si intende offrire una opportunità di regolarizzazio­
ne per docenti che con ogni probabilità hanno esercitato con profitto l'attività di docenza per 
oltre dieci anni.

Sono state, infine, approvate la traduzione del terzo capitolo del Rito del Matrimonio, 
“editio typica altera”; quella relativa alla Institutio generalis Missalis Romani, “editio typi­
ca tertia”; e la traduzione dei formulari della Messa e della Liturgia delle Ore di talune 
memorie liturgiche inserite recentemente nel calendario della Chiesa universale. I testi ver­
ranno ora inviati alla Santa Sede per la debita “recognitio”.



1630 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

8. Adempimenti statutari e nomine

Nel corso dell’Assemblea, i Vescovi hanno eletto:
- S.E. Mons. Italo Castellani, Vescovo di Faenza-Modigliana, Presidente della Com­

missione Episcopale per il Clero e la vita consacrata;
- S.E. Mons. Domenico Calcagno, Vescovo di Savona-Noli, membro del Consiglio per 

gli Affari economici della C.E.I.
Mercoledì 20 novembre si è riunito, in sessione straordinaria, il Consiglio Episcopale 

Permanente che ha proceduto alla seguenti nomine:
- S.E. Mons. Francesco Coccopalmerio, Vescovo Ausiliare di Milano, Presidente del 

Consiglio per gli Affari giuridici;
- S.E. Mons. Agostino Vallini, Vescovo di Albano. Presidente del Comitato per gli enti 

e i beni ecclesiastici e per la promozione del sostegno economico alla Chiesa;
- S.E. Mons. Filippo Iannone. Vescovo Ausiliare di Napoli, membro del Consiglio per 

gli Affari giuridici;
- S.E. Mons. Giuseppe Merisi. Vescovo Ausiliare di Milano, delegato della C.E.I. pres­

so la Commissione degli Episcopati della Comunità Europea (COMECE).
La Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana, nella riunione del 18 novembre 

2002, ha nominato:
- il Consiglio di amministrazione della Fondazione “Santi Francesco d’Assisi e Cate­

rina da Siena”: Presidente: S.E. Mons. Giuseppe Betori, Segretario Generale della C.E.I.; 
membri: S.E. Mons. Vincenzo Apicella, Vescovo Ausiliare di Roma; S.E. Mons. Maurizio 
Galli, Vescovo di Fidenza; S.E. Mons. Domenico Padovano. Vescovo di Conversano-Mono­
poli; don Giampietro Fasani, economo della C.E.I.;

- S.E. Mons. Fernando Charrier, Vescovo di Alessandria, Presidente della Fondazione 
“Giustizia e solidarietà”; don Giampietro Fasani, economo della C.E.I., e il dott. Alessandro 
Alavicevich, della Diocesi di Roma, revisori dei conti della medesima Fondazione.

Roma, 27 novembre 2002



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1631

DELIBERA CIRCA IL CONSEGUIMENTO
DEL TITOLO DI QUALIFICAZIONE 
DA PARTE DI TALUNI INSEGNANTI

DI RELIGIONE CATTOLICA
Taluni insegnanti, che svolgono da tempo l’attività di docenza, pur essendo privi dei titoli eccle­
siastici di qualificazione professionale, di cui al punto 4, comma 3 dell’/ntesa sottoscritta il 14 
dicembre 1985 e successive modificazioni, non potrebbero partecipare al primo concorso per 
l’immissione in ruolo proprio per il mancato possesso del titolo di qualificazione. Al fine di elimi­
nare questo impedimento è stato ipotizzato un percorso preferenziale che consenta ai docenti 
che si trovano nella condizione accennata di conseguire in tempi brevi il titolo di qualificazione 
richiesto dalla normativa vigente; e ciò per partecipare al primo concorso, secondo quanto previ­
sto dal disegno di legge sullo stato giuridico degli insegnanti di religione cattolica.
Considerato che i titoli di qualificazione attengono alla competenza della Santa Sede, sia per il 
profilo pattizio, che per quello strettamente canonico connesso con il disposto del can. 804 § 1 del 
Codice di Diritto Canonico, il Card. Camillo Ruini ha richiesto preliminarmente l’autorizzazione 
a procedere alla Segreteria di Stato con lettera del 25 ottobre 2002, prot. n. 1092/02. La Segrete­
ria di Stato, in data 12 novembre 2002 (Prot. 8723/02/RS), ha comunicato che il Santo Padre aveva 
accordato l’autorizzazione richiesta.
La 50“ Assemblea Generale della C.E.I. ha quindi discusso e approvato con la prescritta maggio­
ranza dei due terzi dei membri aventi diritto a voto deliberativo (pari a voti 176) la relativa Deli­
bera. Il risultato della votazione è stato il seguente: votanti 185: schede valide 185; schede bian­
che: 3; schede nulle: 0, placet : 177, non placet : 5.
La Delibera entra in vigore attraverso la promulgazione della medesima; infatti l’autorizzazione 
specifica del Sommo Pontefice esime dal richiedere ai competenti organi della Santa Sede la reco­
gnitio prevista ordinariamente in queste circostanze.
Spetterà successivamente al Comitato C.E.I. per gli Istituti di Scienze Religiose determinare gli 
indirizzi in base ai quali predisporre le prove della sessione speciale di esami.

PROMULGAZIONE DELLA DELIBERA

Conferenza Episcopale Italiana

Prot. N. 1197/02

DECRETO

La Conferenza Episcopale Italiana, nella 509 Assemblea Generale del 18-21 novembre 
2002, ha esaminato e approvato con la prescritta maggioranza dei due terzi la Delibera con­
cernente l’effettuazione di una sessione speciale per il conseguimento del titolo di qualifi­
cazione da parte di insegnanti di religione cattolica in possesso dei requisiti e alle condi­
zioni previste nel testo della Delibera medesima.



1632 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Con il presente decreto, nella mia qualità di Presidente della Conferenza Episcopale Ita­
liana, per mandato della medesima Assemblea Generale, avendo ottenuto dalla Segreteria di 
Stato, con lettera n. 8723/02/RS del 12 novembre 2002, l’autorizzazione a deliberare in 
merito, a norma del can. 455 §3 del Codice di Diritto Canonico, ai sensi dell'art. 27, lett./) 
dello Statuto e dell’art. 72 del Regolamento della C.E.I., promulgo la Delibera annessa al 
presente decreto, stabilendo che tale promulgazione sia fatta attraverso la pubblicazione nel 
“Notiziario della Conferenza Episcopale Italiana”.

La Delibera, a norma dell’art. 16 §3 dello Statuto della C.E.I.. diventerà esecutiva un 
mese dopo la pubblicazione.

Roma, 25 novembre 2002

Camillo Card. Ruini
Vicario di Sua Santità per la Diocesi di Roma 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

* Giuseppe Betori
Vescovo tit. di Falerone 

Segretario Generale

TESTO DELLA DELIBERA

La 50- Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana

VISTI gli impegni sottoscritti nelT/nresa tra Autorità scolastica e Conferenza Episcopale 
Italiana per 1’insegnamento della religione cattolica nelle scuole pubbliche in data 14 
dicembre 1985, con successive modifiche e integrazioni in data 13 giugno 1990, circa i tito­
li di qualificazione professionale degli insegnanti di religione cattolica nelle scuole pubbli­
che di ogni ordine e grado;

CONSIDERATO che a tutt’oggi alcuni insegnanti di religione cattolica in servizio non 
hanno conseguito i titoli di cui al punto 4, comma 3, dell'/utoa;

INTENDENDO regolarizzare in modo definitivo e nello spirito deWIntesa la situazione 
degli insegnanti non provvisti di valido titolo di qualificazione;

VISTO il can. 804 §1 del Codice di Diritto Canonico:

AI SENSI del can. 455 del Codice di Diritto Canonico e dell’art. 16 dello Statuto della 
C.E.I.,



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1633

approva
la seguente Delibera

§ 1. Gli insegnanti di religione cattolica in servizio nell’anno scolastico 2002/2003 nella 
scuola italiana di ogni ordine e grado, privi di un titolo di qualificazione di cui al punto 4, 
comma 3, dell'Inesa del 14 dicembre 1985, sono ammessi al conseguimento del titolo di 
qualificazione alle seguenti condizioni:

a. siano in possesso di un diploma di laurea valido nell’ordinamento italiano;
b. abbiano esercitato per almeno dieci anni l’insegnamento di religione catto­

lica, con un orario complessivo di almeno dodici ore settimanali nelle scuole materne ed ele­
mentari o di almeno nove ore settimanali nelle scuole secondarie di primo o di secondo 
grado;

c. superino la prova d’esame di cui al § 2.

§2. Gli Istituti di Scienze Religiose riconosciuti dalla Conferenza Episcopale Italiana 
attivano, entro sei mesi dalla promulgazione della presente Delibera, una sessione straordi­
naria di esame consistente in una prova articolata in due momenti, concernente temi indica­
ti dal Consiglio di Istituto, secondo gli indirizzi del “Comitato per gli Istituti di Scienze 
Religiose’’ della Conferenza Episcopale Italiana:

- un esame scritto su tematiche di carattere interdisciplinare;
- un esame orale su tematiche afferenti in particolare le discipline teologiche.

§3. Agli allievi che abbiano superato le prove di cui al comma precedente viene confe­
rito il “Diploma in Scienze religiose” di cui al punto 4, comma 3, lettera d. dell’Intesa.



1634 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

COMMISSIONE EPISCOPALE 
PER LE MIGRAZIONI

Messaggio per la Giornata Nazionale delle Migrazioni

«Accoglietevi come Cristo ha accolto voi» (Rm 15,7)

Anche quest’anno la Giornata Nazionale delle Migrazioni ci porta nel cuore del miste­
ro cristiano. 11 logo infatti è preso da quella parte della Lettera ai Romani che viene sotto il 
titolo “Seguire l'esempio di Cristo" e costituisce conclusione e sintesi della sezione esorta­
tiva di tutta la Lettera: un’esortazione dunque, forte come un imperativo categorico, all’ac­
coglienza verso tutti, anche verso il migrante.

Il credente non ignora i complessi e talora scabrosi aspetti che le migrazioni presenta­
no, quelli sociali, antropologici, culturali, economici e politici, cui vanno aggiunti o piutto­
sto premessi anche quelli etici; ma al vertice di tutto, quale criterio ultimo di discernimen­
to, di orientamento e di prassi sta il valore supremo dell’accoglienza. Questa ha già un alto 
significato morale e tanto colorito umano, ma per il cristiano va collocata nella luce esal­
tante che irradia da Cristo, a Lui riconduce, con Lui identifica ogni uomo e a titolo partico­
lare lo straniero. Già la Giornata Nazionale dello scorso anno, con la provocatoria domanda 
“Dovè tuo fratello?", rinviava direttamente a Cristo "Primogenito fra tanti fratelli", e solo 
di sfuggita richiamava la figura truce di Caino. E il motto della Giornata dell’anno prece­
dente: «Non stranieri né ospiti, ma concittadini e familiari di Dio» (Ef 2,19) portava come 
quest’anno ad alta quota.

Tuttavia questa Parola di Dio è «viva, efficace e penetrante», che scruta le profondità 
«dell’anima e dello spirito» (Eb 4.12), fa tanta luce anche nella concretezza della vita quo­
tidiana. Lo si può chiaramente rilevare dal contesto in cui è collocata (Rm 15.7) l'esortazio­
ne all’accoglienza. Questa infatti, nei versetti che precedono e seguono, ci viene presentata 
nei suoi tratti più salienti:

- Accoglienza “cristiana" e profonda che parte dal cuore: «Dio ... vi conceda di 
avere gli uni verso gli altri gli stessi sentimenti ad esempio di Cristo» (v. 5).

- Accoglienza generosa e gratuita, non interessata e possessiva: «Cristo non cercò 
di piacere a se stesso ... si è fatto servitore» (vv. 3 e 8).

- Accoglienza benefica ed edificante: «Ciascuno di noi cerchi di compiacere il 
prossimo nel bene, per edificarlo» (v. 2).

- Accoglienza doverosa verso i più deboli: «Noi che siamo i forti abbiamo il dove­
re di sopportare l'infermità dei deboli, senza compiacere noi stessi» (v. 1)

- Accoglienza che è memoria, perché «tutto ciò che è stato scritto prima di noi, 0 
stato scritto per nostra istruzione» (v. 4); anche il ritornello ricorrente nell’A.T.: «Ti ricof' 
derai che sei stato schiavo nel paese d’Egitto, perciò il forestiero dimorante tra di voi lo trat­
terete come colui che è nato fra di voi» (Dt 24,22; Lv 19,34).

- Accoglienza ecclesiale con forte carica missionaria. Le varie citazioni, del tip0 
«Rallegratevi, o nazioni, insieme al suo popolo» (che seguono al versetto 7), richiamano 
quasi alla lettera il grande Convegno ecclesiale del febbraio prossimo «Tutte le genti ver­
ranno a te» (Ap 15,4) sulla dimensione evangelizzatrice delle migrazioni. Non si metta però



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1635

in secondo ordine la dimensione ecumenica, particolarmente oggi che vediamo i più grossi 
flussi migratori provenire dall’Europa dell’Est e tanto meno la dimensione “cattolica” nel 
senso che l’accoglienza, la vera accoglienza, dei migranti è manifestazione molto visibile e 
persuasiva della cattolicità della Chiesa.

Nella Giornata Nazionale delle Migrazioni la Chiesa in Italia aiuta ad aprire il nostro 
cuore a tutta la gente coinvolta nella mobilità umana e cioè anche ai milioni di italiani che 
vivono nel mondo; ai Rom e Sinti, ai fieranti e circensi, ai marittimi e aeroportuali. Un 
mondo variegato, conosciuto per lo più per sentito dire, ma al quale il cristiano deve avvici­
narsi con l’amore del fratello, pronto all’accoglienza sull’esempio di Cristo.

Utopia? Certo il semplice appello all'accoglienza, per quanto altamente ispirato, non dà 
automatica concreta risposta a quanto ci assilla giorno per giorno, ad esempio alla diffusa 
paura e insicurezza tra la gente, al doveroso rispetto della legalità, alla salvaguardia della 
nostra identità, al diritto dello Stato di gestire una effettiva politica migratoria. Ma lo spiri­
to autenticamente cristiano di accoglienza dà stile e coraggio nell’affrontare questi ed altri 
ardui problemi, dà soprattutto incrollabile certezza che «il Dio della speranza» (v. 13), come 
lo chiama S. Paolo a conclusione del brano citato, sta dalla nostra parte.

La Commissione Episcopale 
per le Migrazioni





Atti del Cardinale Arcivescovo

ASSEGNAZIONE DELLE SOMME 
PROVENIENTI DALL'8 PER MILLE DELL’IRPEF 

PER L’ESERCIZIO 2002

PREMESSO che la Conferenza Episcopale Italiana ha provveduto a trasmettere le somme 
derivanti dall’8 per mille dell’IRPEF destinate all’Arcidiocesi di Torino per l’esercizio 
2002:

TENUTO CONTO della specifica Determinazione approvata dalla XLV Assemblea Gene­
rale della Conferenza Episcopale Italiana (Collevalenza, 9-12 novembre 1998), promulgata 
in data 18 novembre 1998 con decreto del Cardinale Presidente:

VISTA la proposta dell’Economo diocesano:

SENTITO il parere del Collegio dei Consultori e del Consiglio Diocesano per gli affari eco­
nomici, nonché dell’Incaricato diocesano per la promozione del sostegno economico alla 
Chiesa cattolica e, per quanto di competenza, del Direttore della Caritas diocesana:

CON IL PRESENTE DECRETO

DISPONGO

CHE LE SOMME PROVENIENTI DALL'8 PER MILLE DELL’IRPEF 
EX ART. 47 DELLA LEGGE 222/1985 

RICEVUTE NELL’ANNO 2002
DALLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

SIANO COSÌ ASSEGNATE:

I. PER ESIGENZE DI CULTO E PASTORALE

a) Contributo ricevuto dalla C.E.I. nel 2002 3.047.213,28
Totale parziale 3.047.213,28

o) Interessi maturati sui depositi bancari 
e sugli investimenti: al 30 settembre 2001 12.377,95

1637



Atti del Cardinale Arcivescovo1638

al 31 dicembre 2001 
al 31 marzo 2002

45.938.79
17.458,82
5,189,00

80.964.56
al 30 giugno 2002

Totale parziale

c) Fondo diocesano di garanzia 
relativo agli esercizi precedenti

Totale parziale
761.429.33

761.429.33

d) Somme impegnate per iniziative pluriennali 
negli esercizi precedenti

Totale parziale
—

—

e) Somme assegnate nell'esercizio 2001 
e non erogate al 31 marzo 2002

Totale parziale
126.722.51

126.722.51

a) TOTALE DELLE SOMME DA ASSEGNARE PER L'ANNO 2002 4.016.329.6«

A. Esercizio di culto:
1. Nuovi complessi parrocchiali
2. Conservazione o restauro di edifici di culto già esistenti 

o di altri beni culturali ecclesiastici
3. Arredi sacri delle nuove parrocchie
4. Sussidi liturgici
5. Studio, formazione e rinnovamento 

delle forme di pietà popolare
6. Formazione di operatori liturgici
7..................................

Totale parziale

li. Esercizio della cura delle anime:
I. Attività pastorali straordinarie (missioni diocesane)
2. Curia diocesana e Centri pastorali diocesani
3. Tribunale Ecclesiastico diocesano
4. Mezzi di comunicazione sociale a finalità pastorale
5. Istituto di Scienze Religiose
6. Contributo alla Facoltà Teologica
7. Archivi e biblioteche di enti ecclesiastici
8. Manutenzione straordinaria di case canoniche 

e/o locali di ministero pastorale
9. Consultorio familiare diocesano

10. Parrocchie in condizioni di straordinaria necessità
11. Enti ecclesiastici per il sostentamento 

dei sacerdoti addetti
12. Clero anziano e malato
13. Istituti di vita consacrata in straordinaria necessità

105.000,00
830.000.00

385.000.00
- 25.000.00
- 77.500,00

77.500,00

1.054.200.35

14..................................
Totale parziale 2.554.200^



1639Atti del Cardinale Arcivescovo

C Formazione del Clero:
L Seminario diocesano
2. Rette di seminaristi e sacerdoti studenti a Roma

160.000,00

o presso altre Facoltà ecclesiastiche 12.000,00
3. Borse di studio per seminaristi —
4. Formazione permanente del Clero 15.000,00
5. Formazione al Diaconato permanente 10.000,00
6- Pastorale vocazionale —
7. .. —

Totale parziale 197.000,00

Scopi missionari:
1- Centro missionario diocesano e animazione missionaria
2. Volontari missionari laici —
3- Cura pastorale degli immigrati presenti in Diocesi 50.000,00

Sacerdoti fidei domini —

Totale parziale 50.000,00

E- Catechesi ed educazione cristiana:
1- Oratori e patronati per ragazzi e giovani —
2- Associazioni ecclesiali (per la formazione dei membri) —
3- Iniziative di cultura religiosa nell’ambito della Diocesi
4- Iniziative legate alla conservazione

70.000,00

ed all’utilizzo pastorale della S. Sindone 7.5.000.00

Totale parziale 145.000,00

F- Contributo al servizio diocesano
per la promozione del sostegno economico alla Chiesa:

4.000.00
Totale parziale 4.000,00

G. Altre assegnazioni:

Totale parziale —

Somme impegnate per iniziative pluriennali:
1 • Fondo diocesano di garanzia
2- Fondo diocesano di garanzia

304.700.00

relativo agli esercizi precedenti 761.429,33
3. Somme impegnate per iniziative pluriennali
4- Somme impegnate per iniziative pluriennali

—

negli esercizi precedenti —

Totale parziale 1.066.129,13

6) TOTALE DELLE ASSEGNAZIONI 4.016.329.68



1640 Atti del Cardinale Arcivescovo

II. PER INTERVENTI CARITATIVI

a) Contributo ricevuto dalla C.E.I. nel 2002
Totale parziale

1.531.199,73
1.531.199,73

b) Interessi maturati sui depositi bancari 
e sugli investimenti: al 30 settembre 2001 

al .31 dicembre 2001 
al 31 marzo 2002 
al 30 giugno 2002

Totale parziale

1.128.32
17.166.23

42.16
50.59

18.387.30

c) Somme impegnate per iniziative pluriennali 
negli esercizi precedenti

Totale parziale
—

—

d) Somme assegnate nell’esercizio 2001 
e non erogate al 31 marzo 2002

Totale parziale
—

a) TOTALE DELLE SOMME DA ASSEGNARE PER L’ANNO 2002 1.549.5X7,03

A. Distribuzione a persone bisognose:
1. Da parte della Diocesi
2. Da parte delle parrocchie

220.587.03
225.000.00

3. Da parte di altri enti ecclesiastici —
Totale parziale 445.587.03

lì. Opere caritative diocesane:
1. In favore di extracomunitari 100.000,00
2. In favore di tossicodipendenti —
3. In favore di anziani —
4. In favore di portatori di handicap —
5. In favore di altri bisognosi 210.000,00
6. Fondo antiusura (diocesano o regionale) 80.000,00

Totale parziale 390.000.00

C. Opere caritative parrocchiali:
1. In favore di extracomunitari 31.000.00
2. In favore di tossicodipendenti 28.000,00
3. In favore di anziani —
4. In favore di portatori di handicap —
5. In favore di altri bisognosi 58.000.00
6.................................. —

Totale parziale 117.000,00

D. Opere caritative di altri enti ecclesiastici:
1. Suore Vincenzine di Maria Immacolata (accoglienza) 10.000.00
2. Suore di Carità dell’Assunzione (ammalati) 7.000.00



1641Atti del Cardinale Arcivescovo

3. Gruppi di Volontariato Vincenziano 80.000.00
4. Società di San Vincenzo de' Paoli 80.000,00

Totale parziale /77.000.00

E. Altre assegnazioni:
1. Ad Associazioni per accoglienze e sostegno vari 379.000.00
2. Ad Associazioni per malati psichiatrici 26.000.00
3. Banco Alimentare 15.000.00
4.................................. —

Totale parziale 420.000.00

E. Somme impegnate per iniziative pluriennali:
1. Somme impegnate per nuove iniziative pluriennali
2. Somme impegnate per iniziative pluriennali

—

negli esercizi precedenti —
3.................................. —

Totale parziale —

TOTALE DELLE ASSEGNAZIONI 1.549.587.03

* * *

Stabilisco che le disposizioni del presente provvedimento siano trasmesse alla Segreteria 
Generale della Conferenza Episcopale Italiana attraverso i prospetti di rendicontazione pre­
disposti secondo le indicazioni date dalla Presidenza della C.E.I.

Dato in Torino, il giorno diciassette del mese di novembre dell’anno del Signore duemiladue

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



1642 Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Giornata della Cooperazione Diocesana

Un’espressione concreta di comunione

Carissimi, domenica 17 novembre celebreremo la "Solennità della 
Chiesa locale" in comunione con tutte le Diocesi del Piemonte. Il suo 
momento più significativo si compirà nella celebrazione eucaristica, che 
presiederò in Cattedrale, in cui avremo l'occasione di consolidare i nostri 
vicendevoli legami nel Signore, di rinnovare il nostro impegno nell'evange­
lizzazione.

È la festa della nostra Chiesa e la liturgia fa sì che questa festa sia un'in­
tensa esperienza di fede e di comunione: «Un cuor solo e un'anima sola: così 
vive la Chiesa di Dio» (antifona dei Primi Vespri). Le Missioni diocesane 
appena avviate ci aiuteranno a sostenere tale vitalità con una più incisiva 
azione pastorale. Accanto a questa operosità siamo chiamati a contribuire 
perché la Chiesa disponga di ciò che le è necessario per raggiungere le sue 
finalità ed è per questo che ho ritenuto porre la "Cooperazione Diocesana" 
la domenica della festa della nostra Chiesa per significare la connessione tra 
la missione affidataci dal Signore, le esigenze che essa pone e la coopera­
zione economica come espressione concreta di comunione.

Desidero innanzi tutto ricordare l'impegno di attuazione del Piano 
Pastorale, ma anche soffermarmi sulle attività ordinarie, sempre più artico­
late e sempre più proiettate in prospettiva missionaria; sorge altresì l'esi­
genza della costruzione di nuove chiese e permane la necessità impellente 
di provvedere alla conservazione ed al restauro delle chiese antiche.

Spero che la generosità che da molto tempo si è sempre manifestata in 
occasione della "Cooperazione Diocesana" continui a dare i suoi frutti. Sono 
certo che sacerdoti e fedeli, attraverso la mediazione dei Consigli per gli 
Affari Economici delle Parrocchie si impegneranno nell'opera di sensibiliz­
zazione per questo obiettivo. Mentre preghiamo per la Chiesa torinese, aiu­
tiamola.

Con l'intercessione della Vergine Consolatrice, Vi benedico di cuore.

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 1643

Messaggio per la Giornata dei Settimanali diocesani

I nostri giornali, nelle nostre case

Carissimi, è sempre più vivo il problema di come comunicare il Vangelo 
in maniera adatta ai linguaggi di oggi. La stessa Conferenza Episcopale Ita­
liana sta investendo moltissime energie nel campo giornalistico e radiotele­
visivo.

Come ha anche sottolineato il Papa già dalla "Christifideles laici", i mass 
media sono strumenti privilegiati per la diffusione di contenuti e di cultura. 
Anche per questo la Diocesi di Torino si è impegnata nel cammino della 
Missione, che è un grande sforzo di comunicazione del Vangelo ed è, nello 
stesso tempo, un modo per entrare in contatto diretto con i temi e le proble­
matiche dell'attualità.

Sempre più spesso nell'opinione pubblica si dibattono argomenti che 
toccano i principi della fede, della dottrina e della morale cristiana e l'inter­
pretazione non è sempre in armonia con il Magistero della Chiesa. In più la 
televisione ed il computer ci hanno abituati a "vedere" gli avvenimenti eli­
minando lo sforzo di capirne la portata.

L'annuncio del Vangelo deve, quindi, avere una sua capacità di presenza 
là dove si forma l'opinione pubblica. Dobbiamo e vogliamo essere presenti 
per garantire la verità dell'informazione.

Per questo è indispensabile sostenere i "nostri" canali di comunicazione, 
che, mentre diffondono l'insegnamento della Chiesa, offrono anche una let­
tura orientata in senso cristiano degli avvenimenti che ci coinvolgono quo­
tidianamente.

Viene naturale, allora, riproporre all'attenzione di tutta la comunità dio­
cesana l'urgenza di sostenere sempre di più con la lettura e la più ampia dif­
fusione il nostro settimanale cattolico "La Voce del Popolo", il settimanale cat­
tolico di informazione e cultura “il nostro tempo" ed il quotidiano “Avvenire”.

Dovrebbero entrare in ogni famiglia, tra i membri dei Consigli pastorali, 
nelle sale d'incontro degli animatori e dei catechisti, poiché sono uno stru­
mento indispensabile se si vuole essere informati sulla vita della Chiesa locale 
ed universale e se si cerca un aiuto per la propria formazione, anche culturale.

A nome della comunità diocesana ringrazio tutti coloro che stanno lavo­
rando nei nostri mezzi di informazione, sia come professionisti, sia come 
collaboratori. Un grazie particolare anche a tutti i volontari che, con sacrifi­
cio, diffondono i nostri giornali nelle Comunità. Affido tutti a Maria Conso­
latrice perché li accompagni nel loro intenso lavoro durante la realizzazione 
del nostro Piano Pastorale.

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino



1644 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella Solennità di Tutti i Santi

La storia di una persona 
ha una sua dimensione trascendente

Venerdì 1 novembre, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto nella Basilica Cattedrale una Conce­
lebrazione Eucaristica con i Canonici del Capitolo Metropolitano nella Solennità di Tutti i Santi. 
Questo il testo dell'omelia di Sua Eminenza:

Oggi, la Solennità di Tutti i Santi, unita al ricordo dei nostri cari defunti, 
ci sollecita ad aprire un varco sull'eternità. Dalle cose che facciamo ogni 
giorno non siamo facilitati a pensare all'eternità, al "dopo" di questa vita, al 
Paradiso che Dio ci ha preparato se viviamo nello sforzo di adesione al suo 
progetto su di noi.

Non sarebbe possibile invocare i Santi se non fossimo certi che sono vivi 
e glorificati dal Signore e che stanno alla sua presenza per sempre. Così 
come non avrebbe senso visitare, ornare le tombe dei nostri morti se non 
fossimo convinti della verità della risurrezione della carne e che essi vivono 
nel Signore.

Questa ricorrenza ci fa riflettere, ci rende pensosi e meditativi sul senso 
della nostra vita e ci apre alla possibilità di comprendere, nella fede, che la 
storia di una persona non è solo terrena ma ha una sua dimensione trascen­
dente. Siamo creati da Dio non per la morte ma per la vita, come ci ricorda 
il Libro della Sapienza: «Dio ha creato ritorno per l'immortalità, lo fece a imma­
gine della propria natura ... Le anime dei giusti sono nelle mani di Dio, nessun tor­
mento le toccherà ... la loro speranza è piena d'immortalità» (Sap 2,23; 3,1.4). La 
risurrezione di Gesù Cristo è la prova che Dio mantiene le sue promesse e 
che il "progetto-uomo" uscito dalla sua mente e dal suo cuore non finisce 
qui sulla terra in una tomba di cimitero. La sorte dell'uomo è incontrare Dio 
per sempre.

Oggi la nostra attenzione prevalente deve essere posta nel comprendere 
il significato della Solennità di Tutti i Santi. Tutti, quelli proclamati tali dalla 
Chiesa e «la moltitudine immensa che nessuno può contare, di ogni nazione, razza, 
popolo e lingua» (cfr. prima Lettura), che ha già raggiunto l'aldilà.

La Parola di Dio di questa liturgia ci sollecita ad alcune riflessioni fon­
damentali.

1. Il sigillo del nostro Dio sulla fronte dei suoi servi
La pagina dell'Apocalisse (cfr. prima Lettura), che descrive la situazione 

dell'umanità esposta a rischi, a pericoli e anche a condanne per i propri pec­
cati, rende noto il progetto di Dio di salvezza indicato con «il sigillo del nostro 
Dio sulla fronte dei suoi servi». L'autore dell'Apocalisse dice che i segnati con 
il sigillo sono numerosissimi, «da ogni tribù dei figli d’Israele», quindi da tutta 
l'umanità.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1645

Ci viene da domandarci: «Io sono segnato da questo sigillo di Dio che mi 
garantisce la salvezza oppure ne sono escluso?». La risposta è semplicissima 
ma fondamentale. Cerchiamo di andare al nostro Battesimo, che è il Sacra­
mento che ci ha segnato col sigillo di Dio, che ci ha predestinati ad essere 
salvi per sempre e glorificati con Lui e che ci ha dato la dignità di figli e 
quindi anche la garanzia di eredi della sua gloria. Il Battesimo è il Sacra­
mento fondamentale che ci dà la vera dignità di figli di Dio e di membra 
vive della Chiesa. Nella Chiesa ci sono diversità di compiti, ma non carriere 
e diversificazioni di poteri. Se quindi sono cosciente di aver ricevuto nel Bat­
tesimo questa predestinazione al Paradiso devo domandarmi: «Che cosa 
devo fare per camminare verso questa meta?».

La prima Lettura ci indicava alcune condizioni per corrispondere al pro­
getto di Dio. E sono proprio quelle delle vesti candide, l'esclusione del peccato 
dalla nostra vita, almeno come sforzo e buona volontà per vivere nella gra­
zia santificante. Avere le palme nelle mani non solo nel senso del martirio di 
sangue, ma nel senso della testimonianza di vita e avere anche questa umiltà 
di purificare le nostre vesti, cioè la nostra esistenza, nel sangue dell'Agnello 
attraverso i sacramenti della Riconciliazione e soprattutto dell'Eucaristia.

Davanti alla prospettiva di un domani non noto, quindi a noi oscuro, dob­
biamo pregare, chiedendo al Signore di metterci nel numero dei salvati e desi­
derando di essere tra questa folla immensa ... di ogni nazione, razza, popolo e lin­
gua, che canta a gran voce per tutta l'eternità: «Lode, gloria, sapienza, azione di 
grazia, onore e potenza,...» perché davvero, dal Signore, viene la salvezza per noi.

Questo desiderio che si fa preghiera vuole essere stimolo per la nostra 
vita affinché ci mettiamo sulla strada che ci porta alla salvezza.

2. La festa dei Santi è anche la festa della santità cristiana
Nella seconda Lettura, San Giovanni ci ricordava che la santità cristiana 

è dono di Dio, è la figliolanza divina ricevuta nel Battesimo. E Dio che ci fa 
santi quando noi accettiamo che Lui sia parte della nostra vita. Quindi 
quando siamo inabitati da Dio con la grazia santificante noi siamo santi. 
Non perfetti, non impeccabili, ma santi perché abitati da Dio. Quindi oggi è 
la festa non solo dei Santi proclamati tali dalla Chiesa ma anche dei nostri 
morti che sono in Paradiso ed è la festa di noi cristiani. San Paolo quando 
scriveva le sue Lettere alle comunità cristiane si rivolgeva ai "santi" della 
Chiesa di Dio che vive in Corinto, a Tessalonica, a Colossi, ecc.

Dobbiamo prendere coscienza della grandezza della nostra vita cri­
stiana. Infatti se Dio, mandando sulla terra il suo Figlio ci ha fatto dono della 
figliolanza divina, per cui siamo tempio abitato dalla SS. Trinità, risulta che 
siamo preziosi e quindi non dobbiamo buttarci via nel peccato e nella bana­
lità della vita ma costruire in noi una risposta generosa al suo disegno.

San Paolo nella Lettera agli Efesini ha una bellissima espressione per 
spiegare questa grande dignità di figli di Dio, perciò suoi familiari: «Voi non 
siete più stranieri né ospiti, ma siete concittadini dei santi e familiari di Dio ... 
costruiti sulla pietra fondamentale che è Gesù» (E/2,19-20). È importante quindi 
che la nostra vita sia costruita sull'insegnamento di Gesù.



1646 Atti del Cardinale Arcivescovo

3. Una santità che trasforma la vita e il modo di progettarla
Il Vangelo ci ha presentato la stupenda pagina delle Beatitudini che sono 

promessa, progetto di Dio e anche esperienza. La beatitudine che il Signore 
ci promette non è secondo la mentalità del mondo. Infatti sono dichiarati 
beati i poveri, i miti, quelli che piangono, i perseguitati, i puri di cuore, i 
misericordiosi, ... Questo che è progetto e promessa diventa anche espe­
rienza, perché ciascuno di noi può verificare se è mite, misericordioso, e 
quando il suo spirito è nella pace. Siamo nella pace quando siamo nel bene, 
nella libertà, nel distacco dalle cose terrene, quando abbiamo un cuore puro 
che guarda Dio, quando abbiamo la capacità di vedere tutte le creature nella 
logica di una grande sintonia divina per cui tutto diventa gloria di Dio. È 
necessario quindi rovesciare la prospettiva di vita secondo il mondo e cam­
minare secondo quello che ci insegna Gesù. È un invito alla conversione, al 
cambiamento, a non porre la nostra fiducia in ciò che sappiamo che non ci 
conduce a Dio ma ci allontana da Lui.

* * *

Penso che possiamo concludere la nostra riflessione chiedendo al 
Signore la grazia di orientare di più la nostra vita su di Lui e di riconoscere 
il dono della santità che ci viene dato.

Inoltre mi sembra importante individuare, oggi o nei giorni seguenti, tra 
i miliardi di morti i "nostri morti" ed entrare in un dialogo di comunione 
con loro, che sono vivi in Dio e sentire che esiste un rapporto di affetto, di 
amore, di ricordo, di preghiera, di suffragio nostro per loro e di protezione 
loro per noi. Questo è il senso della visita ai Cimiteri. La Chiesa ci racco­
manda il ricordo dei nostri morti perché abbiamo la fede nella vita eterna- 
Senza questa fede c'è il rischio di ridurre tutto ad un gesto profano.

Non è secondario che ci ricordiamo a vicenda che Dio ci aspetta per rin­
contro definitivo con Lui e che qui siamo pellegrini, di passaggio.

Non dimentichiamo mai la meta verso la quale siamo incamminati e 
domandiamoci: «Dove sto andando? Dove sto guardando?». Abbiamo una 
patria che non è qui ma nei cieli.

La festa di oggi ci aiuta quindi ad avere questa fiducia e questa speranza 
ma senza angoscia.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1647

Alle celebrazioni nella Commemorazione dei fedeli defunti

Si muore per entrare in una vita senza fine
Nei pomeriggi di venerdì 1 novembre e di sabato 2, secondo la consuetudine torinese, il Cardi­
nale Arcivescovo ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica nei due maggiori Cimiteri della 
Città di Torino: prima al Cimitero Parco e nel giorno seguente ai piedi della grande croce che 
domina il campo primitivo del Cimitero Monumentale, recandosi poi a pregare sulle tombe degli 
Arcivescovi suoi predecessori, dei Vescovi, dei presbiteri e dei diaconi permanenti conservate 
nella IV ampliazione.
Questi i testi degli interventi iniziali e delle omelie proposte da Sua Eminenza ai numerosissimi 
fedeli che hanno partecipato alle due celebrazioni:

Venerdì 1 novembre
NEL CIMITERO PARCO

Introduzione
Carissimi, diamo inizio alla nostra Celebrazione Eucaristica. Oggi la 

Chiesa ci invita a celebrare la Solennità di Tutti i Santi e domani invece è il 
giorno della Commemorazione dei fedeli defunti. Però secondo una tradi­
zione ormai consolidata al pomeriggio di questo giorno, che di per sé ci 
invita a guardare, invocare e imitare i Santi, noi andiamo anche nel Cimitero 
a fare una preghiera in suffragio dei nostri defunti.

Vogliamo insieme vivere questa celebrazione come un atto di vicinanza 
ai nostri morti, di attenzione a Dio e a quello che Dio promette per i morti e 
con loro a noi che siamo ancora qui su questa terra. Desideriamo capire il 
mistero della nostra vita e la meta verso la quale camminiamo. Lo facciamo 
con la preghiera, con la fede e anche come testimonianza a tante persone che 
vengono al Cimitero ma forse non pensano a Dio e all'aldilà.

Riconosciamo davanti al Signore i nostri peccati e chiediamo perdono 
per essere più preparati a partecipare a questa Celebrazione.

Omelia
Il significato che io attribuisco a questa Celebrazione Eucaristica può 

essere espresso in modo molto semplice. Sono qui a pregare per tutti i nostri 
defunti, per tutti i defunti delle vostre famiglie e per quelli che in partico­
lare sono sepolti in questo Cimitero dove ci troviamo.

Desidero che il messaggio che cerchiamo ora di raccogliere attraverso un 
breve commento della Parola di Dio, serva soprattutto a noi vivi perché i 
nostri morti hanno ormai raggiunto la vita eterna con il Signore e anche loro 
desiderano che noi ci mettiamo in ascolto della Parola di Dio.

Nella prima Lettura, l'autore dell'Apocalisse vede un angelo che ferma 
quattro altri angeli mandati a sterminare, a devastare la terra e il mare e li



1648 Atti del Cardinale Arcivescovo

invita a sostare fintanto che non venga impresso il sigillo sulla fronte degli 
eletti del Signore. Chi è in realtà la forza sterminatrice dell'umanità? La 
morte, quella materiale e quella spirituale che si chiama peccato. In realtà 
queste sono le potenze che distruggono l'uomo, mentre il Signore ci ha 
creati non per la morte, ma per la vita. Ecco allora il "sigillo", il dono del 
Battesimo, Sacramento attraverso il quale noi siamo diventati figli di Dio, 
perciò in collegamento strettissimo con Dio Padre, che crea dei figli come 
noi non per il nulla ma per l'eternità. Non possiamo non fare nostro oggi, 
brevemente si capisce, il progetto di uomo pensato e uscito dalla mente e dal 
cuore di Dio. Dio non ci ha pensato, progettato per farci finire in una tomba 
di un Cimitero, ma ci ha creati perché andassimo con Lui per sempre a 
vivere un'eternità di gioia, di gloria e di beatitudine. Gesù Cristo è venuto 
sulla terra a parlarci di un Dio Padre che ama, e non di un Dio che castiga. 
E questo Dio che ama ci garantisce che ci attende perché possiamo vivere 
con Lui per sempre. E molto importante che noi riusciamo oggi, mettendoci 
davanti alle tombe dei nostri cari, a farci questa domanda fondamentale: 
«Che ne è dei nostri morti? Dove sono?». Se uno apre una tomba vede il 
disfacimento della morte, un cadavere magari andato in consunzione da 
tempo, ma il morto non è lì. Quello è un corpo destinato alla corruzione sul 
quale però il Cristo risorto promette la risurrezione della carne, ma lo spi­
rito è vivo in Dio e noi a questo crediamo non perché abbiamo elaborato una 
nostra filosofia, una nostra tesi di convenienza e di conforto, ma perché 
Gesù Cristo è risorto da morte. Quando la mattina di Pasqua le donne sono 
andate a terminare il rito di sepoltura di Gesù, che era morto il Venerdì 
Santo, hanno trovato la tomba aperta e vuota e un angelo che ha detto loro: 
«Perché cercate tra i morti Colui che è vivo?».

Quando noi siamo di fronte alle tombe o osserviamo una fotografia di 
una persona cara e siamo afflitti per la sua morte, forse recente, dobbiamo 
trovare la consolazione in questa parola: «Non cercare tra i morti colui che è 
vivo». Cioè entra in comunione con una persona pensandola viva in Dio, 
non con il nulla. Non si può entrare in comunione con il nulla. Non pos­
siamo illuderci. O ci crediamo, e allora la nostra preghiera e il nostro dialogo 
con i morti diventano un dialogo di preghiera e di fede, o altrimenti davvero 
siamo gente che si preoccupa soltanto di una cornice tradizionale senza che 
nulla avvenga nella prospettiva della vita.

Fratelli carissimi, al Cimitero si viene per pregare Dio che ci dia una spe­
ranza per il nostro futuro, per la nostra eternità, per il nostro dopo la morte, 
perché tutti moriremo e Dio ci ha rivelato il suo disegno: ci ha creati per 
sempre.

Inoltre al Cimitero si viene per imparare una lezione che è quella di 
rimanere veramente aperti a questa prospettiva, sentendo che sulla terra 
abbiamo delle responsabilità, degli impegni e dei doveri di creare un mondo 
migliore rispetto a quello che abbiamo trovato, ma ben ricordandoci che la 
nostra patria non è qui ma nei cieli.

Vorrei che ognuno di noi riuscisse a fare quello che diceva la pagina del 
Vangelo: «Gesù, vedendo le folle, salì sulla montagna e gli si avvicinarono i suoi 
discepoli» non le folle. La folla è rimasta lontana, distratta, soltanto i disce-



Atti dei Cardinale Arcivescovo 1649

poli si sono avvicinati a Gesù ed hanno ascoltato il messaggio delle Beatitu­
dini: «Beati voi poveri, voi afflitti, miti, puri di cuore, misericordiosi,...».

E necessario uscire dalla massa. Nei Cimiteri, oggi, ci sono le masse. Ci 
sono infatti due modi di andare al Cimitero. Un modo che obbedisce ad una 
tradizione, perché nessuno ci critichi di aver abbandonato la tomba dei 
nostri morti, ed un altro invece che irrobustisce la nostra fede e rinsalda i 
vincoli di affetto con i nostri defunti. I nostri morti sono vivi in Dio e noi 
siamo, nella fede, in profonda comunione con loro, lo prego i miei morti. 
Prego per loro e prego loro perché aiutino me. Questo è il messaggio della 
comunione dei Santi in una Chiesa unica, quella che è già nella gloria, quella 
che è ancora in Purgatorio per una purificazione completa e quella che è qui 
sulla terra, pellegrina nelle fatiche quotidiane ma che conosce la meta, il tra­
guardo e il Volto di Dio.

«Quando, Signore, vedrò il tuo Volto?». Lo vedrò nel giorno della morte. E 
questo non significa che io voglia dire a voi di desiderare la morte, perché 
la morte rimane brutta. Cristo è morto sulla croce per sconfiggere la morte, 
per dire che la morte non è l'ultima parola. Però il desiderio di vedere il 
Volto di Dio ci porta a vedere oltre la morte e a sperare nella vita.

Diceva Giovanni nella seconda Lettura: «Noi non solo ci chiamiamo figli di 
Dio, ma lo siamo realmente e un giorno lo vedremo così come Egli è».

Stiamo celebrando l'Eucaristia; ma cos'è la Messa, l'Eucaristia, se non il 
Dio che si fa presente attraverso il suo Figlio Gesù, che ci offre nella Parola 
l'insegnamento e nel suo sacrificio, nel pane e nel vino che diventano il suo 
Corpo e il suo Sangue, la sua stessa Persona? Allora sì che quest'oggi noi, 
nel nostro Cimitero Parco, dopo le parole della consacrazione possiamo dire 
con forza e convinzione profonda: Annunciamo la tua morte, Signore, procla­
miamo la tua risurrezione, siamo convinti che sei risorto e per questo viviamo 
nell'attesa della tua venuta.

Sabato 2 novembre
NEL CIMITERO MONUMENTALE

Introduzione
Ci troviamo qui, nel Cimitero Monumentale della nostra Città, in occa­

sione dell'annuale appuntamento di preghiera per i nostri defunti. Deside­
rerei che fosse davvero un momento di fede, quindi di confronto con Dio e 
con noi stessi, in clima di autentica preghiera. Cerchiamo quindi di mettere 
tutta la nostra buona volontà per creare attorno a questo altare il clima di 
autentica fede, che si confronta con la misericordia del Signore e per pre­
sentare a Lui i nostri cari defunti. Ritengo che tutti voi siate qui per ricor­
dare i vostri morti - per i quali io celebro la Messa - e per ricavare una 
lezione di vita, perché il Signore vuole che, anche noi qui sulla terra, cam­
miniamo guardando a Lui.



1650 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia
Carissimi, quale riflessione possiamo fare oggi qui, nel nostro Cimitero 

Monumentale, di fronte a tante tombe dei defunti? Non solo la Parola di Dio 
che abbiamo ascoltato ma anche la nostra esperienza personale ci può aiu­
tare a diventare oggi più capaci di riflessione, di silenzio e di andare in 
profondità per capire il senso della vita. Può sembrare strano che, per arri­
vare ad una verità sul senso della vita, ci dobbiamo porre questa domanda: 
«Perché si muore?». Perché tutti noi, nonostante le varie illusioni che cer­
chiamo di crearci per rimandare il più possibile questo momento, di una cosa 
siamo sicuramente certi e convinti: che dovremo morire. E allora la Comme­
morazione dei nostri fedeli defunti ci costringe a confrontarci con la realtà 
della morte. E questo non per fare del pessimismo o per creare scoraggia­
mento e sfiducia, ma per dare una spinta alla nostra coscienza - oserei anche 
dire all'intelligenza umana -, spinta che ci mandi oltre la morte per com­
prendere, credere e sperare veramente ciò che Dio ci dice sul "dopo".

San Paolo, nel brano della Lettera ai Romani che è stato proclamato, ci 
diceva: «La speranza non delude», ma è quella cristiana beninteso, perché 
quelle umane invece tante volte restano deluse. La speranza cristiana non 
delude, «perché l'amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello 
Spirito Santo che ci è stato dato». Allora per riuscire a capire e anche ad elabo­
rare una risposta alla domanda che ho esposto all'inizio, noi ci dobbiamo 
porre davanti alla persona di Gesù.

Abbiamo sentito nel Vangelo di Giovanni che Gesù è venuto sulla terra, 
si è fatto uomo per dimostrare a tutti noi la situazione, la sorte dell'uomo, il 
suo cammino sulla terra e il traguardo verso cui ognuno è incamminato.

Il Figlio di Dio ha preso su di sé tutta la nostra realtà umana per darle 
un senso, una spiegazione, una salvezza, cioè una risoluzione positiva- 
«Perché si muore?». Per porre la parola fine su una persona e sulla sua esi­
stenza? Se fosse così noi dovremmo negare l'esistenza di Dio, perché Dio ha 
creato l'uomo a sua immagine e somiglianza, si è rivelato come un padre 
buono, giusto; e se noi dovessimo accettare, come molti pensano, che con la 
morte tutto finisce noi dovremmo dire che questo Dio è ingiusto. Sarebbe 
assurdo se fosse così. Perché non è giusto che uno viva dieci o quindici anni 
e l'altro magari cento anni. Non è giusto che uno viva in salute e l'altro 
malato. La domanda: «Perché si muore?» trova risposta solo nella fede. Se 
ci collochiamo in questa prospettiva ecco che morire a dieci, a venti, a cin­
quanta o a cento anni non fa sostanziale differenza nell'ottica di un'eternità 
per la quale siamo stati creati.

Io credo di poter suggerire a voi, questa sera, di guardare a Gesù per 
vedere come Lui si è rapportato con la morte. Un giorno Gesù camminava 
per le strade dei villaggi della Palestina e giunto ad un piccolissimo villag' 
gio di nome Nain vede un corteo funebre che portava a sepoltura un ragaz­
zino, figlio unico di madre vedova, e naturalmente dietro alla bara c'era la 
mamma che piangeva. Il Signore si ferma e dice alla donna: «Non piangere!»- 
Accostandosi alla bara prende per mano il ragazzino e gli dice: «Giovinetto, 
io te lo ordino, alzati» e lo restituisce vivo alla sua mamma. Questa è una



Atti del Cardinale Arcivescovo 1651

risurrezione provvisoria perché quel ragazzo in seguito, alla fine della sua 
vita sarebbe poi nuovamente morto. È un gesto di Cristo però che indica la 
sua padronanza sulla morte: «La morte io la domino, la comando, la vinco» 
dice Gesù.

Così davanti alla morte di un amico di nome Lazzaro. Le sue sorelle 
mandano a dire a Gesù: «Signore, ecco, il tuo amico è malato» ma Egli tarda, 
lascia che questi muoia e finalmente arriva dopo quattro giorni che era stato 
sepolto. «Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto!» gli 
dice Marta e poi anche Maria ripete la stessa frase. E Gesù risponde a Marta: 
«Tuo fratello risorgerà». «So che risorgerà nell'ultimo giorno» e inizia un dia­
logo un po' teologico anche da parte di Marta insieme a Gesù. Gesù le dice: 
«Io sono la risurrezione e la vita: chi crede in me, anche se muore, vivrà; chiunque 
vive e crede in me, non morrà in eterno». Poi sappiamo che va davanti alla 
tomba di Lazzaro e che piange perché quel morto era un amico suo. La sen­
sibilità grande di Gesù di fronte alla morte non è diversa dalla nostra, anzi 
è più forte della nostra, perché la morte è brutta, crea dolore, strappa gli 
affetti. Piange e poi dice: «Lazzaro, vieni fuori!». Questa è una risurrezione 
provvisoria perché a suo tempo Lazzaro è poi morto di nuovo. Anche qui lo 
stesso insegnamento: «Io sono il Signore anche della morte».

Qual è allora la risposta definitiva che noi dobbiamo raccogliere dal 
Signore Gesù su questa domanda: «Perché si muore?». La risposta l'ha data 
Lui con la sua morte e con la sua risurrezione: è proprio sulla risurrezione 
di Cristo che noi fondiamo la nostra fede cristiana, e Paolo lo afferma con 
chiarezza scrivendo ai cristiani di Corinto: «Se Cristo non fosse risorto, fra­
telli, noi saremmo da compatire» perché andremo dietro ad un morto, a uno 
che non c'è più. «Ora, invece, Cristo è risuscitato dai morti». La risurrezione di 
Cristo non è come la risurrezione del figlio della vedova di Nain o come 
quella di Lazzaro. La sua è una risurrezione che non lo porta indietro alla 
vita di prima, ma lo conduce oltre la morte per una vita definitiva, per dire 
a tutti noi: «Sapete perché si muore? Perché la condizione per vedere Dio e 
vivere per sempre con Lui è il disfacimento della storia umana di questo 
corpo materiale e l'entrare dentro alla Pasqua». Proprio attraverso la purifi­
cazione che di noi stessi fa la morte, per risorgere anche noi con Cristo.

Fratelli, ma se noi non fossimo convinti che tutti questi morti sono vivi 
in Dio e sono presenti con il loro spirito a questa assemblea a che servirebbe 
portare fiori, accendere lumi, venire qui per parlare davanti ad una lapide 
di pietra? Noi invece veniamo qui perché siamo convinti che i nostri morti 
vivono in Dio e che noi siamo in comunione con loro. Loro e noi formiamo 
una grande unica famiglia che si chiama Chiesa, loro sono nella Chiesa 
ormai trionfante e noi ancora qui pellegrini sulla terra. Dice Gesù: «Questa è 
la volontà del Padre», e «io sono venuto per fare la volontà del Padre, cioè per 
immolarmi sulla croce e morire, quindi per offrire la mia vita in sacrificio, per­
ché tutti voi che mi siete stati affidati non andiate perduti, ma arriviate alla vita 
eterna».

Perché si muore? Per entrare in una vita senza fine. Si muore per riu­
scire a vedere Dio con i nostri occhi, faccia a faccia così come Egli è. Si 
muore per purificare, con l'ultimo grande sacrificio di noi stessi, l'esistenza



1652 Alti dei Cardinale Arcivescovo

che Dio ci ha dato non per qualche decina di anni o anche per un secolo, 
ma per sempre.

«Le anime dei giusti sono nelle mani di Dio». I nostri morti non si sono vola­
tilizzati nel nulla. Sono custoditi nell'amore di Dio. E noi li sentiamo vivi, 
presenti e siamo qui a pregare perché questa convinzione oltre che darci una 
percezione forte del legame con loro ci dà una speranza che anche noi siamo 
progettati per l'eternità, che anche noi ci dobbiamo preparare alla morte. 
Come? Spaventandoci o immaginando che sarà stasera o domani? No! 
Vivendo bene, perché chi vive bene è sempre pronto a morire per incontrarsi 
col Signore e con i suoi cari defunti.

Questo è il messaggio che la Parola di Dio ci offre, questa è la riflessione 
che di fronte alle tombe dei nostri cari dobbiamo fare perché, loro insieme a 
Gesù, oggi, sono i nostri maestri di vita.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1653

Omelia in Cattedrale nella Solennità della Chiesa locale

Contemplare il mistero della Chiesa 
per svolgere una presenza missionaria

Domenica 17 novembre, la comunità diocesana è stata convocata nella Basilica Cattedrale per 
l'Ordinazione diaconale di quattro candidati al Diaconato permanente e di dodici candidati al 
Sacerdozio (di cui otto della nostra Arcidiocesi, uno della Diocesi algerina di Constantine [ospite 
del nostro Seminario] e tre della Società dei Sacerdoti di San Giuseppe Benedetto Cottolengo). 
Con il Cardinale Arcivescovo hanno concelebrato il Vescovo di Constantine Mons. Gabriel Piroird; 
Mons. Aldo Mongiano, I.M.C., Vescovo em. di Roraima; Mons. Giacomo Lanzetti, Vescovo Ausi­
liare. A loro si sono uniti i membri del Consiglio Episcopale, i Canonici del Capitolo Metropoli­
tano. i Superiori del Seminario e del Centro di formazione al Diaconato permanente, i parroci 
degli ordinandi e tanti altri sacerdoti. A loro hanno fatto corona moltissimi diaconi permanenti e 
un’assemblea particolarmente numerosa.
Questi i testi dell’intervento iniziale e dell’omelia di Sua Eminenza:

Introduzione
E questo un momento di grande grazia in cui la nostra Chiesa diocesana 

invoca lo Spirito su questi sedici candidati al Diaconato ed è un invito per 
tutti noi a verificare le nostre vocazioni, avute nella Chiesa: chi al ministero 
ordinato, chi nella vita consacrata e chi nel laicato.

Ci disponiamo alla celebrazione riconoscendo i nostri peccati.

Omelia
Carissimi, voi avete sentito come si introduce il Rito dell'Ordinazione al 

Diaconato di questi nostri seminaristi del Seminario diocesano e della Pic­
cola Casa del Cottolengo e dei quattro candidati al Diaconato permanente. 
La Chiesa, e questa non è una formalità, vuole garantirsi dai formatori 
degli ordinandi che - secondo una valutazione umana, sempre limitata ma 
significativa - siano ritenuti idonei a ricevere il dono del Diaconato e 
quindi a svolgere con frutto e con santità di vita questo ministero nella 
Chiesa.

Oggi, come dicevo all'inizio della celebrazione, non ci poteva essere 
dono più grande per celebrare la Solennità della Chiesa locale, che ci ricorda 
la nostra appartenenza ad una Diocesi particolare.

Celebrando la Solennità della Chiesa locale vogliamo contemplare il mi­
stero della Chiesa nella quale con il Battesimo siamo stati inseriti e nella 
quale attraverso i vari ministeri dobbiamo svolgere una presenza attiva, edi­
ficante e soprattutto una presenza missionaria. Penso che sia importante 
incominciare questa nostra riflessione ringraziando il Signore perché, osser­
vando come lo Spirito continui a chiamare, esprimiamo riconoscenza per i 
doni dello Spirito e sentiamo la gioia della festa. Tanti di voi, anzi, tutti siete 
venuti qui per partecipare ad una festa spirituale di grazia, ma è giusto



1654 Atti del Cardinale Arcivescovo

anche che sentiamo l'impegno e la responsabilità di pregare, di favorire e di 
sostenere le vocazioni sia al Diaconato permanente che al Sacerdozio.

Ci lasciamo illuminare dalla Parola di Dio per sentirci da essa stimolati 
a migliorare la nostra risposta al Signore.

1. Il testo dell'Esodo ci ricordava l'alleanza tra Dio e il suo popolo. L'al­
leanza si fa sempre da due parti: da una parte c'è il Signore e dall'altra c'è 
l'umanità. E Dio richiama Mosè a ricordare gli esempi visti e sperimentati: 
«Voi avete visto la mia mano potente in azione, perché toccaste con mano 
che siete il mio popolo e che mi appartenete. E io voglio essere il vostro Dio, 
che vi ha creati e vi ama, vi accompagna, vi sostiene e vi salva - qui sulla 
terra - da tutto ciò che costituisce schiavitù, cominciando da quella morale, 
spirituale del peccato, per una prospettiva di vita di eternità» (cfr. Es 19). E 
molto bello che il testo dell'Esodo ci abbia anche ricordato la risposta del 
popolo: «Quanto il Signore ha detto, noi lo faremo!» (Es 19,8). Quindi, quanto il 
Signore ci chiede, noi lo faremo.

Carissimi Ordinandi, non vi sembra che questa pagina vi aiuti a rileg­
gere la storia della vostra vita e della vostra vocazione? La storia della 
vostra vocazione non è forse un manifestarsi sempre più chiaro, più evi­
dente di Dio nei vostri confronti? Il Signore vi ha fatto vedere una vostra 
presenza tipica nella Chiesa: voi, candidati al Diaconato nella prospettiva 
del Presbiterato; e voi, coniugati e con una vostra famiglia, candidati al Dia­
conato permanente, per essere nella Chiesa al servizio del Vangelo della 
carità.

Voi, cari giovani candidati oggi al Diaconato, ma in prospettiva al Pre­
sbiterato, avete sentito una chiamata ancora più radicale, che comporta l'im­
pegno del celibato e quindi della rinuncia a una vostra famiglia naturale, 
umana, per dedicarvi con cuore indiviso, con tutte le vostre forze, al servi­
zio del Vangelo. Voi avete visto, avete toccato con mano l'opera di Dio nella 
vostra vita. Un Dio alleato, non un Dio padrone ma un Dio salvatore, non 
un Dio oppressore ma un Dio che si è rivelato soprattutto nella Persona del 
Cristo che, assumendo la nostra umanità, ha salvato tutto ciò che ha assunto 
cioè tutto ciò che è umano. Allora di fronte alla manifestazione di Dio l'al­
leanza è scattata e voi, come la Madonna, avete detto: «Eccomi!», ecco-me. 
Signore, io sono disposto a diventare tuo alleato, a far parte, nel ministero 
che tu mi offri, del tuo disegno di salvezza che attraverso la Chiesa tu con­
tinui a realizzare nella storia.

2. Nella seconda Lettura San Pietro ci aiuta a vedere che il Diaconato è 
per il servizio e noi questo servizio lo facciamo nella Chiesa, che ha Cristo 
Gesù come capo, fondamento e pietra angolare. Voi oggi siete invitati dalle 
parole di Pietro, che risuonano come parole di Dio e della Chiesa, a stringervi 
a Cristo se davvero avete gustato come buono è il Signore. Tutti voi siete qui 
per essere ordinati diaconi perché nella vita avete già gustato la gioia di sen­
tirvi amati da Cristo. Allora è Lui che sempre più deve diventare la ragione 
fondamentale della vostra vita ed è guardando a Lui che voi accettate un ser­
vizio nella Chiesa in collaborazione diretta col Vescovo. Ecco perché nell'Or-



Atti del Cardinale Arcivescovo 1655

dinazione diaconale solo il Vescovo impone a voi le mani: per indicare que­
sto rapporto diretto di collaborazione con lui e perché vi sentiate parte viva, 
come diceva l'Apostolo Pietro, e «nazione santa, popolo sacerdotale», scelti a far 
parte della Chiesa con una presenza sempre più significativa e sempre più 
efficace. Il Diaconato non vi viene donato per il vostro onore, per la vostra 
gloria, per passare di grado nella Chiesa, ma per il servizio. Ecco allora che 
l'Apostolo ricordava a tutti i cristiani, ma oggi queste parole hanno per voi 
un significato particolare, «anche voi venite impiegati come pietre vive (lascia­
temi passare questa espressione: "venite usati dal Signore") per la costruzione 
di un edificio spirituale» che è la Chiesa santa di Dio.

Allora diventa chiaro l'orientamento che deve avere la vostra vita: dia­
conia = servizio al Vangelo, alla Parola di Dio per proclamarla con chiarezza 
dopo che è diventata verità nel cuore di ciascuno di voi. Servizio all'Eucari­
stia perché partecipando all'Eucaristia col ministero diaconale voi siete chia- 
rnati, come anche noi sacerdoti e tutta l'assemblea del Popolo di Dio, ad 
inserirvi dentro alla dinamica del mistero pasquale di Cristo, che è sacrifi­
cio, convito, cena, comunione, ma soprattutto sacrificio e in quanto sacrifi­
cio diventa elemento di salvezza e di comunione. Di qui nasce la necessità 
di sentire l'impegno, che è la risposta quotidiana di vita e che costituisce la 
volontà di perseverare nella formazione permanente.

3. Gesù dice nel Vangelo: «Padre santo, custodisci nel tuo amore coloro che 
mi hai dato» (Gv 17,11). Cari ordinandi diaconi, sentitevi consegnati dal 
Padre a Cristo Gesù. E Gesù chiede al Padre che voi siate custoditi nel suo 
amore, nella fedeltà agli impegni che vi assumerete davanti alla Chiesa, in 
una coerenza di vita nell'esercizio del vostro ministero, «lo non chiedo che tu 
li tolga dal mondo, ma che li custodisca (li preservi, li difenda) dal maligno» (Gv 
17,15). Il maligno è all'opera e noi non dobbiamo diventare così ingenui da 
pensare che il demonio sia andato in vacanza. Il maligno è all'opera e Gesù 
ci lascia in questa mischia nel mondo, dove c'è una miscela non sempre 
distinguibile di bene e di male. Ma il Signore chiede al Padre che noi, pur 
rimanendo nel mondo, possiamo prendere le distanze da tutto ciò che il 
demonio suggerisce, che è il peccato, che è una mentalità magari troppo 
Adeguata al consumismo, alle comodità e al benessere di questo mondo. Noi 
dobbiamo essere segno per le nostre comunità, pertanto dobbiamo prendere 
le distanze da tutto ciò che vuol separare da Dio, quindi da tutto ciò che non 
corrisponde alla volontà di Dio. Di qui l'importanza dell'impegno a vivere 
nella comunione: «Fa' che siano perfetti nell'unità» continuava Gesù nella sua 
preghiera al Padre e che è una preghiera per tutti ma che oggi è particolar- 
rnente significativa per voi, cari ordinandi diaconi. Fa' che siano perfetti nel­
l'unità «perché il mondo creda che tu mi hai mandato».

Come Chiesa diocesana, in questi anni di Missioni stiamo cercando di 
annunciare il Vangelo a tutti, allargando la cerchia delle nostre attenzioni, 
portando la Parola che salva, la buona notizia di salvezza, cioè il Vangelo, a 
chi non l'ha ancora sentita oppure dopo averla sentita l'ha abbandonata. 
Perché questo lavoro abbia efficacia, il mondo deve vedere una Chiesa, la 
Santa Chiesa di Torino, perfetta nell'unità, convergente nella comunione.



1656 Atti del Cardinale Arcivescovo

Allora il nostro annuncio diventa efficace e noi ci sentiamo chiamati, colmati 
della potenza dello Spirito non per una nostra personale aureola, ma per 
andare e per portare il Vangelo a tutti.

Affidiamo questo grande momento della vostra vita, in cui con l'impo­
sizione delle mani ricevete il primo grado del sacramento dell'Ordine, 
all'intercessione della Vergine Maria. Lei, che nel Cenacolo ha sostato in 
prolungata preghiera insieme con gli Apostoli e i discepoli nell'attesa dello 
Spirito Santo, interceda perché il gesto che io farò sul vostro capo, impo­
nendovi le mani a nome della Chiesa, sia un gesto che rinnova per tutti noi, 
ma specialmente per voi, il prodigio della Pentecoste.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1657

Interventi in occasione della crisi FIAT

Perdere il lavoro vuol dire smarrire 
una parte importante 

della propria dignità personale
La grave situazione della più grande industria italiana dell’automobile, e che colpisce Torino e Pie­
monte, e non solo, ha indotto il Cardinale Arcivescovo a proporre una giornata di digiuno e pre­
ghiera per implorare dal Signore soluzioni eque ed accettabili.
Pubblichiamo il testo dell’invito del Cardinale e quelli dei suoi interventi durante la Veglia di pre­
ghiera svoltasi nella Basilica Cattedrale venerdì 29 novembre.

INVITO A UNA GIORNATA
DI DIGIUNO E DI PREGHIERA

Carissimi, tutti conosciamo la grave situazione nella quale si trova la più 
grande industria dell'automobile in Italia, che colpisce tante Regioni della 
nostra Nazione ed in particolare la Città di Torino e il territorio piemontese.

Già altre volte sono intervenuto sul problema anche invitando ad invo­
care il Signore perché suggerisca una strada di soluzione equa che non 
Penalizzi soprattutto i più deboli.

Al fine di intensificare la nostra preghiera al Signore e per testimoniare 
la nostra solidarietà a chi teme per la propria sicurezza occupazionale, 
invito tutte le comunità cristiane della Diocesi a vivere la giornata di venerdì 
29 novembre p.v. come giorno di digiuno e di preghiera:

- giorno di digiuno per ricordarci che la sobrietà di vita è un valore cri­
stiano fondamentale al quale dovremmo molto più spesso ritornare al 
fine di allenarci ad alcune rinunce non cercando esclusivamente il soddi­
sfacimento di tutte le nostre esigenze personali e familiari e soprattutto per 
essere in grado di testimoniare la nostra carità verso chi ha maggiormente 
bisogno;

- giorno di preghiera sia personale che comunitaria.
In particolare desidero informare che la sera di venerdì 29 novembre alle 

ore 20,45 io stesso presiederò in Cattedrale una solenne Veglia di preghiera, alla 
quale tutti sono invitati, specialmente i dipendenti FIAT e dell'indotto, per 
chiedere al Signore luce e coraggio a tutti coloro che hanno responsabilità, 
Governo, sindacati, azienda, e rappresentanti delle istituzioni locali per 
accelerare le necessarie decisioni al fine di superare l'attuale crisi.

Personalmente è da molto tempo che prego per questa intenzione, ma ho 
sentito il bisogno di invitare tutta la comunità ad unirsi a me perché dav­
vero sono convinto che «se il Signore non costruisce la casa, invano vi faticano i 
costruttori» (Sai 127,1). Non è solo questione di strategie umane ma anche di 
aiuto e luce dall'alto per avere il coraggio, anche con sacrifici, di garantire 
un futuro sereno a tanti lavoratori e a tante famiglie.



1658 Atti del Cardinale Arcivescovo

Il Signore ci conceda la possibilità di vedere una soluzione serena del 
problema e la Vergine Consolata dia a tutti il coraggio e la forza di perseve­
rare nella ricerca della giustizia e dell'equità.

Con una cordiale benedizione per tutti.

Torino, 18 novembre 2002
* Severino Card. Poletto

Arcivescovo Metropolita di Torino

Venerdì 29 novembre
INTERVENTI
DURANTE LA
VEGLIA DI PREGHIERA

Introduzione
Carissimi, ci siamo radunati questa sera nella nostra Cattedrale, la chiesa 

che rappresenta l'unità della Diocesi di Torino, e quindi tutti insieme 
vogliamo esprimere uno spirito di comunione davanti al Signore e davanti 
a tanti nostri fratelli e sorelle che vivono ore di ansietà e di timore per 
quanto riguarda il posto di lavoro.

Siamo qui a pregare! Perciò invito tutti a mettersi nell'atteggiamento giu­
sto della preghiera, come cercherò di illustrare nella riflessione che pro­
porrò, per comprendere bene il significato di quest'incontro. Quella di oggi 
è una giornata di digiuno e di preghiera, che penso sia stata vissuta in modo 
significativo da molte persone, anche per conto proprio, e che ha in questa 
Veglia la sua espressione culminante.

Ci rivolgiamo allora al Signore perché ci guidi in quest'incontro.

Riflessione
1. Nella riflessione che ora vi propongo desidero innanzi tutto essere 

davanti a voi un testimone di fede, di fede in Dio, che è Padre misericor­
dioso e provvidente. Per questo tutta la Comunità cristiana della Diocesi di 
Torino vuole esprimere la propria partecipazione, il proprio coinvolgimento 
diretto in questo tempo di crisi della FIAT e di tante altre piccole aziende 
dell'indotto, perché, come Chiesa, non vogliamo assolutamente occupare 
spazi che non ci competono, ma come Comunità cristiana, ed io come vostro 
Vescovo, sentiamo il dovere e la responsabilità di ricordare che cosa il 
Signore si aspetta da tutti coloro che, in qualche modo, sono coinvolti 0 
hanno delle responsabilità dirette nella gestione di questa grave e preoccu­
pante situazione.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1659

Ho quindi pensato di indire per oggi una Giornata di digiuno e di pre­
ghiera e di convocarvi per questa Veglia orante. Per quale motivo ho pen­
sato di sottolineare con questa iniziativa la partecipazione della Chiesa alle 
preoccupazioni che tutti abbiamo in questo momento?

Innanzi tutto per esprimere vicinanza, solidarietà a tutte quelle persone, 
non solo di Torino ma di tutta l'Italia - anche se in particolare ci occupiamo 
dei problemi di Torino - che temono per il proprio posto di lavoro. Non pos­
siamo dimenticare l'importanza centrale che il lavoro ha nella vita di una 
persona, non solo per la sicurezza economica generale e della propria fami­
glia, ma anche per la realizzazione della dignità di ognuno, perché nel 
lavoro vengono espresse le proprie capacità personali e si offre quindi il pro­
prio contributo alla crescita del benessere di tutta l'umanità. Perdere il 
lavoro vuol dire smarrire una parte importante della propria dignità perso­
nale. Quindi desidero esprimere, con questa Veglia e con questa Giornata, 
vicinanza e solidarietà per quanti sono esposti a questo rischio.

C'è anche un altro motivo per il quale siamo qui, e per il quale abbiamo 
vissuto questa Giornata di digiuno e preghiera, lo oggi ho fatto digiuno! 
Non lo dico per vanto, ma perché, invitando la Comunità cristiana di Torino 
al digiuno, sono veramente convinto che questa particolare situazione ci 
richiama alla necessità di dare alla nostra vita uno stile di maggior sobrietà. 
E infatti, la Giornata indetta per oggi, aveva proprio lo scopo di sensibiliz­
zare tutta l'opinione pubblica dal punto di vista di Dio. Consentitemi, fra­
telli e sorelle, di dirvi che non possiamo mettere Dio fuori dalla porta in que­
sto problema! Non riusciremmo a venirne a capo se noi pretendessimo di 
risolvere questa situazione senza interrogare Dio, senza tener conto di 
alcuni principi fondamentali che Dio ci ha rivelato, attraverso Gesù Cristo, 
che si è fatto uomo per assumere tutte le nostre realtà umane e insegnarci la 
strada per vivere bene la nostra esistenza di persone qui sulla terra. Ecco la 
necessità di crescere in questo tipo di sensibilizzazione, non solo dell'opi­
nione pubblica, ma soprattutto di coloro che hanno delle responsabilità più 
vicine, più dirette, più gravi, perché attraverso l'invocazione della luce di 
Dio queste persone siano illuminate a prendere, anche controcorrente, delle 
decisioni che vadano a beneficio di tutti individuando una soluzione posi­
tiva della crisi.

Certo, qualcuno potrebbe domandarsi a che cosa serve una Veglia di 
preghiera. Qualcuno potrebbe pensare che la nostra assemblea riunita in 
Cattedrale desidera lanciare messaggi pubblicitari come se si trattasse di 
un'assemblea sindacale. Invece, no! La nostra è un'assemblea di Chiesa. 
Siamo venuti qui, non per guardarci in faccia, gli uni rispetto agli altri, ma 
per guardare verso Dio, per rivolgerci a Lui, perché sentiamo il bisogno del­
l'aiuto di Dio.

2. Per questo ritengo che sia importante capire che la preghiera non è 
una piccola aggiunta che si fa tanto per dare una vernice religiosa ai pro­
blemi. La preghiera è un passaggio fondamentale per ogni persona retta, 
che riconosce i propri limiti, le proprie incapacità ad uscire da sola dai pro­
blemi e dalle difficoltà, e si ricorda del versetto del Salmo 27 che così recita:



1660 Atti del Cardinale Arcivescovo

«Se il Signore non costruisce la casa, invano faticano i costruttori; se il Signore non 
custodisce la città, invano veglia il custode». Nella prima Lettura biblica che ci 
è stata proposta abbiamo ascoltato come San Paolo si rivolge al suo disce­
polo Timoteo, che era un Vescovo, il Capo di una Comunità. E questo un 
brano che ho scelto perché spiega in modo mirabile il significato che dob­
biamo dare al nostro incontro di preghiera.

«Mi raccomando che si facciano domande, suppliche, preghiere, ringraziamenti, 
per tutti gli uomini, per i re e per coloro che sono al potere, affinché possiamo vivere 
tutti una vita calma e tranquilla, in tutta pietà e dignità» (ITm 2,1-2). Non 
poteva esserci pagina più appropriata di questa per interpretare con fede, e 
quindi in maniera teologicamente corretta, la nostra situazione di oggi.

L'Apostolo Paolo, e la sua è parola ispirata da Dio, invita a pregare per 
tutti, ma anche per chi è al potere, perché tutti possano vivere un'esistenza 
calma e tranquilla, in tutta pietà e dignità. Abbiamo sì o no il diritto di 
vivere una vita dignitosa, tranquilla e sicura? E chi ci deve garantire questo 
diritto? Non sto dicendo cose mie ma sto citando la Parola di Dio. Questo 
deve essere garantito da chi sta al potere, da chi ha delle responsabilità nei 
confronti della società. E chi è che sta al potere in questo momento di fronte 
alla crisi della FIAT se non quelli che si siedono al tavolo della trattativa, che 
hanno in mano la chiave dell'interpretazione ma anche della soluzione del 
problema?

Quindi:
la Proprietà, con tutto il rispetto dobbiamo dire che la proprietà, in que­

sto momento, ha un posto di grande responsabilità;
il Governo, chi governa la Nazione ha il dovere di gestire questo dialogo, 

la valutazione del problema e le soluzioni;
il Sindacato, che si deve porre insieme alle altre due parti per difendere 

la sicurezza del posto del lavoro e dei lavoratori.
E tutto deve essere fatto con equilibrio, con senso di responsabilità, per 

garantire una vita dignitosa e tranquilla a tutti coloro che sono interessati al 
problema. E allora io credo che dobbiamo domandare al Signore una grazia 
particolare - vi chiedo di fare un atto di fede perché non si può pregare 
senza fede - quella di toccare il cuore di quanti hanno la responsabilità di 
risolvere questo problema. Io non ho formule specifiche e non tocca a me 
risolvere i problemi, ma tocca a me pregare e lo faccio tutti i giorni. Tocca a 
me sensibilizzare, dialogare con le persone, e l'ho fatto molte volte con tutte 
le persone che ho nominato prima, ma mi permetto, per la nostra riflessione, 
di suggerire che, secondo me, tutte queste persone interessate dovrebbero 
fare un "passo indietro" e poi "un passo avanti". Mi spiego: un passo indie­
tro nel senso che nessuno, Proprietà, Governo, Sindacati e Istituzioni ' 
anche le Istituzioni locali nostre, che so quanto sono impegnate e solidali tra 
loro nell'essere parte attiva in questa situazione - tutti devono presentarsi al 
confronto con un passo indietro, vale a dire non ritenendo irreformabile o 
inamovibile il proprio progetto o la propria proposta. Un passo indietro 
vuol dire: sono qui con questa proposta, ma sono disposto a modificarla se 
insieme individuiamo una soluzione. Se non si mette questa premessa non 
si va da nessuna parte. Poi, un passo avanti, che vuol dire: andare incontro



Atti del Cardinale Arcivescovo 1661

alla posizione degli altri, essere disponibili a riconoscere che un po' di verità 
ce l'ho io, ma un po' di verità ce l'ha anche chi mi sta di fronte. Un passo 
avanti quindi vuol dire andare incontro agli altri per trovare un punto di 
accordo e di concordia.

Io credo che non sia fuori luogo, davanti alla comunità cristiana che voi 
rappresentate, che io lanci un appello ancora una volta dopo quelli che già 
sono stati comunicati nei giorni passati. Credo che, in questa situazione, chi 
ha la più grande responsabilità sia il Governo della Nazione, che ha il 
dovere di dimostrare alla Nazione che sa gestire questa grossa crisi nazio­
nale. Tocca a chi ci governa mettere dei paletti o delle condizioni per salva­
guardare il più possibile il livello occupazionale delle persone, la tranquil­
lità delle famiglie e la serenità dei cittadini tutti.

3. Infine io desidero chiedere che da parte nostra ci sia fiducia e spe­
ranza. I segnali che anche stasera ci sono stati dati dai comunicati dei tele­
giornali non sono incoraggianti, ma non dobbiamo perdere la speranza per­
ché noi crediamo alla Provvidenza di Dio. Noi crediamo che anche quando 
le cose sembrano crollare o andare verso il baratro del peggio, può emergere 
una soluzione che rimedia o che dà prospettive. Io sono certo, fratelli caris­
simi, che questa nostra preghiera non sarà vana e senza frutti. Certo il frutto 
non verrà in modo magico - noi non siamo gente che crede alla supersti­
zione e alla magia - ma siamo dei credenti in Dio: Lui è Padre provvidente 
e buono.

Allora non vi ha detto niente questa pagina del Vangelo di Luca dove 
Gesù, il Figlio di Dio, ci suggerisce d'insistere? «Chiedete e vi sarà dato, cer­
cate e troverete, bussate e vi sarà aperto» (Le 11,9). Ma dove dobbiamo bussare? 
Presso il cuore di Dio. Gesù fa l'esempio dell'amico che va dall'amico e poi 
ci dice chi è Dio: «Quale padre tra voi - dice Gesù - (qui ci sono tanti papà 
di famiglia), se il figlio gli chiede un pane gli darà una pietra? (Nessuno di voi 
fa questo). O se gli chiede un pesce, gli darà al posto del pesce una serpe? (Quale 
padre tra voi fa queste cose?). O se gli chiede un uovo, gli darà uno scorpione?» 
(Nessuno di voi fa queste cose ai propri figli). Aggiunge Gesù: «Se dunque 
voi, che siete cattivi (limitati, peccatori, poveracci, e siamo tutti così), sapete 
dare cose buone ai vostri figli, quanto più il Padre vostro celeste darà lo Spirito 
Santo a coloro che glielo chiedono» (Le 11,11-13). E Dio sa quanto in questo 
momento abbiamo bisogno che lo Spirito Santo - che è lo Spirito dell'A­
more di Dio, la terza Persona della Santissima Trinità, che è luce, forza, 
amore - scenda per illuminare le persone, che hanno la responsabilità di 
gestire questa situazione, per trovare il coraggio di andare oltre, facendo 
qualche passo in più, prendendo delle decisioni che prima magari si rite­
nevano impossibili per arrivare ad una soluzione accettabile dei problemi. 
Io credo che non dobbiamo mettere in evidenza tensioni, contrapposizioni 
forti, ma piuttosto che sia necessario agire nello spirito di civiltà, di dialet­
tica maggiormente serrata ma sempre rispettosa e civile. Non credo che sia 
bello mettere in contrapposizione Regione con Regione, stabilimento con 
stabilimento. Guai suscitare anche solo un piccolo segnale di guerra tra 
poveri.



1662 Atti del Cardinale Arcivescovo

Questa sarebbe una strada sbagliata. Bisogna cercare di tener conto dei 
problemi di tutti. Nessuno può difendere egoisticamente le proprie sicu­
rezze trascurando gli altri e dire che gli altri si arrangino, ma comunque non 
si possono scegliere gli uni a scapito degli altri. Questo è un livello che va 
tenuto presente ed è un'attenzione a 360° che non va dimenticata.

* * *

E allora concludo questa mia riflessione augurando che Torino, la nostra 
Città, la nostra Provincia, la nostra Regione, in questa situazione diventino 
un esempio per il Paese intero. Ma la nostra correttezza civile non deve 
essere scambiata per debolezza o incapacità di difendere i nostri diritti: noi 
vogliamo con determinazione, oserei dire quasi inflessibile, difendere la 
caratteristica industriale di questa Città e di questo territorio, noi non 
vogliamo perdere quanto ha costituito ricchezza per tanti italiani nei de­
cenni passati. La nostra correttezza, che deve essere esempio, va gestita con 
fermezza ma con grande civiltà. La civiltà non impedisce la dialettica forte, 
la contrapposizione di idee, i confronti serrati, ma rispetta le persone e 
garantisce la serenità dei cittadini. Io sono certo che se siamo qui a pregare 
con cuore sincero, come diceva Paolo: «Alzando al cielo mani pure, senza ira e 
senza contese» (ITm 2, 8) perché Dio ci dia una mano in questa situazione, 
allora torneremo a casa tutti più fiduciosi. Io ho questa fiducia. Non dico 
domani, ma dico che da questa situazione ne usciremo. A quali condizioni 
e in quale modo non so, ma sono fiducioso che sicuramente ancora una 
volta toccheremo con mano che Dio non ci abbandona. La risposta non arri­
verà forse subito, ma dobbiamo continuare a sperare e ad essere certi che 
arriverà. Gesù ci ha insegnato a pregare un padre: «Padre nostro che sei nei 
cieli ... dacci oggi il nostro pane quotidiano», garantendoci che saremmo stati 
ascoltati e non presi in giro. Questa è un'occasione per toccare ancora con 
mano che Dio ci è vicino e che la nostra fede, da questa esperienza, non può 
che uscirne più rafforzata.

Conclusione
A termine della nostra Veglia di preghiera desidero ringraziare tutti voi 

per la partecipazione così sentita, raccolta e devota, e prima di darvi la bene­
dizione e il congedo vi invito ad interrogare il vostro cuore, in questo 
momento, per vedere se è viva la fiducia che Dio non ci abbandonerà in que­
sta nostra particolare difficoltà.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1663

Intervento al XXII Convegno Nazionale
dei Centri e Servizi di Aiuto alla Vita d'Italia

Una corretta impostazione culturale 
circa il valore indisponibile della vita

Il Movimento per la Vita italiano ha organizzato a Torino, nel salone di Valdocco, il XXII Conve­
gno Nazionale dei Centri e Servizi di Aiuto alla Vita d’Italia che si è svolto nei giorni 15-17 novem­
bre.
Venerdì 15 novembre, nella Tavola Rotonda di apertura, il Cardinale Arcivescovo ha proposto la 
seguente riflessione:

Un saluto cordiale a tutti, partecipanti e organizzatori di questo Convegno Nazionale. 
Unito ad un particolare ringraziamento per aver scelto Torino come sede di questo incontro 
e confronto su un valore così fondamentale, sia per i credenti che per i non credenti, qual è 
quello della vita umana.

Desidero aprire questo mio breve intervento citando l’Enciclica Evangelium vitae del 25 
marzo 1995: «“La vita umana è sacra perché, fin dal suo inizio, comporta ‘l’azione creatrice 
di Dio’ e rimane per sempre in una relazione speciale con il Creatore, suo unico fine. Solo 
Dio è il Signore della vita dal suo inizio alla sua fine: nessuno, in nessuna circostanza, può 
rivendicare a sé il diritto di distruggere direttamente un essere umano innocente”. Con que­
ste parole l’Istruzione Donum vitae espone il contenuto centrale della rivelazione di Dio 
sulla sacralità e inviolabilità della vita umana» (n. 53).

Attorno a questo principio chiaro ed obbligante, i cattolici si sono sempre mossi con 
generosità per favorire tutte le condizioni migliori perché ogni vita non solo sia rispettata, 
ma accolta, sostenuta ed aiutata.

Tra le diverse forme di volontariato e di animazione sociale e politica a favore della vita, 
i Centri e Servizi di Aiuto alla Vita (CAV), sorti e cresciuti in quest’ultimo quarto di secolo, 
sono certamente una delle forme concrete di servizio al Vangelo della vita, una testimo­
nianza di quella storia di carità cne in ogni epoca è stata scritta dai cristiani come espres­
sione concreta della fede che non opera mai disgiuntamente dall'amore.

In tutti questi anni i 250 Centri di Aiuto alla Vita e i 260 Movimenti locali per la Vita 
hanno saputo dimostrare con i fatti il loro amore e difesa di ogni vita umana. Attraverso la 
sollecitudine di tante migliaia di volontari operatori, o anche solo sostenitori, c'è stata su 
tutte il territorio italiano non solo una presenza di sostegno e di aiuto accanto alle donne, ma 
anche interventi che hanno salvato, come ci ricordava 1’ “Avvenire" del 7 novembre scorso, 
ben 55.000 bambini. Accanto ai Centri, ricordo anche le Case di accoglienza dove la più 
svariata tipologia di donne (minorenni e non, nubili e coniugate, italiane e straniere, gestanti 
sieropositive o malate di Aids) insieme con i loro bambini sono ospitate e aiutate nei loro 
molteplici problemi. Né si possono dimenticare il "Progetto Gemma”, servizio per l'ado­
zione a distanza che permette di aiutare per un anno e mezzo una mamma col suo bambino, 
e il “Progetto Agata Smeraldo”, una concreta presenza di promozione nelle favelas di Sal­
vador Bahia in mezzo ai più poveri fra i poveri. Infine, il numero verde SOS Vita, linea 
telefonica gratuita aperta tutto l’anno, è un’ulteriore occasione d’intervento e di orienta­
mento positivo nei confronti di sofferenze psicologiche e morali, di storie di solitudine e di 
paure per gravidanze inattese. Una linea non ancora abbastanza pubblicizzata e divulgata, 
ma che permette di salvare molti bambini.



1664 Atti del Cardinale Arcivescovo

Questa esperienza dei CAV richiama tutta la comunità cristiana e anche civile a ristabi­
lire una corretta impostazione culturale circa il valore indisponibile della vita. La "cultura 
della vita" oggi sembra sopraffatta e messa a tacere da una "cultura della morte" che sem­
pre di più viene spacciata come elemento di avanzamento e progresso dell'umanità. Basti 
pensare alla recente proposta di sperimentazione della nuova pillola abortiva RU486 nella 
nostra stessa Città, con parere tecnico positivo del Comitato etico regionale. Come ricordavo 
nel mio recente Comunicato su tale sperimentazione*, una tale notizia, presentata come con­
quista e progresso di civiltà, per noi cristiani è un fatto veramente luttuoso perché, laddove 
la scienza e la tecnica si mettono a servizio dell'egoismo umano e della morte, la civiltà sot­
tostante non può che essere inesorabilmente segnata da una prospettiva di declino e di ina­
ridimento progressivo della vitalità che invece caratterizza una cultura e una civiltà degne di 
questi nomi, in quanto portatrici di significati e di valori che vale la pena di vivere. «Se ad 
una “arma da taglio”, come gli strumenti usati per un aborto chirurgico, affianchiamo, come 
metodo alternativo per uccidere un essere umano, una sostanza tossica, non vediamo alcun 
progresso né sul piano civile, né tanto meno sul piano etico». Per questo esortavo a salvare 
la dignità di Torino, evocando anche i grandi meriti che la nostra Città ha avuto nei confronti 
della vita umana e della persona, ad esempio nell'ambito della carità a tanti livelli a partire 
dai nostri grandi Santi torinesi.

Sotto questo profilo più culturale, la vostra rivista mensile "Sì alla vita" e il Centro 
documentazione e solidarietà, con la diffusione di materiale multimediale, offrono indub­
biamente una preziosa e corretta informazione sullo sviluppo della vita umana dal concepi­
mento alla nascita, informazione che sempre più capillarmente (nelle associazioni, nelle par­
rocchie, nelle ASL e, soprattutto, nelle scuole e nei vari ambiti educativi) deve supportare e 
motivare oggettivamente il dovere della salvaguardia della vita e. dal punto di vista sogget­
tivo, una nuova e ricca sensibilità etica.

Siamo in un'epoca in cui sembrano smarrirsi le native capacità umane di discernere cor­
rettamente, cioè di esercitare con senso di responsabilità il giudizio sia sulla realtà dei fatti, 
sia sul valore delle scelte. Sembra che la distinzione tra vero e falso e tra bene e male non 
sia più appannaggio dell'intelligenza umana e conquista faticosa ma reale degli uomini di 
buona volontà. Un’opportuna e corretta informazione su questi temi contribuisce al rag­
giungimento di un vero giudizio di valore su scelte tanto delicate e complesse.

Il servizio alla vita è, dunque, nella concretezza delle scelte operative e caritative che 
voi aderenti al Movimento per la Vita portate avanti, una fattiva ed eloquente attestazione di 
quanto questo valore non sia disponibile alla arbitraria decisione umana sia del singolo che 
della comunità. Tale indisponibilità e sacralità della vita fanno sì che essa debba essere tute­
lata interamente nel suo arco evolutivo e in tutte le persone. Questo sarà anche ben ribadito 
dal testo che i Vescovi hanno preparato per la XXV Giornata per la Vita (2 febbraio 2003) 
in cui. per la prima volta, si è avvertita la necessità di un titolo al negativo ( "Della vita non 
si fa mercato”)**, proprio per sottolineare con forza che nessuna logica di tipo strumentale, 
mercantile o economica, può mai appropriarsi e sfruttare la vita umana (si pensi ai bambini 
soldato, alle prostitute schiave, ai bambini abusati, ai minori sfruttati sul lavoro, alla mani­
polazione dei corpi nella pubblicità).

Questo sguardo sulla totalità e globalità della vita non deve mai essere trascurato 
anche da chi, come voi, si pone a servizio discreto ed efficace della vita nascente, delle 
coppie in difficoltà, delle donne nubili o delle mamme in attesa che per tanti motivi sono 
state lasciate sole di fronte a una decisione così grave come quella di accogliere o meno 
un figlio che nessun errore di valutazione può eliminare dalla scena del mondo senza 
colpa morale.

* Cfr. RDTo 79 (2002), 1487-1488 /N.d.R.1.
** Cfr. RDTo 79 (2002), 1477-1478 /N.d.R.I.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1665

Il vostro servizio, però, oltre che nella sua preziosa e benedetta concretezza, può esten­
dersi (e questo Convegno ritengo che ne sia un segno) anche a dare un contributo di rifles­
sione attenta e stringente sui motivi e valori che fondano la necessità di tutelare la vita. Si 
tratta di una riflessione teorica, come già ho detto prima, certamente ben supportata dalla 
vostra esperienza di operatori dei CAV e da tutti gli strumenti culturali di cui vi siete dotati. 
Come il cristiano «deve sempre saper dare ragione della speranza che è in lui» (cfr. I Pt 
3,15) e questo va fatto con rispetto e dolcezza, così il volontario in aiuto alla vita deve saper 
rendere ragione della sacralità della vita umana in ogni suo momento e, in particolare modo, 
nel momento della sua delicata e indifesa costituzione embrionale e fetale e questo bisogna 
saperlo fare con quello spirito evangelico di carità delicata, di misericordiosa accoglienza 
anche di chi ha sbagliato, e insieme di ferma presa di posizione.

Inoltre il vostro lavoro di sensibilizzazione e sostegno alle “donne in difficoltà" deve 
estendersi anche agli uomini, fidanzati, mariti o comunque legati affettivamente a queste 
donne, affinché come padri del concepito non si eclissino rinunciando alla loro responsabi­
lità sia verso la donna che verso il bambino. Quest’azione educativa e responsabilizzante nei 
confronti dei “maschi" non è meno importante di quello che lodevolmente già fate nei con­
fronti delle donne. Anzi è urgente che sul versante maschile l’azione formativa si faccia più 
esplicita e diffusa, così che non si continui ad accettare uno stile, che è anche di una certa 
cultura, che dispensa facilmente l’uomo dall’assumersi apertamente le sue responsabilità.

Accanto alla tutela concreta della vita nella concretezza dei vari casi personali è neces­
sario porre un problema “politico” e richiamare i responsabili a livello istituzionale al loro 
servizio verso il bene comune e verso l’essere umano come persona. Come il Papa ci ricorda 
nella Evangelium vitae, «una norma che viola il diritto naturale alla vita di un innocente è 
ingiusta e, come tale, non può avere valore di legge» (n. 91). Non ci si nasconde che l'at­
tuale contesto di democrazie pluraliste e la presenza di forti correnti culturali in contrasto 
con l'affermazione del valore indisponibile della vita non facilita questo compito “politico".

E quindi occorre essere realisti sulle difficoltà di attuare un'efficace difesa legale della 
vita. Tuttavia, la verità etica non può non risuonare in qualche modo nell'intimo di ogni 
coscienza e, in ogni caso, occorre incoraggiare i politici autentici, a partire da quelli cri­
stiani, a non abbassare la guardia nell’impegno di scelte chiaramente schierate dalla parte 
della vita. Dunque, non è sufficiente per la promozione della vita, sostituire le leggi inique 
con leggi più giuste, ma occorre promuovere e sostenere, in una visione culturale e sociale 
ben più ampia, una vera politica familiare, ancora quasi del tutto assente oggi nel panorama 
legislativo e sociale dell’Italia.

Una vera politica della famiglia deve diventare, come ancora suggerisce la Evangelium 
vitae (n. 90), il perno e il motore di tutte le politiche sociali. Infatti, ciò che sostiene la vita 
nascente ed evita le aberranti scorciatoie dell’aborto sono proprio quelle iniziative sociali 
che garantiscono la possibilità di una vita familiare che si componga armonicamente con il 
lavoro, la vita nella città, l’abitazione e i servizi adeguati, il sostegno economico e finanzia­
rio, le condizioni sociali, medico-sanitarie, culturali che permettono ai coniugi di esercitare 
la propria libera responsabilità nell’accoglienza del dono dei figli.

Auguro quindi un buon lavoro a tutti voi partecipanti a questo Convegno, affidando al 
Signore con la mia preghiera il vostro impegno in difesa della vita che non mancherà nella 
perseveranza di dare frutti sempre più abbondanti.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Ordinazioni diaconali (diaconi permanenti)

Il Cardinale Arcivescovo, in data 17 novembre 2002 - solennità della Chiesa locale, 
nella Basilica di S. Giovanni Battista Cattedrale Metropolitana di Torino, ha ordinato dia­
coni permanenti i seguenti accoliti, tutti appartenenti al Clero diocesano di Torino:

CARIDI Mario, nato in Taurianova (RC) il 13-11-1951;
MARCOLONGO Giorgio, nato in Ivrea 1’ 11-4-1957;
MORGAGNI Mario, nato in Torino il 4-2-1954;
RONCHETTO Roberto, nato in Cuorgnè il 21-9-1957.

Trasferimenti

VIOTTO don Giovanni, nato in Piobesi Torinese il 16-7-1953, ordinato il 18-6-1978, è 
stato trasferito in data 15 novembre 2002 come collaboratore parrocchiale dalla parrocchia 
Natività di Maria Vergine in Torino alla parrocchia S. Gaetano da Thiene in Torino; conte­
stualmente in pari data è stato anche nominato collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
S. Nicola Vescovo in Torino.

MADDALENO don Osvaldo, nato in Cafasse il 22-5-1941. ordinato il 27-6-1965, è 
stato trasferito in data 1 dicembre 2002 come parroco dalla parrocchia S. Maria Goretti in 
Torino alla parrocchia Assunzione di Maria Vergine in 10071 BORGARO TORINESE, v. 
Italia n. 24, tei. 011/470 24 20.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato anche nominato amministratore parroc­
chiale della parrocchia S. Maria Goretti in Torino.

Nomine
SALIETTI can. Giovanni, nato in Torino il 23-11-1933. ordinato il 29-6-1957. è stato 

nominato in data 17 novembre 2002 - per il triennio 2002-31 ottobre 2005 - consulente 
ecclesiastico dell’Associazione “La Città sul Monte” in Torino.

GAZZANO don Emilio, nato in Savigliano (CN) il 21-10-1967. ordinato 1’1-6-1996. è 
stato nominato in data 1 dicembre 2002 parroco della parrocchia S. Maria Goretti in 10146 
TORINO, v. Actis n. 20. tei. 011/779 48 27.

1667



1668 Curia Metropolitana - Cancelleria

FRAIRE Teresio, S.D.B., è stato nominato in data 1 dicembre 2002 referente diocesa­
no per la scuola cattolica presso l’Ufficio per la pastorale dell’educazione cattolica, della 
cultura, della scuola e dell’Università nella Curia Metropolitana di Torino. Sostituisce p. 
Francesco Guerello, S.I., trasferito dai suoi Superiori ad altra sede.

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Opera di Nostra Signora Universale - Torino
L’Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, ha nominato in data 5 novembre 2002 nel­

l’Opera di Nostra Signora Universale con sede in Torino - per il quadriennio 2002-31 otto­
bre 2006

- direttrice generale: GALLO Vittoria
- membri del Consiglio: BIASOTTO Luigina

CAVALETTO Luigina
FAORO Irma Antonietta
VETTORATO Maria Cristina

* Federazione Universitaria Cattolica Italiana (F.U.C.I.)
L’Arcivescovo di Torino ha nominato in data 15 novembre 2002 - per il biennio 2002- 

30 giugno 2004 - presidente del Gruppo di Torino della Federazione Universitaria Cattoli­
ca SURBONE Anna.

Comunicazioni
II Cardinale Presidente della C.E.I., con lettera in data 5 novembre 2002, ha comunicato la se­
guente Nota:

Con provvedimento pontificio è stata disposta la dimissione dallo stato clericale del rev. 
Claudio Gatti, sacerdote della Diocesi di Roma, «ex officio et in poenam, cum dispensatio­
ne ab omnibus oneribus e sacris Ordinibus manantibus».

La decisione è stata motivata da taluni atteggiamenti assunti dalla persona sopra ricor­
data e dalla formulazione e diffusione di dottrine concernenti l’Eucaristia e l’Ordine sacro 
non conformi al depositum fidei e al Magistero.

Tanto si comunica per gli opportuni provvedimenti da parte degli Ordinari diocesani.

Inoltre si segnalano le seguenti situazioni:

- Si raccomanda di prestare la dovuta attenzione al sig. Luigi Scaramuzza (della Dio­
cesi di Rossano-Cariati [Cosenza], abitante a Setteville di Guidonia [Roma] in via Casal 
Bianco n. 295) che continua a presentarsi a santuari e parrocchie offrendo la propria dispo­
nibilità al servizio pastorale. Si tratta di un sacerdote che il Santo Padre «ex officio» ha 
dimesso dallo stato clericale per gravi motivi, «cum dispensatione ab omnibus oneribus a 
sacris ordinibus manantibus».

- 11 Prefetto della Congregazione per il Clero ha richiamato l’attenzione sulle iniziati­
ve vocazionali di mons. Pietro Vergari e sulla sua opera Oblati della Regina Apostolorum. A 
giudizio del Dicastero della Santa Sede è necessario che gli Ordinari diocesani italiani non 
accolgano, né promuovano agli Ordini sacri soggetti presentati dal suddetto sacerdote, o 
comunque provenienti dal suo ambiente, e che frequentano, con permessi di soggiorno, sem­
bra ottenuti surrettiziamente, le Università romane.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1669

- Il rev.do Domingo Izzi, della Diocesi di Morón (Argentina), fondatore dell’Associa­
zione “Lumen Christi - Orprela”, nonostante la proibizione dell’Autorità ecclesiastica, con­
tinua a svolgere attività commerciali negate ai chierici, assumendo debiti con molte istitu­
zioni, anche ecclesiastiche. Recentemente ha decretato di “accettare” la Fondazione “Abram 
con noi” nella “Orprela Holding International”. Si informa che l’Associazione “Lumen 
Christi - Orprela" non è autorizzata da alcuna autorità ecclesiastica in Italia, né, tantomeno, 
è un’organizzazione della Santa Sede.

RIVISTA DIOCESANA TORINESE: abbonamenti per il 2003
La Cancelleria della Curia Metropolitana: sollecita gli abbonati a rinnovare 

tempestivamente ['abbonamento: ricorda che l’abbonamento a Rivista Dioce­
sana Torinese è obbligatorio per i parroci e per tutti coloro ai quali sia in 
qualche modo affidata la cura d’anime; invita tutti i sacerdoti, i diaconi per­
manenti, gli operatori pastorali, le comunità di vita consacrata, le associazioni, i 
movimenti e le aggregazioni laicali che ancora non la ricevono, ad abbonarsi a 
Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della particolare fisionomia della 
pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l’anno 2003: € 50, da versarsi sul Conto Cor­
rente Postale 10532109, intestato a "Opera Diocesana Buona Stampa". 10121 
Torino - corso Matteotti n. 11.





Atti del
X Consiglio Pastorale Diocesano

Intervento sul particolare momento
che stiamo vivendo in merito alla crisi FIAT

Laici, religiosi e sacerdoti in rappresentanza dell’intera comunità ecclesiale, uniti al 
Cardinale Arcivescovo, al termine della prima sessione del X Consiglio Pastorale Diocesano 
sentiamo il dovere di intervenire in relazione alla attuale grave crisi della FIAT.

Intendiamo richiamare tre criteri di orientamento che ricaviamo dal Vangelo e dall’in­
segnamento della dottrina sociale della Chiesa:

- il valore del lavoro umano, chiave della questione sociale, elemento costitutivo della 
dignità umana, fattore primario di socializzazione;

- il principio di responsabilità, valido non solo a livello interpersonale ma anche nel 
campo economico;

— la cura del bene comune.
Di qui nasce un appello rivolto ai diversi soggetti coinvolti.
Anzitutto nei riguardi della proprietà, verso la quale indirizziamo un fermo appello alla 

responsabilità verso l’azienda, i lavoratori e la Città. Il patrimonio consolidatosi in questa 
Città non può andare disperso. Questa è l’ora dei sacrifici e di nuovi consistenti investimenti 
finanziari come segno di impegno e di fiducia nei confronti dell’azienda.

In secondo luogo, è indispensabile e urgente che il Governo dia un segnale forte con­
vocando al più presto i sindacati e l’azienda, avvìi una mediazione per la tutela dei lavora­
tori (della FIAT e del variegato mondo dell’indotto) e una politica per la salvaguardia del 
patrimonio industriale nel settore auto.

Incoraggiamo le Autorità delle nostre Istituzioni locali a farsi voce con decisione e inci­
sività del disagio e dei rischi che stiamo correndo.

Ai lavoratori di tutti gli stabilimenti, in Torino come nelle altre Regioni italiane, ai qua- 
dri/dirigenti e agli imprenditori dell’indotto desideriamo esprimere la nostra solidarietà e 
chiediamo di riscoprire l’unità nell’azione, il coraggio, la creatività.

All’intera società torinese e italiana desideriamo ricordare l’opportunità di agire coe­
rentemente, anche negli acquisti, per preservare una risorsa così importante per tutti.

Infine, questo Consiglio Pastorale Diocesano intende sollecitare l'intera comunità cri­
stiana perché attivi tre grandi attenzioni:

- la prima è di impegnarsi maggiormente nel discernimento dei fatti sociali alla luce

1671



1672 Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano

della Parola di Dio: dobbiamo comprendere le sfide che ci vengono da queste complesse e 
drammatiche vicende sociali (è la sfida della formazione);

- la seconda attenzione riguarda un maggiore impegno dei cristiani nei loro ambienti di 
vita (è la sfida della testimonianza);

- infine vanno sostenute sia le iniziative di creazione di lavoro che quelle di sostegno a 
quanti soffrono le conseguenze della crisi (è la sfida dell’azione caritativa).



Documentazione

L’Avvocato nel processo canonico
Martedì 6 novembre, in occasione dell’inaugurazione dell'Anno Accademico dello Studium Rotae 
Romanae, il Decano della Rota Romana e Direttore dello Studio Rotale ha tenuto questo inter­
vento.

Mi è gradito dare inizio al nuovo Anno Accademico dello Studio Rotale con un cordia­
le deferente saluto all'Em.mo Card. Mario Francesco Pompedda, Prefetto del Supremo 
Tribunale della Segnatura Apostolica, già Docente e Direttore dello Studio, e ringraziarLo 
per la presenza in mezzo a noi e per la disponibilità a tenere la Prolusione.

Un cordiale saluto e ringraziamento mi è gradito porgere pure ai ch.mi Docenti insieme 
ad un benvenuto agli alunni.

Atteso che l’Em.mo Card. Pompedda terrà la sua prolusione sul tema "Il Giudice eccle­
siastico", io, poiché la massima parte di voi, una volta conseguito il diploma di Avvocato 
Rotale, eserciterà l’avvocatura presso i Tribunali ecclesiastici, mi soffermerò brevemente 
sulla funzione e presenza dell’avvocato nel processo canonico, avendo lo Studio Rotale 
come finalità «institutionem instructionemque Advocatorum Rotalium eorumque omnium 
qui penes Tribunalia ecclesiastica Judicum, Promotorum justitiae et vinculi Defensorum 
munere fungerentur» (Studium S. R. Rotae - 1950).

L’amministrazione della giustizia per ben funzionare necessita di validi professionisti 
legali. Uno di questi è senza dubbio l’avvocato, il primo competente in campo legale che 
avvicina colui che intende tutelare i suoi diritti.

Così l’avvocato è il primo filtro che supera l’imperizia e l’ignoranza giuridica, la catti­
va informazione dei clienti nonché l’infondata pretesa e l’errata loro convinzione di avere 
diritti da far valere e tutelare davanti al giudice.

La presenza, pertanto, dell’avvocato nel processo, è garanzia non solo di scienza e com­
petenza, ma, quando questi correttamente e coscienziosamente svolge la sua professione, 
cioè si rifiuta di introdurre e patrocinare cause senza avere la convinzione della loro fonda­
tezza, è, come elemento purificatore della rivendicazione e tutela dei diritti del cliente, 
garanzia pure di onestà e di impegno nella leale e sollecita trattazione della causa.

«Che sia garanzia di scienza tutti intendono; - scriveva il prof. Calamandrei in un pic­
colo libro nel 1921 dal provocatorio titolo "Troppi avvocati” (Firenze - La Voce) - nella 
sempre crescente complicazione della vita giuridica moderna, nei rigori dei formalismi pro­
cedurali che sembrano misteriosi tranelli ai profani, il professionista legale è un prezioso 
collaboratore del giudice, perché lavora in vece sua a raccogliere i materiali di lite, a tradurre 
in linguaggio tecnico frammentarie e slegate affermazioni della parte, a tirar fuori da queste 
l’ossatura del caso giuridico e a presentarlo al giudice in forma chiara e precisa e nei modi 
processualmente corretti; onde, in grazia di questo professionista paziente, che nel raccogli­
mento del suo studio sgrossa, interpreta, sceglie e riordina gli informi elementi fornitigli dal

1673



1674 Documentazione

cliente, il giudice è messo in condizione di vedere a colpo, senza perder tempo, il punto vita­
le della controversia che è chiamato a decidere» (pagg. 10-11).

L’avvocato è, pertanto - continua il prof. Calamandrei - «un elemento integrante del­
l'ordine giudiziario, come un organo intermedio posto tra il giudice e la parte, nel quale l'in­
teresse privato ad avere una sentenza favorevole e l’interesse pubblico ad avere una senten­
za giusta si incontrano e si conciliano» (o.c.. pag. 12).

A nessuno sfugge quanto questa acuta e puntuale descrizione della preziosa opera del­
l'avvocato nell’ascoltare e consigliare il cliente, nel predisporre e seguire la causa nonché 
della funzione del medesimo come garante di serietà, obiettività e buona fede, tali da esclu­
dere liti temerarie o assolutamente infondate, sia lontana da quella sottolineata dal dott. 
Azzeccagarbugli di manzoniana memoria, che, mentre con teatralità da prestigiatore fruga 
tra le carte del suo studio e legge testi delle gride al povero Renzo, convinto e certo che la 
verità abbia forza e debba trionfare e che le parole delle gride, da lui declamate, abbiano un 
ben determinato ed inequivocabile significato, esclama: «All'avvocato bisogna raccontar le 
cose chiare, a noi tocca poi a imbrogliarle» (Manzoni, / promessi sposi, cap. III).

Eco, questa affermazione, dell’antico cinico e diabolico assioma: «Nulla est causa 
quam bonus advocatus non possit facere bonam», che in parole povere vuol significare che 
non esistono cause buone o cattive, fondate o temerarie, ma solo abili e scaltri avvocati, 
capaci di fare, senza remore morali, de albo nigrum de nigro album.

Certamente l’avvocato «può ben porre ogni studio per ottenere la vittoria del suo clien­
te - afferma Pio XII nel discorso al Tribunale della Rota del 2 ottobre 1944 - ma in tutta la 
sua azione non deve sottrarsi all'unico e comune scopo finale: lo scoprimento, l'accerta­
mento, l’affermazione legale della verità, del fatto oggettivo» (AAS 36 [1944], 286).

«Che vuol dire “grande avvocato”? - si domanda sempre il prof. Calamandrei nel famo­
so suo “Elogio dei giudici scritto da un avvocato" —. Vuol dire avvocato utile ai giudici per 
aiutarli a decidere secondo giustizia, utile al cliente per aiutarlo a far valere le proprie ragio­
ni» (Calamandrei P.. Elogio dei giudici scritto da un avvocato, IV ed. Firenze 1989, pag- 
128).

Volendo indicare e sottolineare quali qualità rendono un avvocato utile ai giudici ed ai 
clienti aiutando i primi a giudicare secondo giustizia ed i secondi a tutelare e far valere i pro­
pri diritti riteniamo che, fermi restando i principi di deontologia che vi saranno insegnati ed 
illustrati durante il corso Rotale, basilare ed essenziale per gli avvocati che patrocinano pres­
so i Tribunali ecclesiastici, come per tutti gli operatori di diritto, deve considerarsi l’obbli­
go di svolgere la professione “solum Deum prae oculis habentes".

Inoltre «l’avvocato non impari al suo ufficio - scrive il prof. Calamandrei -, deve non 
solo essere fornito di scienza, ma deve essere soprattutto una coscienza, che nella interpre­
tazione del diritto sappia portare una probità, una drittura, un carattere superiore ad ogni fur­
beria, ad ogni interesse meramente pecuniario; il diritto, infatti, non è tutto nelle formulette 
dei codici, ma la sua forza più pura attinge da quell’austero sentimento del giusto, che 
dovrebbe essere per l'avvocato inseparabile vademecum professionale. Il leguleio che con 
una scaltra cautela aiuta il disonesto a trionfar sull’onestà, che con un ben congegnato cavil­
lo procedurale taglia la strada alla giustizia, sarà un compitissimo azzeccagarbugli, ma non 
è l’avvocato come lo concepisce chi vuol vedere in lui l’artefice degno di trattare con mani 
pure quella gran forza sociale che è il diritto» (Calamandrei. Troppi avvocati, pag. 94).

«Grande è la responsabilità dell’avvocato dinanzi a Dio e alla Chiesa - scriveva il Card- 
Jullien, commemorando i primi cinquant’anni di attività del Tribunale a Rota restituta -. In 
ogni suo intervento egli ha il sacro dovere di subordinare tutto alla suprema causa della 
verità. Mai dovrà cedere sia pure a scapito del proprio interesse di fronte a ingiuste pretesi 
del cliente. La professione dell’avvocato è consacrata al culto della verità e della giustizia -• 
Non dovrebbe mai accadere che, sia pure sotto il pretesto di bontà, di carità, di larghezza di 
vedute, venga abilitato a patrocinare le cause ecclesiastiche (praesertim causas de matri'



Documentazione 1675

moni i nuliitate) chi non ha dato garanzia assoluta di competenza, di esperienza e di rettitu­
dine» (A. Jullien, "Cinquanf anni di attività giudiziaria del Tribunale della S. R. Rota", 
1908-1958. Roma 1959).

L avvocato sarà poi utile ai giudici c ai clienti quando quattro note distinguono il suo 
Pratico esercizio forense: chiarezza, essenzialità, precisione terminologica e logicità della 
tesi e degli argomenti addotti.

Anche nei confronti del processo vale il grave monito della Bibbia: «In multiloquio non 
deerit peccatum» (Pr 10,19).

Quanto mai saggia in proposito ed opportuna la disposizione dell’art. 82 delle vigenti 
Norme Rotali: «Scripturae ... seu defensiones excedere non debent paginarum numerum 
more admissum», cioè, sia secondo la Lex propria S. Romanae Rotae et Signaturae dei 1908 
(art. 29 §1) che secondo le Normae del 1934 (art. 124 §1): «Defensionis scriptura excede­
re non debet viginti paginas formae typographicae ordinariae folii romani - Responsiones 
decem paginas».

Chiarezza nel libello e nelle singole successive istanze senza omettere di indicare dove 
e come si giustifica la richiesta, imponendosi brevità e precisione di espressione, evitando 
digressioni estranee o marginali e, nelle cause di nullità di matrimonio, l’eccessiva molti­
plicazione dei capi di nullità. I capi, la cui prova è scarsa, o addirittura assente, indeboli­
scono anche i capi più fondati: «Nihil ita absque labore - ammonisce San Bernardo - mani­
festam facit veritatem ut brevis et pura narratio» (S. Bernardo. De consideratione, lib. I. 
cap. X, n. 13: PL 182, 740).

Non minor rigore morale e correttezza professionale impone l’incarico di patrono d’uf­
ficio.

Non dimentichino gli avvocati che l’incarico loro conferito dal Tribunale non è meno 
vincolante nei confronti delle parti del mandato ad lites ricevuto da parte dei clienti.

Superando, infatti, anzi integrando, la disposizione in materia di gratuito patrocinio sia 
del Codice Piano Benedettino sia del vigente Codice, le Norme Rotali, inde a Rota restitu- 
’a, hanno sempre solennemente sottolineato che il beneficio del gratuito o semigratuito 
Patrocinio non è una grazia o un gesto di benevolenza del giudice o del Tribunale, ma il 
riconoscimento di un vero e reale diritto delle parti «expensis iudicialibus sustinendis impa­
res» (art. 1159) ad avere non solo l’esenzione dalle spese giudiziali, ma anche l’assistenza 
del patrono nominato dal Tribunale (cfr. Le v propria S. R. Rotae et Signaturae Apostolicae, 
c. 45 §2).

Al vero e reale riconosciuto diritto delle parti, pertanto, nello spirito della legge cano­
nica, corrisponde un vero, reale e grave dovere del patrono a tutelarne con coscienziosa 
disponibilità e sollecitudine i diritti, in conformità al giuramento prestato subito dopo il con­
seguimento del titolo di Avvocato Rotale «ministeria mihi commissa in hoc Tribunali sedu­
lo ac diligenter inpleturum».

Poiché «Homine imperito numquam quidquam iniustius» (Terenzio, Adelphi, atto II. 
scena II, 98), lo Studio Rotale si prefigge darvi un’adeguata preparazione scientifica per il 
vostro futuro lavoro professionale presso i Tribunali ecclesiastici.

In pari tempo e con non minore attenzione ed impegno tende a formarvi ad una consa- 
Pevolezza cristiana che, come scrive S. Paolo nella seconda Lettera ai Corinzi: «Non enim 
Possumus aliquid adversus veritatem, sed pro veritate» (2Cor 13,8): non possiamo far nulla 
contro la verità, possiamo e dobbiamo agire per la verità.

Il conseguimento di queste due finalità lo Studio Rotale ha considerato sempre come 
suo specifico scopo e, senza peccare di orgoglio, ci sembra che del risultato, di fatto a Rota 
restituta conseguito, possiamo andare fieri.

Scriveva infatti il Card. Jullien: «Un’esperienza di oltre 35 anni mi comprova che, salvo 
rare eccezioni, gli avvocati che mi hanno aiutato a rendere giustizia presso il Tribunale della 
Rota, in massima parte laici e coniugati, erano uomini la cui coscienza professionale ugua-



1676 Documentazione

gliava una particolare competenza giacché la maggior parte di essi esercitavano anche pres­
so i Tribunali civili e molti di loro erano docenti nelle Pontificie Università del Laterano e 
dell'Angelicum o nelle Università di Stato» (A. Jullien, Juges et Avocats des Tribunaux de 
l’Eglise, 1970, pag. 34, n. 21).

L'augurio che formuliamo dando inizio al nuovo Anno Accademico è che la formazio­
ne degli avvocati e degli operatori di diritto da parte dello Studio Rotale continui nel solco 
di questa nobile tradizione mentre con piena fiducia invochiamo la protezione del “Giusto 
Giudice” e della Madonna, “Sedes sapientiae et speculum iustitiae".

Mons. Raffaello Funghini
Decano della Rota Romana

Da L’Osservatore Romano. 13 novembre 2002



Documentazione 1677

Il Giudice ecclesiastico
Martedì 6 novembre, si è svolta l’inaugurazione dell’Anno Accademico dello Studium Rotae 
Romanae. Pubblichiamo il testo della Prolusione tenuta dal Cardinale Prefetto del Supremo 
Tribunale della Segnatura Apostolica, che in passato è stato Decano della Rota Romana.

«E inutile invocare nuovi testi legislativi [.../ se non vi saranno persone sagge ed 
esperte che sappiano far vivere la legge con sapienza, giustizia e carità»

Desidero esprimere anzitutto la mia riconoscenza a Sua Eccellenza il Decano della Rota 
Romana per l’invito rivoltomi a tenere la Prolusione per l’Inaugurazione dell’Anno 
Accademico dello Studium Romanae Rotae. La lunga e affettuosa consuetudine che ho spe­
rimentato con questa nobile Istituzione, mi permette di affermare che non l’ho mai lasciata, 
anche dopo che il Santo Padre ha voluto che assumessi l’ufficio di Prefetto nel Supremo 
Tribunale della Segnatura Apostolica.

Porgo il mio saluto a tutti i presenti, i Reverendissimi Uditori della Rota Romana, i 
Chiarissimi Avvocati Rotali e gli alunni che intraprendono o proseguono gli studi presso la 
Rota.

Introduzione

La tematica su cui vorrei intrattenere questo eletto Auditorio è incentrata sul Giudice 
ecclesiastico. Credo infatti condivisa l’opinione che, tra i molteplici temi oggetto di studio 
e di ricerca nell’ambito del diritto canonico in genere e processuale in particolare, poco spa- 
zio e attenzione siano dedicati a colui che, inevitabilmente, è il protagonista (dominus) del­
l’azione processuale, ossia il giudice. E se una qualche sensibilità appare per le questioni che 
attengono alla sua competenza o alla sua attività processuale, intesa in senso dinamico, 
Poco, troppo poco a mio sommesso avviso, si concede alla persona del giudice.

Questa carenza può dipendere, e di fatto lo si potrebbe dimostrare, dalla prevalente 
'^postazione formalistica con cui nel diritto continentale europeo, e, parzialmente, come di 
riflesso, anche nel diritto canonico, si guarda al fenomeno giuridico. Kelsen ha fatto scuola, 
separando nettamente diritto e realtà, “dover essere” ed “essere”, come pure inculcando la 
radicale separazione fra il concetto di validità e quello di effettività della norma giuridica. 
Nell’ambito della sociologia del diritto e nell’impostazione pragmatistica e realistica, in cui 
si guarda al fenomeno giuridico come a fatto o, tutt’al più, come a profezia o probabilità di 
ciò che il giudice di fatto pronuncerà, è più viva la sensibilità a tutto ciò che realmente 
influenzerà la persona del giudice (di questo giudice) nella determinazione della decisione 
giudiziale. In questo caso il tornire la locuzione della legge o la ponderazione della preva­
lente dottrina, e persino l’analisi dettagliata dei precedenti giurisprudenziali e della loro 
ratio, si accompagna in modo paritario all’analisi psicologica dei meccanismi e dei feno­
meni, i più concreti, che faranno presa sulla sensibilità del giudice e lo potrebbero indurre 
ad una decisione piuttosto che ad un’altra.

La nostra formazione giuridica, non già formalistica, ma comunque attenta sincera­
mente all’ontologia, ci impedisce queste derive (giuridicamente parlando), rendendoci atten­
ti al giusto più che al pronunciato. Nondimeno ritengo debba crescere la sensibilità e l'at­
tenzione da parte di tutte le componenti del mondo giuridico, verso colui, cioè la persona, 
che è chiamato a “dare giustizia” e a “dire giustizia”.

' P. Felici. Formalitates iuridicae et aestimatio probationum in processu canonico: Communicationes 9 
(1977), 184.



1678 Documentazione

Il Codice di Diritto Canonico

Ancorché il genere letterario codiciale, e più in generale quello normativo, sia sobrio e 
orientato alla prassi, non sono scarse le indicazioni che attengono alla persona del giudice, 
colto nello svolgimento del suo ministero di giustizia.

Non ritengo inutile una “lettura” delle medesime, sia per non “correre invano” altrove, 
trascurando i testi normativi più immediati, sia per la necessità di enucleare anche quanto di 
implicito si trova nei testi normativi.

I giudici devono essere ordinariamente chierici, di integra fama e dottori in diritto 
canonico o almeno licenziati (cfr. can. 1421). Nel caso di Vicari giudiziali e Vicari giu­
diziali aggiunti, ossia di coloro che normalmente presiedono a un collegio giudicante e 
in esso svolgono una funzione direttiva e autorevole, ben oltre la mera presidenza formale, 
si richiede ulteriormente che siano sacerdoti e non abbiano meno di trent'anni (cfr. can. 
1420 §4).

Per i Giudici Rotali è richiesto che siano «sacerdotes [...], maturae aetatis, laurea doc- 
torali saltem in utroque iure praediti, honestae vitae, prudentia et iuris peritia praeclari» 
(art. 3 § 1 Normae Rotae Romanae).

Implicitamente, ma realmente, una forte indicazione circa la persona del giudice pro­
viene dalla disposizione secondo cui ogni giudice deve valutare le prove, in vista della deci­
sione, «ex sua conscientia» (cfr. can. 1608 §3).

Senza contare, nel campo processuale, l'impegnativo disposto del can. 1452 §1, in cui 
si permette e insieme si impone al giudice, senza perdere la sua strutturale terzietà, «una 
volta che la causa sia stata legittimamente introdotta, di procedere anche d'ufficio nelle 
cause [...] che vertano sul bene pubblico della Chiesa o sulla salvezza delle anime», oppure 
l'arduo ufficio di condurre l’intero processo fra le esigenze di celerità e l’esigenza di giusti­
zia (cfr. can. 1453), nonché la facoltà del giudice stesso di «praesumptiones, quae non sta­
tuuntur a iure, [...] conic[ere]» (cfr. can. 1586), fino alla prevista potestà di forgiare una 
norma «si certa de re desit expressum legis sive universalis sive particularis praescriptui 
aut consuetudo» (can. 19).

II triplice profilo del giudice ecclesiastico

Concentrando la nostra attenzione sul giudice, si possono evidenziare tre profili della 
sua persona: il profilo umano, quello giudiziario e quello ecclesiale.

La necessità di distinguere, che è all'origine della scienza, non deve trarre in errore. 14 
persona è una e unica, e tale unità (e unicità) opera realmente nelle e nonostante le necessa­
rie distinzioni speculative. In tal modo si deve considerare che nel giudice la sua umanità. >• 
suo ruolo professionale e la dimensione spirituale operano insieme, contemporaneamente- 
sinergicamente. Se è certamente erroneo pensare di formare prima un uomo e poi introdur­
lo in un ruolo e in una funzione ed infine proporgli, se del caso, una perfezione ulteriore pro­
veniente dalla spiritualità, quasi una vetta ultima da toccare alla fine, altrettanto errato s> 
rivelerebbe proporre o avere in vista unicamente un ruolo e una funzione, trascurando. d1 
fatto o addirittura di diritto, ogni crescita umana e personale, quasi si trattasse di qualcosa 
di estraneo, quando non un inciampo, alla professionalità di cui deve essere dotato e in base 
alla quale dovrà agire.

Se il primo errore non riconosce le interazioni e le integrazioni che avvengono nell'u- 
nità della persona che dinamicamente si evolve e cresce, l’altro nega la verità dei noti assio­
mi, secondo cui natura non facit saltus e gratia non destruit sed perficit naturam.

Formazione umana, professionale ed ecclesiale devono intessere armonicamente la per­
sona e personalità del giudice ecclesiastico.



Documentazione 1679

Profilo umano

Sotto il profilo umano si richiede anzitutto che il giudice sia una persona matura. Si trat­
ta proprio di quella maturità di cui spesso le sentenze ecclesiastiche discettano e su cui i giu­
dici intervengono autoritativamente nel contesto delle cause di nullità del matrimonio. Anzi 
Proprio l'altissima percentuale di cause di nullità matrimoniale aventi ad oggetto l’incapa­
cità psichica e psicologica, richiede specificatamente nel giudice una maturità personale2.

Alcuni requisiti per la nomina a giudice sembrano destinati a tutelare e a garantire re­
sistenza di questa maturità e devono essere applicati in modo rigoroso, penetrando lo spiri­
to della norma. Si pensi all’età. Non è un caso che si parli precisamente, nel linguaggio 
comune e normativo, di età matura.

Non si può trascurare inoltre che, di fatto e, per molti versi, anche di diritto, la quasi 
totalità dei giudici ecclesiastici sono sacerdoti. Ciò significa che l'accesso agli Ordini sacri 
ha già costituito una significativa verificazione della loro maturità ': possono infatti accede­
re agli Ordini sacri coloro che «recta moventur intentione, debita pollent scientia, bona gau­
dent aestimatione, integris moribus probatisque virtutibus atque aliis qualitatibus physicis 
et psychicis ordini recipiendo congruentibus sunt praediti» (can. 1029). L’introduzione nei 
ruoli giudiziali canonici di laici, uomini e donne, non potrà prescindere dalla necessità di un 
confronto con la verificazione e il livello di maturità richiesto ai giudici, nella loro qualifi­
cazione di sacerdoti.

In che cosa consista questa maturità umana personale, necessaria e sufficiente, per un 
giudice ecclesiastico, non è facile dire. Forse non ci si allontana troppo dal vero se si iden­
tifica con la capacità del giudice ecclesiastico di giudicare se stesso e il proprio tempo.

Anzitutto la capacità di giudicare se stesso4: «De cette étude psychologique que le juge 
fera sur lui-mème, la première et essentielle conclusion est que, pour juger les autres, il doit 
avant tout renoncer à son moi mauvais: amour propre, paresse, intére! personnel, préjugés; 
trop bonne opinion de soi-méme, source de tant de nos errements; sensibilité déréglée avec 
ses antipathies ou ses sympathies, fussent-elles pour la loi, mais au détriment de I'impar- 
Halité. Il doit impitoyablement retrancher, comprimer toutes ces imaginations qui entravent 
le jugement droit»5.

Ciò significa guadagnare la serenità di giudizio, che è come l’effetto principale della 
maturità. Essa consiste nella «capacità di agire e giudicare distaccandosi da proprie e per­
sonali vedute e opinioni, di giudicare astraendo da ogni pregiudizio sia generale sia parti­
colare, riferito cioè al caso; di saper astrarre da considerazioni umane, politiche e sociali; 
di saper accettare anche l'altrui opinione pur contraria alla propria (mostrando, ad esem­
pio, distacco di fronte ad una sentenza di appello che riformi la propria): di saper accetta­
re in fase di camera di consiglio il parere della maggioranza, o magari del più giovane: di 
saper affrontare e confrontare le ragioni degli altri colleghi senza prevenzione o chiusura di 
sorta; e infine e soprattutto di sapersi arrendere davanti agli atti e a quanto provato, senza 
mai piegare, attraverso artifìci istruttori apparentemente legali [...] gli stessi atti secondo

1 Cfr. M. Fr. Pompedda, // giudice nei tribunali ecclesiastici: norma generale e caso concreto (funzione, 
competenza professionale, garanzie di indipendenza, giudici laici), in La giustizia nella Chiesa: fondamento divi­
no e cultura processualistica moderna, Città del Vaticano 1997, p. 142.

Cfr., per esempio, recentemente, J. Duda, La formazione, nomina e rimozione dei giudici ecclesiastici' Folia 
canonica, 3 (2000), 245-247,

* Su questa premessa insiste particolarmente il Decreto di Graziano: cfr. C. HI. q. 7: c. 3 [«Qui aliorum vicia 
puniunt sua prius corrigere studeant»]; c. 4 {«Ille de vita alterius iudicet, qui non habet in se ipso quod puniat»]; 
c. 5 [«Gravatus criminibus aliena indicare non valet»]; c. 6 [«Primum nosmetipsos, deinde proximos debemus coi ■ 
rigere»]; c. 7 {«Sacerdos prius sua peccata, deinde aliena detergat»{.

' A. Caro. Jullien, Juges et avocats des Tribunato: de l’Église, Rome 1970, pp. 265-266. Cfr. pure le illu­
minanti e consonanti osservazioni di P. Felici. Indagine psicologica e cause matrimoniali: Communicationes 5 
(1973), 105-106.



1680 Documentazione

una propria teoria preconcetta o particolare impostazione, ricordandosi sempre che se è lui 
a dare la decisione finale, egli non è comunque l'unico essenziale protagonista del proces­
so canonico, nel quale si impone [...] il rispetto dei differenti ruoli»6.

Ma fa parte della maturità personale anche la capacità di giudicare il proprio tempo. Ciò 
infatti non è semplicemente riconducibile alla conoscenza di fatti ed eventi. Si tratta di cono­
scere la cultura del proprio tempo. Non già per sentito dire, ma perché se ne partecipa.

Ho adoperato appositamente il termine cultura a significare il suo necessario riferimen­
to antropologico e ad includere anche le sue manifestazioni più ordinarie.

Il giudice maturo infatti non può non conoscere lo stile di vita degli uomini di oggi, le 
loro scale di valori, il loro modo di ragionare, le loro reazioni immediate, irriflesse, ai fatti 
della vita. A tale conoscenza non può non legarsi un giudizio maturo, che cioè, di nuovo, 
sappia staccarsi da sé, rendendosi capace di ponderare l’uomo di oggi, o meglio il suo agire, 
per ciò che è. prima che per il giudizio morale da formulare, oppure per il giudizio assiolo- 
gico o prospettico o, più spesso, retrospettico. facilmente e superficialmente formulabile su 
di esso.

Il Sommo Pontefice Paolo VI è stato maestro nel condurre la Chiesa prima, e i giudici, 
di conseguenza, in essa e per essa, a questa maturità, al fine di un giudizio maturo: «[...] 
occorre, come il Verbo di Dio che si è fatto uomo, immedesimarsi, in certa misura, nelle 
forme di vita [...] occorre condividere, senza porre distanza di privilegi, o diaframma di lin­
guaggio incomprensibile, il costume comune, purché umano ed onesto, quello dei più pic­
coli specialmente, se si vuole essere ascoltati e compresi. Bisogna, prima ancora di parla­
re, ascoltare la voce, anzi il cuore dell'uomo: comprenderlo, e per quanto possibile rispet­
tarlo e dove lo merita assecondarlo»1.

Allo stesso modo dovrebbe far riflettere un passaggio raramente citato della celebre 
Allocuzione di Pio XII alla Sacra Romana Rota in merito al concetto di certezza morale- 
Dopo averne accuratamente descritto il concetto, il Sommo Pontefice richiama alla unità del 
giudice, che non deve essere diviso fra un convincimento personale e un diverso divisamen­
te procedente dalle tavole processuali’; e conclude: «Ad ogni modo, la fiducia, che i Tribu­
nali debbono godere nel popolo, esige che vengano evitati e risolti, sempre che sia in qual­
che maniera possibile, simili conflitti tra l'opinione ufficiale dei giudici e i sentimenti ragio­
nevoli del pubblico specialmente colto»9.

Vorrei sottolineare, in particolare, solo un aspetto di questa maturità personale che per­
mette al giudice ecclesiastico di conoscere e rispettare l’uomo di oggi, nella coerenza con il 
mandato evangelico di essere nel mondo, ma non del mondo.

Mi riferisco alla utilizzazione delle cosiddette, appunto, scienze umane, che forniscono 
al giudice ecclesiastico uno degli strumenti più efficaci oggi per inserire il dato generale­
astratto e atemporale della legge canonica nel caso singolo e nella contestualità della vita 
degli uomini di oggi, arricchendo e approfondendo ulteriormente lo stesso dato, altrimenti 
senza dimensione.

Il connubio o l’interdisciplinarità realizzatasi oggi fra normativa canonica e scienze 
umane si può considerare uno dei frutti più ricchi e saporosi di giudici, all’inizio soprattut­
to rotali, che hanno solcato, forti della conoscenza della tradizione giuridica, il mare aperto 
(e a volte burrascoso e incerto) della conoscenza di sé dell’uomo moderno.

Il Magistero Pontificio, pur mettendo in guardia da eccessi, che sono in agguato in ogni

6 M. Fr. Pompedda, Il giudice nei tribunali ecclesiastici.... cit., pp. 142-143. Cfr. pure Io., Decisione-senten­
za nei processi matrimoniali: del concetto e dei principi per emettere una sentenza ecclesiastica, in Io., Studi f 
diritto processuale canonico, Milano 1995. p. 188.

Paolo VI. Leti. Enc. Ecclesiam suam (6 agosto 1964). Ili: AAS 56 ( 1964), 646-647.
' Cfr. sulla delicata questione P. Felici, Formalitates iuridicae .... cit.: l.c., 178-180.

Pio XII, Allocutio ad Praelatos Auditores ceterosque Officiales et Administros Tribunalis S. Romanae Rotat 
necnon eiusdem Tribunalis Advocatos et Procuratores (1° ottobre 1942), 4: A4S 34 (1942), 342.



Documentazione 1681

campo di frontiera, loda, e ciò da tempo, per così dire, non sospetto'", «il ricorso fatto alle 
discipline umanistiche in senso lato, e a quelle medico-biologiche od anche psichiatriche- 
psicologiche in senso stretto»": «/.../ / officium caritatis et unitatis" (...) non potrà mai 
significare uno stato di inerzia intellettuale, per cui della persona oggetto dei vostri giudi­
cati si abbia una concezione avulsa dalla realtà storica ed antropologica, limitata ed anzi 
inficiata da una visione culturalmente legata ad una parte o all’altra del mondo. I proble­
mi in campo matrimoniale (...) esigono da parte vostra (...) una intelligente attenzione al 
progredire delle scienze umane, alla luce della Rivelazione cristiana, della Tradizione e del­
l’autentico Magistero della Chiesa. Conservate con venerazione quanto di sana cultura e 
dottrina il passato ci ha trasmesso, ma accogliete con discernimento quanto parimenti di 
buono e di giusto il presente ci offre»'2.

Profilo giudiziario

Il giudice deve poi eccellere nelle virtù e nelle qualità proprie di colui che non solo è 
chiamato a “fare giustizia”, ma a cui si ricorre come «ad quondam iustitiam animatam»'2.

La prima di queste qualità è senz’altro la scienza, ossia la conoscenza aggiornata e com­
pleta della disciplina canonica, sia sostantiva sia processuale'4.

Il Legislatore, pur tra notevoli resistenze motivate dalla penuria di Clero di cui soffrono 
non poche Diocesi, penuria che ridonda poi nella scarsità numerica e nella carenza di dispo­
nibilità di giudici ecclesiastici, ha prescritto che i giudici siano provvisti dei titoli accade­
mici del dottorato in diritto canonico o almeno della licenza (cfr. cann. 1420 §4; 1421 §3). 
Fu una scelta coraggiosa, dicevo, per il contesto; necessaria, però, per la dignità del mini­
stero del giudice. Questa tensione, avvertitasi nell’opera legislativa, si è trasferita oggi pres­
so il Supremo Tribunale della Segnatura Apostolica, nella sua funzione esecutiva. Il 
Supremo Tribunale è, infatti, competente a concedere la dispensa dai titoli accademici 
richiesti "in casibus particularibus”. La grazia della dispensa viene concessa omnibus per­
pensis, soprattutto considerando che in alcuni casi la mancata dispensa comporterebbe di 
fatto la mancata amministrazione della giustizia, cui i fedeli hanno diritto.

La conoscenza e l’aggiornamento nella disciplina giuridica da parte dei giudici deve 
particolarmente guardarsi da quel pericolo già paventato nella classicità e reale pure nel­
l’ambito giudiziario, che vorrei esprimere paradossalmente, come “lucus a non lucendo", 
con l’adagio tomistico: «Timeo hominem unius libri» ”. Talvolta la specializzazione o, forse 
più modestamente, la formazione avvenuta presso una sola Scuola di pensiero, per quanto

10 Cfr Pio XII, Allocutio adstantibus Praelatis Auditoribus ceterisque Officialibus et Administris Tribunalis 
Sacrae Romanae Rotae necnon eiusdem Tribunalis Advocatis et Procuratoribus (3 ottobre 1941): AAS 33 (1941), 
421-426: «La giurisprudenza ecclesiastica non può né deve trascurare il genuino progresso delle scienze che toc­
cano la materia morale e giuridica, né può reputarsi lecito e convenevole il respingerle soltanto perché sono nuove».

" Giovanni Paolo II. Allocutio ad Romanae Rotae ludiees (IO febbraio 1995). 5: AAS 87 (1995). 1015. 
Appena prima il Sommo Pontefice aveva annotato: «È ben noto rapporto che. soprattutto negli ultimi decenni, l'e­
laborazione giurisprudenziale della Rota Romana ha offerto ad una conoscenza sempre più adeguata di quell'mre- 
rior homo da cui nascono, come dal proprio centro propulsore, gli atti consapevoli e liberi» (Ibid ).

12 Giovanni Paolo II. Allocutio ad Romanae Rotae Praelatos Auditores (17 gennaio 1998). 6: AAS 90 (1998). 
784-785.

15 Cfr. «Homines ad iudicem confugiunt sicut ad quondam iustitiam animatam» (S. Tommaso d’Aquino. 
Summa Theologiae 11-11”, q. 60, a. I).

14 Alessandro III (1159-1181) raccomandava ad un abate. Ordinario del luogo: «|N|on sunt causae matrimo­
nii tractandae per quoslibet, sed per iudices discretos, qui potestatem habeam iudicandi. et statuta canonum (...] 
non ignorent» (c. i. X. de consanguinitate et affinitate, IV. 14).

15 Sull’analogo problema della conoscenza delle lingue (soprattutto del latino) del giudice ecclesiastico cfr. 
U. Navarrete. Independencia de los jueces eclesiàsticos en la interpretaciàn y aplicación del derecho: formai ión 
de jurisprudent ias matrimoniales locales: Estudios eclesiàsticos 74 (1999). 673-674.



1682 Documentazione

prestigiosa, oppure la pratica o la condivisione, anche solo in ragione della collocazione, di 
una sola corrente giurisprudenziale, provoca rigidità e perfino settarismo, ben lontani dalla 
ricchezza e dalla “profondità di campo” di coloro che, pur avendo scelto una linea interpre­
tativa, hanno prima esaminato e valutato ogni apporto magisteriale, dottrinale e giurispru­
denziale con acribia.

«Questa conoscenza suppone uno studio assiduo, scientifico, approfondito, che non si 
riduca a rilevare le eventuali variazioni rispetto alla legge anteriore, o a stabilirne il senso 
puramente letterale o filologico, ma che riesca a considerare anche la mens legislatoris, t 
la ratio legis, così da darvi una visione globale che vi permetta di penetrare lo spirito dello 
[...] legge»'".

Libertà e indipendenza possono essere, inoltre, considerate ad modum unius l'ulteriore 
qualità richiesta nel giudice ecclesiastico. A lui, infatti, è richiesto di giudicare «ex sua con­
scientia» (can. 1608 §3) e inutilmente ci si potrà industriare a limitare e ridurre la centralità 
di questa disposizione.

Libertà interiore e indipendenza esteriore sono solo due premesse, pur fondamentali per 
l’uomo-giudice che cammina su questa terra, ma sempre solo due premesse per l’esercizio 
e la manifestazione della sua conscientia nell'opera del giudicare.

L’ordinamento giuridico, e processuale in specie, si preoccupa anzitutto di garantire « 
promuovere la libertà interiore e l’indipendenza esteriore. E questa finalità che anima la 
disposizione codiciale che impone al giudice di astenersi dal giudicare «causam in qua ratio­
ne consanguinitatis vel affinitatis in quolibet gradu lineae rectae et usque ad quartum gra­
dum lineae collateralis, vel ratione tutelae et curatelae, intimae vitae consuetudinis, magnai 
simultatis, vel lucri faciendi aut damni vitandi, aliquid ipsius intersit» (can. 1448 §1).

Solo chi conosce la gravità dell'officium indicandi e del delictum di cui si rendono col­
pevoli i giudici qualora, «cum certe et evidenter competentes sint, ius reddere recusent" 
(can. 1457 §1). può valutare adeguatamente la preoccupazione dell’ordinamento giuridico 
di salvaguardare il giudice dall’interesse, da ogni interesse nelle cause sottopostegli, fino ad 
ammettere, anzi prescriverne l’astensione.

Il giudice, pertanto, fedele a questo spirito del diritto processuale, deve perseguire 1" 
libertà interiore e l'indipendenza esteriore innanzi tutto attraverso la fuga dall’arricchimen­
to materiale personale, fino alla stima della povertà. Richiedono questa forte disposizione 
personale e questo atteggiamento di vita le severe prescrizioni penali, che la Chiesa da sem­
pre ha previsto17 ed ancor oggi contempla nel Codice18 e nelle leggi speciali”. Tutelano e 
favoriscono parimenti questo spirito le norme che provvedono ad una remunerazione digni­
tosa per l’espletamento dell’ufficio giudiziale20. Lo richiede molto di più la sovranità dd 
giudizio: solo il distacco dalla ricchezza toglie il giudice dall’ "inter-esse" nel giudizio e gl' 
permette di "esse-super" partes nel medesimo giudizio.

In modo analogo favorisce la libertà interiore e l’indipendenza esteriore del giudice l11 
sua consuetudine alla riservatezza. Si tratta della riservatezza nei rapporti sociali: non può

16 Giovanni Paolo II. Allocutio ad Praelatos Auditores S. Romanae Rotae (26 gennaio 1984), 3: 445 76 
(1984). 645.

17 atque praecipimus, quatenus ab huiusmodi exactionibus de cetero abstinentes vigorem iudr
ciarium gratis studeatis litigantibus impertiri [...] quum nec iustum indicium indit i vendere liceat, et venales sen­
tentiae ab ipsis etiam saecularibus legibus reprobentur» (c. 10. X. de vita et honestate clericorum. III. 1 : Innocenzo 
111, 3 ottobre 1198); cfr. A. Stankiewicz, / doveri del giudice, in // processo matrimoniale canonico, Città dd 
Vaticano 1994’. p. 317.

" Cfr.. per esempio, cann. 1386 e 1456.
" Cfr.. per esempio, art. 122. 3° Pastor bonus: art. 43 § 1 Normae Rotae Romanae.
’” «Nos attendentes, quod ad hoc vobis et aliis clericis sint ecclesiastici reditus deputati, ut ex ipsis honeste 

vivere debeatis, ne vos oporteat ad turpia lucra manus extendere, vel ad iniqua munera oculos inclinare [—1* 
(Comp. 111. 3, 1. 1 : Innocenzo III «prelatis et clericis Lombardiae». 3 ottobre 1198). Cfr. A. Stankiewicz. I dove­
ri del giudice, cit., p. 318.



Documentazione 1683

Oggettivamente darsi che un giudice, immerso in mille relazioni di carattere economico, pro­
fessionale, sociale, politico e mondano, e, per il giudice ecclesiastico, in mille relazioni 
anche di carattere pastorale, missionario e apostolico, possa (illudersi di) mantenersi equa­
nime ed imparziale nel momento in cui è chiamato a rendere giustizia. Quelle relazioni facil­
mente diverranno, a volte anche inconsapevolmente o inconsciamente, legami e influenze 
che, indebitamente, si aggiungeranno all’unico criterio della coscienza del giudice, oppure 
costituiranno per il giudice un laccio per liberarsi dal quale sarebbe necessaria una forza ben 
superiore a quella comunemente disponibile.

Senza contare che questa riservatezza e austerità nelle relazioni esterne abitueranno il 
giudice a quella solitudine, di ben altra natura, che egli sperimenta ogni volta che è chiama­
to all’ufficio del giudicare: «[E]gli deve essere lasciato solo perché si formi un convinci- 
mento personale, senza interferenze esterne di nessun genere. E tale solitudine deve essere 
totale e assoluta e deve essere rispettata anche dai membri dello stesso collegio, per la 
dignità della funzione e delle persone [...]. Nel momento in cui il giudice si appresta a dare 
una sua risposta al dubbio proposto non può condividere con alcuno la sua fatica, i suoi 
dubbi e i suoi tormenti: né può essere sorretto o aiutato da suggerimenti o illuminazioni di 
terzi. L’unica sede istituzionale di comunicazione e circolarità [...] potrà essere solo la ses­
sione collegiale in camera di consiglio |...]»2'.

La coscienza del giudice, dicevamo, ha il primato. Tutte le garanzie poste a sua tutela 
ne sono conferma. Appare immediatamente evidente così, che la formazione del giudice non 
è correiabile o verificabile semplicemente ad un elemento: essa attinge la (sua) persona. Pur 
in questa strutturale difficoltà investigativa, dovuta all’insondabilità dell’oggetto, vorrei for­
nire, in forma assertiva, più che argomentativa, qualche elemento di approfondimento.

Anzitutto intendo sgombrare il campo dall’idea che il giudice sia chiamato a giudicare 
“ex sua conscientia" esclusivamente nel campo della valutazione dei fatti sottopostigli tra­
mite l’istruttoria legittimamente condotta. Se, per la verità, la decisione giudiziale, come 
appare dalla stessa strutturazione del testo della sentenza, si compone di una parte in iure e 
di una parte in facto, logicamente correlate, e solo dopo aver raggiunto la certezza morale 
su entrambi è emesso il giudizio, la coscienza del giudice, seppur in modi diversi, si espli­
ca e si esercita tanto nella valutazione dei fatti addotti quanto nella interpretazione della 
norma canonica da applicare.

«E a tutti noto che l'interpretazione giudiziale [...] non ha valore di legge e obbliga 
esclusivamente le persone o concerne le cose per cui la sentenza è stata pronunziata: ma 
non per questo l’opera del giudice è meno rilevante o meno essenziale. Se l’attività di giu­
dicare consiste nel far calare la legge nella realtà, e quindi nell’attuare concretamente la 
volontà della norma astratta [...]. non si può negare la delicatezza della funzione interme- 
diatrice che il giudice è chiamato a svolgere [...]. L'astratta maestà della legge [...] reste­
rebbe un valore avulso dalla realtà concreta in cui esiste e agisce l’uomo [...] se la norma 
stessa non venisse rapportata all'uomo per il quale è stata stabilita»22.

La prescrizione dell’intervento della coscienza del giudice esclude poi in modo suffi­
cientemente chiaro che il giudizio si possa ridurre a un’operazione esterna o estrinseca alla 
persona del giudice, quasi che si possa prescindere dallo stesso. Mi riferisco all’idea, secon­
do la quale la sentenza giudiziale rivestirebbe la forma di un sillogismo: la praemissa maior 
sarebbe costituita dalla norma; la premessa minore dai fatti; la conclusione, appunto, sareb­
be la sentenza. Non si erra nella menzionata intellezione dell’essenza e della struttura del 
giudizio. Si erra, invece, se dalla comprensione sillogistica della sentenza si volesse dedur­
re l'irrilevanza del (la persona del) giudice, come se quilibet e populo, dotato delle cono­
scenze appropriate, potesse trarre dalle premesse la stessa conclusione giudiziale.

21 D. Mogavero, Il ministero del giudice nel tribunale di prima istanza, in La giustizia nella Chiesa . . cit., 
pp. 204-205.

Giovanni Paolo II. Allocutio ad Romanae Rotae ludices (23 gennaio 1992). 4: AAS 84 ( 1992). 142.



1684 Documentazione

L'esigenza di universalità e di unità della giurisprudenza, come pure la connessa richiesta 
della certezza del diritto, non sono da ricercare e pretendere a priori o in initio, rendendo o 
pretendendo di ridurre il giudice ad un soggetto che si avvicina il più possibile ad un elabo­
ratore elettronico: l’universalità e l’unità della giurisprudenza e la certezza del diritto sgor­
gano in fine, ossia come frutto dei convergere del corpo giudiziario nei suoi singoli pronun­
ciamenti emessi ex conscientia.

Il giudizio dato ex sua conscientia dal giudice non riduce alla soggettività il pronuncia­
mento giudiziale (cfr. can. 1608 §2: «ex actis et probatis»). Vale forse soprattutto per il giu­
dice quanto insegna il Sommo Pontefice, sulla scorta dell’intera tradizione della Chiesa, 
nella Lettera Enciclica Dominum et vivificantem: «La coscienza [...] non è una fonte auto­
noma ed esclusiva per decidere ciò che è buono e ciò che è cattivo: invece, in essa è inscrit­
to profondamente un principio di obbedienza nei riguardi della norma oggettiva, che fonda 
e condiziona la corrispondenza delle sue decisioni con i comandi e i divieti che sono alla 
base del comportamento umano [...]»23.

Qualora si ritenesse necessario provare ulteriormente l’oggettività richiesta del giudizio 
ex conscientia formulato dal giudice, basterebbe richiamare tutte le disposizioni e le pre­
scrizioni processuali nelle quali si evince la necessità della manifestazione e del confronto 
degli argomenti su cui poggia la certezza morale acquisita: la necessità, sub poena nullità- 
tis, della motivazione della sentenza (cfr. can. 1622, 2°); la necessità della pubblicazione 
della sentenza, in vista del diritto di difesa nel grado di appello (cfr. can. 1614); l’esistenza 
di un giudizio di appello, che vede ulteriormente de merito (cfr. can. 1628); la facoltà di pre­
sentare animadversiones, restrictus e responsiones da parte di difensore del vincolo, parti e 
loro patroni nella fase discussoria; ecc.

«Nel pronunziare la sentenza il giudice non manifesta la propria volont\a\. Il giudice 
manifesta semplicemente il suo giudizio sulla volontà del corpo legislativo in un caso con­
creto. La sentenza, quindi, non contiene che la volont[à] o l’intenzione della legge traslata 
in forma concreta per mezzo del giudice»24.

Nessun appello o rimando possono, invece, fare alla "conscientia" del giudice, le dif­
ferenze di giurisprudenza, cui soggiacciono più profonde e gravi differenze dottrinali in rela­
zione alla visione del matrimonio (natura, indissolubilità), di solito connesse con errori di 
carattere antropologico ed ecclesiologico25.

Profilo ecclesiale

Esiste, com’è evidente, anche un profilo ulteriore del giudice ecclesiastico, che è dato, 
appunto, dall’ecclesialità. Preferisco riferirmi all’ecclesialità, piuttosto che alla spiritualità. 
Quest’ultima, infatti, è assunta e conformata nell’ecclesialità, ed è propria del giudice eccle­
siastico. mentre nella sua semplice natura di spiritualità è propria di ogni giudice, anche 
secolare.

L’ecclesialità dice riferimento prima di tutto, ontologicamente, alla potestas che il giu­
dice riceve, detiene ed esercita. Si tratta infatti dell’unica potestas che nella Chiesa e per la 
Chiesa è data, potestas sacra. Se questo è reso, direi, visibile nel requisito comunemente 
richiesto dell’Ordine sacro per la nomina a giudice ecclesiastico, non è men vero per il giu­
dice laico, che. a norma del diritto, può essere nominato giudice ecclesiastico.

Affermare la natura sacra della potestas esercitata dal giudice ecclesiastico, potrà sì 
comportare una nuova e più profonda comprensione del ministero del giudice ed una 
coscienza più viva della non separabilità (e, perché no, discriminazione) fra esercizio del

Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Dominum et vivificantem (18 maggio 1986), 43: AAS 78 (1986), 859.
24 M. Fr. Pompedda. Decisione-sentenza nei processi matrimoniali..., cit., pp. 157-158.
25 Cfr U. Navarrete, Independencia de los jueces eclesiàsticos .... cit., passim.



Documentazione 1685

ministero giudiziario ed esercizio del ministero pastorale, ossia dei munera docendi, sancti­
ficandi (fatta salva la dignità e la differenza ontologica della potestas ordinis talvolta richie­
sta nell’esercizio del munus sanctificandi) e regendi, quest’ultimo nella sua più diffusa 
forma di ministero deil'unità pastorale.

Ben più impegnativi sono l’obbligo e la previa coscienza del giudice ecclesiastico di 
sentirsi ed essere parte della Chiesa, pur nella gelosa salvaguardia della identità del proprio 
ministero di giustizia. Mai forse come adesso si avverte la necessità e, contemporaneamen­
te, la difficoltà del raccordo vivo fra una Chiesa che annuncia ed evangelizza, e una Chiesa 
che è richiesta di chiarificare lo status delle persone, in essa.

Sintesi e sintomo di questa posizione impegnativa e dinamica del giudice ecclesiastico, 
è la prescrizione che le sentenze si formino e siano emesse «post divini Nominis invocatio­
nem» (can. 1609 §3). Questa prescrizione, che trova il suo parallelo nella disposizione che 
vuole ogni testo di sentenza svilupparsi per iscritto «post divini Nominis invocationem» 
(can. 1612 §1), richiede che in camera di consiglio la discussione venga preceduta dalla pre­
ghiera.

In questa previsione saggia e tradizionale normativa può essere letta gran parte dell’ec- 
clesialità del giudice, anche se, non mi esimo dal notarlo, in tempi non lontani anche in ordi­
namenti secolari era prevista una simile disposizione per la camera di consiglio e per il testo 
dei pronunciamenti giudiziali.

Quella preghiera «in concipiendis sententiis et ferendis»21' è icona del munus del giudi­
ce ecclesiastico.

Essa significa anzitutto l'invocazione della libertà interiore del giudice. «Qua libertate 
nos Christus liberavit state» (Gal 5, 1). Solo nell’invocazione l’uomo può attingere la 
libertà, quella libertà interiore che gli è necessaria per un giudizio equo. Con le sole proprie 
forze, pur espresse in nobili e grandi tentativi, solo «per speculum et in aenigmate» la libertà 
può essere raggiunta. L’invocazione è una barca più sicura, per riprendere una famosa imma­
gine classica, della zattera degli sforzi umani per liberarsi dal proprio io a favore di un animo 
equo.

«Non si dovrebbe concepire un giudice che. trascurando quest'opera di purificazione e 
sublimazione, si ponesse nella condizione di giudicare con idee preconcette, estranee al giu­
dizio, oppure in aestu passionis. Bisogna invece creare le condizioni ottimali, perché non 
favor inflectat, non acceptio muneris vel personae corrumpat, ma il giudizio venga dato, 
secondo la bella espressione in uso presso la Sacra Romana Rota: unice Deum prae oculis 
habendo»27.

La preghiera d’invocazione, poi, significa l'unità, ossia la coscienza che la verità ogget­
tiva, mèta di ogni giudizio, soprattutto in materia de statu personarum e penale, può essere 
raggiunta solo attraverso il convergere verso l’unità di giudizio. Le pluribus unum è prima 
di tutto un atto di fede verso la verità che, risplendendo, non può non apparire a tutti. Quindi 
è il dialogo e l’invocazione ad una unità di visione, corrispondente all’unità della sorgente. 
La insistenza nella preghiera dell’Adsumus sul solus, riferito allo Spirito di verità («Esto 
solus suggestor et effector iudiciorum nostrorum»’, «qui solus [...] nomen possides glorio­
sum»; «solius tuae gratiae dono») è parallela all'unum di coloro che sono «in nomine Tuo 
specialiter congregati» per essere «in Te unum».

* Cfr e. I, de sententia et re indicata, II. 14, in VI": «Quum aeterni tribunal iudicis illum reum non habeat, 
quem iniuste iudex condemnat, testante Propheta: "nec damnabit eum, quum iudicahitur illi", caveant ecclesia­
stici iudices et prudenter attendant, ut in causarum processibus nil vindicet odium vel favor usurpet, timor exsulet, 
praemium aut exspectatio praemii iustitiam non evertat, sed stateram gestent in manibus, lances appendant aequo 
libramine, ut in omnibus, quae in causis agenda fuerint, praesertim in concipiendis sententiis et ferendis, prae ocu­
lis habeant solum Deum, illius imitantes exemplum, qui querelas populi tabernaculum ingressus ad Dominum refe­
rebat, ut secundum eius imperium iudicaret» (I Concilio di Lione [1245], cost. 15).

21 P. Felici, Formalitates iuridicae .... cit.. p. 1X0.



1686 Documentazione

Ed, infine, quella preghiera d'invocazione significa l’aspirazione a che «in nullo dis­
sentiat sententia nostra» dal giudizio di Dio, «qui summe diligit aequitatem». Solo l’invo­
cazione può rendere ragione della pretesa ed insieme della natura profonda del giudizio 
ecclesiastico, quella cioè non solo o non tanto di attingere ad un buon compromesso fra 
opposte esigenze, sulla base della legge, uguale per tutti, ma al giudizio stesso di Dio. Un 
proponimento blasfemo, se non fosse un’invocazione. Una pretesa pericolosa, socialmente 
e moralmente, se non fosse una promessa: «Ubi enim sunt duo vel tres congregati in nomi­
ne meo, ibi sum in medio eorum» (Mt 18,20).

Da qui la ricerca o, ancora meglio, l'invocazione dell'aequitas da parte del giudice, per­
ché il suo giudizio ne partecipi: «ludices autem debent uti aequitate»2*. Solo in tal modo il 
giudizio dato potrà raggiungere la sua finalità intrinseca, ossia la salus animarum, legge 
fondamentale della Chiesa.

«[I]/ giudice ecclesiastico, autentico “sacerdos iuris” nella società ecclesiale, non può 
non essere chiamato ad attuare un vero “officium caritatis et unitatis’’. Quanto mai impe­
gnativo, quindi, è il vostro compito ed al tempo stesso di alto spessore spirituale, divenen­
do voi effettivi artefici di una singolare diaconia per ogni uomo ed ancor più per il “chri- 
stifidelis”. E proprio l'applicazione corretta del diritto canonico, che presuppone la grazia 
della vita sacramentale, a favorire questa unità nella carità, perché il diritto nella Chiesa 
altra interpretazione, altro significato e altro valore non potrebbe avere senza venir meno 
all’ essenziale finalità della Chiesa stessa»29.

Secondo le belle espressioni dei Sommi Pontefici, divenute quasi aforismi, «[C]iò che 
più rifulge nella vostra missione è appunto la caritas Christiana, che rende ancor più nobi­
le e ancor più profìcua quell’ aequitas dei giudizi, da cui tanto onore trasse il diritto roma­
no, e che è diventata per voi, in virtù dello spirito evangelico, la “sacerdotale moderazio­
ne”, secondo la bella espressione di San Gregorio Magno»30; «[I]l giudice ecclesiastico 
non solo dovrà tenere presente che l'esigenza primaria della giustizia è rispettare la per­
sona. ma al di là della giustizia, egli dovrà tendere all'equità, e, al di là di questa, alla 
carità»3'.

Conclusione

Vi è quasi, non direi una conclusione, ma un corollario a quanto affermato sul ruolo 
della persona del giudice nel ministero della giustizia: il suo coinvolgimento. Non intendo 
ovviamente alludere a quello stato d'animo che, anzi, impedisce, in sé, la serenità di giu­
dizio e l’imparzialità, colonne fondanti di ogni esercizio della giustizia, degna di questo 
nome.

Mi riferisco piuttosto al servizio alla giustizia come impegno di vita per il giudice, come 
ragione sufficiente, vocazione, se si vuole.

Il Sommo Pontefice esprimeva questo quando suggeriva di «pensare all’icona del Buon 
Pastore che si piega verso la pecorella smarrita e piagata, quando vogliamo raffigurarci il 
giudice che, a nome della Chiesa, incontra, tratta e giudica la condizione di un fedele che 
fiducioso a lui si è rivolto»32.

“ c. l,c. IV, q. 4.
29 Giovanni Paolo II, Allocutio ad Romanae Rotae Praelatos Auditores (17 gennaio 1998), 2: A4S 90 (1998). 

782-783.
w Paolo VI, Allocutio ad Praelatos Auditores et Officiales Tribunalis Sacrae Romanae Rotae (29 gennaio 

1970): AAS 62(1970), 112.
” Giovanni Paolo II, Allocuzione ai Membri del Tribunale della Sacra Romana Rota (17 febbraio 1979), 2: 

Insegnamenti di Giovanni Paolo U, Il (1979), 410.
’2 Giovanni Paolo II. Allocutio ad Romanae Rotae Praelatos Auditores (17 gennaio 1998), 3: l.c., 783.



Documentazione 1687

E, si noti bene, non è solamente una immagine bucolica o mistica: «Bonus pastor ani­
mam suam dat pro ovibus» (cfr. Gv 10,11). Di questo sono stati capaci giudici eccellenti 
nella storia antica e recente degli uomini. E questo significa, fuori di ogni retorica, come 
dimostra anche l’esperienza, rendere giustizia anche nella Chiesa, «absque muneris vel per­
sonae acceptione»", nihil iustitiae praeponens".

Mario Francesco Card. Pompedda
Prefetto del Supremo Tribunale 

della Segnatura Apostolica

Lì L’Osservatore Romano, 13 novembre 2002

” Cfr R.J. 12. in VI": «In indiciis non est acceptio personarum habenda».
u «Tu tamen ita procedas, quod amorem aliquem aut commodum temporale nequaquam praeponere iustitiae 

videaris»'. Alessandro 111 al Vescovo di Parigi (c. 1. X. qui matrimonium accusare possunt, vel contra illud testa­
vi, IV. 18).



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO
È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi

— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:

— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano. S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana. Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

VIA REYCEND, 43/b - 10148 TORINO
Tel. 011.229.50.85 • Fax 011.220.92.59 • e-mail: info@passaudiovideo.it

mailto:info@passaudiovideo.it


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56 201 - fax 011/51 56 209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56 271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011 51 56 209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
l fficio per la Fraternità tra il Clero - tei. Oli 51 56295 (ab. 335 632 35 90) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Uflicio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56 202 - fax 011/51 56 209

E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 01 1 51 56216 - fax 011 51 56209
venerdì ore 9-12

Ufficio deile Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. Oli 51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Uflicio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 01 1/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
l fficio Liturgico - tei. 01 1/51 56280 - fax 011/51 56 289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011/51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 01 1/51 56 229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Uflicio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 01 1/51 56 350 - fax 01 1/51 56 349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 01 1/51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56 338
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell’Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56430 - fax 011/51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011 2462092 - fax 011/20 2542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56 332
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 01 1/51 56335 - fax 011 51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= roto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXIX - N. 11 - Novembre 2002

Abbonamento annuale per il 2002 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede “Buona Stampa’’
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 5/2003
Spedito: Giugno 2003


	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0001_RivistaDiocesana_20021101_1565.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0002_RivistaDiocesana_20021101_1565.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0003_RivistaDiocesana_20021101_1565.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0004_RivistaDiocesana_20021101_1566.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0005_RivistaDiocesana_20021101_1567.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0006_RivistaDiocesana_20021101_1568.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0007_RivistaDiocesana_20021101_1569.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0008_RivistaDiocesana_20021101_1570.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0009_RivistaDiocesana_20021101_1571.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0010_RivistaDiocesana_20021101_1572.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0011_RivistaDiocesana_20021101_1573.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0012_RivistaDiocesana_20021101_1574.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0013_RivistaDiocesana_20021101_1575.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0014_RivistaDiocesana_20021101_1576.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0015_RivistaDiocesana_20021101_1577.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0016_RivistaDiocesana_20021101_1578.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0017_RivistaDiocesana_20021101_1579.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0018_RivistaDiocesana_20021101_1580.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0019_RivistaDiocesana_20021101_1581.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0020_RivistaDiocesana_20021101_1582.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0021_RivistaDiocesana_20021101_1583.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0022_RivistaDiocesana_20021101_1584.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0023_RivistaDiocesana_20021101_1585.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0024_RivistaDiocesana_20021101_1586.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0025_RivistaDiocesana_20021101_1587.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0026_RivistaDiocesana_20021101_1588.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0027_RivistaDiocesana_20021101_1589.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0028_RivistaDiocesana_20021101_1590.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0029_RivistaDiocesana_20021101_1591.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0030_RivistaDiocesana_20021101_1592.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0031_RivistaDiocesana_20021101_1593.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0032_RivistaDiocesana_20021101_1594.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0033_RivistaDiocesana_20021101_1595.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0034_RivistaDiocesana_20021101_1596.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0035_RivistaDiocesana_20021101_1597.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0036_RivistaDiocesana_20021101_1598.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0037_RivistaDiocesana_20021101_1599.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0038_RivistaDiocesana_20021101_1600.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0039_RivistaDiocesana_20021101_1601.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0040_RivistaDiocesana_20021101_1602.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0041_RivistaDiocesana_20021101_1603.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0042_RivistaDiocesana_20021101_1604.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0043_RivistaDiocesana_20021101_1605.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0044_RivistaDiocesana_20021101_1606.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0045_RivistaDiocesana_20021101_1607.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0046_RivistaDiocesana_20021101_1608.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0047_RivistaDiocesana_20021101_1609.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0048_RivistaDiocesana_20021101_1610.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0049_RivistaDiocesana_20021101_1611.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0050_RivistaDiocesana_20021101_1612.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0051_RivistaDiocesana_20021101_1613.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0052_RivistaDiocesana_20021101_1614.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0053_RivistaDiocesana_20021101_1615.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0054_RivistaDiocesana_20021101_1616.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0055_RivistaDiocesana_20021101_1617.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0056_RivistaDiocesana_20021101_1618.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0057_RivistaDiocesana_20021101_1619.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0058_RivistaDiocesana_20021101_1620.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0059_RivistaDiocesana_20021101_1621.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0060_RivistaDiocesana_20021101_1622.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0061_RivistaDiocesana_20021101_1623.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0062_RivistaDiocesana_20021101_1624.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0063_RivistaDiocesana_20021101_1625.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0064_RivistaDiocesana_20021101_1626.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0065_RivistaDiocesana_20021101_1627.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0066_RivistaDiocesana_20021101_1628.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0067_RivistaDiocesana_20021101_1629.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0068_RivistaDiocesana_20021101_1630.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0069_RivistaDiocesana_20021101_1631.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0070_RivistaDiocesana_20021101_1632.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0071_RivistaDiocesana_20021101_1633.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0072_RivistaDiocesana_20021101_1634.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0073_RivistaDiocesana_20021101_1635.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0074_RivistaDiocesana_20021101_1636.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0075_RivistaDiocesana_20021101_1637.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0076_RivistaDiocesana_20021101_1638.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0077_RivistaDiocesana_20021101_1639.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0078_RivistaDiocesana_20021101_1640.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0079_RivistaDiocesana_20021101_1641.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0080_RivistaDiocesana_20021101_1642.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0081_RivistaDiocesana_20021101_1643.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0082_RivistaDiocesana_20021101_1644.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0083_RivistaDiocesana_20021101_1645.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0084_RivistaDiocesana_20021101_1646.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0085_RivistaDiocesana_20021101_1647.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0086_RivistaDiocesana_20021101_1648.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0087_RivistaDiocesana_20021101_1649.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0088_RivistaDiocesana_20021101_1650.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0089_RivistaDiocesana_20021101_1651.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0090_RivistaDiocesana_20021101_1652.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0091_RivistaDiocesana_20021101_1653.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0092_RivistaDiocesana_20021101_1654.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0093_RivistaDiocesana_20021101_1655.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0094_RivistaDiocesana_20021101_1656.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0095_RivistaDiocesana_20021101_1657.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0096_RivistaDiocesana_20021101_1658.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0097_RivistaDiocesana_20021101_1659.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0098_RivistaDiocesana_20021101_1660.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0099_RivistaDiocesana_20021101_1661.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0100_RivistaDiocesana_20021101_1662.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0101_RivistaDiocesana_20021101_1663.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0102_RivistaDiocesana_20021101_1664.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0103_RivistaDiocesana_20021101_1665.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0104_RivistaDiocesana_20021101_1666.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0105_RivistaDiocesana_20021101_1667.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0106_RivistaDiocesana_20021101_1668.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0107_RivistaDiocesana_20021101_1669.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0108_RivistaDiocesana_20021101_1670.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0109_RivistaDiocesana_20021101_1671.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0110_RivistaDiocesana_20021101_1672.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0111_RivistaDiocesana_20021101_1673.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0112_RivistaDiocesana_20021101_1674.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0113_RivistaDiocesana_20021101_1675.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0114_RivistaDiocesana_20021101_1676.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0115_RivistaDiocesana_20021101_1677.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0116_RivistaDiocesana_20021101_1678.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0117_RivistaDiocesana_20021101_1679.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0118_RivistaDiocesana_20021101_1680.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0119_RivistaDiocesana_20021101_1681.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0120_RivistaDiocesana_20021101_1682.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0121_RivistaDiocesana_20021101_1683.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0122_RivistaDiocesana_20021101_1684.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0123_RivistaDiocesana_20021101_1685.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0124_RivistaDiocesana_20021101_1686.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0125_RivistaDiocesana_20021101_1687.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0126_RivistaDiocesana_20021101_1688.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0127_RivistaDiocesana_20021101_1688.pdf‎
	‎F:\- FASE 4 OCR fatto\2002\RivistaDiocesana_20021101\PDF\0128_RivistaDiocesana_20021101_1688.pdf‎

