
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

ANNO LXXX
GENNAIO 2003



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l'orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il /6 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 01 1/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 01 1/51 56211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56209
Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali e Vescovi Ausiliari - ore 9-12 (escluso sabato)
Fiandino S.E.R. Mons. Guido (ab. tei. 011/568 28 17 - 349/157 41 61 )
Lanzetti S.E.R. Mons. Giacomo (ab. tei. 011/521 21 73 - 347/246 20 67)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretti pastorali:
TO C/z/ò; Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - 329/21481 26) 
lunedì ore 10-12
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese te\. 0124/72 94 - 347/546 05 94) 
venerdì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Ciati Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/97231 71 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 01 1/9676325 - 3.35/61 I 03 39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Boschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 01 1/58 III) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 01 1/51 5621(ì

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/31 I 5422):
pastorale dell'iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/2053474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e de! lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO - tei. 01 1/51 56 360
Cattaneo don Domenico (tei. 01 1/521 1557) - ore 9-12 (escluso sabato)

(segue m ila III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO

pag-
Atti del Santo Padre

Messaggio per i 160 anni della Pontificia Opera dell’Infanzia Missionaria 3
Messaggio per la Quaresima 2003 6
Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2(X)3 9
Messaggio per la XXXVII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 12
Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (13.1 ) 15
Ai responsabili delle Équipes Notre-Dame (20.1) 20
Ai partecipanti alla Giornata Accademica promossa a vent’anni dalla promulgazione del 

nuovo Codice di Diritto Canonico (24.1 ) 22
Ai partecipanti al IV Incontro Mondiale delle Famiglie a Manila (25.1) 24
Omelia nella conclusione della Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani (25.1) 29
Ai Membri del Tribunale della Rota Romana (30.1) 32

Atti della Santa Sede

Pontifìcio Consiglio della Cultura
Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-Religioso:

Gesù Cristo portatore dell'acqua viva. Una riflessione cristiana sul "New Age” 37

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Presidenza:
Notificazione circa alcuni risvolti canonici riguardanti i casi di transessualismo 77

Consiglio Episcopale Permanente:
Sessione del 20-22 gennaio 2003:

1. Prolusione del Cardinale Presidente 79
2. Comunicato finale 85

Comitato per gli enti e i beni ecclesiastici e Comitato per la promozione del sostegno 
economico alla Chiesa Cattolica - Regolamenti 92

Centro Universitario Cattolico - Regolamento 95



2

Atti del Cardinale Arcivescovo

Ministri per il sacramento della Confermazione 99
Messaggio per l’XI Giornata Mondiale del Malato 101
Interventi durante la Veglia di preghiera in Cattedrale nella notte di Capodanno 102
Omelia nella Basilica della Consolata a Capodanno 108
Omelia in Cattedrale nella solennità dell’Epifania 112
Omelia nelle celebrazioni diocesane per il nuovo Santo José Maria Escrivà de Balaguer 116
Al rito della consacrazione delle Vergini in Cattedrale 120
Omelia in Cattedrale nella sepoltura dell’Avvocato Giovanni Agnelli 124

Curia Metropolitana

Vicariato Generale:
La Missione e le “Unità”, un 2003 “pastorale” 129

Cancelleria:
Incardinazioni - Termine di ufficio - Nomine - Sacerdoti extradiocesani autorizzati 
a risiedere nell’Arcidiocesi - Comunicato su celebrazioni di preghiera per impetrare 
guarigioni - Sacerdoti diocesani defunti 131

Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano

Verbale della I Sessione ( 15 novembre 2002) 135

Documentazione

Testo base per la preparazione al 48° Congresso Eucaristico Intemazionale (Guadalajara 
[Messico], 10-17 ottobre 2004): L'Eucaristia: luce e vita nel nuovo Millennio 141

Il Rosario nel Magistero dei Papi: da Leone XIII a Giovanni Paolo II (p. Salvatore M.
Perrella, O.S.M.) 155

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
ABBONAMENTI PER IL 2003

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l'abbonamento;
ricorda che l'abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime;
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della par­
ticolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l’anno 2003: € 50, da versarsi sul Conto Corrente 
Postale 25493107, intestato a Rivista Diocesana Torinese - corso Matteotti n. 11 - 
10121 Torino.



Atti del Santo Padre

Messaggio per i 160 anni della Pontificia Opera 
dell’Infanzia Missionaria

«Un numero sempre più grande di bambini 
metta a disposizione del Vangelo 

tutta la propria esistenza»

Carissimi ragazzi missionari!

1. Nella prima metà del 1800, l'Europa registrò una grande espansione missio­
naria, e la Chiesa, consapevole della potenzialità missionaria dell'infanzia, comin­
ciò a chiedere ai bambini di farsi protagonisti nell'annunciare il Vangelo ai loro coe­
tanei.

Il 9 maggio del 1843, il Vescovo di Nancy, Mons. Charles de Forbin-Janson, desi­
deroso di sostenere le attività dei cattolici in Cina, propose ai ragazzi di Parigi di 
aiutare i loro coetanei recitando un'Aw Maria al giorno e offrendo un soldo al mese. 
In poco tempo, quest'iniziativa missionaria di sostegno materiale e spirituale oltre­
passò i confini della Francia e si diffuse in altri Paesi.

Il 30 settembre 1919 il mio venerato Predecessore Benedetto XV scriveva: «Noi 
raccomandiamo vivamente a tutti i fedeli l'Opera della Santa Infanzia, che ha come 
obiettivo di assicurare il Battesimo ai bambini non cristiani. Raccomandiamo che 
tutti i bambini cristiani possano aderire a quest'Opera, perché grazie ad essa impa­
rano a portare aiuto all'evangelizzazione del prossimo e comprendono già alla loro 
età il valore prezioso della fede» (Maximum illud).

La festa dell'Epifania di quest'anno riveste un valore singolare, perché ricor­
rono i 160 anni di storia dell'Opera della Santa Infanzia, attualmente presente in 110 
Nazioni. Essa propone ai bambini di tutte le Diocesi del mondo un programma, che 
ha come fondamento la preghiera, il sacrificio e gesti di concreta solidarietà: in que­
sto modo essi possono diventare evangelizzatori dei loro coetanei.

Il tempo della missione giovane

2. Cari ragazzi missionari, so con quanta cura e generosità voi cercate di por­
tare avanti questo impegno apostolico. Vi sforzate in tanti modi di condividere la 
sorte dei bambini costretti anzitempo al lavoro e di soccorrere l'indigenza di quelli 
poveri; solidarizzate con le ansie e con i drammi dei bambini coinvolti nelle guerre

3



4 Atti del Santo Padre

dei grandi, restando spesso vittime della violenza bellica; pregate ogni giorno per­
ché il dono della fede, che voi avete ricevuto, sia partecipato a milioni di vostri pic­
coli amici che ancora non conoscono Gesù,

Siete giustamente persuasi che chi incontra Gesù e accetta il suo Vangelo si 
arricchisce di tanti valori spirituali: la vita divina della grazia, l'amore che affratella, 
la dedizione per gli altri, il perdono dato e ricevuto, la disponibilità ad accogliere e 
ad essere accolti, la speranza che ci proietta nell'eternità, la pace come dono e come 
impegno.

In questo tempo natalizio, in molte Chiese locali i bambini dell'Opera della 
Santa Infanzia, vestiti da magi o da pastori, passano di casa in casa a dare l'annun­
cio gioioso del Natale. E la simpatica usanza dei Cantori della Stella, che ha preso 
avvio per iniziativa dell'Opera dei Paesi Germanici e si è diffusa in seguito in tante 
altre Nazioni: ragazzi e ragazze bussano alle porte, cantano inni natalizi, recitano 
preghiere, presentano alle famiglie progetti di solidarietà. Così i piccoli evangeliz­
zano anche i grandi.

Amore che abbraccia il mondo

3. Quest'impegno di evangelizzazione e di solidarietà - voi ben lo sapete - non 
si limita ad alcune settimane e al solo periodo natalizio, ma si estende a tutta la vita. 
Ecco perché vi incoraggio a rispondere generosamente alle innumerevoli richieste 
di aiuto che pervengono dai Paesi poveri.

Quanti ragazzi in Europa, in America, in Asia, in Africa e in Oceania pregano e 
lavorano per questo stesso ideale! È stato creato un Fondo Mondiale di solidarietà, 
incrementato da offerte che giungono da ogni parte della Terra. Da esso si attinge 
per finanziare piccoli e grandi progetti destinati all'infanzia.

Ci sono bellissime storie di bambini che, per adottare a distanza loro piccoli 
amici, si sono fatti venditori di stelle o raccoglitori di francobolli; per liberare loro 
coetanei costretti a combattere, hanno rinunciato ad un giocattolo o ad uno svago 
costoso; per finanziare i libri di catechismo o per costruire scuole in zone di mis­
sione, si sono impegnati in varie forme di risparmio. E gli esempi potrebbero conti­
nuare. Sono più di tremila i progetti che i bambini missionari stanno finanziando 
con i loro contributi. Non è un vero miracolo dell'amore di Dio, vasto e silenzioso, 
che lascia un segno nel mondo?

A questo miracolo dovete partecipare tutti, cari bambini missionari! E chi non 
possiede proprio nulla, può offrire il contributo della preghiera insieme al disagio 
della sua povertà.

La forza educativa della missione

4. Cari ragazzi e ragazze, l'impegno missionario aiuta voi stessi a crescere nella 
fede e vi rende gioiosi discepoli di Gesù.

La solidarietà verso chi è meno fortunato vi apre il cuore alle grandi esigenze 
dell'umanità. Nei bambini poveri e bisognosi potete riconoscere il volto di Gesù. 
Così hanno agito insigni missionari come Francesco Saverio, Matteo Ricci, Charles 
de Foucauld, Madre Teresa di Calcutta e tanti altri in ogni regione del mondo.

Auspico di cuore che i vostri Pastori, Vescovi e sacerdoti, come pure i vostri 
catechisti e animatori, i vostri genitori e gli insegnanti prendano a cuore l'Opera 
dell'Infanzia Missionaria. Sin dalla sua fondazione, essa ha portato frutti di eroismo 
missionario, e ha scritto pagine molto belle nella storia della Chiesa. I primi barn-



Atti del Santo Padre 5

bini cinesi, salvati dai "bambini missionari", sono diventati insegnanti, catechisti, 
medici e sacerdoti. Il dono del Battesimo si è tramutato in luce per loro e per le loro 
famiglie.

Tra i ragazzi aiutati dall'offerta e dalla preghiera di altri bambini, ci sono il mar­
tire Paolo Tchen e il primo Arcivescovo di Pechino, il Cardinale Tien Kenhsin. 
Lungo gli anni è poi sbocciata in molti ragazzi e ragazze la vocazione alla totale 
consacrazione all'evangelizzazione.

Come non ricordare la piccola Teresa di Lisieux che, a sette anni, il 12 maggio 
1882, si iscrisse all'Opera della Santa Infanzia e a 14 anni aveva già deciso di donarsi 
a Gesù per la salvezza del mondo? Questa fecondità spirituale non si è oggi estinta. 
Preghiamo perché un numero sempre più grande di bambini metta a disposizione 
del Vangelo, non solo una stagione, ma tutta la propria esistenza. Chiediamo altresì 
a Dio che si estenda dappertutto l'azione benefica dell'Infanzia Missionaria.

Ancora un'Ave Maria

5. I bisogni dei bambini del mondo sono così numerosi e complessi che nessun 
salvadanaio e nessun gesto di solidarietà, per quanto grande, basterebbe a risol­
verli. È necessario l'aiuto dell'Alto. Voi, cari ragazzi missionari, iscrivendovi all'O­
pera della Santa Infanzia, assumete come primo impegno la recita di un'Ave Maria 
al giorno. Sapete infatti che l'efficacia della missione poggia anzitutto sulla pre­
ghiera e per questo vi rivolgete alla Madonna, Stella dell'evangelizzazione.

Da 160 anni La invocate in nome dei bambini del mondo intero. Vi esorto a per­
severare in questa bella pratica con impegno rinnovato in questo "Anno del Rosa­
rio". I più grandicelli potrebbero tentare, almeno qualche volta, di recitate un'intera 
decina di Rosario o addirittura l'intera Corona. È molto suggestivo il Rosario mis­
sionario: una decina, quella bianca è per la vecchia Europa, perché sia capace di 
riappropriarsi della forza evangelizzatrice che ha generato tante Chiese; la decina 
gialla è per l'Asia, che esplode di vita e di giovinezza; la decina verde è per l'Africa, 
provata dalla sofferenza, ma disponibile all'annuncio; la decina rossa è per l'Ame­
rica, promessa di nuove forze missionarie; la decina azzurra è per il Continente del­
l'Oceania, che attende una più capillare diffusione del Vangelo.

Cari ragazzi missionari, vi accompagni la Madonna nel vostro impegno! A Lei 
vi affido unitamente ai vostri familiari e alle comunità cristiane alle quali apparte­
nete. Tutti vi benedico con affetto.

Dal Vaticano, 6 gennaio 2003 - Solennità dell'Epifania del Signore

IOANNES PAULUS PP. II



6 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Quaresima 2003

«Vi è più gioia nel dare che nel ricevere» (Ai 20,35)

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. La Quaresima, tempo "forte" di preghiera, di digiuno e di impegno verso 
quanti sono nel bisogno, offre ad ogni cristiano la possibilità di prepararsi alla 
Pasqua con un serio discernimento della propria vita, confrontandosi in maniera 
speciale con la Parola di Dio, che illumina il quotidiano itinerario dei credenti.

Quest'anno, a guida della riflessione quaresimale, vorrei proporre la frase tratta 
dagli Atti degli Apostoli: «Vi è più gioia nel dare che nel ricevere» (20,35). Non si tratta 
di un semplice richiamo morale, né di un imperativo che giunge all'uomo dall'e­
sterno. L'inclinazione al dono è insita nel fondo genuino del cuore umano: ogni per­
sona avverte il desiderio di entrare in contatto con gli altri, e realizza pienamente se 
stessa quando agli altri liberamente si dona.

2. La nostra epoca, purtroppo, è influenzata da una mentalità particolarmente 
sensibile alle suggestioni dell'egoismo, sempre pronto a risvegliarsi nell'animo 
umano. Nell'ambito sociale, come in quello mediatico, la persona è spesso solleci­
tata da messaggi che, in forma insistente, aperta o subdola, esaltano la cultura del­
l'effimero e dell'edonistico. Pur non mancando un'attenzione agli altri in occasione 
di calamità ambientali, di guerre o di altre emergenze, non è in genere facile svi­
luppare una cultura della solidarietà. Lo spirito del mondo altera l'interiore ten­
sione al dono disinteressato di sé agli altri, e spinge a soddisfare i propri interessi 
particolari. Il desiderio di accumulare beni è sempre più incentivato. Senza dubbio, 
è naturale e giusto che ciascuno, attraverso l'impiego delle proprie doti e l'esercizio 
del proprio lavoro, si sforzi di ottenere ciò di cui ha bisogno per vivere, ma l'esage­
rata brama del possesso impedisce all'umana creatura di aprirsi al Creatore e ai pro­
pri simili. Quanto sono valide in ogni epoca le parole di Paolo a Timoteo: «L'attac­
camento al denaro, infatti, è la radice di tutti i mali; per il suo sfrenato desiderio alcuni 
hanno deviato dalla fede e si sono da se stessi tormentati con molti dolori» (1 Tm 6,10)!

Lo sfruttamento dell'uomo, l'indifferenza per la sofferenza altrui, la violazione 
delle norme morali sono solo alcuni tra i frutti della bramosia di guadagno. Di 
fronte al triste spettacolo della perdurante povertà che colpisce tanta parte della 
popolazione mondiale, come non riconoscere che il profitto ricercato a tutti i costi e 
la mancanza di fattiva e responsabile attenzione per il bene comune concentrano 
nelle mani di pochi una grande quantità di risorse, mentre il resto dell'umanità sof­
fre nella miseria e nell'abbandono?

Facendo appello ai credenti e a tutti gli uomini di buona volontà, vorrei ribadire 
un principio in se stesso ovvio, anche se non di rado disatteso: è necessario ricer­
care non il bene di una cerchia privilegiata di pochi, ma il miglioramento delle con­
dizioni di vita di tutti. Solo su questo fondamento si potrà costruire quell'ordine 
internazionale, realmente improntato a giustizia e solidarietà, che è nell'auspicio di 
tutti.

3. «Vi è più gioia nel dare che nel ricevere». Acconsentendo alla sollecitazione inte­
riore a dare se stesso agli altri senza nulla aspettarsi, il credente sperimenta una 
profonda soddisfazione interiore.



Atti del Santo Padre 7

Lo sforzo del cristiano di promuovere la giustizia, il suo impegno per la difesa 
dei più deboli, la sua azione umanitaria per procurare il pane a chi ne è privo e per 
curare i malati venendo incontro ad ogni emergenza e necessità, traggono forza da 
quel singolare ed inesauribile tesoro di amore che è il dono totale di Gesù al Padre. 
Il credente è spinto a seguire le orme di Cristo, vero Dio e vero uomo, che, nella per­
fetta adesione alla volontà del Padre, spogliò ed umiliò se stesso (cfr. Fil 2,6 ss.) dan­
dosi a noi con un amore disinteressato e totale, sino a morire in croce. Dal Calvario 
si diffonde in modo eloquente il messaggio dell'amore trinitario per gli esseri 
umani di ogni epoca e luogo.

Osserva Sant'Agostino che solamente Dio, il Sommo Bene, è in grado di vincere 
le miserie del mondo. La misericordia e l'amore verso il prossimo devono pertanto 
sgorgare da un rapporto vivo con Dio e a Lui fare costante riferimento, poiché è 
nello stare vicino a Cristo che risiede la nostra gioia (cfr. De civitate Dei, Lib. 10, cap. 
6: CCL 39,1351 ss.).

4. Il Figlio di Dio ci ha amati per primo, mentre «eravamo peccatori» (Rm 5,8), 
senza pretendere nulla, senza imporci alcuna condizione a priori. Di fronte a questa 
costatazione, come non vedere nella Quaresima l'occasione propizia per scelte 
coraggiose di altruismo e di generosità? Essa offre l'arma pratica ed efficace del 
digiuno e dell'elemosina per lottare contro lo smodato attaccamento al denaro. Pri­
varsi non solo del superfluo, ma anche di qualcosa di più per distribuirlo a chi è nel 
bisogno, contribuisce a quel rinnegamento di sé senza il quale non c'è autentica pra­
tica di vita cristiana. Alimentandosi con un'incessante preghiera, il battezzato 
dimostra inoltre l'effettiva priorità che Dio riveste nella propria esistenza.

È l'amore di Dio trasfuso nei nostri cuori che deve ispirare e trasformare il 
nostro essere ed il nostro operare. Non si illuda il cristiano di poter ricercare il vero 
bene dei fratelli, se non vive la carità di Cristo. Anche laddove riuscisse a modifi­
care importanti fattori sociali o politici negativi, ogni risultato resterebbe effimero 
senza la carità. La stessa possibilità di dare se stessi agli altri è un dono e scaturisce 
dalla grazia di Dio. Come San Paolo insegna, «è Dio che suscita in voi il volere e l'o­
perare secondo i suoi benevoli disegni» (Fil 2,13).

5. All'uomo di oggi, spesso inappagato da un'esistenza vuota ed effimera e alla 
ricerca della gioia e dell'amore autentici, Cristo propone il proprio esempio invi­
tando a seguirlo. A chi l'ascolta Egli chiede di spendere la vita per i fratelli. Da tale 
dedizione scaturiscono la realizzazione piena di sé e la gioia, come dimostra l'e­
sempio eloquente di quegli uomini e di quelle donne che, lasciando le loro sicu­
rezze, non hanno esitato a porre in gioco la propria vita come missionari nelle 
diverse parti del mondo. Lo testimonia la decisione di quei giovani che, animati 
dalla fede, hanno abbracciato la vocazione sacerdotale o religiosa per porsi al ser­
vizio della ''salvezza di Dio". Lo prova il numero crescente di volontari, che con 
immediata disponibilità si dedicano ai poveri, agli anziani, ai malati e a quanti sono 
in situazione di bisogno.

Recentemente si è assistito ad una benemerita gara di solidarietà per le vittime 
delle alluvioni in Europa, del terremoto in America Latina e in Italia, delle epidemie 
in Africa, delle eruzioni vulcaniche nelle Filippine, senza dimenticare le altre zone 
del mondo insanguinate dall'odio o dalla guerra.

In queste circostanze i mezzi di comunicazione sociale svolgono un significa­
tivo servizio, rendendo più diretta la partecipazione e più viva la disponibilità a 
sostenere chi si trova nella sofferenza e nella difficoltà. Talora non è l'imperativo cri­
stiano dell'amore a motivare l'intervento a favore degli altri, ma una compassione



8 Atti del Santo Padre

naturale. Chi assiste il bisognoso gode però sempre della benevolenza di Dio. Negli 
Atti degli Apostoli si legge che la discepola Tabita viene salvata, perché ha fatto del 
bene al prossimo (cfr. 9,36 ss.). Il centurione Cornelio ottiene la vita eterna per la sua 
generosità (cfr. Ivi 10,1-31).

Il servizio ai bisognosi può essere per i "lontani" via provvidenziale all'incon­
tro con Cristo, perché il Signore ripaga oltre misura ogni dono fatto al prossimo (cfr. 
Mt 25,40).

Auspico di cuore che la Quaresima sia per i credenti un periodo propizio per 
diffondere e testimoniare il Vangelo della carità in ogni luogo, poiché la vocazione 
alla carità rappresenta il cuore di ogni autentica evangelizzazione. Invoco a tal fine 
l'intercessione di Maria, Madre della Chiesa. Sia Lei ad accompagnarci nell'itinera­
rio quaresimale. Con tali sentimenti di cuore tutti benedico con affetto.

Dal Vaticano, 7 gennaio 2003

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 9

Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2003

Maria e la Missione della Chiesa 
nell’Anno del Rosario

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Sin dall'inizio, ho voluto porre il mio Pontificato sotto il segno della speciale 
protezione di Maria. Più volte, poi, ho invitato l'intera comunità dei credenti a rivi­
vere l'esperienza del Cenacolo, dove i discepoli «erano assidui e concordi nella pre­
ghiera ... con Maria, la madre di Gesù» (At 1,14). Già nella prima Enciclica Redemptor 
hominis scrivevo che solo in un clima di fervente orazione è possibile «ricevere lo 
Spirito Santo, che scende su di noi, e divenire in questo modo testimoni di Cristo 
fino agli estremi confini della terra, come coloro che uscirono dal Cenacolo di Geru­
salemme nel giorno di Pentecoste» (n. 22).

La Chiesa prende sempre più coscienza di essere "madre" come Maria. Essa è 
«la culla - notavo nella Bolla Incarnationis mysterium, in occasione del Grande Giu­
bileo dell'Anno 2000 - in cui Maria depone Gesù e lo affida all'adorazione e alla 
contemplazione di tutti i popoli» (n. 11). Su questo cammino spirituale e missiona­
rio intende proseguire, sempre accompagnata dalla Vergine Santissima, Stella della 
nuova evangelizzazione, aurora luminosa e guida sicura del nostro cammino (cfr. 
Novo Millennio ineunte, 58).

Maria e la missione della Chiesa nell'Anno del Rosario
2. Nell'ottobre scorso, entrando nel venticinquesimo anno del mio ministero 

petrino, quasi ad ideale prolungamento dell'Anno Giubilare, ho indetto uno spe­
ciale Anno dedicato alla riscoperta della preghiera del Rosario, tanto cara alla tra­
dizione cristiana; un Anno da vivere sotto lo sguardo di Colei che, secondo l'arcano 
disegno divino, con il suo "sì" ha reso possibile la salvezza dell'umanità, e dal cielo 
continua a proteggere quanti a Lei fanno ricorso specialmente nei momenti difficili 
dell'esistenza.

E mio desiderio che l'Anno del Rosario costituisca per i credenti di ogni Conti­
nente un'occasione propizia per approfondire il senso della vocazione cristiana. 
Alla scuola della Vergine e seguendo il suo esempio, ogni comunità potrà meglio 
far emergere la propria dimensione "contemplativa" e "missionaria".

La Giornata Missionaria Mondiale, che cade proprio alla fine di questo partico­
lare Anno Mariano, se ben preparata, potrà imprimere un più generoso impulso a 
quest'impegno della Comunità ecclesiale. Il ricorso fidente a Maria con la quoti­
diana recita del Rosario e la meditazione dei misteri della vita di Cristo sottolinee­
ranno che la missione della Chiesa deve essere anzitutto sorretta dalla preghiera. 
L'atteggiamento di "ascolto", che suggerisce la preghiera del Rosario, avvicina i 
fedeli a Maria, che «serbava tutte queste cose meditandole nel suo cuore» (Le 2,19). 
La ricorrente meditazione della Parola di Dio diventa un allenamento per vivere «in 
comunione viva con Gesù attraverso - potremmo dire - il Cuore della Madre» 
(Rosarium Virginis Mariae, 2).



IO Atti del Santo Padre

Chiesa più contemplativa: il Volto di Cristo contemplato
3. Cum Maria contemplemur Christi vultum*. Mi tornano spesso alla mente queste 

parole: contemplare il "volto" di Cristo con Maria. Quando parliamo del "volto" di 
Cristo ci riferiamo alle sue sembianze umane, nelle quali rifulge la gloria eterna del 
Figlio unigenito del Padre (cfr. Gv 1,14): «La gloria della Divinità sfolgora sul volto 
di Cristo» (Rosarium Virginis Mariae, 21). Contemplare il volto di Cristo induce a una 
conoscenza profonda e coinvolgente del suo mistero. Contemplare Gesù con gli 
occhi della fede spinge a penetrare nel mistero di Dio-Trinità. Dice Gesù: «Chi ha 
visto me ha visto il Padre» (Gv 14,9). Con il Rosario ci inoltriamo in questo itinerario 
mistico «in compagnia e alla scuola della sua Madre Santissima» (Ibid., 3). Anzi, 
Maria stessa si fa nostra maestra e guida. Sotto l'azione dello Spirito Santo, ci aiuta 
ad acquisire quella "tranquilla audacia" che rende capaci di trasmettere agli altri 
l'esperienza di Gesù e la speranza che anima i credenti (cfr. Redemptoris missio, 24).

Guardiamo sempre a Maria, modello insuperabile! Nel suo animo tutte le parole 
del Vangelo trovano un'eco straordinaria. Maria è la "memoria" contemplativa della 
Chiesa, che vive nel desiderio di unirsi più profondamente al suo Sposo per incidere 
ancor più nella nostra società. Di fronte ai grandi problemi, dinanzi al dolore inno­
cente, alle ingiustizie perpetrate con arrogante insolenza come reagire? Alla docile 
scuola di Maria, che è nostra Madre, i credenti apprendono a riconoscere nell'appa­
rente "silenzio di Dio" la Parola che risuona nel silenzio per la nostra salvezza.

Chiesa più santa: il Volto di Cristo imitato e amato
4. Tutti i credenti sono chiamati, grazie al Battesimo, alla santità. Il Concilio Vati­

cano II, nella Costituzione dogmatica Lumen gentium, sottolinea che la vocazione 
universale alla santità consiste nella chiamata di tutti alla perfezione della carità.

Santità e missione sono aspetti inscindibili della vocazione di ogni battezzato. 
L'impegno a diventare più santi è strettamente collegato con quello a diffondere il 
messaggio della salvezza. «Ogni fedele - ricordavo nella Redemptoris missio - è chia­
mato alla santità e alla missione» (n. 90). Contemplando i misteri del Rosario, il cre­
dente è incoraggiato a seguire Cristo e a condividerne la vita sino a poter dire con 
San Paolo: «Non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20).

Se tutti i misteri del Rosario costituiscono una significativa scuola di santità e di 
evangelizzazione, i misteri della luce pongono in evidenza aspetti singolari della 
nostra "sequela" evangelica. Il Battesimo di Gesù al Giordano ricorda che ogni bat­
tezzato è eletto a diventare in Cristo «figlio nel Figlio» (Ef 1,5; cfr. Gaudium et spes, 
22). Nelle nozze di Cana, Maria invita all'ascolto obbediente della Parola del 
Signore: «Fate quello che vi dirà» (Gv 2,5). L'annuncio del Regno e l'invito alla con­
versione sono una chiara consegna per tutti ad intraprendere il cammino della san­
tità. Nella Trasfigurazione di Gesù il battezzato sperimenta la gioia che lo attende. 
Meditando l'istituzione dell'Eucaristia, egli torna ripetutamente nel Cenacolo, dove 
il divino Maestro ha lasciato ai suoi discepoli il tesoro più prezioso: se stesso nel 
Sacramento dell'altare.

Sono le parole che la Vergine pronuncia a Cana a costituire, in un certo modo, 
lo sfondo mariano di tutti i misteri della luce. L'annuncio del Regno vicino, la chia­
mata alla conversione e alla misericordia, la Trasfigurazione sul Tabor e l'istituzione 
dell'Eucaristia trovano infatti nel cuore di Maria un'eco singolare. Maria mantiene 
gli occhi fissi su Cristo, fa tesoro di ogni sua parola ed indica a tutti noi come essere 
autentici discepoli del suo Figlio.



Atti del Santo Padre 11

Chiesa più missionaria: il Volto di Cristo annunciato
5. In nessuna epoca la Chiesa ha avuto tante possibilità di annunciare Gesù 

come oggi, grazie allo sviluppo dei mezzi della comunicazione. Proprio per questo 
la Chiesa è oggi chiamata a far trasparire il Volto del suo Sposo con una più rilu­
cente santità. In questo sforzo, non facile, sa di essere sostenuta da Maria. Da Lei 
"impara" ad essere "vergine", totalmente dedicata al suo Sposo, Gesù Cristo, e 
"madre" di molti figli che genera alla vita immortale.

Sotto lo sguardo vigile della Madre, la Comunità ecclesiale cresce come una 
famiglia ravvivata dall'effusione potente dello Spirito e, pronta a raccogliere le sfide 
della nuova evangelizzazione, contempla il volto misericordioso di Gesù nei fra­
telli, specialmente nei poveri e bisognosi, nei lontani dalla fede e dal Vangelo. In 
particolare, la Chiesa non ha paura di gridare al mondo che Cristo è «la Via, la 
Verità e la Vita» (Gv 14,6); non teme di annunciare con gioia che «la buona notizia 
ha il suo centro, anzi il suo stesso contenuto, nella persona di Cristo, il Verbo fatto 
carne, unico Salvatore del mondo» (Rosarium Virginis Mariae, 20).

Urge preparare evangelizzatori competenti e santi; è necessario che non si affie­
volisca il fervore negli apostoli, specialmente per la missione “ad gentes". Il Rosario, 
se pienamente riscoperto e valorizzato, offre un ordinario quanto fecondo aiuto spi­
rituale e pedagogico per formare il Popolo di Dio a lavorare nel vasto campo del­
l'azione apostolica.

Una precisa consegna

6. 11 compito dell'animazione missionaria deve continuare ad essere impegno 
serio e coerente di ogni battezzato e di ogni Comunità ecclesiale. Un ruolo più spe­
cifico e peculiare compete certo alle Pontificie Opere Missionarie, che ringrazio per 
quanto già generosamente stanno facendo.

A tutti vorrei suggerire di intensificare la recita del Santo Rosario, a livello per­
sonale e comunitario, per ottenere dal Signore quelle grazie di cui la Chiesa e l'u­
manità hanno particolare necessità. Invito proprio tutti: bambini e adulti, giovani e 
anziani, famiglie, parrocchie e comunità religiose.

Tra le tante intenzioni, non vorrei dimenticare quella della pace. La guerra e 
l'ingiustizia hanno il loro inizio nel cuore "diviso". «Chi assimila il mistero di Cri­
sto - e il Rosario proprio a questo mira -, apprende il segreto della pace e ne fa un 
progetto di vita» (Rosarium Virginis Mariae, 40). Se il Rosario batterà il ritmo della 
nostra esistenza, potrà diventare strumento privilegiato per costruire la pace nel 
cuore degli uomini, nelle famiglie e tra i popoli. Con Maria tutto possiamo ottenere 
dal Figlio Gesù. Sorretti da Maria, non esiteremo a dedicarci con generosità alla dif­
fusione dell'annuncio evangelico sino agli estremi confini della terra.

Con tali sentimenti, di cuore tutti vi benedico.

Dal Vaticano, 12 gennaio 2003 - Festa del Battesimo del Signore

IOANNES PAULUS PP. II



12 Atti del Santo Padre

Messaggio per la XXXVII Giornata Mondiale 
delle Comunicazioni Sociali

I mezzi delle comunicazioni sociali a servizio 
dell’autentica pace nella luce della “Pacem in terris”

Alla XXXVII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, che si celebra nella solennità del­
l’Ascensione del Signore, il Santo Padre ha dedicato questo suo Messaggio, che pubblichiamo in 
traduzione italiana:

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Nei giorni bui della guerra fredda, la Lettera Enciclica Pacem in terris del 
Beato Papa Giovanni XXIII fu un segnale di speranza per gli uomini e le donne di 
buona volontà. Dichiarando che la pace autentica richiede «pieno rispetto dell'or­
dine stabilito da Dio» (Pacem in terris, 1), il Santo Padre ha indicato la verità, la giu­
stizia, la carità e la libertà come pilastri di una società pacifica (Ibid., 37).

Il crescente potere delle moderne comunicazioni sociali ha costituito una parte 
importante dei presupposti dell'Enciclica. Papa Giovanni XXIII pensava soprattutto 
ai media quando richiamava l'attenzione su «la lealtà e l'imparzialità» nell'utilizzo 
di «strumenti per la promozione e la diffusione della comprensione reciproca tra le 
Nazioni», resa possibile dalla scienza e dalla tecnologia; egli condannava «i modi di 
diffondere informazioni che violano i principi della verità e della giustizia, ed offen­
dono la reputazione di un'altra Nazione» (Ibid., 90).

2. Oggi, mentre celebriamo il XL anniversario della Pacem in terris, la divisione 
tra i popoli in blocchi opposti è in gran parte un doloroso ricordo del passato, ma 
la pace, la giustizia e la stabilità sociale mancano ancora in molte parti del mondo. 
Il terrorismo, il conflitto in Medio Oriente e in altre regioni, le minacce e le contro­
minacce, l'ingiustizia, lo sfruttamento e gli attacchi alla dignità e alla santità della 
vita umana, sia prima sia dopo la nascita, sono sconfortanti realtà della nostra 
epoca.

Intanto, il potere dei media nel creare rapporti umani ed influenzare la vita poli­
tica e sociale, sia nel bene che nel male, è cresciuto enormemente. Da qui, l'oppor­
tunità del tema scelto per la XXXVII Giornata Mondiale delle Comunicazioni 
Sociali: "I mezzi della comunicazione sociale a servizio di un'autentica pace alla 
luce della Pacem in terris". Il mondo e i media hanno ancora molto da imparare dal 
messaggio del Beato Papa Giovanni XXIII.

3. I media e la verità. L'esigenza morale fondamentale di ogni comunicazione 
è il rispetto per la verità ed il servizio ad essa. La libertà di cercare e di riferire quello 
che è vero, è essenziale per la comunicazione umana, non solo in relazione ai fatti 
ed alla informazione, ma anche, e soprattutto, per quanto concerne la natura e il 
destino della persona umana, per quanto concerne la società e il bene comune, per 
quanto concerne il nostro rapporto con Dio. 1 mass media hanno una responsabilità 
ineluttabile in tal senso, poiché essi costituiscono il moderno areopago nel quale le 
idee vengono condivise e le persone possono maturare nella comprensione reci­
proca e nella solidarietà. È per questo che Papa Giovanni XXIII ha difeso il diritto



Atti del Santo Padre 13

«alla libertà nella ricerca della verità e - entro i limiti dell'ordine morale e del bene 
comune - alla libertà di parola e di stampa» come condizioni indispensabili alla 
pace sociale (Pacent in terris, 12).

Infatti, i media spesso rendono un servizio coraggioso alla verità; ma talvolta 
funzionano come agenti di propaganda e disinformazione, al servizio di interessi 
ristretti, di pregiudizi nazionali, etnici, razziali e religiosi, di avidità materiale e di 
false ideologie di vario tipo. È inevitabile che le pressioni esercitate in questo senso 
portino i media a sbagliare; occorre dunque che tali errori vengano contrastati dagli 
uomini e dalle donne che operano nei media, ma anche dalla Chiesa e dagli altri 
gruppi responsabili.

4. I media e la giustizia. Il Beato Papa Giovanni XXIII, nella Pacem in terris, ha 
parlato in modo eloquente del bene comune umano universale - «il bene che appar­
tiene all'intera famiglia umana» (n. 132) - al quale ogni individuo ed ogni popolo 
hanno il diritto di partecipare.

L'estensione globale dei media comporta al riguardo speciali responsabilità. Se è 
vero che i media appartengono spesso a gruppi con propri interessi, privati e pub­
blici, proprio la natura del loro impatto sulla vita esige che essi non favoriscano la 
divisione tra i gruppi - per esempio, in nome della lotta di classe, del nazionalismo 
esasperato, della supremazia razziale, della pulizia etnica, e così di seguito. Mettere 
l'uno contro l'altro in nome della religione è un errore particolarmente grave con­
tro la verità e la giustizia, come lo è un atteggiamento discriminatorio nei confronti 
delle diverse convinzioni religiose, poiché esse appartengono alla sfera più 
profonda della dignità e della libertà della persona umana.

Riportando fedelmente gli eventi, presentando correttamente i casi ed espo­
nendo in modo imparziale i diversi punti di vista, i media adempiono al preciso 
dovere di promuovere la giustizia e la solidarietà nelle relazioni, a tutti i livelli della 
società. Questo non significa disinteressarsi dei torti e delle divisioni, ma scoprirne 
le radici, perché possano essere comprese e sanate.

5. I media e la libertà. La libertà è una condizione preliminare della vera pace, 
oltre che uno dei suoi frutti più preziosi. I media servono la libertà, servendo la 
verità: essi ostacolano la libertà quando si allontanano da quello che è vero, diffon­
dendo falsità o creando un clima di insana reazione emotiva di fronte agli eventi. 
Solo quando le persone hanno libero accesso ad una informazione verace e suffi­
ciente, possono perseguire il bene comune e considerare le pubbliche autorità come 
responsabili di esso.

Se i media sono al servizio della libertà, essi stessi devono essere liberi e devono 
utilizzare questa libertà in modo corretto. Il loro "status" privilegiato obbliga i media 
a porsi al di sopra delle questioni puramente economiche e a mettersi al servizio dei 
veri bisogni e del vero benessere della società. Sebbene una certa regolamentazione 
pubblica dei media, nell'interesse del bene comune, sia appropriata, il controllo 
governativo non lo è. I cronisti ed i giornalisti, in particolare, hanno il grave dovere 
di seguire le indicazioni della loro coscienza morale e di resistere alle pressioni che 
li sollecitano ad “adattare" la verità, al fine di soddisfare le pretese dei ricchi e del 
potere politico.

Concretamente, occorre non solo trovare il modo per garantire ai settori più 
deboli della società l'accesso alle informazioni di cui hanno bisogno, ma anche assi­
curare che essi non vengano esclusi da un ruolo effettivo e responsabile, nel deci­
dere i contenuti dei media e determinare le strutture e le linee di condotta delle 
comunicazioni sociali.



14 Atti del Santo Padre

6. Media e amore. «L'ira dell'uomo non compie ciò che è giusto davanti a Dio» 
(Gc 1,20). Al culmine della guerra fredda, il Beato Papa Giovanni XXIII ha espresso 
questo semplice, ma profondo pensiero su quello che implica la via della pace: «La 
difesa della pace deve dipendere da un principio radicalmente differente da quello 
che è in vigore oggi. La vera pace tra le Nazioni non dipende dal possesso di un 
uguale rifornimento di armi, ma unicamente dalla fiducia reciproca» (Pacem in ter­
ris, 113).

I mezzi della comunicazione sociale sono "attori chiave" nel mondo di oggi ed 
hanno un enorme ruolo da svolgere nella costruzione di questa fiducia. Il loro 
potere è tale che in poco tempo possono provocare una reazione pubblica positiva 
o negativa agli eventi, in base ai loro intenti. Le persone di buon senso si rendono 
conto che questo enorme potere richiede i più alti livelli di impegno per la verità ed 
il bene. In questo contesto gli uomini e le donne dei media sono tenuti a contribuire 
alla pace in ogni parte del mondo, abbattendo le barriere della diffidenza, pren­
dendo in considerazione il punto di vista degli altri e sforzandosi sempre di inco­
raggiare le persone e le Nazioni alla comprensione reciproca e al rispetto - e ben 
oltre alla comprensione e al rispetto - alla riconciliazione e alla misericordia! «Là 
dove l'odio e la sete di vendetta dominano, dove la guerra procura la sofferenza e 
la morte degli innocenti, la grazia della misericordia è indispensabile per placare le 
menti e i cuori degli uomini e costruire la pace» (Omelia al Santuario della Divina 
Misericordia a Krakow-Lagiewniki [17 agosto 2002], 5).

Tutto ciò rappresenta una sfida enorme, ma non è chiedere troppo agli uomini 
e alle donne che operano nei media. Per vocazione ed anche per professione, essi 
sono chiamati ad essere agenti di verità, giustizia, libertà e amore, contribuendo con 
il loro così importante lavoro ad un ordine sociale «fondato sulla verità, costruito 
grazie alla giustizia, nutrito e animato dalla carità, e messo in atto sotto gli auspici 
della libertà» (Pacem in terris, 167). La mia preghiera in questa Giornata Mondiale 
delle Comunicazioni Sociali si eleva, dunque, perché gli uomini e le donne che ope­
rano nei media siano più che mai all'altezza della sfida della loro vocazione: il ser­
vizio del bene comune universale. La loro realizzazione personale, la pace e la feli­
cità del mondo dipendono in gran parte da questo. Che Dio li benedica, li illumini 
e dia loro coraggio.

Dal Vaticano, 24 gennaio 2003 - Festa di San Francesco di Sales

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 15

Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede

No alla morte! No all’egoismo! No alla guerra!
Sì alla Vita! Sì alla Pace!

Lunedi 13 gennaio, ricevendo i Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede 
in occasione dello scambio degli auguri per il nuovo anno, il Santo Padre ha pronunciato il 
seguente discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Eccellenze, Signore e Signori,

1. Felice tradizione quella dell'odierno incontro all'inizio del nuovo anno, che mi 
offre la gioia di ricevervi e di abbracciare, in un certo senso, tutti i popoli che voi 
rappresentate! In effetti, attraverso di voi e grazie a voi, mi giungono le speranze e 
le aspirazioni, i successi e gli insuccessi dei vostri Paesi. Oggi, desidero formulare 
per i vostri Paesi fervidi voti di felicità, di pace e di prosperità.

Alla soglia del nuovo anno, mi è gradito presentare a voi tutti i miei migliori 
auguri, mentre invoco sulle vostre persone, sulle vostre famiglie e sui vostri conna­
zionali l'abbondanza delle Benedizioni divine.

Prima di condividere con voi qualche riflessione, ispirata dall'attualità nel 
mondo e nella Chiesa, sento il bisogno di ringraziare il vostro Decano, l'Ambascia­
tore Giovanni Galassi, per il discorso che mi ha appena rivolto, come pure per gli 
auguri che, a nome di tutti, ha cortesemente espresso per la mia persona e per il mio 
ministero. Vogliate accogliere tutti la mia viva gratitudine!

Signor Ambasciatore, Ella ha evocato in maniera sobria le legittime attese dei 
nostri contemporanei, troppo spesso, purtroppo, ostacolate dalle crisi politiche, 
dalla violenza armata, dai conflitti sociali, dalla povertà o dalle catastrofi naturali. 
Mai come in questo inizio di Millennio, l'uomo ha percepito quanto il mondo da lui 
plasmato sia precario.

2. Sono impressionato dal sentimento di paura che dimora sovente nel cuore dei 
nostri contemporanei. Il terrorismo subdolo che può colpire in qualsiasi istante e 
ovunque; il problema non risolto del Medio Oriente, con la Terra Santa e l'Iraq; gli 
scossoni che scompigliano il Sud America, particolarmente l'Argentina, la Colom­
bia e il Venezuela; i conflitti che impediscono a numerosi Paesi africani di dedicarsi 
al proprio sviluppo; le malattie che propagano il contagio e la morte; il problema 
grave della fame, in modo speciale in Africa; i comportamenti irresponsabili che 
contribuiscono aH'impoverimento delle risorse del pianeta: ecco altrettanti flagelli 
che minacciano la sopravvivenza dell'umanità, la serenità delle persone e la sicu­
rezza delle società.

3. Ma tutto può cambiare. Dipende da ciascuno di noi. Ognuno può sviluppare 
in se stesso il proprio potenziale di fede, di probità, di rispetto altrui, di dedizione 
al servizio degli altri.

Dipende chiaramente anche dai responsabili politici chiamati a servire il bene 
comune. Non vi sorprenda il fatto che, di fronte ad una platea di diplomatici, io pro­
ponga al riguardo alcuni imperativi, ai quali mi sembra necessario ottemperare, se 
si vuole evitare che popoli interi, forse addirittura l'umanità stessa, precipitino nel­
l'abisso.



16 Atti del Santo Padre

Anzitutto un «SÌ ALLA VITA»! Rispettare la vita e le vite: tutto comincia da qui, 
poiché il più fondamentale diritto umano è il diritto alla vita. L'aborto, l'eutanasia 
o la clonazione umana, ad esempio, rischiano di ridurre la persona umana ad un 
semplice oggetto: in qualche modo, la vita e la morte a comando! Quando sono 
prive di ogni criterio morale, le ricerche scientifiche che manipolano le sorgenti 
della vita, sono una negazione dell'essere e della dignità della persona. Anche la 
stessa guerra attenta alla vita umana, perché reca con sé sofferenza e morte. La lotta 
per la pace è sempre una lotta per la vita!

Poi, il RISPETTO DEL DIRITTO. La vita in società - in particolare la vita inter­
nazionale - suppone dei principi comuni intangibili, il cui scopo è di garantire la 
sicurezza e la libertà dei cittadini e delle Nazioni. Tali regole di condotta sono alla 
base della stabilità nazionale e internazionale. Oggi, i responsabili politici hanno a 
disposizione testi appropriati e pertinenti istituzioni. Basta metterli in pratica. Il 
mondo sarebbe totalmente diverso se si cominciasse ad applicare, in maniera sin­
cera, gli accordi sottoscritti!

Infine il DOVERE DELLA SOLIDARIETÀ. In un mondo inondato da informa­
zioni, ma che paradossalmente comunica con tanta difficoltà, e dove le condizioni 
di esistenza sono scandalosamente ineguali, è importante non lasciare nulla di 
intentato perché tutti si sentano responsabili della crescita e della felicità di tutti. Ne 
va del nostro avvenire. Giovani senza lavoro, persone disabili marginalizzate, 
anziani abbandonati, Paesi prigionieri della fame e della miseria: ecco ciò che 
troppo spesso fa sì che l'uomo perda la speranza e soccomba alla tentazione del 
ripiegamento su se stesso o alla violenza.

4. Si impongono pertanto alcune scelte affinché l'uomo abbia ancora un avvenire: i 
popoli della terra e i loro dirigenti devono avere talvolta il coraggio di dire "no".

«NO ALLA MORTE»! Cioè, "no" a tutto ciò che attenta all'incomparabile 
dignità di ogni essere umano, a cominciare da quella dei bambini non ancora nati. 
Se la vita è davvero un tesoro, bisogna saperlo conservare e farlo fruttificare senza 
snaturarlo. "No" a tutto ciò che indebolisce la famiglia, cellula fondamentale della 
società. "No" a tutto ciò che distrugge nel bambino il senso dello sforzo, il rispetto 
di sé e dell'altro, il senso del servizio.

«NO ALL'EGOISMO»! Cioè, "no" a tutto ciò che spinge l'uomo a rifugiarsi nel 
bozzolo di una classe sociale privilegiata o di una cultura di comodo che esclude 
l'altro. Il modo di vivere di quanti usufruiscono del benessere, il loro modo di con­
sumare, debbono essere rivisti alla luce delle ripercussioni che hanno sugli altri 
Paesi. Si pensi, ad esempio, al problema dell'acqua, che l'Organizzazione delle 
Nazioni Unite propone alla riflessione di tutti nel corso del 2003. Egoismo è anche 
l'indifferenza delle Nazioni opulente nei confronti dei Paesi abbandonati a se stessi. 
Tutti i popoli hanno il diritto di ricevere una parte equa dei beni di questo mondo, 
e della conoscenza scientifica e tecnologica dei Paesi più capaci. Come, ad esempio, 
non pensare all'accesso per tutti ai medicinali generici, necessari per sostenere la 
lotta contro le epidemie attuali? Questo accesso è spesso impedito da considera­
zioni economiche a corto termine.

«NO ALLA GUERRA»! La guerra non è mai una fatalità; essa è sempre una 
sconfitta dell'umanità. Il diritto internazionale, il dialogo leale, la solidarietà fra 
Stati, l'esercizio nobile della diplomazia, sono mezzi degni dell'uomo e delle 
Nazioni per risolvere i loro contenziosi. Dico questo pensando a coloro che ripon­
gono ancora la loro fiducia nell'arma nucleare e ai troppi conflitti che tengono 
ancora in ostaggio nostri fratelli in umanità.

A Natale, Betlemme ci ha richiamato la crisi non risolta del Medio Oriente dove



Atti del Santo Padre 17

due popoli, quello israeliano e quello palestinese, sono chiamati a vivere fianco a 
fianco, ugualmente liberi e sovrani, rispettosi l'uno dell'altro. Senza dover ripetere 
ciò che dicevo l'anno scorso in questa stessa circostanza, mi accontenterò oggi di 
aggiungere, davanti al costante aggravarsi della crisi mediorientale, che la sua solu­
zione non potrà mai essere imposta ricorrendo al terrorismo o ai conflitti armati, 
ritenendo addirittura che vittorie militari possano essere la soluzione.

E che dire delle minacce di una guerra che potrebbe abbattersi sulle popolazioni 
dell'Iraq, terra dei Profeti, popolazioni già estenuate da più di dodici anni di 
embargo? Mai la guerra può essere considerata un mezzo come un altro, da utiliz­
zare per regolare i contenziosi fra le Nazioni. Come ricordano la Carta dell'Orga­
nizzazione delle Nazioni Unite e il Diritto internazionale, non si può far ricorso alla 
guerra, anche se si tratta di assicurare il bene comune, se non come estrema possi­
bilità e nel rispetto di ben rigorose condizioni, né vanno trascurate le conseguenze 
che essa comporta per le popolazioni civili durante e dopo le operazioni militari.

5. È dunque possibile cambiare il corso degli eventi quando prevalgono la buona 
volontà, la fiducia nell'altro, l'attuazione degli impegni assunti e la cooperazione 
fra partner responsabili. Accennerò a due esempi.

L'Europa di oggi, contemporaneamente unita e allargata. Essa ha saputo abbat­
tere i muri che la sfiguravano. Si è impegnata nell'elaborazione e nella costruzione 
di una realtà capace di coniugare unità e diversità, sovranità nazionale e azione 
comune, progresso economico e giustizia sociale. Questa Europa nuova porta in sé 
i valori che hanno fecondato, per due Millenni, un'arte di pensare e di vivere di cui 
il mondo intero ha beneficiato. Fra questi valori, il Cristianesimo occupa un posto 
privilegiato avendo dato origine a un umanesimo che ha impregnato la sua storia e 
le sue istituzioni.

Ricordando tale patrimonio, la Santa Sede e l'insieme delle Chiese cristiane 
hanno insistito presso i redattori del futuro Trattato costituzionale dell'Unione 
Europea affinché in esso figuri un riferimento alle Chiese e alle istituzioni religiose. 
Infatti, sembra augurabile che, nel pieno rispetto della laicità, siano riconosciuti tre 
elementi complementari:

- la libertà religiosa nella sua dimensione non solo individuale e cultuale, ma 
pure sociale e comunitaria;

- l'opportunità di un dialogo e di una consultazione strutturati fra i Governi e 
le comunità dei credenti;

- il rispetto dello statuto giuridico di cui le Chiese e le istituzioni religiose già 
godono negli Stati membri dell'Unione.

Un'Europa che rinnegasse il proprio passato, che negasse il fatto religioso e non 
tenesse in conto alcuna dimensione spirituale, risulterebbe fortemente sminuita di 
fronte al progetto ambizioso che mobilita le sue energie: costruire l'Europa di tutti*

Anche l'Africa ci offre oggi l'occasione di rallegrarci: l'Angola ha cominciato 
l'opera di ricostruzione; il Burundi ha intrapreso il cammino che potrebbe con­
durre alla pace, ed attende dalla Comunità Internazionale comprensione e aiuti 
finanziari; la Repubblica Democratica del Congo si è impegnata seriamente in un 
dialogo nazionale che dovrebbe condurre alla democrazia. Il Sudan ha ugual­
mente dato prova di buona volontà, anche se il cammino verso la pace è lungo e 
arduo. Ci si deve senz'altro rallegrare per simili progressi e i responsabili politici 
vanno incoraggiati a non risparmiare alcuno sforzo perché, a poco a poco, i popoli 
dell'Africa conoscano un processo di pacificazione e quindi di prosperità, al 
riparo dalle lotte etniche, dall'arbitrio e dalla corruzione. Ecco perché non si pos­
sono non deplorare i gravi avvenimenti che scuotono la Costa d'Avorio e la



18 Atti del Santo Padre

Repubblica Centroafricana, invitando gli abitanti dei rispettivi Paesi a deporre le 
armi, a rispettare le loro Costituzioni e a gettare le basi di un dialogo nazionale. 
Sarà, così, facile coinvolgere le varie componenti della comunità nazionale nell'e­
laborazione di un progetto di società in cui tutti possano ritrovarsi. Inoltre, sem­
pre di più, è bene ricordarlo, gli Africani tentano di trovare le soluzioni più adatte 
ai loro problemi, grazie all'azione dell'Unione Africana e ad efficaci mediazioni 
regionali.

6. Eccellenze, Signore e Signori, una constatazione si impone: ormai l'indipen­
denza degli Stati non può più essere concepita, se non nell’interdipendenza. Tutti sono 
legati nel bene come nel male. Per tale ragione, giustamente, occorre saper distin­
guere il bene dal male e chiamarli con il loro proprio nome. Al riguardo, quando il 
dubbio o la confusione prendono il sopravvento, si devono temere i più grandi 
mali, come la storia ci ha insegnato innumerevoli volte.

Per evitare di precipitare nel caos, mi sembra che si impongano due esigenze. 
Anzitutto recuperare in seno agli Stati e fra gli Stati il valore primordiale della legge 
naturale, che ha ispirato, un tempo, il diritto delle genti e i primi pensatori del diritto 
internazionale. Anche se alcuni oggi ne mettono in discussione la validità, sono 
convinto che i suoi principi generali e universali sono sempre atti a far meglio per­
cepire l'unità del genere umano, e a favorire il perfezionamento della coscienza di 
chi governa e di chi è governato.

Inoltre, l’azione senza sosta di uomini di Stato probi e disinteressati. In effetti, l'indi­
spensabile competenza professionale dei responsabili politici non può essere legit­
timata che da un saldo riferimento a forti convinzioni etiche. Come si potrebbe pre­
tendere di trattare gli affari del mondo senza riferimento a quell'insieme di principi, 
che sono alla base di quel "bene comune universale" di cui l'Enciclica Pacem in ter­
ris di Papa Giovanni XXIII ha così ben parlato? Sarà sempre possibile a un dirigente, 
coerente con le proprie convinzioni, di rifiutarsi dinanzi a situazioni ingiuste e a 
deviazioni istituzionali, o di porvi fine. Ritroviamo qui, penso, ciò che di solito oggi 
viene chiamato "il buon governo". Il benessere materiale e spirituale dell'umanità, 
la tutela delle libertà e dei diritti della persona umana, il servizio pubblico disinte­
ressato, la vicinanza alle situazioni concrete, precedono qualsiasi programma poli­
tico e costituiscono un'esigenza etica che è quanto di meglio possa assicurare la 
pace interna delle Nazioni e la pace fra gli Stati.

7. È evidente che per un credente a simili motivazioni si aggiungono quelle che 
offre la fede in Dio creatore e padre di tutti gli uomini, il quale gli affida la gestione della 
terra e il dovere dell'amore fraterno. Tenendo conto di ciò, lo Stato ha tutto l'inte­
resse a vigilare perché la libertà religiosa, diritto naturale - individuale e sociale - 
sia effettivamente garantita a tutti. Come ho già avuto occasione di affermare, 
quando i credenti si sentono rispettati nella propria fede, e vedono le proprie comu­
nità giuridicamente riconosciute, collaborano con tanta più convinzione al progetto 
comune della società civile di cui sono membri. Voi comprendete allora perché io 
mi faccio portavoce di tutti i cristiani che, dall'Asia all'Europa, sono ancora vittime 
della violenza e dell'intolleranza, come è avvenuto recentemente in occasione della 
celebrazione del Natale. Il dialogo ecumenico fra cristiani, e i contatti rispettosi con 
le altre religioni, in particolare con l'Islam, costituiscono il miglior antidoto alle 
derive settarie, al fanatismo o al terrorismo religioso.

Per quanto concerne la Chiesa cattolica, non citerò che un caso per me motivo 
di grande sofferenza: la sorte riservata alle comunità cattoliche nella Federazione 
Russa, che da diversi mesi vedono alcuni dei loro pastori impediti di raggiungerle,



Atti del Santo Padre 19

per ragioni amministrative. La Santa Sede si attende dalle autorità governative 
decisioni concrete che mettano fine a questa crisi, decisioni che siano conformi agli 
impegni internazionali sottoscritti dalla Russia moderna e democratica. 1 cattolici 
russi vogliono vivere come i loro fratelli del resto del mondo, con la stessa libertà e 
la medesima dignità.

8. Eccellenze, Signore e Signori, auspico che a noi riuniti in questo luogo, sim­
bolo di spiritualità, di dialogo e di pace, sia dato di contribuire, mediante il nostro 
impegno quotidiano, a far avanzare tutti i popoli della terra, nella giustizia e nella 
concordia, verso condizioni più felici e più giuste, lontano dalla povertà, dalla vio­
lenza e dalle minacce di guerra!

Voglia Dio colmare di abbondanti Benedizioni le vostre persone e quanti voi qui 
rappresentate!

Buono e felice Anno a tutti!



20 Atti del Santo Padre

Ai responsabili delle Équipes Notre-Dame

Una preghiera autentica
santifica i membri della coppia e della famiglia, 

apre il cuore all’amore di Dio e dei fratelli
Lunedì 20 gennaio, incontrando i responsabili regionali delle Équipes Notre-Dame, movimento di 
spiritualità coniugale diffuso anche nella nostra Arcidiocesi, il Santo Padre ha pronunciato questo 
discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. Sono lieto di accogliervi, voi che siete i responsabili regionali delle Équipes 
Notre-Dame, con il vostro consigliere spirituale internazionale, mons. Fleischmann, 
e gli altri sacerdoti, in occasione del vostro Incontro mondiale a Roma. Ringrazio il 
Signore e la Signora Roberty, responsabili internazionali del movimento, per le loro 
cordiali parole.

2. Come non ricordare prima di tutto la figura dell'abbé Henri Caffarel, vostro 
fondatore, che ha assistito numerose coppie e le ha iniziate alla preghiera? In occa­
sione del centenario della sua nascita, sono lieto di unirmi alla vostra azione di ren­
dimento di grazie. Padre Caffarel ha mostrato la grandezza e la bontà della voca­
zione al matrimonio, e, anticipando gli orientamenti fecondi del Concilio Vaticano 
II, ha messo in evidenza la chiamata alla santità legata alla vita coniugale e fami­
liare (cfr. Lumen gentium, 11). Ha saputo cogliere le grandi linee di una spiritualità 
specifica, che deriva dal Battesimo, sottolineando la dignità dell'amore umano nel 
progetto di Dio. L'attenzione che rivolgeva alle persone impegnate nel sacramento 
del Matrimonio lo portò anche a porre i suoi doni al servizio del "movimento spi­
rituale delle vedove di guerra", divenuto oggi "Espérance et Vie", e a dare quell'im­
pulso che avrebbe presieduto alla creazione dei primi Centri di Preparazione al Matri­
monio, oggi molto diffusi. In seguito sono nate anche le Équipes Notre-Dame Jeunes, 
mostrando la sollecitudine posta nel proporre un cammino di fede ai giovani.

3. Dinanzi alle minacce che gravano sulla famiglia e ai fattori che l'indeboli­
scono, il tema dei lavori "Coppie chiamate da Cristo all'alleanza nuova", è particolar­
mente opportuno. In effetti, per i cristiani il matrimonio, che è stato elevato alla 
dignità di Sacramento, è per sua natura segno dell'alleanza e della comunione fra 
Dio e l'uomo, e fra Cristo e la Chiesa. Quindi, per tutta la vita, gli sposi cristiani rice­
vono la missione di manifestare, in modo visibile, l'alleanza indefettibile di Dio con 
il mondo. La fede cristiana presenta il matrimonio come una Buona Novella: rela­
zione reciproca e totale, unica e indissolubile, fra un uomo e una donna, chiamati a 
dare la vita. Lo Spirito del Signore dona agli sposi un cuore nuovo e li rende capaci 
di amarsi, come Cristo ci ha amati, e di servire la vita nel prolungamento del mistero 
cristiano poiché, nella loro unione «è il mistero pasquale di morte e risurrezione che 
si compie» (Paolo VI, Allocuzione alle Équipes Notre-Dame [4 marzo 1970], 16).

4. Mistero di alleanza e di comunione, l'impegno degli sposi li invita a trarre 
forza dall'Eucaristia, «fonte stessa del matrimonio cristiano» (Familiaris consortio, 
57) e modello per il loro amore. In effetti, le diverse fasi della liturgia eucaristica 
invitano i coniugi a vivere la loro vita coniugale e familiare sull'esempio di quella



Atti del Santo Padre 21

di Cristo, che si dona agli uomini per amore. Essi troveranno in questo Sacramento 
l'audacia necessaria per l'accoglienza, il perdono, il dialogo e la comunione dei 
cuori. Sarà anche un aiuto prezioso per affrontare le inevitabili difficoltà di qualsiasi 
vita familiare. Possano i membri delle Équipes essere i primi testimoni della grazia 
che apporta una partecipazione regolare alla vita sacramentale e alla Messa dome­
nicale, «celebrazione della viva presenza del Risorto in mezzo ai suoi» (Lett. Ap. 
Dies Domini (31 maggio 1998], 31; cfr. anche n. 81) e «antidoto per affrontare e supe­
rare ostacoli e tensioni» (Discorso ai membri della XV Assemblea Plenaria del Pontificio 
Consiglio per la Famiglia [18 ottobre 2002], 2)!

5. Nutriti del Pane di Vita e chiamati a divenire luce per «quelli che cercano la 
verità» (Lumen gentium, 35), in particolare per i loro figli, gli sposi potranno allora 
manifestare pienamente la grazia del loro Battesimo nelle loro missioni specifiche 
in seno alla famiglia, nella società e nella Chiesa. Tale fu l'intuizione dell'abbé Caf- 
farel, che non voleva che si entrasse «in una Equipe per isolarsi..., ma per imparare 
a donarsi a tutti» (Lettera mensile, febbraio 1984, p. 9). Rallegrandomi per gli impe­
gni già assunti, esorto tutti i membri delle Equipes a partecipare sempre più attiva­
mente alla vita ecclesiale, in particolare fra i giovani, che attendono il messaggio cri­
stiano sull'amore umano, al contempo esigente ed esaltante. In questa prospettiva, 
i membri delle Équipes possono aiutarli a vivere il periodo della gioventù e del 
fidanzamento nella fedeltà ai comandamenti di Cristo e della Chiesa, permettendo 
loro di trovare la vera felicità nella maturazione della loro vita affettiva.

6. Il vostro movimento dispone di una pedagogia propria, basata su "punti 
concreti di sforzo", che vi aiutano a crescere insieme nella santità. Vi incoraggio a 
viverli con attenzione e perseveranza, per amarvi veramente. Vi invito in partico­
lare a sviluppare la preghiera personale, coniugale e familiare, senza la quale un cri­
stiano rischia di deperire, come diceva l'abbé Caffarel (cfr. L'Anneau d'Or, marzo- 
aprile 1953, p. 136). «Lungi dal distogliere dall'impegno nel mondo, una preghiera 
autentica santifica i membri della coppia e della famiglia, apre il cuore all'amore di 
Dio e dei fratelli. Rende anche capaci di costruire la storia secondo il disegno di 
Dio» (cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Orationis formas su al­
cuni aspetti della meditazione cristiana (15 ottobre 1989]).

7. Cari amici, rendo grazie a Dio per i frutti recati dal vostro movimento in tutto 
il mondo, incoraggiandovi a testimoniare incessantemente e in modo esplicito la 
grandezza e la bontà dell'amore umano, del matrimonio e della famiglia. Al ter­
mine di questa udienza, la mia preghiera raggiunge anche le famiglie che cono­
scono la prova. Possano trovare lungo la loro strada testimoni della tenerezza e 
della misericordia di Dio! Desidero ribadire la mia vicinanza spirituale alle persone 
separate, divorziate o divorziate risposate, che, in quanto battezzate, sono chia­
mate, nel rispetto delle regole della Chiesa, a partecipare alla vita cristiana (cfr. 
Esort. Ap. Familiaris consortio, 84). Esprimo infine la mia gratitudine ai consiglieri 
spirituali che vi accompagnano con disponibilità. Essi apportano la loro compe­
tenza e la loro esperienza al vostro movimento laicale. Attraverso questa collabora­
zione, sacerdoti e famiglie imparano a comprendersi, a stimarsi e a sostenersi. Voi 
che conoscete la grazia di una presenza sacerdotale, possiate pregare per le voca­
zioni e trasmettere senza paura ai vostri figli la chiamata del Signore!

Affidando voi, come pure tutte le Équipes e le loro famiglie, all'intercessione di 
Nostra Signora del Magnificat, invocata ogni giorno dai loro membri, e ai Beati sposi 
Luigi e Maria Quattrocchi, imparto a tutti un'affettuosa Benedizione Apostolica.



22 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti alla Giornata Accademica promossa a vent’anni 
dalla promulgazione del nuovo Codice di Diritto Canonico

Il fondamento teologico delle norme canoniche
Venerdì 24 gennaio, incontrando i partecipanti alla Giornata Accademica organizzata dal Pontifi­
cio Consiglio per i Testi Legislativi a vent’anni dalla promulgazione del nuovo Codice di Diruto 
Canonico, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Sono molto lieto di accogliervi, cari partecipanti alla Giornata Accademica 
organizzata dal Pontificio Consiglio per i Testi Legislativi sui "Vent'anni di esperienza 
canonica", che sono trascorsi da quando, il 25 gennaio 1983, ebbi la gioia di pro­
mulgare il nuovo Codex luris Canonici. Ringrazio di cuore il Presidente del Pontifi­
cio Consiglio, l'Arcivescovo Juliàn Herranz, per i sentimenti espressi a nome di tutti 
e per la efficace illustrazione del Convegno.

La coincidenza tra la data di promulgazione del nuovo Codice di Diritto Canonico 
e quella del primo annuncio del Concilio - ambedue gli eventi portano la data del 
25 gennaio -, mi induce a ribadire ancora una volta lo stretto rapporto esistente tra 
il Concilio e il nuovo Codice. Non si deve infatti dimenticare che il Beato Giovanni 
XXIII, nel manifestare il proposito di indire il Concilio Vaticano II, rivelava di voler 
procedere anche alla riforma della disciplina canonica. Proprio pensando a questo, 
nella Costituzione Apostolica Sacrae disciplinae leges sottolineavo che tanto il Conci­
lio quanto il nuovo Codice erano scaturiti «da un'unica e medesima intenzione, che 
è quella di restaurare la vita cristiana. Da una tale intenzione, in effetti, tutta l'opera 
del Concilio ha tratto le sue norme e il suo orientamento» (AAS 75 [1983], pars II, 
pag. VIII).

In questi vent'anni si è potuto constatare fino a che punto la Chiesa avesse biso­
gno del nuovo Codice. Felicemente le voci di contestazione del diritto sono ormai 
piuttosto superate. Tuttavia, sarebbe ingenuo ignorare quanto resta da fare per con­
solidare nelle presenti circostanze storiche una vera cultura giuridico-canonica e 
una prassi ecclesiale attenta alla intrinseca dimensione pastorale delle leggi della 
Chiesa.

2. L'intenzione che ha presieduto la redazione del nuovo Corpus luris Canonici 
è stata ovviamente quella di mettere a disposizione dei Pastori e di tutti i fedeli uno 
strumento normativo chiaro, che contenesse gli aspetti essenziali dell'ordine giuri­
dico. Sarebbe però del tutto semplicistico e fuorviante concepire il diritto della 
Chiesa come un mero insieme di testi legislativi, secondo l'ottica del positivismo 
giuridico. Le norme canoniche, infatti, si rifanno ad una realtà che le trascende; tale 
realtà non è solo composta di dati storici e contingenti, ma comprende anche aspetti 
essenziali e permanenti nei quali si concretizza il diritto divino.

Il nuovo Codice di Diritto Canonico - e questo criterio vale anche per il Codice dei 
Canoni delle Chiese Orientali - deve essere interpretato ed applicato in quest'ottica 
teologica. In tal modo, si possono evitare certi riduzionismi ermeneutici che impove­
riscono la scienza e la prassi canonica, allontanandole dal loro vero orizzonte eccle­
siale. Ciò avviene, com'è ovvio, soprattutto quando si pone la normativa canonica 
al servizio di interessi estranei alla fede e alla morale cattolica.

3. In primo luogo, perciò, il Codice va contestualizzato nella tradizione giuridica 
della Chiesa. Non si tratta di coltivare un'astratta erudizione storica, ma di penetrare



Atti del Santo Padre 23

in quel flusso di vita ecclesiale che è la storia del Diritto Canonico, per trame lume 
nell'interpretazione della norma. I testi codiciali, infatti, si inseriscono in un insieme 
di fonti giuridiche, che non è possibile ignorare senza esporsi all'illusione razionali­
stica di una norma esaustiva di ogni problema giuridico concreto. Una simile men­
talità astratta si rivela infeconda, soprattutto perché non tiene conto dei problemi 
reali e degli obiettivi pastorali che sono alla base delle norme canoniche.

Riduzionismo anche più pericoloso è quello che pretende di interpretare ed 
applicare le leggi ecclesiastiche distaccandole dalla dottrina del Magistero. Secondo 
tale visione, i pronunciamenti dottrinali non avrebbero alcun valore disciplinare, 
valore che sarebbe da riconoscere soltanto agli atti formalmente legislativi. È noto 
che, in quest'ottica riduzionista, si è arrivati talvolta ad ipotizzare perfino due 
diverse soluzioni dello stesso problema ecclesiale: l'una ispirata ai testi magisteriali, 
l'altra a quelli canonici. Alla base di una simile impostazione vi è un'idea di Diritto 
Canonico molto impoverita, quasi che esso si identificasse con il solo dettato posi­
tivo della norma. Così non è: la dimensione giuridica infatti, essendo teologica­
mente intrinseca alle realtà ecclesiali, può essere oggetto di insegnamenti magiste­
riali, anche definitivi.

Questo realismo nella concezione del diritto fonda un'autentica interdisciplinarità 
tra la scienza canonistica e le altre scienze sacre. Un dialogo davvero proficuo deve 
partire da quella realtà comune che è la vita stessa della Chiesa. Pur studiata da 
angolature diverse nelle varie discipline scientifiche, la realtà ecclesiale rimane 
identica a se stessa e, come tale, può consentire un interscambio reciproco fra le 
scienze sicuramente utile a ciascuna.

4. Una delle novità più significative del Codice di Diritto Canonico, come pure 
del successivo Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, è la normativa che i due Testi 
contengono sui doveri e diritti di tutti i fedeli (cfr. C.I.C., cann. 208-223; C.C.E.O., 
cann. 7-20). In realtà, il riferimento della norma canonica al mistero della Chiesa, 
auspicato dal Vaticano II (cfr. Decr. Optatam totius, 16), passa anche attraverso la via 
maestra della persona, dei suoi diritti e doveri, tenendo ovviamente ben presente il 
bene comune della società ecclesiale.

Proprio questa dimensione personalistica dell'ecclesiologia conciliare consente 
di comprendere meglio lo specifico ed insostituibile servizio che la Gerarchia eccle­
siastica deve prestare per il riconoscimento e la tutela dei diritti dei singoli e delle 
comunità nella Chiesa. Né in teoria né in pratica si può prescindere dall'esercizio 
della potestas regiminis e, più in generale, dell'intero munus regendi gerarchico, quale 
via per dichiarare, determinare, garantire e promuovere la giustizia intraecclesiale.

Tutti gli strumenti tipici attraverso cui si esercita la potestas regiminis - leggi, atti 
amministrativi, processi, sanzioni canoniche - acquistano così il loro vero senso, 
quello di un autentico servizio pastorale in favore delle persone e delle comunità che 
compongono la Chiesa. Talvolta tale servizio può essere frainteso e contestato: pro­
prio allora esso si rivela più necessario per evitare che, in nome di pretese esigenze 
pastorali, si prendano decisioni che possono causare e addirittura favorire incon­
sciamente delle vere ingiustizie.

5. Consapevole dell'importanza del contributo specifico che, come canonisti, voi 
recate al bene della Chiesa e delle anime, vi esorto a perseverare con rinnovato slan­
cio nella vostra dedizione allo studio e alla formazione canonistica delle nuove gene­
razioni. Ciò non mancherà di favorire un significativo apporto ecclesiale a quella 
pace, opera della giustizia (cfr. Is 32,17), per la quale ho chiesto di pregare special- 
mente in quest'Anno del Rosario (cfr. Lett. Ap. Rosarium Virginis Mariae, 6 e 40).

Con questi auspici a tutti imparto con affetto la mia Benedizione.



24 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti al IV Incontro Mondiale delle Famiglie a Manila

Fate della vostra famiglia una pagina di Vangelo 
scritta per il nostro tempo

Sabato 25 gennaio, attraverso un collegamento televisivo, il Santo Padre si è reso presente tra i 
partecipanti al IV Incontro Mondiale delle Famiglie in svolgimento a Manila ed ha loro rivolto que­
sto messaggio, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. Sono con voi con il pensiero e la preghiera, amate famiglie delle Filippine e 
di tante regioni della terra, convenute a Manila per il vostro IV Incontro Mondiale: 
vi saluto con affetto nel nome del Signore!

In questa occasione, sono lieto di rivolgere un pensiero cordiale e benedicente a 
tutte le famiglie del mondo, che voi rappresentate: a tutti «grazia, misericordia e pace 
da Dio Padre e da Cristo Gesù Signore nostro» (7 Tm 1,2).

Ringrazio il Signor Cardinale Alfonso Lopez Trujillo, Legato Pontificio, per le 
gentili parole che mi ha rivolto anche a nome vostro. A lui e ai suoi collaboratori nel 
Pontificio Consiglio per la Famiglia desidero esprimere il mio compiacimento per 
l'impegno profuso con sollecitudine nella preparazione di questo Incontro. La mia 
viva gratitudine va poi al Signor Cardinale Jaime Sin, Arcivescovo di Manila, che vi 
accoglie con generosità in questi giorni.

2. So che nella sessione teologico-pastorale appena celebrata avete approfondito 
il tema: "La famiglia cristiana, buona notizia per il Terzo Millennio". Ho scelto queste 
parole, in vista del vostro Incontro Mondiale, per sottolineare la missione sublime 
della famiglia che, accogliendo il Vangelo e lasciandosi illuminare dal suo messag­
gio, assume il doveroso impegno di diventarne testimone.

Carissime famiglie cristiane: annunciate con gioia al mondo intero il tesoro mera­
viglioso di cui, come Chiese domestiche, siete portatrici! Coniugi cristiani, nella 
vostra comunione di vita e di amore, nel vostro dono reciproco e nell'accoglienza 
generosa dei figli, siate in Cristo luce del mondo'. Il Signore vi chiede di divenire ogni 
giorno come la lampada che non rimane nascosta, bensì è posta «sopra il lucerniere 
perché faccia luce a tutti quelli che sono nella casa» (Mt 5,15).

3. Siate innanzi tutto "buona notizia per il Terzo Millennio" vivendo con impe­
gno la vostra vocazione. Il matrimonio che avete celebrato un giorno più o meno 
lontano è il vostro modo specifico di essere discepoli di Gesù, di contribuire all'edifica­
zione del Regno di Dio, di camminare verso la santità a cui ogni cristiano è chia­
mato. I coniugi cristiani, come afferma il Concilio Vaticano II, compiendo il loro 
dovere coniugale e familiare, «tendono a raggiungere sempre più la propria perfe­
zione e la mutua santificazione» (Gaudium et spes, 48).

Accogliete pienamente, senza riserve, l'amore che nel sacramento del Matrimo­
nio Iddio vi dona per primo e con il quale vi rende capaci di amare (cfr. IGv 4,19). 
Rimanete sempre ancorati a questa certezza, la sola che può dare senso, forza e 
gioia alla vostra vita: l'amore di Cristo non si allontanerà mai da voi, non verrà mai 
meno la sua alleanza di pace con voi (cfr. Is 54,10). I doni e la chiamata di Dio sono 
irrevocabili (cfr. Rm 11,29). Egli ha impresso il vostro nome sulle palme delle sue 
mani (cfr. Is 49,16).



Atti del Santo Padre 25

4. La grazia che avete ricevuto nel Matrimonio e che permane nel tempo pro­
viene dal cuore trafitto del Redentore, che sull'altare della Croce si è immolato per 
la Chiesa, sua sposa, andando incontro alla morte per la salvezza di tutti.

Questa grazia, perciò, porta con sé la peculiarità della sua origine: è la grazia del­
l'amore che si offre, dell'amore che si dona e perdona; dell'amore altruista, che dimen­
tica il proprio dolore; dell'amore fedele fino alla morte; dell'amore fecondo di vita. 
È la grazia dell'amore benevolo, che tutto crede, tutto sopporta, tutto spera, tutto 
tollera, che non ha fine e senza il quale tutto il resto non è niente (cfr. ICor 13,7-8).

Certo, questo non è sempre facile, e nella vita quotidiana non mancano le insi­
die, le tensioni, la sofferenza e anche la stanchezza. Ma nel vostro cammino non siete 
soli. Con voi è sempre presente ed operante Gesù, come lo fu a Cana di Galilea, in 
un momento di difficoltà per quegli sposi novelli. Infatti, ricorda ancora il Concilio, 
il Salvatore viene incontro ai coniugi cristiani e rimane con loro perché, come Egli 
stesso ha amato la Chiesa e si è dato per lei, così anch'essi possano amarsi l'un l'al­
tro fedelmente, per sempre, con mutua dedizione (cfr. Gaudium et spes, 48).

5. Coniugi cristiani, siate "buona notizia per il Terzo Millennio" testimoniando 
con convinzione e coerenza la verità sulla famiglia.

La famiglia fondata sul matrimonio è patrimonio dell'umanità, è un bene 
grande e sommamente apprezzabile, necessario per la vita, lo sviluppo e il futuro 
dei popoli. Essa, secondo il piano della creazione stabilito fin dal principio (cfr. Mt 
19,4.8), è l'ambito nel quale la persona umana, fatta ad immagine e somiglianza di 
Dio (cfr. Gen 1,26), è concepita, nasce, cresce e si sviluppa. La famiglia, quale for­
matrice per eccellenza di persone (cfr. Familiaris consortio, 19-27), è indispensabile 
per una vera «ecologia umana» (Centesimus annus, 39).

Vi ringrazio delle testimonianze che avete presentato questa sera e che ho seguito 
con attenzione. Esse richiamano alla mia mente anche l'esperienza acquisita come 
sacerdote, Arcivescovo a Cracovia e lungo questi quasi 25 anni di Pontificato: come 
ho affermato altre volte, l'avvenire dell'umanità passa attraverso la famiglia (cfr. Fami­
liaris consortio, 86).

Raccomando a voi, care famiglie cristiane, di testimoniare con la vita di ogni 
giorno che, pur tra tante difficoltà ed ostacoli, è possibile vivere in pienezza il Matri­
monio come esperienza colma di senso e come "buona notizia" per gli uomini e le 
donne del nostro tempo. Siate protagonisti nella Chiesa e nel mondo: è una necessità 
che sgorga dallo stesso Matrimonio che avete celebrato, dal vostro essere Chiesa 
domestica, dalla missione coniugale che vi caratterizza quali cellule originarie della 
società (cfr. A postoli cani actuositatem, 11).

6. Infine, per essere "buona notizia per il Terzo Millennio", cari sposi cristiani, 
non dimenticate che la preghiera in famiglia è garanzia di unità in uno stile di vita 
coerente con la volontà di Dio.

Proclamando recentemente l'Anno del Rosario, ho raccomandato questa devo­
zione mariana come preghiera della famiglia e per la famiglia: recitando il Rosario, 
infatti, «si pone Gesù al centro, si condividono con Lui gioie e dolori, si mettono 
nelle sue mani bisogni e progetti, si attingono da Lui la speranza e la forza per il 
cammino» (Rosarium Virginis Mariae, 41).

Nell'affidarvi a Maria, Regina della famiglia, perché accompagni e sostenga la 
vostra vita, sono lieto di annunciarvi che il quinto Incontro Mondiale delle Famiglie 
si terrà a Valencia, in Spagna, nel 2006.

A tutti imparto ora la mia Benedizione, lasciandovi una consegna: con l'aiuto di 
Dio fate del Vangelo la regola fondamentale della vostra famiglia e della vostra famiglia una 
pagina di Vangelo scritta per il nostro tempo1.



26 Atti del Santo Padre

Il Congresso Teologico-Pastorale, che ha affiancato e preparato dal 22 al 24 gennaio il IV Incontro 
Mondiale della Famiglia, ha espresso in questo “Conclusioni’’ i frutti del proprio lavoro:

Riuniti a Manila per celebrare il IV Incontro Mondiale delle Famiglie, noi partecipanti 
al Congresso Teologico-Pastorale che ha receduto l’Incontro, salutiamo innanzi tutto il 
Santo Padre Giovanni Paolo II, il Papa della Famiglia, che ha presieduto agli Incontri tenu­
tisi a Roma e a Rio de Janeiro. A questo Incontro egli ha inviato un altro leader mondiale 
nella lotta per la famiglia, il Card. Alfonso López Trujillo, Presidente del Pontificio Consi­
glio per la Famiglia, in qualità di suo Legato Pontificio.

Celebriamo la famiglia cristiana come “Una buona novella per il Terzo Millennio”-, ma 
dove possiamo trovare delle “buone novelle” in questi primi anni del nuovo Millennio? Di 
fronte alia minaccia del terrorismo, della guerra, della fame e dell’incertezza economica, 
sono molte le persone che vivono nella paura. Spesso questa paura si sente anche nelle fami­
glie, ma è proprio qui, all’interno della famiglia stessa, che possiamo trovare la “buona 
novella” dell’amore, che vince la paura e porta la speranza nel mondo.

Affermiamo che la stessa famiglia cristiana è grande portatrice della Buona Novella di 
Gesù Cristo per questo Millennio. Essa è veramente promotrice di evangelizzazione (cfr. 
Giovanni Paolo II, Familiaris consortio, 52). Inoltre, più che essere semplicemente oggetto 
della pastorale della Chiesa, la famiglia cristiana è anche uno dei più efficaci agenti di evan­
gelizzazione nella Chiesa (cfr. Giovanni Paolo II, Ecclesia in Asia, 46).

La speranza di Cristo può offrire una visione per il futuro, mentre, nello stesso tempo, 
essa risplende attraverso la famiglia in alcune aree specifiche.

1. Una buona novella per la vita
Come santuario della vita, la famiglia dice “sì” alla vita, Ogni persona e ogni famiglia, 

attraverso le quali passa la vita (cfr. Ecclesia in Asia, 46), sono, semplicemente, ammini- 
stratrici della vita e hanno la responsabilità di proteggerla e promuoverla dall'inizio alla fine. 
Nella famiglia la vita di coloro che sono minacciati trova consolazione, sicurezza e cure 
amorevoli. Le famiglie pertanto sono testimoni di Cristo e missionarie dell’amore e della 
vita (cfr. Familiaris consortio, 54).

Affermiamo ancora una volta il diritto inalienabile alla vita di tutti gli esseri umani. Invi­
tiamo tutti i politici a difendere la vita umana dal suo inizio, dal concepimento, fino alla morte 
naturale. Invitiamo in particolare i legislatori a rispondere in modo positivo alla recente Nota 
della Congregazione per la Dottrina della Fede sulle loro responsabilità come cristiani e come 
cittadini. In qualsiasi società libera e pro familia non si possono tollerare pratiche contro la 
vita come l'aborto, la sperimentazione embrionale, la clonazione e l'eutanasia.

2. Una buona novella per la società
Una società giusta dipende dal benessere della sua comunità di base, dalla sua cellula 

vitale, che è la famiglia. Tuttavia, gravi problemi etici e sociali affliggono oggi molte fami­
glie. Le nostre preoccupazioni principali sono:

- le famiglie divise e indebolite, quando alcuni componenti sono costretti ad emigrare 
per lavoro;

- la piaga del divorzio;
- la promozione di "matrimoni” tra persone dello stesso sesso, che pregiudicano la 

famiglia basata sul matrimonio tra un uomo e una donna;
- il fenomeno largamente diffuso delle unioni di fatto;



Atti del Santo Padre 27

- l’ideologia femminista anti-famiglia;
- gli effetti negativi della globalizzazione, particolarmente nei Paesi in via di sviluppo;
- l'abuso di droghe e di alcool;
- la diffusione dell’AIDS e il riemergere di altre malattie.
La visione di una società pro familia sfida le famiglie stesse a prendere l’iniziativa, a 

lottare per le politiche sociali e per le leggi che promuovono e proteggono i diritti della fami­
glia, per una equa distribuzione delle risorse e per un sostegno alle persone più vulnerabili 
ed indifese.

3. Una buona novella per i poveri
Affermiamo la nostra solidarietà con le famiglie povere. Spesso sono loro che rivelano 

un’incredibile capacità di ripresa ed energie per affrontare le sfide (cfr. Familiaris consor­
tio, 43).

Educare alla paternità responsabile, con l’appoggio di adeguate misure economiche e 
legislative, dà un contributo effettivo alla lotta contro la povertà, che è spesso degradante. 
Rifiutiamo fermamente la pratica del controllo demografico, sia da parte di agenzie intema­
zionali e governative che private. Le famiglie povere portano il peso dei programmi e delle 
politiche di controllo demografico, che assorbono somme ingenti di denaro per promuovere 
l’aborto, la sterilizzazione e la contraccezione.

Invitiamo i Governi ad accentrare i loro sforzi su politiche concrete che favoriscano le 
famiglie povere in termini di salute, di educazione, di riforma agraria, di lavoro e di alloggio.

Proponiamo come autentica alternativa al controllo delle nascite, che non corrisponde 
alla verità sull'uomo e sulla donna, la regolazione naturale della fertilità, che aiuta le cop­
pie non solo a distanziare le nascite in modo moralmente giusto e sano, ma unisce il marito 
e la moglie nella condivisione reciproca e nell'uguaglianza.

4. Una buona novella per i giovani
I bambini e i giovani si sono riuniti per celebrare ed approfondire la loro fede in un Con­

gresso per i figli in parallelo con questo Congresso Teologico-Pastorale. Riconosciamo con 
gioia il loro ruolo vitale come membri integrali delle nostre famiglie e membri attivi della 
Chiesa vivente.

Riaffermiamo i diritti e la dignità di tutti i bambini. Essi non dovrebbero essere mai tra­
scurati o abbandonati nella strada, ma devono essere protetti, in particolare quando vengono 
minacciati dallo sfruttamento attraverso la prostituzione, la pornografia, il lavoro minorile, 
il traffico dei narcotici, l'adozione da parte di omosessuali e una “educazione sessuale" 
immorale. Una nuova minaccia ai bambini viene dal cattivo uso dell' Internet, quando esso 
invade la vita familiare e minaccia i diritti e i doveri dei genitori.

1 bambini sono “la corona del matrimonio”, la vera ricchezza dell’umanità. 11 luogo 
naturale per l’educazione dei bambini è la famiglia. È qui, in questa comunità di vita e di 
amore, che essi vengono formati come membri della Chiesa di Cristo. È qui che, onorando 
e amando i loro genitori, i bambini possono arricchire la vita di tutti gli altri membri della 
famiglia più ampia.

5. Una buona novella per il mondo
Come portatrice della buona novella di Gesù Cristo, la famiglia cristiana si volge verso 

tutti i popoli. La famiglia cristiana è «il luogo in cui la verità del Vangelo è regola di vita e 
dono che i membri della famiglia portano alla comunità più ampia» (Ecclesia in Asia, 46).



28 Atti del Santo Padre

La famiglia svolge la propria missione in molte diverse culture nel mondo, ma il futuro 
dell’umanità passa sempre attraverso la famiglia. Pertanto, invitiamo a nuove creative stra­
tegie per l’evangelizzazione, particolarmente in mezzo ai rapidi cambiamenti culturali. Sot­
tolineiamo la necessità di rispettare le culture dei popoli indigeni, i cui valori familiari 
spesso preparano il cammino alla Parola di Dio.

Ogni Chiesa domestica è una cittadella della fede, non solo nelle società secolarizzate 
ma anche nei Paesi in cui i cristiani soffrono ancora a causa della loro fede. Esprimiamo la 
nostra solidarietà con le famiglie cristiane che sono perseguitate laddove la libertà religiosa 
è ignorata o violata dalla violenza e dalla discriminazione.

La famiglia è chiamata ad essere comunità di pace, Esprimiamo la nostra solidarietà con 
le famiglie in quelle Nazioni o regioni che sono minacciate dalla guerra, dove le famiglie 
sono poste di fronte al pericolo di diventare vittime innocenti del conflitto.

6. Una buona novella per la Chiesa
La “Chiesa domestica”, che è la comunità cristiana più piccola, è la cellula vivente di 

tutta la Chiesa, ed offre una visione dell’evangelizzazione e della crescita spirituale all’in­
terno della Chiesa.

Invitiamo tutti i responsabili della pianificazione pastorale a fare della famiglia la loro 
priorità e a modellare la visione e il piano pastorale di ogni Diocesi e parrocchia intorno alla 
famiglia. La famiglia emerge non come semplice soggetto passivo dell’evangelizzazione e 
della cura pastorale, ma come soggetto attivo, anzi come agente della missione di Cristo 
nella sua Chiesa.

E necessario che la famiglia ricuperi il senso di essere un “mistero”. Una spiritualità più 
approfondita della famiglia viene dalla Parola di Dio e dall’Eucaristia. Nutrite dalla Parola, 
le famiglie vengono attirate verso il Mistero Pasquale del sacrificio e del banchetto di Cristo. 
Qui l’amore altruista di Gesù, lo Sposo della Chiesa, anima l’amore sponsale e familiare.

Riconosciamo e accogliamo il ruolo svolto dai nuovi movimenti ecclesiali caratterizzati 
dal loro impegno a favore della famiglia. Infervorati dal potere dello Spirito Santo, i movi­
menti, con la loro peculiare spiritualità, possono mostrarci come evangelizzare in e attra­
verso la famiglia.

La famiglia cattolica si volge verso altri cristiani e membri di altre religioni. L’unità 
della famiglia può ispirare il percorso ecumenico dell’unità cristiana e del dialogo inter-reli- 
gioso. Affermiamo la necessità di una maggiore cooperazione pratica tra i cristiani e le per­
sone di buona volontà, per poter rispondere alle sfide che sono poste di fronte a tutte le 
famiglie. Siamo stati onorati dalla presenza di rappresentanti di altre Chiese e Comunità 
ecclesiali, che hanno preso parte a questo Incontro Mondiale, condividendo con noi la stessa 
visione della famiglia cristiana, come portatrice della buona novella.

Infine, ringraziamo il Santo Padre Giovanni Paolo II per la sua guida e il suo incorag­
giamento. Ringraziamo l’Arcivescovo di Manila, il Card. Jaime Sin, che ci ha accolti tutti 
qui, come pure il Pontificio Consiglio per la Famiglia e la Conferenza Episcopale delle 
Filippine per aver organizzato questo Incontro Mondiale.

Vivendo nell’unità e nell’amore che si dona, le famiglie cristiane riflettono Dio, la SS.ma 
Trinità. È stato in una famiglia, dove il Figlio sì è fatto carne ed è venuto nel mondo per opera 
dello Spirito Santo. Contemplando questo mistero, affidiamo tutte le nostre famiglie con fidu­
cia alla dolce protezione di Maria, Regina della Famiglia, e a S. Giuseppe, suo sposo. Pre­
ghiamo affinché la Buona Novella di Gesù Cristo, che le famiglie cristiane diffondono con la 
testimonianza e con la parola, possa allontanare la paura, e portare la speranza nel mondo.



Atti del Santo Padre 29

Omelia nella conclusione della Settimana di preghiera 
per l'unità dei cristiani

Cresca sempre più la spiritualità della comunione
Nel pomeriggio di sabato 25 gennaio, il Santo Padre ha presieduto la liturgia dei Vespri nella Basi­
lica Patriareale di S. Paolo fuori le Mura a conclusione della Settimana di preghiera per l'unità dei 
cristiani ed ha pronunciato la seguente omelia:

1. «Noi abbiamo questo tesoro in vasi di creta» (2Cor 4,7).
Queste parole, tratte dalla seconda Lettera ai Corinzi, sono state il motivo con­

duttore della "Settimana di Preghiera per l'Unità dei Cristiani", che oggi si chiude. 
Esse illuminano la nostra meditazione in questa liturgia vespertina della Festa della 
Conversione di San Paolo. L'Apostolo ci ricorda che portiamo il "tesoro" affidatoci 
da Cristo in vasi di creta. A tutti i cristiani, pertanto, è chiesto di proseguire nel pel­
legrinaggio terreno senza lasciarsi sopraffare dalle difficoltà e dalle afflizioni (cfr. 
Lumen gentium, 8), con la certezza di poter superare ogni ostacolo grazie all'aiuto e 
alla potenza che viene dall'Alto.

Con tale consapevolezza, sono lieto di pregare questa sera insieme a voi, amati 
fratelli e sorelle delle Chiese e Comunità ecclesiali presenti a Roma, uniti dall'unico 
Battesimo nel Signore Gesù Cristo. Vi saluto tutti con particolare cordialità.

E mio vivo desiderio che la Chiesa di Roma, a cui la Provvidenza ha affidato 
una singolare «presidenza nella carità» (Ignazio di Antiochia, Ad Rom., Proem.), 
diventi sempre più modello di fraterni rapporti ecumenici.

2. Come cristiani, siamo consapevoli di essere chiamati a rendere al mondo la 
testimonianza del «glorioso Vangelo» che Cristo ci ha consegnato (cfr. 2Cor 4,4). In 
suo nome, uniamo i nostri sforzi per servire la pace e la riconciliazione, la giustizia 
e la solidarietà, specialmente al fianco dei poveri e degli ultimi della terra.

In questa prospettiva, mi è caro ricordare la Giornata di preghiera per la pace nel 
mondo, che un anno fa, il 24 gennaio, ebbe luogo ad Assisi. Quell'evento di carattere 
inter-religioso lanciò nel mondo un forte messaggio: ogni persona autenticamente 
religiosa è impegnata ad invocare da Dio il dono della pace, rinnovando la volontà 
di promuoverla e di costruirla insieme con gli altri credenti. Il tema della pace per­
mane urgente più che mai, interpella in modo particolare i discepoli di Cristo, Prin­
cipe della Pace, e costituisce una sfida e un impegno per il movimento ecumenico.

3. Rispondendo all'unico Spirito che guida la Chiesa, vogliamo questa sera ren­
dere grazie a Dio per i tanti e abbondanti frutti che Egli, dispensatore di ogni dono, 
ha profuso sul cammino dell'ecumenismo. Come non ricordare, oltre all'Incontro 
menzionato di Assisi con la partecipazione di rappresentanti ad alto livello di quasi 
tutte le Chiese e Comunità ecclesiali d'Oriente e d'Occidente, la visita a Roma, nel 
mese di marzo, di una Delegazione del Santo Sinodo della Chiesa ortodossa di Gre­
cia? In giugno vi è stata, poi, la firma con il Patriarca Ecumenico Bartholomaios I 
della Dichiarazione comune sulla salvaguardia del creato; nel maggio ho avuto la 
gioia di rendere visita al Patriarca Maxim di Bulgaria; in ottobre ho invece ricevuto 
la visita del Patriarca Teoctist di Romania, con il quale ho anche firmato una Dichia­
razione comune. Non posso poi dimenticare la visita dell'Arcivescovo di Canter­
bury, Dott. Carey, al termine del suo mandato, e gli incontri con Delegazioni ecu-



30 Atti del Santo Padre

meniche di Comunità ecclesiali d'Occidente, come pure i progressi registrati dalle 
varie Commissioni miste di dialogo.

Al tempo stesso, non possiamo non riconoscere con realismo le difficoltà, i pro­
blemi e le delusioni che tuttora incontriamo. Succede così di avvertire a volte una 
certa stanchezza, una carenza di fervore, mentre vivo resta il dolore di non poter 
ancora condividere la Mensa eucaristica. Lo Spirito Santo però non cessa di sor­
prenderci e continua a compiere straordinari prodigi.

4. Nell'attuale situazione dell'ecumenismo, è importante considerare che solo lo 
Spirito di Dio è in grado di darci la piena unità visibile; solo lo Spirito di Dio può infon­
dere nuovo fervore e coraggio. Ecco perché va sottolineata l'importanza dell'ecume- 
nismo spirituale, che costituisce l'anima di tutto il movimento ecumenico (cfr. Unita­
tis redintegratio, 6-8). 

Ciò non significa in alcun modo sminuire o addirittura trascurare il dialogo teo­
logico, che ha recato abbondanti frutti negli ultimi decenni. Esso rimane, come sem­
pre, irrinunciabile. In effetti l'unità tra i discepoli di Cristo non può che essere unità 
nella verità (cfr. Lett. Enc. Ut unum sint, 18-19). Verso tale meta lo Spirito ci guida 
anche per mezzo dei dialoghi teologici, che costituiscono un'indubbia occasione di 
reciproco arricchimento.

Soltanto nello Spirito Santo, tuttavia, è possibile recepire la verità del Vangelo, 
vincolante per tutti nella sua profondità. L'ecumenismo spirituale apre gli occhi e i 
cuori alla comprensione della verità rivelata, rendendoci capaci di riconoscerla e di 
accoglierla anche grazie alle argomentazioni degli altri cristiani.

5. L'ecumenismo spirituale si realizza in primo luogo per mezzo della pre­
ghiera elevata a Dio, quando è possibile, in comune. Come Maria e i discepoli dopo 
l'Ascensione del Signore, è importante continuare a riunirci ed essere assidui nel- 
l'invocare lo Spirito Santo (cfr. At 1,12-14). Alla preghiera si aggiunge l'ascolto della 
Parola di Dio nella Sacra Scrittura, fondamento e nutrimento della nostra fede (cfr. 
Dei Verbum, 21-25). Non c'è poi riavvicinamento ecumenico senza conversione del 
cuore, senza santificazione personale e rinnovamento della vita ecclesiale.

Un ruolo quanto mai singolare svolgono inoltre le comunità di vita consacrata e i 
movimenti spirituali, sorti recentemente, nel favorire l'incontro con le antiche vene­
rabili Chiese dell'Oriente, improntate allo spirito monastico. Incoraggianti segni di 
promettente ripresa della vita spirituale sono presenti anche nell'ambito delle 
Comunità ecclesiali dell'Occidente, e mi rallegro dei proficui scambi che avvengono 
tra tutte queste diverse realtà cristiane.

Né vanno dimenticati i casi in cui ecclesiastici di altre Chiese frequentano le Uni­
versità cattoliche: ospiti dei nostri Seminari, essi prendono parte alla vita degli stu­
denti in conformità con la vigente disciplina ecclesiale. L'esperienza dimostra che 
ciò porta ad un reciproco arricchimento.

6. L'auspicio che oggi esprimiamo insieme è che la spiritualità della comunione 
cresca sempre più! Possa affermarsi in ciascuno di noi - come ho scritto nella Let­
tera Apostolica Novo Millennio ineunte - la capacità di sentire il fratello di fede, nel­
l'unità del Corpo mistico, «come uno che mi appartiene, per saper condividere le 
sue gioie e le sue sofferenze».

Ci sia dato di vedere «ciò che di positivo c'è nell'altro, per accoglierlo e valoriz­
zarlo come dono di Dio: un "dono per me", oltre che per il fratello che lo ha diret­
tamente ricevuto». Nessuno si illuda! Senza un'autentica spiritualità della comunione 
gli strumenti esteriori della comunione «diventerebbero apparati senz'anima, 
maschere di comunione, più che sue vie di espressione e di crescita» (cfr. n. 43).



Atti del Santo Padre 31

Proseguiamo, pertanto, con coraggio e pazienza su questo cammino, confi­
dando nella potenza dello Spirito! Non spetta a noi fissare i tempi e le scadenze; ci 
basta la promessa del Signore.

Forti della parola di Cristo, non cederemo alla stanchezza, ma, al contrario, 
intensificheremo gli sforzi e la preghiera per l'unità. Risuoni confortante questa sera 
nel nostro cuore il suo invito: «Duc in altum!». Andiamo avanti, fidandoci sempre di 
Lui! Amen!



32 Atti del Santo Padre

Ai Membri del Tribunale della Rota Romana

Riscoprire la dimensione trascendente che è intrinseca 
alla verità piena sul matrimonio e sulla famiglia

Giovedì 30 gennaio, ricevendo il Collegio dei Prelati Uditori, i Promotori di Giustizia, i Difensori 
del Vincolo, gli Officiali e gli Avvocati in occasione dell'inaugurazione dell'Anno Giudiziario del 
Tribunale della Rota Romana, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. La solenne inaugurazione dell'Anno Giudiziario del Tribunale della Rota 
Romana mi offre l'opportunità di rinnovare l'espressione del mio apprezzamento e 
della mia gratitudine per il vostro lavoro, carissimi Prelati Uditori, Promotori di 
Giustizia, Difensori del Vincolo, Officiali e Avvocati. Ringrazio cordialmente Mons. 
Decano per i sentimenti manifestati a nome di tutti e per le riflessioni sviluppate 
sulla natura e sui fini del vostro lavoro.

L'attività del vostro Tribunale da sempre è stata altamente apprezzata dai miei 
venerati Predecessori, che non hanno mancato di sottolineare che amministrare la 
giustizia presso la Rota Romana costituisce una diretta partecipazione ad un 
aspetto importante delle funzioni del Pastore della Chiesa universale.

Da ciò il particolare valore nell'ambito ecclesiale delle vostre decisioni, che 
costituiscono, come da me affermato nella Pastor bonus, un punto di riferimento 
sicuro e concreto per l'amministrazione della giustizia nella Chiesa (cfr. art. 126).

2. Attesa la marcata prevalenza delle cause di nullità di matrimonio deferite 
alla Rota, Mons. Decano ha sottolineato la profonda crisi che attualmente investe il 
matrimonio e la famiglia. Un dato rilevante che emerge dallo studio delle cause è 
l'offuscamento tra i contraenti di ciò che comporta, nella celebrazione del matrimo­
nio cristiano, la sacramentalità del medesimo, oggi assai frequentemente disattesa nel 
suo intimo significato, nel suo intrinseco valore soprannaturale e nei suoi positivi 
effetti sulla vita coniugale.

Dopo essermi soffermato in anni precedenti sulla dimensione naturale del matri­
monio, vorrei oggi richiamare la vostra attenzione sul peculiare rapporto che il matri­
monio dei battezzati ha con il mistero di Dio, un rapporto che, nell'Alleanza Nuova e 
definitiva in Cristo, assume la dignità di Sacramento.

Dimensione naturale e rapporto con Dio non sono due aspetti giustapposti: 
anzi, essi sono così intimamente intrecciati come lo sono la verità sull'uomo e la 
verità su Dio. Questo tema mi sta particolarmente a cuore: torno su di esso in que­
sto contesto, anche perché la prospettiva della comunione dell'uomo con Dio è 
quanto mai utile, anzi necessaria, per l'attività stessa dei Giudici, degli Avvocati e 
di tutti gli operatori del diritto nella Chiesa.

3. Il nesso tra la secolarizzazione e la crisi del matrimonio e della famiglia è fin 
troppo evidente. La crisi sul senso di Dio e sul senso del bene e del male morale è 
arrivata ad oscurare la conoscenza dei capisaldi dello stesso matrimonio e della 
famiglia che in esso si fonda. Per un ricupero effettivo della verità in questo campo, 
occorre riscoprire la dimensione trascendente che è intrinseca alla verità piena sul matri­
monio e sulla famiglia, superando ogni dicotomia tendente a separare gli aspetti pro­
fani da quelli religiosi, quasi che esistessero due matrimoni: uno profano ed un altro 
sacro.



Atti del Santo Padre 33

«Dio creò l'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò; maschio e fem­
mina li creò» (Gen 1,27). L'immagine di Dio si trova anche nella dualità uomo- 
donna e nella loro comunione interpersonale. Perciò, la trascendenza è insita nell'es­
sere stesso del matrimonio, già dal principio, perché lo è nella stessa distinzione natu­
rale tra l'uomo e la donna nell'ordine della creazione. Nell'essere «una sola carne» 
(Gen 2,24), l'uomo e la donna, sia nel loro aiuto reciproco che nella loro fecondità, 
partecipano a qualcosa di sacro e di religioso, come ben mise in risalto, richiaman­
dosi alla coscienza dei popoli antichi sulle nozze, l'Enciclica Arcanum divinae sapien­
tiae del mio Predecessore Leone XIII (10 febbraio 1880, in Leonis Xlll P.M. Acta, voi. 
Il, p. 22). Al riguardo, egli osservava che il matrimonio «fin da principio è stato quasi 
una figura (adumbratio) dell’incarnazione del Verbo di Dio» (Ibid.). Nello stato di inno­
cenza originaria Adamo ed Èva avevano già il dono soprannaturale della grazia. In 
questo modo, prima che l'incarnazione del Verbo avvenisse storicamente, la sua 
efficacia di santità già si riversava sull'umanità.

4. Purtroppo, per effetto del peccato originale, ciò che è naturale nel rapporto 
tra l'uomo e la donna rischia di essere vissuto in modo non conforme al piano e alla 
volontà di Dio e l'allontanamento da Dio implica di per sé una proporzionale disumaniz­
zazione di tutte le relazioni familiari. Ma nella "pienezza dei tempi", Gesù stesso ha 
restaurato il disegno primordiale sul matrimonio (cfr. Mt 19,1-12) e così, nello stato 
di natura redenta, l'unione tra l'uomo e la donna non solo può riacquistare la san­
tità originaria, liberandosi dal peccato, ma viene realmente inserita nello stesso mistero 
dell'alleanza di Cristo con la Chiesa.

La Lettera di San Paolo agli Efesini collega direttamente il racconto della Genesi 
con quel mistero: «Per questo l'uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà alla sua 
donna e i due formeranno una carne sola (Gen 2,24). Questo mistero è grande; lo dico in 
riferimento a Cristo e alla Chiesa!» (Ef 5,31-32). L'intrinseco nesso tra il matrimonio, 
istituito al principio, e l'unione del Verbo incarnato con la Chiesa si mostra in tutta 
la sua efficacia salvifica mediante il concetto di Sacramento. Il Concilio Vaticano li 
esprime questa verità di fede dal punto di vista delle stesse persone sposate: «I 
coniugi cristiani, in virtù del sacramento del Matrimonio, col quale essi sono il 
segno del mistero di unità e di fecondo amore che intercorre fra Cristo e la Chiesa, 
e vi partecipano (cfr. Ef 5,32), si aiutano a vicenda per raggiungere la santità nella 
vita coniugale, nell'accettazione e nell'educazione della prole, e hanno così, nel loro 
stato di vita e nel loro ordine, il proprio dono in mezzo al Popolo di Dio» (Cost. 
dogm. Lumen gentium, 11). L'intreccio tra ordine naturale e ordine soprannaturale 
viene subito dopo presentato dal Concilio anche in riferimento alla famiglia, inse­
parabile dal matrimonio e vista come «Chiesa domestica» (cfr. Ibid.).

5. La vita e la riflessione cristiana trovano in questa verità una fonte inesauri­
bile di luce. In effetti, la sacramentalità del Matrimonio costituisce una via feconda 
per penetrare nel mistero dei rapporti tra la natura umana e la grazia. Nel fatto che 
lo stesso matrimonio del principio sia diventato nella Nuova Legge segno e stru­
mento della grazia di Cristo, si evidenzia la trascendenza costitutiva di tutto ciò che 
appartiene all'essere della persona umana, ed in particolare alla sua relazionalità 
naturale secondo la distinzione e la complementarità tra l'uomo e la donna. L'umano 
e il divino s'intrecciano in modo mirabile.

L'odierna mentalità, altamente secolarizzata, tende ad affermare i valori umani 
dell'istituto familiare staccandoli dai valori religiosi e proclamandoli del tutto auto­
nomi da Dio. Suggestionata com'è dai modelli di vita troppo spesso proposti dai 
mass media, si domanda: «Perché si deve essere sempre fedeli all'altro coniuge?» e



34 Atti del Santo Padre

questa domanda si trasforma in dubbio esistenziale nelle situazioni critiche. Le dif­
ficoltà coniugali possono essere di varia indole, ma tutte sfociano alla fine in un pro­
blema di amore. Perciò, il precedente interrogativo si può riformulare così: «Perché 
bisogna sempre amare l'altro, anche quando tanti motivi, apparentemente giustifi­
cativi, indurrebbero a lasciarlo?».

Si possono dare molte risposte, tra cui hanno senz'altro molta forza il bene dei 
figli e il bene dell'intera società, ma la risposta più radicale passa anzitutto attra­
verso il riconoscimento dell'oggettività dell'essere coniugi, visto come dono reciproco, 
reso possibile ed avallato da Dio stesso. Perciò la ragione ultima del dovere di 
amore fedele non è altra che quella che è alla base dell'Alleanza divina con l'uomo: 
Dio è fedele! Per rendere possibile la fedeltà di cuore al proprio coniuge, anche nei 
casi più duri, è quindi a Dio che bisogna ricorrere, nella certezza di riceverne l'aiuto. 
La via della mutua fedeltà passa, peraltro, attraverso l'apertura a quella carità di 
Cristo, che «tutto copre, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta» (1 Cor 13,7). In ogni 
matrimonio si rende presente il mistero della redenzione, operata mediante una 
reale partecipazione alla Croce del Salvatore, secondo quel paradosso cristiano che 
lega la felicità all'assunzione del dolore in spirito di fede.

6. Da questi principi si possono trarre molteplici conseguenze pratiche, d'in­
dole pastorale, morale e giuridica. Mi limito ad enunciarne alcune, connesse in 
modo speciale con la vostra attività giudiziaria.

Anzitutto, non potete mai dimenticare di avere nelle vostre mani quel mistero 
grande di cui parla San Paolo (cfr. £/5,32), sia quando si tratta di un Sacramento in 
senso stretto, sia quando quel matrimonio porta in sé l'indole sacra del principio, 
essendo chiamato a diventare Sacramento mediante il Battesimo dei due sposi. La 
considerazione della sacramentalità mette in risalto la trascendenza della vostra fun­
zione, il nesso che l'unisce operativamente con l'economia salvifica. Il senso reli­
gioso deve pertanto permeare tutto il vostro lavoro. Dagli studi scientifici su que­
sta materia fino all'attività quotidiana nell'amministrazione della giustizia, non c'è 
spazio nella Chiesa per una visione meramente immanente e profana del matri­
monio, semplicemente perché tale visione non è teologicamente e giuridicamente 
vera.

7. In questa prospettiva occorre, ad esempio, prendere molto sul serio l'obbligo 
formalmente imposto al giudice dal can. 1676 di favorire e cercare attivamente la 
possibile convalidazione del matrimonio e la riconciliazione. Naturalmente lo 
stesso atteggiamento di sostegno al matrimonio e alla famiglia deve regnare prima 
del ricorso ai Tribunali: nell'assistenza pastorale le coscienze vanno pazientemente 
illuminate con la verità sul dovere trascendente della fedeltà, presentata in modo 
favorevole ed attraente. Nell'opera per un positivo superamento dei conflitti coniu­
gali, e nell'aiuto ai fedeli in situazione matrimoniale irregolare, occorre creare una 
sinergia che coinvolga tutti nella Chiesa: i Pastori d'anime, i giuristi, gli esperti nelle 
scienze psicologiche e psichiatriche, gli altri fedeli, in modo particolare quelli spo­
sati e con esperienza di vita. Tutti devono tener presente che hanno a che fare con 
una realtà sacra e con una questione che tocca la salvezza delle anime!

8. L'importanza della sacramentalità del Matrimonio, e la necessità della fede 
per conoscere e vivere pienamente tale dimensione, potrebbe anche dar luogo ad 
alcuni equivoci, sia in sede di ammissione alle nozze che di giudizio sulla loro vali­
dità. La Chiesa non rifiuta la celebrazione delle nozze a chi è bene dispositus, anche 
se imperfettamente preparato dal punto di vista soprannaturale, purché abbia la 
retta intenzione di sposarsi secondo la realtà naturale della coniugalità. Non si può



Atti del Santo Padre 35

infatti configurare, accanto al matrimonio naturale, un altro modello di matrimonio 
cristiano con specifici requisiti soprannaturali.

Questa verità non deve essere dimenticata al momento di delimitare l'esclu­
sione della sacramentalità (cfr. can. 1101 §2) e l'errore determinante circa la dignità 
sacramentale (cfr. can. 1099) come eventuali capi di nullità. Per le due figure è deci­
sivo tener presente che un atteggiamento dei nubendi che non tenga conto della 
dimensione soprannaturale nel matrimonio, può renderlo nullo solo se ne intacca 
la validità sul piano naturale nel quale è posto lo stesso segno sacramentale. La 
Chiesa cattolica ha sempre riconosciuto i matrimoni tra i non battezzati, che diven­
tano Sacramento cristiano mediante il Battesimo dei coniugi, e non ha dubbi sulla 
validità del matrimonio di un cattolico con una persona non battezzata se si celebra 
con la dovuta dispensa.

9. Al termine di questo incontro, il mio pensiero si volge agli sposi ed alle fami­
glie, per invocare su di loro la protezione della Madonna. Anche in questa occasione 
mi è caro riproporre l'esortazione che ho rivolto loro nella Lettera Apostolica Rosa­
rium Virginis Mariae: «La famiglia che prega unita, resta unita. Il Santo Rosario, per 
antica tradizione, si presta particolarmente ad essere preghiera in cui la famiglia si 
ritrova» (n. 41).

A tutti voi, cari Prelati Uditori, Officiali ed Avvocati della Rota Romana, 
imparto con affetto la mia Benedizione!





Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO 
DELLA CULTURA
PONTIFICIO CONSIGLIO 
PER IL DIALOGO 
INTER-RELIGIOSO

GESÙ CRISTO 
PORTATORE DELL’ACQUA VIVA

Una riflessione cristiana sul “New Age”

PREMESSA

Questo studio si occupa del complesso feno­
meno del New Age che influenza numerosi aspet­
ti della cultura contemporanea.

Lo studio è un rapporto provvisorio. È il 
frutto della riflessione comune del Gruppo di 
Studio sui Nuovi Movimenti Religiosi, composto 
da membri dello “staff” di diversi Dicasteri della 
Santa Sede: i Pontifici Consigli della Cultura e 
per il Dialogo Inter-religioso (che sono stati i 
principali redattori di questo progetto), la Con­
gregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli e il 
Pontificio Consiglio per la Promozione dell’U­
nità dei Cristiani.

Queste riflessioni si rivolgono innanzi tutto a 
coloro che sono impegnati nella pastorale, così 
che possano essere in grado di spiegare in che 
modo il movimento New Age differisca dalla 
fede cristiana. Questo studio invita i lettori a 
tener conto della maniera in cui la religiosità 
New Age si rivolge alla fame spirituale degli uo­
mini e delle donne contemporanee. Si deve rico­
noscere che l’attrazione che la religiosità New 

Age esercita su alcuni cristiani è in parte dovuta 
alla mancanza di una seria attenzione nelle pro­
prie comunità a temi che fanno realmente parte 
della sintesi cattolica, quali l'importanza della 
dimensione spirituale dell’uomo e la sua inte­
grazione con l’insieme della vita, la ricerca di un 
significato per essa, il legame fra gli esseri 
umani ed il resto della creazione, il desiderio di 
un cambiamento personale e sociale, ed il rifiu­
to di una visione razionalista e materialista del­
l'umanità.

La presente pubblicazione richiama l'atten­
zione sulla necessità di conoscere e comprendere 
il New Age quale corrente culturale, così come 
sulla necessità per i cattolici di una conoscenza 
dell’autentica dottrina e spiritualità cattolica per 
valutare in maniera corretta i temi di questa cor­
rente. I primi due capitoli presentano il New Age 
come una tendenza culturale dai molteplici 
aspetti e offrono un'analisi dei fondamenti del 
suo pensiero. Dal terzo capitolo in poi vengono 
offerte indicazioni per una ricerca su questo mo-

37



38 Atti della Santa Sede

vimento in paragone con il messaggio cristiano. 
Vi sono anche alcuni suggerimenti di natura pa­
storale.

Chi desidera approfondire lo studio del New 
Age troverà riferimenti utili nell’Appendice. È 
auspicabile che quest’opera sia uno stimolo per 
studi ulteriori che si adattino a diversi contesti 
culturali. Essa si prefigge anche lo scopo di inco­
raggiare il discernimento in quanti cercano sicu­
ri punti di riferimento per una vita di maggiore 
pienezza. È davvero nostra convinzione che in 
tanti dei nostri contemporanei che sono in ricer­

ca, noi possiamo scoprire una autentica sete di 
Dio. Come ha affermato Papa Giovanni Paolo II 
rivolgendosi a un gruppo di Vescovi degli Stati 
Uniti: «I Pastori devono onestamente chiedersi se 
hanno prestato sufficiente attenzione alla sete del 
cuore umano di vera “acqua viva" che solo Cri­
sto nostro Redentore può offrirci (cfr. Gv 4,7- 
13). Come lui, noi dobbiamo insistere “sulla di­
mensione spirituale della fede”, sulla perenne 
freschezza del messaggio evangelico e sulla sua 
capacità di trasformare e rinnovare coloro che lo 
accettano» (AAS 86 11994], 330).

1. CHE TIPO DI

Le seguenti riflessioni intendono essere una 
guida per i cattolici impegnati nella predicazione 
del Vangelo e nell’insegnamento della fede a 
ogni livello in seno alla Chiesa. Questo docu­
mento non intende offrire un insieme di risposte 
complete ai numerosi interrogativi suscitati dal 
New Age o da altri segni contemporanei della pe­
renne ricerca umana di felicità, significato e sal­
vezza. È un invito a comprendere questa corren­
te culturale e a impegnarsi in un dialogo au­
tentico con quanti sono influenzati dal suo pen­
siero. Il documento guida coloro che sono impe­
gnati nella pastorale nella loro comprensione e

RIFLESSIONE?

risposta alla spiritualità New Age, sia illustrando 
i punti nei quali questa spiritualità contrasta con 
la fede cattolica sia rifiutando le posizioni espo­
ste dai pensatori New Age in opposizione alla 
fede cristiana. Ciò che si richiede ai cristiani è, 
innanzi tutto, un saldo radicamento nella propria 
fede. Su questa solida base, possono edificare 
una vita che risponda positivamente all’esorta­
zione contenuta nella prima Lettera di San Pie­
tro: «Rispondere a chiunque vi domandi ragione 
della speranza che è in voi. Tuttavia questo sia 
fatto con dolcezza e rispetto, con una retta co­
scienza» (/Pt 3,15 e seg.).

1.1. Perché ora?

L’inizio del Terzo Millennio arriva non sol­
tanto duemila anni dopo la nascita di Gesù, ma 
anche in un momento in cui gli astrologi credono 
che l’Età dei Pesci, loro nota come era cristiana, 
volga al termine. Il movimento New Age prende 
il nome dall’imminente Età astrologica dell’Ac­
quario. Il New Age è una delle numerose spiega­
zioni del significato di questo momento storico 
che bombardano la cultura contemporanea (in 
particolare quella occidentale) ed è difficile indi­
viduare con chiarezza quanto sia coerente o 
meno con il messaggio cristiano. Perciò questo 
sembra essere il momento giusto per offrire una 
valutazione, dall'ottica cristiana, del pensiero del 
New Age e del movimento New Age nel suo in­
sieme. È stato detto, abbastanza correttamente, 
che oggi molte persone oscillano fra certezza e 
incertezza, in particolare per quanto riguarda la

propria identità'. Alcuni sono del parere che la 
religione cristiana sia patriarcale e autoritaria, 
che le istituzioni politiche siano incapaci di mi­
gliorare il mondo e che la medicina ufficiale (al­
lopatica) non riesca a guarire efficacemente le 
persone. Il fatto che quelli che una volta erano 
elementi centrali nella società vengano ora per­
cepiti come indegni di fiducia o privi di autenti­
ca autorità, ha creato un clima in cui le persone 
guardano dentro di sé, in se stesse, alla ricerca di 
senso e di forza. Si rivolgono anche a istituzioni 
alternative, nella speranza che possano soddisfa­
re i loro bisogni più profondi. La vita caotica o 
non strutturata delle comunità alternative degli 
anni '70 ha promosso una ricerca di disciplina e 
di strutture che sono evidentemente gli elementi 
chiave dei popolarissimi movimenti "mistici”. Il 
New Age è attraente soprattutto perché molto di

' Paul Heelas, The New Age Movement. The Cetehration of thè Self and thè Sacralization of Modernità, 
Oxford (Blackwell) 1996, p. 137.



Atti della Santa Sede 39

quanto offre soddisfa aspirazioni, spesso non 
soddisfatte dalle istituzioni ufficiali.

Sebbene molto del New Age sia una reazione 
alla cultura contemporanea, per molti versi ne è 
figlio. Il Rinascimento e la Riforma hanno pla­
smato l'individuo occidentale moderno, che non è 
oppresso da fardelli esteriori come l'autorità me­
ramente estrinseca e la tradizione. Le persone 
sentono sempre meno il bisogno di “far parte di” 
istituzioni (e tuttavia la solitudine è una vera e 
propria piaga della vita moderna) e non sono in­
clini a sottoporsi a giudizi "ufficiali”. Con questo 
culto dell’uomo, la religione viene ricondotta alla 
sfera intima, ciò che prepara il terreno per una ce­
lebrazione della sacralità del sé. Per questo moti­
vo il New Age condivide molti dei valori propu­
gnati dalla cultura imprenditoriale e dal “Vangelo 
della prosperità" (di cui si parlerà in seguito: se­
zione 2.4.) e anche dalla cultura consumistica, la 
cui influenza si manifesta nel numero sempre più 
alto di persone che ritengono possibile mischiare 
Cristianesimo e New Age, prendendo da ognuno 
quanto ritengono sia il meglio di entrambi’. Vale 
la pena ricordare che alcune deviazioni all'inter­
no del Cristianesimo sono andate oltre il teismo

1.2. L’era delle comunicazioni

Negli ultimi anni, la rivoluzione tecnologica 
nelle comunicazioni ha creato una situazione del 
tutto nuova. La facilità e la velocità con le quali, 
nel nostro tempo, le persone possono comunica­
re. costituiscono una delle ragioni per cui il New 
Age è riuscito a richiamare l’attenzione di perso­
ne di tutte le età e di tutte le formazioni, confon­
dendo anche molti seguaci di Cristo che non sono 
sicuri di che cosa si tratti. Internet, in particolare, 
esercita un’influenza enorme, soprattutto fra i 
giovani, che lo considerano un modo loro conge-

1.3. Il contesto culturale

Esaminando molte tradizioni New Age. appa­
re subito chiaro che, di fatto, di nuovo c'è molto 
poco. Il nome sembra essersi diffuso attraverso i 
Rosa Croce e la Massoneria, al tempo delle rivo­
luzioni francese e americana, ma la realtà a cui si 
riferisce è una variante contemporanea dell’eso­
terismo occidentale. Quest’ultimo s’ispira ai 
gruppi gnostici che sorsero nei primi anni del 
Cristianesimo e acquisì importanza in Europa

tradizionale, accettando una svolta unilaterale 
verso il sé e questo ha incoraggiato una confusio­
ne di prospettive. È importante osservare che, in 
alcune pratiche New Age, Dio è ridotto alla fun­
zione di promuovere lo sviluppo dell’individuo.

Il New Age attira persone imbevute dei valori 
della cultura moderna. La libertà, l’autenticità, 
l’autonomia e altri valori simili sono considerati 
sacri. Affascina quanti hanno problemi con la so­
cietà patriarcale. «Non richiede più fede che an­
dare al cinema» ' e tuttavia pretende di soddisfare 
le aspirazioni spirituali delle persone. Qui si pone 
una questione centrale: che cosa si intende per 
spiritualità in un contesto New Age? La risposta 
svela alcune differenze fra la tradizione cristiana 
e molto di ciò che può essere chiamato New Age. 
Alcune versioni del New Age sfruttano le forze 
della natura e cercano di comunicare con un altro 
mondo per scoprire il destino degli individui, aiu­
tandoli a sintonizzarsi sulla giusta frequenza per 
trarre il meglio da sé e dalle circostanze. Nella 
maggior parte dei casi, tutto ciò è completamente 
fatalistico. Il cristianesimo, invece, è un invito a 
guardare fuori di sé e oltre, al “Nuovo Avvento” 
di Dio che ci chiama a vivere il dialogo d'amore1.

niale e affascinante per acquisire informazioni. 
Tuttavia, è un mutevole veicolo di equivoci su 
moltissimi aspetti della religione: non tutto ciò 
che è etichettato come “cristiano" o “cattolico" 
riflette fedelmente gli insegnamenti della Chiesa 
cattolica e, al contempo, c’è una notevole diffu­
sione delle fonti del New Age che vanno dal serio 
al faceto. Le persone hanno bisogno, e a ragione, 
di informazioni affidabili sulle differenze fra Cri­
stianesimo e New Age.

nel periodo della Riforma. Si è sviluppato paral­
lelamente alle visioni scientifiche del mondo e 
ha acquisito una giustificazione razionale nei se­
coli diciottesimo e diciannovesimo. Si è caratte­
rizzato per il rifiuto progressivo di un Dio perso­
nale e per il concentrarsi su altre entità, che 
spesso fungono da intermediari fra Dio e l’uomo 
nel Cristianesimo tradizionale, con adattamenti 
sempre più originali di questi ultimi e l’introdu-

1 Cfr. P. Heelas, op. cit., p. 164 c seg.
1 Cfr. P. Heelas. op. cit., p. 173.
4 Cfr. Giovanni Paolo li, Lett. Enc. Dominum et vivificantem (18 maggio 1986), 53.



40 Atti della Santa Sede

zione di altri. Una forte tendenza della cultura 
occidentale moderna, che ha fatto spazio alle 
idee New Ape, è l’accettazione generale della 
teoria evoluzionistica di Darwin. Quest’ultima, 
accanto all’attenzione rivolta a poteri spirituali 
nascosti o forze della natura, ha costituito la 
spina dorsale di molti aspetti di ciò che è ora co­
nosciuta come teoria New Age. Fondamental­
mente, il New Age ha avuto un grande successo 
perché la sua visione del mondo era già stata am­
piamente accettata. Il terreno era stato preparato

1.4. Il New Age e la fede cattolica

Pur ammettendo che la religiosità New Age in 
qualche modo risponde alle legittime aspirazioni 
della natura umana, si deve riconoscere che esso 
tenta di farlo opponendosi ogni volta alla rivela­
zione cristiana. In particolare nella cultura occi­
dentale, il fascino esercitato dagli approcci “al­
ternativi” alla spiritualità è molto forte. Da una 
parte, fra i cattolici si sono diffuse nuove forme 
di affermazione psicologica dell’individuo, 
anche nei centri di ritiro, nei Seminari e negli 
istituti di formazione per religiosi. Dall’altra, la 
nostalgia e la curiosità sempre più forti per la 
saggezza e i rituali antichi spiegano l'ampia dif­
fusione deH’esoterismo e dello gnosticismo. 
Molte persone sono particolarmente attratte da 
quanto è noto, a torto o a ragione, come spiritua­
lità «celtica»', o da religioni di popoli antichi. 
Libri e corsi sulla spiritualità e sulle religioni an­
tiche o orientali sono un'impresa in forte espan­
sione e sono spesso etichettati con il termine New 
Age per motivi commerciali. Tuttavia i collega­
menti con quelle religioni non sono sempre chia­
ri e spesso vengono negati.

Un adeguato discernimento cristiano del pen­

dano sviluppo e dalla diffusione del relativismo 
e dall'antipatia o dall’indifferenza verso la fede 
cristiana. Inoltre, si è svolto un acceso dibattito 
su una possibile definizione del New Age come 
fenomeno postmoderno. L’esistenza ed il fervore 
del pensiero e della pratica New Age testimonia­
no le inestinguibili aspirazioni dello spirito 
umano verso la trascendenza e il senso religioso, 
che non è solo un fenomeno culturale contempo­
raneo, ma era già evidente nel mondo antico sia 
cristiano che pagano.

siero e della pratica New Age non può non rico­
noscere che, come nello gnosticismo del secondo 
e terzo secolo, esso rappresenta una specie di 
compendio di posizioni che la Chiesa ha identifi­
cato come eterodosse. Giovanni Paolo II mette in 
guardia sulla «rinascita delle antiche idee gnosti­
che nella forma del cosiddetto New Age. Non ci 
si può illudere che esso porti a un rinnovamento 
della religione. È soltanto un nuovo modo di pra­
ticare la gnosi, cioè quell’atteggiamento dello 
spirito che, in nome di una profonda conoscenza 
di Dio, finisce per stravolgere la sua Parola sosti­
tuendo parole che sono soltanto umane. La gnosi 
non si è mai ritirata dal terreno del Cristianesimo, 
ma ha sempre convissuto con esso, a volte sotto 
forme di corrente filosofica, più spesso con mo­
dalità religiose o parareligiose, in deciso anche se 
non dichiarato contrasto con ciò che è essenzial­
mente cristiano»''. Se ne può vedere un esempio 
neH’enneagramma, lo strumento per l'analisi del 
carattere secondo nove tipi, il quale, quando 
viene utilizzato come mezzo di crescita spiritua­
le introduce ambiguità nella dottrina e nella vita 
della fede cristiana.

1.5. Una sfida positiva

Il fascino del New Age non si può sottovaluta­
re. Quando la conoscenza del contenuto della 
fede cristiana è debole, si può sostenere, erronea­
mente, che la religione cristiana non ispiri una 
profonda spiritualità e si è tentati di cercare al­
trove. È vero che alcuni ritengono che il New Age 
sia già un fenomeno passato e parlano di «next» 
Age1. Si riferiscono a una crisi che ha comincia­
to a manifestarsi negli Stati Uniti d’America nei

primi anni '90, ma ammettono che, in particola­
re al di fuori del mondo anglofono, questa «crisi» 
potrebbe sopraggiungere più tardi. Tuttavia libre­
rie, stazioni radiofoniche e la pletora di gruppi di 
auto-aiuto sorti in numerose città e cittadine oc­
cidentali, sembrano narrare una storia diversa. 
Pare che. almeno per il momento, il New Age sia 
ancora molto vivo e parte integrante dell'attuale 
scenario culturale.

’ Cfr. Gilbert Markus, O.P.. “Celtic Schmeltic”, (1) in Spirituality. voi. 4, November-December 1998. N. 
21. pp. 379-383; (2) in Spirituality, voi. 5, January- February 1999, N. 22, pp. 57-61.

• Giovanni Paolo 11. Varcare la soglia della speranza. Milano (Mondadori) 1994. p. 99.
’ Cfr. specialmente Massimo Introvigne, New Age & Next Age. Casale Monferrato (Picmme) 2000.



Atti della Santa Sede 41

Il successo del New Age lancia una sfida alla 
Chiesa. Le persone sentono che la religione cri­
stiana non offre loro - o forse non gli ha mai dato 
- ciò di cui hanno veramente bisogno. La ricerca 
che spesso conduce le persone al New Age è un 
desiderio autentico di spiritualità più profonda, di 
qualcosa che tocchi il loro cuore, e di un modo 
per conferire un senso a un mondo confuso e 
spesso alienante. C’è un tono positivo nelle criti­
che che il New Age muove al «materialismo della 
vita quotidiana, della filosofia e anche della me­
dicina e della psichiatria; al riduzionismo che si 
rifiuta di prendere in considerazione le esperienze 
religiose e soprannaturali; alla cultura industriale 
dell’individualismo sfrenato, che insegna l’egoi­

smo e non si preoccupa degli altri, del futuro e 
dell’ambiente»’. A creare problema sono le rispo­
ste alternative del New Age alle questioni esisten­
ziali. Se la Chiesa non vuole essere accusata di es­
sere sorda ai desideri delle persone, i suoi membri 
devono fare due cose: radicarsi ancor più salda­
mente nei fondamenti della propria fede e ascol­
tare il grido, spesso silenzioso, che si leva dal 
cuore delle persone e che, se non viene ascoltato 
dalla Chiesa, le porta altrove. I fedeli devono es­
sere esortati a unirsi più intimamente a Gesù Cri­
sto per essere pronti a seguirlo, poiché Egli è la 
via autentica verso la felicità, la verità su Dio e la 
pienezza di vita per tutti gli uomini e per tutte le 
donne in grado di rispondere al Suo amore.

2. LA SPIRITUALITÀ NEW AGE 
UNA PANORAMICA

I cristiani in molte società occidentali, e sem­
pre più spesso anche in altre parti del mondo, 
vengono in contatto con aspetti diversi del feno­
meno noto come New Age. Molti di loro deside­
rano capire qual è il minio migliore per avvici­
narsi a qualcosa che affascina ma è allo stesso 
tempo complesso, sfuggente e a volte irritante. 
Queste riflessioni costituiscono il tentativo di 
aiutare i cristiani a fare due cose:

- individuare gli elementi dello sviluppo della 
tradizione New Age:

- indicare quegli aspetti che sono in contrad­
dizione con la rivelazione cristiana.

Questa è una risposta pastorale a una sfida at­
tuale che non tenta neanche di elencare esausti- 
vamente i fenomeni del New Age, poiché ne ri­
sulterebbe un pesante volume ed è già possibile 
trovare altrove queste informazioni. E essenziale 
tuttavia cercare di capire il New Age corretta- 
mente per valutarlo con serenità ed evitare di 
farne una caricatura. Sarebbe sconsiderato e falso 
affermare che tutto ciò che è legato al New Age è 
giusto o è sbagliato. Tuttavia, data la visione che 
soggiace alla religiosità New Age, nel complesso 
è diffìcile conciliarlo con la dottrina e la spiritua­
lità cristiane.

Il New Age non è un movimento nel senso 
normalmente attribuito all'espressione “Nuovo 
Movimento Religioso" e non è neanche quanto si 
intende abitualmente con i termini “culto” e 
“setta”. Essendo trasversale alle culture e presen­
te in vari fenomeni quali la musica, il cinema, i 
seminari, i gruppi di studio, i ritiri, le terapie e 
molte altre attività ed eventi, è molto più diffuso 
e informale, sebbene alcuni gruppi religiosi o 
para-religiosi incorporino consapevolmente ele­
menti New Age. Secondo alcuni, questa corrente 
è stata una fonte di idee per varie sette religiose e 
para-religiose’. Il New Age non è un movimento 
unico o uniforme, ma piuttosto una rete a maglie 
larghe di praticanti il cui approccio consiste nel 
pensare globalmente, ma agire localmente. Chi 
fa parte di questa rete non ne conosce necessaria­
mente gli altri componenti e li incontra raramen­
te, se non addirittura mai. Nel tentativo di evitare 
la confusione che può derivare dall'uso del ter­
mine “movimento”, alcuni si riferiscono al New 
Age come a un «milieu»" o a un «culto di ascol­
tatori» (audience cult)". Tuttavia, si è anche sot­
tolineato che «è una corrente di pensiero molto 
coerente»'1, una sfida deliberata alla cultura mo­
derna. Si tratta di una struttura sincretica che in-

' M. Introvigne, op. cit., p. 267.
’ Cfr. Michel Lacroix. L'ideologia della Neu' Age. Milano (Il Saggiatore) 1998, p. 86. In questa sede la pa­

rola “setta” non viene utilizzata in senso peggiorativo, piuttosto denota un fenomeno sociologico.
Cfr. Wouter J. Hanegraaet. New Age Religion and Western Culture. Esotericism in thè Mirrar of Secular 

Thought, Leiden-New York-Colonia (Bòli) 1996, p. 377 e altrove.
" Cfr. Rodney Stark and William Sims Bainbridge. The Future of Religion. Secularisation. Revival and 

Cult Formation. Berkeley (University of California Press) 1985.
11 Cfr. M. Lacroix. op. cit.. p. 8.



42 Atti della Santa Sede

corpora molti elementi diversi, permettendo alle 
persone di condividere interessi o legami a gradi 
molto diversi e a vari livelli di impegno. Molte 
tendenze, pratiche e atteggiamenti che fanno in 
qualche maniera parte del New Age sono, di fatto, 
parte di una profonda reazione, facilmente iden­
tificabile. contro la cultura dominante, e così in 
questo senso il termine "movimento” non è del 
tutto fuori luogo. Esso si può applicare al New 
Age nello stesso senso in cui si applica ad altri 
ampi movimenti sociali, come quello per i diritti 
civili o quello pacifista. Come questi ultimi, in­
fatti, esso comprende una sbalorditiva schiera di 
persone legate ai principali scopi del movimento, 
ma molto diverse nel modo di esserne coinvolte e 
di comprendere alcune questioni particolari.

L'espressione “religione del New Age" è 
ancor più controversa, perciò è meglio evitarla, 
sebbene il New Age sia spesso una risposta a in­
terrogativi e necessità di carattere religioso e il 
suo fascino si eserciti su persone che cercano di 
scoprire e riscoprire una dimensione spirituale 
nella propria vita. La scelta di evitare l’espres­
sione “religione del New Age" non vuole in alcun 
modo mettere in dubbio il carattere autentico 
della ricerca di significato e di senso nella vita da 
parte di queste persone, ma solo rispettare il fatto 
che molti nell’ambito di questo movimento 
fanno un’attenta distinzione fra “religione” e 
“spiritualità”. Molti hanno rifiutato la religione 
organizzata perché a loro giudizio non è riuscita 
a soddisfare i loro bisogni e proprio per questo 
motivo si sono rivolti altrove per trovare “spiri­
tualità”. Inoltre, nel New Age è fondamentale la 
convinzione che il tempo delle religioni partico­
lari sia finito e quindi riferirsi ad esso come a una 
religione sarebbe contrario al suo modo di con­
cepirsi. Comunque, è abbastanza corretto porre il 
New Age nel contesto più ampio di religiosità 
esoterica, il cui fascino continua ad aumentare".

Questo testo pone un problema di fondo. È un

2.1. Qual è la novità del New Age?

Per molti, il termine New Age indica chiara­
mente un’importantissima svolta storica. Se­
condo alcuni astrologi, viviamo nell’Età dei 
Pesci, dominata dal Cristianesimo, che verrà so-

tentativo di comprendere e valutare qualcosa che 
è fondamentalmente un'esaltazione della ric­
chezza dell’esperienza umana. È quindi destina­
to a suscitare critiche per il fatto di non riuscire a 
rendere giustizia a un movimento culturale la cui 
essenza è proprio quella di infrangere quelli che 
sono considerati gli angusti limiti del discorso ra­
zionale. Tuttavia intende essere un invito a tutti i 
cristiani a prendere sul serio il New Age e come 
tale chiede ai suoi lettori di entrare in un dialogo 
critico con persone che seguono prospettive 
molto diverse per affrontare la stessa realtà.

L’efficacia pastorale della Chiesa nel Terzo 
Millennio dipende in grande misura dalla prepa­
razione di proclamatori efficaci del messaggio 
evangelico. Quanto segue è una risposta alle dif­
ficoltà espresse da molti nell’affrontare il com­
plesso e sfuggente fenomeno del New Age. È un 
tentativo di comprendere che cosa è il New Age e 
di individuare gli interrogativi ai quali sostiene di 
offrire delle risposte e delle soluzioni. Ci sono al­
cuni ottimi libri e altri studi che indagano l'inte­
ro fenomeno o spiegano in dettagli alcuni suoi 
aspetti particolari. Ad alcuni di essi si farà riferi­
mento nell’Appendice. In ogni caso questi non 
sempre operano il necessario discernimento alla 
luce della fede cristiana. Questo testo si prefigge 
lo scopo di aiutare i cattolici a trovare una chiave 
di lettura dei principi basilari che sono dietro il 
pensiero New Age, così che essi possano compie­
re una valutazione cristiana degli elementi del 
New Age in cui si imbatteranno. Va detto che 
molte persone non amano il termine New Age e 
ritengono l’espressione “spiritualità alternativa” 
più corretta e meno limitante. È anche vero che 
molti dei fenomeni menzionati in questo docu­
mento non recano alcuna etichetta, ma si presu­
me, per brevità, che i lettori riconosceranno un 
fenomeno o un insieme di fenomeni che possono, 
a ragione, essere collegati con il movimento cul­
turale generale denominato spesso New Age.

stituita dalla Nuova Età dell'Acquario all'inizio 
del Terzo Millennio11. L’Età dell’Acquario man­
tiene un posto importante nel movimento New 
Age per l’influenza della teosofia, dello spiriti-

15 II corso svizzero di “Theologie fiir Laien" (Teologia per i Laici) intitolato Faszination Esoterik lo spiega 
con chiarezza. Cfr. "Kursmappe 1 - New Age und Esoterik". testo che accompagna le diapositive, p. 9.

11 11 termine fu già utilizzato nel titolo di The New Age Magazine, pubblicato dallo Ancient Accepted Scatti­
sti Masonic Rite, nella giurisdizione meridionale degli Stati Uniti d'America all'inizio del 1900. Cfr. M. York, 
"The New Age Movement in Great Britain", in Syzygy. Journal of Alternative Religion and Culture. 1:2-3 ( 1992), 
Stanford CA. p. 156. nota 6. Il momento e la natura esatti del passaggio alla Nuova Era vengono interpretati in vario 
modo dai diversi autori: le stime relative al momento del passaggio vanno dal 1967 al 2376.



Atti della Santa Sede 43

smo, dell’antroposofia e dei loro precedenti 
esoterici. Chi sottolinea il mutamento imminen­
te nel mondo esprime spesso il desiderio di que­
sto cambiamento, non tanto nei mondo stesso 
quanto nella nostra cultura e nel modo di rap­
portarsi al mondo. Ciò è particolarmente evi­
dente in quanti sottolineano l'idea di un Nuovo 
Paradigma di vita. È un approccio affascinante 
perché, in alcune delle sue espressioni, le perso­
ne non sono spettatori passivi, ma svolgono un 
ruolo attivo nel modificare la cultura e nel crea­
re una nuova consapevolezza spirituale. In altre 
espressioni, viene attribuita una forza maggiore 
alla progressione inevitabile dei cicli naturali. 
In ogni caso, l'Età dell'Acquario è una visione, 
non una teoria. Quella del New Age è un'ampia 
tradizione che include molte idee che non hanno 
un esplicito collegamento con il passaggio dal­
l’Età dei Pesci a quella dell’Acquario. Vi si tro­
vano visioni del futuro, moderate, ma piuttosto 
generalizzate, che prevedono una spiritualità 
planetaria accanto a religioni separate, ed ana­
loghe istituzioni politiche planetarie a comple­
mento di quelle locali, entità economiche glo­
bali più partecipative e democratiche, una mag­
giore enfasi sulla comunicazione e sull’educa­
zione, un approccio misto alla salute che com­
bini la medicina ufficiale con l'autoguarigione, 
una comprensione di sé più androgina e modi 
per integrare scienza, misticismo, tecnologia ed 
ecologia. Ancora una volta si evidenzia il desi­
derio profondo di un’esistenza piena e sana per 
la razza umana e per il pianeta. Fra le tradizioni 
confluite nel New Age vi sono antiche pratiche 
occulte egiziane, la cabala, il primo gnosticismo 
cristiano, il sufismo, la sapienza dei druidi, il 
cristianesimo celtico, l’alchimia medievale, 
l’ermetismo rinascimentale, il buddhismo zen, 
lo yoga, ecc.15.

Ecco ciò che è "nuovo" nel New Age. Si trat­
ta di un «sincretismo di elementi esoterici e se­
colari»'6, collegati gli uni agli altri dalla diffusa 
percezione che i tempi siano maturi per un cam­
biamento fondamentale degli individui, della so­
cietà e del mondo. Esistono varie espressioni 
della necessità di un cambiamento:

- dalla fìsica meccanica di Newton alla fìsica 
quantistica:

- dall'esaltazione moderna della ragione al­
l'apprezzamento del sentimento, dell'emozione 
e dell'esperienza (spesso descritti come passag­
gio dal pensiero razionale dell’emisfero sinistro 
del cervello a quello intuitivo dell’emisfero de­
stro);

- dal dominio della mascolinità e del patriar­
cato alla celebrazione della femminilità, negli in­
dividui e nella società.

In questi contesti viene spesso utilizzata l'e­
spressione “mutamento di paradigma”. In alcuni 
casi, si suppone chiaramente che tale passaggio 
non sia solo desiderabile ma inevitabile. Il rifiuto 
della modernità che sta alla base del desiderio di 
cambiamento non è nuovo, ma può essere de­
scritto come «un risveglio moderno di religioni 
pagane mescolato con influssi delle religioni 
orientali, della psicologia moderna, della filoso­
fia, della scienza e della controcultura sviluppa­
tasi negli anni ’50 e ’60» ”. Il New Age non è altro 
che il testimone di una rivoluzione culturale, una 
reazione complessa alle idee e ai valori dominan­
ti della cultura occidentale e tuttavia il suo criti­
cismo idealista è paradossalmente tipico proprio 
della cultura che combatte.

Riteniamo necessario dire una parola sul con­
cetto di “mutamento di paradigma", reso popola­
re da Thomas Kuhn, uno storico della scienza 
americano, che considerò un paradigma «l'intera 
costellazione di credi, valori, tecniche, ecc. con-

” Alla fine del 1977. Marilyn Ferguson inviò un questionario a 210 "persone impegnate nella trasformazio­
ne sociale”, che chiamò “Aquarian Conspirators” (Cospiratori dell'Acquario). Il seguente passaggio ci sembra piut­
tosto interessante:

«Quando fu chiesto agli interpellati il nome di individui le cui idee avevano esercitato su di loro una qualche 
influenza, sia attraverso un contatto personale sia mediante i loro scritti, i più citati furono, in ordine di frequenza. 
Pierre Teilhard de Chardin, C. G. Jung, Abraham Maslow, Cari Rogers, Aldous Huxley. Roberto Assagioli e J. Kri- 
shnamurti.

Altri personaggi citati spesso erano: Paul Tillich. Hermann Hesse, Alfred North Whitehead. Martin Buber. 
Ruth Benedici, Margaret Mead. Gregory Bateson. Tarthang Tulku, Alan Watts, Sri Aurobindo, Swami Muktanan- 
da. D. T. Suzuki. Thomas Merton. Willis Harman. Kenneth Boulding. Elise Boulding. Erich Fromm. Marshall 
McLuhan, Buckminster Fuller, Frederic Spiegelberg. Alfred Korzybski. Heinz von Foerster, John Lilly. Werner 
Erhard. Oscar Ichazo, Maharishi Mahesh Yogi, Joseph Chilton Pearce. Karl Pribram, Gardner Murphy, and Albert 
Einstein»: The Aquarian Conspiracy. Persona! and Social Transformation in Our Time, Los Angeles (Tarcher) 
1980, p. 50 (nota l)ep. 434.

16 W. J. Hanegraaef, op. cit., p. 520.
17 Commissione Teologica Irlandese, A New Age of thè Spiri!? A Catholic Response io thè New Age Phe- 

nomenon. Dublino 1994. capitolo 3.



44 Atti della Santa Sede

divisi dai membri di una data comunità» Quan­
do si verifica un mutamento da un paradigma a 
un altro, si ha una trasformazione completa di 
prospettiva piuttosto che uno sviluppo graduale. 
Si tratta di una vera e propria rivoluzione e Kuhn 
sottolineò che i paradigmi contrastanti fra loro 
sono di tale ampiezza che non possono coesiste­
re. Così, ritenere che un mutamento di paradigmi 
nel campo della religione e della spiritualità sia 
semplicemente un nuovo modo per affermare 
credi tradizionali significa non afferrare l’essen­
ziale. Quanto sta accadendo è un cambiamento 
radicale nella visione del mondo, che mette in 
dubbio non solo il contenuto, ma anche l’inter­
pretazione fondamentale della visione preceden­
te. Forse l’esempio più chiaro di questo, per 
quanto riguarda il rapporto fra New Age e Cri­
stianesimo, è la ricostruzione completa della vita 
e del significato di Gesù Cristo. È impossibile ri­
conciliare queste due visioni *

È evidente che scienza e tecnologia non sono 
riuscite a dare tutto ciò che un tempo sembrava­
no promettere, così nella loro ricerca di signifi­
cato e di liberazione le persone si sono rivolte 
alla spiritualità. Il New Age che conosciamo è 
nato dalla ricerca di qualcosa di più umano e più 
bello rispetto alla vita opprimente e alienante 
della società occidentale. I suoi primi esponenti 
erano pronti a guardare lontano nella loro ricerca 
e per questo il New Age è divenuto un approccio

2.2. Che cosa pretende di offrire il New Age'!

2.2.1. Incanto: deve esserci un angelo
Uno degli elementi ricorrenti della “spiritua­

lità" del New Age è il fascino esercitato da mani­
festazioni straordinarie e in particolare da entità 
paranormali. Le persone riconosciute come "me­
dium" sostengono che un’altra entità prende il 
controllo della loro personalità durante il processo

molto eclettico. Può anche essere uno dei segni 
di un “ritorno alla religione", ma di certo non è 
un ritorno alle dottrine e ai credi cristiani orto­
dossi. I primi simboli di questo “movimento” che 
sono penetrati nella cultura occidentale furono il 
famoso festival di Woodstock nello Stato di New 
York nel 1969 e il musical Hair, che espose i 
temi principali del New Age nell’emblematica 
canzone «Aquarius»10. Tuttavia, essi furono sol­
tanto la punta di un iceberg, le cui reali dimen­
sioni sarebbero apparse solo in seguito. L'ideali­
smo degli anni '60 e '70 sopravvive ancora in 
alcuni ambienti, ma ora non sono coinvolti pre­
dominantemente gli adolescenti. Sono svaniti i 
legami con l'ideologia politica di sinistra e le 
droghe psichedeliche non sono affatto importan­
ti come una volta. Sono accadute talmente tante 
cose da allora che tutto ciò non sembra più rivo­
luzionario. Le tendenze “spirituali” e “mistiche”, 
prima limitate alla controcultura, sono ora parte 
della cultura dominante e riguardano aspetti di­
versi della vita quali la medicina, la scienza, l’ar­
te e la religione. La cultura occidentale possiede 
ora una consapevolezza politica ed ecologica più 
generale e tutto questo mutamento culturale ha 
avuto un impatto enorme sullo stile di vita delle 
persone. Alcuni hanno suggerito che il “movi­
mento" New Age sia proprio questo grande pas­
saggio a ciò che è considerato «un modo di vita 
decisamente migliore»21.

di “estasi” - fenomeno del New Age noto come 
"channeling” - durante il quale il "medium" può 
perdere il controllo del suo corpo e delle sue fa­
coltà. Alcune persone che hanno assistito a questi 
eventi dichiarano che le manifestazioni sono dav­
vero spirituali, ma non provengono da Dio, nono­
stante venga utilizzato quasi sempre un linguaggio

" Cfr. The Structure ofSciemific Revolutions, Chicago (University of Chicago Press) 1970, p. 175.
" Cfr. Alessandro Olivieri Pennesi. Il Cristo del New Age. Indagine critica. Città del Vaticano (Libreria 

Editrice Vaticana) 1999, passim, ma in particolare pp. 11-34. Si veda anche la sezione 4.
20 È importante ricordare il testo di questa canzone che si impresse rapidamente nella mente di un'intera ge­

nerazione in Nordamerica e in Europa Occidentale:
«Quando la Luna è nella Settima Casa, e Giove si allinea con Marte. / Allora la Pace guida i Pianeti e l’A­

more orienta le Stelle. / Questa è l'alba dell'Età dell’Acquario ... / Armonia e comprensione, simpatia e fiducia ab­
bondano. / Non più falsità o derisione - una vita dorata, sogni e visioni, / Rivelazione mistica da cristalli c la vera 
liberazione della mente. / Acquario ...».

21 P. Heelas, op. cit.. p. I e seg. Nell'agosto del 1978 il giornale della Berkeley Christian Coalition scrisse: 
«Fino a dieci anni fa. la spiritualità degli hippies, basata sulle droghe e sul misticismo dei maestri di yoga in Occi­
dente. erano limitati alla controcultura. Oggi, entrambi si sono inseriti nella corrente dominante della nostra men­
talità culturale. La scienza, le professioni medico-sanitarie e le arti, per non parlare della psicologia e della reli­
gione, sono tutte impegnate in una radicale ricostruzione delle proprie premesse». Citato da Marilyn Ferguson, 
The Aquarian Conspiracy ... op. cit., p. 370 e seg.



Atti della Santa Sede 45

d’amore e di luce. È probabilmente più corretto ri­
ferirsi ad esse come a forme di spiritismo piuttosto 
che di spiritualità in senso stretto. Altri amici e 
consiglieri del mondo dello spirito sono angeli (di­
venuti il fulcro del nuovo mercato di libri e imma­
gini). Chi fa riferimento agli angeli nel New Age 
non lo fa in modo sistematico, perché in que­
st’ambito le distinzioni a volte sono considerate 
inutili se troppo precise, in quanto «esistono molti 
livelli di guide, entità, energie ed esseri in ogni an­
golo dell’universo. Sono tutti lì da cogliere e sce­
gliere secondo i vostri meccanismi di attra- 
zione/repulsione»”. Queste entità spirituali sono 
spesso invocate "non religiosamente" per aiutare 
ad un rilassamento volto a esercitare un migliore 
controllo della propria vita e della propria carriera 
e ad agevolare il processo decisionale. La fusione 
con alcuni spiriti che insegnano attraverso persone 
particolari è un’altra esperienza del New Age, so­
stenuta da chi si definisce “mistico”. Alcuni spiri­
ti della natura vengono descritti come energie po­
tenti, esistenti nel mondo naturale e anche nei 
“piani interiori”, ossia coloro ai quali si accede per 
mezzo di rituali, droghe e altre tecniche che indu­
cono stati alterati di coscienza. È chiaro che, al­
meno in teoria, nel New Age spesso non si ricono­
sce alcuna autorità spirituale più elevata della 
propria esperienza personale interiore.

2.2.2. Armonia e comprensione: 
una buona vibrazione

Fenomeni diversi come il giardino di Findhom 
e il Feng Shuia illustrano in vario modo l’impor­
tanza di essere in sintonia con la natura e con il 
cosmo. Nel New Age non esiste distinzione fra 
bene e male. Le azioni umane sono il frutto sia 
dell'illuminazione sia dell’ignoranza. Quindi, 
non possiamo condannare nessuno e nessuno ha 
bisogno di perdono. Credere nell’esistenza del 
male può creare soltanto negatività e paura. La ri­
sposta alla negatività è l’amore. Tuttavia, non si 
tratta di tradurlo in azioni, ma di avere determina­
ti atteggiamenti mentali. L'amore è energia, una 
vibrazione ad alta frequenza, e il segreto della fe­

licità, della salute e del successo è essere in grado 
di trovare una sintonia, di trovare il proprio posto 
nella grande catena dell’essere. Gli insegnanti e le 
terapie del New Age pretendono di offrire la chia­
ve per individuare corrispondenze fra tutti gli ele­
menti dell’universo, cosicché le persone possano 
modulare il tono della propria vita e essere in ar­
monia le une con le altre e con tutto ciò che le cir­
conda. Il quadro teorico di riferimento diverge 
tuttavia tra autore e autore24.

2.2.3. Salute: vita aurea
La medicina ufficiale (allopatica) tende oggi a 

limitarsi alla cura di malattie particolari e isolate 
e non riesce a prestare attenzione al quadro più 
ampio della salute della persona. Questo atteg­
giamento ha causato una notevole e comprensibi­
le insoddisfazione. Le terapie alternative hanno 
acquisito un’enorme popolarità perché sostengo­
no di considerare la persona nella sua interezza e 
guariscono anziché curare. La salute olistica, 
come si sa, si concentra sull’importante ruolo che 
la mente svolge nella guarigione fisica. Si affer­
ma che il legame fra aspetti spirituali e fìsici 
della persona risiede nel sistema immunitario o 
nel sistema indiano dei chakra. Dal punto di vista 
New Age, la malattia e la sofferenza derivano dal- 
l’agire contro la natura. Quando si è in sintonia 
con la natura, ci si può aspettare una vita molto 
più sana e anche prosperità materiale. Secondo 
alcuni guaritori del New Age, in realtà non do­
vremmo neanche morire. Lo sviluppo del nostro 
potenziale umano ci metterà in contatto con la 
nostra divinità interiore e con quelle parti di noi 
stessi che sono state alienate o soppresse. Ciò si 
rivela soprattutto negli Stati Alterati di Coscien­
za, spesso indotti da droghe o da varie tecniche di 
espansione della mente, in particolare in seno 
alla "psicologia transpersonale”. Lo sciamano è 
spesso considerato lo specialista degli stati alte­
rati di coscienza, una persona che è in grado di 
mediare fra i regni transpersonali di spiriti o di­
vinità e il mondo degli umani.

Esiste una straordinaria varietà di approcci 
che promuovono la salute olistica, alcuni deri-

” Cfr. Chris Griscom, Ecstasy is a New Frequency: Teachings of thè tight Institute, New York (Simon & 
Schustcr) 1987. p. 82.

” Si vedano più avanti le voci del Glossario New Age. § 7.2.
“ Cfr. W. J. Hanegraaff, op. cit., capitolo 15 ("The Mirrar of Secutor Thought"}. Il sistema di corrispon­

denze è una chiara eredità dell'esoterismo tradizionale, ma assume un significato nuovo per quanti (consapevol­
mente o meno) seguono Swcdcnborg. Mentre nella dottrina esoterica tradizionale ogni elemento possedeva dentro 
di sé la vita divina, per Swedenborg la natura è un riflesso morto del mondo spirituale vivo. Quest'idea è al centro 
della visione post-moderna di un mondo disincantalo e dei vari tentativi per restituirgli l’incanto perduto. Madame 
Blavatsky rifiutò le corrispondenze mentre Jung relativizzò in maniera enfatica la causalità a favore di una visione 
esoterica del mondo basata sulle corrispondenze.



46 Atti della Santa Sede

vanti da antiche tradizioni culturali, sia religiose 
sia esoteriche, altri legati a teorie psicologiche 
sviluppate a Esalen fra il 1960 e il 1970. Il New 
Age pubblicizza una vasta gamma di pratiche 
quali l’agopuntura, il biofeedback, la chirotera­
pia, la kinesiterapia, l’omeopatia, l’iridologia, il 
massaggio e vari tipi di “bodywork" (ad esempio 
l’ergonomia, il metodo Feldenkrais, la riflessolo­
gia, il rolfìng, il massaggio di polarità, il tocco te­
rapeutico, ecc.), la meditazione e la visualizza­
zione, le terapie nutrizionali, la guarigione 
psichica, vari tipi di erboristeria, la cristallotera- 
pia, la metalloterapia, la musicoterapia e la cro­
moterapia, le terapie legate alla reincarnazione e, 
infine, i programmi in dodici tappe e i gruppi di 
auto-aiuto25. Il New Age ritiene che la fonte della 
guarigione sia dentro di noi e che possiamo rag­
giungerla entrando in contatto con la nostra ener­
gia interiore o energia cosmica.

Dal momento che la buona salute implica un 
prolungamento della vita, il New Age offre una 
formula orientale in termini occidentali. In origi­
ne la reincarnazione era parte del pensiero ciclico 
induista, basato sull’atman o nucleo divino della 
personalità (in seguito il concetto di jiva) che si 
muoveva da un corpo all’altro in un ciclo di sof­
ferenza (samsara) determinato dalla legge del 
karma, legata al comportamento nelle vite passa­
te. La speranza era riposta nella possibilità di na­
scere in una condizione migliore o infine nella li­
berazione dalla necessità di rinascere. Nella 
maggior parte delle tradizioni buddhiste, invece, 
ciò che vaga da un corpo all’altro non è un’anima, 
ma un continuum di consapevolezza. La vita pre­
sente è prigioniera di un infinito processo cosmi­
co che non risparmia neanche gli dei. In Occiden­
te, dal tempo di Lessing, la reincarnazione è stata 
considerata molto più ottimisticamente come un 
processo di apprendimento e di progressiva rea­
lizzazione individuale. Lo spiritismo, la teosofia, 
l’antroposofia e il New Age considerano la rein­
carnazione una forma di partecipazione all’evolu­

zione cosmica. Questo approccio post-cristiano 
all'escatologia sembra rispondere a interrogativi 
di teodicea lasciati in sospeso ed elimina la no­
zione di Inferno. Quando l'anima si separa dal 
corpo, gli individui possono rivedere tutta la pro­
pria vita fin a quel punto, e una volta che l'anima 
si è unita al suo nuovo corpo vedono in anticipo 
qualcosa della fase successiva. Le persone hanno 
accesso alle loro vite precedenti attraverso i sogni 
e le tecniche di meditazione26.

2.2.4. Unità integrale:
un viaggio magico e misterioso

Una delle preoccupazioni centrali del movi­
mento New Age è la ricerca dell'“integralità". 
Esso incoraggia il superamento di tutte le forme 
di “dualismo”, poiché tali divisioni sono un pro­
dotto nocivo di un passato meno illuminato. Le 
divisioni che il New Age propone come necessa­
rie da superare comprendono la distinzione reale 
fra Creatore e Creato, la reale distinzione fra 
uomo e natura, o spirito e materia, che sono tutte 
considerate erroneamente come forme di duali­
smo. Spesso si considerano queste tendenze dua­
listiche come radicate nella tradizione giudaico- 
cristiana della civiltà occidentale, mentre sarebbe 
più corretto collegarle al manicheismo. La rivo­
luzione scientifica e lo spirito del razionalismo 
moderno vengono criticati in particolare per la 
tendenza alla frammentazione, che tratta insiemi 
organici come meccanismi riducibili alle loro più 
piccole componenti e con esse spiegabili, e la 
tendenza a ridurre lo spirito alla materia, cosic­
ché la realtà spirituale, inclusa l’anima, diviene 
semplicemente un “epifenomeno” contingente di 
processi essenzialmente materiali. In tutti questi 
ambiti, le alternative del New Age sono definite 
“olistiche”. L’olismo pervade tutto il movimento 
New Age, dalla sua preoccupazione per la salute 
olistica alla sua ricerca di coscienza unitiva, dalla 
sua consapevolezza ecologica all’idea di un 
"networking" globale.

2.3. I principi fondamentali del pensiero New Age

2.3.1. Una risposta globale in un tempo di crisi
«Sia la tradizione cristiana sia la fede secola­

re in un processo scientifico infinito hanno dovu­
to affrontare un grave momento di stallo, manife­

stato per la prima volta nelle rivoluzioni studen­
tesche del 1968»21. La saggezza delle generazio­
ni precedenti è stata improvvisamente privata del 
significato e del rispetto che prima si portava

25 W. J. Hanegraaff, op. cit., pp. 54-55.
“ Cfr. Reinhard HOmmel, “Reinkamation", in Hans Gasper, Joachim MOller, Friederike Valentin (eds.), 

Lexikon der Sekten. Sondergruppen und Weltanschauungen. Fakten, Hintergriinde, Kldrungen, Friburgo-Basilea- 
Vienna (Herder) 2000, pp. 886-893.

22 Michael Fuss, “New Age and Europe - A Challenge for Theology", in Mission Studies, voi. VI1I-2,16, 
1991, p. 192.



Atti della Santa Sede 47

loro, mentre l’onnipotenza della scienza è svani­
ta, cosicché la Chiesa ha dovuto «affrontare un 
grave collasso nella trasmissione della sua fede 
alle nuove generazioni»2*. Una perdita generale 
di fede in quelli che in precedenza erano pilastri 
della coscienza e della coesione sociale è stata 
accompagnata da un inaspettato ritomo a una re­
ligiosità cosmica, ai rituali e credi che molti rite­
nevano fossero stati soppiantati dal Cristianesi­
mo. In realtà, questa perenne vena sotterranea 
esoterica non si è mai esaurita. Invece, la popola­
rità acquisita dalla religione asiatica è stata qual­
cosa di nuovo nel contesto occidentale, formato­
si alla fine del XIX secolo nel movimento 
teosofico, e ha rispecchiato «la crescente consa­
pevolezza di una spiritualità globale, che incor­
pora tutte le tradizioni religiose esistenti»2*.

L'eterna questione filosofica dell’uno e dei 
molti assume una forma moderna e contempora­
nea nella tentazione di superare la divisione in­
debita, ma anche la reale differenza e distinzio­
ne, e la sua espressione più comune è l’olismo, 
un ingrediente essenziale del New Age e uno dei 
principali segni dei tempi dell’ultimo quarto del 
XX secolo. E stata spesa una quantità straordi­
naria di energia nello sforzo di superare la divi­
sione in compartimenti, caratteristica dell’ideo­
logia meccanicistica, ma questo ha portato a 
sentire l'obbligo di sottomettersi a una rete glo­
bale che assuma un’autorità quasi trascendente. 
Le sue implicazioni più ovvie sono un processo 
di trasformazione della coscienza e lo sviluppo 
dell’ecologia'". La nuova visione, che è lo scopo 
della trasformazione della coscienza, ha impie­
gato del tempo per essere formulata e il suo con­
solidarsi è avversato da forme più antiche di 
pensiero, protette dallo status quo. Ad avere suc­
cesso è stata la generalizzazione dell’ecologia 
come fascino della natura e risacralizzazione 
della Terra, della Madre Terra, o Gaia, con lo 
zelo missionario tipico della politica dei Verdi. 
L’agente esecutivo della Terra è tutta la razza 
umana. L'armonia e la comprensione necessarie 
a una sua gestione responsabile sono sempre più 
pensate come un governo globale, con un inqua­
dramento etico globale. Si crede che il calore 
della Madre Terra, la cui divinità pervade tutto il 
Creato, colmi il divario fra Creato e il Dio-Padre 
trascendente dell’Ebraismo e del Cristianesimo

ed elimini la prospettiva di essere giudicati da 
questo Essere.

In questa visione di un universo chiuso che 
contiene “Dio” ed altri esseri spirituali insieme a 
noi, riconosciamo un implicito panteismo. Que­
sto è un punto fondamentale che pervade tutto il 
pensiero e la pratica New Age, e condiziona in 
partenza ogni altra affermazione positiva che 
possa essere a favore dell'uno o dell'altro aspet­
to della sua spiritualità. Come cristiani noi cre­
diamo invece che «l'uomo è essenzialmente 
creatura e tale rimane in eterno, cosicché non 
sarà mai possibile un assorbimento dell'io 
umano nell’io divino»",

23.2. La matrice essenz.iale del pensiero New Age

La matrice essenziale del pensiero New Age 
va ricercata nella tradizione esoterico-teosofica, 
ampiamente accettata dai circoli intellettuali eu­
ropei nei secoli XVIII e XIX. È stata particolar­
mente presente nella massoneria, nello spiriti­
smo, nell’occultismo e nella teosofia, che hanno 
in comune un certo tipo di cultura esoterica. In 
questa visione del mondo, gli universi visibili e 
invisibili sono collegati da una serie di corri­
spondenze, analogie e influenze fra il microco­
smo e il macrocosmo, fra metalli e pianeti, fra 
pianeti e varie parti del corpo umano, fra cosmo 
visibile e regni invisibili della realtà. La natura è 
un essere vivente, attraversato da flussi di simpa­
tia e antipatia, animato da una luce e da un fuoco 
segreti che gli esseri umani cercano di controlla­
re. Le persone possono entrare in contatto con 
mondi superiori e inferiori mediante l'immagina­
zione (un organo dell'anima e dello spirito) op­
pure utilizzando mediatori (angeli, spiriti, diavo­
li) o rituali.

Le persone possono essere iniziate ai misteri 
del cosmo, di Dio e del sé mediante un percorso 
spirituale di trasformazione. La vera meta è la 
gnosi, la forma più elevata di conoscenza, l’equi­
valente della salvezza. Essa implica una ricerca 
delle tradizioni più antiche e più elevate della fi­
losofia (ciò che in maniera inappropriata viene 
denominato come philosophia perennis) e della 
religione (teologia primordiale) e una dottrina 
segreta (esoterica) che è la chiave di tutte le tra­
dizioni “esoteriche" accessibili a chiunque. Gli 
insegnamenti esoterici vengono trasmessi da

" Ihid., loc. cit.
29 Ihid.. p. 193.
" Ihid.. p. 199.
" Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Orationis formas ai Vescovi della Chiesa Cattolica 

su alcuni aspetti della meditazione cristiana. Città del Vaticano (Editrice Vaticana) 1989, 14. Cfr. Gaudium et spes, 
19; Fides et ratio. 22.



48 Atti della Santa Sede

maestro a discepolo in un programma graduale di 
iniziazione.

Alcuni ritengono che l’esoterismo del XIX 
secolo sia totalmente secolarizzato. L’alchimia, 
l’astrologia e altri elementi di esoterismo tradi­
zionale sono stati integrati da aspetti della cultu­
ra moderna, fra i quali la ricerca di leggi causali, 
l’evoluzionismo, la psicologia e lo studio delle 
religioni. Questo tipo di esoterismo ha assunto la 
sua forma più chiara nelle idee di Helena Blavat- 
sky, una medium russa che nel 1875, a New York, 
fondò con Henry Olcott la Società Teosofica. La 
Società intendeva fondere elementi delle tradi­
zioni orientale e occidentale in un tipo di spiriti­
smo evoluzionistico e si prefisse tre scopi princi­
pali:

1 ) «Formare un nucleo della Fratellanza Uni­
versale dell'umanità, senza distinzione di razza, 
credo, casta o colore;

2) «Promuovere lo studio comparato di reli­
gione, filosofia e scienza;

3) «Indagare le leggi non ancora spiegate 
della natura e le forze latenti nell’uomo».

«Il significato di questi obiettivi... deve esse­
re chiarito. Il primo obiettivo rifiuta implicita­
mente il "fanatismo irrazionale” e il "settarismo” 
del Cristianesimo tradizionale così come lo per­
cepiscono gli spiritisti e i teosofi ... Tuttavia da 
questi obiettivi non appare subito chiaro che per 
“scienza” i teosofi intendevano scienze occulte e 
per filosofia la occulta philosophia, che le leggi 
di natura erano di natura occulta o psichica e che 
si aspettavano che la religione comparata rivelas­
se una “tradizione primordiale”, modellata in 
maniera definitiva sulla philosophia perennis er- 
metista»’2.

Un elemento molto importante degli scritti di 
Madame Blavatsky era l'emancipazione delle 
donne, che implicava un attacco al Dio “ma­
schio" dell’Ebraismo, del Cristianesimo e dell’I­
slam. Si auspicava un ritorno alla Dea-Madre 
delITnduismo e alla pratica delle virtù femmini­
li. Queste idee furono portate avanti da Annie Be- 
sant, figura di punta del movimento femminista. 
Oggi, la “Wicca" e la “Spiritualità delle Donne"

continuano a combattere contro il Cristianesimo 
“patriarcale”.

Marilyn Ferguson ha dedicato un capitolo del 
suo The Aquarian Conspiracy, “La Cospirazio­
ne dell’Acquario", ai precursori dell’Età del­
l’Acquario, che hanno ordito le trame di una vi­
sione trasformatrice basata sull’espansione della 
coscienza e sull’esperienza dell’autotrascenden­
za. Fra gli altri menziona lo psicologo america­
no William James e lo psichiatra svizzero Cari 
Gustav Jung. James definì la religione esperien­
za, non dogma, e insegnò che gli esseri umani 
possono cambiare i propri atteggiamenti menta­
li in modo tale da poter divenire artefici del pro­
prio destino. Jung sottolineò il carattere trascen­
dente della coscienza e introdusse l'idea del­
l’inconscio collettivo, una specie di magazzino 
di simboli e memorie comuni a persone di varie 
epoche e culture. Secondo Wouter Hanegraaff, 
entrambi gli studiosi contribuirono a una “sacra­
lizzazione della psicologia", che è divenuta un 
importante elemento del pensiero e della pratica 
New Age. Jung, infatti, «non solo conferì all’e­
soterismo un carattere psicologico, ma sacra­
lizzò la psicologia, riempiendola di contenuti ti­
pici della speculazione esoterica. Il risultato è 
un corpo di teorie che ha permesso alle persone 
di parlare di Dio intendendo in realtà la propria 
psiche e della propria psiche pensando di fatto 
al divino. Se la psiche è “mente”, e anche Dio è 
“mente”, allora mettere in discussione l’una si­
gnifica mettere in discussione l’altro»”. Jung ri­
spose all'accusa di aver "psicologizzato" il Cri­
stianesimo, affermando che «la psicologia è il 
mito moderno e che la fede si può comprendere 
solo mediante tale mito» ". Di certo, la psicolo­
gia di Jung fa luce su numerosi aspetti della fede 
cristiana, in particolare sulla necessità di affron­
tare la realtà del male, ma le sue convinzioni re­
ligiose variano talmente nelle diverse fasi della 
sua vita che quel che rimane è un’immagine di 
Dio piuttosto confusa. Un elemento centrale nel 
suo pensiero è il culto del sole, dove Dio è l’e­
nergia vitale (libido) all'interno di una perso­
na”. Come disse egli stesso: «Questo paragone

n W. J. Hanegraaff, op. cit., p. 448 e scg. Gli obiettivi sono citati dalla versione definitiva (1896) mentre le 
prime versioni sottolineavano l'irrazionalità del “fanatismo" e l'urgenza di promuovere un’educazione non setta­
ria. Hanegraaff cita la descrizione che J. Gordon Melton fa della religione del New Age come radicata nella tradi­
zione “occulta-metafisica" (Ihid., p. 455).

” W. J. Hanegraaff, op. cit., p. 513.
" Thomas M. King. S.I.. “Jung and Catholic Spirituality", America, 3 aprile 1999, p. 14. L'autore indica che 

i seguaci del New Age «citano passaggi su / Ching, l'astrologia e lo zen, mentre i cattolici citano passaggi relativi 
alla mistica cristiana, alla liturgia e al valore psicologico del sacramento della Riconciliazione» (p. 12). Elenca 
anche le personalità e le istituzioni spirituali cattoliche chiaramente ispirate e guidate dalla psicologia junghiana.

” Cfr. W. J. Hanegraaff. op. cit.. p. 501 e seg.



Atti della Santa Sede 49

non è un mero gioco di parole»Jung si riferi­
sce a un “dio interiore”, la divinità essenziale 
che riteneva fosse presente in ogni essere 
umano. 11 cammino verso l’universo interiore 
passa per l’inconscio. L'armonia fra mondo in­
teriore e mondo esteriore sta nell’inconscio col­
lettivo.

La tendenza a intercambiare psicologia e spi­
ritualità fu fatta propria dal Movimento del Po­
tenziale Umano e si sviluppò verso la fine degli 
anni ’60 presso lo Esalen Institute in California. 
La psicologia transpersonale, fortemente influen­
zata dalle religioni orientali e da Jung, offriva un 
viaggio contemplativo in cui la scienza incontra­
va il misticismo. L’accento posto sulla corpo­
reità, la ricerca di modi di espansione della co­
scienza e il coltivare i miti dell’inconscio col­
lettivo erano tutti incoraggiamenti a ricercare un 
“dio all’interno di se stessi”. Per realizzare le 
proprie potenzialità, bisognava superare il pro­
prio ego per divenire il dio che ognuno in fondo 
è. Per farlo bisognava scegliere la terapia adatta, 
la meditazione, esperienze parapsicologiche, 
l’uso di allucinogeni. Erano tutti modi per acqui­
sire le "esperienze culmine”, esperienze “misti­
che” di fusione con Dio e con il cosmo.

Il simbolo dell'Acquario fu mutuato dalla mi­
tologia astrologica, ma in seguito arrivò a signi­
ficare il desiderio di un mondo radicalmente 
nuovo. I due Centri che funsero da motori pro­
pulsori iniziali del New Age, furono, e in una 
certa misura lo sono ancora, la Comunità-giardi­
no di Findhom nella Scozia Nord-Orientale e il 
Centro per lo sviluppo del potenziale umano di 
Esalen, a Big Sur, in California, negli Stati Uniti 
d’America. Ciò che alimenta il New Age in ma­
niera consistente è una crescente coscienza glo­
bale e una crescente consapevolezza di un’immi­
nente crisi ecologica.

23.3. Temi centrali del New Age

Il New Age non è esattamente una religione, 
ma è interessato a ciò che è chiamato “divino". 
L’essenza del New Age è la libera associazione di 
varie attività, idee e persone a cui si può applica­
re questo termine. Quindi non esiste un’articola­
zione definitiva di qualcosa come le dottrine 
delle religioni principali. Ciononostante, e mal­
grado l’immensa varietà in seno al New Age, si 
possono individuare alcuni punti comuni:

- il cosmo è un tutto organico;
- è animati) da un’Energia, che viene anche 

identificata come Anima o Spirito;

- si crede molto nella mediazione di varie en­
tità spirituali. Gli esseri umani sono capaci di 
ascendere a sfere superiori invisibili e di control­
lare la propria vita oltre la morte;

- si sostiene resistenza di una "conoscenza 
perenne" che è antecedente e superiore a tutte le 
religioni e culture;

- le persone seguono maestri illuminati,...

2.3.4. Che cosa dice il New Age a proposito...
2.3.4.I.... della persona umana

Il New Age crede nella perfettibilità della per­
sona umana per mezzo di una vasta gamma di 
tecniche e terapie (in contrasto con la visione cri­
stiana della coopcrazione con la grazia divina). 
In generale concorda con Nietzsche, secondo il 
quale il Cristianesimo ha impedito all'umanità 
autentica di manifestarsi pienamente. La perfe­
zione, in questo contesto, significa raggiungere 
l'autorealizzazione, secondo un ordine di valori 
che noi stessi creiamo e che otteniamo con le no­
stre forze. Si può quindi parlare di un sé che si 
auto-crea. Questa visione evidenzia che vi è 
maggiore differenza fra come sono ora gli esseri 
umani e quello che saranno quando avranno rea­
lizzato pienamente il proprio potenziale, che fra 
gli esseri umani e gli antropoidi.

È utile distinguere fra esoterismo, ossia una 
ricerca di conoscenza, e magico, o occulto: que­
st’ultimo è uno strumento per ottenere potere. 
Alcuni gruppi sono sia esoterici sia occulti. Al 
centro dell'occultismo esiste una volontà di po­
tere basata sul sogno di divenire divini. Le tecni­
che di espansione della mente intendono rivela­
re all'uomo il suo potere divino. Usando questo 
potere le persone preparano la via all'Età dell’Il­
luminazione. Questa esaltazione dell'umanità 
capovolge il giusto rapporto fra Creatore e crea­
tura e una delle sue forme estreme è il satani­
smo. Satana diviene il simbolo della ribellione 
contro le convenzioni e le regole, un simbolo che 
spesso assume forme aggressive, egoistiche e 
violente. Alcuni gruppi evangelici hanno espres­
so preoccupazione per la presenza subliminale 
di quello che definiscono simbolismo satanista 
in alcune espressioni della musica rock, che 
esercitano una forte influenza sui giovani. Tutto 
ciò è completamente assente nel messaggio di 
pace e armonia del Nuovo Testamento e spesso è 
una delle conseguenze dell'esaltazione dell'u­
manità quando essa implica la negazione di un 
Dio trascendente.

Non sono solo i giovani a fame le spese. I te-

“ Carl Gustav Jung, Wandlungen und Symbole der Libido, citato in Hanegraaff, op. cit., p. 503.



50 Atti della Santa Sede

mi fondamentali della cultura esoterica sono pre­
senti anche nei campi della politica, dell’educa­
zione e della legislazione". È il caso, in partico­
lare, dell’ecologia. L’enfasi posta dall’ecologia 
radicale sul biocentrismo nega la visione antro­
pologica della Bibbia, nella quale gli esseri 
umani sono al centro del mondo perché sono 
considerati qualitativamente superiori ad altre 
forme naturali. Ciò è molto presente oggi nella 
legislazione e nell'educazione, nonostante il fatto 
che in tal modo si sminuisce l’umanità. La stessa 
matrice culturale esoterica si ritrova nell’ideolo­
gia che sottostà alle politiche demografiche e agli 
esperimenti di ingegneria genetica, che sembrano 
esprimere il sogno degli esseri umani di crearsi di 
nuovo da sé. Come si spera di farlo? Decifrando 
il codice genetico, alterando le regole naturali 
della sessualità, sconfiggendo i limiti della 
morte.

In quello che si può definire un tipico rac­
conto New Age, gli uomini nascono con una 
scintilla divina, in un modo che ricorda l’antico 
gnosticismo. Questo li collega all'unità del 
Tutto. Sono considerati essenzialmente divini, 
sebbene partecipino alla divinità cosmica a di­
versi livelli di coscienza. Noi siamo co-creatori 
e creiamo la nostra realtà personale. Secondo 
una concezione che considera ogni individuo 
fonte creativa dell’universo, alcuni autori del 
New Age sostengono che scegliamo noi le circo­
stanze della nostra vita (perfino la malattia e la 
morte). Tuttavia, per comprendere bene qual è il 
nostro posto nell’unità del cosmo dobbiamo 
compiere un viaggio. Il viaggio è la psicoterapia 
e la salvezza è il riconoscimento della coscienza 
universale. Il peccato non esiste. Esiste soltanto 
una conoscenza imperfetta. L’identità di ogni es­
sere umano è diluita nell'essere universale e nel 
processo delle incarnazioni successive. Siamo 
soggetti a determinate influenze degli astri, ma 
possiamo aprirci alla divinità che vive dentro di 
noi, in una ricerca costante (mediante tecniche 
appropriate) di un’armonia sempre maggiore fra 
il sé e l’energia cosmica divina. Non è necessa­
ria alcuna Rivelazione o Salvezza che provenga 
dal di fuori delle persone, ma soltanto il compi­
mento dell'esperienza della salvezza che è den­
tro di noi (auto-salvezza), possibile mediante 
tecniche psico-fisiche che portano all'illumina­
zione definitiva.

Alcune fasi del percorso verso l’auto-reden- 
zione sono preparatorie (meditazione, armonia

fisica, liberazione di energie di auto-guarigione). 
Sono i punti di partenza di processi di spiritua­
lizzazione, perfezione e illuminazione che aiuta­
no le persone ad acquisire ulteriori autocontrollo 
e concentrazione psichica sulla “trasformazione” 
del sé individuale in “coscienza cosmica”. Il de­
stino della persona umana è costituito da una 
serie di reincarnazioni dell’anima in diversi 
corpi. Non ci si riferisce a un ciclo di samsara, 
nel senso di purificazione come punizione, ma ad 
un’ascensione graduale verso lo sviluppo perfet­
to delle proprie potenzialità.

La psicologia è utilizzata per spiegare l’e­
spansione della mente come esperienza “misti­
ca”. Lo yoga, lo zen, la meditazione trascenden­
tale e gli esercizi tantrici conducono all’au­
torealizzazione o illuminazione. Si crede che le 
“esperienze culmine” (rivivere la propria nascita, 
viaggiare fino ai confini della morte, il biofeed­
back, la danza e perfino gli stupefacenti, qualsia­
si cosa che provochi uno stato alterato di co­
scienza), conducano all’unità e all'illuminazione. 
Poiché c’è una sola Mente, alcune persone pos­
sono essere canali per raggiungere esseri supe­
riori. Ogni parte di questo unico essere universa­
le ha contatti con tutte le altre. L’approccio 
classico al New Age è la psicologia transpersona­
le, i cui concetti principali sono la Mente Univer­
sale, il Sé superiore, l’inconscio personale e col­
lettivo e l'io individuale. Il Sé Superiore è la 
nostra identità reale, un ponte fra Dio, che è la 
mente divina, e l’umanità. Lo sviluppo spirituale 
è il contatto con il Sé Superiore che supera tutte 
le forme di dualismo fra soggetto e oggetto, vita 
e morte, psiche e soma, il sé e aspetti frammen­
tari del sé. La nostra personalità limitata è come 
un’ombra o un sogno creato dal sé reale. Il Sé 
Superiore contiene i ricordi di precedenti (re-)in- 
camazioni.

23.4.2.... di Dio?
Il New Age ha una preferenza marcata per le 

religioni orientali e precristiane, perché le consi­
dera incontaminate da distorsioni giudaico-cri- 
stiane. Quindi tributa grande rispetto agli antichi 
riti agresti e ai culti legati alla fertilità. “Gaia”, la 
Madre Terra, viene proposta come alternativa a 
Dio Padre, la cui immagine viene collegata a una 
concezione patriarcale del dominio maschile 
sulla donna. Si parla di Dio, ma non di un Dio 
personale. Il Dio di cui parla il New Age non è né 
personale né trascendente. Non è né il libero

” Su questo punto cfr. Michel Schooyans, L'Evangile face au désordre mondiat, con una prefazione del 
Card. Joseph Ratzinger, Parigi (Fayard) 1997. Testo citato dall'edizione italiana Nuovo disordine mondiale, Cini- 
sello Balsano (San Paolo) 2000.



Atti della Santa Sede 51

Creatore né l'amorevole reggente dell’universo, 
ma un'“energia impersonale”, immanente al 
mondo, con il quale costituisce una “unità co­
smica": "Tutto è uno”. Quest'unità è monistica, 
panteistica, o più precisamente, panenteistica. 
Dio è il "principio di vita”, lo “spirito o anima 
del mondo”, la somma totale della coscienza esi­
stente nel mondo. In un certo senso, tutto è Dio. 
La presenza di Dio è più evidente negli aspetti 
spirituali della realtà, così ogni mente/spirito è, 
in un certo qual modo, Dio.

Quando uomini e donne la ricevono conscia­
mente, "l'energia divina" è spesso descritta come 
"energia eristica”. Si parla anche di Cristo, ma 
non di Gesù di Nazaret. “Cristo” è un titolo con­
ferito a qualcuno che ha raggiunto uno stato di 
coscienza nel quale percepisce la propria divinità 
e può quindi affermare di essere un “Maestro 
universale". Gesù di Nazaret non era il Cristo, 
ma soltanto una delle figure storiche nelle quali 
questa natura “eristica” si è rivelata, come nel 
caso del Buddha e di altri. Ogni manifestazione 
storica del Cristo mostra chiaramente che tutti gli 
esseri umani sono celesti e divini e li conduce 
verso questa realizzazione.

Il livello più interiore e più personale (“psi­
chico”) nel quale gli esseri umani “avvertono” 
questa "divina energia cosmica" è detto anche 
“Spirito Santo".

23.43.... del mondo?
Importantissimo per gran parte del pensiero 

New Age è il passaggio dal modello meccanicisti­
co della fìsica classica a quello “olistico” della fi­
sica moderna atomica e subatomica, basato sul 
concetto di materia costituita da onde o energie 
invece che da particelle. L'universo è un oceano 
di energia, che è un tutto unico o una rete di lega­
mi. L’energia che anima quest'organismo unico 
che è l’universo è “spirito”. Non esiste alterità fra 
Dio e il mondo. Il mondo stesso è divino e subi­
sce un processo evolutivo che porta dalla materia 
inerte a una “coscienza più elevata e perfetta”. Il 
mondo non è stato creato. Esso è eterno e auto- 
sufficiente. Il futuro del mondo dipende da un di­
namismo interiore necessariamente positivo e 
porta all’unità (divina) riconciliata di tutto quanto 
esiste. Dio e il mondo, anima e corpo, intelligen­
za (razionalità) ed emotività, cielo e terra, sono 
un’unica immensa vibrazione di energia.

James Lovelock nel suo libro sull’ipotesi Gaia 
sostiene che «l’intera gamma di materia vivente 
sulla terra, dalle balene ai virus, e dalle querce 
alle alghe, si potrebbe considerare come una sin­
gola entità vivente, in grado di manipolare l’at­
mosfera della Terra per soddisfare tutte le sue 
esigenze e dotata di facoltà e poteri superiori a 
quelli delle sue parti costitutive»”. Per alcuni, 
l'ipotesi Gaia è «una strana sintesi di individuali­
smo e collettivismo. È come se il New Age, aven­
do sottratto le persone alle politiche frammenta­
rie, non veda l'ora di gettarle nel calderone della 
mente globale». Il cervello globale ha bisogno di 
istituzioni con le quali governare, in altre parole, 
di un governo mondiale. «Per affrontare i proble­
mi odierni, il New Age sogna un’aristocrazia spi­
rituale nello stile de La Repubblica di Platone, 
gestita da società segrete ...»”. Può essere esage­
rato asserire questo, ma è provato che l’elitari- 
smo gnostico e il governo globale coincidano su 
numerose questioni di politica intemazionale.

Nell’universo è tutto correlato. Infatti ogni 
parte è in sé immagine della totalità. Il tutto è in 
ogni cosa. Nella "grande catena dell’essere”, tutti 
gli esseri sono intimamente legati e formano 
un’unica famiglia con differenti gradi di evolu­
zione. Ogni persona umana è un ologramma, 
un'immagine dell'insieme della creazione, in cui 
tutto vibra sulla propria frequenza. Ogni essere 
umano è un neurone del sistema nervoso centra­
le della Terra e tutte le entità individuali sono in 
rapporto di complementarietà le une con le altre. 
Infatti, esiste una complementarietà interiore o 
androginia in tutta la creazione".

Uno dei temi ricorrenti negli scritti e nel pen­
siero New Age è quello del "nuovo paradigma” 
introdotto dalla scienza contemporanea. «La 
scienza ci ha permesso di vedere all’interno di in­
siemi e di sistemi, ci ha sollecitato e trasformato. 
Stiamo imparando a interpretare tendenze, a ri­
conoscere i primi segni di un altro paradigma più 
promettente. Creiamo scenari futuri alternativi. 
Parliamo dei fallimenti dei vecchi sistemi, intro­
ducendo nuove soluzioni ai problemi in tutti i 
campi»41. Quindi, il “mutamento dei paradigmi” 
è un cambiamento radicale di prospettiva, ma 
niente di più. Ci si chiede se il pensiero e il cam­
biamento reale siano proporzionati e quanto una 
trasformazione interiore possa rivelarsi efficace 
nel mondo esterno. Ci si deve chiedere, pur non

“ Citato in The True and thè False New Age. Introductory Ecumenica! Notes, della Comunità Maranatha 
Manchester (Maranatha), 8 ottobre 1993.

" Michel Lacroix, L'Ideologia della New Age. Milano (Il Saggiatore) 1998, p. 84 e seg.
*' Cfr. la sezione dedicata alle idee di David Spangler in Actualité des Religioni, n. 8. settembre 1999, p. 43.
41 M. Ferguson, op. cit., p. 407.



52 Atti della Santa Sede

esprimendo un giudizio negativo, quanto possa 
essere scientifico un processo concettuale che 
implica affermazioni come questa: «La guerra è 
impensabile in una società di persone autonome 
che hanno scoperto che tutta l'umanità è interdi­
pendente, che non temono idee e culture estra­
nee, che sanno che tutte le rivoluzioni comincia­
no nell’interiorità e che non si può imprimere il 
proprio marchio di illuminazione sugli altri»42.

È illogico concludere che qualcosa non possa ac­
cadere solo perché è impensabile. Questo ragio­
namento è veramente gnostico, nel senso che at­
tribuisce un potere eccessivo alla conoscenza e 
alla coscienza. Non vogliamo negare il ruolo fon­
damentale e cruciale dello sviluppo della coscien­
za nell’indagine scientifica, ma soltanto mettere 
in guardia contro l'imposizione alla realtà esterna 
di ciò che alberga ancora solo nella mente.

2.4. «Abitanti del mito piuttosto che della Storia»4’?: New Age e cultura

«In fondo, il fascino del New Age risiede nel­
l’interesse suscitato culturalmente per il sé, il suo 
valore, le sue capacità e i suoi problemi. Mentre 
la religiosità tradizionale, con la sua organizza­
zione gerarchica, è adatta alla comunità, la spiri­
tualità scevra da tradizione si adatta bene all’in­
dividuo. Il New Age è “del” sé, poiché facilita la 
celebrazione di quanto deve essere e deve diveni­
re ed è “per” il sé, perché differendo da ciò che è 
dominante, può affrontare i problemi di identità 
generati da forme convenzionali di vita»44.

Il rifiuto della tradizione quale organizzazio­
ne patriarcale, gerarchica ed ecclesiale implica 
la ricerca di una forma alternativa di società che 
si inspiri chiaramente alla nozione moderna del 
sé. Molti scritti del New Age spiegano che non si 
può fare nulla (direttamente) per cambiare il 
mondo, ma tutto per cambiare se stessi. Modifi­
care la coscienza individuale sembra essere il 
modo (indiretto) per cambiare il mondo. Il più 
importante strumento di cambiamento sociale è 
l’esempio personale. Il riconoscimento mondia­
le di questi esempi personali porterà costante- 
mente alla trasformazione della mente collettiva 
e tale trasformazione sarà l'acquisizione princi­
pale del nostro tempo. Questo fa chiaramente 
parte del paradigma olistico ed è una riafferma­
zione della classica questione filosofica dell'uno 
e dei molti. Si ricollega anche all’esposizione 
junghiana della teoria della corrispondenza e al 
suo rifiuto della causalità. Gli individui sono im­
magini frammentarie dell’ologramma planeta­
rio. Guardando nella propria interiorità non solo 
si conosce l’universo, ma lo si modifica. Tuttavia 
più ci si guarda dentro, più piccola diviene l'are­
na politica. Tutto questo è veramente in sintonia 
con la retorica della partecipazione democratica 
in un nuovo ordine planetario oppure è un modo

inconscio e sottile per privare di potere le perso­
ne esponendole così al rischio di venire manipo­
late? L'attuale preoccupazione per i problemi 
planetari (questioni ecologiche, esaurimento 
delle risorse, sovrappopolazione, divario econo­
mico fra Nord e Sud, l’enorme arsenale militare 
e l’instabilità politica) permettono o impedisco­
no l’impegno in altre questioni sociali e politi­
che parimenti reali? Il vecchio adagio “la carità 
comincia a casa” può rappresentare un sano 
equilibrio nell’approccio a tali questioni. Alcuni 
osservatori del New Age individuano un sinistro 
autoritarismo dietro l’apparente indifferenza 
verso la politica. Lo stesso David Spangler sot­
tolinea che una delle ombre del New Age è «un 
subdolo arrendersi alla mancanza di potere e alla 
irresponsabilità in nome dell’attesa della nuova 
era piuttosto che essere attivi creatori di integrità 
nella propria vita»4’.

Anche se non è del tutto corretto affermare 
che negli atteggiamenti del New Age il quietismo 
è pressoché assoluto, una delle critiche principa­
li mosse al movimento New Age è che il deside­
rio privato di autorealizzazione opera veramente 
contro la possibilità di una profonda cultura reli­
giosa. Lo mettono in evidenza tre punti.

- Ci si chiede se il New Age sia intellettual­
mente convincente quando cerca di fornire un 
quadro completo del cosmo in una visione del 
mondo che sostiene di integrare natura e realtà 
spirituale. L’universo occidentale viene conside­
rato diviso e basato sul monoteismo, la trascen­
denza, l'alterità e la separazione. Si rileva un 
dualismo fondamentale in divisioni come quelle 
fra reale e ideale, relativo e assoluto, finito e in­
finito, umano e divino, sacro e profano, passato e 
presente, tutte riconducibili alla "coscienza infe­
lice" di Hegel. Tutto ciò viene descritto come

42 tbid., p. 411.
41 «Essere americano ... significa precisamente immaginare un destino piuttosto che ereditarne uno. Siami 

sempre stati abitanti del mito piuttosto che della storia»: Leslie Fiedler, citato in M. Ferguson, op. cit. p. 142.
44 Cfr. P. Heelas, op. cit.. p. 173 e seg.
*’ David Spangler. The New Age. Issaquah (Momington Press) 1988. p. 14.



Atti della Santa Sede 53

qualcosa di tragico. La risposta del New Age è 
l’unità attraverso la fusione. Esso pretende di ri­
conciliare l’anima e il corpo, il femminile e il 
maschile, lo spirito e la materia, l’umano e il di­
vino, la terra e il cosmo, il trascendente e l’im­
manente, la religione e la scienza, le differenze 
fra le religioni, lo Yin e lo Yang. Quindi non c’è 
alterità. Quello che rimane in termini umani è la 
transpersonalità. Il mondo New Age è a-proble- 
matico: non c’è nulla da raggiungere. Tuttavia la 
questione metafisica dell’uno e dei molti rimane 
irrisolta, o forse non viene neanche posta, poiché 
c’è una grande preoccupazione per gli effetti 
della disunità e della divisione, ma la risposta è 
solo una descrizione di come le cose apparireb­
bero se venissero guardate in un altro modo.

- Il New Age importa, un po’ alla volta, prati­
che religiose orientali e le reinterpreta per adat­
tarle agli occidentali. Ciò implica il rifiuto dei 
termini "peccato” e "salvezza”, sostituiti dai mo­
ralmente neutri "addition" (dipendenza) e “re­
covery" (ripresa). I riferimenti a influenze ex­
traeuropee sono a volte soltanto una “pseu- 
do-orientalizzazione" della cultura occidentale. 
Inoltre, non si tratta di un dialogo autentico. In un 
contesto nel quale le influenze greco-romane e 
giudaico-cristiane sono considerate con sospetto, 
le influenze orientali vengono utilizzate precisa- 
mente come alternative alla cultura occidentale. 
La scienza e la medicina tradizionali sono perce­
pite come inferiori agli approcci olistici così 
come le strutture patriarcali e particolaristiche 
nella politica e nella religione. Sono ostacoli al­
l’avvento dell'Età dell’Acquario. Ancora una 
volta è evidente che la scelta delle alternative 
proposte dal New Age esige che le persone rom­
pano completamente con la tradizione in cui 
sono cresciute. Ma si tratta veramente, come 
spesso si ritiene o si presume che sia, di una scel­
ta libera e matura?

- Le tradizioni religiose autentiche promuo­
vono la disciplina al fine di acquisire saggezza, 
equanimità e compassione. Il New Age è un'eco 
del desiderio profondo e inalienabile di una cul­
tura religiosa integrale e di qualcosa di più ge­
nerale e illuminante di quello che offrono in ge­
nere i politici. Ma non è chiaro se i benefici di 
una visione basata sul Sé, che si espande conti­
nuamente, siano destinati agli individui o alle

società. I corsi di formazione del New Age (detti 
"erhard seminar trainings" [EST|, ecc.) fondo­
no valori controculturali con il bisogno domi­
nante di avere successo, la soddisfazione interio­
re con il successo esterno. 11 ritiro "Spirit of 
Business" che si tiene a Findhom trasforma l’e­
sperienza del lavoro aumentandone la produtti­
vità. Alcuni seguaci del New Age non vogliono 
solo divenire più autentici e spontanei, ma anche 
più ricchi (attraverso le arti magiche, ecc.). «Ciò 
che rende tutto più affascinante all’uomo d’affa­
ri dalla mentalità imprenditoriale è che questi 
corsi di formazione sembrano propugnare idee 
in qualche modo più umanistiche nel mondo 
degli affari. Si tratta di idee per le quali il luogo 
di lavoro diventa "ambiente di apprendimento", 
bisogna “instillare nuova vita nel lavoro”, il “la­
voro deve essere umanizzante”. Si parla di “rea­
lizzazione del manager", di “priorità delle perso­
ne” o di “dischiudere il potenziale”. Presentate 
dai formatori New Age, queste idee probabil­
mente piacciono a quegli uomini d’affari che 
hanno già seguito altri esercizi più basati sull'u­
manesimo secolare e desiderano andare avanti 
con l’obiettivo di raggiungere la crescita perso­
nale, la felicità e l’entusiasmo e allo stesso 
tempo la produttività commerciale»46. È dunque 
chiaro che le persone coinvolte ricercano sag­
gezza ed equanimità a proprio beneficio, ma fino 
a che punto le attività nelle quali sono impegna­
te permettono loro di operare per il bene comu­
ne? Indipendentemente dalle loro motivazioni, 
tutti questi fenomeni vanno giudicati dai frutti 
che recano e bisogna chiedersi se promuovono il 
sé oppure solidarietà non solo con balene, albe­
ri o persone che la pensano allo stesso modo, ma 
con tutto il creato, ossia con tutta l'umanità. Il 
Card. Joseph Ratzinger definisce le conseguenze 
più nefaste di qualsiasi filosofia basata sull'egoi­
smo, alla quale aderiscono istituzioni o un gran 
numero di persone, come un insieme di «strate­
gie volte a ridurre il numero di quanti potranno 
sfamarsi alla tavola dell’umanità»47. Questo è un 
modello di valutazione dell'impatto di qualsiasi 
filosofia o teoria. 11 Cristianesimo cerca sempre 
di misurare i comportamenti umani in base alla 
loro apertura al Creatore e a tutte le altre creatu­
re con un rispetto che si basa saldamente sull'a­
more.

“ P. Heelas, op. cit., p. 168.
47 Si veda la Prefazione a Michel Schooyans, LE vangile face au désordre mondial, op. cit. Citazione dal­

l’edizione italiana // nuovo disordine mondiale, Cinisello Balsamo (San Paolo) 2000. p. 6.



54 Atti della Santa Sede

2.5. Perché il New Age ha avuto un successo così rapido e si è diffuso con tanta efficacia?

Indipendentemente dalle questioni che solleva 
e dalle critiche che suscita, il New Age è il tenta­
tivo di portare un po' di calore nel mondo tanto 
duro e spietato in cui viviamo. Come reazione 
alla modernità, agisce per lo più a livello dei sen­
timenti, degli istinti e delle emozioni. L'ansia per 
un futuro apocalittico di instabilità economica, 
incertezza politica e mutamento climatico svolge 
un ruolo importante nella ricerca di un'alternati­
va, di un rapporto decisamente ottimistico con il 
cosmo. Si ricercano integrità e felicità, spesso a 
un livello dichiaratamente spirituale. Non è certo 
un caso che il New Age abbia avuto un successo 
enorme in un’epoca che si contraddistingue per 
un’esaltazione quasi universale della diversità. La 
cultura occidentale è andata oltre la tolleranza, 
nel senso di accettazione forzata o di rassegna­
zione alle idiosincrasie di una persona o di un 
gruppo minoritario, ed è giunta a una consapevo­
le erosione del rispetto per la normalità. La nor­
malità ci viene presentata come un concetto mo­
ralmente pesante, necessariamente legato a nor­
me assolute. Per un numero sempre più alto di 
persone, norme e credi assoluti non sono altro che 
l’incapacità di tollerare i punti di vista e le con­
vinzioni degli altri. In un clima del genere, stili di 
vita e teorie alternative hanno avuto un successo 
straordinario: essere diversi non è solo accettabi­
le, ma è anche una cosa buona e positiva".

E essenziale ricordare che gli individui seguo­
no il New Age in molti modi diversi e a vari li­
velli. Nella maggior parte dei casi non è una que­
stione di “appartenenza” a un gruppo o a un 
movimento, né di essere pienamente consapevoli 
dei principi alla base del New Age. A quanto 
pare, le persone sono attratte per lo più da parti­
colari terapie o pratiche, senza chiedersi cosa c’è 
dietro e altre sono semplicemente consumatori 
occasionali di prodotti etichettati “New Age”. Chi 
utilizza l’aromaterapia o ascolta musica New 
Age, per esempio, in genere è semplicemente in­
teressato agli effetti che essi hanno sulla propria 
salute e il proprio benessere. Solo una minoranza 
approfondisce lo studio del Ne»’ Age e cerca di 
capire il suo significato teorico (“mistico"). Ciò è 
perfettamente in sintonia con i modelli di consu­
mo di società nelle quali il divertimento e lo 
svago hanno tanta importanza. Questo “movi­

mento" si è ben adattato alle leggi del mercato e 
la sua diffusione si deve in parte proprio alla sua 
attraente offerta economica. Almeno in alcune 
culture, il New Age è stato considerato come l’e­
tichetta per un prodotto creato dall’applicazione 
di regole di marketing a un fenomeno religioso4”. 
Del resto ci sarà sempre un modo per approfitta­
re economicamente dei bisogni spirituali delle 
persone. Come molte altre cose nell’economia 
contemporanea, il Ne»’ Age è un fenomeno glo­
bale mantenuto e alimentato con l’informazione 
dai mezzi di comunicazione sociale. Si può af­
fermare che questa comunità globale sia stata 
creata dai mezzi di comunicazione sociale ed è 
piuttosto chiaro che la letteratura popolare e la 
comunicazione di massa assicurano che le nozio­
ni comuni condivise dai “credenti” e dai simpa­
tizzanti si diffondano molto rapidamente quasi 
dappertutto. Tuttavia, non si può provare che 
questa rapida diffusione di idee sia avvenuta per 
caso o invece sia sostenuta da un disegno preci­
so, poiché si tratta di una forma molto libera di 
“comunità”. Come le comunità cibernetiche 
create da Internet, si tratta di un dominio in cui i 
rapporti umani possono essere o molto imperso­
nali o interpersonali in un senso molto limitato.

Il New Age è divenuto immensamente popola­
re come un insieme poco preciso di credi, terapie 
e pratiche, spesso scelti e combinati arbitraria­
mente, senza considerare le incompatibilità e le 
incoerenze che un metodo del genere può impli­
care. Del resto, questo non desta meraviglia in 
una visione del mondo deliberatamente basata 
sul pensiero intuitivo del "cervello destro”. Pro­
prio per questo è importante scoprire e ricono­
scere le caratteristiche fondamentali delle idee 
del New Age. Quanto propone è spesso descritto 
come “spirituale", piuttosto che tipico di una 
qualche religione, ma i legami con certe religio­
ni orientali sono molto più stretti di quanto im­
maginino molti “consumatori”. Ovviamente que­
sto è importante soprattutto per i gruppi di 
“preghiera" ai quali le persone scelgono di parte­
cipare. ma è anche un problema reale per la ge­
stione di un numero crescente di società, i cui im­
piegati devono praticare la meditazione e 
adottare tecniche di espansione della mente come 
parte della loro vita lavorativa’".

“ Cfr. Our Creative Diversity. Report of thè World Commission on Culture and Development. Parigi (UNE­
SCO) 1995, che illustra l'importanza accordata alla celebrazione e alla promozione della diversità.

" Cfr. Christoph Bochinger, "New Age" und moderne Religion: Religionswissenschaftliche Untersuchun- 
gen. Gütersloh (Kaiser) 1994. in particolare il capitolo 3.

” I limiti delle tecniche che non possono essere considerate come preghiera saranno affrontati in seguito in § 
3.4. "Mistica cristiana e mistica New Age".



Atti della Santa Sede 55

È importante dire qualcosa anche sulla pro­
mozione organica del New Age come di un’ideo­
logia, ma si tratta di una materia piuttosto com­
plessa. Alcuni gruppi hanno reagito al New Age 
muovendogli generiche accuse di cospirazione, 
ma è stato loro risposto che stiamo assistendo a 
un mutamento culturale spontaneo il cui corso è 
felicemente determinato da influenze che tra­
scendono il controllo umano. Tuttavia è suffi­
ciente sottolineare che il New Age condivide con 
alcuni gruppi di influenza intemazionale lo

scopo di soppiantare e superare le religioni parti­
colari per far spazio a una religione universale in 
grado di unire tutta l'umanità. Strettamente lega­
to a questo fine è lo sforzo concertato da parte di 
molte istituzioni di inventare un'Etica Globale, 
una cornice etica che rifletterebbe la natura glo­
bale della cultura, dell’economia e della politica 
contemporanee. Inoltre, la politicizzazione delle 
questioni ecologiche aggiunge colore all’intera 
questione dell'ipotesi Gaia o del culto della 
Madre Terra.

3. NEW AGE E SPIRITUALITÀ CRISTIANA

3.1. Il New Age come spiritualità

I suoi promotori definiscono spesso il New 
Age come "nuova spiritualità”. È un po’ ironico 
definirlo “nuovo” quando tante delle sue idee de­
rivano da antiche religioni e culture. Ciò che è ve­
ramente nuovo, tuttavia, è la ricerca consapevole 
di un’alternativa alla cultura occidentale e alle sue 
radici giudaico-cristiane. Il termine "spiritualità", 
dunque, si riferisce all’esperienza interiore di ar­
monia e di unità con tutta la realtà che elimina il 
senso di imperfezione e di finitezza che affligge la 
persona umana. Le persone scoprono un profon­
do legame con la forza o energia universale sacra 
che è il nucleo di tutta la vita. Dopo aver fatto 
questa scoperta, uomini e donne possono intra­
prendere un cammino di perfezione che permet­
terà loro di indirizzare la propria vita personale e 
il rapporto con il mondo, e di assumere un proprio 
ruolo nel processo universale del divenire e nella 
nuova genesi di un mondo in costante evoluzione. 
Il risultato è una mistica cosmica", basato sulla 
consapevolezza di un universo che si evolve con 
energie dinamiche. Quindi, l’energia cosmica, la 
vibrazione, la luce, Dio, l’amore, anche il Sé su­
periore, si riferiscono tutti alla stessa e unica 
realtà, la fonte primaria presente in ogni essere.

Questa spiritualità consta di due elementi di­
stinti, uno metafisico e l’altro psicologico. La 
componente metafisica deriva dalle radici esote­
riche e teosofiche del New Age e fondamental­
mente è una nuova forma di gnosi. Si accede al 
divino svelando misteri nascosti grazie alla ricer­
ca dell’individuo del «reale dietro ciò che è solo

apparente, dell’origine al di là del tempo, del tra­
scendente al di là di ciò che è mera fugacità, della 
tradizione primordiale oltre la tradizione sempli­
cemente effimera, dell’altro al di là dell’io, della 
divinità cosmica al di là dell'Individuo incarna­
to». La spiritualità esoterica «è un'indagine del­
l'Essere al di là della separatezza degli esseri, 
una sorta di nostalgia dell’unità perduta»52.

«Qui si può vedere la matrice gnostica della 
spiritualità esoterica, che appare evidente quando 
i figli dell’Acquario cercano l’Unità Trascenden­
te delle religioni. Delle religioni storiche tendono 
a cogliere soltanto il nucleo esoterico, di cui so­
stengono di essere i custodi. In un certo qual 
modo negano la storia e rifiutano l’idea che la 
spiritualità possa essere radicata nel tempo o in 
qualche istituzione. Gesù di Nazaret non è Dio, 
ma una delle numerose manifestazioni del Cristo 
universale e cosmico»5’.

La componente psicologica di questo tipo di 
spiritualità scaturisce dall'incontro fra cultura 
esoterica e psicologia (cfr. 2.3.2). Il New Age di­
viene quindi un’esperienza di trasformazione 
psico-spirituale personale, considerata analoga 
all’esperienza religiosa. Per alcuni questa tra­
sformazione assume la forma di una profonda 
esperienza mistica, che segue una crisi personale 
o una lunga ricerca spirituale. Per altri scaturisce 
dalla pratica della meditazione o da qualche tipo 
di terapia o ancora da esperienze paranormali che 
alterano gli stati di coscienza e permettono di 
percepire l'unità della realtà54.

” Cfr. Carlo Maccari, “La ‘mistica cosmica' del New Age". in Religioni e Sette nel Mondo, 1996/2.
52 Jean Vernette, “L’avventura spirituale dei figli dell'Acquario”, in Religioni e Sette nel Mondo, 1996/2. p. 

42 e seg.
” Jean Vernette, loe. cit.
M Cfr. J. Gordon Melton, New Age Encyclopedia, Detroit (Gale Research) 1990, pp. xiii-xiv.



56 Atti della Santa Sede

3.2. Narcisismo spirituale?

Diversi autori considerano la spiritualità del 
New Age come una specie di narcisismo spiritua­
le o di pseudomisticismo. È interessante osserva­
re come queste critiche siano state mosse perfino 
da un esponente importante del New Age, David 
Spangler che, nelle sue ultime opere, ha preso le 
distanze dagli aspetti più esoterici di questa cor­
rente di pensiero.

Egli ha scritto che, nelle forme più popolari 
del New Age, «gli individui e i gruppi realizzano 
le proprie fantasie di avventura e di potere, in ge­
nere di forma occulta o millenarista ... la caratte­
ristica principale di questo livello è l'attaccamen­
to a un mondo privato di realizzazione dell’io e 
un conseguente (sebbene non sempre manifesto) 
ritrarsi dal mondo. A questo livello, il New Age è 
popolato di esseri strani ed esotici, maestri, adep­
ti, extraterrestri; è un luogo di poteri psichici e di 
misteri occulti, di cospirazioni e di dottrine na­
scoste» ”,

In un’opera successiva, David Spangler elen­
ca quelli che considera elementi negativi o 
"ombre” del New Age: «Alienazione dal passato 
in nome del futuro, attaccamento al nuovo in 
quanto tale ...; indiscriminazione e mancanza di 
discernimento in nome dell’integrità e della co­
munione, quindi mancata comprensione o man­
cato rispetto del ruolo dei limiti; confusione fra

3.3. Il Cristo cosmico

Nei primi tempi del Cristianesimo, i credenti 
in Gesù Cristo furono costretti ad affrontare le re­
ligioni gnostiche. Non le ignorarono, ma presero 
questa sfida positivamente e applicarono a Cristo 
stesso i termini utilizzati per le divinità cosmi­
che. L’esempio più chiaro di questo è il famoso 
inno a Cristo contenuto nella Lettera che San 
Paolo rivolge alla comunità cristiana di Colossi:

Egli è immagine del Dio invisibile, 
generato prima di ogni creatura; 
poiché per mezzo di lui 
sono state create tutte le cose, 
quelle nei cieli e quelle sulla terra, 
quelle visibili e quelle invisibili: 
Troni, Dominazioni, Principati e Potestà. 
Tutte le cose sono state create 
per mezzo di lui e in vista di lui.
Egli è prima di tutte le cose 
e tutte sussistono in lui.

fenomeni psichici e conoscenza, fra channeling 
(cfr. glossario al §7.2 - N.d.T.) e spiritualità, fra la 
prospettiva del New Age e la verità ultima»’”. Co­
munque Spangler è convinto che l’egoismo e il 
narcisismo irrazionale siano caratteristiche di un 
numero ridotto di seguaci del New Age. E sotto­
linea come aspetti positivi la funzione del New 
Age come simbolo di cambiamento e come in­
carnazione del sacro, essendo un movimento in 
cui le persone, per la maggior parte, sono «ricer­
catori molto seri della verità», e lavorano per la 
vita e la crescita spirituale.

David Toolan, un gesuita americano che ha 
frequentato per diversi anni l’ambiente del New 
Age, analizza l’aspetto commerciale di molti pro­
dotti e terapie etichettati come New Age. Egli os­
serva come i seguaci del New Age abbiano sco­
perto la vita interiore e siano affascinati dalla 
prospettiva di essere responsabili del mondo, ma 
vengano facilmente sopraffatti dalla tendenza al­
l’individualismo e a vedere tutto come un ogget­
to di consumo. In questo senso, pur non essendo 
cristiana, la spiritualità del New Age non è nem­
meno buddhista poiché non implica la negazione 
di sé. 11 sogno dell’unione mistica sembra con­
durre, in pratica, a un’unione meramente virtua­
le, che alla fine lascia le persone più sole e in­
soddisfatte.

Egli è anche il capo del corpo, 
cioè della Chiesa;
il principio, il primogenito di coloro 
che risuscitano dai morti, 
per ottenere il primato su tutte le cose. 
Perché piacque a Dio 
di fare abitare in lui ogni pienezza 
e per mezzo di lui 
riconciliare a sé tutte le cose, 
rappacificando con il sangue della sua croce, 
cioè per mezzo di lui, 
le cose che stanno sulla terra
e quelle nei cieli (Col 1,15-20).
Per questi primi cristiani non c’era alcuna 

nuova era cosmica da attendere. Con questo inno 
celebravano il compimento di tutte le cose inizia­
to con Cristo. «Il tempo in realtà si è compiuto 
per il fatto stesso che Dio. con l'incamazione, si 
è calato dentro la storia deH’uomo. L'eternità è

’’ David Spangler, The Rebirth of thè Sacred, Londra (Gateway Books) 1984, p. 78 e seg.
" David Spangler, The New Age, op. cit. p. 13 e seg.



Atti della Santa Sede 57

entrata nel tempo: quale “compimento" più gran­
de di questo? Quale altro "compimento” sarebbe 
possibile?»”. Il credo gnostico nei poteri cosmi­
ci e in un qualche oscuro tipo di destino nega la 
possibilità di un rapporto con un Dio personale 
rivelato in Cristo. Per i cristiani, il vero Cristo co­
smico è Colui che è attivamente presente nei vari 
membri del suo corpo, che è la Chiesa. Non si ri­
volgono a poteri cosmici impersonali, ma alla 
sollecitudine amorevole di un Dio personale. Per 
loro il biocentrismo cosmico va trasferito in un 
insieme di rapporti sociali (nella Chiesa). Inoltre, 
i cristiani non sono bloccati in un modello cicli­
co di eventi cosmici, ma si concentrano sul Gesù 
storico, in particolare sulla sua crocifissione e ri­
surrezione. Noi troviamo nella Lettera ai Colos- 
sesi e nel Nuovo Testamento una dottrina su Dio 
differente da quella implicita nel pensiero New 
Age: la concezione cristiana di Dio è quella di 
una Trinità di Persone che ha creato la razza 
umana per il desiderio di condividere la comu­
nione della vita trinitaria con le creature. Com­
preso nella maniera esatta, ciò significa che l’au­
tentica spiritualità non è tanto la nostra ricerca di 
Dio ma Dio che cerca noi.

Nei circoli del New Age si è diffusa un'altra 
idea totalmente diversa del significato cosmico di 
Cristo. «Il Cristo cosmico è il modello divino che 
trova connessione nella persona di Gesù Cristo 
(ma non si limita a questa persona). Il modello

divino di questa connessione si fece carne e 
venne ad abitare in mezzo a noi (Gv 1,14). Il Cri­
sto cosmico ... conduce ad un nuovo esodo dalla 
schiavitù e dal pessimismo di un universo newto­
niano, meccanicistico, pieno di competizione, 
con vincitori e vinti, dualismi, antropocentrismo, 
nonché dal tedio di veder il nostro entusiasmante 
universo descritto come una macchina priva di 
mistero e misticismo. Il Cristo cosmico è locale e 
storico, davvero legato intimamente alla storia 
umana. Il Cristo cosmico può vivere alla porta 
accanto o persino all'interno del più profondo e 
autentico sé di ognuno» *. Sebbene questa spie­
gazione possa non soddisfare tutti coloro che 
hanno a che fare con il New Age, è molto incisi­
va e mostra con chiarezza assoluta dove siano le 
differenze fra queste due visioni di Cristo. Per il 
New Age il Cristo cosmico è un modello che può 
ripetersi in molte persone, luoghi e tempi; è il 
portatore di un enorme mutamento di paradigmi; 
è, in definitiva, un potenziale dentro di noi.

Per la fede cristiana, Gesù Cristo non è un 
modello, ma una persona divina la cui figura 
umano-divina rivela il mistero dell’amore del 
Padre la razza umana attraverso la storia (Gv 
3,16). Egli vive in noi perché condivide con noi 
la sua vita, ma questo non è né imposto né au­
tomatico. Tutti gli uomini e tutte le donne sono 
invitati a partecipare alla sua vita, a vivere "in 
Cristo”.

3.4. Mistica cristiana e mistica New Age

Per i cristiani la vita spirituale è un rapporto 
con Dio che gradualmente, attraverso la sua gra­
zia, diviene più profondo e in questo processo il­
lumina anche il nostro rapporto con il prossimo e 
con l’universo. Spiritualità, in termini New Age, 
significa sperimentare stati di coscienza domina­
ti da un senso di armonia e fusione con il Tutto. 
Dunque la "mistica” non si riferisce all'incontro 
con un Dio trascendente nella pienezza dell’a­
more, ma all’esperienza scatenata dal rivolgersi a 
se stessi, da un senso esaltante di essere tutt'uno 
con l’universo, di lasciare affondare la propria in­
dividualità nel grande oceano dell’Essere”.

Questa distinzione fondamentale appare chia­
ra a tutti i livelli di confronto tra la mistica cri­
stiana e quella del New Age. La via di purifica­

zione di quest'ultimo si basa sulla consapevo­
lezza del disagio o alienazione, da superare me­
diante quest'immersione nel Tutto. Per cambiare, 
bisogna utilizzare tecniche che portino all’espe­
rienza dell'illuminazione. Quest’ultima trasfor­
ma la coscienza di una persona e la pone in con­
tatto con la divinità, intesa come l'essenza più 
profonda della realtà.

Le tecniche e i metodi offerti da questo siste­
ma religioso immanentista, che non concepisce 
Dio come persona, procedono “dal basso”. Seb­
bene implichino un’immersione nelle profondità 
del proprio cuore e della propria anima, costitui­
scono un'impresa essenzialmente umana da parte 
di una persona che cerca di ascendere alla divi­
nità mediante le proprie forze. Spesso si tratta di

” Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Tertio Millennio adveniente ( 10 novembre 1994). 9.
* Matthew Fox, The Corning of thè Cosmic Christ. The Healing of Mother Earth and thè Hirth of a Global 

Renaissance, San Francisco (Harpcr & Row) 1988, p. 135.
” Cfr. il documento pubblicato dalla Commissione per la Cultura della Conferenza Episcopai.e Argen­

tina: brente a una Nueva Era. Desafio a la pastoral en el horizonte de la Nueva Evangelización, 1993.



58 Atti della Santa Sede

“un’ascesa” a livello di coscienza verso quanto è 
inteso come una consapevolezza liberatrice del 
“dio interiore”. Non tutti hanno accesso a queste 
tecniche, i cui benefici sono ristretti a una “ari­
stocrazia” spirituale privilegiata.

Invece, l’elemento essenziale della fede cri­
stiana è la discesa di Dio fra le creature, in parti­
colare le più umili, deboli e meno dotate secondo 
i valori del "mondo”. Esistono tecniche spiritua­
li che è utile apprendere, ma Dio è in grado di su­
perarle o di fame a meno. «Il modo cristiano di 
avvicinarsi a Dio non si fonda su alcuna tecnica 
nel senso stretto della parola. Ciò contraddirebbe 
lo spirito d'infanzia richiesto dal Vangelo. La mi­
stica cristiana autentica non ha niente a che ve­
dere con la tecnica: è sempre un dono di Dio, di 
cui chi ne beneficia si sente indegno»™.

Per i cristiani convertirsi significa rivolgersi al

3.5. Il “dio interiore” e la “theosis”

Questo è un punto cruciale di contrasto fra il 
Cristianesimo e il New Age. Molta letteratura 
New Age è pervasa dalla convinzione che non 
esista alcun essere divino “là fuori” o veramente 
distinto dal resto della realtà. Da Jung in poi mol­
tissime persone hanno professato il credo nel 
“dio interiore”. Il nostro problema, secondo il 
Nevi’ Age, è l’incapacità di riconoscere la nostra 
divinità, un’incapacità che si può superare con 
l’aiuto di una guida e con l'uso di una serie di 
tecniche volte a schiudere il nostro potenziale 
(divino) nascosto. L’idea fondamentale è che 
“Dio" è profondamente all’interno di noi. Siamo 
Dei e scopriamo il nostro potere illimitato elimi­
nando strati e strati di inautenticità6’. Più ricono­
sciamo questo potenziale più esso si realizza e in 
questo senso il New Age ha una propria idea di 
theosis, del divenire divini, più precisamente, del 
riconoscere e accettare la nostra natura divina. 
Secondo alcuni viviamo «in un’epoca in cui la 
nostra comprensione di Dio va interiorizzata: dal 
Dio Onnipotente esteriore al Dio forza dinamica 
e creativa che si trova al centro esatto di tutto 
l’essere: Dio come Spirito»64.

Padre, attraverso il Figlio, e con docilità al pote­
re dello Spirito Santo. Più si progredisce nel rap­
porto con Dio, che è sempre e in ogni modo un 
dono libero, più diviene impellente il bisogno di 
abbandonare il peccato, la miopia spirituale e 
l'infatuazione di sé, tutte cose che impediscono 
l’abbandonarsi fiducioso a Dio e l’apertura al 
prossimo.

Tutte le tecniche di meditazione vanno depu­
rate dalla vanità e dalla presunzione. La preghie­
ra cristiana non è un esercizio di auto-contem- 
plazione, di staticità e svuotamento di sé, ma un 
dialogo d’amore, che «implica un’atteggiamento 
di conversione, un esodo dall’io verso il Tu di 
Dio»61. Ciò conduce ad arrendersi sempre più 
alla volontà di Dio, per mezzo della quale siamo 
invitati a una profonda e autentica solidarietà con 
i nostri fratelli e le nostre sorelle62.

Nella Prefazione al Libro V dell’opera Adver­
sus Haereses Sant’Ireneo fa riferimento a «Gesù 
Cristo, che, attraverso il Suo amore trascendente, 
è divenuto ciò che siamo, così da portarci ad es­
sere perfino ciò che è egli stesso». Qui la theosis, 
la comprensione cristiana della divinizzazione, 
non avviene soltanto grazie ai nostri sforzi, ma 
con l'assistenza della grazia di Dio che opera in 
noi e attraverso di noi. Ciò presuppone necessa­
riamente la consapevolezza basilare di essere in­
completi e persino peccatori e in nessun modo 
l’esaltazione del sé. Inoltre, si presenta come 
un’introduzione alla vita della Trinità, un caso 
perfetto di distinzione al centro dell'unità: una si­
nergia piuttosto che una fusione. Tutto ciò è frut­
to di un incontro personale, un’offerta di un 
nuovo tipo di vita. La vita in Cristo non è qual­
cosa di così personale e privato da essere limita­
to all'ambito della coscienza né si tratta soltanto 
di un nuovo livello di consapevolezza. Implica la 
trasformazione della nostra anima e del nostro 
corpo mediante la partecipazione alla vita sacra­
mentale della Chiesa.

“ Congregazione per la Dottrina della Fede, Orationis formas. 23.
61 thid.. 3. Si vedano le sezioni sulla meditazione e sulla preghiera contemplativa nel Catechismo della Chie­

sa Cattolica. 2705-2719.
62 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Orationis formas, 13.
61 Cfr. Brendan Pelphrey, “I said. You are Gods. Orthodox Christian Theosis and deification in thè New Re- 

ligious Movements", in Spirituality East and West. Easter 2000 (No 13).
64 Adrian Smith, God and thè Aquarian Age. The new era of thè Kingdom, Great Wakering (McCrimmons) 

1990, p. 49.



Atti della Santa Sede 59

4. IL NEW AGE E LA FEDE CRISTIANA IN CONTRASTO

È difficile separare i singoli elementi della re­
ligiosità New Age, per quanto innocenti possano 
apparire, dal quadro di riferimento dominante che 
permea l’intero pensiero globale del movimento 
New Age. La natura gnostica di questo movimen­
to ci richiede di giudicarlo nella sua interezza. Dal 
punto di vista della fede cristiana, non è possibile 
isolare alcuni elementi della religiosità New Age 
come accettabili per i cristiani, mentre ne rifiutia­
mo altri. Poiché il movimento New Age dà gran­
de importanza alla comunicazione con la natura e 
alla conoscenza cosmica di un bene universale, e 
facendo così nega i contenuti rivelati della fede 
cristiana, non si può giudicare come positivo o in­
nocuo. In un contesto culturale, segnato dal rela­
tivismo religioso, è necessario mettere in guardia 
contro il tentativo di porre la religiosità New Age 
allo stesso livello della fede cristiana, facendo ap­
parire relativa la differenza fra fede e credenza, 
poiché ciò crea una grande confusione per gli in­
cauti. A questo riguardo, è utile ricordare l’esor­
tazione di San Paolo ad istruire alcune persone 
perché «non insegnino dottrine diverse e non ba­
dino più a favole e a genealogie interminabili, che 
servono più a vane discussioni che al disegno di­
vino manifestato nella fede» (ITm 1,3-4). Alcune 
pratiche vengono non correttamente etichettate 
come New Age solo come una strategia di merca­
to per venderle meglio, ma non sono veramente 
associate con la sua visione globale. Ciò aggiun­
ge solo confusione. È quindi necessario identifi­
care accuratamente quegli elementi che apparten­
gono al movimento New Age e che non possono 
essere accettati da coloro che sono fedeli a Cristo 
e alla sua Chiesa.

Le seguenti domande potrebbero essere il 
modo più semplice per valutare alcuni degli ele­
menti centrali del pensiero e della pratica New 
Age da un punto di vista cristiano. Il termine 
"New Age” si riferisce alle idee che fa circolare 
su Dio, l’essere umano e il mondo, alle persone 
con le quali i cristiani possono parlare a proposi­
to di questioni religiose, al materiale pubblicita­
rio per i gruppi di meditazione, a terapie, ad af­
fermazioni sulla religione, ecc. Alcune di queste 
domande applicate a persone e idee non esplici­
tamente etichettate come New Age rivelerebbero 
ulteriori collegamenti, ancora senza nome e non 
riconosciuti, con l'intera atmosfera New Age.

« Dio è un essere con il quale abbiamo un 
rapporto oppure è qualcosa da usare o una 
forza per essere più potenti?

Il concetto di Dio del New Age è piuttosto 
vago, mentre quello cristiano è molto chiaro. 11 
Dio del New Age è un'energia impersonale, una 
particolare estensione o componente del cosmo. 
In questo senso, Dio è la forza vitale o anima del 
mondo. La divinità è presente in ogni essere, se­
condo una gradualità che va «dal più infimo cri­
stallo del mondo minerale fino ed oltre al Dio 
Galattico stesso, sul Quale non possiamo dire 
nulla. Non è un uomo, ma una Grande Coscien­
za»". In alcuni scritti classici del New Age appa­
re chiaro che gli esseri umani pensano a se stessi 
come a degli dei, atteggiamento questo più svi­
luppato in alcune persone che in altre. Dio non va 
più ricercato aH’estemo del mondo, ma all’inter­
no dell’io“. Anche quando “Dio” è qualcosa di 
esterno a me, è lì per essere manipolato.

Questo ? molto diverso dall'interpretazione 
cristiana di Dio come Creatore del cielo e della 
terra e quale fonte di tutta la vita personale. Dio 
? in se stesso personale, il Padre, il Figlio e lo 
Spirito Santo, che ha creato l'universo per con­
dividere la comunione della sua vita con le crea­
ture. «Dio, che "abita una luce inaccessibile” 
vuole comunicare la propria vita divina agli uo­
mini da lui liberamente creati, per farne figli 
adottivi nel suo Unico Figlio. Rivelando se stes­
so, Dio vuole rendere gli uomini capaci di ri­
spondergli, di conoscerlo e di amarlo ben più di 
quanto sarebbero capaci da se stessi»". Dio non 
viene identificato con il principio vitale inteso 
come "Spirito" o "energia di base" del cosmo, 
ma è quell'amore che è assolutamente diverso 
dal mondo e tuttavia è presente in maniera crea­
tiva in ogni cosa e conduce gli esseri umani alla 
salvezza.

• Esiste un solo Gesù Cristo oppure ve ne 
sono migliaia?

La letteratura del New Age presenta spesso 
Cristo come uno fra i tanti saggi, iniziati, avatar. 
Negli approcci del New Age:

- il Gesù storico personale e individuale è 
distinto dal Cristo universale, impersonale ed 
eterno;

- Gesù non è considerato l'unico Cristo;

M Cfr. Benjamin Creme, The Reappearance of Christ and thè Master* ofWisdom, Londra (Tara Press) 1979, 
p. 116.

“ Cfr. Jean Vernette. Le New Age. Parigi (P.U.E) 1992 (Collection Encyclopédique Que sais-je?), p. 14.
Catechismi) della Chiesa Cattolica. 52.



60 Atti della Santa Sede

- la morte di Gesù sulla croce viene negata o 
reinterpretata per escludere l’idea che Egli, in 
quanto Cristo, possa aver sofferto;

- documenti apocrifi (come i vangeli neo­
gnostici) sono considerati fonti autentiche per la 
conoscenza di aspetti della vita di Gesù che non 
si possono trovare nel canone delle Scritture. 
Altre rivelazioni su Gesù, offerte da entità, spiri­
ti guida e maestri ascesi o anche dalle "Cronache 
di Akasha”, sono fondamentali per la cristologia 
del New Age;

- si compie una specie di esegesi esoterica dei 
testi biblici per depurare il Cristianesimo dalla 
religione formale che impedisce l’accesso alla 
sua essenza esoterica"1.

Nella tradizione cristiana, Gesù Cristo è 
Gesù di Nazaret del quale parlano i Vangeli, il fi­
glio di Maria e l'unico figlio di Dio, vero uomo e 
vero Dio, la piena rivelazione della verità divina, 
l'unico Salvatore del mondo: «Fu crocifisso per 
noi sotto Ponzio Pilato, morì e fu sepolto. Il terzo 
giorno è risuscitato, secondo le Scritture, è sali­
to al cielo, siede alla destra del Padre»m.

• L'essere umano: esiste un solo essere uni­
versale oppure molti individui?

Lo scopo delle tecniche del New Age è la ri­
produzione deliberata di stati mistici, come se si 
trattasse di materiale da laboratorio. Il rebirthing, 
il biofeedback, l’isolamento sensoriale, il respiro 
olotropico, l’ipnosi, i mantra, il digiuno, la priva­
zione del sonno e la meditazione trascendentale 
sono tentativi di controllare questi stati e speri­
mentarli costantemente»70. Tutte queste pratiche 
producono debolezza psichica (e vulnerabilità). 
Quando l’esercizio consiste nel reinventare se 
stessi, si pone la questione reale del chi sono 
"io”. Il “dio interiore” e l’unione olistica con 
tutto il cosmo ripropongono tale questione. Per­
sonalità individuali isolate sarebbero patologiche 
nei termini del New Age (in particolare per la psi­
cologia transpersonale). Tuttavia, «il pericolo 
vero è il paradigma olistico. Quello del New Age 
è un pensiero basato sull’unità totalitaria e pro­
prio per questo è un pericolo ...»”. In tono più 
moderato: «Siamo autentici quando “ci facciamo

carico" di noi stessi, quando la nostra scelta e le 
nostre reazioni fluiscono spontaneamente dai no­
stri bisogni più profondi, quando il nostro com­
portamento e le espressioni dei nostri sentimenti 
riflettono la nostra integrità personale»77. Il Mo­
vimento del Potenziale Umano è l’esempio più 
eclatante della convinzione che gli umani sono 
divini o hanno in sé una scintilla divina.

L’approccio cristiano si nutre degli insegna- 
menti delle Scritture sulla natura umana; uomini 
e donne sono creati a immagine e somiglianza di 
Dio (Gen 1,27) e Dio li tiene in grande conside­
razione con grande stupore del Salmista (cfr. Sai 
8). La persona umana è un mistero pienamente 
rivelato solo in Gesù Cristo (cfr. Gaudium et 
spes, 22), e infatti diviene autenticamente umana 
grazie al suo rapporto con Cristo attraverso il 
dono dello Spirito71. Tutto ciò è molto distante 
dalla caricatura di antropocentrismo attribuita 
al Cristianesimo e rifiutata perfino da numerosi 
autori e praticanti del New Age.

* Ci salviamo da soli o la salvezza è un dono 
gratuito di Dio?

La soluzione a questo problema sta nello sco­
prire da cosa o da chi riteniamo di essere salvati. 
Salviamo noi stessi mediante le nostre azioni 
come spesso spiega il New Age, oppure veniamo 
salvati dall’amore di Dio? Le parole chiave sono 
auto-compimento, auto-realizzazione e auto-re­
denzione. Il New Age è essenzialmente pelagiano 
per quanto riguarda la sua maniera di compren­
dere la natura umana74.

Per i cristiani la salvezza dipende dalla par­
tecipazione alla passione, morte e risurrezione di 
Cristo e da un rapporto personale diretto con 
Dio piuttosto che da una qualsiasi tecnica. La si­
tuazione umana, compromessa com’è dal pecca­
to originale e dal peccato personale, può essere 
rettificata solo dall'azione di Dio: il peccato è 
un'offesa contro Dio, e soltanto Dio può riconci­
liarci con Lui. Nel piano divino della salvezza, 
gli esseri umani sono stati salvati da Gesù Cristo 
che, come Dio e come uomo, è l'unico mediatore 
della redenzione. Nel Cristianesimo la salvezza 
non è un'esperienza del sé, un dimorare medita-

“ Cfr. Alessandro Olivieri Pennesi, // Cristo del New Age. Indagine Critica, Città del Vaticano (Libreria 
Editrice Vaticana) 1999, in particolare pp. 13-34. La lista dei punti comuni si trova a p. 33.

" Credo di Nicea-Costantinopoli.
70 Michel Lacroix. L’ideologia della New Age. Milano (Il Saggiatore) 1998, p. 74.
71 Ibid., p. 68.
71 Edwin Schur, The Awareness Trap. Self-Absorption instead of Social Change, New York (McGraw Hill) 

1977, p. 68.
” Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, 355-383.
74 Cfr. P. Heelas, The New Age Movement. The Celebration of thè Self and thè Sacralization of Modernity, 

Oxford (Blackwell) 1996, p. 161.



Atti della Santa Sede 61

tivo e intuitivo in se stessi, ma è il perdono del 
peccato, la liberazione dalle profonde ambiva­
lenze che albergano dentro di noi e il raggiungi­
mento della pace dei sensi mediante il dono della 
comunione con un Dio amorevole. La via della 
salvezza non si trova in una semplice trasforma­
zione auto-indotta della coscienza, ma in una li­
berazione dal peccato e dalle sue conseguenze 
che ci conducono a lottare contro il peccato che 
è in noi stessi e nella società che ci circonda. 
Essa necessariamente ci spinge verso una soli­
darietà amorevole con il nostro prossimo in diffi­
coltà.

• Inventiamo la verità o la riceviamo?
La verità del New Age riguarda buone vibra­

zioni, corrispondenze cosmiche, armonia ed esta­
si, in generale esperienze piacevoli. Si cerca di in­
dividuare la propria verità secondo un criterio di 
benessere. La valutazione della religione e delle 
questioni etiche avviene naturalmente in base ai 
propri sentimenti e alle proprie esperienze.

La dottrina cristiana presenta Gesù Cristo 
come «la Via, la Verità, la Vita» (Gv 14,6). I suoi 
seguaci devono aprire la propria vita a Lui e ai 
suoi valori, in altre parole a un insieme oggetti­
vo di requisiti che sono parte di una realtà og­
gettiva che è alla fine conoscibile da tutti.

• Preghiera e meditazione: ci rivolgiamo a 
noi stessi o a Dio?

La tendenza a confondere la psicologia e la 
spiritualità ci spinge ad insistere sul fatto che 
molte delle tecniche di meditazione ora in voga 
non sono preghiera. Spesso sono una buona pre­
parazione alla preghiera, ma nulla di più, anche 
se inducono un piacevole stato mentale o benes­
sere psicofisico. Le esperienze che ne scaturisco­
no sono veramente intense, ma restare a questo 
livello significa restare soli, non essere ancora al 
cospetto dell’altro. 11 silenzio può porci di fronte 
al vuoto piuttosto che essere un silenzio di con­
templazione dell’Amato. È anche vero che le tec­
niche di immersione nel proprio cuore sono in 
definitiva un appello alla propria capacità di rag­
giungere il divino o persino di divenire divini. Se 
dimenticano la ricerca di Dio del cuore umano 
non sono ancora una preghiera cristiana. Anche 
se viene considerato un collegamento con l’Ener­
gia Universale, «questo “rapporto” facile con 
Dio, dove quest'ultimo ha la funzione di soddi­

sfare tutti i nostri bisogni, dimostra l'egoismo 
presente al centro di questo New Age»”.

Le pratiche del New Age non sono veramente 
preghiera perché riguardano l'introspezione o fu­
sione con l'energia cosmica in opposizione al du­
plice orientamento della preghiera cristiana che 
implica sì introspezione, ma é anche, e soprattut­
to. incontro con Dio. Lungi dall'essere un sempli­
ce sforzo umano, la mistica cristiana è essenzial­
mente dialogo che implica «un atteggiamento di 
conversione, un esodo dall'io verso il Tu di 
Dio»”. «Il cristiano, anche quando é solo e prega 
nel segreto, ha la consapevolezza di pregare sem­
pre in unione con Cristo, nello Spirito Santo, in­
sieme con tutti i santi per il bene della Chiesa»”.

• Abbiamo la tentazione di negare il pecca­
to oppure ne accettiamo l’esistenza?

Nel New Age non esiste un vero concetto di 
peccato, ma piuttosto l’idea di conoscenza imper­
fetta. Si cerca l'illuminazione che si può raggiun­
gere mediante particolari tecniche psicofisiche. A 
chi partecipa alle attività del New Age non viene 
detto che cosa credere, che cosa fare o non fare, 
ma: «Vi sono mille modi di esplorare la realtà in­
teriore. Vai dove ti portano l'intelligenza e l’intui­
zione. Abbi fiducia in te stesso»’". L'autorità è 
passata da una posizione teistica all'intemo del 
sé. Il problema più grave percepito nel pensiero 
New Age è quello dell'alienazione da tutto il 
cosmo e non il fallimento personale o il peccato. 
Il rimedio consiste nell'iinmergersi sempre più 
nell'interezza dell'essere. Da alcuni scritti e da al­
cune pratiche del New Age si evince che una sola 
vita non è sufficiente e che debbono verificarsi 
delle reincarnazioni affinché le persone possano 
realizzare pienamente il proprio potenziale.

Nella prospettiva cristiana «la realtà del pec­
cato, e più particolarmente del peccato delle ori­
gini. si chiarisce soltanto alla luce della Rivela­
zione divina. Senza la conoscenza di Dio che 
essa ci dà, non si può riconoscere chiaramente il 
peccato, e si è tentati di spiegarlo semplicemen­
te come un difetto di crescita, come una debolez­
za psicologica, un errore, come l’inevitabile con­
seguenza di una struttura sociale inadeguata, 
ecc. Soltanto conoscendo i disegni di Dio sul­
l'uomo, si capisce che il peccato é un abuso di 
quella libertà che Dio dona alle persone create 
perché possano amare Lui e amarsi reciproca­
mente»”. «Il peccato è una mancanza contro la

” A Catholic Response to thè New Age Phenomenon, Commissione Teologica Irlandese, 1994, capitolo 3.
“ Congregazione per la Dottrina della Fede, Orationis formas. 3.
” lhid.1.
” William Bloom, The New Age. An Anthology of Essential Writings. London (Rider) 1991, p. xvi.
" Catechismo della Chiesa Cattolica, 387.



62 Atti della Santa Sede

ragione, la verità, la retta coscienza; è una tra­
sgressione in ordine all'amore vero, verso Dio e 
verso il prossimo; a causa di un perverso attac­
camento a certi beni. Esso ferisce la natura del­
l'uomo e attenta alla solidarietà umana ...»". «Il 
peccato è un'offesa a Dio ... Il peccato si erge 
contro l’amore di Dio e allontana da esso i nostri 
cuori ... Il peccato pertanto è "amore di sé fino 
a! disprezzo di Dio"»*’.

• Veniamo incoraggiati a rifiutare la soffe­
renza e la morte o ad accettarla?

Alcuni scrittori del New Age considerano la 
sofferenza come qualcosa che ci siamo auto-im­
posti oppure come un karma negativo o ancora 
come l’incapacità di sfruttare appieno le nostre 
risorse. Altri si concentrano sui metodi per rag­
giungere il successo e il benessere (es. Deepak 
Chopra, José Silva e altri). Nel New Age la rein­
carnazione è spesso considerata un elemento ne­
cessario alla crescita spirituale, una fase di pro­
gressiva evoluzione spirituale che è cominciata 
quando siamo nati e proseguirà dopo la morte. 
Nella nostra vita attuale l’esperienza della morte 
di altre persone provoca una crisi salutare.

Sia l'unità cosmica sia la reincarnazione 
sono inconciliabili con la fede cristiana secondo 
la quale la persona umana è un essere distinto 
che vive una vita della quale è pienamente re­
sponsabile: l'interpretazione che il New Age dà 
della persona mette in dubbio le idee di respon­
sabilità e di libertà. ! cristiani sanno che «nella 
Croce di Cristo non solo si è compiuta la reden­
zione mediante la sofferenza, ma anche la stessa 
sofferenza umana è stata redenta. Cristo - senza 
nessuna colpa propria - si è addossato "il male 
totale del peccato”. L'esperienza di questo male 
determinò l'incomparabile misura della soffe­
renza di Cristo, che diventò il prezzo della re­
denzione... Il Redentore ha sofferto al posto del­
l'uomo e per l'uomo. Ogni uomo ha una sua 
partecipazione alla redenzione. Ognuno è anche 
chiamato a partecipare a quella sofferenza, me­
diante la quale si è compiuta la redenzione. È 
chiamato a partecipare a quella sofferenza, per 
mezzo della quale ogni umana sofferenza è stata 
anche redenta. Operando la redenzione median­
te la sofferenza. Cristo ha elevato insieme la sof­
ferenza umana a livello di redenzione. Quindi 
anche ogni uomo, nella sua sofferenza, può di­

ventare partecipe della sofferenza redentiva di 
Cristo»*2.

• Bisogna evitare o perseguire l'impegno 
sociale?

Molto nel New Age è solo un’indegna auto­
promozione, ma alcune figure di spicco del mo­
vimento sostengono che sia scorretto giudicare 
tutto il movimento sulla base di una minoranza di 
persone egoiste, irrazionali e narcisiste o farsi ab­
bagliare da alcune delle loro pratiche più bizzar­
re che danneggiano l'immagine del New Age di 
autentica ricerca spirituale e spiritualità"'. Per il 
Cristianesimo, la fusione degli individui nel sé 
cosmico, la relativizzazione o l'abolizione della 
differenza e dell'opposizione in un'armonia co­
smica, sono inaccettabili.

Perché vi sia amore autentico, è necessaria la 
presenza di un’altra (persona) differente. Un cri­
stiano autentico ricerca l'unità nella capacità e 
nella libertà dell'altro di dire "si" o “no” al 
dono d'amore. Il Cristianesimo considera l'unio­
ne come comunione e l'unità come comunità.

• Il nostro futuro è scritto nelle stelle o dob­
biamo aiutare a costruirlo?

La Nuova Era che sta sorgendo sarà popolata 
da esseri perfetti e androgini, che domineranno 
completamente le leggi cosmiche della natura. In 
questo scenario, il Cristianesimo dev’essere eli­
minato e lasciare il posto a una religione globale 
e a un nuovo ordine mondiale.

/ cristiani vivono costantemente in uno stato 
di allerta, pronti per gli ultimi giorni in cui Cri­
sto ritornerà. La loro Nuova Era iniziò duemila 
anni fa con Cristo, che non è altro che «Gesù di 
Nazaret, il Verbo di Dio fatto uomo per la sal­
vezza di tutti». «La presenza e l'attività dello 
Spirito non toccano solo gli individui, ma la so­
cietà e la storia, i popoli, le culture, le religioni». 
Infatti «di tutti loro, è animatore lo Spirito del 
Padre, che il Figlio dell'uomo dona liberamen­
te »“. Noi viviamo negli ultimi tempi.

Da una parte, è evidente che molte pratiche 
del New Age non sembrano sollevare in chi le 
segue questioni dottrinali; ma. allo stesso tempo 
è innegabile che queste stesse pratiche comuni­
cano, anche se soltanto indirettamente, una men­
talità che può influenzare il pensiero ed ispirare 
una visione molto particolare della realtà. Certa­
mente il New Age crea una sua atmosfera e può

” Ihid.. 1849.
" Ihid, 1850.
“ Giovanni Paolo II. Lctt. Ap. Salvifici doloris sul senso della sofferenza umana (11 febbraio 1984), 19.
" Cfr. David Spangler, The New Age, op. cit.. p. 28.
“ Cfr. Giovanni Paolo II, Leu. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), 6 e 28; Congregazione per la 

Dottrina della Fede, Dich. Dominus Jesus (6 agosto 2000), 12.



Atti della Santa Sede 63

essere difficile distinguere fra ciò che è innocuo 
e ciò che dovrebbe essere veramente messo in di­
scussione. Conviene essere consapevoli del fatto 
che la dottrina del Cristo, diffusa nei circoli del 
New Age, trae ispirazione dagli insegnamenti teo­
sofici di Helena Blavatsky, dall'antroposofia di 
Rudolf Steiner e dalla “Scuola Arcana" di Alice

Bailey. I loro seguaci contemporanei non pro­
muovono soltanto le idee di questi pensatori, ma 
collaborano con quelli del New Age allo sviluppo 
di un’interpretazione completamente nuova della 
realtà, una dottrina nota ad alcuni osservatori 
come «verità del New Age»*\

5. GESÙ CRISTO CI OFFRE L’ACQUA DELLA VITA

L'unico fondamento della Chiesa è Gesù Cri­
sto, il suo Signore. Egli è al centro di ogni atto 
cristiano e di ogni messaggio cristiano. Per que­
sto la Chiesa ritorna continuamente all’incontro 
con il suo Signore. I Vangeli narrano di numero­
si incontri con Lui: dai pastori di Betlemme, ai 
due ladroni crocifissi con Lui, dai saggi anziani 
che lo ascoltarono parlare nel Tempio, ai disce­
poli che si incamminavano verso Emmaus con la 
tristezza nel cuore. Tuttavia, un episodio che illu­
stra eloquentemente quanto Egli ci offre è quello 
del suo incontro con la Samaritana presso il 
pozzo di Giacobbe, narrato nel quarto capitolo 
del Vangelo di Giovanni. È un episodio che è 
stato descritto come «paradigma del nostro im­
pegno con la verità»"". L’esperienza dell’incontro 
con lo straniero che ci offre l’acqua della vita il­
lustra in che modo i cristiani possono e devono 
impegnarsi nel dialogo con chiunque non cono­
sca ancora Gesù.

Un elemento di grande fascino della narrazio­
ne di Giovanni è che la donna impiega del tempo 
perfino a capire che cosa intende Gesù per acqua 
«di vita», o acqua «viva» (versetto 11 ). Cionono­
stante, la donna è affascinata, non solo dallo stra­
niero in sé, ma anche dal suo messaggio, e resta 
ad ascoltarlo. Dopo un primo stupore nel capire 
che Gesù sa molto su di lei («Hai detto bene “non 
ho marito”; infatti hai avuto cinque mariti e quel­
lo che hai ora non è tuo marito; in questo hai 
detto il vero», versetti 17-18), è disposta a cono­
scere la verità su se stessa: «Signore, vedo che tu 
sei un profeta» (versetto 19). Comincia il dialogo 
sull'adorazione di Dio: «Voi adorate quel che 
non conoscete, noi adoriamo quello che cono­
sciamo, perché la salvezza viene dai Giudei» 
(versetto 22). Gesù tocca il suo cuore e così la di­
spone ad ascoltare ciò che Egli dice di Se stesso 
in quanto Messia. Le parole «Sono io, che ti 
parlo» (versetto 26) la preparano ad aprire il

cuore alla vera adorazione in Spirito e all’auto-ri- 
velazione di Gesù come l'Unto di Dio.

La donna «intanto lasciò la brocca, andò in 
città e disse alla gente» tutto su quell’uomo (ver­
setto 28). L’effetto notevole che rincontro con lo 
straniero ha sulla donna rende gli altri curiosi a 
tal punto che anche loro «uscirono allora dalla 
città e andarono da lui» (versetto .30). Ben presto 
accettano la verità sulla sua identità: «Non è più 
per la tua parola che noi crediamo: ma perché noi 
stessi abbiamo udito e sappiamo che questi è ve­
ramente il salvatore del mondo» (versetto 42). 
Passano dal sentir parlare di Gesù al conoscerlo 
personalmente, poi a comprendere il significato 
universale della sua identità. Tutto ciò avviene 
perché la loro mente e il loro cuore sono ben di­
sposti.

Il fatto che l’episodio si svolga presso un 
pozzo è significativo. Gesù offre alla donna una 
«sorgente ... che zampilla per la vita eterna» (ver­
setto 14). Il modo gentile che ha Gesù nel tratta­
re la donna è un esempio di efficienza pastorale 
nell’aiutare l’altro ad essere sincero senza diffi­
coltà, nell’impegnativo processo di auto-revisio­
ne («Mi ha detto tutto quello che ho fatto», ver­
setto 39). Questo approccio potrebbe essere 
molto fruttuoso verso le persone che possono es­
sere state attirate dall'Acquario (colui che porta 
l’acqua), ma che ricercano ancora la verità in 
modo autentico. Bisognerebbe invitarle ad ascol­
tare Gesù che non ci offre solo qualcosa che sod­
disfa la nostra sete quotidiana, ma anche la 
profonda e nascosta sete spirituale dell’“acqua 
viva". È importante riconoscere la sincerità delle 
persone che ricercano la verità. Non si tratta di 
inganno o di auto-inganno. Come ben sa ogni 
buon educatore, è anche importante essere pa­
zienti. Una persona che incontra la verità si trova 
subito rinvigorita da un senso completamente 
nuovo di liberazione riguardo ai fallimenti e ai ti-

” Cfr. R. Rhodes, The Counterfeit Christ of thè New Age Movement, Grand Rapids (Baker) 1990, p. 129.
“ Helen Bergin, O.P., "Living one’s Truth”, in The Furrow, gennaio 2000. p. 12.



64 Atti della Santa Sede

mori del passato, e «chi desidera conoscere se 
stesso, come la donna presso il pozzo, trasmet­
terà agli altri il desiderio di conoscere la verità 
che renderà liberi anche loro»”.

L’invito a incontrare Gesù Cristo, il portatore 
dell'acqua di vita, avrà un impatto maggiore se 
proverrà da parte di qualcuno che è stato profon­
damente colpito e in modo evidente dal suo in­

contro con Gesù, perché non viene fatto solo da 
qualcuno che ha semplicemente sentito parlare di 
Lui, ma da qualcuno che può star certo che «que­
sti è veramente il Salvatore del mondo» (versetto 
42). Bisogna permettere alle persone di reagire a 
loro modo, seguendo il proprio ritmo e permette­
re a Dio di fare il resto.

6. PUNTI DA NOTARE

6.1. Necessità di guida e di solida formazione

Cristo o Acquario?
Il New Age è quasi sempre collegato ad "al­

ternative": o una visione alternativa della realtà o 
un modo alternativo (di tipo magico) di miglio­
rare la situazione attuale”. Le alternative non of­
frono due possibilità, ma solo la possibilità di 
scegliere una cosa piuttosto che un'altra. In 
campo religioso, il New Age offre un’alternativa 
all'eredità giudaico-cristiana. Si pensa che l'Età 
dell’Acquario sostituirà quella dei Pesci, preva­
lentemente cristiana. 1 pensatori del New Age ne 
sono estremamente consapevoli. Alcuni di loro 
sono convinti che il prossimo mutamento sia ine­
vitabile, mentre altri sono impegnati attivamente 
affinché ciò avvenga. Chi si chiede se sia possi­
bile credere sia in Cristo sia nell’Acquario sap­
pia che questa è una situazione nella quale o si 
sta da una parte oppure dall'altra. «Nessun servo 
può servire due padroni: o odierà l'uno e amerà 
l’altro, oppure si affezionerà all'uno e disprez­
zerà l’altro» (Le 16,13). È sufficiente che i cri­
stiani pensino alla differenza fra i saggi venuti 
dall’Oriente e il Re Erode per riconoscere gli ef­
fetti potenti di una scelta a favore o contro Cri­
sto. Non va mai dimenticato che molti dei movi­
menti che hanno nutrito il New Age sono 
esplicitamente anti-cristiani. Il loro atteggiamen­
to nei confronti del Cristianesimo non è neutro, è 
neutralizzante. Nonostante quanto spesso viene 
detto sull'apertura a tutte le concezioni religiose, 
il Cristianesimo tradizionale non viene conside­
rato un'alternativa accettabile. Infatti, a volte si

dice chiaramente che «non c’è posto dove si 
possa tollerare il vero Cristianesimo» e si giusti­
ficano anche comportamenti anti-cristiani”. Ini­
zialmente questa opposizione si limitava agli 
ambienti rarefatti di quanti andavano oltre un at­
taccamento superficiale al New Age. ma di re­
cente ha cominciato a permeare tutti i livelli 
della cultura “alternativa" che esercita un fascino 
straordi-nario, soprattutto nelle sofisticate so­
cietà occidentali.

Fusione o confusione?
Le tradizioni del New Age sfumano conscia­

mente e deliberatamente le differenze reali fra 
Creatore e creato, umanità e natura, religione e 
psicologia, realtà soggettiva e realtà oggettiva. 
L’intenzione ideale è sempre quella di superare lo 
scandalo della divisione, ma nella teoria New Age 
si tratta della fusione sistematica di elementi che 
in generale la cultura occidentale ha nettamente 
distinti. Non è forse corretto definirli "confusio­
ne”? Non è un gioco di parole affermare che il 
New Age prospera nella confusione. La tradizione 
cristiana ha sempre valutato il ruolo della ragione 
nel giustificare la fede e nel comprendere Dio, il 
mondo e la persona umana”. Il New Age ha colto 
lo stato d'animo di quanti rifiutavano una ragione 
fredda, calcolatrice, disumana. Sebbene questa 
sia un'intuizione positiva che ci ricorda la neces­
sità di equilibrio fra tutte le nostre facoltà, non 
giustifica però l'accantonamento di una facoltà 
essenziale per una vita pienamente umana. La ra­
zionalità ha il vantaggio dell'universalità: essa è

■’ Ibid. p. 15.
“ Cfr. P. Heelas, op. cit., p. 138.
” Cfr. Elliot Miller, A Crash Course in thè Ne»’ Age. Easlboumc (Monarch) 1989, p. 122. Per la docu­

mentazione sulla posizione fortemente anti-cristiana dello spiritismo, cfr. R. Laurence Moore. "Spiritualism" in 
Edwin S. Gaustad (ed.). The Rise of Adventism: Religion and Society in Mid-Nineteenth-Century America. New 
York 1974, pp. 79-103, e anche R. Laurence Moore. In Search ofWhite Crows: Spiritualism. Parapsychology. and 
American Culture. New York (Oxford University Press) 1977.

” Gfr. Giovanni Paolo II. Leti. Enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), 36-48.



Atti della Santa Sede 65

liberamente accessibile a chiunque, al contrario 
della natura misteriosa e affascinante della reli­
gione “mistica", gnostica o esoterica. Qualunque 
cosa alimenti la confusione concettuale o la se­
gretezza va valutata attentamente. Invece di sve­
larla, nasconde la natura definitiva della realtà. 
Corrisponde alla perdita post-moderna di fiducia 
nelle certezze assolute del passato, che spesso 
porta a rifugiarsi nell'irrazionalità. La sfida consi­
ste nel dimostrare che una sana collaborazione fra 
fede e ragione migliora la vita umana e incorag­
gia il rispetto per la creazione.

Crearsi la propria realtà
La diffusa convinzione del New Age che 

ognuno crei la propria realtà è affascinante, ma 
illusoria. È cristallizzata nella teoria junghiana 
per cui l’essere umano è una porta tra il mondo 
esteriore e quello interiore, di dimensioni infini­
te, dove ogni persona è Abraxas che crea il pro­
prio mondo o lo distrugge. La stella che brilla in 
questo infinito mondo interiore è il Dio e la mèta 
dell’uomo. La conseguenza più grave e proble­
matica dell’accettazione dell’idea che le persone 
creino la propria realtà è la questione della soffe­
renza e della morte: persone con gravi impedi­
menti o malattie incurabili si sentono prese in 
giro ed umiliate quando viene detto loro che sono 
state la causa della propria sfortuna e che la loro 
impossibilità di cambiare le cose è dovuta a una 
loro debolezza nell’affrontare la vita. Questo è 
tutt'altro che una questione accademica e ha im­
plicazioni profonde sull'approccio pastorale 
della Chiesa alle difficili questioni esistenziali di 
tutti. I nostri limiti sono parte della vita e parte 
del nostro essere creature. La morte e la priva­
zione lanciano una sfida e offrono un’opportu­
nità. perché la tentazione di rifugiarsi in una rie­
laborazione occidentalizzata della nozione di 
reincarnazione è la prova inconfutabile della 
paura di morire e del desiderio di vivere per sem-

6.2. Passi concreti

pre. Sfruttiamo al massimo le opportunità che ci 
vengono offerte per ricordare quanto promesso 
da Dio nella risurrezione di Gesù Cristo? Quanto 
è autentica la fede nella risurrezione del corpo 
che i cristiani proclamano ogni domenica nel 
Credo'! L’idea del New Age secondo la quale, in 
un certo senso, siamo anche Dei è una questione 
che merita di essere approfondita. Tutto dipende 
certamente dalla propria definizione di realtà. A 
tutti i livelli dell’educazione, della formazione e 
della predicazione cattoliche è necessario raffor­
zare un sano approccio all'epistemologia e alla 
psicologia. È importante cercare costantemente il 
modo più efficace per parlare di trascendenza. La 
difficoltà fondamentale di tutto il pensiero New 
Age è che questa trascendenza è strettamente 
un'auto-trascendenza da raggiungere attraverso 
un universo chiuso.

Risorse pastorali
Nel capitolo X saranno indicati i principali do­

cumenti della Chiesa cattolica, nei quali si può 
trovare una valutazione delle idee del New Age. 
In primo luogo c'è il discorso di Papa Giovanni 
Paolo II, citato nella prefazione. Il Papa ricono­
sce in questa tendenza culturale alcuni aspetti po­
sitivi come ad esempio «la ricerca di un nuovo 
senso della vita, di una nuova sensibilità ecologi­
ca e il desiderio di andare oltre una religiosità 
fredda e razionalistica». D'altra parte, richiama 
l'attenzione dei fedeli su alcuni elementi ambigui 
che sono incompatibili con la fede cristiana: que­
sti movimenti «prestano poca attenzione alla ri­
velazione ... Essi tendono a relativizzare la dot­
trina religiosa a favore di una vaga visione del 
mondo ... Spesso propongono un concetto pan­
teistico di Dio ... Essi sostituiscono la responsa­
bilità personale delle proprie azioni di fronte a 
Dio con un senso del dovere verso il cosmo e in 
tal modo ribaltano il vero concetto di peccato e il 
bisogno di redenzione attraverso Cristo»’1.

Innanzi tutto, bisogna ricordare ancora una 
volta che nella vasta rete del New Age non tutte 
le persone o le pratiche fanno proprie allo stesso 
modo le teorie del movimento. Parimenti, l’eti­
chetta di New Age viene spesso mal utilizzata o 
applicata a fenomeni che andrebbero classificati 
in modo diverso. Il termine New Age è perfino 
stato usato per demonizzare persone e pratiche. È 
essenziale individuare quali fenomeni collegati, 
anche liberamente, a questo movimento, rifletto­

no una visione cristiana di Dio, della persona 
umana e del mondo oppure vi si oppongono. Il 
semplice ricorso al termine New Age di per sé si­
gnifica poco, se non addirittura niente. Ciò che 
conta è il rapporto dell'individuo, del gruppo, 
della pratica o del prodotto con i principi centra­
li del Cristianesimo.

- La Chiesa cattolica possiede delle reti effi­
cienti che però andrebbero utilizzate meglio. Per 
esempio, esistono numerosi Centri pastorali, cul-

” Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi degli Stati Uniti dell'lowa, del Kansas, del Missouri e del Ne­
braska in occasione della loro Visita "Ad Limina", 28 maggio 1993.



66 Atti della Santa Sede

turali e di spiritualità. Idealmente, questi potreb­
bero essere utilizzati per rispondere alla confu­
sione sulla religiosità New Age in molti modi 
creativi come fornire forum di discussione e di 
studio. Dobbiamo tuttavia ammettere che vi sono 
anche molti casi in cui alcuni Centri cattolici di 
spiritualità sono attivamente coinvolti nel diffon­
dere la religiosità New Age nella Chiesa. Questo 
deve essere certamente corretto, non solo per fer­
mare la confusione e l’errore, ma anche perché 
essi siano efficaci nel promuovere la vera spiri­
tualità cristiana. I Centri culturali cattolici, in 
particolare, non sono soltanto spazi accademici, 
ma ambiti per un onesto dialogo’2. Alcune eccel­
lenti istituzioni specializzate si occupano di tutte 
queste questioni. Sono risorse preziose che do­
vrebbero essere generosamente condivise con le 
zone che hanno meno disponibilità.

- Un buon numero di gruppi del New Age 
colgono qualsiasi opportunità per spiegare la loro 
filosofia e le loro attività agli altri. Gli incontri 
con questi gruppi devono essere affrontati con at­
tenzione, e dovrebbero sempre coinvolgere per­
sone che siano capaci di spiegare sia la fede che 
la spiritualità cattolica, e di riflettere criticamen­
te sul pensiero e la pratica New Age. È estrema- 
mente importante controllare le credenziali delle 
persone, dei gruppi e delle istituzioni che procla­
mano di offrire una guida al New Age ed infor­
mazioni su di esso. In alcuni casi quella che co­
mincia come un’indagine imparziale finisce per 
essere una promozione attiva delle “religioni al­
ternative” o una loro difesa. Alcune istituzioni in­
temazionali sono attivamente impegnate in cam­
pagne di promozione del rispetto per la "diversità 
religiosa" e rivendicano lo status di religione per 
alcune organizzazioni discutibili. Ciò è in sinto­
nia con l'idea del New Age del passaggio a una 
nuova era in cui il carattere limitato delle religio­
ni particolari lascia il posto all'universalità di una 
nuova religione o spiritualità. Invece, un dialogo 
autentico rispetterà sempre la diversità fin dall’i­
nizio e non cercherà mai di sfumare le distinzio­
ni fondendo insieme tutte le tradizioni religiose.

- Alcuni gruppi New Age locali definiscono i 
propri incontri “gruppi di preghiera”. Chi viene 
invitato a far parte di questi gruppi deve ricerca­
re i segni dell'autentica spiritualità cristiana e

badare che non si svolga alcuna cerimonia di ini­
ziazione. Questi gruppi traggono vantaggio dalla 
mancanza di preparazione teologica o spirituale 
delle persone per attirarle gradualmente in ciò 
che potrebbe essere una forma di falso culto. Si 
deve insegnare ai cristiani quali siano il vero og­
getto e contenuto della preghiera - nello Spirito 
Santo, mediante Gesù Cristo, al Padre - per poter 
esattamente giudicare l’intenzione del "gruppo di 
preghiera”. La preghiera cristiana e il Dio di 
Gesù Cristo saranno facilmente riconoscibili”. 
Molti sono convinti che non vi sia alcun pericolo 
nel «prendere qualcosa in prestito» dalla saggez­
za orientale, ma l’esempio della Meditazione 
Trascendentale dovrebbe spingere i cristiani ad 
essere cauti circa la prospettiva di impegnarsi 
non conoscendo un'altra religione (in questo 
caso, l'induismo), nonostante quanto sostengano 
i promotori della Meditazione Trascendentale 
sulla neutralità religiosa. Il problema non sta nel- 
l’imparare come si medita, ma nell'oggetto o 
contenuto dell’esercizio, che chiaramente deter­
mina se ci si riferisce al Dio rivelato da Gesù Cri­
sto, a qualche altra rivelazione o semplicemente 
alle profondità nascoste del sé.

- Devono ricevere un giusto riconoscimento 
anche i gruppi cristiani che promuovono l'atten­
zione per la Terra in quanto creazione di Dio. La 
questione del rispetto per il creato può essere af­
frontata in maniera creativa nelle scuole cattoli­
che. Tuttavia molto di quanto proposto dagli ele­
menti più radicali del movimento ecologico non 
si concilia facilmente con la fede cattolica. In ge­
nerale, la sollecitudine per rambientc è un segno 
opportuno di rinnovata attenzione per ciò che 
Dio ci ha offerto, forse un segno necessario della 
gestione cristiana del creato, ma “l'ecologia 
profonda" è spesso basata su principi panteistici 
e a volte gnostici”.

- L’inizio del Terzo Millennio offre un vero 
kairos per l’evangelizzazione. La mente e il 
cuore delle persone sono già straordinariamente 
aperti a informazioni affidabili sull'interpretazio­
ne cristiana del tempo e della storia della salvez­
za. Non dovrebbe essere prioritario sottolineare 
quanto manca negli altri approcci. Piuttosto, bi­
sogna rivedere costantemente le fonti della nostra 
fede per poter offrire una presentazione buona e

92 Cfr. Giovanni Paolo II. Esort. Ap. post-sinodale Ecclesia in Africa (14 settembre 1995). 103. Il Pontificio 
Consiglio della Cultura ha pubblicato un manuale con l’elenco di questi Centri nel mondo: Centri culturali catto­
lici (terza edizione. Città del Vaticano. 2001).

” Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Orationis formas e il capitolo 3 sopra.
“ Questo è un campo in cui la mancanza di informazioni può far sì che i responsabili deH’educazione venga­

no fuorviati da gruppi il cui vero intento si oppone al messaggio evangelico. È in particolare il caso delle scuole nelle 
quali un pubblico giovane, entusiasta e curioso può rappresentare il bersaglio ideale di una promozione ideologica. 
Cfr. il caveat di Massimo Introvigne. New Age & Next Age. Casale Monferrato (Piemme) 2(XX). p. 277 c seg.



Atti della Santa Sede 67

profonda del messaggio cristiano. Possiamo es­
sere orgogliosi di quanto ci è stato affidato e dob­
biamo resistere alle pressioni della cultura domi­
nante a nascondere sottoterra i talenti (cfr. Mt 
25,24-40). Uno dei più utili strumenti a disposi­
zione è il Catechismo della Chiesa Cattolica. C’è 
anche un’immensa eredità di vie di santità nella 
vita di uomini e di donne cristiani del passato e 
del presente. Dove il ricco simbolismo cristiano 
e le sue tradizioni artistiche, estetiche e musicali 
sono ancora sconosciuti o sono stati dimenticati, 
c’è molto da fare per i cristiani e per chiunque ri­
cerchi l’esperienza o una maggiore consapevo­
lezza della presenza di Dio. Il dialogo fra cri­
stiani e persone attratte dal New Age sarà più 
fecondo se terrà conto del fascino di quanto tocca 
le emozioni e del linguaggio simbolico. Se dob­
biamo conoscere, amare e servire Gesù Cristo, è 
di enorme importanza cominciare da una buona 
conoscenza delle Scritture, ma il modo più sicu­
ro per dare un senso a tutto il messaggio cristia­
no è soprattutto incontrare il Signore Gesù nella 
preghiera e nei Sacramenti, che sono i momenti 
in cui la nostra vita ordinaria viene santificata.

- Forse, la misura più semplice, ovvia ed ur­
gente da prendere, quella che potrebbe anche ri­
sultare la più efficace, consiste nel trarre il me­
glio dalle ricchezze del patrimonio spirituale 
cristiano. I grandi Ordini religiosi possiedono 
forti tradizioni di meditazione e di spiritualità 
che potrebbero essere messe a disposizione me­
diante corsi da seguire o periodi da trascorrere 
nelle loro case. In parte questo è già stato fatto, 
ma occorre fare di più. Aiutare le persone nella 
loro ricerca spirituale offrendo loro tecniche col­
laudate ed esperienze di preghiera autentica po­
trebbe avviare un dialogo che rivelerebbe le ric­

chezze della tradizione cristiana e forse chiari­
rebbe molto del New Age.

Ricorrendo a un’immagine suggestiva e utile 
uno degli esponenti del movimento del Ne»’ Age 
ha paragonato le religioni tradizionali alle Catte­
drali e il New Age a una fiera mondiale. Il movi­
mento del New Age è visto come un invito per i 
cristiani a portare il messaggio delle Cattedrali 
alla fiera che ora copre il mondo intero. Questa 
immagine lancia ai cristiani una sfida positiva 
perché è sempre il momento di portare il mes­
saggio delle Cattedrali alla gente della fiera. I cri­
stiani non hanno bisogno e, davvero, non devono 
aspettare un invito a portare il messaggio della 
Buona Novella di Gesù Cristo a coloro che cer­
cano risposte alle loro domande, un cibo che li 
soddisfi, un'acqua viva. Seguendo l'immagine 
proposta, i cristiani devono uscire dalla Cattedra­
le, nutriti dalla Parola e dal Sacramento, e porta­
re il Vangelo in ogni aspetto della vita di tutti i 
giorni. «Andate la messe è molta!». Nella Lette­
ra Apostolica Novo Millennio ineunte, il Santo 
Padre sottolinea il grande interesse per la spiri­
tualità che si trova nel mondo secolarizzato di 
oggi e come altre religioni stiano rispondendo a 
questa domanda in maniera allettante: «Noi che 
abbiamo la grazia di credere in Cristo, Rivelato­
re del Padre e Salvatore del mondo, abbiamo il 
dovere di mostrare a quali profondità possa por­
tare il rapporto con Lui» (n. 33). A coloro che si 
aggirano per acquistare nella fiera mondiale delle 
proposte religiose, il fascino del Cristianesimo si 
farà sentire prima di tutto nella testimonianza dei 
membri della Chiesa, nella loro fiducia, calma, 
pazienza e affetto, e nel loro concreto amore per 
il prossimo, tutti frutti della loro fede nutriti dal­
l'autentica preghiera personale.

7. APPENDICE

7.1. Alcune brevi formulazioni delle idee del New Age

Formulazione del New Age di William BLOOM, 
in HEELAS, p. 225 e seg.:

• Tutta la vita, tutta l’esistenza, è manifesta­
zione dello Spirito, l'Inconoscibile, di quella su­
prema coscienza chiamata con tanti diversi nomi 
in molte e differenti culture.

• Lo scopo e la dinamica di tutta l'esistenza è 
di manifestare appieno Amore, Saggezza, Illumi­
nazione.

• Tutte le religioni sono espressione della 
stessa realtà interiore.

• Tutta la vita, così come la percepiamo con i 
cinque sensi umani o con gli strumenti scientifi­
ci, è soltanto il velo esterno della realtà causale, 
interiore e invisibile.

• Parimenti, gli esseri umani sono creature 
duplici con:

1. una personalità temporanea esteriore e
2. un essere interiore pluridimensionale (ani­

ma o sé superiore).
• La personalità esteriore è limitata e tende 

aH’amore.



68 Atti della Santa Sede

• Lo scopo dell’incarnazione dell’essere inte­
riore è di condurre le vibrazioni della personalità 
esteriore ad una risonanza d’amore.

• Tutte le anime incarnate sono libere di sce­
gliere il proprio cammino spirituale.

• I nostri maestri spirituali sono coloro la cui 
anima è libera dal bisogno di incarnarsi ed espri­
mono amore incondizionato, saggezza e illumi­
nazione. Alcuni di questi grandi esseri sono ben 
noti e hanno ispirato le religioni del mondo. Altri 
invece non sono conosciuti e operano in maniera 
invisibile.

• Tutta la vita, nelle sue differenti forme e nei 
suoi diversi stati, è energia interdipendente e ciò 
include i nostri atti, sentimenti e pensieri. Colla- 
boriamo con lo Spirito e con queste energie alla 
creazione della nostra realtà.

• Sebbene sostenuti dalla dinamica dell’amo­
re cosmico, siamo tutti responsabili della nostra 
condizione, del nostro ambiente e di tutta la vita.

• Durante questo periodo di tempo, l’evolu­
zione del pianeta e dell’umanità è arrivata a un 
punto in cui viviamo un mutamento spirituale 
fondamentale nella nostra coscienza individuale e 
collettiva. Per questo motivo parliamo di New 
Age. Questa nuova coscienza è il risultato dell’in­
carnazione sempre più positiva di quelle che alcu­
ni definiscono energie d'amore cosmico. Questa 
nuova coscienza si manifesta con una compren­
sione istintiva della sacralità di tutta l’esistenza e, 
in particolare, della sua interdipendenza.

• Questa nuova coscienza e questa nuova 
comprensione dell’interdipendenza dinamica di 
tutta la vita indicano lo sviluppo di una cultura 
planetaria completamente nuova.

7.2. Glossario scelto

Androginia: non è ermafroditismo, ossia la 
contemporanea presenza delle caratteristiche fi­
siche di entrambi i sessi, ma la consapevolezza 
della presenza in ogni individuo di elementi ma­
schili e femminili. È uno stato equilibrato di ar­
monia interiore fra animus e anima. Nel New Age 
questo stato è il prodotto di una nuova consape­
volezza di questo doppio modo di essere e di esi­
stere, caratteristico di ogni uomo e di ogni donna. 
Più si diffonderà, più contribuirà alla trasforma­
zione dei rapporti interpersonali.

Antroposofia: dottrina teosofica diffusa in 
origine dal croato Rudolf Steiner (1861-1925), 
che abbandonò la Società Teosofica dopo averne

HEELAS cita (p. 226) la "formulazione com­
plementare" di Jeremy Tarcher:

1. Il mondo, inclusa la razza umana, è espres­
sione di una natura divina superiore e più com­
pleta.

2. Nascosto in ogni essere umano vi è un Sé 
Superiore divino che è la manifestazione della 
natura divina superiore e più completa.

3. Questa natura superiore può essere risve­
gliata e può divenire il centro della vita quotidia­
na dell’individuo.

4. Questo risveglio è la ragione dell’esistenza 
di ogni vita individuale.

David Spangler è citato in “Actualité des reli- 
gions” n. 8, settembre 1999, p. 43, sulle caratte­
ristiche della visione del New Age, che è:

• Olistica (globalizzante, perché esiste una 
sola realtà-energia).

• Ecologica (La Terra, Gaia, è la nostra ma­
dre; ognuno di noi è un neurone del sistema ner­
voso centrale della Terra).

• Androgina (l’arcobaleno e lo Yin/Yang so­
no entrambi simboli del New Age e riguardano la 
complementarità dei contrari, in particolare ma­
schile e femminile).

• Mistica (riscontra il sacro in tutte le cose, 
anche quelle più ordinarie).

• Planetaria (le persone devono essere sia ra­
dicate nella propria cultura sia aperte all’univer­
sale, capaci di promuovere l’amore, la compas­
sione, la pace e persino lo stabilimento di un 
governo mondiale).

diretto il ramo tedesco dal 1902 al 1913. È una 
dottrina esoterica che intende iniziare le persone 
a una “conoscenza oggettiva” nella sfera spiri- 
tuale-divina. Steiner credeva che ciò lo avrebbe 
aiutato a esplorare le leggi dell’evoluzione del 
cosmo e dell’umanità. Ogni essere fisico possie­
de un essere spirituale corrispondente. E la vita 
terrena è influenzata da energie astrali e da es­
senze spirituali. Si afferma che la Akasha Chro- 
nicle (Cronaca di Akasha) sia una «memoria co­
smica» accessibile agli iniziati”.

Channeling: i medium psichici sostengono di 
agire come canali di informazioni provenienti da 
altri esseri, generalmente entità disincarnate che

” Cfr. J. Badewien, "Antroposofia", in H. Waldenfels (ed.) Nuovo Dizionario delle Religioni, Cinisello Bal­
samo (San Paolo) 1993, p. 41.



Atti della Santa Sede 69

vivono a un livello superiore. Ciò collega esseri 
diversi quali maestri di ascesi, angeli, divinità, en­
tità collettive, spiriti della natura e il Sé Superiore.

Coscienza planetaria: la visione del mondo 
sviluppatasi negli anni ’80 promuove la fedeltà 
alla comunità umana piuttosto che alle Nazioni, 
alle tribù o a gruppi sociali istituzionali. Si può 
considerare l’erede dei movimenti del primi anni 
del XX secolo che promuovevano un governo 
mondiale. La coscienza dell'unità dell’umanità 
ben si adatta all'ipotesi Gaia.

Cristalli: si pensa che vibrino a determinate 
frequenze. Quindi sono utili alla trasformazione 
di sé. Vengono utilizzati in varie terapie e nella 
meditazione, nella visualizzazione, nei “viaggi 
astrali” oppure come amuleti. Guardandoli dal di 
fuori, non hanno un potere intrinseco, ma sono 
semplicemente belli.

Cristo: per il New Age la figura storica di 
Gesù altro non è che l’incarnazione di un’idea o 
di un’energia o ancora di un insieme di vibrazio­
ni. Per Alice Bailey, è necessario un grande gior­
no di supplica, in cui tutti i credenti creino una 
concentrazione tale di energia spirituale da dar 
luogo a una nuova incarnazione, che riveli in che 
modo ci si può salvare ... Per molte persone, Gesù 
non è altro che un maestro spirituale che, come 
Buddha, Mosè e Maometto, è stato pervaso dal 
Cristo cosmico. Il Cristo cosmico è anche noto 
come energia eristica alla base di ogni essere e di 
tutto l’essere. Gli individui devono essere iniziati 
gradualmente alla consapevolezza di questa ca­
ratteristica eristica che tutti possiedono. Cristo, 
per il New Age, rappresenta lo stato più elévato di 
perfezione del sé“.

Enneagramma: (dal greco ennéa = nove + 
gramma = segno) il nome si riferisce a un dia­
gramma composto da un cerchio con nove punti 
sulla sua circonferenza, collegati all'interno del 
cerchio da un triangolo e da una figura a sei an­
goli. In origine fu utilizzato a scopo divinatorio, 
ma è divenuto famoso come simbolo di un siste­
ma di classificazione delle personalità che consta 
di nove tipi standard di carattere. È diventato ce­
lebre dopo la pubblicazione del libro di Helen 
Palmer The Enneagram1". L’autrice riconosce di 
essere debitrice del pensatore esoterico russo G. 
I. Gurdjieff, dello psicologo cileno Claudio Na- 
ranjo e dell’autore Oscar Ichazo, fondatore di 
Anca. L’origine dell’Enneagramma resta avvolta

nel mistero, ma alcuni sostengono che derivi dal 
misticismo Sufi.

Ermetismo: insieme di pratiche religiose e 
speculazioni filosofiche legate agli scritti del 
Corpus Hermeticum e ai testi alessandrini attri­
buiti al mitico Ermete Trismegisto. Quando si 
diffusero per la prima volta durante il Rinasci­
mento, si pensò che potessero rivelare le dottrine 
precristiane, ma studi successivi ne fissarono l’o­
rigine al primo secolo dell'era cristianaw. L’er­
metismo alessandrino è la fonte maggiore dell'e­
soterismo moderno, con il quale ha in comune 
l’eclettismo, il rifiuto del dualismo ontologico, 
l’affermazione del carattere positivo e simbolico 
dell'universo, l'idea della caduta e della succes­
siva ripresa dell'umanità. La speculazione erme­
tica ha rafforzato il credo in un'antica tradizione 
fondamentale o philosophia perennis comune a 
tutte le tradizioni religiose. Le forme alte e ceri­
moniali del magico si svilupparono proprio a 
partire dall'ermetismo rinascimentale.

Esoterismo: (dal greco esotéros = interiore), 
si riferisce in genere a un antico e nascosto corpo 
di conoscenza accessibile solo a gruppi di inizia­
ti, che si definiscono custodi delle verità nascoste 
alla maggior parte dell'umanità. Il processo di 
iniziazione porta gli individui da una conoscenza 
della realtà meramente esteriore e superficiale a 
una verità interiore e, contemporaneamente, ri­
sveglia la loro coscienza a un livello più profon­
do. Le persone sono invitate a intraprendere que­
sto "viaggio interiore” per scoprire la “scintilla 
divina” dentro di sé. La salvezza, in questo con­
testo, coincide con una scoperta del sé.

Espansione della coscienza: se il cosmo è la 
catena ininterrotta dell'essere, tutti i livelli di esi­
stenza, minerale, vegetale, animale, umano, co­
smico e divino, sono interdipendenti. Gli esseri 
umani divengono consapevoli del loro posto in 
questa visione olistica di realtà globale espan­
dendo la propria coscienza ben al di là dei suoi li­
miti normali. Il New Age offre una grandissima 
varietà di tecniche per aiutare le persone a rag­
giungere un livello superiore di percezione della 
realtà, un modo per superare la separazione fra 
soggetti e oggetti nel processo conoscitivo, sfo­
ciando in una fusione totale di ciò che la consa­
pevolezza normale e inferiore considera realtà 
separate e distinte.

Età dell’Acquario: ogni età astrologica di

“ Cfr. Raùl Berzosa Martinez, Nueva Era y Cristianismo, Madrid (BAC) 1995, p. 214.
" Helen Palmer. The Enneagram, New York (Harper-Row) 1989.
" Cfr. Susan Greenwood, “Gender and Power in Magica! Practices", in Steven Sutclifff. e Marion 

Bowman (eds.), Bevond New Age. Esploring Alternative Spirituality, Edinburgh (Edinburgh University Press) 
2000, p. 139.



70 Atti della Santa Sede

circa 2.146 anni prende il nome da uno dei segni 
dello zodiaco, ma i “grandi giorni” procedono a 
ritroso, così l'attuale Età dei Pesci sta per finire e 
sta per subentrare l’Età dell’Acquario. Ogni età 
ha le proprie energie cosmiche. L’energia dei 
Pesci ha creato un’era di guerre e conflitti, ma 
quella dell’Acquario sarà un’era di armonia, pace 
e unità. Da questo punto di vista, il New Age ac­
cetta l’inevitabilità storica. Secondo alcuni l’Età 
dell’Ariete è stata l’era della religione ebraica, 
l’Età dei Pesci è quella del Cristianesimo e l’Età 
dell’Acquario sarà quella di una religione univer­
sale.

Evoluzione: nel New Age c’è molto di più 
dell’evoluzione degli esseri viventi a forme supe­
riori di vita. Il modello fisico è proiettato nel­
l’ambito psichico cosicché una forza immanente 
negli esseri umani li spingerà a forme di vita spi­
rituale superiore. Gli esseri umani non hanno il 
pieno controllo di questa forza, ma le loro buone 
o cattive azioni possono accelerare o ritardare il 
loro progresso. Tutta la creazione, inclusa l’uma­
nità, si muove inesorabilmente verso la fusione 
con il divino. La reincarnazione occupa ovvia­
mente un posto molto importante in questa visio­
ne di progressiva evoluzione spirituale che co­
mincia con la nascita e continua dopo la morte”.

Feng-shui: è una forma di geomanzia, e pre­
cisamente un metodo cinese occulto di decifra­
zione della presenza nascosta di correnti positive 
o negative negli edifici e in altri luoghi sulla base 
della conoscenza delle forze terrestri e atmosferi­
che. «Proprio come il corpo umano o il cosmo, i 
vari siti sono attraversati da influssi il cui corret­
to bilanciamento è la fonte della salute e della 
vita»

Gnosi: in generale è una forma di conoscenza 
non intellettuale, ma visionaria o mistica, pensa­
ta per essere rivelata e capace di unire l’essere 
umano al mistero divino. Nei primi secoli del 
Cristianesimo, i Padri della Chiesa combatterono 
lo gnosticismo in quanto si opponeva alla fede. 
Alcuni scorgono la rinascita delle idee gnostiche 
in grande parte del pensiero del New Age e alcu­
ni autori ad esso legati citano lo gnosticismo pri­
mitivo. Tuttavia, la grande enfasi posta dal New 
Age sul monismo e anche sul panteismo o pa­
nenteismo incoraggia l’uso del termine neo-gno­
sticismo per distinguere la gnosi del New Age 
dall'antico gnosticismo.

Grande Fratellanza Bianca: Madame Bla- 
vatsky sosteneva di essere in contatto con i 
mahatma o maestri, esseri elevati che insieme 
costituiscono la Grande Fratellanza Bianca. Li 
considerò guide dell'evoluzione della razza 
umana e dell’opera della Società Teosofica.

Iniziazione: nell'etnologia religiosa è il viag­
gio cognitivo e/o esperienziale durante il quale 
l’individuo è ammesso, o da solo o come mem­
bro di un gruppo, per mezzo di particolari rituali, 
a far parte di una comunità religiosa, di una so­
cietà segreta (ad esempio la Massoneria) o di 
un’associazione di tipo misterico (magica, esote- 
rica-occulta, teosofica, ecc.).

Karma: (dalla radice sanscrita Kri = azione, 
fatto), nozione chiave dell’Induismo, del Giaini- 
smo e del Buddhismo, ma dal significato mute­
vole. Nell’antico periodo vedico indicava l’azio­
ne rituale, in particolare il sacrificio, per mezzo 
del quale una persona accedeva alla felicità o alla 
beatitudine dell'aldilà. Quando il Giainismo e il 
Buddhismo fecero la loro apparizione (circa sei 
secoli prima di Cristo) il Karma perse il suo si­
gnificato salvifico: la via della liberazione era la 
conoscenza dell’Atman o "sé”. Nella dottrina del 
samsara, il Karma divenne il ciclo incessante 
della nascita e della morte umane (Induismo) o 
della rinascita (Buddhismo)'"'. Nel New Age, la 
“legge del Karma" viene spesso considerata 
come l’equivalente morale dell’evoluzione co­
smica. Il Karma non ha dunque più nulla a che 
fare con il male o la sofferenza, che sono illusio­
ni da sperimentare come parte di un “gioco co­
smico”, ma è la legge universale di causa ed ef­
fetto e fa parte della tendenza dell’universo 
interdipendente a muoversi verso un equilibrio 
morale"12.

Misticismo: il misticismo del New Age si ri­
volge al sé piuttosto che entrare in comunione 
con Dio che è “totalmente altro”. È fusione con 
l’universo, un annullamento definitivo dell’indi­
viduo nell’unità del tutto. L’esperienza del Sé è 
l’esperienza del divino, così si guarda dentro se 
stessi alla scoperta di saggezza, creatività e pote­
re autentici.

Monismo: dottrina metafisica secondo la 
quale le differenze fra gli esseri sono illusorie. 
Esiste un unico essere universale di cui fa parte 
ogni cosa e ogni persona. Dato che il monismo 
del New Age include l’idea che la realtà sia fon-

” Cfr. il documento, citato sopra, della Conferenza Episcopale Argentina.
J. Gernet, in J.-P. Vernant et al., Divination et Rationalité, Paris (Seuil) 1974, p. 55.

'“' Cfr. Carlo Maccari, La “New Age" di fronte alta fede cristiana, Leumann-Torino (LDC) 1994, p. 168.
102 Cfr. Hanegraaff, op. cit., pp. 283-290.



Atti della Santa Sede 71

damentalmente spirituale, si tratta di una forma 
contemporanea di panteismo (a volte anche un 
esplicito rifiuto del materialismo, in particolare 
del Marxismo). La sua pretesa di risolvere tutto il 
dualismo non lascia spazio a un Dio trascenden­
te e quindi ogni cosa è Dio. Un problema ulterio­
re per il Cristianesimo sorge quando si solleva la 
questione dell’origine del male. C.G. Jung vide il 
male come “zona d’ombra” di Dio, che, invece, 
per il teismo classico è solo bontà.

Movimento del Potenziale Umano: dalla 
sua nascita (Esalen, California, anni ’60) questo 
movimento ha sviluppato una rete di gruppi pro­
motori della liberazione di un’innata capacità 
creativa umana mediante l’auto-realizzazione. 
Per banalissimi motivi economici un numero 
sempre più alto di società utilizza nei program­
mi di formazione di gestione aziendale varie tec­
niche di trasformazione personale. Tecnologie 
Transpersonali, il Movimento per la Consapevo­
lezza Spirituale Interiore, lo Sviluppo Organiz­
zativo e la Trasformazione Organizzativa sono 
tutti presentati come non religiosi, ma in realtà i 
dipendenti delle società possono ritrovarsi sotto­
messi a una «spiritualità» aliena, in una situa­
zione che solleva problemi relativi alla libertà 
personale. Sono chiari i legami fra spiritualità 
orientale e psicoterapia, mentre la psicologia 
junghiana e il Movimento del Potenziale Umano 
hanno esercitato una notevole influenza sullo 
sciamanesimo e su forme “ricostruite” di paga­
nesimo come il Druidismo e la Wicca. In gene­
rale, la “crescita personale" si può intendere 
come la forma assunta dalla “salvezza religiosa” 
nel movimento del New Age: la liberazione dalla 
sofferenza e dalla debolezza umane sarà possibi­
le grazie allo sviluppo del potenziale umano, 
frutto di un contatto sempre maggiore con la no­
stra divinità interiore"”.

Musica New Age: è un'industria molto flori­
da. Questa musica viene molto spesso confezio­
nata come strumento per raggiungere l’armonia 
con se stessi o con il mondo, e una parte di essa 
è “celtica” o druidica. Alcuni compositori del 
New Age sostengono che la loro musica edifichi 
ponti fra il conscio e l’inconscio, ma probabil­
mente ciò accade quando, oltre alle melodie, vi è 
la ripetizione ritmica e meditativa di frasi chiave.

Al pari di altri elementi del fenomeno del New 
Age, parte di questa musica ha lo scopo di inseri­
re ancor di più le persone nel Movimento, ma per 
lo più è solo una questione commerciale o arti­
stica.

Neopaganesimo: titolo spesso rifiutato da co­
loro a cui viene attribuito, si riferisce a una cor­
rente che scorre parallela al New Age e che con 
esso interagisce. Sulla grande onda della reazio­
ne alle religioni tradizionali, in particolare all’e­
redità giudaico-cristiana dell’Occidente, molti 
hanno rivisitato antiche religioni indigene, tradi­
zionali e pagane. Qualunque cosa preceda nel 
tempo il Cristianesimo è giudicata più autentica­
mente vicina allo spirito del Paese o della Nazio­
ne, una forma incontaminata di religione natura­
le in contatto con le forze della natura, spesso 
matriarcale, magica o sciamanica. L'umanità sarà 
più sana se tornerà al ciclo naturale delle feste 
(agresti) e a una generale affermazione della vita. 
Alcune religioni “neopagane" sono recenti rico­
struzioni il cui rapporto autentico con le forme 
originali è discutibile, soprattutto quando sono 
dominate da elementi ideologici moderni come 
l’ecologia, il femminismo o, in alcuni casi, miti 
di purezza razziale

New Thought: movimento religioso fondato 
nel XIX secolo negli Stati Uniti d’America. Ebbe 
origine dall'idealismo di cui fu una forma molto 
diffusa. Dio è totalmente buono e il male è sol­
tanto un'illusione. La realtà fondamentale è la 
mente. Poiché ognuno causa con la propria 
mente gli eventi nella propria vita, occorre che si 
assuma la responsabilità definitiva di ogni aspet­
to della propria condizione.

Occultismo: la conoscenza occulta (nascosta) 
delle forze nascoste della mente e della natura, 
che sono alla base dei credi e delle pratiche lega­
te a una presunta “filosofia perenne” segreta de­
rivata dalla magia e dall'alchimia greche antiche, 
da una parte, e dal misticismo ebraico dall'altro. 
Questi elementi sono tenuti nascosti da un codi­
ce segreto imposto agli iniziati riuniti in gruppi o 
società a guardia di questa conoscenza e di que­
ste tecniche. Nel XIX secolo, lo Spiritismo e la 
Società Teosofica introdussero forme nuove di 
occultismo che a loro volta hanno influenzato 
varie correnti del New Age.

"" Per una breve ma chiara esposizione sul Movimento del Potenziale Umano, cfr. Elizabeth Puttick, "Per­
sonal Dcvelopment: thè Spiritualization and Secularisation of thè Human Potential Movement", in Steve SUTCLIF- 
fe AND Marion Bowman (eds.), Bevond New Age. Exploring Alternative Spirituality, Edinburgh (Edinburgh Uni­
versity Press) 2000, pp. 201 -219.

Su quest'ultimo delicatissimo punto si veda l’articolo di Eckhard TOrk. “Neonazismus” in Hans Gasper, 
Joachim Mùller, Friederike Valentin (eds.). Lexicon der Sekten, Sondergruppen und Weltanschauungen. Fak- 
ten. Hintergrunde, Kldrungen, Friburgo-Basilea-Vienna (Herder) 2000, p. 726.



72 Atti della Santa Sede

Olismo: concetto chiave nel “nuovo paradig­
ma”, che sostiene di offrire una cornice teorica 
che racchiude l’intera visione del mondo dell’uo­
mo moderno. In contrasto con l’esperienza di una 
sempre maggiore frammentazione nella scienza e 
nella vita quotidiana, I’“integrità” (wholeness) è 
presentata come concetto metodologico e ontolo­
gico centrale. L’umanità è presente nell’universo 
come parte di un singolo organismo vivente, una 
rete armoniosa di rapporti dinamici. La distinzio­
ne classica fra soggetto e oggetto, per la quale 
Cartesio e Newton vengono criticati, è sfidata da 
vari scienziati che offrono un ponte fra la scien­
za e la religione. L'umanità fa parte di una rete 
universale (ecosistema, famiglia) di natura e 
mondo, e deve cercare di essere in armonia con 
ogni elemento di questa autorità quasi trascen­
dente. Quando si comprende qual è il proprio 
ruolo nella natura, nel cosmo che è anche divino, 
allora si comprende che “integrità” e “santità” 
sono un'unica cosa. L’articolazione più chiara 
del concetto di olismo è l’ipotesi «Gaia»"”.

Panteismo: (dal greco pan = tutto e theos = 
Dio) il credo nel fatto che tutto sia Dio o, a volte, 
che tutto sia in Dio e che Dio sia in tutto (panen­
teismo). Ogni elemento dell’universo è divino e 
la divinità è ugualmente presente in tutte le cose. 
Questa visione non lascia spazio a Dio quale es­
sere distinto così come lo intende il teismo clas­
sico.

Parapsicologia: si occupa di cose quali per­
cezione extrasensoriale, telepatia, telecinesi, gua­
rigione psichica e comunicazione con gli spiriti 
per mezzo di medium o del channeling. Nono­
stante le feroci critiche degli scienziati, la para- 
psicologia si è rafforzata sempre più e si adatta 
molto bene all'idea, diffusa in alcuni ambienti 
del New Age, che gli esseri umani abbiano straor­
dinarie abilità psichiche, ma spesso non svilup­
pate.

Pensiero positivo: convinzione che gli indivi­
dui abbiano la facoltà di cambiare fisicamente la 
realtà o le circostanze esterne modificando il pro­
prio atteggiamento mentale, pensando in termini 
positivi e costruttivi. A volte, si tratta di divenire 
consapevoli di credenze mantenute a livello in­
conscio che determinano la nostra situazione di 
vita. I pensatori positivi si aspettano dal loro at­
teggiamento buona salute e pienezza, spesso pro­
sperità e perfino l’immortalità.

Psicologia del Profondo: scuola di psicologia 
fondata da C. G. Jung, già allievo di Freud. Jung 
riconobbe che la religione e le questioni spiritua­

li erano importanti per la salute e l’integrità della 
persona. L’interpretazione dei sogni e l'analisi 
degli archetipi sono stati gli elementi chiave del 
suo metodo. Gli archetipi sono forme apparte­
nenti alla struttura ereditata della psiche umana. 
Essi appaiono in motivi ricorrenti o immagini nei 
sogni, nelle fantasie, nel mito e nelle favole.

Rebirthing: nei primi anni '70, Léonard Orr 
descrisse il "rebirthing” come processo mediante 
il quale una persona può identificare e isolare 
aree della sua coscienza irrisolte e fonte di pro­
blemi attuali.

Reincarnazione: nel New Age è legata al con­
cetto di evoluzione ascendente fino a diventare 
divini. Al contrario delle religioni indiane o di 
quelle da esse derivate, il New Age vede la rein­
carnazione come progressione dell'anima indivi­
duale verso uno stato più perfetto. Ciò che si 
reincarna è immateriale o spirituale, più precisa- 
mente è la coscienza, quella scintilla di energia 
presente nell’individuo che partecipa all’energia 
cosmica o “eristica”. La morte non è altro che un 
passaggio dell’anima da un corpo a un altro.

Rosa Croce: sono gruppi occulti occidentali 
che si occupano di alchimia, astrologia, teosofia 
e interpretazione cabalistica delle Scritture. L’As­
sociazione Rosicruciana (Rosicrucian Fellow- 
ship) contribuì al ritorno dell’astrologia nel XX 
secolo e l'Antico e Mistico Ordine Rosae Crucis 
(AMORC) godette con successo della fama di 
riuscire a materializzare immagini mentali di sa­
lute, ricchezza e felicità.

Sciamanesimo: pratiche e credi legati alla co­
municazione con gli spiriti della natura e con 
quelli dei morti mediante la possessione rituale 
(da parte degli spiriti) di uno sciamano che funge 
da medium. Ha avuto successo nei circoli del 
New Age perché sottolinea l’armonia con le forze 
della natura. Ha un ruolo anche l’immagine ro­
mantica di religioni indigene e della loro intimità 
con la Terra e con la natura.

Spiritismo: anche se si è sempre tentato di 
contattare gli spiriti dei defunti, lo spiritismo del 
XIX secolo è una delle correnti che confluiscono 
nel New Age. Si sviluppò sulla base delle idee di 
Swedenborg e di Mesmer e divenne un nuovo 
tipo di religione. Madame Blavatsky era una me­
dium. e così lo spiritismo ebbe una grande in­
fluenza sulla Società Teosofica, sebbene si sotto­
lineasse il contatto con entità di un lontano 
passato piuttosto che con persone morte da poco 
tempo. Allan Kardec contribuì molto alla diffu­
sione dello spiritismo nelle religioni afro-brasi-

Cfr. Michael Fuss, op. cit., pp. 198-199.



Atti della Santa Sede 73

liane. Anche in alcuni Nuovi Movimenti Religio­
si giapponesi esistono componenti spiritiche.

Teosofia: antico termine, che in origine indi­
ca un tipo di misticismo. È stato legato allo gno­
sticismo greco e al neoplatonismo, a Meister 
Eckhart, a Nicola di Cusa e a Jakob Boehme. A 
porre nuova enfasi su questo termine fu la So­
cietà Teosofica, fondata da Helena Petrovna Bla­
vatsky e altri nel 1875. Il misticismo teosofico 
tende a essere monistico, sottolineando l'unità 
essenziale degli elementi spirituali e materiali 
dell’universo. Ricerca anche le forze nascoste 
che permettono l'interazione fra materia e spiri­
to, in modo che finalmente si incontrino la mente 
divina e la mente umana. La teosofia offre una 
redenzione mistica o illuminazione.

Trascendentalismo: movimento del XIX se­
colo di scrittori e pensatori del New England, che 
condividevano un insieme idealistico di credenze 
nell’unità essenziale della creazione, nella bontà 
innata della persona umana e nella superiorità

7.3. Luoghi chiave del New Age

Esalen: comunità fondata a Big Sur. in Ca­
lifornia, nel 1962 da Michael Murphy e da Ri­
chard Price, il cui scopo principale era il rag­
giungimento delfauto-realizzazione dell’essere 
attraverso il nudismo, le visioni e le medicine na­
turali. È divenuto uno dei centri più importanti 
del Movimento del Potenziale Umano e ha diffu­
so le idee della medicina olistica nel mondo del­
l'educazione, della politica e dell'economia. Lo 
ha fatto mediante corsi di religioni comparate, 
mitologia, misticismo, meditazione, psicotera­
pia, espansione della coscienza, ecc. Insieme a 
Findhom è considerato un luogo di importanza 
fondamentale per lo sviluppo della coscienza ac- 
quariana. L’istituto sovietico-americano di Esa­
len ha collaborato con funzionari sovietici al Pro­
getto di Promozione della Salute.

Findhorn: questa comunità agricola olistica 
creata da Peter e Eileen Caddy conseguì la cre­
scita di piante enormi con metodi insoliti... «La 
fondazione della comunità di Findhom in Scozia 
nel 1965 è stata una pietra miliare del movimen­
to che si definisce New Age. Infatti, Findhom

dell'intuizione sulla logica e sull'esperienza per 
la rivelazione delle verità più profonde. La sua fi­
gura di spicco è Ralph Waldo Emerson, che si al­
lontanò dal Cristianesimo ortodosso, conobbe 
l’Unitarismo e infine approdò a un nuovo misti­
cismo che integrava idee tratte dall’induismo e 
idee americane popolari quali l’individualismo, 
la responsabilità personale e il bisogno di avere 
successo nella vita.

Wicca: forma contratta del termine inglese 
"witchcraft” (stregoneria), denominante il ritor­
no neo-pagano di alcuni elementi di magia ritua­
le. Fu utilizzato per la prima volta in Inghilterra 
nel 1939 da Gerald Gardner, che lo trasse da al­
cuni testi accademici, secondo i quali la strego­
neria europea medievale era un'antica religione 
naturale perseguitata dai cristiani. Chiamata "thè 
Craft", negli anni '60 si è rapidamente diffusa 
negli Stati Uniti, dove è stata collegata con la 
"spiritualità delle donne".

incarnava i suoi principali ideali di trasformazio­
ne. La ricerca di una coscienza universale, il fine 
dell'armonia con la natura, l'idea di un mondo 
trasformato e la pratica del channelling, tutti 
segni distintivi del Movimento del New Age, 
sono stati presenti a Findhom fin dalla sua crea­
zione. Il successo di questa comunità la tra­
sformò in un modello e/o una fonte d'ispirazione 
per altri gruppi quali Alternatives a Londra, Esa­
len a Big Sur, in California, e VOpen Center and 
Omega Institute di New York»

Monte Verità: comunità utopistica vicino ad 
Ascona, in Svizzera. Sin dalla fine del XIX seco­
lo ha rappresentato un punto di incontro per gli 
esponenti europei e americani della controcultu­
ra nei campi della politica, della psicologia, del­
l'arte e dell'ecologia. Le conferenze di Eranos vi 
si sono svolte ogni anno dal 1933 in poi, riunen­
do grandi luminari del New Age. Gli annuari 
chiariscono l'intenzione di creare una religione 
mondiale integrata"". È affascinante scorrere la 
lista di quanti si sono riuniti nel corso degli anni 
a Monte Verità.

"• Cfr. John Samba. Christian Responses to thè New Age Movement. A Criticai Assessment. Londra (Geof- 
frey Chapman) 1999. p. 1.

Cfr. Michael Fuss. op. cit.. pp. 195-196.



74 Atti della Santa Sede

8. RISORSE

8.1. Documenti del Magistero della Chiesa cattolica

Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi degli Stati Uniti dell'lowa, del Kansas, del Missouri e del Ne­
braska in occasione della loro Visita "Ad Limina" (28 maggio 1993).

Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Orationis formas ai Vescovi della Chiesa Cat­
tolica su alcuni aspetti della meditazione cristiana, Città del Vaticano (Editrice Vaticana) 1989.

Commissione Teologica Internazionale, Some Current Questions Concerning Eschatology, 1992, 
Nn. 9-10 (sulla reincarnazione).

Commissione Teologica Internazionale, Some Questions on thè Theology of Redemption, 1995, 
1/29 e 11/35-36.

Comitato per la Cultura della Conferenza Episcopale Argentina, Frente a una Nueva Era. De- 
safio a la pastora! en el horizonte de la Nueva Evangelización, 1993.

Commissione Teologica Irlandese, A New Age of thè Spirit? A Catholic Response to thè New Age 
Phenomenon, Dublino 1994.

Godfried Danneels, Au-delà de la mort: réincarnation et resurrection. Lettera Pastorale, Pasqua 
1991.

Godfried Danneels, Christ or Aquarious?, Lettera Pastorale, Natale 1990 (Veritas, Dublino).
Carlo Maccari, «La “mistica cosmica" del New Age», in Religioni e Sette nel Mondo 1996/2.
Carlo Maccari, La New Age di fronte alla fede cristiana, Torino (LDC) 1994.
Edward Anthony McCarthy, The New Age Movement, Istruzione Pastorale, 1992.
Paul Poupard, Felicità e fede cristiana, Casale Monferrato (Ed. Piemme) 1992.
Joseph Ratzinger, La fede e la teologia ai nostri giorni, Guadalajara, maggio 1996, in L'Osservato­

re Romano, 27 ottobre 1996.
Norberto Rivera Carrera, Instrucción Pastoral sabre el New Age, 7 gennaio 1996.
Christoph von SchOnborn, Risurrezione e reincarnazione, (traduzione italiana) Casale Monferrato 

(Piemme) 1990.
J. Francis Stafford, // movimento “New Age", in L’Osservatore Romano, 30 ottobre 1992.
Gruppo di Studio sui Nuovi Movimenti Religiosi (ed.), Città del Vaticano, Sects and New Religious 

Movements. An Anthology ofTexts From thè Catholic Churc, Washington (USCC) 1995.

8.2. Studi cristiani

Raul Berzosa Martinez, Nueva Era y Cristianismo. Entre el diàlogo y la ruptura, Madrid (BAC) 
1995.

André Fortin, Les Galeries du Nouvel Age: un chrétien s'y promène, Ottawa (Novalis) 1993.
Claude Labrecque, Une religion américaine. Pistes de discernement chrétien sur les courants popu- 

laires du “Nouvel Age", Montréal (Médiaspaul) 1994.
The Methodist Faith and Order Committee, The New Age Movement Report to Conferent e 1994.
Aidan Nichols, “The New Age Movement”, in The Month, march 1992, pp. 84-89.
Alessandro Olivieri Pennesi, // Cristo del New Age. Indagine critica, Città del Vaticano (Libreria 

Editrice Vaticana) 1999.
Gruppo di Studio Ecumenico “Neue Religiose Bewegungen in der Schweiz”, New Age - aus christli- 

cher Sicht, Friburgo (Paulusverlag) 1987.
Mitch Pacwa, S.I., Catholics and thè New Age. How Good People are being drawn into Jungian Psy- 

chology, thè Enneagram and thè New Age of Aquarius, Ann Arbor MI (Servant) 1992.
John Saliba, Christian Responses to thè New Age Movement. /1 Criticai Assessment, Londra (Chap- 

man) 1999.
Josef Sùdbrack, S.I., Neue Religiosità! - Herausforderung fur die Christen, Mainz (Matthias-Grii- 

newald-Verlag) 1987 = La nuova religiosità: una sfida per i cristiani, Brescia (Queriniana) 1988.
“Theologie fiir Laien" Secretariat, Faszination Esoterik, Zurigo (Teologia per i Laici) 1996.
David Toolan, Facing Westfrom California’s Shores. A Jesuit's Journey into New Age Consciousness, 

New York (Crossroad) 1987



Atti della Santa Sede 75

Juan Carlos Urrea Viera, "New Age". Vision Histórico-Doctrinal y Principales Desaflos, Santafé 
de Bogotà (CELAM) 1996.

Jean Vernette, “L’avventura spirituale dei figli dell’Acquario”, in Religioni e Sette nel Mondo 
1996/2.

Jean Vernette, Jésus dans la nouvelle religiosité, Parigi (Desclée) 1987.
Jean Vernette, Le New Age, Parigi (P.U.F.) 1992.

9. BIBLIOGRAFIA GENERALE

9.1. Alcuni libri del New Age

William Bloom, The New Age. An Anthology of Essential Writings, Londra (Rider) 1991.
Fritjof Capra, The Tao of Physics: An Exploration of thè Parallels between Modern Physics and Ea- 

stern Mysticism, Berkeley (Shambhala) 1975.
Fritjof Capra, The Turning Point: Science. Society and thè Rising Culture, Toronto (Bantam) 1983. 
Benjamin Creme, The Reappearance of Christ and thè Masters ofWisdom. Londra (Tara Press) 1979. 
Marilyn Ferguson, The Aquarian Conspiracy. Personal and Social Transformation in Our Time, Los 

Angeles (Tarcher) 1980.
Chris Griscom, Ecstasy is a New Frequency: Teachings of thè Light Institute, New York (Simon & 

Schuster) 1987.
Thomas Kuhn, The Structure ofScientific Revolutions, Chicago (University of Chicago Press) 1970.
David Spangler, The New Age Vision, Forres (Findhorn Publications) 1980.
David Spangler, Revelation: The Birth of a New Age, San Francisco (Rainbow Bridge) 1976.
David Spangler, Towards a Planetary Vision, Forres (Findhorn Publications) 1977.
David Spangler, The New Age, Issaquah (The Momingtown Press) 1988.
David Spangler, The Rebirth of thè Sacred, Londra (Gateway Books) 1988.

9.2. Opere storiche, descrittive e analitiche

Christoph Bochinger, "New Age" und moderne Religion: Religionswissenschaftliche Untersuchun- 
gen, Giitersloh (Kaiser) 1994.

Bernard Franck, Lexique du Nouvet-Age, Limoges (Droguet-Ardant) 1993.
Hans Gasper, Joachim MOller and Friederike Valentin, Lexikon der Sekten, Sondergruppen und 

Weltanschauungen. Fakten, Hintergriinde. Kldrungen, edizione aggiornata. Friburgo-Basilea- 
Vienna (Herder) 2000. Vedi, inter alia, l'articolo “New Age” di Christoph Schorsch, Karl R. Es- 
smann and Medard Kehl, and “Reinkamation” by Reinhard Hiimmel.

Manabu Haga and Robert J. Kisala (eds.), “The New Age in Japan”, in Japanese Journal of Reli- 
gious Studies, Autunno 1995, voi. 22, numeri 3 e 4.

Wouter Hanegraaff, New Age Religion and Western Culture. Esotericism in thè Mirror of Nature, 
Leiden-New York-Colonia (Brill) 1996. Questo libro contiene una ricca bibliografia.

Paul Heelas, The New Age Movement. The Celebration of thè Self and thè Sacralization of Moder- 
nity, Oxford (Blackwell) 1996.

Massimo Introvigne, New Age & NextAge, Casale Monferrato (Piemme) 2000.
Michel Lacroix, L'Ideologia della New Age, Milano (11 Saggiatore) 1998.
J. Gordon Melton, New Age Encyclopedia, Detroit (Gale Research Ine) 1990.
Elliot Miller, A Crash Course in thè New Age. Eastboume (Monarch) 1989.
Georges Minois, Histoire de l’athéisme, Parigi (Fayard) 1998.
Arild Romarheim, The Aquarian Christ. Jesus Christ as Portrayed by New Religious Movements, 

Hong Kong (Good Tiding) 1992.
Hans-Jurgen Ruppert, Durchbruch zur Innenwelt. Spirituelle Impulse aus New Age und Esoterik in 

kritischer Beleuchtung, Stoccarda (Quell Verlag) 1988.



76 Atti della Santa Sede

Edwin Schur, The Awareness Trap. Self-Ahsorption instead of Social Change, New York (McGraw 
Hill) 1977.

Rodney Stark and William Sims Bainbridge, The Future of Religion. Secularisation, Revival and 
Cult Formation, Berkeley (University of California Press) 1985.

Steven Sutcliffe and Marion Bowman (eds.), Beyond thè New Age. Exploring Alternative Spiritua- 
lity, Edinburgo (Edinburgh University Press), 2000.

Charles Taylor, Sources of thè Self. The Making of thè Modern Identity, Cambridge (Cambridge 
University Press) 1989.

Charles Taylor, The Ethics of Authenticity, Londra (Harvard University Press) 1991.
Edénio Valle, S.V.D., “Psicologia e energias da mente: teorias altemativas”, in A Igreja Católica 

diante do pluralismo religioso do Brasi! (III). Estudos da CNBB n. 71, San Paolo (Paulus) 1994.
World Commission on Culture and Development, Our Creative Diversity. Report of thè World Com- 

mission on Culture and Development, Parigi (UNESCO) 1995.
M. York, “The New Age Movement in Great Britain”, in Syzygy. Journal of Alternative Religion and 

Culture, 1:2-3 (1992) Stanford CA.



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

PRESIDENZA

Notificazione circa alcuni risvolti canonici 
riguardanti i casi di transessualismo
Facendo riferimento alle indicazioni ricevute dalla Congregazione per la Dottrina della Fede, la 
Presidenza della C.E.I. ha predisposto questa ‘Notificazione" circa alcuni risvolti canonici riguar­
danti i casi di transessualismo.
La Notificazione è stata preparata per un approfondimento della delicata materia, con particola­
re riferimento al matrimonio, al ministero ordinato e alla vita consacrata.

Recentemente da parte di alcuni Presuli e Cancellerie Vescovili sono stati richiesti chia­
rimenti in merito alla possibilità di apportare sui Libri parrocchiali variazioni anagrafiche 
concernenti i fedeli che si sono sottoposti a interventi di cambiamento di sesso e hanno otte­
nuto il relativo riconoscimento agli effetti civili delle avvenute modifiche anatomiche e ana­
grafiche.

Al riguardo si fa presente che sui Libri parrocchiali non può essere apportata alcuna 
variazione, fatta eccezione per eventuali errori di trascrizione. Pertanto la Presidenza della 
C.E.I. comunica che, in forza delle indicazioni della Congregazione per la Dottrina della 
Fede e della Congregazione per il Clero, competenti in materia, nelle situazioni di cui sopra 
non può essere apportata alcuna variazione anagrafica sui Libri parrocchiali.

Infatti, atteso che la mutata condizione del fedele agli effetti civili circa l’identità ana­
grafica non ne modifica la condizione canonica - maschile o femminile - definita al momen­
to della nascita, sul Registro dei Battesimi non può essere apportata alcuna variazione in 
seguito all'avvenuto intervento per il cambiamento di sesso.

Tuttavia, a motivo delle eventuali situazioni che si potrebbero presentare in futuro per 
tali fedeli, si ritiene necessario che a margine dell'atto di Battesimo venga annotato tale 
intervento unicamente per quanto attiene agli effetti civili della mutata condizione del fede­
le, indicando al riguardo la data e il numero di protocollo della Sentenza del Tribunale Civi­
le competente e/o del documento rilasciato dall'Ufficio dello Stato Civile. In ogni caso, è

77



78 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

opportuno che il parroco competente conservi tutta la documentazione, allegandola alla 
pagina del Registro dei Battesimi.

L’annotazione di cui sopra, ovviamente, non potrà essere fatta valere dalla persona inte­
ressata per avviare l’istruttoria ai fini di un eventuale futuro matrimonio da celebrare nella 
forma concordataria.

Nel caso di dubbi o perplessità in materia è opportuno consultare la Congregazione per 
la Dottrina della Fede.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 79

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione del 20-22 gennaio 2003

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
dopo l'Assemblea Generale di Collevalenza, riprendiamo le riunioni del nostro Consi­

glio, anche con l’intento di concretizzare ulteriormente ciò che a Collevalenza è stato pro­
spettato riguardo al Convegno Ecclesiale Nazionale di metà decennio.

Lavoreremo confortati dalla nostra comunione e fraterna solidarietà, avendo come sem­
pre di mira la propagazione del Vangelo e il bene del nostro popolo. Affidiamo queste gior­
nate al Signore onnipresente e misericordioso, chiedendogli di illuminarci e guidarci con il 
suo Santo Spirito.

1. Il nostro primo pensiero va, come sempre, al Santo Padre che, incurante delle diffi­
coltà fisiche, continua ad offrire al mondo una impressionante testimonianza di fede, di 
amore e di dedizione. La sua voce in questi ultimi tempi si è alzata, con speciale forza ed 
insistenza, a difendere e promuovere la pace: così nel discorso del 21 dicembre alla Curia 
Romana, a Natale e nel primo giorno del nuovo anno. Il Messaggio per la Giornata Mon­
diale della Pace ha richiamato, come «impegno permanente», l’insegnamento della grande 
Enciclica di Giovanni XX1I1 Pacem in terris, nel quarantesimo anniversario della sua pub­
blicazione, sottolineandone il valore profetico per il cammino attuale e futuro dell’umanità 
e richiamando i quattro pilastri della verità, della giustizia, dell'amore e della libertà, a par­
tire dai quali è possibile perseguire in concreto il «bene comune universale» e costruire 
un’autentica cultura di pace.

Soprattutto nel discorso del 13 gennaio al Corpo Diplomatico il Papa ha affrontato in 
maniera circostanziata i punti più caldi della situazione mondiale, alla luce dei grandi prin­
cipi etici e giuridici che devono reggere la convivenza umana, come il rispetto dei diritti, a 
cominciare dal fondamentale diritto alla vita, e il dovere della solidarietà: in essi trova 
espressione concreta «il valore primordiale della legge naturale». La guerra, dunque, «non 
è mai una fatalità», o «un mezzo come un altro, da utilizzare per regolare i contenziosi tra 
le Nazioni»: è sempre, invece, «una sconfitta dell'umanità».

Perciò, in rapporto al conflitto sempre più tragico che oppone israeliani e palestinesi e 
che rappresenta il più grave e minaccioso focolaio di tensioni a livello internazionale, il Papa 
ribadisce che la sua soluzione non potrà mai essere imposta attraverso il terrorismo e la forza 
delle armi: al contrario, i due popoli «sono chiamati a vivere fianco a fianco, ugualmente 
liberi e sovrani, rispettosi l’uno dell’altro».

Non meno forte l’appello del Santo Padre ad evitare la guerra che potrebbe abbattersi 
sulle già tanto provate popolazioni dell’Iraq. Non vogliamo rinunciare alla speranza che 
questa guerra possa alla fine essere evitata: serve a tale scopo l’impegno sincero di tutte le 
parti in causa, nella linea indicata dalle risoluzioni delle Nazioni Unite. Non si tratta, cioè, 
di venir meno a quella solidarietà occidentale che è stata e che deve rimanere - in un mondo 
insidiato da minacce cangianti ma sempre terribilmente pericolose, tra cui anzitutto il terro­
rismo intemazionale che ha dato a fine anno nuove orrende prove di sé in Cecenia, nello



80 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Yemen e forse nelle Filippine - garanzia di pace, di sicurezza, di libertà e di sviluppo, ma al 
contrario di avvalorare tale solidarietà e di renderla più capace di affrontare i problemi e le 
sfide che si delineano all’orizzonte, ancorandola più saldamente, e in una prospettiva dav­
vero universale, a quei principi e valori umanistici che sono la sua più solida e durevole fonte 
di legittimità e forza propulsiva. Operando in questa direzione, la Chiesa - che guarda al 
mondo intero senza alcuna parzialità - non si estrania dunque dall’Occidente, ma lo aiuta ad 
esprimere il meglio di sé, a conferma del fatto che il Cristianesimo costituisce la sua anima 
più profonda e più capace di futuro.

Nel suo discorso al Corpo Diplomatico il Papa ha giustamente insistito sulla possibilità 
di cambiare in meglio il corso degli eventi, attraverso il nostro responsabile impegno, e ha 
mostrato come questa possibilità giunga a realizzarsi anche in situazioni, come quelle del­
l’Africa, che pur rimangono oppresse da enormi e spaventosi problemi: attualmente in par­
ticolare i conflitti che scuotono la Costa d’Avorio e la Repubblica Centroafricana, gravidi di 
gravissimi pericoli per quelle popolazioni. Ha inoltre alzato la sua voce a difesa di tutti i cri­
stiani che «sono ancora vittime di violenza e d’intolleranza», richiamando con forza il dove­
re degli Stati di vigilare affinché la libertà religiosa sia effettivamente garantita a tutti. La 
lunga lista di nostri fratelli, testimoni della fede e della carità di Cristo, che sono stati ucci­
si in varie parti del mondo nel corso del 2002 mostra con tragica evidenza quanto questa 
richiesta del Papa sia fondata, necessaria e urgente. Ad essa fanno eco, con insistenza ed 
energia crescenti, autorevoli uomini di cultura anche non credenti.

Da ultimo il Santo Padre ha deplorato il fatto che nella Federazione Russa un Vescovo 
e alcuni sacerdoti siano impediti di ricongiungersi alle comunità affidate alla loro cura pasto­
rale: rinnoviamo anche noi la pressante richiesta che questa situazione profondamente ingiu­
sta abbia a cessare al più presto.

Non possiamo, inoltre, non esprimere grave preoccupazione per quella minaccia alla 
pace che si sta accentuando in Estremo Oriente, con la decisione della Corea del Nord di 
ritirarsi dal trattato di non proliferazione nucleare: anche questa situazione richiede l’impe­
gno chiaro, deciso e concorde delle maggiori Potenze, per chiudere tempestivamente la stra­
da a sviluppi funesti.

Accompagnamo con la preghiera l’insegnamento del Santo Padre e gli sforzi degli 
uomini di buona volontà, nell’intima convinzione che la pace, nelle sue molteplici forme e 
manifestazioni, è anzitutto dono di quel Dio che solo può operare con somma efficacia nel 
cuore degli uomini.

2. Un’altra parola del Papa, pronunciata nella catechesi di mercoledì 11 dicembre com­
mentando un cantico di Geremia (14,17-21 ), ha suscitato un’eco vasta c profonda, sui mezzi 
di comunicazione e nel sentire della gente. In questo brano del Profeta, ha osservato il Papa, 
«oltre alla spada e alla fame, c’è ... una tragedia maggiore, quella del silenzio di Dio, che 
non si rivela più e sembra essersi rinchiuso nel suo cielo, quasi disgustato dall’agire dell’u­
manità ... Ormai ci si sente soli e abbandonati, privi di pace, di salvezza, di speranza. Il 
popolo, lasciato a se stesso, si trova come sperduto e invaso dal terrore. Non è forse - ha pro­
seguito Giovanni Paolo II - questa solitudine esistenziale la sorgente profonda di tanta 
insoddisfazione, che cogliamo anche ai giorni nostri? Tanta insicurezza e tante reazioni 
sconsiderate hanno la loro origine nell’aver abbandonato Dio, roccia di salvezza».

Proprio il pensiero del silenzio di Dio, provocato dalla somma dei nostri peccati, ha 
suscitato l’impressione più forte, più genuina e più diffusa. Certo, questa reazione è anche 
il segno di una formazione cristiana non approfondita, oltre ad essere frutto di una presen­
tazione assai parziale delle parole del Papa: si dimentica infatti che nel Figlio suo Gesù Cri­
sto il Dio invisibile ci ha definitivamente manifestato il suo volto e il suo atteggiamento 
verso di noi, che è atteggiamento di misericordia e di salvezza, infinitamente più forte di tutti 
i nostri peccati.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 81

Eppure, in quella reazione c’è veramente qualcosa di genuino, che come Pastori dob­
biamo cogliere e aiutare a fruttificare. La rivelazione dell'amore di Dio, il sì definitivo che 
Egli ha detto all’umanità in Gesù Cristo (cfr. 2Cor 1,19-20), non significano alcun automa­
tismo della salvezza e non sopprimono la suprema serietà e drammaticità del nostro rappor­
to con Lui. L’alleanza nuova ed eterna che Dio in Gesù Cristo ha liberamente voluto stabi­
lire con noi passa infatti, sempre e dovunque, attraverso la porta, imprevedibile e mai del 
tutto affidabile, del nostro cuore e della nostra libertà. Di più, il Dio infinitamente vicino e 
amico dell’uomo rimane ugualmente il Dio infinitamente santo e superiore a ogni nostra 
misura: un Dio troppo “disponibile” e ritagliato sui nostri desideri e bisogni di rassicurazio­
ne non è il Dio vero, degno di essere adorato e capace di condurci alla conversione e alla 
salvezza.

La pastorale delle nostre comunità deve dunque lasciarsi interpellare da quanto di auten­
tico può emergere da una tale reazione, in rapporto sia ai propri contenuti che ai propri lin­
guaggi c metodi. È importante cioè riproporre in maniera chiara la grandezza insondabile 
del mistero di Dio, che tanto più si impone a una meditazione consapevole quanto più gli 
sviluppi delle nostre conoscenze ci fanno percepire le dimensioni sconfinate dell’universo 
da Lui creato e la logica profonda che presiede a tutte le sue realizzazioni, in particolare 
all’esistenza dei viventi e soprattutto a quella dell’uomo creato a immagine di Dio. Proprio 
così il lieto annuncio del Figlio eterno di Dio fatto bambino e uomo per noi ci appare in tutta 
la sua sconvolgente novità e inaudita attitudine di amore e di condiscendenza.

Ma occorre anche, nei nostri modi di proporre la verità cristiana, essere attenti a coglie­
re in prima istanza ciò che si agita - a volte soltanto in maniera confusa e scarsamente con­
sapevole - nell’animo dei nostri interlocutori, le incertezze e le perplessità che essi in vario 
modo avvertono e le domande che tendono a porsi, davanti ai casi della vita e alle difficoltà 
con cui sono costretti a misurarsi. E quindi opportuno non presentare le risposte della fede 
in modo affrettato, scontato ed astratto, ma al contrario agganciarle e rapportarle il più stret­
tamente possibile a quelle domande ed esperienze, accompagnandole inoltre e rendendole 
concretamente credibili con la propria testimonianza di vita personale e comunitaria. Così 
ciascuno potrà essere aiutato a percepire il Dio di Gesù Cristo come novità liberatrice che 
gli viene realmente e personalmente incontro.

Uno sguardo alla direzione in cui sembrano andare la cultura e gli atteggiamenti men­
tali rafforza le motivazioni di una simile pedagogia della fede. «Sono impressionato da) sen­
timento di paura che dimora sovente nel cuore dei nostri contemporanei», ha detto il Papa 
nel discorso al Corpo Diplomatico, rinnovando e per così dire “aggiornando” - quanto alle 
motivazioni di questa paura - la diagnosi che aveva proposto 24 anni prima nell’Enciclica 
Redemptor hominis (nn. 15-16). Il Papa aggiunge giustamente che tutto questo può cambia­
re, in quanto «ognuno può sviluppare in se stesso il proprio potenziale di fede, di probità, di 
rispetto altrui, di dedizione al servizio degli altri».

Proprio le capacità di sviluppare questo potenziale appaiono tuttavia gravemente osta­
colate e insidiate, anzitutto a quel livello sorgivo che riguarda le attitudini a pensare, riflet­
tere, comprendere e valutare. Così, in questi ultimi mesi, si è scritto di un “anno zero” del 
pensiero, inutilmente occultato dalla moltitudine degli annunci di novità, di proposte e di 
opinioni. O anche sono state riprese le preveggenti domande di Thomas S. Eliot: «Dov’è la 
saggezza che abbiamo perduto con la conoscenza? Dov’è la conoscenza che abbiamo per­
duto con l'informazione?», sottolineando come soprattutto la seconda domanda appaia oggi 
attuale, a motivo del carattere sempre più tumultuoso, frastornante e alla fine “autoreferen­
ziale” assunto ormai dall’informazione.

Questa situazione, che non facilita una responsabile presa di coscienza riguardo a noi 
stessi e alla realtà che ci circonda, rende semmai ancora più difficile l’approccio al mistero 
di Dio. Richiede pertanto sia un consapevole impegno pastorale che abbini alla proposta 
della fede la cura per la maturazione delle capacità critiche delle persone, sia uno sforzo a



82 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

tutto campo - in collaborazione con quanti sono sensibili a questi problemi - per incidere 
nella misura del possibile sull’attuale sistema informativo e formativo, rendendolo più atten­
to alle esigenze primarie della crescita delle persone.

3. Una esigenza evidente della proposta della fede, in ogni tempo ma specialmente nel­
l’attuale clima e contesto culturale, è quella di mostrare come la fede stessa non sia un sem­
plice e alla fine illusorio desiderio dell’animo umano, e nemmeno una pura esperienza inte­
riore, ma abbia invece, in ciascuno dei suoi nuclei essenziali, un preciso e saldissimo rap­
porto con la realtà: questo vale per l’esistenza del Dio uno e tripcrsonale come per la vicen­
da storica di Gesù Cristo e per la sua risurrezione, per il rapporto tra la Chiesa e Cristo come 
per la presenza di Cristo nell’Eucaristia, per la nostra vita oltre la morte come per l’abitare 
e l’operare già oggi dello Spirito Santo in noi.

La critica che da ormai tre secoli viene condotta nei confronti del Cristianesimo, pur svi­
luppandosi secondo forme e modalità assai differenziate, ha invece come suo comune deno­
minatore proprio la tendenza a negare o estenuare il rapporto della fede con la realtà, ridu­
cendo le sue stesse verità fondamentali a mito, a proiezione umana, a puro significato o ad 
esperienza soggettiva. È una critica tanto più insidiosa perché proviene, in non piccola misu­
ra, da persone e da ambienti di pensiero interni, almeno in origine, alle varie Chiese e Con­
fessioni cristiane.

È dunque quanto mai importante che la riflessione dei teologi, l’impegno dei catechisti 
e tutte le molteplici vie e forme di proposta e comunicazione della fede mettano in luce 
senza incertezze e cerchino di motivare l’aggancio e la pertinenza della fede alla realtà, ed 
è nostro indeclinabile compito e dovere di Pastori vigilare e operare perché ciò avvenga in 
concreto. Quando, nell’insegnamento teologico, nei libri pubblicati da editrici cattoliche, 
nella divulgazione giornalistica o nella catechesi, ci si muove in senso contrario, come tal­
volta purtroppo accade, si arreca, contro le proprie intenzioni, ma non per questo meno cer­
tamente, un grave danno alla fede.

Confido che queste parole, che nascono dalla sollecitudine per la causa del Vangelo e 
anche dalla stima, fiducia e gratitudine per tanti fratelli e sorelle impegnati nella teologia e 
nell’evangelizzazione, siano comprese e accolte nel medesimo spirito con cui sono pronun­
ciate.

4. Cari Confratelli, passando a considerare la situazione del nostro Paese, la legge 
finanziaria approvata a fine anno ha evidenziato le difficoltà con cui deve misurarsi il bilan­
cio dello Stato e che fanno capo sia alla precaria congiuntura economica nazionale e inter­
nazionale sia ad alcuni nostri vincoli e difetti strutturali che da tempo richiedono di essere 
modificati. In particolare, non possono non preoccupare le ristrettezze e i rinvii degli stan­
ziamenti in alcuni settori-chiave per il nostro sviluppo, come quelli relativi alla scuola e 
all’Università, alla ricerca e all’innovazione. 1 parametri stabiliti dall’Unione Europea rap­
presentano un argine importantissimo, di fronte alle sempre possibili tentazioni di scelte di 
spesa superiori alle nostre effettive possibilità, ma costringono anche a un cammino fatico­
so e richiedono da parte non solo dei responsabili politici bensì di tutte le componenti socia­
li un autentico cambiamento nei comportamenti e ancor prima nella mentalità, in mancanza 
del quale potrebbero ritorcersi in un fattore di stagnazione, per l’Italia come per altri Paesi 
europei.

Con l’inizio del nuovo anno sembrano profilarsi alcuni segnali di miglioramento, che 
restano tuttavia da verificare. Non è risolta, anche se pare aver superato la sua fase più acuta, 
la crisi della FIAT, mentre non sono poche le altre zone di sofferenza del nostro sistema 
industriale. In ogni caso rimangono necessarie modifiche profonde, in ambito economico e 
sociale, per favorire la riqualificazione della spesa pubblica, l’aumento degli investimenti 
nei settori-chiave dello sviluppo e la crescita del l'occupazione, che - nonostante gli incre­
menti registrati - rimane decisamente troppo bassa nel Meridione. Per riuscirla realizzare



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 83

simili modifiche, evitando esorbitanti costi sociali, è particolarmente necessaria quella soli­
darietà e coesione che il Papa ha chiesto nel suo discorso al Parlamento italiano: essa deve 
coinvolgere le diverse forze e rappresentanze sia politiche sia economiche e sociali. Questo 
è pertanto l’auspicio che vorrei oggi, con rispetto ma anche con insistenza, rinnovare.

Un’analoga esigenza di collaborazione sembra imporsi a proposito di un altro assai 
importante campo di riforma: quello che riguarda le istituzioni, le strutture di governo, il 
federalismo, i rapporti tra i diversi poteri e funzioni dello Stato. Si tratta di portare a com­
pimento e di rendere coerente ed armonico queiritinerario di modifiche che è in corso ormai 
da un decennio, non senza forti motivazioni, ma a cui è mancato finora un disegno com­
plessivo organico e sufficientemente condiviso. Per condurre in porto un progetto di questo 
genere, occorre valutare le diverse ipotesi possibili in rapporto alla realtà italiana, con la sua 
storia, le sue specificità e quei problemi irrisolti dai quali ha preso spunto la richiesta stessa 
di riforme istituzionali.

In questa ottica sembra importante cercare di garantire, al di là delle mutevoli contin­
genze politiche e partitiche, una chiara e sicura efficacia delle scelte degli elettori, la stabi­
lità dei Governi e l’agilità della loro azione - anche per salvaguardare concretamente l’unità 
e la solidarietà del Paese, nel passaggio a un suo assetto federale - e al contempo il ruolo 
effettivo delle minoranze all’interno delle istituzioni e l’equilibrio tra i diversi poteri dello 
Stato, in particolare superando i contrasti tra maggioranza di Governo e Magistratura. Su 
queste linee appare possibile una larga convergenza tra forze politiche anche assai diverse, 
a condizione che ciascuno sia disposto a non irrigidirsi sulle proprie posizioni ed eviti di 
porre atti o assumere atteggiamenti preclusivi di un dialogo sincero.

1 progetti di riforma nel nostro Paese non possono d’altronde prescindere da ciò che sta 
avvenendo a livello europeo. Nel vertice del 12 e 13 dicembre a Copenaghen è stato rag­
giunto l’accordo che sancisce l’allargamento dell’Unione Europea a comprendere altri 10 
Paesi, in prevalenza dell’Europa Centrale e Orientale, per un totale di ben 25 membri: così 
l’infausta divisione dell’Europa è ormai definitivamente superata. Proprio il grande numero 
degli Stati membri, destinato a crescere ancora, rende però vieppiù necessaria la redazione 
e approvazione del nuovo Trattato che dovrà definire più compiutamente i profili istituzio­
nali dell’Unione Europea, alla luce del principio di sussidiarietà.

11 Papa, nel discorso al Corpo Diplomatico, ha sottolineato come l’Europa abbia saputo 
«abbattere i muri che la sfiguravano» e impegnarsi «nell’elaborazione e nella costruzione di 
una realtà capace di coniugare unità e diversità, sovranità nazionale e azione comune, pro­
gresso economico e giustizia sociale». Questa Europa nuova, ha proseguito il Papa, «porta 
in sé i valori che hanno fecondato, per due Millenni, un’arte di pensare e di vivere di cui il 
mondo intero ha beneficiato. Fra questi valori, il Cristianesimo occupa un posto privilegia­
to avendo dato origine a un umanesimo che ha impregnato la sua storia e le sue istituzioni». 
Su queste basi, il Santo Padre ha rinnovato la richiesta che nel futuro Trattato costituzio­
nale dell’Unione Europea figuri un riferimento alle Chiese e alle istituzioni religiose, di 
modo che «nel pieno rispetto della laicità, siano riconosciuti tre elementi complementari: la 
libertà religiosa nella sua dimensione non solo individuale e cultuale, ma pure sociale e 
comunitaria; l’opportunità di un dialogo e di una consultazione strutturati fra i Governi e le 
comunità dei credenti; il rispetto dello statuto giuridico di cui le Chiese e le istituzioni reli­
giose già godono negli Stati membri dell’Unione». Auspichiamo che su questi criteri possa 
realizzarsi, nelle competenti sedi istituzionali, un consenso vasto e cordiale.

5. Un motivo di speranza è costituito, cari Confratelli, dall'attenzione crescente per le 
tematiche relative alla famiglia e alla nascita ed educazione dei figli. L’invito rivolto ai gio­
vani dal Presidente della Repubblica, nel suo messaggio di fine anno, «abbiate fiducia in voi 
stessi. Ciò significa anche non avere timore di formare una vostra famiglia. Non negatevi 
quanto di più bello può darvi la vita», seguito dalla chiara affermazione: «Famiglie più unite



84 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

generano cittadini migliori», ha un grande significato come autorevole e credibile indica­
zione di valori. Da parte nostra intendiamo potenziare il più possibile l’impegno per la 
pastorale familiare, cercando di estenderla alla generalità delle famiglie e offrendo cordiale 
sostegno a quelle famiglie che si associano per esprimere e rivendicare più efficacemente il 
proprio ruolo e i propri diritti a livello pubblico e sociale.

Sono positivi gli interventi a favore della famiglia e della natalità approvati con la legge 
finanziaria. La situazione sociale del Paese, e in particolare la crisi demografica, richiedono 
però misure di assai più ampia portata, come un disegno organico di riforma del sistema 
fiscale che faccia perno sulla famiglia e sul suo ruolo nella generazione ed educazione dei 
figli, accompagnato da altri provvedimenti rivolti soprattutto a rendere meno problematico 
conciliare la maternità e la cura dei figli con gli impegni di lavoro.

Il disegno di legge sulla prostituzione approvato il 20 dicembre dal Governo, allo scopo 
di vietarne l’esercizio in luogo pubblico o aperto al pubblico e di impedire il suo sfrutta­
mento da parte di organizzazioni criminali, oltre che di contrastare il diffondersi di malattie 
di origine sessuale, affronta un gravissimo problema sociale, ma evita di andare alla sua 
radice morale e comportamentale. Pur tenendo presente che non ogni norma morale può 
essere tradotta nella legislazione dello Stato, ed essendo consapevoli della grande difficoltà 
e delicatezza delle problematiche concrete in questa materia, appare necessario un più matu­
ro approfondimento - che potrà essere realizzato nel dibattito parlamentare - affinché la nor­
mativa risulti il più possibile equa, corretta ed efficace, specialmente per quanto riguarda la 
prevenzione di questa patologia sociale e il ricupero delle persone che vi sono state coin­
volte.

Il giorno di Santo Stefano la setta dei raeliani ha annunciato la nascita di una bambina 
per clonazione. Non è stata offerta finora alcuna prova della veridicità di tale annuncio, che 
sembra far parte di una squallida strategia propagandistica. È reale però il rischio che prima 
o poi si giunga veramente a un tale risultato, che viola alla radice la dignità della persona 
umana. E urgente pertanto che la clonazione sia messa al bando, con una normativa effica­
ce e possibilmente valida ovunque nel mondo. Anche la cosiddetta "clonazione terapeutica” 
è intrinsecamente contraria alla nostra natura e dignità, per il modo in cui intende generare 
gli embrioni, cioè esseri umani nella fase iniziale del loro sviluppo, e per la finalità di uti­
lizzarli quale semplice materiale biologico, uccidendoli per curare altre persone.

Trovano dunque nuova conferma la necessità e l’urgenza di giungere alia definitiva 
approvazione, da parte del Senato, della legge sulla procreazione medicalmente assistita, 
approvata nel giugno scorso dalla Camera dei Deputati.

Il 5 dicembre la Camera stessa ha approvato il disegno di legge sullo stato giuridico 
degli insegnanti di religione, che si spera possa ricevere ben presto la ratifica definitiva da 
parte del Senato. Con questo provvedimento, atteso da tanto tempo, avrà luogo il pieno inse­
rimento scolastico di una benemerita categoria di docenti, in grande maggioranza laici, nel 
rispetto del giusto equilibrio tra le esigenze dello Stato e la specificità dell'insegnamento 
della religione cattolica, di cui risulterà così confermato il carattere pienamente scolastico.

Confidiamo che dai lavori parlamentari attualmente in corso possa scaturire qualche 
provvedimento concreto nel senso di una riduzione della pena per i detenuti, senza compro­
mettere per questo la sicurezza dei cittadini, come ha chiesto il Santo Padre.

Cari Confratelli, pochi giorni fa tutti noi abbiamo appreso con gioia la notizia che il Car­
dinale Michele Giordano è stato assolto anche in appello dall’ultima accusa che gli era stata 
rivolta: ci rallegriamo con lui, della cui innocenza mai avevamo dubitato, anche quando più 
gravi e scomposti erano stati il tenore e il rumore delle accuse.

Recentissima è la pubblicazione, da parte della Congregazione per la Dottrina della 
Fede, di una "Nota dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comporta­
mento dei cattolici nella vita politica". Essa giunge particolarmente opportuna, per richia­
mare la necessità e l’importanza dell’impegno politico dei cattolici e illustrare e motivare in



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 85

profondità i criteri a cui esso deve ispirarsi, in una società democratica e pluralista. In con­
creto, assai importanti sono le affermazioni circa «la legittima libertà dei cittadini cattolici 
di scegliere, tra le opinioni politiche compatibili con la fede e la legge morale naturale, quel­
la che secondo il proprio criterio meglio si adegua alle esigenze del bene comune», e al con­
tempo circa il rifiuto di «una concezione del pluralismo in chiave di relativismo morale, 
nociva per la stessa vita democratica». I cattolici, al pari degli altri cittadini, non possono 
rinunciare pertanto «a contribuire alla vita sociale e politica dei propri Paesi secondo la con­
cezione della persona e del bene comune che ... ritengono umanamente vera e giusta». Pari- 
menti, «la coscienza cristiana ben formata non permette a nessuno di favorire con il proprio 
voto l’attuazione di un programma politico o di una singola legge» contrari «ai contenuti 
fondamentali della fede e della morale» e nemmeno può essere isolato qualcuno di questi 
contenuti «a scapito della totalità della dottrina cattolica». La sfera civile e politica è infatti 
autonoma «da quella religiosa ed ecclesiastica - ma non da quella morale».

In questa linea, la Nota affronta «la complessa rete di problematiche attuali che non 
hanno avuto confronti con le tematiche dei secoli passati» e che sono frequente oggetto 
anche del nostro magistero. Lo studio approfondito di questa Nota sarà assai utile sia per i 
cattolici impegnati in politica sia per le comunità cristiane e la divulgazione dei suoi conte­
nuti aiuterà a superare equivoci radicati e purtroppo diffusi.

Cari Confratelli, abbiamo appena celebrato la Giornata per l’approfondimento e lo svi­
luppo del dialogo tra cattolici ed ebrei e stiamo vivendo la Settimana di preghiera per l'u­
nità dei cristiani, che ha quest’anno per tema «Un tesoro come in vasi di creta» (2Cor 4,5- 
18). Rinnoviamo pertanto la nostra supplica e il nostro convinto impegno perché questa 
unità si realizzi, con la forza dello Spirito che è ben più grande delle resistenze umane.

Vi ringrazio per avermi ascoltato e per quel che vorrete osservare e proporre. La Vergi­
ne Maria, il suo sposo Giuseppe e tutti i Santi e le Sante venerati nelle nostre Chiese inter­
cedano per noi e per il nostro comune lavoro.

2. COMUNICATO FINALE

1. Il richiamo alla pace di Giovanni Paolo II e la situazione internazionale
I Vescovi hanno manifestato profonda gratitudine a Giovanni Paolo II, per la sua pre­

ziosa testimonianza di fede, di amore e di dedizione, e hanno espresso convinta adesione al 
suo forte richiamo per la difesa e la promozione della pace, in cui egli ha riproposto, come 
«impegno permanente», l’insegnamento dell’Enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris, 
nel quarantesimo anniversario della sua pubblicazione. Nel ribadire, quindi, la verità, la giu­
stizia, la libertà e l’amore quali pilastri che consentono di perseguire il bene comune uni­
versale e la costruzione di un’autentica cultura di pace, i Vescovi hanno rivolto un pressan­
te invito affinché si ristabiliscano le condizioni per una sempre più pacifica convivenza tra 
le Nazioni, rammentando che la guerra è sempre «una sconfìtta dell’umanità». A tale pro­
posito i Vescovi hanno esortato anche la comunità ecclesiale ad adoperarsi per una più atten­
ta e ordinaria educazione alla pace, mediante un impegno più deciso a costruire concreti iti­
nerari pedagogici in grado di sviluppare sempre più mentalità e testimonianze di pace.

Forte preoccupazione i Vescovi hanno espresso per la situazione di conflitto in Medio 
Oriente e per l’incerto esito della crisi intemazionale legata alla situazione dell’Iraq, per le



86 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

crescenti minacce del terrorismo intemazionale, come per i conflitti in atto in Costa d’Avo­
rio e nella Repubblica Centroafricana, per la decisione della Corea del Nord di ritirarsi dal 
trattato di non-proliferazione nucleare. Unendosi a Giovanni Paolo II, i Vescovi hanno 
espresso l’auspicio che si possa cambiare il corso di questi drammatici e critici eventi, con 
un impegno sincero delle parti interessate e attraverso il ruolo prezioso della solidarietà tra 
i popoli. In questo impegno un ruolo specifico è affidato al mondo occidentale, che rimane 
garanzia di pace, di sicurezza, di libertà e di sviluppo, se si rifà a quei principi e valori uma­
nistici che - come ha ribadito il Cardinale Presidente nella sua Prolusione - «sono la più 
solida e durevole fonte di legittimità e forza propulsiva» e che trovano alimento nel Cristia­
nesimo che dell’Occidente «costituisce l’anima più profonda e più capace di futuro».

Sono state inoltre ricordate le difficoltà della Chiesa cattolica nella Federazione Russa 
e le innumerevoli vittime di violenze e di sopraffazioni, tra cui si è fatta menzione esplicita 
dei tanti fratelli e sorelle di fede uccisi in varie parti del mondo nel corso del 2002.

2. La situazione del Paese, il ruolo del Cristianesimo nella costruzione
dell’Europa unita e l’impegno dei cattolici nella vita politica
La riflessione dei Vescovi sulla situazione del Paese ha affrontato, anzitutto, il perma­

nere della difficile congiuntura economica nazionale e internazionale, che esige l’attenzio­
ne non solo dei responsabili politici ma di tutte le componenti sociali, per avviare cambia­
menti nei comportamenti e ancor prima nella mentalità dei cittadini. Inoltre, con riferimen­
to alle gravi difficoltà della grande industria, gli spiragli di soluzione che sembrano potersi 
aprire per la crisi della FIAT - insistono i Vescovi - non devono portare ad abbassare la guar­
dia sul problema del lavoro, e quindi sulla persistente piaga della disoccupazione, specie nel 
Meridione, per la cui soluzione si auspica una rinnovata solidarietà e coesione delle forze 
politiche, imprenditoriali e sindacali. Tali principi andrebbero estesi, osservano i Vescovi, 
anche per l’auspicata riforma delle istituzioni, delle strutture di governo, del federalismo e 
del rapporto tra i diversi poteri e funzioni dello Stato - in particolare tra potere politico e 
Magistratura -, con la formulazione di un disegno complessivo organico e sufficientemente 
condiviso e mirato alla specificità della realtà italiana.

Nel prendere atto positivamente dell’allargamento dell’Unione Europea, che giunge a 
comprendere ben 25 Paesi, i Vescovi considerano di grande rilevanza, e quindi seguono con 
particolare interesse e attenzione, i lavori della Convenzione Europea. In piena sintonia con 
le indicazioni dello stesso Pontefice, i Presuli chiedono che in questa Europa nuova ci sia 
spazio e riconoscimento per le Chiese e le istituzioni religiose, sulla base di tre elementi 
complementari: «La libertà religiosa nella sua dimensione non solo individuale e cultuale, 
ma pure sociale e comunitaria; l’opportunità di un dialogo e di una consultazione struttura­
ti tra i Governi e le comunità dei credenti; il rispetto dello statuto giuridico di cui le Chiese 
e le istituzioni religiose già godono negli Stati membri dell’Unione».

Nel corso dei lavori, in riferimento alle tematiche concernenti la famiglia, la procreazione 
e l’educazione dei figli, i Vescovi, pur prendendo atto di significativi miglioramenti, hanno sot­
tolineato l'assenza di un disegno organico di riforma del sistema fiscale che ponga al centro la 
famiglia stessa e di politiche che sappiano risolvere le evidenti difficoltà a conciliare la mater­
nità e la cura dei figli con gli impegni lavorativi e professionali. Oltre a riconfermare l’impe­
gno per promuovere la pastorale familiare, con una attenzione particolare alle giovani fami­
glie, il Consiglio Permanente ha espresso il proprio sostegno a quelle famiglie che si associa­
no per esprimere e rivendicare il proprio ruolo e i propri diritti a livello pubblico e sociale.

Circa il disegno di legge sulla prostituzione recentemente approvato dal Governo, i 
Vescovi hanno espresso alcune perplessità per un provvedimento che affronta un grave pro­
blema sociale ma non incide sulle sue radici morali e comportamentali, e auspicano un più



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 87

maturo approfondimento, affinché la normativa risulti il più possibile equa, corretta ed effi­
cace, specialmente per quanto riguarda la prevenzione di questa patologia sociale e il recu­
pero delle persone coinvolte.

Oltre a riproporre l’urgenza di giungere a una approvazione in tempi ravvicinati della 
legge concernente la procreazione medicalmente assistita e di quella sullo stato giuridico 
degli insegnanti di religione - i due provvedimenti attendono il definitivo pronunciamento 
del Senato -, i Vescovi hanno espresso viva disapprovazione circa i recenti annunci propa­
gandistici concernenti la presunta nascita di una bambina esito di un processo di clonazio­
ne. Unanime è stata la richiesta che la clonazione, anche quella terapeutica, non abbia alcun 
avallo normativo e sia messa al bando, con strumenti giuridici efficaci e possibilmente vali­
di ovunque nel mondo.

La recente pubblicazione della Nota dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'im­
pegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, da parte della Congregazione per 
la Dottrina della Fede, ha trovato il plauso dei Vescovi che, con l’occasione, oltre a ribadire 
la necessità e l’importanza dell’impegno politico dei cattolici, hanno sollecitato uno studio 
della Nota, sia per comprendere in profondità i criteri a cui la presenza in politica dei catto­
lici deve ispirarsi, in una società democratica e pluralistica, sia per superare equivoci radi­
cati e diffusi.

I Vescovi hanno, inoltre, auspicato che possa attuarsi qualche provvedimento concreto 
in riferimento alla riduzione della pena per i detenuti e alla situazione carceraria, così come 
richiesto da Giovanni Paolo IL nonché interventi sul sistema carcerario che consentano il 
rispetto della dignità personale dei detenuti e il loro effettivo recupero.

3. Il radicamento della fede nella storia e il Convegno Ecclesiale Nazionale del 2006
Prendendo spunto dalla riflessione del Papa sul “silenzio di Dio” e dall’ampia risonan­

za che essa ha registrato, non solo tra i credenti, i Vescovi hanno sottolineato l’importanza 
di riproporre in maniera chiara la grandezza insondabile del mistero di Dio e della verità cri­
stiana. il cui fondamento, in forza dell'Incarnazione, risiede nella storia e nella personale 
vicenda di Gesù di Nazaret. E proprio a partire da questo radicamento della fede cristiana 
nella storia, e non prescindendo da esso, che diviene possibile mettersi in ascolto delle 
domande, delle incertezze e delle attese degli uomini di oggi. Occorre misurarsi con una 
pastorale che sappia orientare la proposta di fede verso una coerente maturità di credenti, 
capaci di incidere nell’attuale sistema culturale stabilendo un saldo rapporto con la realtà. Si 
tratta, infatti, di testimoniare una fede che si propone come verità storica, quindi non come 
mito, proiezione umana o pura esperienza interiore, ma come realtà pertinente alla vita e 
capace di intercettare la domanda di salvezza e di libertà dell’uomo. In questo senso i Vesco­
vi, nel ribadire fiducia verso quanti sono impegnati nella riflessione teologica e nell’evan­
gelizzazione, chiedono loro di mettere in luce, senza incertezze e consapevoli della propria 
responsabilità, fatta salva la debita distinzione tra dottrina e opinione teologica, l’aggancio 
tra la fede, la storia e la realtà esistenziale dell’uomo.

In questo contesto, il Consiglio Episcopale Permanente si è soffermato ad approfondire 
i contenuti e i criteri per la formulazione del tema del prossimo Convegno Ecclesiale Nazio­
nale del 2(X)6, da sottoporre all’Assemblea Generale nel prossimo mese di maggio. In vista 
di una più puntuale definizione del titolo, i Vescovi hanno riconfermato che la riflessione del 
Convegno dovrà evidenziare un forte legame con gli Orientamenti pastorali dell’attuale 
decennio, ponendo un accento specifico sulla dimensione della speranza e sull’esperienza 
cristiana colta nella sua essenzialità, nella sua dimensione personale e ordinaria, come pure 
nell’apporto che può offrire alla costruzione di un ethos sociale condiviso: dovrà inoltre 
ribadire la centralità dell’uomo che nella sequela di Cristo raggiunge una pienezza di senso



88 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

e di libertà che lo rende capace di contribuire in modo eminente alla costruzione del bene 
comune; dovrà infine rilanciare il tema della missionarietà quale impegno di tutti i credenti 
per dare una testimonianza di fede in grado di incidere sulla cultura e sulla società di oggi, 
nella consapevolezza dei profondi cambiamenti in atto. I Vescovi hanno poi unanimemente 
deciso che sede del Convegno Ecclesiale sarà la città di Verona.

4. La formazione teologica in Italia,
le Note sull'insegnamento della religione cattolica e sull'iniziazione cristiana,
il servizio pastorale in Italia di presbiteri stranieri
Nel corso dei lavori del Consiglio Episcopale Permanente è stato dato ampio spazio alla 

discussione sulla situazione complessiva della formazione teologica in Italia, in vista di pre­
sentare una proposta operativa sulle finalità e sull’organizzazione delle scuole di formazio­
ne teologica, degli Istituti di Scienze Religiose, degli Istituti Superiori di Scienze Religiose, 
degli Istituti Teologici e delle Facoltà Teologiche, per fornire a tutti, chierici e laici, una for­
mazione teologica seria, approfondita e completa, distinguendo percorsi accademici e non 
accademici, a seconda degli ambiti di impegno: ministeri ecclesiali, insegnamento della reli­
gione cattolica, pastorali specializzate, ecc. I Vescovi hanno rilevato la necessità di una rior­
ganizzazione dell’insegnamento teologico accademico, da impostare attorno a un più accen­
tuato ruolo delle Facoltà Teologiche, con una ridistribuzione dei Centri, tenendo conto del 
principio di sussidiarietà e nella convinzione che le forze vadano razionalizzate per una 
migliore valorizzazione. L’iter prevede che il progetto, una volta formulato compiutamente, 
sia sottoposto alla Congregazione per l’Educazione Cattolica.

A proposito dell’insegnamento della religione cattolica, è stata autorizzata dai Vescovi 
la redazione di una Nota che, in continuità con quella del 1991 Insegnare religione cattoli­
ca oggi, proponga una riflessione e degli orientamenti che tengano conto del profondo cam­
biamento del contesto sociale e culturale, dell’attuale riforma della scuola, della numerosa 
presenza di docenti laici e del riconoscimento del loro stato giuridico.

Ai Vescovi è stata anche consegnata la bozza della terza Nota su L'iniziazione cristia­
na, che ha come titolo Orientamenti per il risveglio della fede e per il completamento del­
l'iniziazione cristiana degli adulti. Si tratta di un documento che si aggiunge ai due già pub­
blicati (Orientamenti per il catecumenato degli adulti, del 1997, e Orientamenti per l'ini­
ziazione dei fanciulli e dei ragazzi dai 7 ai 14 anni, del 1999) e che prende in considerazio­
ne la situazione di quei giovani e quegli adulti battezzati che chiedono di completare l’ini­
ziazione cristiana o chiedono di essere aiutati a fare un cammino di riscoperta della fede.

In riferimento al servizio pastorale prestato in Italia da presbiteri stranieri, il Consiglio 
Episcopale Permanente ha dato esecuzione alle indicazioni contenute nella Istruzione sul­
l'invio e la permanenza all'estero dei sacerdoti del Clero diocesano dei territori di missio­
ne, pubblicata dalla Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli nel 2001, approvan­
do due schemi di “convenzione” (una riguarda i sacerdoti stranieri presenti in Italia per un 
servizio pastorale a tempo pieno, l’altra concerne i presbiteri stranieri residenti in Italia per 
motivi di studio e che offrono un servizio pastorale a tempo parziale) e un “atto di acco­
glienza” per i presbiteri costretti a lasciare il proprio Paese per gravi motivi e che vengono 
incaricati di servizi pastorali nelle Diocesi italiane.

5. Il Simposio europeo delle Università, il Centro Universitario Cattolico,
la promozione del sostegno economico alla Chiesa Cattolica

I Vescovi hanno manifestato apprezzamento per il Simposio europeo sul tema Univer­
sità e Chiesa in Europa che si svolgerà a Roma dal 17 al 20 luglio di quest’anno, in occa-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 89

sione del VII Centenario della fondazione del l’Università La Sapienza, promosso dal Con­
siglio delle Conferenze Episcopali d’Europa (C.C.E.E.) in collaborazione con la Commis­
sione Episcopale della C.E.I. per l’educazione, la scuola e l’Università. Si tratta di un’ini­
ziativa che si pone come punto di arrivo di un lavoro di sensibilizzazione e di coordinamen­
to tra le diverse esperienze di presenza dei credenti nell’Università già in atto in molte Chie­
se locali. L'Episcopato europeo, promotore di questa iniziativa, considera la pastorale uni­
versitaria come via privilegiata per la riscoperta e lo sviluppo delle radici cristiane della cul­
tura europea. Le Diocesi con sedi universitarie saranno presenti con proprie delegazioni, che 
si affiancheranno a quelle delle Conferenze Episcopali Nazionali, delle Università Cattoli­
che, delle Università Pontificie, delle Facoltà e Istituti Teologici, come anche di associazio­
ni, movimenti e gruppi ecclesiali e degli istituti di vita consacrata. L’Instrumentum lahoris, 
preparato dal Comitato organizzatore, costituisce un’utile pista per preparare le comunità 
ecclesiali all’evento e per rileggere il rapporto tra Università e Chiesa nella prospettiva di 
una maturazione spirituale e pastorale dei credenti in ordine alla loro presenza in un luogo 
in cui la fede possa essere intensamente pensata, per essere fervidamente vissuta e coeren­
temente testimoniata.

Sempre in riferimento al mondo universitario, il Consiglio Permanente ha anche appro­
vato il nuovo Regolamento del Centro Universitario Cattolico, che dal febbraio del 20Ò2 è 
affidato al Servizio Nazionale per il Progetto Culturale. Accanto alle tradizionali borse di 
studio, sono istituite borse di ricerca, da conferire a candidati che hanno conseguito il dot­
torato di ricerca o altro titolo equivalente e che accettano di sviluppare un programma di 
ricerca concordato dalla direzione del Centro con un gruppo di docenti di riferimento.

A quattro anni dall’Assemblea Generale Straordinaria di Collevalenza, in cui i Vesco­
vi italiani avevano approvato alcune Determinazioni concernenti il sostegno economico 
alla Chiesa Cattolica, il Consiglio Episcopale Permanente, alla luce di una valutazione par­
ticolareggiata delle esperienze e dei risultati, ha preso atto che va potenziata l'azione pasto­
rale educativa e promozionale, affinché possa assumere i tratti di maggiore capillarità, con­
cretezza, continuità, ricchezza di motivazioni, personalizzazione. In particolare, è stata sot­
tolineata l’esigenza di strutture stabili, efficaci, riconosciute anche a livello diocesano e 
parrocchiale, così come la necessità di un’organizzazione articolata, che possa contare su 
un maggiore coinvolgimento e una convinta collaborazione dei sacerdoti. Questo tema, 
confermano i Vescovi, oltre all’impegno del Servizio Nazionale per la promozione del 
sostegno economico alla Chiesa Cattolica, è affidato alla responsabilità di tutta la comunità 
ecclesiale e in particolare agli organismi diocesani a ciò deputati. La decisione del Consi­
glio Episcopale Permanente di approvare la costituzione di uno specifico “Comitato per la 
promozione del sostegno economico alla Chiesa Cattolica’’, distinto dal “Comitato per gli 
enti e i beni ecclesiastici”, potrà contribuire a riaffermare l’importanza del tema e a rilan­
ciare l'impegno.

6. Statuti, Regolamenti e Determinazioni
Sono stati approvati in questa sessione del Consiglio Episcopale Permanente gli Statuti 

della Federazione Universitaria Cattolica Italiana (FUCI) e dell’Unione Cristiana Imprendi­
tori e Dirigenti (UCID). È stato espresso parere favorevole per l’ammissione alla Consulta 
Nazionale delle Aggregazioni Laicali, dell’Associazione Italiana Guide e Scouts d'Europa 
Cattolici (AIGSEC-FSE) e dell’Unione Nazionale Italiana Trasporto Ammalati a Lourdes e 
Santuari Intemazionali (UNITALSI).

Sono stati approvati, inoltre, i nuovi parametri per l'edilizia di culto per l'anno 2003 e 
la Determinazione sul trattamento economico dei giudici laici che operano presso i Tribu­
nali ecclesiastici regionali italiani.



90 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

7. Nomine
Il Consiglio Episcopale Permanente, nel quadro degli adempimenti demandati dallo 

Statuto, ha proceduto alle seguenti nomine:
- S.E. Mons. Lucio Renna, Vescovo di Avezzano, eletto membro della Commissione 

Episcopale per il Clero e la vita consacrata;
- S.E. Mons. Agostino Vallini, Vescovo di Albano, eletto Presidente del Comitato per 

gli enti e i beni ecclesiastici;
- S.E. Mons. Germano Zaccheo, Vescovo di Casale Monferrato, eletto Presidente del 

Comitato per la promozione del sostegno economico alla Chiesa Cattolica;
- mons. Sergio Mutti, della Diocesi di Cremona, nominato Tesoriere della Fondazione 

“Migrantes”;
- don Neville Joe Perera, della Diocesi di Lugano, nominato, per un secondo mandato 

della durata di un quinquennio, Coordinatore pastorale delle comunità cattoliche sri-lankesi 
in Italia;

- don James Pereppadan, dell’Arcidiocesi di Emakulam-Angamaly, nominato, per un 
secondo mandato della durata di un quinquennio, Coordinatore pastorale delle comunità cat­
toliche indiane di rito siro-malabarese in Italia;

- mons. Làszló Németh, Rettore del Pontificio Istituto Ungherese, nominato, per un 
secondo mandato della durata di un quinquennio, Coordinatore pastorale per le comunità 
cattoliche ungheresi in Italia;

- mons. Ignazio Sanna, della Diocesi di Nuoro, nominato, per un secondo triennio, 
Assistente ecclesiastico centrale del Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale (MEIC);

- fr. Giampiero Gambaro, dei Frati Minori Cappuccini, nominato Assistente ecclesia­
stico nazionale della formazione Capi dell’Associazione Guide e Scout Cattolici Italiani 
(AGESCI).

Il Consiglio inoltre ha espresso il proprio gradimento per la nomina della dott.ssa Nico­
letta Vocaturo Tino, della Diocesi di Roma, Responsabile nazionale del Movimento Rina­
scita Cristiana.

La Presidenza della C.E.I., nella riunione del 20 gennaio 2003, nel quadro degli adem­
pimenti demandati dallo Statuto, ha provveduto alle seguenti nomine:

- Membri del Comitato per gli enti e i beni ecclesiastici: avv. Edoardo Boitani, della 
Diocesi di Roma; don Andrea Celli, della Diocesi di Roma; mons. Agostino De Angelis, 
della Diocesi di Roma; mons. Carmelo Dromi, dell’Arcidiocesi di Bari-Bitonto; don Giam­
pietro Fasani, Economo della C.E.I.; mons. Francesco Galdi, Presidente del Consiglio di 
amministrazione dell’Istituto Centrale per il Sostentamento del Clero; avv. Venerando Mara­
no, Coordinatore dell’Osservatorio giuridico-legislativo della C.E.I.; mons. Fortunato Tino 
Marchi, del Patriarcato di Venezia; don Carlo Redaelli, dell’Arcidiocesi di Milano; don 
Mauro Rivella, Direttore dell’Ufficio Nazionale per i problemi giuridici; dott. Cesare Testa, 
Direttore generale dell’Istituto Centrale per il Sostentamento del Clero; mons. Luigi Trive­
ro, Sottosegretario della C.E.I. e Responsabile del Servizio Nazionale per l’edilizia di culto; 
don Matteo Visioli, della Diocesi di Parma;

- Membri del Comitato per la promozione del sostegno economico alla Chiesa Catto­
lica: dott. Gianni Cappabianca, dell’Arcidiocesi di Milano; mons. Francesco Ceriotti, Presi­
dente del Consiglio di amministrazione della Fondazione “Comunicazione e Cultura”; prof. 
Luca Diotallevi, della Diocesi di Terni-Narni-Amelia; dott. Umberto Folena, della Diocesi 
di Como; mons. Claudio Giuliodori, Direttore dell’Ufficio Nazionale per le comunicazioni 
sociali; ing. Paolo Mascarino, Responsabile del Servizio per la promozione del sostegno 
economico alla Chiesa Cattolica; mons. Luigi Mistò, Consulente pastorale del Servizio per 
la promozione del sostegno economico alla Chiesa Cattolica; dott. Cesare Testa, Direttore 
generale dellTstituto Centrale per il Sostentamento del Clero;



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 91

- Ufficio Nazionale per le comunicazioni sociali: don Franco Mazza, dell’Arcidiocesi 
di Taranto, Vice Direttore, per un secondo quinquennio;

- Revisori dei conti della Fondazione "Santi Francesco d"Assisi e Caterina da Siena”: 
doti. Fabio Porfiri, della Diocesi di Roma; doti. Pietro Fatello, della Diocesi di Roma;

- Membri del Consiglio di Amministrazione del Centro Unitario per la Cooperazione 
Missionaria tra le Chiese (CUM): mons. Giuseppe Andreozzi, Direttore dell'Ufficio Nazio­
nale per la cooperazione missionaria tra le Chiese (Presidente); don Giampietro Fasani, Eco­
nomo della C.E.I.; p. Angelo Besenzoni, Superiore Provinciale della Società Missioni Afri­
cane (Genova); sr. Clarice Gengaroli, Superiora Generale delle Figlie di Maria Missionarie; 
dott. Luca Moscatelli, dell’Arcidiocesi di Milano;

- Collegio dei revisori dei conti del Centro Unitario per la Cooperazione Missionaria 
tra le Chiese (CUM): don Giuseppe Pellegrini, Vice Direttore dell’Ufficio Nazionale per la 
cooperazione missionaria tra le Chiese (Presidente); dott. Beppe Magri, della Diocesi di 
Verona; dott. Sergio Pierantoni, dell’Arcidiocesi di Ancona-Osimo.

La Presidenza, inoltre, ha espresso il proprio gradimento per le seguenti nomine:
- mons. Pietro Gabella, della Diocesi di Brescia, Direttore nazionale dell’Ufficio per la 

pastorale dei Rom e Sinti della Fondazione "Migrantes”;
- don Peter Fleetwood. dell’Arcidiocesi di Liverpool, Consigliere spirituale del Grup­

po di Ricerca e di Informazione sulle Sette (GRIS).



92 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Comitato per gli enti e i beni 
ecclesiastici

e
Comitato per la promozione del sostegno 

economico alla Chiesa Cattolica

Regolamenti

Per dare attuazione alle disposizioni pattizie concernenti il sostegno economico alla Chiesa e per 
predisporre con una certa celerità le necessarie strutture amministrative atte ad assicurare al Clero 
italiano la remunerazione che avrebbe avuto inizio dal 1° gennaio 1987, il Presidente della Confe­
renza Episcopale Italiana, Card. Anastasio Ballestrero, sentita la Presidenza della C.E.I., con decre­
to del 22 febbraio 1985, ha costituito, definendone anche i compiti, il “Comitato per il sostenta­
mento del Clero" la cui durata era prevista fino al 31 dicembre 1986.
In vista della elaborazione della normativa canonica necessaria per dare compiutezza organica al 
sistema del sostentamento del Clero, il Presidente della C.E.I., Card. Ugo Poletti, con deliberazio­
ne del 5 maggio 1986, ha ulteriormente ridefìnito e integrato i compiti, affidati al Comitato dal 
decreto di costituzione del 22 febbraio 1985.
In seguito, alla luce della positiva esperienza maturata, il Comitato venne meglio configurato dal 
Consiglio Episcopale Permanente del 12-15 gennaio 1987 che ha approvato di costituire un Comi­
tato, avente particolare riguardo ai problemi relativi al sostentamento del Clero italiano. Il delibe­
rato del Consiglio ebbe esecuzione con il decreto n. 183/87 del Cardinale Presidente, Ugo Polet­
ti, il quale costituì ufficialmente il "Comitato per i problemi degli enti e dei beni ecclesiastici", ne 
determinò le competenze e ne nominò i membri.
Successivamente, la Presidenza della C.E.I. ha ritenuto opportuno proporre al Consiglio Perma­
nente del 19-22 settembre 1994 l'approvazione di un Regolamento che desse consistenza all’o­
pera del Comitato istituendo un organismo unitario, avente al suo interno due distinte sezioni: 
luna per gli enti e i beni ecclesiastici e l’altra per la promozione del sostegno economico alla Chie­
sa Cattolica.
Il Consiglio Episcopale Permanente nella sessione del 20-22 gennaio 2003, su proposta della Pre­
sidenza, ha ravvisato la necessità di strutture agili ed efficaci, atte ad approfondire, da una parte, 
lo studio delle problematiche relative all'inquadramento giuridico degli enti e dei beni ecclesia­
stici e del sostentamento del Clero e, dall’altra, rilanciare l’impegno degli organismi diocesani e 
delle comunità ecclesiali alle attività promozionali del sostegno economico alla Chiesa Cattolica. 
In merito, lo stesso Consiglio ha deliberato la costituzione di due Comitati distinti, approvando 
nel contempo i Regolamenti dei due organismi, di cui, uno per gli enti e i beni ecclesiastici e l’al­
tro per la promozione del sostegno economico alla Chiesa Cattolica.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 93

COMITATO PER GLI ENTI E I BENI ECCLESIASTICI

REGOLAMENTO

Art. I. È costituito, ai sensi dell’art. 29 §3, dello Statuto della C.E.I., un Comitato della 
Conferenza Episcopale Italiana avente lo scopo di seguire gli sviluppi della legislazione 
vigente sugli enti e sui beni ecclesiastici e le questioni relative al sostentamento del Clero 
italiano.

Il Comitato si denomina “Comitato per gli enti e i beni ecclesiastici” e ha sede presso 
la C.E.I.

Art. 2. Il Comitato è presieduto da un Vescovo e può essere composto di Vescovi, di 
ecclesiastici e di laici. Il Vescovo presidente e gli eventuali altri Vescovi sono nominati dal 
Consiglio Episcopale Permanente; gli altri membri sono nominati dalla Presidenza della C.E.I.

Art. 3. Il Comitato svolge i seguenti compiti:
a) elaborare gli opportuni indirizzi per l’ordinata attuazione della normativa concorda­

taria relativa agli enti e ai beni ecclesiastici, provvedendo a diffonderli, d’intesa con la Pre­
sidenza della C.E.I., anche mediante circolari;

h) studiare l’evoluzione della legislazione canonica e civile in materia, offrendo ai 
Vescovi indicazioni e suggerimenti utili per la corretta interpretazione e applicazione;

c) mantenere i rapporti con le pubbliche amministrazioni interessate all’attuazione 
della normativa concordataria e civile in tema di enti e di beni ecclesiastici;

d) predisporre schemi e proposte da sottoporre ai Vescovi o alle Conferenze Episcopa­
li Regionali in vista delle deliberazioni che, in materia, dovranno essere adottate nelle 
Assemblee Generali della C.E.I. o nelle sessioni del Consiglio Episcopale Permanente;

e) rendere un servizio di consulenza ai Vescovi, alle Diocesi e agli Istituti diocesani per 
il sostentamento del Clero relativamente ai problemi emergenti dalla normativa sugli enti e 
sui beni ecclesiastici;

f) prestare ogni forma di consulenza richiesta dalla Presidenza della C.E.I., anche in 
riferimento all’attività degli Istituti per il sostentamento del Clero.

Art. 4. Per coordinare l’attività del Comitato la Presidenza della C.E.I. può designare 
un segretario, sentito il Presidente del Comitato stesso.

Art. 5. Il Comitato si avvale dell’apporto dell’Ufficio Nazionale per i problemi giu­
ridici, dell’Istituto Centrale per il sostentamento del Clero e dell’Osservatorio giuridico- 
legislativo.

Art. 6. Il Comitato può avvalersi della collaborazione di esperti a nonna dell’art. 118 
del Regolamento della C.E.I. e alle condizioni ivi previste.

Art. 7. Per le spese necessarie sarà presentata documentata richiesta all’Amministra­
zione della C.E.I.

Art. 8. Il Comitato svolge la sua funzione sino all’esaurimento, dichiarato dal Consi­
glio Episcopale Permanente, dei compiti affidatigli.

I membri del Comitato durano nell’incarico per un quinquennio e possono essere ricon­
fermati solo per un secondo quinquennio consecutivamente.



94 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

COMITATO PER LA PROMOZIONE DEL SOSTEGNO 
ECONOMICO ALLA CHIESA CATTOLICA

REGOLAMENTO

Art. 1. È costituito, ai sensi dell’art. 29 §3. dello Statuto della C.E.I., un Comitato della 
Conferenza Episcopale Italiana avente lo scopo di curare l’attività di promozione del soste­
gno economico alla Chiesa Cattolica.

Il Comitato si denomina “Comitato per la promozione del sostegno economico alla 
Chiesa Cattolica” e ha sede presso la C.E.I.

Art. 2. Il Comitato è presieduto da un Vescovo e può essere composto di Vescovi, di 
ecclesiastici e di laici. 11 Vescovo presidente e gli eventuali altri Vescovi sono nominati dal 
Consiglio Episcopale Permanente; gli altri membri sono nominati dalla Presidenza della 
C.E.I.

Art. 3. Il Comitato svolge i seguenti compiti:
a) elaborare gli opportuni indirizzi per l’azione di informazione e promozione rivolta 

alle comunità cristiane e all’opinione pubblica in ordine alle forme di sostegno economico 
alla Chiesa Cattolica previste dalle vigenti norme pattizie e dalla legislazione italiana;

b) orientare e sostenere, di concerto con la Segreteria Generale, l’opera svolta dal Ser­
vizio per la promozione del sostegno economico alla Chiesa Cattolica;

c) formulare proposte circa la definizione e l’impiego delle risorse finanziarie necessa­
rie per l’azione promozionale, da sottoporre all’approvazione della Presidenza della C.E.I., 
e verificare le modalità di impiego delle risorse assegnate allo scopo.

Art. 4. Per coordinare l’attività del Comitato la Presidenza della C.E.I. può designare 
un segretario, sentito il Presidente del Comitato stesso.

Art. 5. Il Comitato si avvale in modo peculiare dell’apporto del Servizio per la promo­
zione del sostegno economico alla Chiesa Cattolica.

Art. 6. Il Comitato può avvalersi della collaborazione di esperti a norma dell’art. 118 
del Regolamento della C.E.I. e alle condizioni ivi previste.

Art. 7. Per le spese necessarie sarà presentata documentata richiesta all’Amministra­
zione della C.E.I.

Art. 8. Il Comitato svolge la sua funzione sino all'esaurimento, dichiarato dal Consi­
glio Episcopale Permanente, dei compiti affidatigli.

I membri del Comitato durano nell’incarico per un quinquennio e possono essere ricon­
fermati solo per un secondo quinquennio consecutivamente.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 95

Centro Universitario Cattolico
Regolamento

Il Centro Universitario Cattolico è il risultato di due iniziative che negli anni Cinquanta videro pro­
tagonisti la Santa Sede e il Card. Giuseppe Siri, allora Presidente della Commissione Episcopale 
per l’alta direzione dell'Azione Cattolica, per il sostegno di giovani studiosi cattolici orientati all’in­
segnamento accademico.
Le due iniziative in un secondo tempo vennero fuse. Con lettera del 18 ottobre 1977, la Segrete­
ria di Stato attribuì a Mons. Mavema, Segretario Generale della C.E.I., l’incarico di raccogliere l'e­
redità dei due organismi precedenti in un unico Centro Universitario Cattolico, che si configura­
va ormai come articolazione della Conferenza Episcopale Italiana sotto la guida del Segretario 
Generale prò tempore.
Con il Convegno Ecclesiale di Palermo del 1995 prese progressivamente avvio il “Progetto Cultu­
rale orientato in senso cristiano". Nella prima propasta di lavoro che la Presidenza della C.E.I. pub­
blicò il 28 gennaio 1997 come documento-base del "Progetto Culturale", nella pane dedicata 
all’impegno nella “ricerca”, si legge: «Accanto al confronto interdisciplinare si dovranno promuo­
vere anche approfondimenti monografici, soprattutto mediante ricerche finalizzate curate da gio­
vani studiosi. Questo settore potrà essere seguito in panicolare dal Centro Universitario Cattoli­
co, con uno specifico settore di borse di studio per sostenere l’attività di ricercatori». L'inseri­
mento del Centro Universitario Cattolico tra le competenze del Servizio Nazionale per il Progetto 
Culturale è avvenuto nel febbraio del 2001 e il Consiglio Episcopale Permanente nella sessione del 
20-22 gennaio 2003 ha approvato il seguente Regolamento del Centro.

Costituzione e finalità

Art. I. È costituito per iniziativa della Conferenza Episcopale Italiana il Centro Uni­
versitario Cattolico (CUC).

Art. 2. Il CUC intende aiutare giovani laici (con esclusione di candidati agli Ordini 
sacri, novizi c membri di Istituti di vita consacrata) che intendono dedicarsi all’attività acca­
demica universitaria e conseguire la necessaria preparazione scientifica, onde assicurare 
presso le Università italiane la presenza di docenti che testimonino i valori evangelici nella 
vita c nell'insegnamento.

Per conseguire tale finalità il Centro assegna borse di studio e di ricerca, usufruendo dei 
fondi stanziati dalla Fondazione “Comunicazione e Cultura” a sostegno delle attività pro­
mosse nell’ambito del Progetto Culturale e di altri eventuali contributi.

Organi del CUC

Art. 3. Gli organi del CUC sono:
- il Presidente;
- il Direttore;
- il Consulente ecclesiastico;
- il Comitato Docenti.

Art. 4. Il Presidente è il Segretario Generale prò tempore della C.E.I.
Il Presidente attribuisce le borse di studio e di ricerca; nomina il Direttore scegliendolo 

tra i Direttori e i Responsabili degli Uffici e Servizi della Segreteria Generale della C.E.I.; 
nomina un sacerdote Consulente ecclesiastico; nomina i membri del Comitato Docenti; pre­
senta una relazione annuale alla Commissione Episcopale per l’educazione cattolica, la 
scuola e l’Università.

Tutti gli incarichi hanno durata triennale.



96 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Art. 5. 11 Direttore provvede alla gestione economica e cura l’organizzazione delle atti­
vità istituzionali, avvalendosi di opportune collaborazioni.

Art. 6. Il Comitato Docenti è composto da docenti universitari, scelti all’interno di 
diverse aree disciplinari, in numero non inferiore a dieci unità.

Art. 7. Il Comitato Docenti elegge al suo interno un Coordinatore; esamina le 
domande degli aspiranti borsisti; propone al Presidente i nomi dei candidati all’asse­
gnazione delle borse di studio; segue la formazione scientifica e culturale dei borsisti e ne 
verifica l’esito.

Borse di studio e di ricerca

Art. 8.
1. Annualmente il Presidente, verificata la disponibilità finanziaria, in base ai fondi 

stanziati dalla Fondazione “Comunicazione e Cultura”, determina il numero delle borse di 
studio e di ricerca da erogare e la misura del relativo assegno. Il Direttore cura la pubblica­
zione e l’esecuzione dei bandi.

Nel quadro delle disposizioni che regolano la ricerca nelle Università, il Presidente, sen­
tito il Comitato Docenti, può attivare specifiche borse di ricerca.

2. Le borse di studio sono conferite a candidati, già in possesso del diploma di laurea, 
che intendono proseguire gli studi universitari e che inoltrano richiesta secondo quanto pre­
visto dal bando annualmente predisposto.

Le borse di ricerca sono conferite a candidati che hanno conseguito il dottorato di ricer­
ca o altro titolo equivalente riconosciuto dallo Stato e che accettano di sviluppare un signi­
ficativo programma di ricerca concordato dalla direzione del CUC con il loro docente di 
riferimento.

3. Le borse di studio vengono assegnate su progetti che abbiano una durata massima di 
tre anni e sono sottoposte a verifica annuale da parte del Comitato Docenti, che può pro­
porne la revoca al Presidente.

Le borse di ricerca hanno una durata massima di tre anni, sono sottoposte a verifica 
annuale sulla base della valutazione degli standard di lavoro concordati e, in seguito a tale 
verifica, possono essere revocate dal Presidente.

4. Gli aspetti di natura fiscale connessi con la fruizione delle borse o di altro eventuale 
contributo erogato dal CUC sono regolati dalle norme civili vigenti in materia.

5. Le borse sono assegnate a candidati meritevoli scelti in base al possesso di idonee 
capacità e di inclinazione agli studi e alla ricerca, tenuto conto della loro formazione cri­
stiana e dell’impegno in forme di apostolato.

6. I candidati devono essere cittadini italiani e devono essere guidati nella ricerca da 
docenti di Università italiane.

7. Il bando stabilisce l’ammontare delle borse di studio messe in palio e le condizioni 
di ammissibilità alle stesse rispetto al reddito annuale del candidato.

Conferimento delle borse

Art. 9.
1. Le domande per la concessione di borse di studio devono essere presentate al Presi­

dente del CUC entro i termini e secondo le formalità stabilite dal bando annuale.



Atti della C (inferenza Episcopale Italiana 97

2. L’esame delle singole richieste e della relativa documentazione viene affidato dal 
Presidente del Centro, assistito dal Direttore, al Comitato Docenti, che potrà essere amplia­
to di volta in volta con esperti, al fine di garantire l’apporto di specifiche competenze.

L’assegnazione delle borse è effettuata dal Presidente, acquisito il parere del Comitato 
Docenti.

3. Nella stesura della graduatoria, a parità di merito, verranno preferiti i progetti che, 
per tematiche e prospettive, offrono apporti significativi, sotto il profilo dell’ispirazione cri­
stiana, al dibattito culturale in atto.

Attività istituzionali

Art. IO.
1. La partecipazione alle iniziative promosse dal CUC, nonché 1’adempimento delle 

condizioni previste dal presente Regolamento e dal bando di concorso, sono condizioni 
essenziali per il mantenimento dello status di borsista.

2. Il CUC programma iniziative di aggiornamento culturale e di formazione spirituale, 
secondo la sua tradizione, al fine di favorire una crescita integrale e armonica dei giovani 
borsisti per un’autorevole competenza e una credibile capacità di testimonianza cristiana nel 
mondo universitario e accademico.

Il Consulente ecclesiastico cura la dimensione spirituale di tali iniziative e mantiene un 
contatto personale con i singoli borsisti.

3. Annualmente il Presidente e il Direttore del Centro predispongono un programma di 
attività culturali e spirituali che comprende sia i momenti istituzionali, vincolanti per i bor­
sisti, sia quelli opzionali, determinandone altresì il calendario.

4. Ogni anno ha luogo rincontro delle “matricole” del CUC. Esso si propone di avvia­
re i giovani verso una prima conoscenza del Centro per favorire un loro coinvolgimento nelle 
finalità del CUC e per promuovere uno spirito di fraternità e condivisione.

L’intera comunità del CUC ogni anno si riunisce in un Convegno di studio, della dura­
ta di una settimana, per la verifica delle ricerche accademiche realizzate e per l’approfondi­
mento di tematiche spirituali e culturali.





Atti del Cardinale Arcivescovo

MINISTRI DEL SACRAMENTO 
DELLA CONFERMAZIONE

PREMESSO che con apposita lettera dei Vicari Generali, in data 4 ottobre 
2002, sono state rese note a tutti i Parroci dell'Arcidiocesi alcune indicazio­
ni normative circa la celebrazione della Cresima, ad integrazione e parziale 
modifica di quanto precedentemente stabilito:

CONSIDERATO che spetta anzitutto all'Arcivescovo, ai suoi Vescovi Ausi­
liari e agli altri Vescovi presenti in Diocesi il compito di conferire il sacra­
mento della Confermazione, essendone il Vescovo nella Chiesa latina il 
ministro "originario":

TENUTA PRESENTE la vastità dell'Arcidiocesi che rende praticamente 
impossibile ai Vescovi il compito di provvedere integralmente a tutte le 
richieste di celebrazioni e verificatane previamente la disponibilità, si potrà 
ricorrere anche al ministero, anzitutto, dei Vicari Episcopali e di alcuni altri 
sacerdoti - espressamente delegati in modo stabile - per poter integrare l'o­
pera dei Vescovi stessi:

VALUTATE attentamente tutte le circostanze, ho ritenuto opportuno rive­
dere l'elenco dei ministri a cui fino al presente era delegata la facoltà nel­
l'intero territorio dell'Arcidiocesi per affiancare i Vescovi nel conferimento 
delle Cresime:

VISTO il can. 884 §1 del Codice di Diritto Canonico:

CON IL PRESENTE DECRETO 
STABILISCO 

L'ELENCO DEI PRESBITERI 
A CUI DELEGO IN MODO STABILE LA FACOLTÀ 

- PER L'INTERO TERRITORIO DELL'ARCIDIOCESI - 
DI CONFERIRE IL SACRAMENTO DELLA CONFERMAZIONE 

PER INTEGRARE L'OPERA DEI VESCOVI.

99



1(X) Atti del Cardinale Arcivescovo

L'ELENCO COMPLETO DEI MINISTRI DELLA CONFERMAZIONE 
OPERANTI NELL'INTERO TERRITORIO DELL'ARCIDIOCESI

- COMPRESI I VESCOVI A CUI RIFERIRSI ABITUALMENTE - 
RISULTA QUINDI IL SEGUENTE:

POLETTO S.Em.R. Card. Severino, Arcivescovo
FIANDINO S.E.R. Mons. Guido, Vescovo Ausiliare e Vicario Generale 
LANZETTI S.E.R. Mons. Giacomo, Vescovo Ausiliare e Vicario Generale 
MARITANO S.E.R. Mons. Livio, Vescovo em. di Acqui 
MONGIANO S.E.R. Mons. Aldo, Vescovo em. di Roraima 
GIACHETTI S.E.R. Mons. Pietro, Vescovo em. di Pinerolo
CEIRANO S.E.R. Mons. Giovanni, Arcivescovo tit. di Tagase e Nunzio Apo­

stolico
TRUCCO don Giuseppe, Vicario Episcopale
FOIERI don Antonio, Vicario Episcopale
AVATANEO can. Gian Carlo, Vicario Episcopale
DELBOSCO don Piero, Vicario Episcopale
RIPA BUSCHETTI di MEANA don Paolo, S.D.B., Vicario Episcopale 
MARTINACCI mons. Giacomo Maria, Cancelliere Arcivescovile 
FONTANA don Andrea, Direttore dell'Ufficio Catechistico
BARAVALLE don Sergio, Rettore del Seminario Maggiore dell'Arcidiocesi

Inoltre i seguenti sacerdoti, a cui finora questo ministero era affidato in 
modo stabile, potranno essere espressamente delegati - volta per volta - al 
fine di integrare opportunamente, in particolari circostanze, l'opera di 
quanti sono delegati stabilmente:
PERADOTTO mons. Francesco, già Pro-Vicario Generale 
BERRUTO mons. Dario, già Vicario Episcopale 
CANDELLONE mons. Piergiacomo, già Vicario Episcopale 
CHIARLE mons. Vincenzo, già Vicario Episcopale 
FAVARO mons. Oreste, già Vicario Episcopale 
CARRU mons. Giovanni, già Vicario Episcopale
VAUDAGNOTTO can. Mario, Direttore dell'Ufficio Celebrazioni Liturgiche 

Episcopali

Dato in Torino, il giorno uno del mese di gennaio - solennità di Maria SS. 
Madre di Dio - dell'anno del Signore duemilatre, con decorrenza immediata.

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 101

Messaggio per l’XI Giornata Mondiale del Malato

La capacità di donare e di essere dono 
per coloro che soffrono

Carissimi, 1'11 febbraio, giorno della memoria liturgica della Beata Ver­
gine Maria di Lourdes, si celebra la Giornata Mondiale del Malato, voluta 
dal Santo Padre e giunta all'XI edizione. Il tema "Il dono di sé", scelto per 
quest'anno dai Vescovi Italiani, è ricco di contenuti e di possibili riflessioni.

Noi sappiamo che per testimoniare l'amore misericordioso di Dio per gli 
uomini, Cristo ha dato la Sua vita proclamando la Buona Novella, curando 
i malati e soprattutto soffrendo e morendo sulla croce, per poi risorgere. È 
al Signore Gesù che ogni cristiano si ispira per essere “dono di sé" ai fratelli 
e sorelle sofferenti, poiché come dice Gesù: «Nessuno ha un amore più grande 
di questo: dare la vita per i propri amici».

Quando visitiamo i malati spesso ci chiediamo: «Cosa posso dare o fare 
per loro?», ma la vera domanda da porsi è: «Chi posso essere per il malato?».

I doni più preziosi che i sofferenti si aspettano da noi sono il dono del­
l'accoglienza, della visita, della presenza, del servizio, della preghiera e dei 
Sacramenti, specialmente l'Eucaristia e l'Unzione dei malati, e della vita.

Una grande espressione di solidarietà è rappresentata anche dalla dona­
zione degli organi e del sangue. In particolare la donazione degli organi, 
quando è compiuta in modo eticamente accettabile, è una delle forme più alte 
del dono di se. Essa va incoraggiata per venire incontro ai gravi ed urgenti 
bisogni di quanti attendono da anni un trapianto da cui dipende la loro vita.

A questo proposito l'Ufficio Diocesano per la Pastorale della Sanità, in 
occasione di questa Giornata, ha organizzato un Convegno su questo tema, 
che si terrà sabato 8 febbraio 2003 nell'Aula Congressi delle Molinette e che 
vedrà la partecipazione di medici e moralisti esperti.

Vorrei inoltre ricordare quanto il Papa ha detto in proposito: «Occorre 
seminare nei cuori di tutti, e in particolare dei giovani, motivazioni vere e 
profonde che spingano a vivere nella carità fraterna, carità che si esprime 
anche attraverso la scelta di donare i propri organi».

La capacità di donare e di essere dono per coloro che soffrono va promossa 
a tutti i livelli. Spetta alla famiglia, nell'educare i propri figli, e alle parrocchie, 
valorizzare tutte le realtà presenti ad un'autentica mentalità del dono di sé.

Auspico che ogni parrocchia e struttura sanitaria celebri la Giornata 
Mondiale del Malato, se possibile domenica 9 febbraio, e invito tutti coloro 
che si prodigano a diverso titolo per i sofferenti, alla celebrazione diocesana 
di martedì 11 febbraio 2003 con l'Eucaristia da me presieduta presso la cap­
pella dell'Ospedale Molinette di Torino.

Affido alla Vergine di Lourdes, Immacolata e Salute degli Infermi, tutti i 
malati cui invio una speciale Benedizione.

Torino, 12 gennaio 2003
* Severino Card. Poletto

Arcivescovo Metropolita di Torino



102 Atti del Cardinale Arcivescovo

Interventi durante la Veglia di preghiera in Cattedrale 
nella notte di Capodanno

«... Quando venne la pienezza del tempo ...»
Nella notte di passaggio al nuovo anno, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto nella Basilica Cat­
tedrale una Veglia di preghiera con larga partecipazione di fedeli, che si è articolata in successivi 
momenti: dapprima vi è stata la preghiera del Rosario, durante la quale Sua Eminenza ha propo­
sto le riflessioni ai singoli misteri della luce, in consonanza con l'Anno del Rosario indetto dal 
Santo Padre; a mezzanotte è poi iniziata la Concelebrazione Eucaristica con una rappresentanza 
del Capitolo Metropolitano e numerosi altri sacerdoti.
Questo il testo dei vari interventi di Sua Eminenza:

RIFLESSIONI
DURANTE IL ROSARIO

Introduzione
I cinque misteri che verranno proposti questa sera sono stati aggiunti dal 

Santo Padre nella sua Lettera Apostolica Rosarium Virginis Mariae; di per sé 
sono proposti per il giovedì, per cui i misteri gaudiosi si dicono al lunedì e 
al sabato, i dolorosi al martedì e al venerdì, i gloriosi al mercoledì e alla 
domenica e al giovedì appunto quelli della luce, misteri che contemplano gli 
eventi importanti della vita pubblica del Signore.

1° mistero della luce
Abbiamo sentito un brano del Vangelo che ci ricordava l'evento del Bat­

tesimo di Gesù. Nel momento in cui Gesù è stato battezzato, Dio si è rivela­
to: il Padre ha parlato dal cielo, lo Spirito è sceso sotto forma corporea - dice 
Luca - come di colomba, e il Cristo è stato proclamato Messia, Figlio di Dio, 
e Giovanni, il battezzatore, ne dà testimonianza.

Stiamo celebrando in questo tempo di Natale il mistero della nascita e 
dell'incarnazione del Figlio di Dio e vogliamo veramente riconoscere che 
solo Cristo è colui che toglie i peccati del mondo. E allora come intenzioni, 
in questo primo mistero, vi suggerisco di pregare per la conversione dei 
peccatori, perché la luce del Vangelo giunga a tutti, ma anche perché i bat­
tezzati che vivono lontano dalla comunione con Dio, ritornino a Lui.

2° mistero della luce
Si potrebbero fare tanti commenti a questo brano del Vangelo di Gio­

vanni, ma ci fermiamo sull'aspetto forse più importante dal punto di vista 
pratico la sottolineatura che mette in evidenza la presenza del Signore a una 
festa di nozze, per indicare che il matrimonio, l'unione di un uomo e di una 
donna per formare una famiglia, rientra nel progetto di Dio creatore. Sap­
piamo che tramite la sua vita pubblica Gesù ha anche affermato l'indissolu-



Atti del Cardinale Arcivescovo 103

bilità del matrimonio: al principio il matrimonio è stato pensato proprio 
così, come definitivo, e Cristo l'ha istituito come Sacramento, cioè segno del 
suo amore per l'umanità, per la Chiesa.

Ecco perché, se dovessimo approfondire maggiormente la nostra rifles­
sione, potremmo riferirci alla Lettera agli Efesini al capitolo quinto, dove 
l'Apostolo Paolo ragiona proprio in questo senso che cioè il matrimonio fra 
un uomo e una donna rimanda al vincolo sponsale tra il Signore Gesù e la 
sua Chiesa, e tutta l'umanità è chiamata così a far parte della Chiesa. Il 
Signore vuole che nelle famiglie ci sia l'amore, che sia stabile, definitivo, 
nutrito di fedeltà, di tenerezza, che sia fecondo e che le famiglie cristiane 
testimonino questa presenza, questo amore di Cristo per l'umanità.

In questo mistero preghiamo per le famiglie, perché la vita di ogni perso­
na e la qualità di vita di ogni persona dipende dalla qualità della vita in fami­
glia. Quando in famiglia ci si vuol bene, si affrontano con forza e con entu­
siasmo tutte le battaglie, tutte le difficoltà, tutti i sacrifici; mentre quando in 
famiglia non c'è l'amore, non c'è la comprensione, c'è purtroppo la divisione, 
c'è la rottura, tutto diventa più difficile, più pesante. Anche molti cristiani 
oggi pensano che il matrimonio si possa sciogliere a seconda delle situazioni. 
Non è questa la volontà di Dio. Preghiamo perché la santità del matrimonio 
sia difesa e praticata. Preghiamo per tutte le persone che soffrono, bambini e 
figli soprattutto, per le conseguenze di matrimoni che sono stati lacerati.

3° mistero della luce
Se la Parola di Dio, cioè la Scrittura si è adempiuta in Cristo, vuol dire 

che Lui è Figlio di Dio, l'unico Salvatore del mondo e il Messia annunciato 
dai Profeti, che è già venuto e che chiede di essere accolto. Carissimi, la 
grande sfida della fede consiste nel riuscire in ogni situazione a dire a Cri­
sto quello che Pietro ha detto a Cesarea di Filippo: «Tu sei il Cristo, il Figlio 
del Dio vivente» (Mt 16,16).

Lo possiamo contemplare bambino nella grotta di Betlemme, lo possia­
mo vedere adolescente al Tempio o giovane nella bottega di Giuseppe a 
Nazaret, lo possiamo contemplare durante la sua vita pubblica, oppure con­
templarlo crocifisso e morto in croce, o risorto, o glorificato alla destra del 
Padre, possiamo contemplarlo nell'Eucaristia, nella Parola, nei Sacramenti, 
nella Chiesa, nei fratelli, ma in ogni situazione dovremmo sempre poter 
dire: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente». E noi cristiani cattolici, noi suoi 
discepoli dovremmo essere i grandi testimoni di questa verità essenziale 
della fede, e il primo e il più grande testimone è colui che è costituito come 
suo Vicario in terra, il Papa. Perciò preghiamo in questo mistero per il Santo 
Padre Giovanni Paolo II, per la sua salute fisica, perché il Signore lo sosten­
ga nel suo slancio missionario e nel suo entusiasmo di fede e di santità.

4° mistero della luce
Il mistero della Trasfigurazione ci ricorda un evento particolare con il 

quale il Signore ha voluto manifestare in modo particolare la sua divinità a



104 Atti del Cardinale Arcivescovo

tre discepoli: Pietro, Giacomo e Giovanni. Però ci ricorda ancora, come il 
primo mistero che abbiamo considerato, quello del Battesimo, una manife­
stazione più particolare del Padre che indica nel Cristo il suo Figlio predi­
letto.

I testi evangelici ci fanno vedere come il momento della Trasfigurazione 
sia stato un momento di gioia, seguito però dalla paura quando i discepoli 
sono stati avvolti da una nube. L'oscurità, la fatica di credere sono anche l'o­
scurità della vita di fronte ai problemi, di fronte ai grossi interrogativi che 
certe volte nascono nel nostro cuore. Una sola cosa ci dà sicurezza: la Paro­
la di Dio che risuona dentro di noi, che possiamo leggere nelle Scritture e 
che ci viene comunicata dalla Chiesa. La Parola di Dio che dobbiamo porta­
re a tutti. Preghiamo perciò in questo mistero per le nostre quattro grandi 
Missioni diocesane che si stanno svolgendo e che hanno come scopo sem­
plicemente quello di obbedire a Gesù che ci ha detto di andare ovunque a 
portare il suo Vangelo. Preghiamo perché i ragazzi della Città vivano l'e­
sperienza della Missione e che i genitori sostengano questa iniziativa e le 
parrocchie siano attente a realizzare le proposte che sono state fatte. Pre­
ghiamo per i giovani che nel Distretto Sud-Est vivono l'esperienza della 
Missione. Preghiamo per i genitori che, nel Distretto Ovest, sono destinata- 
ri dello stesso annuncio e per gli anziani che nel Distretto Nord sono que­
st'anno oggetto di particolare cura dell'annuncio del Vangelo, perché viva­
no bene questa stagione della loro vita.

5° mistero della luce
Abbiamo sentito che il quinto mistero della Luce ci propone di medita­

re sull'istituzione dell'Eucaristia. Senza l'Eucaristia non c'è Chiesa, per cui 
non è pensabile la vita di una comunità cristiana senza la presenza di un 
sacerdote che in forza della grazia del sacramento dell'Ordine presieda l'as­
semblea eucaristica, consacri il pane e il vino e renda presente il mistero 
della Pasqua del Signore.

Stiamo per iniziare la Celebrazione Eucaristica dopo aver recitato que­
st'ultimo mistero del S. Rosario e vi suggerisco perciò di pregare per le voca­
zioni al sacerdozio. E una crisi profonda quella che vivono l'Italia e l'Euro­
pa, soprattutto su questo versante. Qui ci sono molti giovani, e vorrei che 
loro in modo particolare pregassero per cogliere, se ci sono, delle chiamate 
anche per questo alto ministero della Chiesa.



Atti del Cardinale Arcivescovo 105

OMELIA NELLA 
CONCELEBRAZIONE

Carissimi, cerchiamo insieme di concentrare la nostra attenzione sulla 
Parola di Dio che è stata proclamata, ma anche sul significato che deside­
riamo dare a questa Eucaristia che celebriamo nella nostra Cattedrale, pro­
prio nella notte di passaggio tra un anno e l'altro, il 2002 che ormai è passa­
to e questa alba dell'anno nuovo, 2003.

Penso che sia molto importante raccogliere il suggerimento che ci pre­
senta il Vangelo indicando come i pastori che andavano a cercare Gesù, 
secondo l'annuncio ricevuto dall'angelo, lo hanno trovato insieme a Maria, 
sua madre; e poi Luca che sottolinea l'atteggiamento di Maria che custodi­
va nel cuore tutti questi avvenimenti: non solo il mistero della nascita del 
suo figlio, ma anche l'apparizione della corte celeste che canta «Gloria a Dio 
e pace in terra agli uomini che sono amati da Dio» (cfr. Le 2,14) e i primi arrivi 
dei poveri, dei semplici che vengono ad adorare il Messia che è nato.

Maria custodiva nel cuore queste cose, e le meditava. E i pastori dopo 
aver incontrato Gesù raccontarono agli altri gli avvenimenti che avevano 
visto.

Desidero allora dire a voi la mia riconoscenza perché la vostra presenza 
a questa Eucaristia assume un significato particolare. Il significato di perso­
ne riflessive, credenti, sensibili le quali avvertono che ci sono tanti modi di 
festeggiare l'arrivo dell'anno nuovo, ma voi avete avvertito che il modo 
migliore è quello di stare davanti a Dio.

E allora il mio benvenuto è rivolto indubbiamente a tutti voi, nessuno 
escluso; non posso però non ricordare i numerosi giovani che sono qui a 
celebrare con noi questa Eucaristia e hanno vissuto insieme, presso il Sermig 
di Torino, l'ultima giornata dell'anno passato e questo inizio dell'anno 
nuovo. Voi giovani che provenite dalla Città e anche da realtà più lontane, 
rappresentate il nuovo, il nuovo rispetto a una maniera abitudinaria, frusta 
ormai, stancante, di festeggiare l'arrivo di un anno. Avete sentito lo scoppio 
dei botti, potreste andare in piazza finita la Messa, a vedere la gente che 
balla e si distrae. Non sto demonizzando quelle cose, sto dicendo che voi 
giovani oggi date il segnale di una scelta alternativa. Il cristiano è alternati­
vo rispetto al mondo.

Quello che nel Vangelo di Giovanni è chiamato mondo, non è la gente, 
ma tutto ciò che si oppone a Cristo. Noi dobbiamo guardarci dal mondo, e 
quindi lo sforzo che voi oggi avete fatto nel pomeriggio, cari giovani, per 
dimostrare la vostra solidarietà ai cassaintegrati della Fiat, dell'indotto, 
attraverso la marcia diurna che avete fatto da Mirafiori al Sermig, e poi 
attraverso la cena di digiuno, la riflessione e la preghiera, alla quale è segui­
ta la marcia notturna dal Sermig alla nostra Cattedrale, quello che voi avete 
fatto dimostra una voglia di scelte alternative, di sostanza, di profondità, di 
sensibilità di fronte ai problemi del mondo. Non è con i botti che risolviamo 
i problemi della nostra società e nemmeno i problemi dell'occupazione. 11 
mio pensiero va anche a Cremona, dove questa notte c'è stata la marcia 
organizzata dall'Ufficio Giustizia e Pace della C.E.I. e da Pax Christi; il mio



106 Atti del Cardinale Arcivescovo

pensiero va a Parigi dove con frère Roger Schultz ci sono i giovani di Taizé. 
Ecco, quando noi abbiamo questi segnali, la speranza cresce, perché voi date 
una dimostrazione che vi interessano le cose vere, le cose che durano, le cose 
che contano, non ciò che passa, perché domani mattina molta gente avrà 
mal di testa per quello che avrà mangiato questa notte, o per come avrà vis­
suto la notte.

Noi siamo qui non perché siamo migliori, ma perché abbiamo capito un 
valore che sta da un'altra parte e siamo alla ricerca di Cristo. E vorrei allora 
lasciare a tutti un messaggio semplice su questo brano della Lettera di Paolo 
ai Galati. L'Apostolo, nel capitolo quarto, dice così: «Quando venne la pie­
nezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato da donna, nato sotto la 
legge, per riscattare coloro che erano sotto la schiavitù del peccato perché 
diventassimo figli di Dio e come figli anche eredi per cui lo Spirito Santo 
dentro di noi grida: "Abbà, Padre!"» (cfr. Gal 4,4-6).

La riga che voglio commentare è questa: «Quando venne la pienezza del 
tempo».

Carissimi fratelli e sorelle, in particolare voi cari giovani, cosa vuol dire 
"pienezza del tempo"? Certo, nel discorso di Paolo "pienezza del tempo" 
vuol dire il momento più importante di tutta la storia del cosmo, non solo 
dell'umanità.

Nel pensiero di Dio creatore, la nascita del suo Figlio è il vertice di tutta 
la storia: quindi "il centro", e allora la "pienezza del tempo" è il momento 
in cui Dio porta a compimento il suo progetto. Lui che ha fatto l'uomo a sua 
immagine e somiglianza, e Ireneo dice "a immagine e somiglianza di Cri­
sto" perché il primo uomo pensato da Dio creatore, dai Padre, è Gesù Cri­
sto. Quando questo progetto si compie, il tempo, la storia, raggiunge la sua 
definitività, raggiunge la sua pienezza. Quindi il cammino della storia di 
ogni uomo e di ogni donna è un cammino che ha una meta soltanto: incon­
trare Gesù Cristo, l'unico Salvatore. Per questo noi dobbiamo sentire la 
grande responsabilità che ci coinvolge direttamente nella nostra vita perso­
nale e che ci fa diventare testimoni dell'annuncio a tutta l'umanità: bisogna 
guardare verso Cristo per ritrovare speranza, per trovare giustizia, per tro­
vare fraternità universale, per trovare pace.

Questo è il primo momento di riflessione che ci fa considerare la storia 
dell'umanità che ha nel Cristo che viene, il suo compimento, la sua pienezza.

Però se poi consideriamo la "pienezza del tempo" riferita alla storia del­
l'umanità e l'applichiamo alla nostra storia individuale e personale, dobbia­
mo scoprire quando per noi, quindi per me e per ciascuno di voi, si compie la 
"pienezza del tempo". E qui cito un'espressione del Vangelo di Marco che 
indica la sintesi di tutta la missione che Gesù è venuto a compiere sulla terra. 
All'inizio della sua vita pubblica Gesù comincia in Galilea la sua predicazio­
ne con queste parole: «Il tempo è compiuto e il regno di Dio è vicino; convertitevi e 
credete al vangelo» (Me 1,15). Allora, lo scorrere della mia vita, segnata dal pas­
sare degli anni, incontra le manifestazioni di Dio che realizzano questa paro­
la di Gesù. 11 tempo è compiuto: il mio tempo si compie quando io incontro il 
Signore Gesù. 11 mio tempo, la storia della mia vita si compie in questo 
momento in cui, nell'Eucaristia, siamo venuti a cercare il Signore Gesù.



Atti del Cardinale Arcivescovo 107

Il tempo è compiuto quando la manifestazione di Dio alla mia persona 
si fa così chiara, così affascinante, così vincolante che mi attrae e mi attira, 
mi coinvolge, mi afferra e mi prende tutto. Attenzione però perché nella 
nostra vita ci sono giorni radiosi e giorni di tenebra, ci sono momenti di 
grande generosità nel bene e momenti di grande povertà nel peccato e nella 
miseria. Però il Signore ci viene a cercare e il tempo si compie quando la gra­
zia irrompe nella nostra vita, quando vediamo chiaro quale deve essere la 
scelta più giusta, più vera, onesta, importante, quando Dio ci chiede qual­
cosa. E allora lì, il Regno dei Cieli è vicino. Il Regno di Cieli non è un terri­
torio ma Cristo stesso, è l'amore di Dio riversato nei nostri cuori. Bisogna 
convertirsi e credere al Vangelo. Credere a questa buona notizia di salvezza 
che si chiama Gesù Cristo. Ed è importate cogliere che la manifestazione del 
Signore ci chiede di diventare persone sagge, capaci di leggere lo scorrere 
del tempo fissando la nostra attenzione su ciò che resta, non su ciò che 
passa, su quanto è definitivo e viene da Dio, non su ciò che è artificiale ed è 
costruito solo dall'uomo. Ecco perché allora la scelta di venire qui, la scelta 
di pregare, la scelta di riconoscere il nostro limite e la nostra incapacità a 
risolvere tutti i problemi della società e del mondo, per cui ci rivolgiamo a 
Dio per chiedere l'aiuto per una pace vera. Si celebra una Giornata per la 
pace il primo giorno di gennaio ricordandoci che dobbiamo lavorare per 
una giustizia sociale equa ed autentica, per una realtà di mondo dove i 
poveri siano accolti, sostenuti, aiutati, per una capacità di lanciare messag­
gi di speranza arricchiti però di convinzioni profonde che nascono dalla 
Grazia di Dio.

Io vorrei davvero che fosse chiara in noi la percezione che qui, ora, c'è per 
tutti noi una "pienezza del tempo" e qui, ora, Dio manda il suo Figlio, nato 
da donna, e io posso prendere coscienza della mia dignità di figlio di Dio e 
gridare "Abbà", "Papà" rivolgendomi al Signore, per cui al posto della paura 
nasce la fiducia, la confidenza, l'amore, l'abbandono, la speranza.

Vedete, allora, come l'augurio che vi faccio lo prendo dal Libro dei 
Numeri che abbiamo sentito nella prima Lettura, e che è la benedizione di 
Dio su tutti voi che invoco di cuore: «Ti benedica il Signore e ti protegga. Il 
Signore faccia brillare su di te il suo volto e ti sia propizio. Il Signore rivolga su di 
te il suo volto e ti conceda pace» (Nm 6,24-26).

Provate, fratelli carissimi, a far riecheggiare dentro di voi la grandezza 
di questa benedizione di Dio che arriva dall'Antico Testamento, perché il 
Signore dice a Mosè di suggerire ad Aronne di benedire il popolo così, ma 
che in Cristo diventa efficace e definitiva. Solo Lui, il Signore, ci può bene­
dire; solo quando Lui fa brillare davanti a noi il suo volto e si manifesta a 
noi, sentiamo che ci è vicino e propizio e misericordioso. Solo quando Lui ci 
guarda noi troviamo la pace, quella che invochiamo per il mondo intero che 
vive sempre sotto la minaccia, la paura della guerra, ma soprattutto quella 
che cerchiamo nel cuore di ciascuno di noi.

Che sia il 2003 per tutti noi un anno di pace, quella che solo Cristo può 
dare, non quella che dà il mondo.



108 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella Basilica della Consolata a Capodanno

Vogliamo mettere sotto la protezione di Maria 
il lavoro pastorale della nostra Chiesa, insieme 
ai problemi e alle sofferenze di tutte le persone

Nel tardo pomeriggio di mercoledì 1 gennaio, il Cardinale Arcivescovo ha voluto recarsi nella Basi­
lica della Consolata per affidare alla Patrona dell’Arcidiocesi il cammino del nuovo anno.
Questo il testo dell’omelia pronunciata da Sua Eminenza durante la Santa Messa da lui presieduta:

La giornata di oggi ci sollecita a fare alcune riflessioni che sembrano 
forse slegate tra loro, ma che è necessario mettere insieme al fine di tenere 
presenti le motivazioni che la Chiesa ci offre per la nostra preghiera.

Intanto la motivazione liturgica della giornata di oggi che è la solennità 
di Maria Santissima Madre di Dio. È molto bello iniziare un nuovo anno 
civile celebrando una delle più importanti feste in onore della Madonna, 
perché la divina maternità è il privilegio più grande che lei ha ricevuto. Tutti 
gli altri privilegi, dallTmmacolata Concezione, alla Verginità, all'Assunzio­
ne in cielo, sono una conseguenza di questo grande dono di essere stata 
scelta come Madre del Salvatore. Poi abbiamo il tema della pace. Il Santo 
Padre ormai da anni ha indetto la Giornata del primo giorno di gennaio 
come Giornata Mondiale della Pace e anche quest'anno, come sempre, ha 
inviato alla Chiesa e al mondo un suo messaggio.

Allora penso che sia giusto fermarsi un istante a contemplare questo 
dono grande della divina maternità della Madonna. Affermare che Maria è 
Madre di Dio, non può significare che Dio abbia origine da lei ma che lei ha 
dato il corpo umano al Verbo, il Figlio eterno del Padre che si è fatto uomo. 
Però, siccome la relazione maternità-figliolanza è una relazione tra persone 
- mia madre è madre di me persona, non solo del mio corpo, ma di tutta la 
mia persona - e siccome in Cristo c'è una persona sola - due vite, quella 
umana e quella divina, ma l'unica persona del Verbo, quindi la seconda per­
sona della Trinità - Maria è veramente Madre di Dio nel senso che il suo 
figlio Gesù è il Figlio di Dio.

È quindi importante, contemplando la divina maternità della Madonna, 
che noi riusciamo a capire questa espressione di Paolo che abbiamo ascolta­
to nella seconda Lettura, questo breve brano della Lettera ai Galati che è 
stato proclamato: «Quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo figlio, 
nato da donna» (Gal 4,4). Mi pare che qui la decisione presa da Dio di voler 
far nascere il suo unico Figlio da una fanciulla del popolo di Israele, la Ver­
gine Maria, indichi anche un'attenzione particolare al ruolo, alla figura, alla 
missione della donna nella società. Cominciando il nuovo anno, siamo chia­
mati a considerare se e come nella nostra cultura, nel nostro modo di pen­
sare, la donna sia collocata nel suo giusto posto secondo il disegno di Dio.



Atti del Cardinale Arcivescovo 109

E la terza antifona che abbiamo recitato stamattina nelle Lodi - «La Vergine 
ha generato il Creatore. La Vergine ha generato il Redentore. Onore alla Ver­
gine, gloria alla madre, come lei non c'è stata nessuna e non ci sarà mai!» - 
ci ricorda proprio come la figura più grande di donna, sulla quale ogni 
donna dovrebbe specchiarsi, è Maria di Nazaret. Ci sono quindi delle con­
seguenze importanti, che evidenziano la missione della donna nei confron­
ti dell'uomo, della persona umana, nei confronti della storia del mondo, 
perché la donna deve portare in dono lo specifico della sua femminilità che 
il Papa, nella sua Lettera Mulieris dignitatem, chiama "genio femminile", cioè 
proprio questa capacità di farsi carico dei problemi dell'umanità.

Mi rivolgo allora in modo particolare a tutte le donne qui presenti: è 
molto importante che voi siate coscienti della vostra dignità e del posto 
grande che avete nella società. Non siete superiori o inferiori agli uomini, 
perché questi discorsi sono fuorvianti nella logica del disegno di Dio: Dio ha 
creato l'uomo e la donna come persone, pari nel loro valore e nella loro 
dignità, però ciascuna con un suo specifico. E lo specifico della donna è pro­
prio quello di essere capace di accogliere, di farsi carico; poi la grandezza 
della sua sponsalità all'interno di una famiglia, per chi è chiamata al matri­
monio, o sponsalità verginale per chi è chiamata alla vita consacrata; e poi 
la grande dignità della maternità, questa maternità così poco apprezzata 
nelle nostre società cosiddette evolute, evolute come progressi scientifici, 
ma non certamente come valori etici, come valori morali. Ultimo esempio è 
la notizia, che speriamo falsa, della clonazione umana dove veramente la 
maternità è sostituita da tecniche scientifiche, dove l'uomo crede che quan­
to nella scienza e negli esperimenti è possibile, sia anche moralmente lecito.

Penso allora che la divina maternità della Madonna ci possa aiutare a 
considerare l'importanza della vocazione della donna anche all'interno 
delle nostre comunità cristiane. All'interno soprattutto delle famiglie e della 
nostra società, sia perché ci sia un grande rispetto, un grande senso di 
coscienza del valore che la persona della donna ha nella società, sia per affi­
dare a lei tutti i problemi di cui le donne sanno farsi carico. Stiamo pensan­
do a certe situazioni di popoli dove la donna è ancora in situazione di semi­
schiavitù nei confronti dell'uomo e all'interno della famiglia è quella che 
porta i pesi più grandi.

Questa è una riflessione che ci orienta alla Vergine, da noi qui venerata 
come Consolatrice o Consolata, ma che come Madre di Cristo, Capo della 
Chiesa, è Madre anche di tutti i membri della Chiesa che siamo noi, per cui 
ci sentiamo di affidare a lei il nuovo anno che comincia. Vogliamo mettere 
sotto la sua protezione il lavoro pastorale della nostra Chiesa, insieme ai pro­
blemi, alle sofferenze di tutte le persone. Voi avete notato come, alla fine di 
certe celebrazioni, tante volte indugio a salutare i fedeli presenti e sovente mi 
capita di raccogliere richieste di preghiera e confidenze veloci: qualche volta 
queste confidenze che taluni fanno al loro Vescovo sono grida di dolore, 
gemiti di disperazione da parte di persone che vivono sull'orlo della dispe­
razione e chiedono qualche preghiera particolare. Voglio ricordare tutti, 
come ho assicurato, perché ci sono persone che non amano più la vita e vor-



HO Atti del Cardinale Arcivescovo

rebbero anche concluderla. Questa è una terribile tentazione. Affidiamo dun­
que alla Madonna, proprio in modo particolare, chi soffre problemi di que­
sto genere.

Oggi però, dicevo, è anche la Giornata Mondiale della Pace. Quando si 
parla di pace, soprattutto in chiesa, dobbiamo considerare che la pace non 
ha nessun colore politico. E lo dico con molta chiarezza, perché ci sono alcu­
ni che, sentendo in chiesa sacerdoti parlare di pace, poi protestano con il 
Vescovo perché dicono che hanno fatto politica, che hanno tenuto una parte 
o sono andati contro altri, contro Nazioni, schieramenti. La pace che Cristo 
è venuto a portare non ha nessun colore politico.

La pace è la tranquillità dell'ordine, l'assenza della guerra, della violen­
za, del terrorismo, dell'ingiustizia. Questo è un valore cristiano e umano, 
quindi quando noi diciamo che la pace è importante, che ogni guerra è 
ingiustificata, non intendiamo fare delle valutazioni politiche su ciò che 
pensano una parte del mondo, o certe Nazioni, o i potenti della terra.

Nella Giornata di quest'anno il Papa ha voluto mettere come tema il 
ricordo della famosa e grande Enciclica Pacent in terris del 1963, scritta dal 
Beato Giovanni XXIII che deve essere un impegno permanente, cioè che 
dura anche oggi. E la pace sulla terra, come affermava l'Enciclica, è realiz­
zabile soltanto quando si rispetta l'ordine stabilito da Dio, altrimenti non c'è 
pace; ed è triste pensare che nel momento in cui Papa Giovanni scriveva 
quell'Enciclica erano già passati due anni da quando era stato eretto il muro 
di Berlino, abbattuto poi nel 1989. Questa situazione storica mi fa venire in 
mente come il costruire muri di divisione è sempre stata una tentazione del­
l'uomo, l'uomo che talora divide in mezzo una città; ma qualche volta que­
sto muro - non materiale, ma di mentalità - è eretto tra due modi di conce­
pire la persona, l'uomo, la società, la famiglia; un muro che si erige anche 
tra credenti e non credenti. Ritengo che non siamo noi credenti a erigere 
muri, perché noi, come Chiesa, siamo aperti al mondo, mandati al mondo; 
però qualche volta c'è una durezza dal cosiddetto mondo laico nei confron­
ti della Chiesa, c'è un livore per cui si erigono dei muri per dire: «La Chie­
sa è retrograda, la Chiesa è antiquata, non rispetta il progresso, non rispet­
ta la scienza», soprattutto quando la Chiesa richiama i valori etici fonda­
mentali della persona. A voi non sembra che qualche volta ci siano dei muri 
tirati su addirittura all'interno di una stessa famiglia? Quando un marito e 
una moglie si tradiscono, non c'è un muro di separazione lì dentro? Quan­
do le famiglie si rompono e i figli sono sballottati di qua e di là, non c'è un 
muro di separazione lì dentro? Poi andiamo più in profondità: a voi non 
sembra che addirittura dentro di noi qualche volta costruiamo dei muri? 
Dove nascondiamo quella parte di noi che sappiamo dovrebbe essere messa 
in discussione, giudicata dalla nostra coscienza? E così andiamo avanti nella 
vita non pensandoci o rimuovendo alcuni problemi, tipo quello dell'esi­
stenza di Dio, della fede, delle scelte morali, della valutazione dei nostri 
comportamenti se sono giusti o sbagliati.

San Paolo nella Lettera agli Efesini ha un richiamo molto bello per spie­
gare come la venuta di Cristo ha riconciliato in sé tutta l'umanità, dice:



Atti del Cardinale Arcivescovo 111

«Gesù Cristo ha fatto dei due popoli - quello di Israele e quello dei pagani - un 
popolo solo, abbattendo il muro che era frammezzo, cioè l'inimicizia» (cfr. Ef 2,14). 
Cristo è venuto ad abbattere i muri e allora il Papa ricorda che Giovanni 
XXIII, in quella famosa Enciclica, scriveva che la costruzione della pace 
richiede l'attenzione a quattro valori fondamentali: il valore della verità, 
dove bisogna parlare di diritti, ma anche di doveri; il valore della giustizia, 
per cui i diritti o i valori delle persone vanno rispettati ovunque nel mondo; 
il valore dell'amore, dove si va oltre la giustizia, ci si fa carico dei poveri, dei 
sofferenti, delle persone più svantaggiate rispetto a noi; e poi il valore della 
libertà, dove per libertà si intende non la voglia o la capacità di fare quello 
che si vuole, ma quello che è giusto.

È importante che nell'augurio finale raccogliamo queste due riflessioni 
fondamentali, quella che abbiamo fatto sulla divina maternità della Madon­
na e quella sul valore della pace.

Io non posso farvi un augurio di buon anno diverso dalla prima pagina 
della Scrittura che abbiamo ascoltato, quando il Signore dice a Mose di sug­
gerire ad Aronne, il sacerdote, come doveva benedire il popolo. Questa 
benedizione diventa l'augurio del vostro Vescovo per voi: «Ti benedica il 
Signore e ti protegga». Io vi auguro che il Signore vi benedica nel 2003, poi 
sempre per tutto l'arco della vostra vita: auguro che vi protegga, che vi sen­
tiate sotto il suo amore paterno. E poi due espressioni analoghe, ma com­
plementari: «Il Signore faccia brillare il suo volto su di te e ti sia propizio»: devi 
avere il Signore tuo alleato, devi sentire la misericordia di Dio. E poi la 
seconda: «Il Signore rivolga su di te il suo volto e ti conceda pace».

Ecco, penso che possiamo augurarci un buon anno 2003 auspicando che 
su tutti scenda questa benedizione di Dio; e termino contemplando la 
Madonna, così come ce la descrive Luca nel Vangelo: «Maria, da parte sua ser­
bava tutte queste cose meditandole nel suo cuore» (Le 2,19).

Quando andiamo a Messa ascoltiamo la Parola di Dio, però poi bisogna 
custodirla, bisogna approfondirla, bisogna meditarla, farla diventare vita; 
deve diventare nutrimento per i nostri comportamenti, per le nostre scelte 
concrete, fuori della chiesa, in famiglia, nella società, nel lavoro, nella pro­
fessione, nella sofferenza, nella gioia, nelle tribolazioni, nelle paure della 
vita e anche nella morte. Perché nemmeno quando la nostra vita si conclu­
derà, se noi siamo veramente così dentro al mistero di Dio avvolti nella sua 
misericordia, ci toccherà la paura.

Allora auguri di buon anno in questo senso, che il Signore vi benedica e 
vi protegga, faccia brillare, rivolga verso di voi il suo volto e vi conceda 
pace.



112 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nella solennità dell’Epifania

Bisogna che spieghiamo il nostro appartenere 
a Cristo, la nostra convinzione di fede, 

il nostro Vangelo!
Lunedì 6 gennaio, solennità dell’Epifania del Signore, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto nella 
Basilica Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica con i Canonici del Capitolo Metropolitano. 
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, nella solennità dell'Epifania, che non chiude ancora il tempo 
natalizio, desidero celebrare in Cattedrale sperando che questa Festa venga 
considerata importante anche nella sensibilità dei nostri fedeli.

Perché l'Epifania è importante? Perché è la Festa che ricorda la mani­
festazione di Gesù a tutti i popoli, a tutte le genti. Il Signore è venuto per 
salvare non solo gli appartenenti al popolo di Israele, ma tutta l'umanità. 
San Paolo scrivendo agli Efesini, abbiamo sentito un brano della sua Let­
tera nella seconda Lettura (ma non è il brano che ricordo adesso), afferma 
che il Cristo è venuto a fare dei due popoli - quello di Israele e quello dei 
pagani - un popolo solo, abbattendo il muro che era frammezzo cioè l'ini­
micizia.

La prima Lettura, invece, è tratta da Isaia e presenta una prospettiva che 
il Profeta offre a Gerusalemme in un momento particolarmente delicato e 
triste della sua storia. Siamo nel 538 a.C., il popolo è tornato dall'esilio, però 
Gerusalemme è ridotta a un piccolo centro, capitale di una zona periferica 
dell'impero assiro. Il Profeta vuol infondere coraggio ai suoi pochi abitanti, 
quindi al resto del popolo di Israele, annunciando una centralità simbolica 
che la città di Gerusalemme avrebbe assunto nei secoli futuri. «Tutti i popoli 
verranno a te. Alzati e rivestiti di luce» (cfr. Is 60,1), assumi quindi l'atteggia­
mento di speranza e di fiducia perché veramente la luce di Dio risplenderà 
sul mondo partendo da te. E il motivo per il quale Gerusalemme viene 
descritta così è perché in essa si doveva compiere il sacrificio pasquale del 
Cristo e quindi la salvezza per tutti gli uomini. Da Gerusalemme Gesù ha 
inviato nel mondo gli Apostoli, i discepoli, a portare l'annuncio del Vange­
lo a tutte le genti, e questa parola del Profeta riferita a Gerusalemme ha un 
significato particolare, attuale per la Chiesa, per noi credenti, per noi bat­
tezzati, perché noi dobbiamo rivestirci della luce di Cristo, dobbiamo diven­
tare punto di riferimento in quanto portatori del Vangelo, dell'annuncio di 
salvezza, punto di riferimento per tutti gli uomini che cercano Dio con cuore 
sincero.

È il messaggio che ci dà l'Apostolo Paolo nella seconda Lettura che 
abbiamo ascoltato: «Penso - diceva Paolo ai cristiani di Efeso e stamattina lo 
dice a noi - che voi conosciate la grazia del ministero che Dio mi ha affida-



Atti del Cardinale Arcivescovo 113

to, quella cioè di svelare il mistero che finora era nascosto e adesso deve 
diventare conosciuto, noto a tutti» (cfr. Ef 3,1-9).

La parola "mistero" qui significa "progetto", il progetto di Dio è che i 
pagani sono chiamati alla salvezza. Allora se noi trasferiamo le parole di 
Paolo all'attualità della Chiesa, cioè a noi che siamo qui a celebrare l'Euca­
ristia, io sento queste parole riferite a me, a tutti i battezzati, a tutti i credenti 
che appartengono alla nostra Chiesa torinese. Noi siamo innanzi tutto depo­
sitari della Grazia, la Grazia della salvezza che abbiamo ricevuto nel Batte­
simo, confermata nella Cresima, arricchita dagli altri Sacramenti; ma anche 
depositari di una missione, di un compito, quello cioè di manifestare questo 
progetto di Dio di salvezza universale e quindi anche la salvezza della mia 
persona.

Io devo prendere coscienza che Dio mi vuol salvare attraverso Gesù Cri­
sto e quindi devo aprire il mio cuore a questa salvezza, lasciando cadere 
tutti i problemi di emotività che possono colpire la mia persona, la mia vita, 
assumendo questo orientamento centrale verso Gesù Cristo. Però il compi­
to di annunciare Gesù Cristo, non è solo riferito alla mia persona, ma lo dob­
biamo esprimere verso tutti i battezzati. Ecco allora l'impegno della nostra 
Chiesa torinese per le Missioni diocesane rivolte quest'anno ai ragazzi in 
Città, ai giovani, agli adulti e agli anziani negli altri Distretti, per riportare 
il Vangelo del Signore a tutte le persone che, pur battezzate, vivono un po' 
ai margini dell'autentica vita cristiana.

Quando noi parliamo, per esempio, di un problema molto vivo anche 
nella nostra Città - quello degli immigrati, che possono essere appartenen­
ti non solo a Nazioni diverse, ma a religioni diverse - normalmente affron­
tiamo questa situazione dicendo che bisogna integrare, accogliere, aiutare, 
inserire, legittimare i clandestini in modo che non vivano nell'illegalità, 
accettare quelli che vengono onestamente per cercare pane, un lavoro per 
la loro famiglia, ma che bisogna invece non accettare quelli che qui vengo­
no per delinquere o per portare la malavita o favorire lo sfruttamento di 
persone.

Ma quando mai si dice che a queste persone dobbiamo annunciare Gesù 
Cristo? Quando mai si dice che anche ai musulmani dobbiamo portare l'an­
nuncio di Cristo, e che io devo cercare - non nella logica di un proselitismo 
di bassa lega, ma sotto l'aspetto di un'obbedienza al comando di Cristo - di 
annunciare loro Gesù perché anche loro hanno in Lui l'unico vero Salvato­
re? Io ritengo che questo discorso vada tenuto più presente, vada messo in 
atto con rispetto perché la fede non si impone: la fede si propone, il Vange­
lo si annuncia. Non basta l'accoglienza, non basta la Caritas, non basta il 
Centro di ascolto, ci vuole l'evangelizzazione, ci vuole la catechesi, bisogna 
che spieghiamo il nostro appartenere a Cristo, la nostra convinzione di fede, 
il nostro Vangelo, bisogna che parliamo di Gesù Cristo! Subito non saremo 
ascoltati, dobbiamo farlo con uno stile di rispetto e delicatezza, dobbiamo 
farlo anche senza lasciarci schiacciare o condizionare nella nostra identità, 
perché questi fratelli non hanno il diritto di venire a cancellare la nostra 
identità, come noi non abbiamo quello di cancellare la loro. L'annuncio



114 Atti del Cardinale Arcivescovo

prima che con le parole tante volte lo si fa con i fatti, cioè attraverso la carità, 
perché quando queste persone si vedranno accolte, aiutate, rispettate, si 
domanderanno in forza di chi noi facciamo questo e capiranno che è Gesù 
Cristo che ci fa riconoscere in ogni uomo e in ogni donna un nostro fratello 
e una nostra sorella.

Ecco a me pare che il testo di Paolo agli Efesini ci richiami un po' anche 
a questo aspetto riguardo agli immigrati e alle persone di altri convinci­
menti religiosi, per sentire che noi dobbiamo portate il Vangelo a tutti, sia 
pure con quella gradualità e con quella metodologia giusta e rispettosa di 
cui parlavo prima.

Infine il brano del Vangelo di Matteo che abbiamo ascoltato ci presenta 
la figura misteriosa dei Magi, questi personaggi che vengono dall'Oriente a 
cercare il Bambino Gesù. E un episodio che diventa emblematico di ogni 
cammino di fede. Il cammino di fede nasce dall'annuncio, quindi da una 
conoscenza, da un ascolto, e si irrobustisce, si vivifica anche attraverso i 
segni che Dio offre. I Magi hanno visto la stella e hanno dimostrato di avere 
una capacità sapienziale per accorgersi del significato particolare che quel 
segno poteva avere per loro. Per noi il segno non è la stella, ma può essere 
magari un evento della vita, può essere qualche cosa di bello o qualche cosa 
di tragico o di triste. Il Signore ci parla attraverso tantissime realtà che capi­
tano in noi o intorno a noi, però «avvertito che quello che era un segno di 
Dio, i Magi si sono messi in cammino». La domanda che hanno fatto giun­
gendo a Gerusalemme, e che ha turbato Erode e i suoi collaboratori, è una 
domanda fondamentale per noi: «Dov’è il re dei Giudei che è nato?». In altre 
parole: «Dov'è Gesù Cristo?».

Noi siamo qui a Messa e siamo stati convocati dalla Santissima Trinità. 
Infatti abbiamo incominciato la nostra celebrazione «Nel nome del Padre, 
del Figlio e dello Spirito Santo», ci sentiamo convocati da Dio, a celebrare e 
vivere il mistero di Cristo.

Dov'è Gesù Cristo? Dove lo posso trovare? Dove lo posso incontrare? 
Come posso fare per vivere in profonda sintonia e comunione con Lui nei 
miei pensieri, nelle mie parole, nei miei comportamenti? Attraverso un cer­
care personale e facendomi aiutare anche dagli altri, come i Magi che, giun­
ti a Gerusalemme, hanno domandato agli altri notizie relative al Bambino.

Allora voi vedete che qui emerge la necessità della comunità cristiana, 
l'aiuto che la Chiesa ci può dare nella conoscenza del Cristo, nell'approfon­
dimento della sua Parola, dell'esperienza cristiana di vita che poi si chiama 
cammino di santità. Certamente l'aiuto delle persone serve a riconoscere 
l'aiuto di Dio, perché poi i Magi rivedono la stella, si rallegrano e arrivano 
sino a Betlemme, dove si trovava Gesù. Il testo di Matteo fa un'annotazione 
che sottolineo per ultima e non vorrei vi sfuggisse: «Entrati nella casa, videro 
il bambino con Maria sua madre» (Mt 2,11). Entrati nella casa! Bisogna entrare 
in un ambiente comunitario, bisogna entrare nella comunità per vedere 
Gesù Cristo, vederlo con gli occhi della fede e una volta riconosciuto biso­
gna adorare: «E prostratisi lo adorarono» (Mt 2,11). L'adorazione non può 
essere fatta solo di gesti esterni, di riti, di parole, ma deve diventare adora-



Atti del Cardinale Arcivescovo 115

zione di vita. I doni che i Magi offrono, simboleggiano l'offerta di se stessi, 
il riconoscimento del Re, il riconoscimento della divinità di Cristo e della 
sua autentica umanità.

Ecco quindi, carissimi fratelli, il nostro dovere di manifestare il Signore 
agli altri, con la parola e con la vita: ciascuno di noi deve diventare epifania 
con la sua vita; epifania cioè manifestazione del Signore, quindi testimo­
nianza. Il Signore chiede questo alla Chiesa, chiede questo a ciascuno di noi 
come singoli, però nella preghiera invochiamo veramente la luce del Van­
gelo su questa umanità smarrita che ci sta di fronte. Nel proprio posto, nel 
proprio ambiente, ciascuno può dare il suo contributo perché questo mondo 
«si rialzi e si rivesta della luce che è Cristo», come diceva Isaia riferendosi a 
Gerusalemme, perché Lui è la vera luce del mondo.



116 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nelle celebrazioni diocesane per il nuovo Santo 
José Maria Escrivà de Balaguer

La responsabilità di santificarsi 
con il proprio lavoro, con la propria professione, 

con la propria vita nel mondo
Giovedì 9 gennaio, nella Basilica Cattedrale, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Concele­
brazione Eucaristica a chiusura delle celebrazioni per il primo centenario della nascita di San José 
Maria Escrivà de Balaguer, recentemente canonizzato.
Questo il testo dell'omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, stiamo celebrando l'Eucaristia e perciò è importante che 
entriamo nello spirito di questo Sacramento perché nella prima parte della 
Celebrazione Eucaristica il Signore parla a noi. Abbiamo ascoltato la procla­
mazione della sua Parola e adesso è importante, anche attraverso questo 
momento di riflessione che vi propongo, che ciascuno di noi riesca a coglie­
re un messaggio per se stesso, per la propria vita cristiana, per il proprio iti­
nerario di santità e per il proprio impegno di testimonianza. Un messaggio 
che il Signore offre a me ed a ciascuno di voi affinché questa Eucaristia porti 
frutto.

All'inizio ho detto che questa sera siamo qui nella nostra Cattedrale per 
ringraziare il Signore per il dono della santità concesso a San José Maria 
Escrivà de Balaguer e vogliamo, grazie a questo, prendere coscienza che la 
santità costituisce il vero tesoro della Chiesa, del mistero della Chiesa, inte­
sa come realtà attraverso la quale Cristo si comunica agli uomini di ogni 
luogo e di ogni tempo. Questo è il significato della parola "mistero" appli­
cato alla Chiesa, ossia rendere visibile la presenza di Cristo Salvatore e la 
sua azione salvifica.

Celebrando quindi una Messa di ringraziamento vogliamo ricavare 
dalla santità di San José Maria un insegnamento per noi e lo ricaviamo dalla 
Parola di Dio che abbiamo ascoltato.

Inizio con la seconda Lettura, nella quale San Paolo, scrivendo ai Roma­
ni, ci ricordava una fondamentale verità: tutti coloro che sono guidati dallo 
Spirito di Dio sono figli di Dio. Noi sappiamo che siamo diventati figli di 
Dio con il Battesimo e da quel momento la SS. Trinità abita in noi e con que­
sta presenza noi siamo arricchiti da quella che chiamiamo grazia santifican­
te. Grazia vuol dire dono gratuito e il dono che riceviamo è la presenza di 
Dio in noi, ed è lo Spirito Santo che ci guida alla comprensione del mistero 
di Dio e dell'opera che Lui compie in noi.

Opus Dei! L'Opera di Dio è opera di salvezza, è opera di santificazione, 
di realizzazione umana e cristiana delle persone, e quindi anche santifica­
zione del mondo intero.



Atti del Cardinale Arcivescovo 117

Ma diventiamo coscienti della nostra figliolanza divina e capaci, rivol­
gendoci a Dio, di dire con convinzione 1' “Abbài", solo se ci lasciamo guida­
re dallo Spirito. E chi si lascia guidare dallo Spirito è una persona capace di 
avere dentro di sé una ricchezza sapienziale che porta a discernere, cioè a 
distinguere il bene dal male, il vero dal falso, la luce dalle tenebre, assecon­
dando i desideri dello Spirito che si contrappongono ai desideri della carne.

È fondamentale, fratelli e sorelle, che noi ringraziamo Dio per averci 
chiamati alla dignità di figli e fatti partecipi della vita divina. E il nostro 
Santo ha realizzato in pienezza questo ascolto dello Spirito, questa devozio­
ne allo Spirito Santo, per cui, animato dallo Spirito, ha avuto l'ispirazione di 
fare le scelte che ha fatto e di iniziare l'opera che ha iniziato. Naturalmente 
ha fatto tutto con una particolare intuizione che ci veniva ricordata, almeno 
come riferimento generale, dalla prima Lettura che abbiamo ascoltato. 11 
Libro della Genesi ci presentava il momento della creazione - prima l'uni­
verso e poi l'uomo - e diceva che il Signore Dio pose l'uomo nel giardino 
dell'Eden perché lo coltivasse e lo custodisse. Il progetto di Dio sulla perso­
na umana è quindi che essa coltivi e custodisca tutta la creazione, cioè tutte 
le realtà temporali; perciò compito dell'uomo che vuole assecondare il pro­
getto di Dio, compito del credente che, attraverso la rivelazione che Dio ha 
fatto in Gesù Cristo, si apre ad una risposta positiva al progetto di Dio, è 
quello - come il Concilio Vaticano II ricordava soprattutto per coloro che 
sono laici - di portare un'animazione cristiana delle realtà temporali.

E qui sta l'intuizione di San José Maria: indicare ai cristiani, laici, la 
responsabilità di santificarsi con il proprio lavoro, con la propria professio­
ne, con la propria vita nel mondo. E questo è "coltivare il giardino", la crea­
zione, dove nella creazione ci sono anche le persone umane, cominciando 
da noi stessi e quindi orientando noi stessi in quella custodia dei valori 
umani e spirituali che Dio ci ha dato per corrispondere al progetto che Lui 
ha sulle nostre persone. E in proporzione di quanto e di come noi ci sentia­
mo responsabilizzati a coltivare i desideri e le intenzioni che Dio ha su di 
noi, diventiamo anche capaci di collaborare con Lui perché tutti si orientino 
sul suo progetto e su di esso tutta l'umanità si costruisca nei propri rappor­
ti personali e di comunità.

Questa è la grande responsabilità che i laici credenti hanno nel mondo e 
questa è l'opera di santificazione da compiere rimanendo in quella realtà di 
professione, di famiglia, di responsabilità nella società e nel mondo che cia­
scuno di voi ricopre.

Naturalmente quest'opera va condotta e realizzata non per esibizioni­
smo personale, ma con quello stile evangelico che Gesù ci propone nei capi­
toli quinto, sesto e settimo del Vangelo di Matteo, in quella sezione chiama­
ta "il Discorso della Montagna". Chiediamoci allora qual è l'ispirazione 
profonda del Discorso della Montagna. Non possiamo non dire che in quel­
l'insegnamento il Signore indica ai suoi discepoli un livello "alto" di qualità 
di vita spirituale. In quei passi non c'è solo l'annuncio delle Beatitudini, ma 
ci sono anche i confronti tra il passato e il presente: «Vi è stato detto ... ma io 
vi dico ...» e quindi in quei capitoli troviamo descritto uno stile di atteggia-



118 Atti del Cardinale Arcivescovo

mento morale e di impegno nelle opere che punta alla vetta, ai vertici della 
vita cristiana. Lo stesso messaggio viene offerto a noi questa sera anche 
attraverso la pagina di Luca che è stata proclamata dal diacono: Gesù, stan­
do sulla barca di Simone, dopo aver parlato alla gente che sulla riva del lago 
lo ascoltava, invita Pietro a prendere il largo («Due in altum!»). Tutti sappia­
mo che questa parola di Gesù è diventata il motivo dominante della Lettera 
Apostolica "Novo Millennio ineunte" che il Santo Padre ci ha donato alla con­
clusione del Grande Giubileo del 2000. Il Papa ha invitato tutta la Chiesa a 
prendere il largo, ad affrontare le responsabilità che il Signore le ha dato e 
che permangono all'inizio del Terzo Millennio cristiano, confrontandosi con 
la realtà che c'è nel mondo, dove tante persone sono da rievangelizzare o da 
evangelizzare per la prima volta, puntando in alto. Ed io colgo quest'occa­
sione per ricordarvi come il Papa ha tratteggiato un cammino di santità che 
la Chiesa è chiamata a fare ripartendo da Cristo, perché non c'è bisogno di 
pensare nuovi programmi pastorali, è sufficiente guardare a Gesù Cristo, un 
programma che non cambia mai: il Signore Gesù da accogliere, da amare e 
soprattutto da annunciare agli altri.

Nella seconda parte di quella Lettera poi, il Santo Padre ha messo in evi­
denza alcune priorità affidandole a tutti i cristiani ed in modo particolare a 
voi perché, se nella liturgia della Messa che si celebra nella festa del nostro 
Santo è stata messa questa pagina del Vangelo, non possiamo non metterla 
in relazione con la Lettera stessa del Papa. Le priorità da considerare per il 
nostro cammino di vita, per la nostra testimonianza cristiana nel mondo di 
oggi così secolarizzato e indifferente ai valori spirituali, sono la santità di 
vita (la misura alta della vita cristiana), la preghiera - e voi sapete come il 
vostro Santo Fondatore dicesse: «Prima l'orazione, poi l'espiazione, e in terzo 
luogo, ma solo in terzo luogo, l'azione» - attraverso la quale ci mettiamo in rap­
porto con Dio non solo per parlargli, ma soprattutto per ascoltarlo e per 
vivere ciò che Lui ci domanda, e poi la centralità dell'Eucaristia, la peniten­
za, il primato della Grazia, la Parola di Dio ascoltata e la Parola di Dio 
annunziata. Tutto questo - ci ricorda il Papa - deve essere vissuto all'inter­
no di una spiritualità di comunione.

Per questi motivi mi pare di riascoltare il messaggio che San José Maria 
ha lasciato a tutti voi, membri o simpatizzanti dell'Opera, ma anche a tutta 
la Chiesa, perché i Santi sono tali solo in quanto appartenenti alla Chiesa 
universale. E un messaggio che indirizza proprio verso una spiritualità di 
comunione. Nella Chiesa non ci sono scompartimenti divisi da altri, ci sono 
tante strade, tanti itinerari, tante spiritualità, tanti modi particolari di rea­
lizzare l'unico e grande disegno di salvezza che Dio ha per noi.

Concludo lasciandovi una parola di incoraggiamento. Desidero che vi 
sentiate incoraggiati dal vostro Vescovo anche e proprio nella vostra appar­
tenenza all'Opera. Sentitevi liberi di fronte ai pregiudizi che qualche volta 
su qualche giornale vengono presentati a riguardo dell'Opus Dei, andate 
avanti sapendo che rimanendo fedeli a Gesù Cristo e al suo Vangelo, e con 
l'impegno nella testimonianza di una santità di vita all'interno della propria 
realtà di vita, siete su una strada di santificazione e di salvezza. E questa è



Atti del Cardinale Arcivescovo 119

anche una ricchezza per la Chiesa! Non sentitevi mai un'isola o un gruppo 
staccato, ma pienamente inseriti nella Chiesa diocesana nella quale vivete. 
Per questo vi chiedo, attraverso la preghiera, la testimonianza, ed anche 
attraverso la vostra personale collaborazione, di sintonizzarvi con il Piano 
Pastorale della nostra Diocesi che, come sapete, è in atto con le quattro gran­
di Missioni che si stanno realizzando nei quattro Distretti pastorali e che ci 
impegnerà per anni.

Sono certo che posso contare su di voi, sulla vostra fedeltà alla Chiesa - 
non solo al Papa, ma anche ai Vescovi, ai sacerdoti e a tutta la Comunità cri­
stiana - perché, al di là dei cammini di formazione specifici che vi sono pro­
posti dall'Opera e dalla Prelatura alla quale appartenete, siete anche attenti 
a seguire le proposte della Diocesi.

Il messaggio che mi sta molto a cuore lasciarvi questa sera è che la comu­
nione tra me, Arcivescovo di Torino, e il Prelato dell'Opera, insieme a tutti 
gli altri Vescovi della Chiesa, è la grande garanzia che tutti camminiamo 
nella volontà di Cristo.

Chiediamo allora alla Vergine Maria che ci aiuti a fare questo percorso 
nella fedeltà e nella generosità affinché, mentre rendiamo grazie per il 
nuovo Santo che il 6 ottobre dello scorso anno tutta la Chiesa e il mondo 
hanno ricevuto in dono attraverso la proclamazione della santità che Gio­
vanni Paolo II ha fatto di San José Maria Escrivà, nel nostro piccolo cerchia­
mo sempre di imitarlo, oltre che pregarlo.



120 Atti del Cardinale Arcivescovo

Al rito della consacrazione delle Vergini in Cattedrale

La vostra consacrazione
è un vincolo sponsale con Gesù Cristo

Domenica 12 gennaio, nella Basilica Cattedrale, il Cardinale Arcivescovo ha compiuto il rito della 
consacrazione delle Vergini per due candidate. Alla Concelebrazione Eucaristica hanno parteci­
pato i Canonici del Capitolo Metropolitano e altri sacerdoti; molto numerosi i fedeli che si sono 
uniti al rito che per la prima volta in Torino veniva celebrato in modo così solenne e pubblico. 
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Premessa
Carissimi fratelli e sorelle, si è scelto di compiere questa celebrazione 

della consacrazione delle Vergini nella Cattedrale, secondo il suggerimento 
del Pontificale Romano, per metterne in evidenza il suo legame con la Chie­
sa diocesana e il suo Pastore.

Forse c'è un certo sentimento di curiosità nel partecipare ad una cele­
brazione che non è frequente nella Chiesa. L'Ordo Virginum infatti è stato 
costituito dal Papa Paolo VI dopo il Concilio Vaticano II mentre nei primi 
secoli del Cristianesimo era una scelta privilegiata che molte donne faceva­
no per testimoniare la loro sequela totale a Cristo e vivendo, anche di fron­
te alla comunità cristiana e al mondo pagano, il valore di un amore e di una 
dedizione totale e definitiva a Cristo con cuore indiviso.

Molti di voi forse avranno già avuto occasione di assistere a Professioni 
nella vita religiosa oppure, anche se più difficilmente, negli Istituti secolari 
mentre quasi mai avete avuto occasione di assistere alla consacrazione nel- 
YOrdo Virginum.

Le consacrate nell'Ordine delle Vergini, pur avendo come atteggiamen­
to di fondo la stessa sostanziale volontà di risposta a Cristo con il dono defi­
nitivo di tutte se stesse nella verginità consacrata, non appartengono a nes­
sun Ordine religioso o Istituto secolare. Esse vivono la loro vita nel mondo 
svolgendo una professione in modo esterno e visibile.

Io avverto che quanto stiamo vivendo questa sera assume, di fronte 
all'opinione pubblica, il significato di una santa provocazione. 11 motivo per 
il quale uso questa espressione "santa provocazione" lo ricavo dal capitolo 
19 del Vangelo di Matteo dove si discute circa la questione del divorzio 
posta a Gesù: se è lecito o no ad un uomo ripudiare la propria moglie. Gesù 
dà la sua risposta rimandando ad accogliere il progetto iniziale di Dio, che 
è l'unione di un uomo con una donna, in modo definitivo e indissolubile. 
Gli domandano come mai Mosè aveva fatto delle eccezioni e Gesù rispon­
de: «Per la durezza del vostro cuore Mosè vi ha permesso di ripudiare le vostre 
mogli, ma da principio non fu così» (Mt 19,8). Quindi Gesù ribadisce la neces­
sità di un ritorno ad assumere il progetto originale di Dio sul matrimonio e 
sulla famiglia.



Atti del Cardinale Arcivescovo 121

Di fronte a questo discorso i discepoli commentano: «Se questa è la condi­
zione dell'uomo rispetto alla donna, non conviene sposarsi!» (Mt 19,10). Ora fac­
cio una parafrasi della risposta del Signore amplificandola un po' per arri­
vare a citare in modo conciso le parole di Gesù. Il Signore dice: «Quello che 
io ho detto l'ho detto per ribadire l'importanza della vocazione del matri­
monio e della famiglia e l'importanza di capire che chi è chiamato al matri­
monio e alla famiglia deve accogliere il progetto di Dio, che chiama gli sposi 
a santificarsi e a salvarsi, quindi ad una realizzazione piena, terrena ed eter­
na attraverso l'amore sponsale. Ma ecco qui la provocazione: la vocazione al 
matrimonio non è l'unica vocazione, c'è anche un'alternativa a questa voca­
zione. Ci sono persone che scelgono di non sposarsi, non perché non posso­
no o hanno incontrato particolari difficoltà, ma per il Regno dei cieli. Quin­
di per una motivazione spirituale». E poi aggiunge: «Chi può capire, capi­
sca, perché non tutti possono capirlo, ma solo coloro ai quali è stato conces­
so dal Padre» (cfr. Mt 19,12.11).

1) Il significato della scelta di queste due sorelle
Ecco, l'esempio concreto di due giovani sorelle alle quali è stato conces­

sa dal Signore la grazia di capire il fascino dell'amore di Cristo in modo così 
forte ed esclusivo da farlo diventare l'unica ragione della loro vita. Quindi 
non perché avessero paura delle responsabilità del matrimonio, ma perché 
nella loro vita hanno incontrato Gesù Cristo e sono state talmente affascina­
te dal suo amore, da capire che un marito e dei figli erano poca cosa a con­
fronto dell'amore di Cristo vissuto in modo esclusivo ed unico.

La vostra è una scelta che non nasce soltanto (ed è vero anche questo) 
dalla vostra generosità ma da un dono, da una chiamata, da una particola­
re manifestazione che Gesù ha fatto di se stesso a voi per cui vi siete sentite 
affascinate dalla presenza del Risorto: da un Gesù "persona", e non da un 
Gesù "idea". Pertanto la vostra non è una consacrazione vaga verso un idea­
le ma è un vincolo sponsale con Gesù Cristo.

A me piace spiegare la vocazione alla vita consacrata, e oggi in partico­
lare a quella nell'Ordine delle Vergini, in questo modo. È come se il Signore 
avesse detto a ciascuna: «Voglio che tu sia solo mia e di nessun altro». E que­
sta è una scelta fatta da Gesù. Ed esse hanno percepito che consacrarsi a 
Gesù e alla causa del Regno e amare il Signore con cuore indiviso significa 
realizzare, in modo mistico, spirituale, l'aspirazione profonda, logica di 
ogni persona umana: la sponsalità e la maternità per voi e la paternità per 
gli uomini.

Amare Cristo come sposo significa sentire che il suo amore è non solo 
sufficiente ma sovrabbondante per riempire di gioia la vostra vita e instau­
rare con Lui un legame indissolubile di dono e di dedizione. Cristo ci ha 
amati in modo infinito e voi avete sentito il desiderio e ricevuto la grazia di 
corrispondere a Lui, con tutte le vostre possibilità, con tutta la vostra vita.

Questa sponsalità mistica con Cristo non è sterile perché produce i doni 
della maternità spirituale, è rapporto di madre con i propri figli e non sol-



122 Atti del Cardinale Arcivescovo

tanto rapporto fisico ma dono d'amore che la madre esprime nei confronti 
dei figli. Questo aspetto essenziale della maternità, che è il dono d'amore 
per gli altri, viene vissuto in pienezza perché voi dedicate la vostra vita a 
tutte le persone che incontrate. Quindi la vostra è una maternità senza con­
fini, senza limiti. Siete chiamate a generare molti figli al Regno di Dio attra­
verso il vostro amore verginale.

Per capire che la verginità consacrata realizza la santità e la maternità 
bisogna entrare nella logica di Dio, nei suoi pensieri che non sono i nostri. 
Dice Isaia: «O voi tutti assetati venite all'acqua, chi non ha denaro venga ugual­
mente ... I miei pensieri non sono i vostri pensieri...» (Is 55,1.8).

2) Come è possibile vivere questa scelta nel mondo di oggi
È di qui che è nata la curiosità e lo stupore nell'opinione pubblica, che è 

venuta forse anche ad interpellarvi. Com'è possibile nel mondo di oggi, che 
stima così poco la virtù della castità ed esalta il bisogno di assecondare i 
desideri della carne, vivere per tutta la vita la verginità o il celibato?

La risposta ce la dà la Parola di Dio e la ricaviamo dalla seconda Lettura 
che abbiamo ascoltato, dove Giovanni diceva: «Tutto ciò che è nato da Dio vince 
il mondo; e questa è la vittoria che ha sconfitto il mondo: la nostra fede» (7 Gv 5,4).

Ma com'è possibile nel mondo di oggi, orientato in modo così deforme 
e diverso rispetto alle attese del Signore, presentarsi con questa testimo­
nianza fedele e definitiva della scelta della verginità? Con la fede, che porta 
ad incontrare e a riconoscere nel Signore Gesù il più bello tra i figli degli 
uomini. È la scelta migliore che potevate ricevere da parte del Signore e che 
potevate fare voi del Signore. Quindi una fede che non è soltanto teorica, ma 
che si nutre ogni giorno

- di preghiera assidua, vissuta come dialogo prolungato d'amore con 
Cristo sposo, dove la Parola di Dio diventa la propria fondamentale Regola 
di vita;

- di Sacramenti, soprattutto l'Eucaristia e la Riconciliazione, che fanno 
progredire nella santità;

- di servizio d'amore ai fratelli verso i quali vi dedicate in modo disin­
teressato per realizzare una maternità spirituale senza confini.

In proporzione di questa fede nei confronti del Cristo, il Figlio di Dio che 
si fa uomo e chiama tutti gli uomini alla sua sequela, in voi diventa grande, 
compresa, convinta l'espressione della Sposa del Cantico: «Io sono per il mio 
diletto e il mio diletto è per me» (Ct 6,3). Quindi non vi sentite sole ma legate 
con un vincolo di amore a Cristo Signore.

3) Il valore profetico della vostra scelta
La pagina del Vangelo che abbiamo ascoltato questa sera ci rimanda alla 

festa di oggi, il Battesimo di Gesù. Noi sacerdoti nell'Ufficio delle Letture 
abbiamo letto un bellissimo discorso di S. Massimo, primo Vescovo di Tori­
no, che legava la festa del Natale alla festa del Battesimo del Signore, e dice-



Atti del Cardinale Arcivescovo 123

va che questo momento della vita del Signore è stato come una nuova nasci­
ta, la manifestazione del Cristo adulto. La festa di oggi ci richiama a quel 
momento solenne che abbiamo ascoltato nel testo di Marco, nel quale il Cri­
sto, caricandosi dei peccati di tutta l'umanità, si sottopone al gesto peniten­
ziale del battesimo di Giovanni e lì il Padre fa una presentazione di Gesù: 
«Tu sei il Figlio mio prediletto, in te nti sono compiaciuto» (Me 1,11). Questa pro­
clamazione che Dio fa nei confronti del Cristo è una chiamata a tutta l'uma­
nità perché guardi a Cristo come l'unico Salvatore.

Tutti dobbiamo guardare a Lui pur facendo percorsi diversi di fede e di 
vocazione. La missione del Battista descritta nel Vangelo è questa: «Dopo di 
me viene uno che è più forte di me ... Io sono venuto solo a preparare la stra­
da ... Non guardate a me, ma a Lui che è l'Agnello di Dio, che toglie i pec­
cati del mondo».

Questo messaggio voi lo dovete dare alla Chiesa, voi dovete dire con la 
vostra umiltà ma anche con la vostra profonda convinzione: «Non guarda­
te a noi..., vogliamo che anche questo nostro gesto di consacrazione nell'Or­
dine delle Vergini sia un invito a tutta la comunità a guardare a Gesù Cristo, 
perché è Lui che ci ha affascinate ed attirate. Lui è la ragione esclusiva ed 
unica della nostra vita di consacrazione».

Vi invito a ricordare una bellissima parabola di Gesù (Mt 25), riguar­
dante dieci vergini invitate ad attendere l'arrivo dello sposo per una festa di 
nozze. Il riferimento è a Cristo, che arriva a compiere il matrimonio con 
tutta l'umanità offrendo la sua vita e realizzando quindi una comunione 
profonda di amore con tutti. Queste dieci vergini devono attendere l'arrivo 
dello sposo con le lampade accese. Gesù dice che cinque erano sagge e cin­
que stolte ovvero superficiali, non previdenti, non sufficientemente vigilan­
ti. Le cinque sagge hanno portato con sé l'olio di riserva per le loro lampa­
de e quando è arrivato lo sposo erano pronte con la lampada accesa, simbo­
lo dell'amore, della santità ed entrarono con Lui alla festa di nozze mentre 
le stolte rimasero fuori.

L'augurio che vi faccio è quello di essere vergini sagge, sempre con la 
lampada accesa attraverso la testimonianza chiara e trasparente della vostra 
vita e della vostra verginità consacrata. Se la lampada è accesa, se l'amore è 
grande, se la consacrazione a Cristo è ferma voi siete sempre dentro alla 
festa di nozze col Signore vostro Sposo. Questo è l'augurio e l'aiuto che 
invoco dal Signore sulle vostre persone.



124 Atti del Cardinale Arc ivescovo

Omelia in Cattedrale nella sepoltura dell’Avvocato Giovanni Agnelli

Ciascuno si deve confrontare sul significato 
della vita e sul mistero della morte per rinnovare 

la propria speranza in una vita senza fine 
fondandosi sulle parole di Gesù
Domenica 26 gennaio, nella Basilica Cattedrale, si è celebrata la liturgia esequiale in suffragio del­
l’Avvocato Giovanni Agnelli con la partecipazione delle massime autorità dello Stato, Regione, 
Provincia e Comune.
Il Cardinale Arcivescovo ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica, a lui si sono uniti il Vesco­
vo di Pinerolo Mons. Pier Giorgio Debemardi, i due Vescovi Ausiliari Mons. Guido Fiandino e 
Mons. Giacomo Lanzetti, l'Abate di Montecassino Dom Fabio Bernardo D’Onorio, una delegazio­
ne del Capitolo Metropolitano e alcuni altri sacerdoti. L’intero rito è stato trasmesso dalla RAI TV 
sulla rete nazionale e da Telesubalpina.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Premessa
In questo momento della Celebrazione Eucaristica in suffragio dell'Av­

vocato Giovanni Agnelli è mio compito invitare tutti ad una sosta di rifles­
sione sulla Parola di Dio che è stata proclamata, perché solamente ascoltan­
do quanto ci dice il Signore riusciamo a dare alla vita e alle opere di que­
st'uomo così importante e significativo non solo per Torino, ma per l'Italia 
intera ed anche per il mondo, la giusta interpretazione che vada al di là della 
sua vicenda terrena e ci proietti col pensiero e con la preghiera oltre la soglia 
dell'eternità.

1. Il ricordo
Venerdì mattina il Signore ha chiamato a sé il nostro Avvocato (mi sia 

consentito chiamarlo così perché un giorno gli chiesi: «Preferisce il titolo di 
Senatore o di Avvocato?». Mi rispose: «Avvocato, perché è nome d'arte!»).

Appena appresa la notizia della sua morte i giornali e le televisioni di 
tutto il mondo hanno concentrato il loro interesse, e quindi i loro numerosi 
servizi, su questo evento. Scompariva una personalità che per oltre mezzo 
secolo si era imposta all'attenzione di tutti per il suo prestigio e le sue qua­
lità di grande imprenditore. Abbiamo così avuto modo di ascoltare e di leg­
gere tutto o quasi della sua vita pubblica e privata.

Io stesso che, da quando è comparsa la malattia che lo ha portato alla 
morte, mi sono preoccupato di stargli vicino per un aiuto spirituale, ho 
voluto rendere pubblica testimonianza della sua fede cristiana, perché, di 
norma, è opinione diffusa che uomini così potenti e importanti vivano con 
l'illusione di bastare a se stessi, mentre in lui ho potuto constatare una gran­
de apertura al mistero di Dio e sincera fiducia nel Suo amore.



Atti de! Cardinale Arcivescovo 125

Nel novembre scorso, quando il male si era manifestato ormai nella sua 
gravità, aveva volentieri accettato di confessarsi partecipando poi alla Santa 
Messa, che avevo celebrato per lui, e accostandosi alla Santa Comunione. Si 
è così preparato per tempo a quella consegna di sé nelle mani di Dio, che è 
avvenuta con la sua morte, non senza aver prima ricevuto anche il sacra­
mento dell'Unzione degli infermi.

Queste cose ho voluto dire, e ora nuovamente le richiamo, perché riten­
go che questo importante risvolto intimo della sua vita, coltivato nella riser­
vatezza, vada conosciuto a suo onore e a gloria di Dio, perché è stato un 
dono di Dio per lui e un segno per noi che quest'uomo di così grande rile­
vanza sulla scena mondiale si sia preparato a morire da buon cristiano.

È questo il mio ricordo personale dell'Avvocato Agnelli che mi porterò 
nel cuore, mentre moltissime altre persone, dalle massime autorità politiche 
ed economiche fino alla gente comune, hanno sottolineato giustamente le 
sue non comuni qualità di uomo, di imprenditore, di statista, di uno che ha 
saputo rappresentare con autorevolezza il nostro Paese nel mondo. Tutte 
dichiarazioni che, oltre la stima e l'apprezzamento, avevano in comune uno 
sguardo retrospettivo sulla vita dell'Avvocato.

Tutti hanno cercato di dire ciò che egli è stato. Non ho sentito nessuno 
che si sia posto il problema ed abbia cercato di esprimere ciò che Giovanni 
Agnelli è in questo momento.

Dov'è ora l'Avvocato? Che ne è di lui? È tutto finito con la sua morte, è 
sparito nel nulla? La mia risposta è che tutti siamo creati per l'incontro con 
Dio nella vita eterna. Iddio conceda anche a lui quella vita senza fine che ci 
ha promesso e garantito per mezzo del suo Figlio Gesù, morto e risorto.

2. Il messaggio
Questo è il grande messaggio che noi ora dobbiamo ascoltare ed acco­

gliere perché viene dal Signore. Io non riesco ad accettare l'ipotesi di un Dio, 
che Gesù Cristo ci ha detto essere nostro Padre per cui noi siamo suoi figli, 
che possa averci creato per farci vivere qui sulla terra, più o meno bene, 
ottanta o cento anni per poi lasciarci cadere nel nulla. No, Dio ha creato l'uo­
mo per l'immortalità.

a) La prima Lettura che abbiamo ascoltato (Sap 2,1-5.21-23) ci 
costringe a scegliere da che parte vogliamo stare a riguardo della fede per­
ché il mistero della morte ci obbliga a pensare al "dopo". Su questo fronte 
gli uomini si dividono sostanzialmente in due categorie: coloro che credono 
che c'è una vita eterna e quelli che non ci credono.

Dal Libro della Sapienza abbiamo ascoltato queste parole nella prima Let­
tura: «Gli empi - cioè coloro che negano Dio - dicono fra loro sragionando: "La 
nostra vita è breve e triste; non c'è rimedio quando l'uomo muore ... Siamo nati per 
caso e dopo saremo come se non fossimo stati... il nostro corpo diventerà cenere e lo 
spirito si dissiperà come aria leggera ... La nostra vita passerà come le tracce di una 
nube, si disperderà come nebbia ... La nostra esistenza è il passare di un'ombra e non 
c'è ritorno alla nostra morte, poiché il sigillo è posto e nessuno torna indietro"».



126 Atti del Cardinale Arcivescovo

Fermiamoci un istante su queste parole: non è forse questa la convinzio­
ne di tante persone che ostentano sicurezza nella loro incredulità, negando 
che ci sia una possibilità di un'altra vita dopo la morte?

Ecco come Dio risponde a questi increduli: «La pensano così, ma si sba­
gliano; la loro malizia li ha accecati. Non conoscono i segreti di Dio; non sperano 
salario per la santità né credono alla ricompensa delle anime pure. Sì, Dio ha crea­
to l'uomo per l'immortalità; lo fece a immagine della propria natura».

b) L'Apostolo Paolo (ICor 15,12-27.53-58) argomenta in modo molto 
convincente, scrivendo ai Corinzi, sulla verità della risurrezione partendo 
dal fatto indiscutibile che Gesù Cristo, vero Dio ma anche vero uomo, è risu­
scitato dopo la sua morte. La risurrezione di Gesù è un'indicazione chiara 
del percorso che tutti noi faremo perché Egli è il «primogenito di ogni creatu­
ra» (cfr. Col 1,18) e come Lui è risorto con il suo vero corpo anche noi risor­
geremo. Se Cristo non fosse risorto vana sarebbe la nostra fede e noi, suoi 
discepoli, saremmo da compiangere più di tutti gli uomini perché da pove­
ri illusi correremmo dietro ad un morto, ad uno che non c'è più.

Ma l'Apostolo incalza: «Ora, invece, Cristo è risuscitato dai morti, primizia 
di coloro che sono morti», quindi è il primo che con la sua potenza divina scon­
figge la morte ed apre a tutti noi la strada della vita eterna.

Certo, questo corpo mortale prima va nel sepolcro, ma la potenza di Dio, 
rivelatasi vera ed efficace nei confronti del corpo di Gesù, rivestirà anche il 
nostro corpo di incorruttibilità e di immortalità, per cui la morte non è asso­
lutamente l'ultima parola sull'esistenza di ciascuno di noi. «Dov'è, o morte, 
la tua vittoria?». È per la vita definitiva che Dio ci ha creati ed è la vita che 
vincerà, non la morte.

c) Qualcuno potrebbe obiettare: «Ma come fai ad essere certo di ciò 
che stai affermando? Nessuno, nemmeno tu, ha visto direttamente quello 
che ci accade dopo la morte. Rispondo che è vero che non ho visto con i miei 
occhi, ma io so a chi ho dato fiducia e in chi ho deciso di credere: non ai 
ragionamenti umani, sempre limitati e incapaci di rispondere alle grandi 
domande, ma a Gesù Cristo che si è fatto vedere vivo agli Apostoli dopo la 
sua risurrezione dando loro il compito di annunciare a tutti la bella e rassi­
curante verità che quando si muore si entra nella vita definitiva con Dio. Lo 
stesso Gesù stamattina ci ha detto nel testo evangelico che è stato procla­
mato (Gv 14,1.6; 17,24-26) : «Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio 
e abbiate fede anche in me. Nella casa del Padre mio vi sono molti posti. Io vado a 
prepararvi un posto, quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, ritornerò e 
vi prenderò con me, perché siate anche voi dove sono io».

Dove si trova adesso Gesù? È vivo e glorificato alla destra di Dio Padre. 
Là c'è un posto preparato per noi. Nel momento stabilito Egli viene e ci 
porta con sé nella gloria.

3. Il dono
Ciascuno di noi, di fronte a questa bara, si deve perciò confrontare sul 

significato della vita e sul mistero della morte per rinnovare la propria spe­
ranza in una vita senza fine fondandosi sulle parole di Cristo che pregando



Atti del Cardinale Arcivescovo 127

diceva: «Padre, voglio che quelli che mi hai dato siano con me dove sono io, perché 
contemplino la mia gloria, quella che mi hai dato» (Gv 17,24). Un grande docu­
mento del Concilio ci ha ricordato che è di qui che viene una risposta con­
vincente a quegli interrogativi capitali che toccano la coscienza di ogni 
uomo che pensa e si mette con onestà alla ricerca della verità: cos'è l'uomo? 
Qual è il significato del dolore, del male, della morte? Cosa ci sarà dopo que­
sta vita? Il testo conciliare ci offre questa risposta: la Chiesa crede che Cri­
sto, per tutti morto e risorto, dà all'uomo mediante il suo Spirito la capacità 
di capire che Lui è la chiave, il centro e il fine di tutta la storia umana (cfr. 
Gaudium et spes, 10).

San Paolo, scrivendo ai Tessalonicesi, si preoccupava di non lasciarli nel­
l'ignoranza circa quelli che sono morti e, ribadendo la certezza della risur­
rezione e della vita eterna, concludeva: «Confortatevi dunque a vicenda con 
queste parole» (1 Ts 4,18).

Questo è il vero conforto che solo Dio può dare e che io invoco sulla 
sposa dell'Avvocato, Donna Marella, sulla figlia, sul fratello, le sorelle, i 
nipoti e familiari tutti.

Questa è anche la speranza che deve animare ogni credente e ogni uomo 
di buona volontà, perché è la voce di Dio che oggi risuona per tutti noi e ci 
indica il dono di luce interiore che dobbiamo portarci via da questa cele­
brazione.

Uscendo dalla Cattedrale ciascuno porti con sé il ricordo della fede cri­
stiana dell'Avvocato e, insieme, della sua grande passione di uomo impren-

Il cordoglio del Papa
per la morte del Senatore Giovanni Agnelli

Appresa la notizia della morte del Sen. Giovanni Agnelli, avvenuta nella mattina di venerdì 
24 gennaio, il Santo Padre ha fatto pervenire il seguente telegramma al Cardinale Arci­
vescovo:

Em.mo Cardinale Severino Poletto
Arcivescovo di Torino

Appresa la mesta notizia della scomparsa del Senatore Giovanni Agnel­
li, affido a Lei Signor Cardinale, l'incarico di far pervenire alla consorte 
Signora Marella ed ai familiari l'espressione della mia viva partecipazione al 
loro dolore per il grave lutto. Nel ricordare così autorevole protagonista di 
momenti importanti della storia italiana che seppe prodigarsi con generosa 
intraprendenza per il bene e lo sviluppo economico e sociale del Paese, 
elevo fervide preghiere di suffragio per l'illustre e compianto Avvocato ed 
invoco dalla Divina Bontà pace eterna per la sua anima mentre di cuore 
imparto ai congiunti e a quanti ne piangono la dipartita una speciale Bene­
dizione Apostolica.

IOANNES PAULUS PP. II



128 Atti del Cardinale Arcivescovo

ditore che ha dato lavoro a molte persone, creando progresso e benessere in 
tante famiglie.

La sua azienda, che in questi tempi sta attraversando un momento di 
seria difficoltà, deve non solo essere rilanciata, ma deve rimanere ancorata 
alla sua e nostra amata Torino. Questa per lui era una convinzione sicura e 
non faceva mistero di credere che, come sempre, anche questa volta la crisi 
si sarebbe superata. Ci auguriamo che il suo auspicio si realizzi. Questo 
potrebbe essere il primo frutto che può maturare dal dolore che tutti hanno 
dimostrato per la sua scomparsa e che ora deve tradursi in una rinnovata 
volontà di dialogo tra azienda, istituzioni e sindacati.

La Vergine Consolata, alla quale l'Avvocato si sentiva profondamente 
legato da devozione sincera e ai piedi della quale si recava spesso, senza 
ostentazione, per una preghiera, lo accompagni ora nella luce di Dio e sia la 
Consolatrice dei familiari e dei molti che sentono in modo più vivo il vuoto 
lasciato dalla sua partenza da questo mondo.

Il suo spirito, nella luce di Dio, viva ora nella gioia e nella pace.
Amen.



Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

La Missione e le “Unità”, un 2003 “pastorale”

"Buon anno" ci siamo augurati tra amici e parenti in questi giorni. Perché non 
augurare anche “buon anno" alla nostra Diocesi, alla nostra Chiesa, a tutti noi?

Certo, è un tempo che si apre con nubi oscure all’orizzonte della pace mondia­
le, del mondo del lavoro, della convivenza tra i popoli. La Chiesa dovrà continuare 
a dire una forte parola evangelica, che esprima la propria ricerca di fedeltà a Dio e 
agli uomini. Una parola, uno stile che realizzi quanto tracciato dal Concilio Vatica­
no II: «Essa [la Chiesa] si sente realmente e intimamente solidale con il genere 
umano e con la sua storia» (Gaudium et spes, 1).

È quanto ci invita a fare il nostro Arcivescovo nella terza parte della "Costruire 
insieme" per «costruire insieme la Città dell’uomo». È forse la parte di Lettera che 
necessita ancora di maggior approfondimento. Ci richiama alla logica dell’incarna­
zione che abbiamo contemplato in questo tempo natalizio.

La Missione
Il nuovo anno ci vede impegnati a muovere i primi passi della Missione nei vari 

Distretti della Diocesi. Sono passi ancora timidi e anche un po’ incerti, alla ricerca 
di un rinnovamento missionario della pastorale ordinaria che tragga beneficio dagli 
eventi che la Missione prevede a livello zonale e di Distretto. Appare chiaro che la 
vera scommessa si gioca nel cammino ordinario delle parrocchie, dei gruppi, delle 
associazioni, dei movimenti.

Altrettanto chiaro è che il futuro della nostra Chiesa sarà molto legato al livello 
di formazione dei sacerdoti, dei religiosi, dei diaconi, dei laici.

A questo mirano i "corsi di formazione" (che stanno per iniziare) previsti nei 
quattro Distretti come accompagnamento della Missione in corso. Ne ha dato infor­
mazione "La Voce del Popolo" dell'8 dicembre scorso.

Il Distretto Città punterà l’obiettivo sull’“iniziazione cristiana dei ragazzi” e sul 
“compito educativo verso i figli di separati, divorziati, risposati” con uno sguardo più 
ampio all'“animazione della comunità alla carità" e alla "riscoperta della pastorale 
d'ambiente" (formazione sociale e politica). “Educare è colorare il domani" è il tito­
lo di una grande “Convention Educativa" organizzata insieme dall’Arcidiocesi e da 
“Don Bosco insieme” il 1° febbraio a Torino Esposizioni nell’ottica della Missione cit­
tadina ragazzi.

129



130 Curia Metropolitana - Vicariato Generale

Il Distretto Sud-Est porterà l'attenzione sull'“affettività dei giovani” e sulla "pro­
gettazione di itinerari di pastorale giovanile nelle parrocchie". Momenti forti saran­
no gli incontri del Cardinale con i giovani e il pellegrinaggio a Lourdes, la Veglia di 
Pentecoste, “Svegli fino all'alba", e la “Festa del raccolto", oltre le convocazioni 
zonali nella “tenda” itinerante.

Il Distretto Ovest si dedicherà alla “formazione dei fidanzati alla vita cristiana 
nel matrimonio" e alla “formazione di animatori biblici dei gruppi di sposi”. Momenti 
forti saranno la “Convention Educativa” del 17 maggio e la "Festa delle Famiglie” il 
15 giugno.

Il Distretto Nord lavorerà sull'“accompagnamento spirituale dell'ammalato” e 
su come “preparare e guidare incontri di preghiera”. Momenti forti saranno l'incon­
tro degli anziani con l’Arcivescovo il 13 marzo e il pellegrinaggio di ringraziamento 
al santuario della Madonna dei Fiori a Bra il 29 maggio.

Chiunque può intuire l’impegnativo lavoro che i vari Uffici di Curia stanno per 
avviare nei vari Distretti. Sapranno le nostre parrocchie, i nostri gruppi, associazio­
ni e movimenti non perdere questa occasione per la crescita di un laicato sempre 
più preparato e motivato al servizio della Chiesa nel mondo? Ce lo auguriamo come 
un dono per il nuovo anno.

Anche “Progetto 2000” continuerà la “formazione dei formatori” dei catechisti 
con percorsi di aggiornamento su “Bibbia e catechesi”, sul “catecumenato dei 
ragazzi”, sul “coinvolgimento dei genitori nella catechesi dei figli”.

Se abbiamo voluto richiamare queste opportunità è perché, forse, non si è 
ancora colta abbastanza la portata formativa di queste proposte, capaci di creare 
una rete soprattutto di laici formati nei vari settori della pastorale.

Le Unità Pastorali
Il nuovo anno segnerà l’avvio sperimentale di un primo disegno di “Unità Pasto­

rali”; anche "La Voce del Popolo" intende avviare un confronto di riflessione su que­
sto tema. Lo stesso Arcivescovo nel corso dell'anno darà inizio con i suoi collabo­
ratori alla Visita Pastorale partendo da quattro Unità Pastorali sperimentali, una per 
Distretto. Non si tratta di una nuova ulteriore struttura ma di uno stile di comunione 
fraterna e pastorale tra parrocchie vicine attraverso una collaborazione che ci veda 
tutti uniti.

Le novità creano sempre qualche timore e trovano qualche resistenza ma uno 
sguardo lungimirante al futuro chiede che anche la nostra Diocesi - come tantissi­
me altre in Italia e non solo - si metta in cammino su questa strada.

Ricorrenze importanti
Aprile ci ricorderà i cento anni dalla nascita del Cardinale Michele Pellegrino. 

Mercoledì 23 aprile (è una data da annotare fin d’ora) alle 18 in Cattedrale il priore 
di Bose, Enzo Bianchi, rievocherà la figura del Cardinale. Seguirà la Concelebra­
zione della Messa presieduta dal nostro Arcivescovo.

Abbiamo voluto dare uno sguardo al nuovo anno che ci attende. Ne abbiamo 
sottolineato alcuni aspetti.

Ma il vero augurio è che sia davvero un anno “nuovo” cioè vissuto “in novità di 
vita”. Auguri a tutti, di cuore.

* Guido Fiandino
* Giacomo Lanzetti

Vescovi Ausiliari e Vicari Generali



Curia Metropolitana 131

CANCELLERIA

Incardinaz.ioni
CERVELLINI p. Ettore Luigi, nato in Avezzano (AQ) il 16-6-1955, ordinato il 9-4- 

1989, professo perpetuo della Congregazione dei Missionari Oblati di Maria Immacolata, su 
sua istanza, con decreto in data 1 febbraio 2003 è stato incardinato tra il Clero dell'Arci- 
diocesi di Torino.

SACCO Mario p. Ugo, nato in Torino il 13-9-1933, ordinato il 28-6-1959, professo 
solenne dell’Ordine Francescano Frati Minori, su sua istanza, con decreto in data 1 febbraio 
2003 è stato incardinato tra il Clero dell’Arcidiocesi di Torino.

Termine di ufficio
BALESTRA Stefano p. Agostino, O.A.D., nato in Rocchetta Nervina (IM) il 16-8-1924, 

ordinato il 27-3-1948, ha terminato in data 31 gennaio 2003 l'ufficio di vicario parrocchia­
le nella parrocchia Madonna dei Poveri in Collegno.

TESTA don Giuliano, F.D.P., nato in San Vito Romano (RM) il 20-2-1948, ordinato il 
30-10-1976, ha terminato in data 31 gennaio 2003 l'ufficio di collaboratore parrocchiale 
nella parrocchia Maria Madre della Chiesa in Cavallermaggiore (CN).

Nomine
- di parroco

FRACON don Marco, nato in Torino il 5-1-1968, ordinato il 10-6-1995, è stato nomi­
nato in data 1 gennaio 2003 parroco della parrocchia S. Martino Vescovo di Moncalieri in 
10020 REVIGLIASCO TORINESE, v. della Ghiacciaia n. 4, tei. 011/813 12 79.

- di vicari parrocchiali
MARTINI p. Renato, I.M.C., nato in Arcade (TV) il 18-8-1955, ordinato il 7-12-1983, 

è stato nominato in data 1 gennaio 2003 vicario parrocchiale nella parrocchia Maria Regina 
delle Missioni in 10138 TORINO, v. Coazze n. 21, tei. 011/433 15 68.

DECAMOTAN p. Milton Rey, O.A.D., nato in Cagayan De Oro City (Filippine) il 20- 
5-1974, ordinato il 28-8-2002, è stato nominato in data 1 febbraio 2003 vicario parrocchiale 
nella parrocchia Madonna dei Poveri in l(X)90 BORGATA PARADISO DI COLLEGNO, 
v. Vespucci n. 17, tei. 011/411 74 85.

- di collaboratore pastorale
CERVELLINI don Ettore Luigi, nato in Avezzano (AQ) il 16-6-1955, ordinato il 9-4- 

1989, è stato nominato in data 1 febbraio 2003 collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
S. Francesco d’Assisi in Grugliasco.



132 Curia Metropolitana - Cancelleria

Sacerdoti extradiocesani autorizzati a risiedere nell’Arcidiocesi
JICMON don Antonio - del Clero diocesano di lasi -, nato in Luizi Calugara (Roma­

nia) il 3-3-1965, ordinato il 24-6-1991, è stato autorizzato in data 1 gennaio 2003 a risiede­
re nel territorio dell’Arcidiocesi.

Il medesimo sacerdote, in pari data, è stato nominato vicario parrocchiale nella parroc­
chia Santi Bernardo e Brigida in 10149 TORINO, v. Foglizzo n. 3, tei. 011/73 16 15.

POLA don Gregorio - del Clero diocesano di Bologna -, nato in Poggio Renatico (FE) 
il 29-7-1951, ordinato il 19-9-1992, è stato autorizzato in data 1 gennaio 2003 a risiedere nel 
territorio dell’Arcidiocesi.

Il medesimo sacerdote, in pari data, è stato nominato collaboratore parrocchiale nella 
parrocchia S. Francesco da Paola in 10123 Torino, v. Po n. 16, tei. 011/88 36 05.

DAL VERME don Giuseppe - del Clero della Prelatura Personale dell’Opus Dei -, nato 
in Bologna il 24-11-1958, ordinato il 15-9-1995, è stato autorizzato in data 3 gennaio 2003 
a risiedere nel territorio dell’Arcidiocesi. Sostituisce don Carlo Brezza, della medesima Pre­
latura, trasferito ad altra sede.

Comunicato
CELEBRAZIONI DI PREGHIERA PER IMPETRARE GUARIGIONI

Il Cardinale Arcivescovo, in data odierna, ha stabilito alcune linee direttive circa le riu­
nioni di preghiera “per impetrare guarigioni”, in attuazione dell’art. 4 §1 dell’Istruzione 
Ardens felicitatis desiderium circa le preghiere per ottenere da Dio la guarigione (emanata 
dalla Congregazione per la Dottrina della Fede in data 14 settembre 2000), al fine di preve­
nire scadimenti, che sarebbero unicamente a danno di un autentico servizio pastorale.

Premessa l’importanza della preghiera anche per implorare il riacquisto della salute, 
sempre però conservandone l’autentico significato specie quando si tratta di apposite riu­
nioni organizzate con lo scopo di impetrare guarigioni, è dovere del Vescovo guidare i fede­
li in questa materia, secondo la citata Istruzione, «favorendo ciò che vi sia di buono e cor­
reggendo ciò che sia da evitare» con un «giusto discernimento sotto il profilo liturgico».

Nella parte finale del Messaggio offerto all’Arcidiocesi per lo scorso Avvento sul tema 
della preghiera “respiro dell'anima" l’Arcivescovo intendeva anche «mettere in guardia tanti 
buoni fedeli, che sono sempre alla ricerca di eventi straordinari... attribuendo con frettolo­
sa superficialità ad alcune persone poteri taumaturgici di guarigione». Ed aggiungeva: «Le 
preghiere di guarigione sono utili e necessarie, ma bisogna viverle e soprattutto saperle 
gestire con molto equilibrio e con straordinaria prudenza, evitando il rischio di suscitare 
nelle persone delle attese ingiustificate, che talvolta rasentano la magia o la superstizione».

Pertanto d’ora in avanti, allo scopo di mantenere alto il livello spirituale nelle riunioni 
di preghiera “di guarigione”, sono autorizzate unicamente quelle che da anni avvengono 
nella chiesa parrocchiale di Nostra Signora della Salute in Torino la sera di ogni primo 
venerdì del mese. Nell’intero territorio dell’Arcidiocesi non sono consentite altre celebra­
zioni di questo genere.

Qualora dovessero emergere occasioni veramente eccezionali per ipotizzare celebrazio­
ni di questo tipo, il parroco o rettore della chiesa - prima di procedere alla loro pubblica pro­
grammazione - dovrà ricorrere all’Ordinario Diocesano per richiederne ogni singola volta 
la valutazione della opportunità pastorale e l’eventuale esplicita autorizzazione.

Il Cardinale Arcivescovo nutre la fiducia che si saprà vedere in questo provvedimento 
la preoccupazione che persone con una fede non saldamente motivata possano, di fatto, esse-



Curia Metropolitana - Cancelleria 133

re fuorviate dalla partecipazione a celebrazioni vissute a livello quasi esclusivamente emo­
zionale ma senza un serio e consapevole impegno di «ricerca di quella santità di vita che 
deve essere il frutto visibile in chi prega veramente come ci ha insegnato Gesù», come egli 
affermava nel Messaggio dell’Avvento sopra citato. Tutto questo, naturalmente, senza 
dimenticare che la sofferenza umana è davvero tanta ed è importante offrire occasioni di 
conforto che favoriscano una lettura autentica del mistero della sofferenza alla luce della 
Redenzione operata da Cristo Signore.

Torino, 12 gennaio 2003 - Festa del Battesimo del Signore.

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile

SACERDOTI DIOCESANI DEFUNTI

DONADIO don Michele.
È deceduto nell’Ospedale Civile in Giaveno il 12 gennaio 2003, all’età di 68 anni, dopo 

44 di ministero sacerdotale.
Nato in Poirino 1’1 febbraio 1934, trascorse l’infanzia a Nichelino e lì maturò la sua 

vocazione. Dopo il consueto curriculum nei Seminari diocesani di Giaveno e Rivoli, aveva 
ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 29 giugno 1958, dall’Arcivescovo Card. 
Maurilio Fossati.

Dopo un anno trascorso come assistente nel Seminario di Giaveno ed il successivo al 
Convitto Ecclesiastico, nel 1960 fu nominato vicario cooperatore a Pino Torinese e vi rima­
se per sette anni dedicandosi particolarmente alla gioventù. Trasferito a Torino nella parroc­
chia del Lingotto, dovette interrompere il ministero dopo pochi mesi a motivo di una grave 
malattia; nell’autunno successivo potè riprendere le attività e fu assegnato alla parrocchia 
Sacre Stimmate di S. Francesco d’Assisi in Torino dove rimase per circa sei anni. In questo 
periodo fu nuovamente provato dalla sofferenza per un grave distacco di retina e la sua vista 
fu salvata grazie alle cure di eminenti specialisti di Parigi.

Nel 1974 fu inviato nella parrocchia Patrocinio di S. Giuseppe in zona Lingotto, con la 
responsabilità di due centri di culto, e nel 1976 fu nominato parroco della nuova parrocchia 
dedicata a S. Monica, sorta grazie al suo impegno pastorale. A lui, che non risparmiò fatica 
e sacrifìci davanti alle non piccole preoccupazioni, si deve la progressiva crescita di quella 
comunità ed insieme la costruzione della chiesa parrocchiale. Ma anche qui ritornarono 
gravi problemi di salute che lo indussero, nel 1989, a lasciare la Città e ad accogliere una 
responsabilità meno pesante trasferendosi come parroco a Palerà di Moncalieri dove conti­
nuò a spendersi generosamente per undici anni, dedicandosi anche - dal 1993 al 1999 - al 
servizio dei degenti nel vicino Ospedale Santa Croce: la sua esperienza personale della 
malattia gli rese certamente più immediato il contatto con i malati ed i loro familiari, non­
ché con il personale medico e paramedico, sapendo donare a tutti con costante affabilità il 
suo sorriso sereno.

L’aggravarsi delle difficoltà di salute costrinse don Michele dapprima a lasciare il ser­
vizio in Ospedale e nel 2(XX) anche il ministero parrocchiale diretto. Si trasferì a Giaveno 
dove, per quanto gli fu possibile, si prestò fino alla fine ad aiutare nella parrocchia S. Loren­
zo Martire.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Nichelino.



134 Curia Metropolitana - Cancelleria

CAPELLA don Giacomo.
E deceduto nell’Ospedale Santa Croce in Moncalieri il 13 gennaio 2003, all’età di 81 

anni, dopo 57 di ministero sacerdotale.
Nato in Villastellone 1’1 agosto 1921, dopo il consueto curriculum nei Seminari dioce­

sani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cattedrale, il 
29 giugno 1945, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo il primo anno al Convitto Ecclesiastico, fu nominato vicario cooperatore nella par­
rocchia S. Giovanni Battista in Racconigi (CN) e si spese particolarmente in mezzo alla gio­
ventù. Nel 1951 accettò un incarico pastorale in Villastellone - che secondo le norme in vigo­
re doveva essere assegnato a un sacerdote nativo del luogo - e praticamente non vi si allon­
tanò più. Questo non chiuse i suoi orizzonti, infatti fu insegnante di religione cattolica, colla- 
borò con l’Opera Diocesana Assistenza, fu cappellano del lavoro in diverse aziende nei din­
torni di Villastellone e Santena, seppe dedicarsi alle ACLI e ne fu anche viceassistente pro­
vinciale, ...

Pur non avendo mai avuto incarichi di responsabilità parrocchiale diretta - anche se 
svolse in più occasioni servizi di supplenza temporanea in parrocchie vicine - seppe dedi­
carsi con passione e amore autentico ai lavoratori e alle loro famiglie, fu attento e sensibile 
nel campo dell’assistenza partecipando a numerose iniziative; generoso e cordiale, sempre 
disponibile nella sua grande umanità, ha seminato costantemente con la vita una testimo­
nianza che molte persone ricordano e a cui fanno riferimento nel loro impegno cristiano.

Gli ultimi tempi sono stati segnati dalla prova della malattia - che già l’aveva fermato 
negli anni giovanili - incrociatasi con l’avanzare dell’età, ma non gli è mancato il sostegno 
della sua fede forte e schietta.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Villastellone.



Atti del
X Consiglio Pastorale Diocesano

Verbale della I Sessione
Pianezza, 15 novembre 2002

La prima sessione del X Consiglio Pastorale Diocesano si è tenuta a Pianezza - Villa 
Lascaris venerdì 15 novembre 2002, sotto la presidenza del Cardinale Arcivescovo.

Alle 18,40 un prolungato momento di preghiera con l’invocazione allo Spirito Santo per 
l’intercessione di Maria ha dato il via ai lavori.

Il Cardinale Arcivescovo introduce ringraziando, anzitutto, i centodiciassette membri 
che invita a sentirsi inseriti in un cammino iniziato da molto tempo, essendo il presente 
ormai il X Consiglio Pastorale della nostra Chiesa. Sottolinea che questo organismo di par­
tecipazione ha carattere di consultività; è cioè strumento di discernimento per comprendere 
i segni dei tempi e valutare le iniziative pastorali da intraprendere. Lo stile del lavoro dovrà 
essere necessariamente comunionale. Invita tutti ad entrare nello spirito del servizio di 
comunione che il Consiglio deve rendere: al di sopra di tutto, poi, vi sia la carità (Col 3,14). 
Le finalità proprie, così come indicate dal Diritto Canonico, chiedono di studiare, valutare e 
proporre conclusioni operative sulle attività della Diocesi, con specifico riferimento al Piano 
Pastorale della medesima. È il Vescovo a costituire il Consiglio, a convocarlo almeno una 
volta l’anno, a presiederlo, a rendere pubblico quanto ritiene necessario. Sottolinea ancora 
la tipicità e novità di questa assise: vede al proprio interno la presenza di otto membri delle 
comunità cattoliche straniere. 1 consiglieri, poi, sono anche rappresentanti degli ambiti 
pastorali e territoriali che li hanno espressi. Pertanto sarà opportuno che ciascuno sappia col­
tivare i rapporti con il proprio territorio, per essere un "ponte” che sa rilanciare il sentire, i 
problemi, le speranze.

Mons. Giacomo Lanzetti. Vescovo Ausiliare e Vicario Generale, conduce poi un 
momento di presentazione dei singoli consiglieri, dando anche conto delle giustificazioni di 
assenza pervenute.

Il Segretario assume la conduzione in quanto moderatore dell'incontro. Dopo aver dato 
lettura delle parti dello Statuto inerenti il ruolo e i compiti della Segreteria, dopo aver inca­
ricato una Commissione Scrutatrice e dopo aver distribuito una scheda di votazione, chiede 
a tutti i presenti di provvedere a segnalare tre nomi per la Segreteria. La votazione avviene 
>n sala. La Commissione Scrutatrice, presieduta dal diac. Benito Cutellè, è composta dal

135



136 Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano

diac. Giorgio Agugliati, dal diac. Franco Cerri e da Luca Carando. All’atto dello spoglio 
delle novantadue schede pervenute, risultano segnalati:

RICCADONNA Alberto 15 voti
AGAGLIATI diac. Giorgio 12 voti
BIANCO Claudio 10 voti
ARESCA sr. Milva 8 voti
BERARDI Mario 8 voti
BONANSEA diac. Gilberto 8 voti
RAIMONDI don Filippo 7 voti
ASTOLFI Luca 6 voti
BAGNA don Giuseppe 6 voti
CERRI diac. Francesco 6 voti
DI SIMONE Gabriella 6 voti
FAGGIO Arturo 6 voti
QUADRELLI Gaetano 6 voti
Il Segretario, a norma dello Statuto, chiede pubblicamente ai primi sei eletti la disponi­

bilità ad accettare l’incarico, che ottiene da Alberto Riccadonna, diac. Giorgio Agagliati, 
Claudio Bianco, sr. Milva Aresca, Mario Berardi e dal diac. Gilberto Bonansea che, d’ora in 
poi, costituiranno con Pierluigi Dovis la Segreteria.

Don Giuseppe Coha spiega ai consiglieri la possibilità offerta dalla Diocesi di accede­
re ad una casella di posta elettronica per facilitare le comunicazioni.

Infine il Consiglio si esprime circa il metodo di lavoro da adottare negli incontri. Si 
opta per utilizzare lavori di gruppo, con l’avvertenza di esporre chiaramente le finalità da 
raggiungere. Si ritiene necessario l’invio di una griglia di preparazione all’incontro. Alcuni 
propongono anche di distinguere negli incontri due momenti: uno per temi continuativi, 
l’altro per affrontare le urgenze. Il Cardinale Arcivescovo termina la discussione ricor­
dando che è fondamentale per il Consiglio seguire l'iter del Piano Pastorale e valutare le 
grandi questioni. Non potendo affrontare ogni cosa, ci si concentrerà solo su alcune que­
stioni.

Vengono raccolte le proposte - precedentemente scritte - di tematiche da suggerire al 
Cardinale Arcivescovo per gli approfondimenti del Consiglio. Risultano le aree tematiche di 
seguito riportate in ordine decrescente rispetto al numero di segnalazioni:

- immigrazione e mondialità;
- iniziazione cristiana, catechesi, formazione degli adulti alla fede;
- la famiglia, con particolare riferimento alle condizioni di separati e divorziati;
- questioni sociali e pastorale (lavoro, economia, società civile);
- i laici: responsabilità, collaborazione, missione;
- comunicazione sociale e media (dimensione generale e locale);
- quale parrocchia per il territorio?
- fede e impegno nel mondo;
- tutela della vita;
- collaborazione interparrocchiale e Unità Pastorali in ottica di comunione;
- servizio, volontariato, carità;
- pace;
- giovani;
- missionarietà;
- scuola;
- Sacramenti;



Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano 137

- disagio;
- altro (oratori, liturgia, cultura, globalizzazione, animazione missionaria, parroci, pre­

ghiera, ecumenismo, vocazioni, essere cattolici oggi).
La seconda parte dell’incontro è dedicata all’approfondimento sulla crisi della grande 

industria - FIAT in particolare. La discussione viene introdotta dalla lettura di una riflessio­
ne di Daniele Ciravegna che rimarca aspetti e prospettive per il futuro. Ne emerge un qua­
dro sostanzialmente positivo - seppur non disincantato - che insiste molto sulle politiche 
attive del lavoro e della valorizzazione delle risorse umane.

Interviene poi Gaetano Quadrelli come voce di lavoratori organizzati. Insiste sulla 
necessità di lanciare segnali di speranza, ponendo grande attenzione alle storie delle perso­
ne che sono coinvolte nella crisi. Richiama le responsabilità dell’azienda rispetto alle scelte 
strategiche compiute. Stimola a rileggere l’opportunità degli ammortizzatori sociali in otti­
ca di politiche attive. Chiede che il Governo nazionale produca precisi interventi. Si augura 
che in Torino sia possibile costruire un forte sistema di confronto. Infine ricorda a tutti che 
in gioco non c’è solo la FIAT ma anche l’indotto. Conclude con l’invito a non essere contro 
ma a richiamare l’azienda alle proprie responsabilità.

Mario Berardi rilancia ancora la centralità della persona umana. Ricorda che la gran­
de problematica in FIAT c’è già stata: si sta ora facendo fronte alle conseguenze. Non dram­
matizza, ma ricorda che questa crisi si gioca su due dimensioni: il debito e lo sviluppo. 
Chiede di sollecitare un intervento urgente del Governo nazionale.

Don Giovanni Fornero, direttore dell’Ufficio per la pastorale sociale e del lavoro, 
introduce la discussione assembleare chiedendo di adoperarsi per trovare indicazioni adatte 
a trasformare le riflessioni in prassi pastorali per le nostre parrocchie.

Di seguito il Segretario dà lettura del testo di una bozza di comunicato da diffondere tra­
mite gli organi di informazione come frutto della discussione. Terminata la lettura si avvia 
la discussione.

Il Cardinale Arcivescovo suggerisce di essenzializzare il testo, di far emergere alcune 
idee-guida con chiarezza, di introdurre qualche sollecitazione diretta al Governo nazionale, 
di chiedere alle autorità locali più presenza, di richiamare i valori espressi nella Dottrina 
Sociale della Chiesa.

Roberto Bori chiede un ruolo più forte e preciso della Chiesa di fronte alla così inter­
pretabile grande debolezza sia della proprietà che delle parti sociali.

Maria Franca Colombo Marchisio esprime forte preoccupazione. Cita una propria 
proposta fatta alla RAI per promuovere una azione salvezza a livello nazionale che rilancia 
anche al Consiglio visti gli scarsi risultati ottenuti.

Maria Grazia Reynaldi Piccolo chiede di sostenere la solidarietà agli imprenditori del­
l’indotto, perché Torino deve rinascere sull’impresa. Chiede di incoraggiare ogni forma di 
nuova responsabilità imprenditoriale.

Enzio Favini suggerisce di sollecitare soprattutto i politici che, già negli anni passati, 
non hanno posto tutta l’attenzione possibile alla crisi industriale del Piemonte, e ora pare 
accentuino l’attenzione più sulle strutture che sulle persone.

Don Chiaffredo Olivero, riferendosi alla Bozza, chiede che venga sintetizzata sugge­
rendo alcune indicazioni concrete. Desidera che venga maggiormente sottolineata la dimen­
sione nazionale del problema e l’importanza di dare il via a politiche attive del lavoro.

Claudio Anseimo sollecita a sottolineare l’aspetto delle responsabilità a tutti i livelli. 
Ritiene fondamentale che il documento citi la Dottrina Sociale della Chiesa per far com­
prendere come questa non sia mai stata assente sulle grandi questioni oggi alla ribalta.

Ermes Simionato ritiene che tutto vada riassunto nella virtù dell’onestà. Si chiede some 
sia possibile che in così pochi mesi si sia passati da un utile totale a tale grave crisi. Accenna 
alla possibile responsabilità pubblica di omissione nel controllo.



138 Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano

Don Silvano Bosa invita a sottolineare con più forza la responsabilità dell’azienda. 
Desidera che non si dimentichino i lavoratori di aziende non dell’indotto FIAT ma parimenti 
in crisi. Vedrebbe con favore una parola che sottolinei la scarsa unità sindacale anche in que­
sto frangente. Rimarca con preoccupazione l’assenza dei cittadini comuni su questioni di 
così grande portata.

Il diac. Francesco Cerri incentra il suo intervento sulla categoria della corresponsa­
bilità. Chiede che si guardi all’intero ciclo produttivo e non solo alle singole parti. Auspica 
che l’occasione possa stimolare la nostra Chiesa ad atti di corresponsabilità educativa e for­
mativa.

Don Domenico Ricca è del parere che sia necessario richiamare le responsabilità della 
FIAT, in primo luogo. Chiarirebbe meglio la valutazione sul sistema attuale del mercato, 
capendo se sia utile o meno ribadire di "accettare le regole” del medesimo. Infine vorrebbe 
un accenno chiaro al fatto che questa crisi si riverserà soprattutto sui soggetti deboli.

Massimo Caccia inserirebbe un appello a collaborare verso quanti si sentono in grado 
di suggerire idee, seppur piccole. Anche la Chiesa dovrebbe mettere sul tappeto opportunità, 
dal suo particolare angolo visuale.

Piergiorgio Gilli non ritiene opportuno che nel documento, in merito al mercato, si dica 
“accettando le regole” perché la questione ha forti implicanze e va ben riletta alla luce del­
l’etica e della situazione di globalizzazione.

Nicoletta Viglione Bugnone suggerisce di puntare sul valore del lavoro e di sfrondare 
il resto. Sottolinea come la Chiesa sia impegnata a vigilare e a corresponsabilizzare la comu­
nità. È del parere che serva un documento specifico da inviare alle comunità cristiane come 
impegno alla riflessione e come strumento educativo per uscire dalle facili sicurezze.

Roberto Grossi chiede di mettere bene in luce quanto la Chiesa desideri in questo 
momento: manifestare la propria vicinanza alle persone. Ritiene che questa sia anche occa­
sione per trasmettere un insegnamento concreto ai giovani.

Il diac. Giorgio Agagliati ritiene indispensabile contrarre il testo. Chiede si ponga 
attenzione a suggerire soluzioni non localistiche o elettoralistiche. Per dare forza al conte­
nuto è opportuno partire dalla Dottrina Sociale della Chiesa. Il richiamo va anche fatto ai 
cristiani sparsi nei vari ambienti lavorativi, perché in prima persona si facciano portavoce di 
istanze così qualificate. Desidera che si ribadisca la disponibilità all’aiuto fraterno, ma con 
la ferma convinzione che la Chiesa non può prestarsi a diventare fonte di ammortizzazione 
sociale. Propone di inviare il documento anche alle Diocesi italiane interessate.

Sergio Sapienza ritiene sia importante parlare in modo chiaro e forte anzitutto alle 
nostre comunità cristiane. Chiede un linguaggio più piano specie in alcune frasi, troppo con­
torte e poco chiare.

Fr. Gianfranco Polimeno chiede di evidenziare anche difficoltà e limiti dell’economia 
globalizzata e delle sue regole, in stile di profezia.

Giovanni De Luigi condivide profondamente le citazioni fatte dalla Dottrina Sociale 
della Chiesa. Rimarca una certa assenza di eticità nel comportamento dell’industria FIAT. 
Chiede di sollecitare a tener gran conto dei lavoratori.

Maurizio Crozzoli incentrerebbe tutto il discorso sulla responsabilità, sia in merito a 
quanto è successo finora che in merito alle prospettive future. Certo l’aiuto economico può 
essere un polmone, ma solo se si coltivano pariteticamente le competenze umane. Sul futu­
ro rifletterebbe in merito alla eccellenza di Torino, spesso citata, ma ancora poco ricono­
sciuta nell’ambito tecnico e scientifico.

Il Cardinale Arcivescovo termina la discussione proponendo - vista la realistica impos­
sibilità di percorrere altra strada - di affidare l'edizione definitiva del comunicato all’Ufficio 
per la pastorale sociale e del lavoro congiuntamente con la Segreteria del Consiglio 
Pastorale Diocesano. Messa ai voti, la proposta viene approvata all’unanimità.



Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano 139

In secondo luogo, a partire dalla necessità di richiamare tutti a stili di vita più sobri, pro­
pone di indire una giornata di digiuno e preghiera per ottenere dal Signore luce e forza in 
questo momento difficile. Individua in venerdì 22 novembre la data. L’assemblea approva 
unanimemente, ma per motivi organizzativi suggerisce un’altra data - venerdì 29 novembre 
- che viene accettata. In tale occasione lo stesso Cardinale Arcivescovo presiederà una 
solenne Veglia in serata, nella Cattedrale.

Date tutte le disposizioni, rincontro viene terminato con una breve preghiera alle ore 
22,30. La prossima sessione del Consiglio è fissata per venerdì 24 gennaio 2003.

Pierluigi Dovis
Segretario

Testo approvato nella Sessione del 24 gennaio 2003.

Nota. Il testo del Comunicato è stato pubblicato in RDTo 79 (2002), 1671-1672 IN.d.R y





Documentazione

Testo base per la preparazione al 48° Congresso Eucaristico 
Internazionale (Guadalajara [Messico], 10-17 ottobre 2004)

L’Eucaristia: luce e vita del nuovo Millennio
Il “Testo base’ del 48° Congresso Eucaristico Intemazionale, che si terrà a Guadalajara (Messico) 
dal 10 al 17 ottobre 2004, è stato elaborato dal Comitato locale di quella Arcidiocesi in accordo 
con lo Statuto del Pontificio Comitato per i Congressi Eucaristici Intemazionali. Redatto in spa­
gnolo e tradotto in più lingue, viene ora affidato alla riflessione delle comunità locali per la pre­
parazione a questo grande evento ecclesiale.

PRESENTAZIONE

1. Gesù è la Parola esistente fin dal principio, Parola creatrice e che dà vita (cfr. Gv 
1,1.3-4). Questa vita era la luce degli uomini: «la luce vera, che illumina ogni uomo» (Gv 
1,9; cfr. Gv 1,4). E la Parola si fece carne, affinché potessimo contemplarla e toccarla (cfr. 
Gv 1,14) e ricevessimo la pienezza di vita di cui è ricolma (cfr. Gv 1,4.16). Gesù ci comu­
nica la vita mediante la sua carne ed il suo sangue, come insegna con insistenza nel suo 
discorso a Cafarnao (cfr. Gv 6,51-58).

2. Agli albori di un nuovo Millennio e dopo aver celebrato con gioia e gratitudine il 
Grande Giubileo dell'Incarnazione di Gesù Cristo, il Signore, «lo stesso ieri, oggi e sempre» 
(Eh 13,8), la Chiesa che Egli ha fondato continua a sperimentare la sua rinnovata presenza 
attraverso la sua Parola - lampada che illumina i suoi passi -, attraverso la Liturgia ed il fra­
tello, specialmente il povero, volto umano del Cristo sofferente (cfr. Ecclesia in America, 
12); la sperimenta soprattutto nell'Eucaristia: sacrificio, memoriale, banchetto e presenza 
(cfr. Sacrosanctum Concilium, 7). Infatti, nell’Eucaristia, Cristo presente corporalmente (cfr. 
Paolo VI, Mysterium fidei) offre in alimento per la vita nuova il medesimo corpo che assun­
se dalla Vergine Maria 2000 anni fa (cfr. Tertio Millennio adveniente, 55), carne vivificata e 
vivificante in virtù dello Spirito che dà la vita agli uomini (cfr. Presbyterorum Ordinis, 5).

3. Confidando in questa presenza promessa dallo stesso Signore Risorto: «Sono con voi 
tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20), abbiamo ricevuto motivo e slancio per 
progredire nel cammino tramite la voce del Successore di Pietro, eco delle parole che 
l’Apostolo ascoltò dal suo Maestro: «Prendi il largo!» (Le 5,4; cfr. Novo Millennio ineunte, 
1). La Chiesa si addentra nel mare di un nuovo Millennio e sa che potrà giungere al porto 
sicuro perché non è sola, né confida soltanto sulle proprie forze, ma perché il suo Signore è 
con lei, le dona il suo Spirito e la alimenta con i Sacramenti, in particolare con l’Eucaristia.

141



142 Documentazione

4. Con lo sguardo pieno di gratitudine rivolto a Gesù Cristo vivente nell’Eucaristia, que­
sta Chiesa pellegrinante si riunirà in contemplazione nel 48° Congresso Eucaristico 
Intemazionale, nella città di Guadalajara (Messico), terra di martiri canonizzati di recente, che 
nell’Eucaristia trovarono la forza e il coraggio di dare la vita per il loro popolo e la loro fede, 
al grido di: «Viva Cristo Re e Santa Maria di Guadalupe!». In questa Statio Orhis, la Chiesa 
riunita in preghiera, in contemplazione e celebrazione, si addentra nel nuovo Millennio con 
rinnovata speranza, adorando Gesù vivente nell’Eucaristia, luce e vita nel pellegrinaggio del­
l’umanità in cerca di migliori condizioni di vita, mentre anela la patria definitiva.

5. Il prossimo Congresso Eucaristico Intemazionale potrà essere per la Chiesa una stu­
penda occasione per glorificare Gesù Cristo - in essa presente - venerandolo pubblicamen­
te con vincoli di carità e di unità; una magnifica occasione per manifestare la sua fede nella 
presenza eucaristica; per approfondire alcuni aspetti di questo mistero e mettere in risalto la 
sua centralità per la vita e la missione della Chiesa nel mondo contemporaneo, come pure 
per assumere nuovi impegni nei riguardi dell’evangelizzazione. Tutto ciò richiede una atten­
ta e accurata preparazione.

6. A tal fine, viene pertanto offerto il presente testo, con lo scopo di proporre alle 
Chiese particolari alcune tracce di riflessione che possano servire da base per ulteriori svi­
luppi ed approfondimenti negli incontri di studio e di preghiera, sia durante la preparazione 
come nella celebrazione del Congresso.

Si esordisce con l’invito a sperimentare l’anelito della contemplazione di Gesù Cristo, 
vero Dio e vero uomo, a lasciarsi guardare da Lui e a sperimentare la sua presenza: Vogliamo 
vedere il tuo volto, Signore (cap. 1), per mezzo della contemplazione che «non ci allontana 
dai nostri contemporanei, ma al contrario ci rende attenti e aperti alle gioie ed alle fatiche 
degli uomini e dilata il nostro cuore alle dimensioni del mondo» (Giovanni Paolo II, Lettera 
sull’adorazione eucaristica, 5), preparando così uno sguardo di fede sul nostro presente, 
nella certezza che «la luce splende nelle tenebre» (Gv 1,5), anche se le tenebre non l’hanno 
accolta (cap. 2).

«Culmine di tutta l’evangelizzazione e testimonianza eminente della risurrezione di 
Cristo» (Lettera, cit., 8), l’Eucaristia è luce e vita del nuovo Millennio per la Chiesa pelle­
grina che si impegna nell’opera di una nuova evangelizzazione (cap. 3).

Infine, all’inizio del nuovo Millennio, è necessaria una proclamazione forte e gioiosa 
della nostra fede in Gesù Cristo, che illumini questa nuova tappa delia storia: è la Preghiera 
a Gesù Cristo vivente nell'Eucaristia (cap. 4).

* Juan Card. Sandoval Iniguez
Arcivescovo Metropolita di Guadalajara

I. VOGLIAMO VEDERE IL TUO VOLTO, SIGNORE
LA PRESENZA REALE DI CRISTO NEL MISTERO EUCARISTICO

Contemplatori di Gesù Cristo vivente nell'Eucaristia
7. Come quei pellegrini greci che giunsero a Gerusalemme per la celebrazione pasqua­

le e dissero a Filippo che volevano vedere Gesù (cfr. Gv 12,21), anche gli uomini del nostro 
tempo, forse non sempre in modo consapevole, chiedono ai cristiani di oggi non solo di par­
lare loro di Gesù, ma in un certo modo di mostrarglielo. Ecco, precisamente, il compito della



Documentazione 143

Chiesa! Rispecchiare la luce di Cristo in ogni epoca della storia e far risplendere il suo volto 
dinanzi alle generazioni del nuovo Millennio. Ma non possiamo rispondere a tale compito 
senza essere noi i primi contemplatori del volto di Cristo (cfr. Novo Millennio ineunte, 16). 
È quindi indispensabile vivere dapprima noi l’esperienza testimoniata dall'Apostolo 
Giovanni: «Quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunziamo anche a voi, perché 
anche voi siate in comunione con noi» (IGv 1,3).

8. Come possiamo, oggi, vedere e contemplare questa vita, luce degli uomini (cfr. Gv 
1,4), che si è manifestata a noi? Grazie all’Incarnazione del Figlio di Dio (cfr. Novo 
Millennio ineunte, 22). Cristo si è reso visibile, ha posto la sua dimora tra noi (cfr. Gv 1,14). 
Grazie a ciò, gli Apostoli hanno potuto contemplare il volto del Padre nel volto umano di 
Gesù, soprattutto essendo testimoni dei suoi molteplici segni (cfr. Gv 20,30-31; cfr. Novo 
Millennio ineunte, 24). Hanno contemplato anche il volto dolente di Cristo, manifestato 
sulla Croce, Mistero nel mistero, davanti al quale l’essere umano deve prostrarsi in adora­
zione (cfr. Novo Millennio ineunte, 25). E, soprattutto, hanno contemplato il volto del 
Risorto (cfr. Ihid., 28) che elargì ad essi la pace e la gioia smarrite (cfr. Le 24,36-43). Tutto 
ciò lo sperimenta la Chiesa nella contemplazione del mistero eucaristico. È qui, infatti, che 
incontriamo ogni giorno Gesù, vero Dio e vero uomo; è qui che si attualizzano, in modo 
incruento, la sua passione e morte; è qui, infine, che ci incontriamo con Gesù risorto, pane 
di vita eterna, pegno della nostra risurrezione.

9. Gesù è luce e vita (cfr. Gv 8,12). È quindi urgente ricercare i mezzi adeguati affin­
ché la sua Parola sia proclamata e l’Eucaristia sia celebrata nelle comunità ecclesiali, in 
modo tale che da lì pervada tutti gli ambiti della società, quale fermento di una nuova civiltà.

Crediamo nella presenza reale di Gesù nell’Eucaristia
10. Possiamo incontrarci veramente con Gesù nell’Eucaristia? Dall’LIltima Cena (cfr. 

Mt 26,17ss.; Le 22,15), la Chiesa crede nella presenza reale del Corpo e del Sangue di 
Cristo, con la sua anima e la sua divinità, sotto le specie del pane e del vino: «Al centro della 
celebrazione dell’Eucaristia si trovano il pane ed il vino che, per le parole di Cristo e l’in­
vocazione dello Spirito Santo, diventano il Corpo e il Sangue di Cristo» (Catechismo della 
Chiesa Cattolica, 1333). Come insegna la Chiesa, certamente Cristo è presente in morti 
modi in essa, ma soprattutto sotto le specie eucaristiche del pane e del vino (cfr. Ihid., 1373).

11. Raccogliendo una serie di testimonianze della Tradizione, il Catechismo della 
Chiesa Cattolica ci insegna che «il modo della presenza di Cristo sotto le specie eucaristi­
che è unico. Esso pone l’Eucaristia al di sopra di tutti i Sacramenti, e ne fa quasi il corona­
mento della vita spirituale e il fine al quale tendono tutti i Sacramenti» (n. 1374). La Chiesa 
ha sempre inteso in modo realistico le parole pronunciate da Gesù nell 'istituire l’Eucaristia. 
Perciò il Concilio di Trento ha riassunto la fede nella presenza reale dichiarando: «Poiché il 
Cristo, nostro Redentore, ha detto che ciò che offriva sotto la specie del pane era veramen­
te il suo Corpo, nella Chiesa di Dio vi fu sempre questa convinzione, e questo Santo 
Concilio lo dichiara ora di nuovo» (cfr. Ihid., 1376).

12. Il discorso di Gesù a Cafarnao, dopo la moltiplicazione dei pani (cfr. Gv 6,1-71), 
mette in evidenza il realismo delle parole di Gesù nel rivelarci che Egli stesso è il «pane vivo 
disceso dal cielo» (v. 51 ) e che, pertanto, dobbiamo mangiare la sua carne e bere il suo san­
gue (cfr. v. 53) per avere la vita offerta dal pane della vita (cfr. v. 48). Fu tale l’impatto del 
realismo delle parole di Gesù che la gente si domandava: «Come può costui darci la sua 
carne da mangiare?» (v. 52). Di fronte all’insistenza di Cristo sulla verità letterale delle sue 
affermazioni: «Perché la mia carne è vero cibo e il mio sangue vera bevanda» (v. 55), molti



144 Documentazione

dei suoi discepoli si scandalizzarono, fino al punto di abbandonarlo (cfr. v. 66). Al termine 
del discorso, Gesù interpella anche i suoi Apostoli, chiedendo se pure loro vogliano andar­
sene. La risposta di Pietro manifesta a Gesù che essi credono nella verità delle sue parole: 
«Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna!» (v. 68). Purtroppo ci fu e c’è chi 
non crede alla presenza reale di Gesù nel pane eucaristico (cfr. v. 64).

All’inizio del Terzo Millennio, la Chiesa deve chiedersi: perché risulta difficile scopri­
re il volto di Gesù nell’Eucaristia? Che fare affinché un maggior numero di persone possa 
apprezzare Cristo che si dona a noi e godere della sua presenza? Cosa fare perché sia ado­
rato silenziosamente davanti al tabernacolo, o acclamato solennemente nella festa del 
Corpus Domini?

«I discepoli gioirono al vedere il Signore» (Gv 20,20): l'itinerario dello spirito
13. Il volto che gli Apostoli contemplarono dopo la risurrezione, era lo stesso volto di 

quel Gesù con cui avevano vissuto tre anni, e che ora dava loro le prove della verità sor­
prendente della sua nuova vita, mostrando ad essi le mani e il costato. Certamente, per essi 
non fu facile credere. I discepoli di Emmaus credettero solo dopo un faticoso itinerario (cfr. 
Le 24,13-35). L’Apostolo Tommaso credette solo dopo essere stato invitato a toccare con 
mano il Risorto (cfr. Gv 20,24-29). In realtà, per credere non basta semplicemente vedere e 
toccare, giacché soltanto la fede può varcare il mistero. Questa era l’esperienza che i disce­
poli avevano già dovuto fare nella vita mortale di Cristo, interpellati quotidianamente dai 
suoi prodigi e dalle sue parole.

A Gesù non si può giungere autenticamente se non per la fede, attraverso un cammino 
le cui tappe sono delineate dal Vangelo nel noto episodio di Cesarea di Filippo: «Rispose 
Simon Pietro: “Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente”. E Gesù: “Beato te, Simone figlio 
di Giona, perché né la carne né il sangue te l’hanno rivelato, ma il Padre mio che sta nei 
cieli”» (Mt 16,16-17; cfr. Novo Millennio ineunte, 19).

14. San Pietro fu capace di affermare la fede in Gesù vivente nell’Eucaristia perché non 
procedette secondo il modo umano di conoscere, bensì ricevette questa grazia da Dio (cfr. 
Novo Millennio ineunte, 20). Quindi, «non è per mezzo dei sensi che percepiamo e siamo 
vicino a Gesù, bensì sotto le specie del pane e del vino. La fede e l’amore ci fanno ricono­
scere il Signore» (Lettera sull'adorazione eucaristica, 3). Oggi più che mai è importante 
segnalare che «solo l’esperienza del silenzio e della preghiera offre l’orizzonte adeguato in 
cui può maturare e svilupparsi la conoscenza più vera, aderente e coerente, di quel mistero» 
(Novo Millennio ineunte, 20).

«Il tuo volto, Signore, io cerco» (Sai 27,8): il volto eucaristico di Gesù
15. «L’antico anelito del Salmista non poteva ricevere esaudimento più grande e sor­

prendente che nella contemplazione del volto di Cristo. In Lui veramente Dio ci ha bene­
detti, e ha fatto splendere il suo volto sopra di noi. Al tempo stesso, Dio e uomo qual è. Egli 
ci rivela anche il volto autentico dell’uomo, svela l’uomo all’uomo» (Novo Millennio ineun­
te, 23). Questo anelito del Salmista è presente nel cuore di ogni essere umano, ma special- 
mente in coloro che, mediante la fede, sono stati toccati da Dio. Questo anelito di contem­
plare il volto di Dio non è vano, perché Cristo non se n’è andato, bensì compie la sua pro­
messa: «Ecco io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20).

16. Consapevoli della presenza del Risorto tra noi, grazie all’Eucaristia, e «a duemila 
anni di distanza da questi eventi, la Chiesa li rivive come se fossero accaduti oggi. Nel volto 
di Cristo essa, la Sposa, contempla il suo tesoro, la sua gioia. “Dulcis lesu memoria, dans



Documentazione 145

vera cordi gaudia": quanto è dolce il ricordo di Gesù, fonte di vera gioia del cuore! 
Confortata da questa esperienza, la Chiesa riprende oggi il suo cammino, per annunciare 
Cristo al mondo, all’inizio del Terzo Millennio: Egli “è lo stesso ieri, oggi e sempre” (Eb 
13,8)» (Novo Millennio ineunte, 28).

17. Seguendo l’invito del Santo Padre Giovanni Paolo li a «lasciare più spalancata che 
mai la porta viva che è Cristo» (Novo Millennio ineunte, 59), è opportuno riflettere sul modo 
di condividere l’esperienza della contemplazione eucaristica, affinché illumini le nostre 
comunità e le trasformi in comunità piene di gioia e di speranza.

2. «LA LUCE SPLENDE NELLE TENEBRE, 
MA LE TENEBRE NON L’HANNO ACCOLTA» (Gv 1,51) 

LUCI E OMBRE DEL MONDO ATTUALE

18. Gesù è la luce e la vita (cfr. Gv 8,12). Queste parole sono la sintesi di tutti i beni 
che Egli ci offre e che sono compendiati nel mistero dell’Eucaristia. Pane e vino sono mezzi 
per mantenere la vita naturale. In modo analogo, se non mangiamo il pane eucaristico non 
alimentiamo la vita ricevuta nel Battesimo, vita che si va perfezionando perché 
nell’Eucaristia si accrescono le virtù e vengono promossi tutti i doni spirituali, al fine di con­
durci alla salvezza, che è lo scopo ultimo per cui l’Eucaristia fu istituita. A differenza della 
vita naturale, la vita della grazia non ha limite.

Nell’orizzonte di questo nuovo Millennio spuntano interrogativi e speranze, luci e 
ombre, l’eterna lotta delle tenebre per oscurare la luce. Ma il Salvatore è già venuto, e la sua 
presenza nel l’Eucaristia è una garanzia di salvezza per noi e per la storia.

Le luci
19. Il Santo Padre Giovanni Paolo II chiede spesso di guardare le luci che rendono que­

sto mondo amabile, degno d’amore, nonostante la sua miseria. In verità il Figlio di Dio si è 
fatto carne in un mondo bello, che il Padre suo aveva creato buono quando fece tutte le cose 
(cfr. Gen 1 ).

Nel Nuovo Testamento, Luca contrappone i figli della luce ai figli di questo mondo; 
Giovanni ci dice che Dio è la pienezza della luce. Cristo, rivelazione del Padre, è la luce che 
si svela agli uomini, ma il mondo - che è tenebra - non accoglie la luce. Come figli della 
luce siamo chiamati a dare senso a questa luce, a far risaltare i suoi raggi. Eccone, in parti­
colare, alcuni.

20. Riempie di gioia constatare l’aumento del numero di cattolici negli ultimi anni, la 
crescita di molti movimenti ecclesiali, un risveglio della vita spirituale ricco di promesse, li 
seguire Gesù continua ad essere una risposta alle inquietudini di tanti uomini e donne del 
mondo. Si avverte anche un aumento delle vocazioni sacerdotali e alla vita consacrata, moti­
vo di speranza in un futuro migliore.

21. La difesa della dignità e dei diritti umani, nel nome del Vangelo, è un aspetto cen­
trale nella missione e attività di molti cristiani. Il Papa Paolo VI diceva: «Lungo tutto il 
Concilio, la Chiesa si proclama, in un certo senso, serva dell’umanità» (cfr. F. Biffi, Il magi­
stero dei Papi, in Seminarium 35/1983, 347). Una grande luce è vedere come la Gloria del 
Signore si è manifestata «in tutti i secoli, e in particolare nel secolo che ci siamo lasciati alle



146 Documentazione

spalle, assicurando alla sua Chiesa una grande schiera di santi e di martiri (...). Messaggio 
eloquente che non ha bisogno di parole, la santità rappresenta al vivo il volto di Cristo» 
(Novo Millennio ineunte, 7). Sono segni di speranza anche il crollo dei totalitarismi atei, i 
nuovi spazi di libertà e il progresso della democrazia in molte Nazioni.

22. L’uomo cerca la verità, non vuole vivere nella menzogna. Perciò il Papa, giusta­
mente, ha proposto ai giovani un compito stupendo: essere «sentinelle del mattino» (cfr. 
Ihid., 9; Is 21,11-12). L’Eucaristia sarà sempre per loro il sole che illumina e riscalda le loro 
vite; in essa incontrano Colui che è la Vita. Nell’Eucaristia non è solo l’uomo a cercare Dio: 
è Dio che cerca ed aspetta l’uomo.

23. La Chiesa ci ha parlato frequentemente della cultura della vita, ci presenta il valo­
re inestimabile di ogni persona e come «il Vangelo dell’amore di Dio per l’uomo, il Vangelo 
della dignità della persona e il Vangelo della vita sono un unico e indivisibile Vangelo» 
(Evangelium vitae, 2). L’Eucaristia, pane di vita eterna, ci porta a proclamare ancora una 
volta che il valore della vita umana è sacro dal suo concepimento fino alla morte naturale. 
In ogni incontro con l’Eucaristia, Gesù ci ricorda: «Rispetta, difendi, ama e servi la vita, 
ogni vita umana! » (Ibid., 5).

24. La comunità cristiana e la società civile hanno proposto, e continuano a proporre, 
molte iniziative a beneficio dei più deboli e indifesi. I figli si apprezzano come un dono di 
Dio. Sorgono Centri di aiuto alla vita. Si dà maggior credito al progresso della scienza, della 
tecnica e della medicina, sempre che siano poste al servizio della dignità della persona 
umana e del bene comune delle Nazioni. Si osserva una più forte avversione alla pena di 
morte e alla guerra, come soluzione dei conflitti (cfr. Ibid., 26-27).

25. Anche nei riguardi della natura, siamo più consapevoli che gli uomini hanno rice­
vuto in essa un dono e un compito: essere amministratori della creazione. E infatti, il pane 
ed il vino eucaristici, frutto della terra e del lavoro dell’uomo, rappresentano l’anelito di dare 
pienezza a tutta la creazione che geme nelle doglie del parto, in attesa della redenzione (cfr. 
Rm 8,22).

26. Grati per le luci che possiamo constatare, ci chiediamo: come possiamo accrescere 
gli aspetti positivi nel mondo attuale, implorando per esso la grazia divina e apportando il 
nostro sforzo e la nostra responsabilità?

Le ombre
27. Ci troviamo davanti gravi problemi: viviamo in una globalizzazione ambivalente e, 

quindi, talvolta escludente. Spuntano sistemi economici selvaggi che non tengono conto del­
l’uomo; culture potenti che escludono le più deboli; il divario tra ricchi e poveri, invece di 
diminuire, aumenta.

28. Ci rattrista l’oscuramento della coscienza morale, la perdita della capacità d’amare 
fino in fondo, il terrorismo, la morte e le sofferenze causate dalla violenza, il disinteresse per 
la verità, la disunione delle famiglie, il dolore di vivere la vita senza senso, l’aborto con cui 
si uccidono senza pietà i più indifesi, gli impieghi precari che asfissiano lentamente la vita 
individuale e familiare di molti.

29. Le tenebre sembrano offuscare il cammino, del cristiano: «Tra questi peccati si deve 
ricordare il commercio di droghe, il riciclaggio di guadagni illeciti, la corruzione in qual­
siasi ambiente, il terrore della violenza, la corsa agli armamenti, la discriminazione razzia­
le, le disuguaglianze tra gruppi sociali, la irragionevole distruzione della natura. Questi pec-



Documentazione 147

cati manifestano una profonda crisi dovuta alla perdita del senso di Dio e all’assenza dei 
principi morali che devono reggere la vita di ogni uomo. Senza un riferimento morale, si 
cade nella bramosia illimitata della ricchezza e del potere, che offusca ogni visione evange­
lica della realtà sociale» (Ecclesia in America, 56).

30. Notiamo un’assenza di Dio, che viene escluso dalla vita privata e dalla vita socia­
le, mentre proliferano manifestazioni di una religiosità settaria e fanatica, spesso fonda­
mentalista o di una spiritualità vaga, senza riferimento a Dio e senza impegno morale.

31. Queste e altre luci ed ombre, proprie del nostro tempo, ci obbligano a domandarci: 
«Cosa fare perché le nostre comunità, con la vocazione cristiana di figli della luce, offrano 
al mondo i frutti della luce: bontà, santità e verità (cfr. Ef 5,8)?».

3. L’EUCARISTIA, LUCE E VITA DEL NUOVO MILLENNIO 
L’EUCARISTIA. FONTE E CULMINE DELLA VITA CRISTIANA

3.1. L'Eucaristia accompagna il nostro pellegrinaggio
32. All’inizio del Terzo Millennio la Chiesa celebrerà il 48° Congresso Eucaristico 

Intemazionale, fiduciosa nella presenza sempre nuova del Signore. La Chiesa, popolo pel­
legrinante, trova nell’Eucaristia l’alimento di vita che la sostiene nel suo cammino, che sa 
diretto verso la patria definitiva (cfr. Eb 11,13-16). La Chiesa «fa memoria del Signore 
Risorto nell’attesa della domenica senza tramonto, quando l’umanità intera entrerà nel ripo­
so di Dio» (cfr. Prefazio della Domenica X del Tempo Ordinario).

Sacrificio della Nuova Alleanza
33. L’Eucaristia è un sacrificio: il sacrificio della Redenzione e, nello stesso tempo, il 

sacrificio della Nuova Alleanza (cfr. Giovanni Paolo 11, Dominicae Cenae, 9). Nell’Ultima 
Cena, Gesù istituì il sacrificio eucaristico del suo Corpo e del suo Sangue, onde perpetuare 
nei secoli il suo sacrificio sulla croce e per affidare alla Chiesa il memoriale della sua morte 
e risurrezione (cfr. Sacrosanctum Concilium, 47).

34. Nell’Eucaristia, Gesù è la vittima che il Padre ci dona per essere immolata; vittima 
che si consegna per purificarci e riconciliarci con Lui. Questo consegnarsi in sacrificio è pre­
figurato, nell’Antico Testamento, dal sacrificio di Abramo (cfr. Gen 22,1-14) che poetica- 
mente viene cantato nella sequenza del Corpus Domini: «In figuris praesignatur, cum Isaac 
immolatur» (Sequenza Lauda Sion). Il carattere sacrificale dell’Eucaristia si manifesta nelle 
Parole stesse dell’istituzione: «corpo dato» e «sangue versato» (cfr. Le 22,19-20; Catechismo 
della Chiesa Cattolica, 1365). Il sacrificio di Cristo e quello dell’Eucaristia sono un unico 
sacrificio: la vittima è la stessa, la differenza sta solo nel modo di offrirla (cfr. Denzinger- 
Hunermann, 1743; Catechismo della Chiesa Cattolica, 1367). Il sacrificio di Cristo è inol­
tre il sacrificio dei membri del suo corpo, in modo che «la vita dei fedeli, la loro lode, la loro 
sofferenza, la loro preghiera, il loro lavoro, sono uniti a quelli di Cristo e alla sua offerta tota­
le, e in questo modo acquistano un valore nuovo» (Catechismo della Chiesa Cattolica, 1368).

35. Similmente. «l’Eucaristia è il memoriale della Pasqua di Cristo, l’attualizzazione e 
l’offerta sacramentale del suo unico sacrificio, nella liturgia della Chiesa, che è il suo Corpo» 
(Ibid., 1362). Memoriale che è proclamazione delle meraviglie operate da Dio in favore degli



148 Documentazione

uomini e che rende presente la Pasqua di Cristo. Il sacrificio che Egli offrì una volta per sem­
pre sulla croce si attualizza mediante la celebrazione (cfr. Eh 7,25-27). Rendendo presente il 
passato, il memoriale ci apre al futuro, nella speranza del ritorno del Signore: «Ogni volta che 
mangiamo di questo pane e beviamo a questo calice annunziamo la tua morte, Signore, nel­
l’attesa della tua venuta» (Acclamazione II dopo la consacrazione).

36. Fin dalle origini, la Chiesa celebra l’Eucaristia, obbediente al mandato del Signore: 
«Fate questo in memoria di me» (ICor 11,24-25). Così proclamiamo nella parte centrale 
della preghiera eucaristica, subito dopo il racconto dell’istituzione: «Celebrando il memo­
riale del tuo Figlio, morto per la nostra salvezza, gloriosamente risorto e asceso al cielo, nel­
l’attesa della sua venuta, ti offriamo, Padre, in rendimento di grazie questo sacrificio vivo e 
santo» (Preghiera eucaristica III).

Pane che trasforma
37. La Sacra Scrittura presenta l’Eucaristia anche come cibo. Le figure eucaristiche 

dell’Antico Testamento annunciano e pongono in risalto questo aspetto. Una di queste figu­
re è il sacrificio di Melchisedech, che offrì al Dio Altissimo pane e vino (cfr. Gen 14,18).

Anche l’agnello pasquale ed i pani azzimi prefigurano l’Eucaristia come alimento (cfr. 
Es 12,1-28): prima della liberazione del popolo dalla schiavitù viene compiuta una cena in 
cui l’agnello è segno dell’azione salvifica di Dio; quindi il popolo intraprende il lungo pel­
legrinaggio che lo condurrà alla terra promessa. È figura della stessa Eucaristia il banchetto 
celebrato da Mosè con i settanta anziani, dopo il sacrificio con cui viene ratificata l’allean­
za (cfr. Es 24,11 ).

38. Il significato di convito del pellegrino racchiuso nell’Eucaristia, si trova anche nella 
figura della manna (cfr. Es 16,1-35; Dt 8,3), cibo miracoloso che Dio elargì al popolo ebrai­
co e che per quarant’anni lo sostenne nella traversata del deserto, al quale si riferì Cristo in 
modo esplicito nel parlare del pane della vita disceso dal cielo: il suo corpo eucaristico (cfr. 
Gv 6,49-51.58).

39. Un’altra figura dell’Eucaristia, banchetto che alimenta il pellegrino, è il pane cotto 
su pietre roventi che mangiò Elia: «Si alzò, mangiò e bevve. Con la forza datagli da quel 
cibo, camminò per quaranta giorni e quaranta notti fino al monte di Dio, l’Oreb» (cfr. ! Re 
19,5-8).

40. La natura dell’Eucaristia come alimento del pellegrino, è raccolta in modo poetico 
dalla sequenza della solennità del Corpus Domini: «Ecce panis angelorum, factus cibus via­
torum» (Sequenza Lauda Sion). Il pane dell’Eucaristia è la forza dei deboli: «Il suo corpo 
per noi immolato è nostro cibo e ci dà forza» (Prefazio della SS. Eucaristia I); è consola­
zione dei malati, viatico dei moribondi, in cui Cristo «si fa cibo e bevanda spirituale per il 
nostro viaggio verso la Pasqua eterna» (Prefazio della SS. Eucaristia III); è l’alimento 
sostanziale che sostiene tanti cristiani nella testimonianza che, nei diversi ambienti, devono 
dare in favore della verità del Vangelo.

4L «Colui che mangia di me vivrà per me» (Gv 6,57) ci dice Gesù, per rendere il cri­
stiano consapevole della necessità di cibarsi di Lui, pane disceso dal cielo. La partecipazio­
ne a questo sacro convito fa di noi il Corpo Mistico di Cristo. Gesù vivente nell’Eucaristia 
è, quindi, il centro della vita della Chiesa.

42. Nell’Eucaristia, la Chiesa ha l’alimento che la sostiene e la trasforma intcriormen­
te. Al riguardo così afferma S. Leone Magno: «La partecipazione al corpo c sangue di Cristo



Documentazione 149

altro non fa, se non che ci mutiamo in ciò che assumiamo» (Sermone 12,7). Siamo quindi 
assimilati da Cristo, siamo trasformati in uomini nuovi, intimamente uniti a Lui, Capo del 
Corpo Mistico.

43. La vita nuova che Cristo ci dà nell’Eucaristia diventa per noi «medicina di immor­
talità, antidoto contro la morte e cibo per vivere sempre in Gesù Cristo» (S. Ignazio di 
Antiochia, Agli Efesini 20,2). Coloro che vivono di Cristo, il quale vuole che tutti abbiano 
la vita in abbondanza, devono proclamare il carattere sacro della vita umana, dal concepi­
mento fino al suo tramonto naturale e contrastare gli influssi nocivi della cultura di morte.

3.2. L'Eucaristia, mistero di comunione e centro della vita della Chiesa
44. L’Eucaristia è sacramento di unità nella Chiesa, come proclama S. Paolo: «Poiché 

c’è un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo; tutti infatti partecipiamo del­
l’unico pane» (ICor 10,17). Cristo stesso, nella preghiera elevata al Padre per i suoi disce­
poli dopo aver istituito l’Eucaristia, esprime l’anelito che tutti siano una cosa sola e siano in 
Lui come Egli è nel Padre (cfr. Gv 17,20-23). Gli Atti degli Apostoli ci mostrano l’efficace 
realizzazione di una comunione di vita e di sentimenti attorno alla frazione del pane (cfr. At 
2,42-47). È l’unità significata e creata dall’Eucaristia.

45. La partecipazione all’unica mensa è già, di per sé, simbolo di fraternità e comunio­
ne di sentimenti. Anche il segno esteriore dell’alimento di cui ci si nutre, come ricorda la 
Didaché (cfr. 9,4), è frutto del grano che, sparso nei campi, viene poi raccolto in un unico 
pane, simbolo dell’unità della Chiesa riunita da tutti i confini della terra. Tale simbolismo 
eucaristico, in rapporto con l’unità della Chiesa, è stato lungamente trattato dai Padri fin dal­
l’inizio della Chiesa; e il Concilio di Trento lo fa suo quando afferma che Cristo lasciò 
l’Eucaristia alla sua Chiesa «quale simbolo dell’unità e carità, con cui volle che tutti i cri­
stiani fossero intimamente uniti tra di loro» (Denzinger-Hvnermann, 1628), e simbolo anche 
di quell’unico Corpo di cui egli stesso è il Capo. Anche il Vaticano II descrive l’Eucaristia 
come «sacramento d’amore, segno di unità, vincolo di carità» (Sacrosanctum Concilium, 47, 
con riferimento a S. Agostino).

46. Ora, se l’Eucaristia è fonte di unità, è anche il centro della vita della Chiesa. Lo si 
deve al fatto che in essa abbiamo un principio unico e trascendente, in virtù del quale è pos­
sibile ottenere ciò che per noi uomini è impossibile a causa del peccato e della disgregazio­
ne. Questo principio di unità è il corpo fisico di Cristo, consegnato alla sua Chiesa per edi­
ficarla e fare di lei il suo Corpo Mistico, di cui egli è il Capo e noi le membra.

47. La Chiesa fa l’Eucaristia e l’Eucaristia fa la Chiesa (cfr. Redemptor hominis, 20). 
Perciò l’Eucaristia è al centro della vita della Chiesa, e verso di essa convergono gli altri 
Sacramenti (cfr. Sacrosanctum Concilium, 7), i ministeri ecclesiali e le opere di apostolato. 
E la santa Eucaristia la fonte e il culmine della predicazione evangelica. Nell’Eucaristia è 
racchiuso tutto il bene spirituale della Chiesa, ossia Cristo stesso, nostra Pasqua e Pane vivo 
che, mediante la sua carne vivificata e vivificante nello Spirito Santo, dà la vita agli uomini 
(cfr. Presbyterorum Ordinis, 5).

48. Il mistero eucaristico, di conseguenza, deve essere anche il centro della Chiesa par­
ticolare. La Chiesa di Cristo è veramente presente in tutte le legittime riunioni locali di fede­
li che, uniti ai Pastori, ricevono anche - nel Nuovo Testamento - il nome di Chiese. In esse 
si riuniscono i fedeli per ascoltare la predicazione del Vangelo e si celebra il mistero della 
Cena del Signore, affinché, per mezzo del suo corpo e del sangue, tutti siano uniti in frater­
nità. In queste comunità, anche se spesso piccole e povere o disperse, è presente Cristo, per



150 Documentazione

la cui potenza si riunisce la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica. La partecipazione al 
corpo e al sangue di Cristo fa sì che diventiamo ciò che riceviamo (cfr. Lumen gentium, 26).

49. L’Eucaristia, mistero di comunione, è per la salvezza del mondo. Le Chiese e le 
comunità separate, malgrado le loro carenze, sono mezzo di salvezza, la cui virtù, dice il 
Vaticano II (cfr. Unitatis redintegratio, 3), deriva dalla stessa pienezza di grazia e di verità 
che è stata affidata alla Chiesa Cattolica. Queste Chiese, però, non godono di quella unità 
che Cristo conferì alla sua Chiesa, poiché non hanno la pienezza dei mezzi di salvezza con 
cui Cristo ha arricchito la sua Chiesa. Tra questi mezzi di salvezza riveste un’importanza 
particolare la celebrazione dell’Eucaristia, simbolo e realizzazione dell’unità di tutti quelli 
che credono in Cristo.

50. Le Chiese d’Oriente, afferma il Concilio Vaticano 11, hanno mantenuto il sacra­
mento dell’Ordine e la nostra stessa fede eucaristica (cfr. Ibid„ 15), mentre alcune comunità 
cristiane non cattoliche d’Occidente non hanno conservato la genuina ed integra sostanza 
del mistero eucaristico, a causa soprattutto della mancanza del sacramento dell’Ordine, ben­
ché commemorino nella Santa Cena la morte e risurrezione del Signore, professino che nella 
comunione di Cristo è significata la vita ed aspettino la sua venuta gloriosa (cfr. Ibid., 22).

Per questa ragione, la celebrazione stessa del Sacramento dell’unità ci spinge a scopri­
re i valori positivi esistenti nelle Chiese e nelle comunità ecclesiali non in piena comunione 
con la Chiesa Cattolica, e a dirigerli verso la loro pienezza in un atteggiamento che sappia 
riconoscere che l’unità, come l’Eucaristia, è opera di Dio, che ci chiama ad una coopera­
zione attiva e responsabile «con amore della verità, con carità ed umiltà» (Ibid., 11).

51. Una parrocchia viva corrisponde ad una comunità eucaristica: «Non è possibile che si 
formi una comunità cristiana se non avendo come radice e come cardine la celebrazione della 
santa Eucaristia, dalla quale deve prendere le mosse qualsiasi educazione tendente a formare 
lo spirito di comunità» (Presbyterorum Ordinis, 6). Quindi, la pianificazione e l’attuazione dei 
programmi pastorali devono iniziare e passare realmente attraverso l’Eucaristia celebrata, e 
contemplata nell’adorazione, per produrre frutti, specialmente in campo vocazionale.

3.3. L’Eucaristia, esigenza di condivisione
52. «L’autentico senso dell’Eucaristia diventa, di per sé, scuola d’amore attivo verso il 

prossimo» (Dominicae Cenae, 6). Comprendiamo, così, il rapporto tra l’Eucaristia e la luce, 
secondo l’affermazione dell’Apostolo Giovanni: «Chi dice di essere nella luce e odia suo 
fratello, è ancora nelle tenebre» (IGv 2,9).

53. Offrire in verità il sacrificio di Cristo richiede di continuare questo stesso sacrificio 
in una vita spesa per gli altri. Come Egli si è offerto in sacrificio sotto la forma di pane e 
vino, così dobbiamo dare noi stessi, nel servizio fraterno e umile, tenendo conto dei bisogni 
degli altri più che dei loro meriti, e offrendo loro il pane, ossia quanto di più necessario per 
una vita degna.

54. 11 cristiano non ha inventato il cibo, né il convito. Sono elementi costitutivi dell'u­
mana esistenza, necessità vitali. La ricchezza del loro contenuto si manifesta non tanto nel 
fatto materiale di mangiare e di bere, bensì nel comunicare, condividere e fraternizzare. Per 
il cristiano, consapevole di essere membro del Corpo Mistico di Cristo, poter celebrare il 
“convito eucaristico” è un privilegio, ma anche una provocazione. Il pane e il vino che pre­
sentiamo all'altare ci rimandano al cibo e bevanda che dovrebbero stare sulla mensa di ogni 
essere umano, poiché sono molti gli uomini che non possono godere di un tale diritto, per­
ché non hanno di che mangiare o perché manca chi condivida con loro: ciò rappresenta una 
clamorosa ingiustizia.



Documentazione 151

55. Tale situazione si oppone radicalmente a quanto Gesù ha predicato e compiuto nella 
sua vita, e a ciò che ricercò e visse la primitiva comunità, seguendo gli insegnamenti di 
Cristo. Quindi l'Eucaristia, celebrata e partecipata come convito, ci invita a unire la frazio­
ne del pane alla comunione dei beni (cfr. At 2,42-44; 4,34), alle collette in favore dei biso­
gnosi (cfr. At 11,29; 12,25), al servizio delle mense (cfr. At 6,2), al superamento di qualsia­
si divisione e discriminazione (cfr. ICor 10,16; 11,18-22; Gc 2,1-3). Da tutto ciò scaturi­
scono evidenti conseguenze per l’evangelizzazione nel mondo e, concretamente, nei Paesi 
in via di sviluppo.

56. L’Eucaristia attualizza il servizio di Cristo ed è luogo di rinnovamento della mis­
sione della Chiesa, soprattutto a favore dei più bisognosi. Così l’Eucaristia è scuola, fonte 
d’amore e di servizio che necessariamente tende a tradursi in vita. Ciò suppone che - 
nell’Eucaristia e attraverso l'Eucaristia - vengano promossi i valori di accoglienza fraterna, 
solidarietà e comunione dei beni. Questa testimonianza è un elemento indispensabile del­
l’autentica evangelizzazione.

3.4. Gesù Cristo evangelizzatore e l'Eucaristia, fonte di evangelizzazione
57. Al centro della missione salvifica di Gesù Cristo si trova la sua opera evangelizza­

trice. Egli non porta a compimento l'annuncio del Regno solo con le parole, bensì «con il 
fatto stesso della sua presenza e con la manifestazione di Sé, e specialmente con la sua morte 
e la sua risurrezione dai morti» (Dei Verbum, 4). Possiamo dire, in definitiva, che Gesù stes­
so è il Regno.

58. Come indicato dal Papa Paolo VI, l'evangelizzazione «comincia durante la vita di 
Cristo, è definitivamente acquisita mediante la sua morte e la sua risurrezione, ma deve esse­
re pazientemente condotta nel corso della storia, per essere pienamente realizzata nel gior­
no della venuta definitiva del Cristo» (Evangelii nuntiandi, 9). Perciò il primo dovere della 
Chiesa è di continuare la missione di Gesù, facendo proprie le parole di S. Paolo: «Guai a 
me se non predicassi il Vangelo! » (ICor 9,16).

59. L’Eucaristia è fonte di evangelizzazione perché, in certo modo, è il “centro del 
Vangelo”. Essa, infatti, è in rapporto con la Pasqua - come viene narrato nei testi dell’isti­
tuzione dell’Eucaristia (cfr. Mt 26,17-25 e par.) - e con i temi più importanti del Vangelo, 
quali la proclamazione della Parola di Dio, la conversione e la fede, la carità e la comunio­
ne, la riconciliazione e il perdono, ed anche la vita eterna (cfr. Gv 6; At 2,42-46; ICor 10,4- 
22; 11,17-26).

60. L’Eucaristia è inoltre il culmine dell’itinerario sacramentale, poiché sintetizza e 
rimanda ai diversi eventi sacramentali: il Battesimo, la Confermazione, il Matrimonio, 
l’Ordine, per mezzo dei quali il cristiano esprime l’incorporazione nel mistero di Cristo e 
della Chiesa. Per questo l’Eucaristia coinvolge tutta la Chiesa e ciascun cristiano non solo 
nel cammino della configurazione a Cristo, ma anche nell’assumere l’opera evangelizzatri­
ce, essendo noi membra del Corpo Mistico di Cristo.

61. Infine l’Eucaristia è sprone di evangelizzazione in questo Terzo Millennio, perché 
non solo ne è centro, ma anche fonte che stimola e promuove tutta l’opera evangelizzatrice 
nel mondo contemporaneo (cfr. Novo Millennio ineunte, 36).

62. Un particolare aspetto è costituito, certamente, dalla devozione liturgica e popolare 
a Gesù presente nel Santissimo Sacramento. L'adorazione eucaristica nel Giovedì Santo, la 
solennità del Corpus Domini con la processione, la visita al Santissimo, le Quarantore, i 
Santuari con l’esposizione continua, la Benedizione con il Santissimo, la comunione dei



152 Documentazione

primi Venerdì del mese, l’adorazione notturna e i Congressi eucaristici, sono espressioni - tra 
molte altre - di fede semplice e profonda nella presenza reale di Gesù Cristo nell’Eucaristia 
e di un forte amore verso Colui che ha voluto «abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14). È innega­
bile che l’opera evangelizzatrice della Chiesa trova anche qui un terreno di purificazione e di 
eccezionale crescita, soprattutto nel nostro tempo: perché «nelle tenebre e nell’ombra di 
morte» (Le 1,79) che avvolgono il mondo, l’Eucaristia sia in pienezza luce e vita per tutta l’u­
manità.

63. La forza evangelizzatrice dell’Eucaristia è tale da invitare il cristiano a prodigarsi 
in un generoso impegno missionario che risponda alla situazione di ogni regione e Paese. 
Poiché Gesù, nell’Ultima Cena, ci ha detto: «Fate questo in memoria di me» (Le 22,19), non 
possiamo ignorare il suo invito ad essere, come Lui, pane spezzato e condiviso, sangue che 
si sparge per la vita del mondo. Altrimenti, senza impegno, la celebrazione eucaristica non 
può essere pienamente «annuncio del Vangelo», come sottolinea S. Paolo alla comunità di 
Corinto (cfr. ICor 11,17-34).

64. Similmente, la partecipazione all’Eucaristia è per ogni cristiano il centro della 
domenica. Santificare il giorno del Signore è un privilegio irrinunciabile ed un dovere da 
vivere non solo per assolvere un precetto, bensì come bisogno per vivere una vita cristiana 
veramente consapevole e coerente (cfr. Novo Millennio ineunte, 36). Per questo, promuove­
re la partecipazione all’Eucaristia, specialmente domenicale, deve far parte indispensabile 
dei programmi pastorali della nuova evangelizzazione.

3.5. Maria, «Madre del vero Dio per cui viviamo» (Nican Mopohua}

65. Santa Maria di Guadalupe disse a Juan Diego, ed oggi lo ripete ad ogni cristiano: 
«Sappi che io sono la sempre Vergine Maria, Madre del vero Dio per cui viviamo»; e disse 
anche: «Non sono qui io, che sono tua Madre?» (J.G. Lamadrid, Nican Mopohua, ed. Jus, 
p. 45). La Vergine si presentava così quale Madre di Gesù e degli uomini. La Signora di 
Guadalupe è anche oggi il segno della vicinanza di Cristo e ci invita ad entrare in comunio­
ne con Lui, per avere accesso al Padre. Contando sull’aiuto materno di Maria, la Chiesa desi­
dera condurre gli uomini all’incontro con Cristo, punto di partenza e di arrivo di una auten­
tica conversione e di una rinnovata comunione e solidarietà.

66. La Vergine Maria costituì, per gli abitanti di queste terre, il grande segno, dal volto 
materno e misericordioso, della vicinanza del Padre e di Cristo, con cui ella ci invita ad 
entrare in comunione. Così, la caratteristica propria della religiosità dei popoli americani, 
per la loro storia e cultura, racchiude un aspetto profondamente materno e mariano e trova 
la sua particolare espressione nel volto meticcio della Vergine di Guadalupe che, essendo 
Madre di Cristo, si è presentata anche come Madre degli indigeni, dei poveri, degli oppres­
si e di tutti coloro che hanno bisogno di Lei. Infatti, i primi missionari giunti in America, 
provenienti da terre di spiccata tradizione mariana, insieme ai rudimenti della fede cristiana 
insegnarono anche l’amore verso la Vergine, Madre di Gesù e di tutti gli uomini. 
L'apparizione di Maria di Guadalupe a Juan Diego, sulla collina di Tepeyac, in Messico, 
ebbe una ripercussione decisiva per l’evangelizzazione (cfr. Ecclesia in America, 11). Per 
questo il Papa Giovanni Paolo II afferma che «il volto meticcio della Vergine di Guadalupe 
sin dall’inizio fu nel Continente un simbolo dell’inculturazione dell’evangelizzazione, della 
quale è stata la stella e la guida» (Ibid., 70).

67. La presenza di Maria nel Cenacolo è punto di riferimento per l’intera comunità 
ecclesiale che si prepara a ricevere la grazia dello Spirito Santo in vista dell’evangelizza-



Documentazione 153

zione (cfr. Ad gentes, 4; Lumen gentium, 49; Evangeli! nuntiandi, 82). Si può affermare che 
l’esperienza mariana delle comunità primitive è una realtà permanente. E un fatto, questo, 
che si constata nella celebrazione eucaristica delle prime comunità, ed oggi nelle grandi 
manifestazioni di pietà mariana popolare. Sant’Efrem, nei suoi cantici poetici, sottolinea il 
rapporto profondo esistente tra la Vergine Maria e l’Eucaristia: «Maria ci dà l’Eucaristia, in 
opposizione al cibo datoci da Èva. Maria è inoltre il sacrario dove ha abitato il Verbo che si 
è fatto carne, simbolo della dimora del Verbo nell’Eucaristia. Lo stesso corpo di Gesù, nato 
da Maria, è nato per farsi Eucaristia» (E. Back, Corpus Scriptorum Christianorum 
Orientalium, 218-219, Lovanio, 1961).

Maria, “stella dell'evangelizzazione”
68. Il Papa Paolo VI, al termine della sua Esortazione Apostolica Evangelii nuntiandi, 

dà alla Madre di Dio il titolo di “stella dell’evangelizzazione”: «Al mattino della 
Pentecoste, ella ha presieduto con la sua preghiera all’inizio dell’evangelizzazione sotto 
l’azione dello Spirito Santo: sia lei la stella dell'evangelizzazione sempre rinnovata che la 
Chiesa, docile al mandato del suo Signore, deve promuovere ed adempiere, soprattutto in 
questi tempi difficili ma pieni di speranza» (n. 82). Perciò Maria è il cammino sicuro per 
incontrare Cristo. La pietà verso la Madre del Signore, quando è autentica, spinge sempre 
ad orientare la propria vita secondo lo Spirito e i valori del Vangelo (cfr. Ecclesia in 
America, 11 ).

69. Maria è “stella dell’evangelizzazione” in diversi sensi: ha partecipato maternamen­
te agli inizi della Chiesa con la sua preghiera insieme agli Apostoli, ottenendo la grazia dello 
Spirito Santo; per la sua maternità, è modello e figura della Chiesa; con il suo atteggiamen­
to di fede e la sua materna intercessione, fa crescere la fede della Chiesa. Ella accompagna 
l’azione evangelizzatrice della Chiesa che, per mezzo della Parola e dei Sacramenti, suscita 
la fede, porta alla conversione dal peccato e conferisce la vita di figli di Dio. La sua azione, 
quindi, è veramente materna.

70. Raccomandiamo alla Santissima Vergine Maria la preparazione e la realizzazione 
del prossimo 48° Congresso Eucaristico Intemazionale, affinché sia un evento di fede e un 
impulso evangelizzatore per il nuovo Millennio, così bisognoso della vera luce e vita che è 
Gesù Cristo vivente nell’Eucaristia.

4. PREGHIERA A GESÙ CRISTO VIVENTE NELL’EUCARISTIA

Dio, Padre nostro, crediamo che sei il creatore di tutte le cose e che ti sei avvicinato a 
noi nel volto del tuo Figlio, concepito dalla Vergine Maria per opera dello Spirito Santo, per 
divenire per noi la condizione e la garanzia di vita eterna.

Crediamo, Padre provvidente, che per la potenza del tuo Spirito, il pane ed il vino si 
trasformano nel corpo e sangue del tuo Figlio, fior di farina che allevia la fame lungo il 
cammino.

Crediamo, Signore Gesù, che la tua Incarnazione si prolunga nel seme del tuo corpo 
eucaristico per nutrire gli affamati di luce e di verità, di amore e di perdono, di grazia e di 
salvezza.

Crediamo che nell’Eucaristia ti prolunghi nella storia per sostenere la debolezza del pel­
legrino e di chi sogna di vedere il frutto del suo lavoro.



154 Documentazione

Sappiamo che a Betlemme, la “casa del pane”, l'eterno Padre ha preparato - nel grem­
bo della Vergine - il pane che Egli offre agli affamati di infinito.

Crediamo, Gesù vivente nell’Eucaristia, che la tua presenza è vera e reale nel pane e nel 
vino consacrati: così perpetui la tua presenza salvifica e offri alle tue pecore pascoli erbosi 
e acque tranquille.

Con te. Agnello dell’Alleanza, su ogni altare in cui ti offri al Padre, si elevano i frutti 
della terra e del lavoro dell’uomo, la vita del credente, il dubbio di chi cerca, il sorriso dei 
bambini, i progetti dei giovani, il dolore di chi soffre, l’offerta di chi si dona ai fratelli.

Crediamo, Signore Gesù, che la tua bontà ha preparato una mensa al grande e al picco­
lo, e che alla tua mensa diventiamo fratelli, fino a donare la vita gli uni per gli altri, come 
hai fatto Tu per noi.

Crediamo, Gesù, che sull’altare del tuo sacrificio ricupera forza la nostra debole carne, 
non sempre pronta agli aneliti dello spirito: trasformala Tu a immagine del tuo corpo.

Crediamo che alla mensa preparata per tutti, ci sarà sempre posto per chi ti cerca, spa­
zio per l’emarginato dalla vita, superando i segni della morte, inaugurando cieli nuovi e terra 
nuova.

Crediamo, Gesù, che non lasci soli i tuoi fratelli: tu permani discreto nel sacrario della 
coscienza e nel pane e nel vino della mensa eucaristica, luce e forza del debole pellegrino.

Crediamo, infine, che all’inizio del Terzo Millennio ti fai compagno nel cammino.
“Prendere il largo” è la consegna, nell’oggi della Chiesa, per costruire, pieni di speran­

za, una nuova tappa della storia.
Grazie, Gesù, vivente nell’Eucaristia, perché ci spingi a una nuova evangelizzazione 

fortificata dalla tua presenza.
La tua santa Madre accompagni chi accetta di vivere e di annunciare la tua Parola; la 

sua intercessione renda feconda la tua semente.
Amen.

PREGHIERA PER IL CONGRESSO

Signore, Padre Santo, 
che in Gesù Cristo, tuo Figlio, 

realmente presente nell’Eucaristia, 
ci dai la luce che, venendo nel mondo, illumina ogni uomo 

e la vera vita che ci riempie di gioia, 
ascolta la nostra preghiera: 

concedi al tuo popolo, 
pellegrino agli inizi del Terzo Millennio, 

di celebrare con animo fiducioso
il 48° Congresso Eucaristico Intemazionale 
affinché, fortificati dal convito eucaristico, 

diventiamo in Cristo luce nelle tenebre 
e viviamo intimamente uniti a Lui, nostra vita. 

Fa’ che la potente intercessione di Maria, 
Madre del vero Dio per cui viviamo, 
ci sostenga e ci accompagni sempre. 

Per Cristo nostro Signore.
Amen.



Documentazione 155

Il Rosario nel Magistero dei Papi: 
da Leone XIII a Giovanni Paolo II

A tutti è noto come il Magistero dei Vescovi di Roma sia sempre stato particolarmente 
attento, alla luce della Rivelazione e della Paradosis Ecclesiae, a motivare, regolare, incre­
mentare e accompagnare la venerazione e la pietà dei fedeli verso la Madre del Signore, con­
sapevole che tale antica e giustificata consuetudine, «varia nelle sue espressioni e profonda 
nelle sue motivazioni, è un fatto ecclesiale rilevante e universale» Rivelante è stato anche 
l’interessamento dei Papi verso la preghiera del Rosario o Salterio della Vergine, sovente 
raccomandato ai fedeli per la sua caratura o «impronta biblica incentrata sulla contempla­
zione degli eventi salvifici della vita di Cristo, cui fu strettamente associata la Vergine 
Madre. E sono anche numerose le testimonianze di Pastori e di uomini di santa vita sul valo­
re e sull’efficacia di tale preghiera»2. Ai nostri giorni, nonostante il rinnovamento della litur­
gia e della pietà popolare attuato a seguito del Vaticano II e della Marialis cultus, essa spe­
rimenta in qualche ambiente una sorta di altera marginalizzazione di natura «pseudodemo­
cratica» (K. Rahner) giustificata dal timore che essa possa, in qualche modo, sminuire la 
centralità della liturgia ecclesiale’. Lungi dal “competere” in modo conflittivo con la pre­
ghiera pubblica della Chiesa, il Rosario è un pio esercizio*, una preghiera popolare rilancia­
ta da Giovanni Paolo II con la sua Lettera Apostolica Rosarium Virginis Mariae', rilancio che 
ha lo scopo, facendo nostre alcune osservazioni ancora attuali di von Balthasar, di «liberare 
il Rosario da una specie di ristrettezza estranea allo spirito di Maria e alimentarlo, in confor­
mità a quello stesso spirito, con la pienezza dell’idea e dell’opera salvifica di Dio per il 
mondo. L’essenza e l’azione di Maria in tutto questo è la mediazione: tra Dio e il mondo, 
tra Cristo e la Chiesa, tra spirito e carne, tra i due modi di esistenza ecclesiale, tra il mondo 
dei santi e quello dei peccatori. Ella si trova a tutti i crocevia, per indicare la strada»’.

Parole che ben riassumono l'atteggiamento, le intenzioni, i contenuti e le proposte con 
cui i Romani Pontefici, da Leone XIII a Giovanni Paolo II, hanno impegnato se stessi e il 
loro magistero sul Rosario della Vergine Maria.

Il Rosario: preghiera per la remissione dei mali e degli errori 
dell’età moderna (1878-1958)

• Leone XIII (1878-1903) ha esperito il suo lungo ed intenso servizio pontificale in un 
tempo difficile: tra tradizione e progresso. Papa Pecci ha dedicato al Rosario mariano ben 
16 documenti: 11 Encicliche (dalla Supremi apostolatus, del 1° settembre 1883, alla Diu­
turni temporis, del 5 settembre 1898); 1 Costituzione Apostolica (Parta humano generi, 
del)'8 settembre 1901); 3 Lettere Apostoliche (Salutaris ille Spiritus, del 24 dicembre 1883;

1 Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Direttorio su pietà popolare e litur­
gia. Principi e orientamenti (2002), n. 183.

2 Ibid., n. 197; cfr. tutta la sezione dedicata al Rosario nei nn. 197-202.
' Cfr. Giovanni Paolo II, Lelt. Ap. Rosarium Virginis Mariae (16 ottobre 2002), 4.
* Con questa locuzione, si vuole designare quelle «espressioni pubbliche o private della pietà cristiana che, pur 

non facendo parte della Liturgia, sono in armonia con essa, rispettandone lo spirito, le norme, i ritmi; inoltre dalla 
Liturgia traggono in qualche modo ispirazione e ad essa devono condurre il popolo cristiano». 1 pii esercizi «hanno 
sempre un riferimento alla rivelazione divina pubblica e uno sfondo ecclesiale» (Direttorio su pietà popolare e litur­
gia, n. 7; sulla natura, sui contenuti e sulle finalità dei pii esercizi di indole mariana, cfr. Ibid., nn. 183-207).

’ H. Urs von Balthasar, // Rosario. La salvezza del mondo nella preghiera mariana, Jaca Book, Milano 
1984, p. 107.



156 Documentazione

Vi è ben noto, indirizzata ai Vescovi italiani, del 20 settembre 1887; Ubi primum, sulla 
Confraternita del Rosario, del 2 ottobre 1898); 1 chirografo inviato al Cardinale Luigi Maria 
Sincero, Vicario di Roma, del 31 ottobre 1886, affinché i fedeli si distinguano nella loro 
pietà alla Vergine mediante la recita del santo Rosario. Altri documenti mariani minori sul 
Rosario non abbiamo spazio per annotarli6.

Il pio esercizio è considerato da Leone XIII una vera e propria preghiera cristiana in 
quanto «è un intreccio di salutazioni angeliche, intercalate dall’orazione del Signore unite 
dalla meditazione. Così composto, il Rosario costituisce la più eccellente forma di preghie­
ra, esso ci offre una salda difesa della nostra fede e un sublime modello di virtù nei misteri 
proposti alla nostra contemplazione»7. Fra «le molteplici forme di pietà verso Maria, la più 
stimata e praticata è quella così eccellente del santo Rosario»’. A questa pratica molto sem­
plice e popolare è stato dato il nome di Rosario anche perché «ricorda, in un felice intrec­
cio, i grandi misteri di Gesù e di Maria: le loro gioie, i loro dolori e i loro trionfi»’. Per cui 
essa è preghiera ampiamente e convintamente diffusa dai Papi caldeggiata e sperimentata 
dalla Chiesa", nei momenti tempestosi della sua storia12, come rimedio ai mali e agli errori 
religiosi, ideologici e sociali che hanno afflitto e affliggono la Chiesa e il popolo cristiano". 
Santi, pastori e fedeli la ritengono cara in quanto ispirata, insegnata e raccomandata dalla 
stessa Madre di Dio14, in quanto è preghiera e meditazione dei salutari ed edificanti misteri 
di Cristo e di Maria", pratica che esprime l’efficacia e potenza della Corredentrice del gene­
re umano, della Mediatrice e della Dispensatrice delle grazie celesti

Per Leone XIII, questa carissima pratica mariana, che al tramonto del secolo XIX e agli 
inizi del secolo XX «si è, per divina disposizione, meravigliosamente affermata, per ride­
stare l’illanguidita pietà dei fedeli»17, è utile alla perseveranza nella fede e a vivere le opere 
della stessa sull’esempio delle virtù evangeliche della Vergine1’. E se il Rosario viene com­
preso anche come teologale meditazione dell'amore di Cristo, porterà il credente a vivere 
esemplarmente la fede1’, in quanto «non è assolutamente possibile che uno consideri e con­
templi attentamente queste bellissime testimonianze di amore del nostro Redentore senza 
ardere di viva riconoscenza per Lui. Anzi la fede, se sarà autentica, avrà allora tale potere 
che, illuminando la mente dell’uomo, e commovendo il suo cuore, quasi lo trascinerà a 
seguire le orme di Cristo, attraverso tutti gli ostacoli; fino a farlo prorompere in quella pro­
testa degna di Paolo: “Chi ci separerà dall'amore di Cristo? la tribolazione, o l’angoscia, o

• Sui numerosi interventi, diretti e indiretti sul Rosario da parte di Leone XIII cfr. Amleto Tondini (a cura 
di). Le Encicliche Mariane, Angelo Belardetti, Roma 1954. pp. 786-793.

’ Diuturni temporis: Enchiridion delle Encicliche (= EE) voi. 3. EDB, Bologna 1997. n. 1419.
" Adiutricem populi: EE, 3, n. 1217.
’ Ot tobri mense: l.c„ n. 953.

Cfr. Superiore anno: l.c., n. 433; Supremi apostolatus: l.c., nn. 352. 353; Adiutricem populi: I.C., nn. 1230. 
1419; Augustissimae Virginis: l.c., nn. 1349. 1353; Diuturni temporis: l.c., nn. 1420-1421.

" Cfr. Supremi apostolatus: l.c., n. 350; Magnae Dei Matris: l.c., nn. 1034-1035.
12 Cfr. Superiore anno: l.c., nn. 435-437; Octobri mense: l.c., nn. 939. 952; Magnae Dei Matris: l.c., n. 1033.
12 Cfr. Octobri mense: l.c., nn. 940-943; Laetitae sanctae: l.c., nn. 1095-1098; lucunda semper: l.c., nn. 1204- 

1207; Vi è ben noto: l.c., n. 1772.
14 Cfr. Octobri mense: l.c., n. 954; Magnae Dei Matris: l.c., n. 1035; Adiutricem populi: l.c., n. 1217.
” Cfr. Octobri mense: l.c., n. 953; Magnae Dei Matris: l.c., n. 1039; lucunda semper: l.c., nn. 1193-1196.
14 Cfr. Supremi apostolatus: l.c., nn. 344-346. 352; Superiore anno: l.c., nn. 434-439; Octobri mense: l.c., nn. 

948-952; Magnae Dei Matris: l.c., n. 1036; Laetitiae sanctae: l.c., n. 1094; lucunda semper: l.c., nn. 1192. 1200; 
Adiutricem populi: l.c., nn. 1217. 1220. 1232; Fidentem piumque: l.c., nn. 1289-1290; Diuturni temporis: l.c., nn. 
1417. 1422; Vi è ben noto: l.c., n. 1774.

” Augustissimae Virginis: l.c., n. 1344.
" Cfr. Magnae Dei Matris: l.c., nn. 1044-1046. 1419.
19 II Rosario «produce un altro notevole frutto, adeguato alle necessità dei nostri tempi. Questo: che. in un'e­

poca in cui la virtù della fede in Dio è esposta ogni giorno a così gravi pericoli ed assalti, il cristiano trova nel 
Rosario mezzi abbondanti per alimentarla e rafforzarla» (Fidentem piumque: l.c., n. 1291; cfr. Ibid.: l.c., n. 1292).



Documentazione 157

la fame, o la nudità, o il pericolo, o la persecuzione, o la spada?” (Rm 8,35). "... Non vivo 
più io; ma vive me Cristo” (Gal 2.20)»20. Per questi indubitabili valori e influssi per la vita 
umana21 e cristiana, per la stessa sua forma «che si presta ottimamente per la preghiera 
comune»22, il Rosario può essere ritenuto preghiera per la Chiesa e della Chiesa23, ed è viva­
mente consigliato come pratica quotidiana ai genitori, ai figli, ai giovani, alle famiglie24. Il 
Salterio della Vergine, «costituisce la più eccellente forma di preghiera, e il mezzo più effi­
cace per conseguire la vita eterna ... ci offre una salda difesa della nostra fede e un sublime 
modello di virtù nei misteri proposti alla nostra contemplazione. Noi abbiamo inoltre dimo­
strato che il Rosario è pratica facile e adatta all’indole del popolo, al quale presenta altresì, 
nel ricordo della Famiglia di Nazaret, l’ideale più perfetto della vita domestica. Per tali moti­
vi i fedeli ne hanno sempre sperimentato la salutare potenza»25. Non stupisce che Leone XIII 
sia stato denominato il «Papa del Rosario», pratica che egli ha propagato con larghezza e 
convinzione divenendo «una pubblica testimonianza del Nostro amore verso l’augusta 
Madre di Dio e, nello stesso tempo, uno stimolo e un premio alla pietà dei fedeli, affinché 
nell’ora estrema della loro vita possano essere confortati dal suo aiuto, e soavemente addor­
mentarsi sul suo seno»26.

• Pio X (1903-1914), per dare concretezza al suo motto pontificale Instaurare omnia 
in Christo, si impegnò fortemente nella alfabetizzazione catechistica del popolo cristiano; 
nell’affrontare con vigore il fenomeno modernista; nell’incentivare lo zelo missionario. 
Lanciò, inutilmente, il 2 agosto 1914, un accorato appello per la pace ed espresse dolore 
e orrore dinanzi alla guerra mondiale incipiente. Dal punto di vista mariano il suo magi­
stero fu parco ma, almeno per il tempo, significativo, basti pensare all’Enciclica Ad diem 
illum, del 2 febbraio 1904, per il cinquantesimo dell’Immacolata, in cui approfondisce il 
dogma e la dottrina della mediazione. Sul Rosario, a quanto ci consta, forse tenendo pre­
sente il cospicuo magistero del suo Predecessore, egli si è soffermato in documenti “mino­
ri”, come nella Lettera Apostolica Summa Deus, del 27 novembre 1907, scritta in occa­
sione del cinquantesimo centenario delle mariofanie di Lourdes, sottolineando come tale 
«fatto meraviglioso» ha accresciuto il culto verso l’Immacolata e verso il «suo santissimo 
Rosario»27.

• Benedetto XV (1914-1922) è ricordato come “Papa della pace” per i suoi sforzi e i 
suoi appelli contro «l’inutile strage», rimasti purtroppo inascoltati. Promulgò il Codice di 
Diritto Canonico; agì per la risoluzione della “questione romana”; si adoperò per far cessa­
re un clima di sospetto e di intimidazioni a motivo della crisi modernista; mostrò interesse 
intomo all’esegesi biblica, curando nel contempo il perfezionamento degli studi nei 
Seminari: diede grande attenzione alla causa ecumenica, specie con l’Oriente cristiano; 
promosse l’opera missionaria; scrisse accorate preghiere per impetrare da Dio pace, prospe­
rità, unità tra i popoli. A tale scopo ordinò l’inserimento nelle litanie lauretane dell’invoca-

“ Magnae Dei Matris: Le., n. 1043.
11 I misteri del Rosario mostrano le armonie delle virtù umane e cristiane vissute dai Santi membri della 

Famiglia di Nazaret (cfr. Magnae Dei Matris: l.c.. nn. 1047-1048; iMetitiae sanctae: Le., nn. 1099-1110).
“ Fidentem piumque: Le., n. 1286.
” Cfr. Octobri mense: l.c., nn. 959-960.
14 Cfr. tbid.: Le., nn. 957.
” Diuturni temporis: Le., n. 1419.
16 tbid.: Le., n. 1422. Non bisogna dimenticare la grande attenzione che Papa Pecci ha mostrato verso il san­

tuario della Vergine di Pompei; lo testimoniano alcuni suoi scritti; Quotquot religionis, del 28 marzo 1890, in cui 
si nomina un Cardinale Protettore per aumentare lo splendore del santuario; Qua providentia, del 13 marzo 1894. 
con cui si trasferiscono alla Sede Apostolica i diritti e la proprietà del santuario e delle opere annesse; lam nemini. 
del 4 maggio 1901. per l’elevazione a “Basilica minore” del santuario di Pompei.

11 Cfr Pii Pontificis Maximi Ada. Typographia Vaticana 1908, voi. 5. p. 129. Sui vari interventi mariani del 
Pontefice cfr. Le Encicliche Mariane, cit., pp. 793-801.



158 Documentazione

zione Regina pacis, ora pro nobis2*. Il Rosario, nel documento dedicato al VII Centenario 
della morte di San Domenico, è presentato quale rimedio e conforto nei duri momenti della 
prova, essendo una prece «meravigliosamente idonea a nutrire e a far sorgere in tutte le 
anime la carità e le virtù»29. La Vergine, che «ha così grande potere presso il suo divin Figlio, 
che, di tutte le grazie accordate agli uomini... è sempre l’intermediaria e l’arbitra ... si è sem­
pre rivelata tale soprattutto quando si è ricorsi al santo Rosario e perciò i Papi non trala­
sciarono nessuna occasione di esaltare con grandissimi elogi il Rosario ... e di arricchirlo 
con i tesori dell’indulgenza apostolica»30. Per cui esso è un pio esercizio da rendere abitua­
le ovunque e che da Benedetto XV viene raccomandato caldamente, specialmente «in que­
st’epoca così perturbata» ’1.

• Pio XI (1922-1939), Pontefice dal grande carattere, nella temperie del secolo XX 
affermò la congruità e verità del “regno di Cristo”, per cui spese totalmente se stesso e la 
sua azione pastorale. Dal punto di vista mariano ricordiamo l’Enciclica Lux veritatis, del 
25 dicembre 1931 per il XV centenario del dogma della Theotokos32. Nel 1937, riavutosi 
da una grave infermità, Papa Ratti ricorda come dinanzi agli errori e gravi mali del tempo 
presente, la Chiesa e lo stesso Pontefice trovano conforto e sprone nella filiale fiducia 
nella Madre del Redentore e nella recita quotidiana del Rosario33. Esso, vero «Salterio 
della Vergine, Breviario dell’Evangelo e della vita cristiana», è un «mistico serto» 34, una 
«mistica corona»” amata dai cattolici a qualunque condizione appartengano3'’; pio eserci­
zio che, mediante la contemplazione dei misteri di Cristo e della Madre, è uno sprone alla 
pratica delle virtù evangeliche e ravviva la speranza dei beni eterni. Il Rosario è una pre­
ghiera che, mentre inculca l’amore a Dio, insinua anche la carità verso il prossimo, che 
negli ultimi tempi appare illanguidita e raffreddata nel cuore di molti uomini; per cui i 
sacerdoti devono incentivarla tra i giovani e nelle famiglie, tra gli adulti e nell’Azione 
Cattolica”.

• Pio XII (1939-1958), Vescovo di Roma acclamato come Pastor angelicus e vitupera­
to come “Papa di Hitler”; Pontefice dalla soda dottrina e dal cospicuo magistero posti tra 
tradizione e profezia. Egli sarà sempre ricordato come il “Papa dell’Assunta”, della consa­
crazione della Chiesa e del genere umano al Cuore Immacolato di Maria, della istituzione 
della memoria liturgica di Maria Regina. Sono da ricordare, inoltre, le lettere mariane invia­
te durante il periodo bellico (1939-1944) al Cardinale Luigi Maglione, Segretario di Stato, 
perché si indica una crociata di preghiere alla Vergine per impetrare il dono della pace e della 
giustizia fra i popoli. Al Rosario Papa Pacelli dedica i discorsi del 16 ottobre 1940 e dell’8 
ottobre 1941, con i quali invita le famiglie cristiane a conservargli un posto di rilievo e di 
onore tra le preghiere. Nell’Enciclica Ingruentium malorum, del 15 settembre 1951, il Papa 
rivolge l’invito a confidare nel patrocinio di Maria, da Dio costituita causa di salvezza per 
tutto il genere umano, affinché dissipi i gravi dissidi fra le Nazioni, le persecuzioni della 
Chiesa in vari Stati, allontani dalle insidie la gioventù"3. Per perseguire questi nobili scopi, 
Pio XII invita alla preghiera del Rosario, consapevole della «sua potente efficacia per otte-

» Cfr. la Lettera al Cardinale Pietro Gasparri. Segretario di Stato, del 5 maggio 1917.
19 Fausto appetente: EE, 4, n. 579.
” Ihid.
" Ihid : l.c., n. 581.
12 Cfr. EE. 5, nn. 820-878.
” Cfr. Ingravescentibus malis: l.c., nn. 1327-1342.
“ Ibid.: l.c., n. 1331.
” Ibid.: Le., n. 1333.
“ Cfr. Ihid.
” Cfr. Ihid.: l.c„ nn. 1338-1339.
" Cfr. EE. 6. nn. 873-876.



Documentazione 159

nere l’aiuto materno della Vergine»"*. I misteri della redenzione, contemplati e pregati dal 
credente, specie dalle famiglie, mostrando i fulgidi esempi di Gesù e di Maria, aumentano 
lo zelo cristiano dei buoni, riaccendono la speranza della Chiesa contro i nemici della reli­
gione perché rammentano agli smarriti che il Signore non salva con la spada, ma col suo 
solo Nome4". La preghiera cara alla Vergine ispira la compassione verso il dolore del mondo: 
«Non dimenticate ... mentre fate scorrere la corona del Rosario fra le vostre mani, non 
dimenticate, ripetiamo, coloro che languiscono miseramente in prigionia, nelle carceri, nei 
campi di concentramento. Tra di essi si trovano ... anche Vescovi...; si trovano figli, padri e 
madri di famiglia ... Come noi prediligiamo e circondiamo di un affetto paterno tutti costo­
ro, così anche voi, animati da quella carità fraterna che la religione cristiana alimenta e 
accresce, insieme con le Nostre unite le vostre preghiere ... e raccomandateli al suo cuore 
materno»41.

Il Rosario: compendio di tutto il Vangelo: il rinnovamento conciliare e postconciliare
• Giovanni XXIII (1958-1963), il “Papa del Concilio”, evento che ha segnato una posi­

tiva svolta nella Chiesa, fra le Chiese e le comunità cristiane e nei rapporti col mondo e col­
l’uomo contemporaneo. La sua pietà mariana, di stampo tradizionale, lo accompagnerà in 
tutta la sua non breve esistenza. Divenuto Vescovo di Roma, sono numerosi i suoi interven­
ti perché i fedeli, mediante la pratica del Rosario, dell'Angelus, della pia pratica del mese di 
maggio, implorino l’intercessione della Madre di Gesù, da lui costituita Concilii caelestis 
patrona*2, per il buon esito dell'assise ecumenica, da lui voluta «con umile risolutezza di 
proposito». Atto non formale ed episodico, visto che influirà non poco nella redazione della 
“mariologia” del Vaticano II, icasticamente espressa nel capitolo VIII del de Ecclesia.

Giovanni XXIII nel breve ma intenso Pontificato, ha dedicato al pio esercizio mariano 
due significativi documenti: l'Enciclica Grata recordatio, sulla recita del Rosario per le mis­
sioni e per la pace, del 26 settembre 1959, e la Lettera Apostolica // religioso convegno, del 
29 settembre 1961, a cui annette un saggio di meditazione sulla pia pratica. Nell’Enciclica 
il Papa, muovendo dai ricordi giovanili sul movimento di pietà mariana suscitato dalle 
Encicliche di Leone XIII, insegnamento che è valso «a rendere caro assai al Nostro spirito 
il santo Rosario che non tralasciamo mai di recitare intero ogni giorno dell’anno»41. Atto di 
pietà mariana ch’egli chiede al Clero e ai fedeli di praticare con particolare fervore almeno 
nel mese di ottobre, per i seguenti motivi: - il primo anniversario del transito di Pio XII e 
della sua elezione al supremo Pontificato44; - la consegna del crocifisso a una folta schiera 
di giovani missionari e la commemorazione del primo Centenario della fondazione del 
Collegio Americano del Nord: «Desideriamo pertanto vivamente che, durante il prossimo 
mese di ottobre, tutti questi Nostri figli siano raccomandati con fervide preghiere all’augu­
sta Vergine Maria»4’; - affinché i responsabili delle Nazioni, piccole o grandi, conservino 
intatti i diritti e le ricchezze spirituali dei membri delle loro comunità, adeguando le legi­
slazioni ai bisogni di progresso e di libertà religiosa, visto che sono diffuse posizioni filo­
sofiche e atteggiamenti pratici inconciliabili con la fede cristiana. La preghiera, l’impegno e 
la speranza della Chiesa sono per il trionfo della verità, della giustizia, della pace e della

” Ingruentium malorum', l.c., n. 877; cfr. Ibid.: l.c., n. 879.
« Cfr. Ibid.: l.c., n. 880-881.
11 Ihid.: l.c., n. 884.
41 Giovanni XXIII. Lctt. Ap. Celebrandi Concilii ( 11 aprile 1961): Discorsi. Messaggi. Colloqui del Santo 

Padre Giovanni XXIII, Tipografia Poliglotta Vaticana, Città del Vaticano 1962. voi. 3. p. 784.
41 Grata recordatio: EE, 7, n. 150.
44 Cfr. Ibid.: l.c., n. 152.
*’ Cfr. Ibid.: l.c., n. 160; cfr. anche i nn. 156-159.



160 Documentazione

carità fra le Nazioni, auspice la Madre amatissima di Cristo46. Al termine della Grata recor­
datio Giovanni XXIII chiede la recita del Rosario anche per il buon esito del Sinodo 
Romano e per l’annunciato Concilio Ecumenico47.

La Lettera Apostolica, che nell’imminenza del mese di ottobre Giovanni XXIII invia 
alla Chiesa, prende spunto dal Convegno per la pace da lui indetto a Castel Gandolfo il 10 
settembre 1961 e dalla contestuale visita alle catacombe romane di S. Callisto per pregare 
per la pace mondiale48. Collegandosi all’insegnamento di Leone XIII e dei suoi Successori, 
Papa Roncalli espone e raccomanda il pio esercizio esaltandone, contro accuse di ripetitività 
e di poca originalità, la contemplazione mistica, la riflessione intima, l'intenzione pia. Il 
Rosario è preghiera sociale, pubblica ed universale in ordine ai bisogni ordinari e straordi­
nari della Chiesa, delle Nazioni e del mondo. Il Papa, infine, con sommessa umiltà, con veri­
tiero pudore, offre alcune sue «note semplici e spontanee» per ogni decina del Rosario, con 
riferimento alla triplice accentuazione: mistero, riflessione, intenzione”.

• Paolo VI (1963-1978) è stato il tenace prosecutore del Vaticano II, l’intelligente ese­
cutore dei suoi indirizzi nel difficile ma fecondo tempo della sua recezione; si è interessato 
con grande congruità e originalità alla question mariale. Del suo magistero ricordiamo tre 
documenti sul Rosario: l’Enciclica Mense maio, del 29 aprile 1965, nella quale sottolinean­
do la caratura mariana del mese di maggio, ricorda che Maria è strada a Cristo e ciò signi­
fica che il continuo ricorso a lei comporta un cercare, in lei, per lei e con lei, Cristo salva­
tore, al quale sempre rivolgersi50. Paolo VI chiede preghiere per il momento storico in cui 
vive la Chiesa che sta concludendo il Concilio; per la difficile situazione intemazionale che 
vive momenti di tensione a causa di eventi bellici; per il progredire allarmante di attentati al 
carattere sacro e inviolabile della vita umana; per impetrare la pace dono divino51. Esorta i 
pastori ad inculcare «con ogni cura la pratica del santo Rosario, la preghiera così cara alla 
Vergine e tanto raccomandata dai Sommi Pontefici»52. L’Enciclica Christi Matri, del 15 set­
tembre 1966, invita la comunità cattolica a impetrare da Dio, mediante l’intercessione della 
Vergine con il suo Rosario, il dono celeste ed inestimabile della pace53. «Tale fruttuosa pre­
ghiera non soltanto ha una grandissima efficacia nello stornare i mali e nel tener lontane le 
calamità, come chiaramente dimostra la storia della Chiesa, bensì anche alimenta dovizio­
samente la vita cristiana»54. L’Esortazione Apostolica Recurrens mensis october, del 7 otto­
bre 1969, ove il Papa esorta a pregare per la pace tra uomini e popoli, visto che continuano 
ancora micidiali conflitti e appaiono nuovi «punti caldi» «e si vedono in lotta perfino cri­
stiani, che fanno appello allo stesso Evangelo d’amore»55. Incomprensioni che si manifesta­
no anche tra membri della Chiesa; per cui è necessario invocare da Dio la pace e la riconci­
liazione per mezzo della Madre del Principe della pace, che ha proclamato la beatitudine di 
essa (cfr. Mt 5,9). La Chiesa del Concilio non cessa di ricordare e di attingere all’opera d’in­
tercessione della Vergine, così come fece a Cana (cfr. Gv 2,1-11), presso il Figlio a favore 
degli uomini. Anzi, «meditando i misteri del santo Rosario, noi impareremo, sull’esempio 
di Maria, a diventare anime di pace, attraverso il contatto amoroso e incessante con Gesù e

44 Cfr. Ibid.: l.c.. nn.161-165.
47 Cfr. Ibid.: l.c., n. 166.
44 Cfr. Discorsi. Messaggi. Colloqui del Santo Padre Giovanni XXIII, Tipografia Poliglotta Vaticana, Città del 

Vaticano 1962, voi. 3, pp. 753-761.
" Il piccolo saggio è intitolato ‘‘Elevazioni sui quindici Misteri dell'aurea corona", cfr. Ibid., pp. 762-772.
50 Cfr. Mense maio: EE, 7, nn. 831-832.
51 Cfr. Ibid.: l.c., nn. 834-841.
57 Ibid.: l.c., n. 843.
’’ Cfr. Christi Matri: l.c., nn. 920-925.
54 Cfr. Ibid.: l.c., n. 926.
55 In Enchiridion Vaticanum, voi. 3. EDB, Bologna 1997. nn. 1609-1610.



Documentazione 161

coi misteri della sua vita redentrice»56. I membri della Chiesa, conclude il Papa, devono 
avere in onore e recitare con frequenza questa «meditazione dei misteri della salvezza», 
ormai divenuta una consolidata pratica di devozione mariana ecclesiale57.

La vera svolta sulla natura, sui contenuti e sulla finalità dei pii esercizi, già annunciata 
dal Concilio (cfr. Sacrosanctum Concilium, 13; Lumen gentium, 66-67), si ha con l’Esor­
tazione Apostolica Marialis cultus, del 2 febbraio 197458. Papa Montini, in continuità con la 
dottrina esposta, dal Concilio e dall’Esortazione Apostolica Signum magnum, del 13 mag­
gio 1967, ha inteso proporre una trattazione teologico-liturgica finalizzata a mettere in luce 
il posto che Maria occupa nella pietà ecclesiale, specialmente per quanto riguarda la dottri­
na circa la presenza e la celebrazione di Maria nell’ambito del ciclo annuale del mistero di 
Cristo (cfr. Marialis cultus, 2-15), l’esemplarità di Maria in ordine al culto divino (cfr. Ibid., 
16-23). L’Esortazione pontificia, inoltre, ha inteso offrire valide indicazioni per la revisione 
e lo sviluppo della pietà liturgica, dei pii esercizi dell'Angelus e del Rosario59. La Marialis 
cultus sottolinea nel pio esercizio del Rosario, assai diverso dagli «atti liturgici» sacramen­
tali per natura, virtù e finalità-operatività salvifica (cfr. n. 48), tre note fondamentali: teolo­
gica, liturgica, pastorale. La nota teologica precisa l’indole evangelica che sgorga dalla pre­
sentazione dei misteri dell'Incarnazione redentrice, per cui tale pratica è preghiera cristolo­
gica e soteriologica, ove si evidenzia la partecipazione della Madre e Serva del Signore. La 
nota liturgica presenta il Salterio della Vergine come preghiera di lode, di implorazione, 
soprattutto di contemplazione. La nota pastorale è caratterizzata dall’incoraggiamento a 
riproporre l’uso della recita del Rosario nell’ambito della famiglia. È nella famiglia cristia­
na che deve rifiorire la recita del Rosario, una delle più eccellenti preghiere «in comune» 
(cfr. Marialis cultus, 52-54). L’insieme di tutti questi elementi fa di questa trattazione sul pio 
esercizio del Rosario, un rimarchevole esempio di sintesi dottrinale, che non solamente con­
voglia la dottrina già esposta in altri documenti dai Predecessori e dallo stesso Paolo VI, ma 
applica ad essa, sviluppandoli, anche norme e principi generali enunziati dal Concilio 
Vaticano IL

• Giovanni Paolo II, eletto a Vescovo di Roma il 16 ottobre 1978, Papa del Totus tuus, 
ha rilanciato questa pratica sin dagli inizi del suo Pontificato e in diverse occasioni si è sof­
fermato ad illustrarne i valori, l’attualità e la finalità. Basta ricordare gli Angelus del mese 
di ottobre 199360, ove ha messo in evidenza il valore evangelico, ecclesiale ed umano della 
preghiera del Rosario; preghiera cristiana che eleva i sentimenti e gli affetti dell’uomo; che 
fa rivivere le speranze del credente: «Le speranze della vita eterna, che impegnano l’onni­
potenza di Dio, e le attese del tempo presente, che impegnano gli uomini a collaborare con 
Dio»61. Nella catechesi mariana del 5 novembre 1997, Giovanni Paolo II sottolinea come 
tale prece «conduce a contemplare i misteri della fede ... alimentando l’amore del popolo 
cristiano per la Madre di Dio, ordina più chiaramente la preghiera mariana al suo scopo: la 
glorificazione di Cristo»62. Nella recente Rosarium Virginis Mariae, il Santo Padre ricorda 
come nel Salterio della Vergine, che è insieme meditazione e supplica, l’Orante misericor­
diosa, la Deesis, come la amano denominare e invocare gli Orientali, si pone anche dinanzi 
al Padre che l’ha col suo Spirito colmata di grazia e al Figlio nato dal suo grembo vergina­
le. pregando con noi e per noi. Per questi motivi, afferma Giovanni Paolo II, «il Rosario è la

56 Ibid.: l.c., n. 1615.
57 Ibid.: l.c., n. 1617.
58 Cfr. Enchiridion Vaticanum, voi. 5, nn. 13-97.
” Cfr. Marialis cultus. 40-55: l.c., nn. 71-87.
“ Cfr. Insegnamenti di Giovanni Paolo H. LEV, Città del Vaticano 1983, voi. VI/2, pp. 704-705. 737-738. 

853-855.939-941. 1001-1002.
“ Ibid., p. 1001.
“ Ibid., voi. XX/2 [1997], p. 738.



162 Documentazione

mia preghiera prediletta ... Si può dire che il Rosario è, in un certo modo, un commento pre­
ghiera dell’ultimo capitolo della Costituzione Lumen gentium del Vaticano II, capitolo che 
tratta della mirabile presenza della Madre di Dio nel mistero di Cristo e della Chiesa... Nello 
stesso tempo il nostro cuore può racchiudere in queste decine del Rosario tutti i fatti che 
compongono la vita dell’individuo, della famiglia, della Nazione, della Chiesa e dell’uma­
nità. Vicende personali e vicende del prossimo e, in modo particolare, di coloro che ci sono 
più vicini, che ci stanno più a cuore. Così la semplice preghiera del Rosario batte il ritmo 
della vita umana» (n. 2).

Se pregato e meditato bene, individualmente, in comunità o nella famiglia, il Rosario 
diventa veramente un percorso spirituale in cui Maria si fa madre, sorella, maestra, guida al 
Dio Trinitario, sostenendoci con la sua mediazione e intercessione potente, vera ed efficace.

p. Salvatore M. Perrella, O.S.M.
Professore nella Pontificia Facoltà Teologica “Marianum”

Da L’Osservatore Romano, 15 gennaio 2003



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 - ore 9-42

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56 295 (ab. 335/6323590) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio dell’Avvocatura - tei. 01 1/51 56202 - fax 011/51 56209

E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56216 - fax 01 1/51 56209 

venerdì ore 9-12
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286 

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011/51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17.30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/51 56220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 01 1/51 56350 - fax 011/51 56349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
E-mail: fainiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionali - tei. 011/51 56338
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Stxiale e del Lavoro - lei. 011/51 56 450 - fax 011/51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e deU'Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 01 1/51 56430 - fax 01 1/51 56 439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/246 2092 - fax 01 1/2025 42
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolica.it/migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Tiirismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/51 56332
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/51 56335 - fax 011/51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10,30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:fainiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.torino.chiesacattolica.it/migranti
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= rdto)
Ufficiale per gli Alti del l’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXX - N. I - Gennaio 2003

Abbonamento annuale per il 2003 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. I I - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione l ede '‘Buona Stampa'' 
c.so Matteotti n. 11 - 1012 I Torino - Tel. 01 1/545497 - 01 1/53 1.326 (+ fax)

Tipolitografìa Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45'/<. - Art. 2 Comma 20/11 Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 7/200.3
Spedilo: Ottobre 2003


