
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

3 ANNO LXXX
MARZO 2003



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il !6 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56240 - fax 01 1/51 56249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56 333 - fax 01 1/51 56 209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali e Vescovi Ausiliari - ore 9-12 (escluso sabato)
Fiandino S.E.R. Mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/157 41 61 )
Lanzetti S.E.R. Mons. Giacomo (ab. tei. Gl 1/521 21 73 - 347/2462067)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretti pastorali:
TO Città: Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 02 (il - 329/21481 26) 
lunedì ore 10-12
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/7294 - 347/5460594) 
venerdì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Ciati Carlo (ab. Carmagnola tei. 01 1/972 31 71 - 339/359 68 70) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 01 1/967(>.325 - 335/61 I 03 39) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 01 1/58 III) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 011/51 56216

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/311 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; canta; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205.3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/972 00 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e Università; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO - tei. 01 1/51 56360

Cattaneo don Domenico (tei. 011/521 1557) - ore 9-12 (escluso sabato)
(segue nella III dì copertina)



T

RIVISTA DIOCESANA TORINESEUfficiale per gli atti dell’arcivescovo e della curia metropolitana
Anno LXXX Marzo 2003

SOMMARIO

pag.

Atti del Santo Padre

Messaggio per la XVili Giornata Mondiale della Gioventù 399
Messaggio per il Centenario dell’approvazione canonica dell'Istituto di Don Orione 402
Messaggio ai Cappellani militari riuniti per un Corso di formazione al diritto umanitario 405
Ai partecipanti a un Incontro per gli operatori del servizio civile (8.3) 407
Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni So­

ciali (25.3) 409
Ai partecipanti a un Corso promosso dalla Penitenzieria Apostolica (28.3) 411

Atti della Santa Sede

Congregazione per le Chiese Orientali:

Lettera per la Colletta del Venerdì Santo 413

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

. Presidenza:

Comunicato nell’imminenza della guerra contro l’Iraq 415
Messaggio in occasione della 79" Giornata per l’Università Cattolica del Sacro Cuore 416

Consiglio Episcopale Permanente:

Sessione del 24-27 marzo 2003
1. Prolusione del Cardinale Presidente 418
2. Comunicato finale 425

Atti del Cardinale Arcivescovo

Unità Pastorali: - Decreto di costituzione 431
- Nomina dei Moderatori 445

Messaggio per la Quaresima 2003: Desidero vedere i vostri volti 450
Cntelia in Cattedrale nel Mercoledì delle Ceneri 456
Celebrazione nella Basilica della Consolata per il 70° compleanno 460



398

Preghiera per la pace nel giorno di inizio della guerra in Iraq 465
Ritiro di Quaresima per le Religiose 471
Intervento alla XIV Giornata Diocesana Caritas 497

Curia Metropolitana

Vicariato Generale:
Le nostre Unità Pastorali 477

Cancelleria:
Rinunce - Termine di ufficio - Nomine - X Consiglio Pastorale Diocesano - No­
mine e conferme in Istituzioni varie - Dimissione di oratorio a usi profani - Sacer­
dote diocesano defunto 479

Atti del X Consiglio Presbiterale

Verbale della I Sessione (Pianezza, 23 ottobre 2002) 483

Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano

Verbale della II Sessione (Pianezza, 24 gennaio 2003) 489

Documentazione

XIV Giornata Diocesana Caritas: Giovanni e carità. Riflessioni e proposte per la pasto­
rale ordinaria
Presentazione 495
La parola del Cardinale Arcivescovo 49?
La testimonianza della carità. Alcuni giovani si raccontano 499
Obiettori e seminaristi: quando il servizio diventa svolta di vita 505
I giovani e la sfida della testimonianza della carità (don Claudio Visconti) 508

Giovani ancora dipendenti. Una provocazione per la Chiesa e la Città (don Domenico
Cravero) 51^

Per costruire la civiltà dell’amore. Qualche proposta per la pastorale ordinaria (Pier­
luigi Dovis) 52?

Documento dell’Episcopato tedesco nell'Anno europeo dei Disabili: Condividere senza 
impedimenti vita e fede 543

In cammino verso il Congresso Eucaristico Nazionale di Bari: La Domenica: giorno del
Signore e signore dei giorni (* Mariano Andrea Magrassi, O.S.B.) 55'

Comunicati del Vescovo di Pinerolo circa Franco Barbero 56^

Intervento del Vescovo di Oppido Mamertina-Palmi circa asseriti prodigi che sarebbero 
avvenuti a Maropati 5^



Atti del Santo Padre

Messaggio per la XVIII Giornata Mondiale della Gioventù

«Ecco la tua madre!»
La XVIII Giornata Mondiale della Gioventù, da svolgersi nelle singole Chiese locali il 13 aprile 
2003, Domenica delle Palme, è stata preparata da questo Messaggio del Santo Padre:

«Ecco la tua madre!» 
(Gv 19,27)

Carissimi giovani!

1. È per me una gioia costantemente rinnovata rivolgervi uno speciale Messag­
gio in occasione della Giornata Mondiale della Gioventù, per testimoniarvi anche 
in questo modo l'affetto che vi porto. Custodisco nella memoria, come un ricordo 
luminoso, le impressioni suscitate in me dai nostri incontri nelle Giornate Mondiali: 
i giovani e il Papa insieme, con una schiera di Vescovi e di sacerdoti, guardano a 
Cristo, luce del mondo, Lo invocano e Lo annunciano all'intera famiglia umana. 
Mentre rendo grazie a Dio per la testimonianza di fede che avete dato ancora recen­
temente a Toronto, vi rinnovo l'invito pronunciato sulle rive del lago Ontario: «La 
Chiesa guarda a voi con fiducia e attende che diventiate il popolo delle Beatitu­
dini!» (Exhibition Place, 25 luglio 2002).

Per la XVIII Giornata Mondiale della Gioventù, che celebrerete nelle diverse 
Diocesi del mondo, ho scelto un tema in relazione con l'Anno del Rosario: «Ecco la 
tua madre!» (Gv 19,27). Prima di morire, Gesù offre all'Apostolo Giovanni quanto 
ha di più prezioso: sua Madre, Maria. Sono le ultime parole del Redentore, che assu­
mono perciò un carattere solenne e costituiscono come il suo testamento spirituale.

2. Le parole dell'angelo Gabriele a Nazaret: «Ti saluto, o piena di grazia» (Le 
L28) illuminano anche la scena del Calvario. L'Annunciazione si pone agli inizi, la 
Croce segna il compimento. Nell'Annunciazione, Maria dona nel suo seno la natura 
umana al Figlio di Dio; ai piedi della Croce, in Giovanni, accoglie nel suo cuore l'u­
manità intera. Madre di Dio fin dal primo istante dell'Incarnazione, Ella diventa 
Madre degli uomini negli ultimi momenti della vita del Figlio Gesù. Lei, che è senza 
peccato, al Calvario “conosce" nel proprio essere la sofferenza del peccato, che il 
Figlio prende su di sé per salvare gli uomini. Ai piedi della Croce su cui sta 
morendo Colui che ha concepito con il "sì" dell'Annunciazione, Maria riceve da Lui 
quasi una "seconda annunciazione": «Donna, ecco il tuo figlio!» (Gv 19,26).

Sulla Croce, il Figlio può riversare la sua sofferenza nel cuore della Madre. Ogni 
figlio che soffre ne sente il bisogno'. Anche voi, cari giovani, siete posti di fronte alla

399



4(X) Atti del Santo Padre

sofferenza: la solitudine, gli insuccessi e le delusioni nella vostra vita personale; le 
difficoltà di inserzione nel mondo degli adulti e nella vita professionale; le separa­
zioni e i lutti nelle vostre famiglie; la violenza delle guerre e la morte degli inno­
centi. Sappiate però che nei momenti difficili, che non mancano nella vita di 
ognuno, non siete soli: come a Giovanni ai piedi della Croce, Gesù dona anche a voi 
sua Madre, perché vi conforti con la sua tenerezza.

3. Il Vangelo dice poi che «da quel momento il discepolo la prese nella sua 
casa» (Gv 19,27). Questa espressione, tanto commentata fin dalle origini della 
Chiesa, non designa soltanto il luogo in cui abitava Giovanni. Più che l'aspetto 
materiale, essa evoca la dimensione spirituale di tale accoglienza, del nuovo legame 
che si instaura fra Maria e Giovanni.

Voi, cari giovani, avete più o meno la stessa età di Giovanni e lo stesso deside­
rio di stare con Gesù. Oggi è a voi che Cristo chiede espressamente di prendere 
Maria "nella vostra casa", di accoglierla "tra i vostri beni" per imparare da Lei, che 
«serbava tutte queste cose meditandole nel suo cuore» (Le 2,19), la disposizione 
interiore all'ascolto e l'atteggiamento di umiltà e di generosità che la contraddistin­
sero come prima collaboratrice di Dio nell'opera della salvezza. È Lei che, svol­
gendo il suo ministero materno, vi educa e vi modella fino a che Cristo non sia for­
mato in voi pienamente (cfr. Rosarium Virginis Mariae, 15).

4. Per questo ripeto anche oggi il motto del mio servizio episcopale e pontifi­
cale: «Totus tuus». Ho costantemente sperimentato nella mia vita la presenza amo­
revole ed efficace della Madre del Signore; Maria mi accompagna ogni giorno nel 
compimento della missione di Successore di Pietro.

Maria è Madre della divina grazia, perché è Madre dell'Autore della grazia. 
Affidatevi a Lei con piena fiducia! Risplenderete della bellezza di Cristo. Aperti al 
soffio dello Spirito, diverrete apostoli intrepidi, capaci di diffondere intorno a voi il 
fuoco della carità e la luce della verità. Alla scuola di Maria, scoprirete l'impegno 
concreto che da voi Cristo s'attende, imparerete a mettere Lui al primo posto nella 
vostra vita, ad orientare a Lui i pensieri e le azioni.

Cari giovani, lo sapete: il Cristianesimo non è un'opinione e non consiste in 
parole vane. Il Cristianesimo è Cristo! È una Persona, è il Vivente! Incontrare Gesù/ 
amarlo e farlo amare: ecco la vocazione cristiana. Maria vi viene donata per aiutarvi 
ad entrare in un rapporto più vero, più personale con Gesù. Con il suo esempio, 
Maria vi insegna a posare uno sguardo d'amore su di Lui, che ci ha amati per 
primo. Con la sua intercessione, Ella plasma in voi un cuore di discepoli capaci di 
mettersi in ascolto del Figlio, che rivela il volto autentico del Padre e la vera dignità 
dell'uomo.

5. Il 16 ottobre 2002 ho proclamato ('«Anno del Rosario» ed ho invitato tutti i figli 
della Chiesa a fare di questa antica preghiera mariana un esercizio semplice e 
profondo di contemplazione del volto di Cristo. Recitare il Rosario significa infatti 
imparare a guardare Gesù con gli occhi di sua Madre, amare Gesù con il cuore di 
sua Madre. Consegno oggi idealmente anche a voi, cari giovani, la corona del Rosa­
rio. Attraverso la preghiera e la meditazione dei misteri, Maria vi guida con sicu­
rezza verso il suo Figlio! Non vergognatevi di recitare il Rosario da soli, mentre 
andate a scuola, all'Università o al lavoro, per strada e sui mezzi di trasporto pub­
blico; abituatevi a recitarlo tra voi, nei vostri gruppi, movimenti e associazioni; non 
esitate a proporne la recita in casa, ai vostri genitori e ai vostri fratelli, poiché esso 
ravviva e rinsalda i legami tra i membri della famiglia. Questa preghiera vi aiuterà 
ad essere forti nella fede, costanti nella carità, gioiosi e perseveranti nella speranza-



Atti del Santo Padre 401

Con Maria, ancella del Signore, scoprirete la gioia e la fecondità della vita nasco­
sta. Con Lei, discepola del Maestro, seguirete Gesù lungo le strade di Palestina, dive­
nendo testimoni della sua predicazione e dei suoi miracoli. Con Lei, Madre dolorosa, 
accompagnerete Gesù nella passione e nella morte. Con Lei, Vergine della speranza, 
accoglierete l'annuncio gioioso della Pasqua e il dono inestimabile dello Spirito Santo.

6. Cari giovani, solo Gesù conosce il vostro cuore, i vostri desideri più profondi. 
Solo Lui, che vi ha amati fino alla morte (cfr. Gv 13,1), è capace di colmare le vostre 
aspirazioni. Le sue sono parole di vita eterna, parole che danno senso alla vita. Nes­
suno all'infuori di Cristo potrà darvi la vera felicità. Seguendo l'esempio di Maria, 
sappiate dirGli il vostro "sì" incondizionato. Non ci sia posto nella vostra esistenza 
per l'egoismo né per la pigrizia. Ora più che mai è urgente che voi siate le "senti­
nelle del mattino", le vedette che annunciano le luci dell'alba e la nuova primavera 
del Vangelo, di cui già si vedono le gemme. L'umanità ha un bisogno imperioso 
della testimonianza di giovani liberi e coraggiosi, che osino andare controcorrente 
e proclamare con forza ed entusiasmo la propria fede in Dio, Signore e Salvatore.

Sapete anche voi, cari amici, che questa missione non è facile. Essa diventa 
addirittura impossibile, se si conta solo su se stessi. Ma «ciò che è impossibile agli 
uomini, è possibile a Dio» (Le 18,27; 1,37). I veri discepoli di Cristo hanno coscienza 
della propria debolezza. Per questa ragione pongono tutta la loro fiducia nella gra­
zia di Dio che accolgono con cuore indiviso, convinti che senza di Lui non possono 
fare nulla (cfr. Gv 15,5). Ciò che li caratterizza e li distingue dal resto degli uomini 
non sono i talenti o le disposizioni naturali. È la loro ferma determinazione a cam­
minare alla sequela di Gesù. Siate loro imitatori come essi lo furono di Cristo! E 
«possa Egli davvero illuminare gli occhi della vostra mente per farvi comprendere 
a quale speranza vi ha chiamati, quale tesoro di gloria racchiude la sua eredità fra i 
santi e qual è la straordinaria grandezza della sua potenza verso di noi credenti 
secondo l'efficacia della sua forza» (E/1,18-19).

7. Cari giovani, il prossimo Incontro Mondiale si terrà, come sapete, nel 2005 in 
Germania, nella Città e Diocesi di Colonia. La strada è ancora lunga, ma i due anni 
che ci separano da quell'appuntamento possono servire di preparazione intensa. Vi 
aiutino nel cammino i temi che ho scelto per voi: 2004, XIX Giornata Mondiale della 
Gioventù: « Vogliamo vedere Gesù» (Gv 12,21); 2005, XX Giornata Mondiale della Gio­
ventù: «Siamo venuti per adorarlo» (Mt 2,2).

Vi ritroverete intanto nelle vostre Chiese locali per la Domenica delle Palme: 
vivete con impegno, nella preghiera, nell'ascolto attento e nella condivisione 
gioiosa queste occasioni di "formazione permanente", manifestando la vostra fede 
fervida e devota! Come i Magi, siate anche voi pellegrini animati dal desiderio di 
incontrare il Messia e di adorarlo! Annunciate con coraggio che Cristo, morto e 
risorto, è vincitore del male e della morte!

In questo tempo minacciato dalla violenza, dall'odio e dalla guerra, testimo­
niate che Egli è il solo che possa donare la vera pace al cuore dell'uomo, alle fami­
glie e ai popoli della terra. Impegnatevi a ricercare e promuovere la pace, la giusti­
zia e la fraternità. E non dimenticate la parola del Vangelo: «Beati gli operatori di 
pace, perché saranno chiamati figli di Dio» (Mt 5,9).

Nell'affidarvi alla Vergine Maria, Madre di Cristo e Madre della Chiesa, vi 
accompagno con una speciale Benedizione Apostolica, segno della mia fiducia e 
conferma del mio affetto per voi.

Dal Vaticano, 8 marzo 2003

IOANNES PAULUS PP. II



402 Atti del Santo Padre

Messaggio per il Centenario dell’approvazione canonica 
dell'Istituto di Don Orione

Promuovete una fedeltà creativa alla vostra vocazione 
per camminare, in un mondo che cambia, 

“alla testa dei tempi”

Al Reverendissimo Signore 
Don ROBERTO SIMIONATO 

Direttore Generale 
della Piccola Opera 

della Divina Provvidenza

1. Ho appreso con gioia che codesto Istituto commemora il Centenario della 
propria approvazione canonica da parte del Vescovo di Tortona, Mons. Igino Bandi- 
In tale felice circostanza, mi è gradito indirizzare a Lei, al Consiglio Generale e ai 
membri dell'intera Congregazione un cordiale pensiero, assicurando la mia spiri­
tuale partecipazione ai vari momenti celebrativi, che contribuiranno di certo a far 
rivivere il fervore delle origini, per proseguire, con immutato entusiasmo, il cam­
mino iniziato dal Fondatore oltre cento anni or sono.

2. Il chierico Luigi Orione, già allievo di Don Bosco a Torino, aveva solo 20 anni 
quando aprì il primo Oratorio in Tortona e l'anno seguente, nel 1893, divenne fon­
datore dando vita a un "collegetto" con scuola interna per fanciulli poveri. Nelle 
vicende quotidiane, vissute con fede e carità, venne dipanandosi il piano a cui la 
Divina Provvidenza lo destinava. Al futuro Cardinal Perosi, suo concittadino e 
amico, che gli chiedeva quale fosse la sua “idea", scriveva in una lettera del 4 mag­
gio 1897: «Mi pare che il Nostro Signore Gesù Cristo vada chiamandomi ad uno 
stato di grande carità,... ma è fuoco grande e soave che ha bisogno di dilatarsi e di 
infiammare tutta la terra. All'ombra di ogni campanile sorgerà una scuola cattolica, 
all'ombra di ogni Croce un ospedale: i monti faranno passo alla carità grande di 
Gesù Nostro Signore, e tutto sarà instaurato e purificato da Gesù» (Lo spirito di Dori 
Orione, I, 2).

Proprio perché arso da questo mistico fuoco, Don Orione superò gli ostacoli e 
le difficoltà degli inizi e divenne apostolo instancabile, creativo, efficace. Alcuni 
compagni di Seminario seguirono quel chierico fondatore; non pochi allievi vollero 
essere sacerdoti come lui. L'Opera, che egli sin dal primo momento denominò delti1 
Divina Provvidenza, s'accrebbe di membri e di attività. Il Vescovo di Tortona seguiva 
trepidante 1'affermarsi di iniziative tanto ardite e umanamente fragili, ma seppe 
riconoscervi l'azione dello Spirito. Con decreto del 21 marzo 1903 ne sancì il cari­
sma e decretò la costituzione della Congregazione religiosa maschile dei Figli della 
Divina Provvidenza, comprendente sacerdoti, fratelli eremiti e coadiutori. Successi­
vamente, sorsero le Piccole Suore Missionarie della Carità, tra le quali fiorirono due 
germogli contemplativi, le Sacramentine adorataci non vedenti e le Contemplative 
Gesù Crocifisso, mentre, più di recente, sono nati ('Istituto Secolare Orionino e il Movi' 
mento Laicale Orionino.



Atti del Santo Padre 403

3. In questa ricorrenza giubilare, mi è gradito esprimere viva riconoscenza a voi 
tutti, Membri della Famiglia orionina, per il valido apporto dato in questi anni alla 
missione della Chiesa. Al tempo stesso, mi è caro ricordare quanto scrivevo nell'E­
sortazione Apostolica Vita consecrata: anche «voi non avete solo una gloriosa storia 
da ricordare e da raccontare, ma una grande storia da costruire!» (n. 110). E, per­
tanto, vi invito a guardare al futuro, «nel quale lo Spirito vi proietta per fare con voi 
ancora cose grandi» (Ibid.).

Cari Figli della Divina Provvidenza, la Chiesa attende da voi che ravviviate il 
dono che è in voi (cfr. 2Tm 1,6), rinnovando i vostri propositi, e in un mondo che 
cambia promuoviate una fedeltà creativa alla vostra vocazione. Notavo nella 
citata Esortazione Apostolica: «Gli Istituti sono invitati a riproporre con coraggio 
l'intraprendenza, l'inventiva e la santità dei Fondatori e delle Fondatrici come 
risposta ai segni dei tempi emergenti nel mondo di oggi. Questo invito è innanzi 
tutto un appello alla perseveranza nel cammino di santità attraverso le difficoltà 
materiali e spirituali che segnano le vicende quotidiane. Ma è anche appello a 
ricercare la competenza nel proprio lavoro e a coltivare una fedeltà dinamica alla 
propria missione, adattandone le forme, quando è necessario, alle nuove situa­
zioni e ai diversi bisogni, in piena docilità all'ispirazione divina e al discerni­
mento ecclesiale» (n. 37).

Soltanto rimanendo ben radicati nella vita divina e mantenendo inalterato lo 
spirito delle origini, voi potrete rispondere in maniera profetica alle esigenze del­
l'epoca attuale. Impegno primario di ogni battezzato, e a più forte ragione di cia­
scun consacrato, è tendere alla santità; e sarebbe senz'altro «un controsenso accon­
tentarsi di una vita mediocre, vissuta all'insegna di un'etica minimalistica e di una 
religiosità superficiale» (Novo Millennio ineunte, 31). Nello stile del vostro Beato Fon­
datore, e come è nell'indole propria della vita religiosa che avete abbracciato, non 
abbiate paura di ricercare con paziente costanza «questa "misura alta" della vita cri­
stiana», ricorrendo a «una vera e propria pedagogia della santità» (Ibid.), personale e 
comunitaria, saldamente ancorata alla ricca tradizione ecclesiale e aperta al dialogo 
con i tempi nuovi.

4. Fedeltà creativa in un mondo che cambia: sia questo orientamento a guidarvi per 
camminare, come amava ripetere Don Orione, «alla testa dei tempi». Se le celebra­
zioni del Centenario dell'approvazione canonica spingono a "ricordare", riviven­
dolo, il clima delle origini, vi stimolano, al tempo stesso, in vista pure del prossimo 
Capitolo Generale, a "progettare" nuovi e coraggiosi interventi sulle frontiere della 
carità.

Rimanga intatto lo spirito della prima ora! Vorrei, al riguardo, evidenziare un 
aspetto significativo dell'intuizione carismatica del chierico Luigi Orione: il suo 
amore superiore e unificante per la "Santa Madre Chiesa". Allora come ora, è fon­
damentale per la vostra Opera coltivare quest'intima passione per la Chiesa, per­
ché possiate «modestamente cooperare, ai piedi della Sede Apostolica e dei 
Vescovi, a rinnovare e unificare in Gesù Cristo, Signore nostro, l'uomo e la società, 
Portando alla Chiesa e al Papa il cuore dei fanciulli più abbandonati, dei poveri e 
delle classi operaie: ad omnia in Christo instauranda, ut fiat unum ovile et unus pastor» 
(Costituzioni, art. 5).

Continui ad accompagnarvi dal cielo Don Orione insieme ai tanti confratelli 
che, lungo questi venti lustri, hanno consumato l'esistenza al servizio di Cristo e dei 
poveri. Vegli su ciascuno di voi la Vergine Maria, Madre di Cristo e Madre della 
Chiesa, e faccia sì che, come pregava Don Orione, tutta la vostra vita sia «sacra a 
dare Cristo al popolo e il popolo alla Chiesa di Cristo; arda essa e splenda di Cristo,



404 Atti del Santo Padre

e in Cristo si consumi in una luminosa evangelizzazione dei poveri; la nostra vita e 
la nostra morte siano un cantico dolcissimo di carità, e un olocausto al Signore» (Lo 
spirito di Don Orione, IX, 131).

Con affetto io vi assicuro il mio costante ricordo nella preghiera, mentre di gran 
cuore benedico l'intera vostra Famiglia spirituale e quanti sono oggetto delle vostre 
diuturne premure.

Dal Vaticano, 8 marzo 2003

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 405

Messaggio ai Cappellani militari riuniti per un Corso di formazione 
al diritto umanitario

Alla pace non si arriva se non attraverso l’amore!

Carissimi Cappellani militari!

1. Sono lieto di inviarvi il mio saluto in occasione del Corso di formazione al 
diritto umanitario, organizzato congiuntamente dalla Congregazione per i Vescovi 
e dal Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace.

Desidero esprimere il mio compiacimento per la cura con cui i due Dicasteri 
hanno da lungo tempo preparato tale Incontro, in conformità all'impegno assunto 
dalla Santa Sede durante la XXVII Conferenza Internazionale della Croce Rossa e 
della Mezzaluna Rossa (1999).

Desidero, inoltre, ringraziare in particolar modo gli esperti, così qualificati, i 
quali hanno voluto offrire generosamente l'ausilio della loro apprezzata compe­
tenza per il buon esito del Corso.

Quasi tutti gli Ordinariati Militari hanno inviato i loro rappresentanti al Corso: 
è una prova del valore dell'iniziativa, che vuole essere un chiaro segno dell'impor­
tanza che la Santa Sede attribuisce al diritto umanitario, quale presidio della dignità 
della persona umana, anche nel tragico contesto della guerra.

2. È proprio quando le armi si scatenano che diventa imperativa l'esigenza di 
regole miranti a rendere meno disumane le operazioni belliche.

Attraverso i secoli, è andata gradualmente crescendo la consapevolezza di una 
simile esigenza, fino alla progressiva formazione di un vero e proprio corpus giuri­
dico, definito come "diritto intemazionale umanitario". Tale corpus ha potuto svi­
lupparsi anche grazie alla maturazione dei principi connaturali al messaggio cri­
stiano.

Come ho avuto occasione di dire in passato ai membri dell'Istituto Internazio­
nale di Diritto Umanitario, il Cristianesimo «offre a questo sviluppo una base nella 
sua affermazione del valore autonomo dell'uomo e della sua preminente dignità di 
persona con una sua propria individualità, completa nella sua costituzione essen­
ziale, e dotata di coscienza razionale e libera volontà. Anche nei secoli passati, la 
visione cristiana dell'uomo ha ispirato la tendenza a mitigare la tradizionale ferocia 
della guerra, in modo da assicurare un trattamento più umano per coloro che erano 
coinvolti nelle ostilità. Ha reso un contributo decisivo all'affermazione, sia da un 
punto di vista morale che in pratica, delle norme di umanità e giustizia che sono 
ora, in forma debitamente modernizzata e precisata, il nucleo delle nostre odierne 
Convenzioni internazionali» (18 maggio 1982).

3. I cappellani militari, mossi dall'amore di Cristo, sono chiamati, per speciale 
vocazione, a testimoniare che perfino in mezzo ai combattimenti più aspri è sempre 
possibile, e quindi doveroso, rispettare la dignità dell'avversario militare, la dignità 
delle vittime civili, la dignità indelebile di ogni essere umano coinvolto negli scon­
tri armati. In tal modo, inoltre, si favorisce quella riconciliazione necessaria al ripri­
stino della pace dopo il conflitto.

Inter arma caritas è stata la significativa parola d'ordine del Comitato Interna­
zionale della Croce Rossa fin dai suoi albori, eloquente simbolo delle motivazioni



406 Atti del Santo Padre

cristiane che ispirarono il fondatore di tale benemerito organismo, il ginevrino 
Henry Dunant, motivazioni che non andrebbero mai dimenticate.

Voi, Cappellani militari cattolici, oltre allo svolgimento del vostro specifico 
ministero religioso, non dovete trascurare di offrire il vostro contributo per un'ap­
propriata educazione del personale militare ai valori che animano il diritto umani­
tario e ne fanno non solo un codice giuridico, ma anzitutto un codice etico.

4. Il vostro Corso viene a cadere in un'ora difficile della storia, quando il 
mondo si trova ancora una volta ad ascoltare il fragore delle armi. Il pensiero delle 
vittime, delle distruzioni e delle sofferenze provocate dai conflitti armati arreca 
sempre profonda preoccupazione e grande dolore.

Dovrebbe ormai essere chiaro a tutti che la guerra come strumento di risolu­
zione delle contese fra gli Stati è stata ripudiata, prima ancora che dalla Carta delle 
Nazioni Unite, dalla coscienza di gran parte dell'umanità, fatta salva la liceità della 
difesa contro un aggressore. Il vasto movimento contemporaneo a favore della pace 
- la quale, secondo l'insegnamento del Concilio Vaticano II, non si riduce a una 
«semplice assenza della guerra» (Gaudium et spes, 78) - traduce questa convinzione 
di uomini di ogni Continente e di ogni cultura.

In tale quadro, lo sforzo delle diverse religioni per sostenere la ricerca della pace 
è motivo di conforto e di speranza. Nella nostra prospettiva di fede, la pace, pur 
frutto di accordi politici e intese fra individui e popoli, è dono di Dio, che va invo­
cato insistentemente con la preghiera e la penitenza. Senza la conversione del cuore 
non c'è pace! Alla pace non si arriva se non attraverso l'amore!

A tutti viene ora chiesto l'impegno di lavorare e pregare affinché le guerre 
scompaiano dall'orizzonte dell'umanità.

Con questi auspici, formulo voti che il Corso di formazione sia proficuo per voi/ 
cari Cappellani, ai quali invio di cuore la Benedizione Apostolica, estendendola 
volentieri agli organizzatori, ai docenti ed ai collaboratori.

Dal Vaticano, 24 marzo 2003

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 407

Ai partecipanti a un Incontro per gli operatori del servizio civile

Il servizio civile, contributo al bene comune, 
ai Paesi emergenti o segnati dalla guerra, 

è un «segno dei tempi»
Sabato 8 marzo, ricevendo i partecipanti a un incontro promosso daU’UfTìcio Nazionale italiano 
per il servizio civile, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Benvenuti, cari amici, che fate parte della vasta famiglia del servizio civile! 
Grazie per questa visita, che mi offre l'opportunità di conoscervi meglio e di espri­
mervi apprezzamento per la professionalità e la dedizione con cui andate incontro 
a quanti si trovano in difficoltà, pronti ad offrire loro il vostro sostegno.

Vi saluto con affetto. In particolare, saluto l'on. Carlo Giovanardi, Ministro per 
1 rapporti con il Parlamento, e lo ringrazio per essersi fatto interprete dei comuni 
sentimenti, illustrando al tempo stesso le attività e le prospettive del servizio civile 
in Italia.

Fra di voi ci sono alcuni che, per convinzione personale profonda, hanno scelto 
di svolgere questo servizio in luogo di quello militare. Altri, ragazzi e ragazze, 
beneficiando delle nuove normative concernenti il servizio civile nazionale, hanno 
deciso di consacrare alcuni anni della loro gioventù alla nobile causa del bene 
comune, per costruire una società imperniata sui valori umani e spirituali, diffon­
dendo la cultura dell'accoglienza e della solidarietà.

2. Dalle parole dell'on. Giovanardi ho potuto intuire quanto vasto sia il vostro 
campo d'azione: dalla tutela dei diritti delle persone all'educazione alla pace e alla 
cooperazione a livello nazionale e intemazionale. Le vostre attività spaziano dalla 
formazione dei minori all'assistenza domiciliare e ospedaliera, all'inserimento 
occupazionale di portatori di handicap, alla promozione culturale, alla salvaguar­
dia del patrimonio storico e alla protezione civile e ambientale.

L'apertura del servizio civile alle donne e il passaggio ad un servizio militare 
libero hanno moltiplicato le opportunità d'impiego di volontari in Italia e in altri 
Paesi, specialmente del Terzo Mondo. Penso, tra l'altro, al progetto di istituire corpi 
civili di pace in ambito europeo e mondiale con modalità di formazione e di crescita 
più incisive.

3. Si potrebbe dire che il servizio civile costituisce, nell'attuale momento sto­
rico, un "segno dei tempi". Anche la Chiesa intende fare spazio a questa preziosa 
riserva di energie, collaborando con le Istituzioni civili alla ridefinizione del quadro 
giuridico entro cui dar vita al nuovo servizio civile. Per tale ragione, i Vescovi 
hanno voluto ribadirne alcune importanti coordinate, quali la formazione della per­
sona, la scelta preferenziale per i poveri e gli emarginati, la diversificazione delle 
proposte secondo gli interessi e le attese dei giovani, il rilancio del servizio civile 
quale contributo al bene comune, l'attenzione alle situazioni locali e a quelle dei 
Paesi emergenti o segnati dalla guerra.

Attraverso la scelta dell'obiezione di coscienza e il servizio civile, si è intensifi­
cata la cooperazione tra la Chiesa, i giovani e il territorio. Ciò ha reso possibile, sin



408 Atti del Santo Padre

dal 1976, la programmazione di itinerari di crescita umana e cristiana con significa­
tive e diversificate esperienze di solidarietà. In questo contesto, mi piace quest'oggi, 
giorno dedicato alla donna, ricordare il contributo che proprio tante donne, attra­
verso il servizio civile nazionale, hanno dato e continuano ad offrire al consolidarsi 
delle comunità civili ed ecclesiali.

Vorrei, infine, ricordare ciò che il Beato Giovanni XXIII scriveva esattamente 
quaranta anni or sono nell'Enciclica Pacem in terris. «A tutti gli uomini di buona 
volontà - egli notava - spetta un compito immenso: il compito di ricomporre i rap­
porti della convivenza nella verità, nella giustizia, nell'amore, nella libertà» (n. 87). 
Cari amici del servizio civile, siate ogni giorno più convinti del valore della vostra 
missione. La Vergine Maria, sublime modello di servizio a Dio e ai fratelli, vi accom­
pagni e sempre vi protegga. Io vi assicuro la mia preghiera, mentre tutti vi benedico 
di vero cuore.



Atti del Santo Padre 409

Ai partecipanti all’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio 
delle Comunicazioni Sociali

La verità e la solidarietà sono necessarie se l’umanità 
deve riuscire a costruire una cultura della vita, 

una civiltà dell’amore, un mondo di pace
Martedì 25 manto, incontrando i partecipanti all'Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio delle 
Comunicazioni Sociali, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso, che pubblichiamo in tra­
duzione italiana:

Sono lieto di salutarvi, Membri, Consultori, Personale ed Esperti del Pontificio 
Consiglio delle Comunicazioni Sociali, mentre vi riunite per la vostra Assemblea 
Plenaria. In effetti, è opportuno che il vostro incontro si svolga durante la settimana 
in cui la Chiesa celebra la Solennità dell'Annunciazione, quando la Buona Novella 
della nostra salvezza in Gesù Cristo fu annunciata a Maria dall'Arcangelo Gabriele. 
Questa Buona Novella deve essere condivisa da tutti i popoli di ogni tempo e luogo, 
ed è vostro preciso dovere renderla presente in modo sempre più efficace nel 
mondo dei mezzi di comunicazione sociale. Vi ringrazio per il vostro impegno a 
tale riguardo e vi incoraggio a perseverare in esso.

Non vi è alcun dubbio che oggi i media esercitino un'influenza molto potente ed 
estesa, formando e informando l'opinione pubblica a livello locale, nazionale e glo­
bale. Riflettendo su questo fatto, viene in mente un versetto della Lettera di San 
Paolo agli Efesini: «Dite ciascuno la verità al proprio prossimo; perché siamo mem­
bra gli uni degli altri" (4,25). Queste parole dell'Apostolo sono una sintesi appro­
priata di quelli che dovrebbero essere gli obiettivi fondamentali delle comunica­
zioni sociali moderne: far conoscere la verità sempre più diffusamente e far crescere la soli­
darietà in seno alla famiglia umana.

Quarant'anni fa, il mio Predecessore, il Beato Papa Giovanni XXIII, aveva in 
mente qualcosa di simile quando nella sua Enciclica Pacem in terris esortò alla 
«lealtà e all'imparzialità» nell'utilizzo degli «strumenti per la promozione e la dif­
fusione della comprensione reciproca tra le Nazioni» (n. 90). Io stesso ho ripreso 
questo tema nel mio recente Messaggio per la XXXVII Giornata Mondiale delle 
Comunicazioni Sociali, che verrà celebrata il 1“ giugno 2003. In tale Messaggio ho 
osservato che «l'esigenza morale fondamentale di ogni comunicazione è il rispetto 
per la verità ed il servizio ad essa». Quindi ho spiegato che «la libertà di cercare e 
di riferire quello che è vero, è essenziale per la comunicazione umana, non solo in 
relazione ai fatti ed alla informazione, ma anche, e soprattutto, per quanto concerne 
la natura e il destino della persona umana, per quanto concerne la società ed il bene 
comune, per quanto concerne il nostro rapporto con Dio» (n. 3).

In effetti, la verità e la solidarietà sono due dei mezzi più efficaci a disposizione 
per superare l'odio, risolvere i conflitti ed eliminare la violenza. Sono anche indi­
spensabili per ristabilire e rafforzare i vincoli reciproci di comprensione, fiducia e 
compassione che uniscono tutti gli individui, i popoli e le Nazioni, a prescindere dalla 
loro origine etnica o culturale. In breve, la verità e la solidarietà sono necessarie se l'uma­
nità deve riuscire a costruire una cultura della vita, una civiltà dell'amore, un mondo di pace.



410 Atti del Santo Padre

È questa la sfida che si pone agli uomini e alle donne dei media, ed è compito 
del vostro Pontificio Consiglio assisterli e guidarli affinché rispondano in modo 
positivo ed efficace a questo dovere. Prego affinché i vostri sforzi a questo riguardo 
continuino a dare molti frutti. In questo Anno del Rosario, affido tutti voi all'amo­
revole intercessione della Beata Vergine Maria: possa la sua risposta piena di fede 
all'Angelo, che ha dato al mondo il suo Salvatore, servire da esempio alla nostra 
proclamazione del messaggio salvifico di suo Figlio. Come pegno di grazia e forza 
nel Verbo Incarnato vi imparto di cuore la mia Benedizione Apostolica.



Atti del Santo Padre 411

Ai partecipanti a un Corso promosso dalla Penitenzieria Apostolica

Il sacerdote, ministro del sacramento della Penitenza, 
deve riferire l’insegnamento genuino della Chiesa 
senza varianti ideologiche e senza sconti arbitrari

Venerdì 28 marzo, ricevendo i partecipanti a un Corso sul foro interno promosso anche que­
st’anno dalla Penitenzieria Apostolica, unitamente ai membri della Penitenzieria stessa e ai Padri 
Penitenzieri delle Basiliche Patriarcali di Roma, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Carissimi, il Corso sul foro interno, annualmente promosso dalla Penitenzie­
ria Apostolica, mi offre l'opportunità di accogliervi in speciale Udienza. Rivolgo un 
cordiale saluto al Pro-Penitenziere Maggiore Mons. Luigi De Magistris, che ringra­
zio per le deferenti espressioni indirizzatemi. Saluto poi Prelati ed Officiali del 
medesimo Tribunale e i Padri Penitenzieri delle Basiliche Patriarcali dell'Urbe, 
come pure i giovani sacerdoti e aspiranti al sacerdozio, che prendono parte a tale 
tradizionale opportunità di approfondimento dottrinale.

In svariate occasioni ho espresso il mio apprezzamento per quanti si dedicano 
al ministero penitenziale nella Chiesa: il sacerdote cattolico, invero, è innanzi tutto 
ministro del Sacrificio redentore di Cristo nell'Eucaristia, e ministro del perdono 
divino nel sacramento della Penitenza.

2. Mi è caro, in questa circostanza, soffermarmi in particolare sul privilegiato 
rapporto che esiste tra il sacerdozio e il sacramento della Riconciliazione, che dal 
presbitero deve essere innanzi tutto ricevuto con fede ed umiltà, oltre che con con­
vinta frequenza. A riguardo degli ecclesiastici, infatti, il Concilio Vaticano II inse­
gna: «I ministri della grazia sacramentale si uniscono intimamente a Cristo Salva­
tore e Pastore attraverso la fruttuosa recezione dei Sacramenti, soprattutto con la 
Confessione sacramentale frequente, giacché essa - che va preparata con un quoti­
diano esame di coscienza - favorisce in sommo grado la necessaria conversione del 
cuore all'amore del Padre delle misericordie» (Decr. Presbyterorum Ordinis, 18; 
C.I.C., can. 276 § 2, 5° e, analogamente, C.C.E.O., can. 369 § 1 ).

Al valore intrinseco del sacramento della Penitenza, in quanto ricevuto dal 
sacerdote come penitente, si aggiunge la sua efficacia ascetica come occasione di 
esame di se stessi, e quindi di verifica, lieta o dolente, del proprio livello di fedeltà 
alle promesse. Esso inoltre è momento ineffabile di "esperienza" della carità eterna 
che il Signore nutre per ciascuno di noi nella sua irripetibile individualità; è sfogo 
di delusioni e amarezze forse ingiustamente inflitteci; è balsamo consolatore per le 
molteplici forme di sofferenza da cui è segnata la vita.

3. In quanto ministro poi del sacramento della Penitenza il sacerdote, consa­
pevole del prezioso dono di grazia posto nelle sue mani, deve offrire ai fedeli la 
carità dell'accoglienza premurosa, senza avarizia del suo tempo e senza asperità 
o freddezza del tratto. Al tempo stesso, egli deve usare la carità, anzi la giustizia 
di riferire, senza varianti ideologiche e senza sconti arbitrari, l'insegnamento 
genuino della Chiesa, rifuggendo dalle profanas vocum novitates, riguardo ai loro 
Problemi.



412 Atti del Santo Padre

In particolare, desidero qui richiamare la vostra attenzione sulla doverosa ade­
sione al Magistero della Chiesa circa i complessi problemi che si pongono in campo 
bioético e circa la normativa morale e canonica nell'ambito matrimoniale. Nella mia 
Lettera, indirizzata ai sacerdoti per il Giovedì Santo 2002, osservavo: «Succede a 
volte, su nodi etici di attualità, che i fedeli escano dalla Confessione con idee piut­
tosto confuse, anche perché non trovano nei confessori la stessa linea di giudizio. In 
realtà, quanti svolgono in nome di Dio e della Chiesa questo delicatissimo ministero 
hanno il preciso dovere di non coltivare, ed ancor più di non manifestare in sede 
sacramentale, valutazioni personali non rispondenti a ciò che la Chiesa insegna e 
proclama. Non si può scambiare con amore il venir meno alla verità per un malinteso senso 
di comprensione» (.Lettera ai Sacerdoti [17 marzo 2002], 10).

4. Il sacramento della Penitenza, se ben amministrato e ricevuto, si rivela stru­
mento principe di discernimento vocazionale. Chi agisce in foro interno deve rag­
giungere personalmente la certezza morale circa l'idoneità e integrità dei suoi 
diretti spiritualmente per potere lecitamente approvare ed incoraggiare la loro 
intenzione di accedere agli Ordini. Tale certezza morale, peraltro, si può avere solo 
quando la fedeltà del candidato alle esigenze della vocazione è stata comprovata 
con diuturna esperienza.

Ai candidati al sacerdozio il direttore spirituale offra comunque non solo il 
discernimento, ma anche l'esempio della sua vita, cercando di riprodurre in sé il 
Cuore di Cristo.

5. Il retto e fruttuoso ministero penitenziale e l'amore alla personale fruizione 
del sacramento della Penitenza dipendono soprattutto dalla grazia del Signore. Per 
ottenere al sacerdote tale dono è di singolare rilievo la mediazione di Maria, Madre 
della Chiesa e Madre dei sacerdoti, perché Madre di Gesù, Sacerdote Sommo ed 
Eterno. Voglia Ella ottenere dal Figlio suo ad ogni sacerdote il dono della santità/ 
mediante il sacramento della Penitenza umilmente ricevuto e generosamente 
offerto.

Sui vostri convincimenti, sui vostri propositi, sulle vostre speranze scenda/ 
propiziatrice delle Benedizioni di Dio, quella Apostolica che con affetto a tutti 
imparto.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER LE CHIESE ORIENTALI

Lettera per la Colletta del Venerdì Santo

La drammatica situazione attuale della Terra Santa 
impone uno sforzo tutto speciale 

anche in termini materiali
Coni'è tradizione, la Comunità cattolica è chiamata nel Venerili Santo a fare concreta memoria, 
particolarmente nel contesto attuale, delle necessità della Chiesa che è in Terra Santa.
Pubblichiamo il testo della lettera che il Cardinale Prefetto della Congregazione per le Chiese 
Orientali anche quest’anno ha indirizzato per la circostanza al Cardinale Arcivescovo, come a tutti 
i Vescovi della Chiesa Cattolica.

Eminenza Reverendissima,
per esplicita volontà dei Sommi Pontefici, la Chiesa universale dedica il Venerdì Santo 

alla preghiera e alla “Colletta" per la Comunità cattolica che vive in Terra Santa e il mante­
nimento dei Luoghi della Redenzione di nostro Signore Gesù Cristo. Papa Paolo V, nel 
Breve Coelestis Regis del 22 gennaio 1618, ne stabilì per la prima volta la finalità, e Bene­
detto XIV la confermò con il Breve Apostolico In supremo militantis Ecclesiae del 7 gen­
naio 1746. L’ultimo documento pontificio dedicato esclusivamente alla Terra Santa e alla 
“Colletta” è stata l’Esortazione Apostolica di Papa Paolo VI Nobis in animo del 25 marzo 
1974 (cfr. AAS 66 11974|, 177-188). In ascolto di tali ed altri successivi di Papa Giovanni 
Paolo II, la Comunità cattolica, con la fedeltà della fraternità ecclesiale, ha sempre mostra­
to alla Chiesa di Gerusalemme la sua sollecita vicinanza, sostenendo la testimonianza 
“unica” che essa è chiamata a dare davanti al mondo.

La drammatica situazione attuale impone uno sforzo del tutto speciale anche in termini 
materiali. I cristiani di Terra Santa, particolarmente tentati nelle presenti circostanze dal 
senso di isolamento e di abbandono, devono, infatti, sperimentare la carità evangelica che 
tutti ci unisce in Cristo e l'incoraggiamento di tutta la Chiesa a rimanere nelle comunità d’o­
rigine.

La Congregazione per le Chiese Orientali, per mandato pontificio, ha la responsabilità 
di coordinare l’intervento della Chiesa universale per renderlo equo ed efficace. Comunità

413



414 Atti della Santa Sede

ed enti cattolici attendono il sostegno per le necessità ordinarie e gli imponenti bisogni 
straordinari delle numerose scuole ed istituti di formazione e cultura, degli ospedali e centri 
di assistenza sanitaria e di carità, delle strutture pastorali ed educative attorno alle quali si 
sviluppa la custodia dei Luoghi Santi e si esprime la vita dei cristiani.

Rinnovo, pertanto, l’appello annuale, molto accorato, a tutte le Diocesi del mondo "Pro 
Terra Sancta", facendo eco agli innumerevoli pronunciamenti con i quali il Santo Padre 
continua a mostrare la Sua patema vicinanza alla Chiesa che vive nella Terra del Signore 
Gesù.

E sono onorato di porgere a tutti i Vescovi e ai loro Collaboratori nel servizio ecclesia­
le il grazie cordiale di Sua Santità per l’ammirevole sensibilità finora mostrata, nella piena 
fiducia che essa troverà conferma anche in avvenire.

Con vivo ossequio e ricordo al Signore

Suo dev.mo
* Ignace Moussa I Card. Daoud
Patriarca em. di Antiochia dei Siri

Prefetto

* Antonio Maria Vegliò 
Arcivescovo tit. di EclanO 

Segretario

Venerdì Santo: Colletta per la terra Santa
Vanno richiamate alcune norme valide per tutte le chiese, non soltanto parroc­

chiali, affidate al Clero sia diocesano che religioso.
La “Colletta” per la Terra Santa è da ritenersi obbligatoria.
Il Venerdì Santo è il giorno ritenuto più consono alla raccolta, le cui modalità 

(se durante la celebrazione liturgica o con altre iniziative) sono lasciate alla scelta pa­
storale del rettore della chiesa.

Le offerte ricevute dai fedeli vanno tempestivamente versate all'Uffìcio dio­
cesano per l’amministrazione dei beni ecclesiastici, che le consegnerà quanto prima 
al Commissario per la Terra Santa.

Un’annotazione particolare: il coincidere dell’iniziativa con la conclusione della 
"Quaresima di fraternità" non può essere motivo per esimersi da questo impegno. 
I fedeli vanno perciò opportunamente avvisati che quanto raccolto nella specifica ini­
ziativa sarà devoluto prima di tutto a sostegno delle opere pastorali, assistenziali, edu­
cative e sociali che la Chiesa ha in Terra Santa a beneficio dei cristiani e delle popo­
lazioni locali.

La situazione precaria delle popolazioni che abitano nella Terra di Gesù su­
sciti nuovi segni di comunione anche nella nostra Chiesa torinese in una diaconia 
della carità, coerente dimostrazione di una fede autenticamente vissuta (RDTo 65 
[1988], 243).



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

PRESIDENZA

Comunicato neH’imminenza della guerra contro l’Iraq
Nella domenica 16 marzo il Santo Padre, prima della preghiera mariana alle ore 12, ha rivolto un 
pressante appello in merito alla crisi irakena dicendo a tutti i responsabili politici: -Cè ancora 
spazio per la pace; non è mai troppo lardi per comprendersi e continuare a trattare-.
La Presidenza della C.E.I., in comunione con il pensiero e l’appello del Papa, il giorno seguente 
ha pubblicato questo comunicato. Successivamente, il Cardinale Presidente, in apertura dei lavori 
del Consiglio Permanente del 24-26 marzo, ha sviluppato ulteriormente il contenuto del Comu­
nicato della Presidenza dicendo ai Vescovi: «La guerra, minaccia delle sorti dell'umanità, che 
divampa in Iraq e che turba e scuote il mondo intero, ci fa sentire straordinariamente vicini e rico­
noscenti al Santo Padre» per i suoi interventi in favore della pace.
I Vescovi, totalmente solidali con il Papa, hanno auspicato che il conflitto in Iraq «abbia termine 
al più presto, siano risparmiate vite umane e siano ristabiliti costruttivi rapporti intemazionali», 
affinché, «sia evitato uno scontro di civiltà, che potrebbe richiamarsi a malintese motivazioni reli­
giose»; hanno ribadito inoltre la necessità di un costante impegno a far crescere, una pedagogia 
della pace fondata sui quattro pilastri della verità, della giustizia, dell’amore e della libertà.

Facendo eco alle parole del Santo Padre, la Presidenza della Conferenza Episcopale Ita­
liana, in questa ora grave, chiede ai Responsabili politici dell’Iraq di collaborare in maniera 
Piena e immediata con la Comunità Intemazionale, al fine di eliminare ogni motivo di inter­
vento armato.

Chiede parimenti a tutti i Paesi membri delle Nazioni Unite di non ricorrere all’uso della 
forza finché non sia esaurita ogni possibilità di soluzione pacifica, secondo i principi della 
stessa Carta dell’ONU. Chiede inoltre al Governo italiano un rinnovato impegno in questa 
direzione.

Domanda in particolare ai credenti, consapevoli che la pace è anzitutto dono di Dio, di 
insistere nella preghiera e nella penitenza per implorare questo dono, di inestimabile valore 
per il presente e per il futuro della famiglia umana.

Roma, 17 marzo 2003
La Presidenza

della Conferenza Episcopale Italiana

415



416 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

PRESIDENZA

Messaggio in occasione della 79a Giornata per l’Università Cattolica 
del Sacro Cuore

«La ricerca per lo sviluppo e la pace»

1. Sviluppo e pace, due grandi aspirazioni degli uomini del nostro tempo, caratterizza­
no il tema della 79s Giornata per l’Università Cattolica, che ricorre il prossimo 4 maggio.

La globalizzazione impone alle strategie di sviluppo una dimensione nuova ed esige una 
nuova consapevolezza, soprattutto sotto il profilo della formazione della coscienza morale 
attraverso percorsi educativi impegnativi.

11 riferimento alla pace è un punto di partenza decisivo non solo per la realizzazione di 
un autentico sviluppo, ma anche per la costruzione di un ordine intemazionale fondato sul­
l’inviolabilità della persona, sulla garanzia giuridica dei diritti, sulla solidarietà politica ed 
economica e sulla cooperazione tra i popoli.

In un mondo caratterizzato dallo sviluppo scientifico-tecnologico, dalla burocratizza­
zione della vita quotidiana, dalla globalizzazione dei mercati, dalla precarietà esistenziale 
legata anche ai mutamenti del mercato del lavoro, da un’economia di consumo sempre più 
invadente deve radicarsi maggiormente nella coscienza di ciascuno il valore dei legami 
sociali solidali.

Su questo versante l’Università Cattolica trova una collocazione coerente con le ragio­
ni ideali della sua istituzione che si esprime attraverso il rinnovato impegno formativo ed 
educativo delle sue diverse componenti. La centralità della persona e della pace costituisco­
no perciò due chiavi di lettura fondamentali per interpretare, attraverso lo studio, la ricerca 
e il confronto culturale, le strategie di sviluppo economico e i processi di globalizzazione 
che ne conseguono.

2. L’insegnamento di Giovanni Paolo II orienta in modo significativo la riflessione e 
l’impegno sui temi della pace e della solidarietà, liberandoli dalle strettoie di visioni partico­
laristiche ed elevandoli a punti-forza per la costruzione di una convivenza umana autentica.

La dottrina sociale cristiana e la grande testimonianza di carità, così viva c radicata nelle 
nostre comunità, sollecitano l’elaborazione di un'antropologia incentrata su un “uomo 
socievole”, non individualista, capace di concorrere alla costruzione di una città terrena più 
giusta e solidale, luogo di accoglienza della “civiltà dell’amore”.

Formarsi e formare alla pace, dare priorità culturale e sociale a questa scelta, instaurare 
interdipendenza tra i diversi percorsi dell’economia sociale, sostenere progetti di sviluppo 
umanizzante non possono perciò essere opzioni neutrali.

La “fantasia della carità”, a cui ci richiama Giovanni Paolo li, è la via maestra pef 
“comunicare il Vangelo in un mondo che cambia”, secondo la prospettiva degli Orientamenti 
pastorali dell’Episcopato italiano.

In questo orizzonte formativo, finalizzato al consolidamento di un’autentica coscienza 
di carità, assume valenza sempre più decisiva la vocazione educativa e culturale dcH’Uni- 
versità Cattolica.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 417

3. Non ci può essere pace vera senza giustizia e senza sviluppo sostenibile, fondato su un 
equilibrio non precario tra il sistema sociale, il sistema economico e il sistema ambientale.

L’interdipendenza di questi tre sistemi, la precarietà dell’assetto politico mondiale, la 
crisi delle istituzioni intemazionali ripropongono con urgenza una visione del mondo e della 
storia dalla quale la guerra venga bandita con vigore.

La pace richiama perciò al rispetto della dignità della persona e della sua vocazione tra­
scendente.

L’Università Cattolica trova in questo contesto la radice della sua identità e della sua 
vocazione di comunità dedicata a offrire una proposta culturale e scientifica, orientata verso 
la ricerca della verità sull’uomo e sulla storia, illuminata dalla fede c sorretta dalla speranza.

Il Vangelo della carità è un itinerario straordinariamente significativo di annuncio ed è un 
impegno che si alimenta attraverso un valido processo culturale. Il Beato Giovanni XXIII, 
nell’Enciclica Pacem in terris della quale ricorre proprio in questi giorni il quarantennio, 
aveva chiara questa consapevolezza allorché scriveva: «A tutti gli uomini di buona volontà 
spetta un compito immenso: (...] ricomporre i rapporti della convivenza nella verità, nella 
giustizia, nell’amore, nella libertà [e| attuare la vera pace nell’ordine stabilito da Dio».

La comune fede nel Signore Gesù sproni la ricerca e animi il servizio che la Chiesa 
rende all’uomo e alla società, provati dal flagello del terrorismo e dal dramma della guerra.

La comunità ecclesiale italiana sostenga con affetto cordiale e con simpatia rinnovata 
l’Ateneo del Sacro Cuore, impegnato a discernere gli orizzonti nuovi del Terzo Millennio e 
le attese di speranza dell’uomo del nostro tempo.

Roma, 24 marzo 2003
La Presidenza

della Conferenza Episcopale Italiana



418 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Sessione del 24-27 marzo 2003

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
ci ritroviamo nel pieno del cammino penitenziale della Quaresima per proseguire, in 

comunione di intenti e di preghiera, il nostro servizio alle Chiese che sono in Italia e alla 
nostra Nazione. In questa vigilia dell’Annunciazione del Signore riviviamo il mistero del 
farsi carne del Verbo di Dio per la nostra salvezza, chiedendo il dono dello Spirito Santo 
affinché l’assenso incondizionato della Vergine Maria alla volontà divina sia anche per noi 
e per le nostre comunità concreta regola di vita.

1. La guerra che divampa in Iraq e che turba e scuote il mondo intero ci fa sentire 
straordinariamente vicini e riconoscenti al Santo Padre che, dopo essersi instancabilmente 
prodigato per scongiurare il conflitto, continua ad elevare la sua voce e la sua preghiera poi' 
ché, come ha detto sabato mattina nell’udienza agli operatori di Telepace, «quando la guer­
ra, come in questi giorni in Iraq, minaccia le sorti dell’umanità, è ancora più urgente pro­
clamare, con voce forte e decisa, che solo la pace è la strada per costruire una società più 
giusta e solidale. Mai la violenza e le armi possono risolvere i problemi degli uomini».

Come Vescovi italiani siamo totalmente solidali con il Papa e nelle ultime settimane 
abbiamo ripetutamente unito, e continueremo ad unire, la nostra preghiera alla sua preghie­
ra, la nostra voce alla sua voce, affinché il conflitto abbia termine al più presto, siano rispar­
miate le vite umane e siano ristabiliti costruttivi rapporti intemazionali.

Alla base dell’impegno che condividiamo con il Santo Padre c’è anche la preoccupa­
zione profonda di evitare uno scontro di civiltà, che per di più potrebbe tragicamente richia­
marsi a malintese motivazioni religiose. Perciò, nell’Angelus di domenica 23 febbraio, invi­
tando tutti i cattolici a dedicare il Mercoledì delle Ceneri alla preghiera e al digiuno per la 
causa della pace, specialmente nel Medio Oriente, il Papa ha detto con la più grande forza: 
«È doveroso per i credenti, a qualunque religione appartengano, proclamare che mai potre­
mo essere felici gli uni contro gli altri; mai il futuro dell'umanità mai, mai potrà essere assi­
curato dal terrorismo e dalla logica della guerra».

Proprio la straordinaria accoglienza e risonanza avute da questo invito e da tutta l’azio­
ne del Santo Padre e la straordinaria mobilitazione di uomini e donne, giovani e ragazze 
quasi ovunque nel mondo indicano che la causa della pace e la cultura della pace stanno 
facendo grandi progressi nella coscienza dell’umanità. Occorre certamente un costante 
discernimento, affinché l’impegno per la pace non sia confuso con finalità e interessi assai 
diversi, o inquinato da logiche che in realtà sono di scontro. Ma proprio la "pedagogia della 
pace” messa in atto da Giovanni Paolo II, nella linea del Vangelo e in continuità con tutto il 
Magistero del secolo XX, essendo incentrata sul valore dell’uomo in quanto tale, sull’ami- 
cizia tra gli uomini e tra i popoli, sulla necessità della conversione anzitutto dei cuori e delle 
coscienze, e in ultima analisi sulla pace come dono di Dio - che ha il suo segno supremo 
nell’Eucaristia - prima che come opera nostra, libera la pace stessa dalla presa delle ideolo- 
gie e pone ciascuno a diretto e responsabile confronto con essa, aiutandoci a comprendere



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 419

che preservare la pace è sì a titolo speciale compito dei governanti ma è anche impegno e 
missione di ognuno di noi.

Mentre ringraziamo il Signore per la crescita della cultura della pace, vediamo con forte 
preoccupazione il deterioramento dell’intero sistema dei rapporti intemazionali che l’attua­
le guerra e i contrasti che l’hanno preceduta stanno provocando. È questa infatti una prova 
assai difficile per le Nazioni Unite, come anche per le relazioni tra le due sponde dell’A- 
tlantico e all’interno dell’Unione Europea: questa prova pesa inevitabilmente anche sull’I­
talia, sconvolge i suoi consolidati punti di riferimento in Europa e nel mondo e mette a nudo 
ed esaspera le sue divisioni e contrapposizioni interne.

Anche sotto questo profilo non dobbiamo però rallentare l’impegno e deporre la spe­
ranza. Le ragioni per le quali praticamente tutti i Paesi della terra hanno accettato di entra­
re a far parte dell'Organizzazione delle Nazioni Unite diventano infatti, con l’aumento degli 
scambi e dell’interdipendenza, ma anche con l’acutizzarsi dei contrasti, sempre più forti e 
cogenti. Anzi, le difficoltà attuali indicano la necessità di nuovi sviluppi di questa Organiz­
zazione che - senza mortificare le peculiarità di ogni singola Nazione - la rendano meglio 
idonea ad affrontare con concreta efficacia e sicura autorevolezza le sfide di un’epoca nella 
Quale gli assetti mondiali appaiono destinati a subire straordinari rivolgimenti, forse ancora 
Più profondi di quelli che hanno segnato il secolo XX.

Analogamente, i motivi di solidarietà che legano tra loro le Nazioni dell’Occidente con­
servano la loro profonda validità, anche dopo che è venuta meno la minaccia della “guerra 
fredda”, affondando le proprie radici in un patrimonio di valori che rimane comune, pur nelle 
innegabili differenze, e trovando nuove ragioni nei grandi cambiamenti che si profilano sul­
l’orizzonte mondiale e che richiederanno risposte costruttive e solidali dall’Occidente.

Tanto più le Nazioni europee, che proprio in questi mesi sono impegnate a compiere un 
passo di straordinaria importanza nella costruzione della loro Unione, mettendone a punto 
il “Trattato costituzionale”, devono ricavare dalle divisioni che stanno mostrando nella crisi 
attuale una lucida e sincera consapevolezza della necessità di superare le logiche particola­
ristiche, per dotare invece l’Unione Europea degli strumenti idonei ad esprimersi con una 
voce comune sulla scena del mondo.

Esiste del resto un’evidente connessione tra il recupero di costruttivi rapporti intema­
zionali, ai diversi livelli, e il ripristino e consolidamento di una prospettiva di pace: soltan­
to assumendo come obiettivo fondamentale la costruzione della pace, fondata sui quattro 
pilastri della verità, della giustizia, dell'amore e della libertà secondo l’insegnamento della 
Pacem in terris, tutta la rete assai complessa dei rapporti tra le Nazioni, della composizione 
e armonizzazione di interessi diversi e spesso contrastanti, di culture e istituzioni a loro volta 
assai differenziate, può essere pazientemente ricondotta a quel livello di affidabilità e di coo- 
Perazione che ormai è richiesto, in positivo da un’interdipendenza sempre più accentuata, in 
negativo dai rischi di reciproche distruzioni. Il cammino compiuto nella realizzazione del­
l’unità europea dopo i tragici conflitti del secolo XX, pur con le sue contraddizioni, resta 
sotto questo aspetto un esempio che induce a sperare.

La preoccupazione per la guerra in Iraq, con le conseguenze ad amplissimo raggio che 
essa può avere, ha in certo senso indebolito l’attenzione per il conflitto che continua ad 
infiammare la Terra Santa e che invece fa parte di un medesimo contesto di crisi, ed anzi è 
la fonte forse principale di quegli odii e contrapposizioni che rendono tanto temibili gli sce­
nari di uno scontro di civiltà. All’impegno per porre finalmente termine a questo conflitto 
deve al più presto aggiungersi uno sforzo grande e concordato per stabilire nuovi e costrut­
tivi rapporti con i Paesi islamici, per aiutare lo sviluppo dei popoli più poveri e per favorire, 
in maniera pacifica ma non per questo meno stringente e concreta, i processi di democratiz­
zazione nelle Nazioni ancora oppresse da talvolta feroci dittature. Tanto meno possiamo 
disinteressarci dei numerosi “conflitti dimenticati”, che affliggono soprattutto l'Africa e sui 
quali il mese scorso ha opportunamente pubblicato un volume la Caritas Italiana. Di questi



420 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

conflitti i più attendibili testimoni sono i missionari, purtroppo per lo più inascoltati dal cir­
cuito della comunicazione globale. Proprio oggi ricorre la Giornata di preghiera e digiuno 
per i missionari martiri: ad essi va la nostra più grande ammirazione e gratitudine.

Nel mezzo della tensione per la crisi medio-orientale, il Papa ci ha offerto il conforto di 
una ben diversa prospettiva, con le sue meditazioni poetiche "Trittico romano". Lo stupore 
davanti al mistero del rapporto tra Dio e l’uomo, che accompagna tutta l’esperienza spiri­
tuale, l’opera filosofica e poetica e il ministero pastorale di Giovanni Paolo II, trova qui rin­
novata e intensa espressione, capace di “vedere” e di riportare a Dio la bellezza e la dram­
maticità della nostra vita e dell’intera vicenda umana. Di questo genere di arte e di cultura, 
che è nello stesso tempo esperienza e testimonianza personale, vi è oggi un bisogno profon­
do, che non di rado riesce a farsi strada, malgrado l’accavallarsi di messaggi frastornanti e 
sostanzialmente banali.

Sabato 25 gennaio, nel discorso televisivo rivolto ai partecipanti al IV Incontro Mon­
diale delle Famiglie svoltosi a Manila, il Santo Padre ha indicato ancora una volta quella che 
è, a tutte le latitudini, una via di autentica civilizzazione, affermando che «l’avvenire del­
l’umanità passa attraverso la famiglia» e che la famiglia cristiana è «buona notizia per il 
Terzo Millennio».

2. Cari Confratelli, il nostro ordine del giorno prevede l'approvazione di una terza Nota 
pastorale sull'iniziazione cristiana, dopo le due pubblicate nel 1997 e nel 1999. Vorrei 
cogliere questa occasione per abbozzare qualche riflessione per così dire “a margine”, su 
una tematica di vitale importanza, alla quale vengono dedicate moltissime energie pastorali 
e che oggi è spesso motivo di interrogativi e di sofferenze, tanto che negli Orientamenti 
pastorali per l’attuale decennio abbiamo scritto che al centro del rinnovamento che perse­
guiamo «va collocata la scelta di configurare la pastorale secondo il modello della inizia­
zione cristiana» (Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, 59).

Conosciamo bene i termini generali del problema attuale: se è sempre stato vero, secon­
do la classica espressione di Tertulliano (Apologeticum 18,4), che cristiani non si nasce ma 
si diventa, questo “diventare” è oggi fortemente ostacolato dai processi di secolarizzazione 
e anche di scristianizzazione, dove il nostro innato senso religioso subisce l’attacco di un 
agnosticismo che fa leva sulla riduzione dell’intelligenza umana a semplice ragione calco­
latrice e funzionale, mentre una sorta di progressivo “alleggerimento” corrode i legami più 
sacri e gli affetti più degni dell'uomo. con risultati di sradicamento e di instabilità che com­
promettono - già a livello umano - il formarsi di solide personalità e di relazioni serie e 
profonde, e a maggior ragione contraddicono l’invito a farsi discepoli del Signore.

Più concretamente, sono ormai impraticabili, in larga percentuale, quei percorsi di tra­
smissione della fede che fino a qualche decennio fa erano consueti e socialmente radicati: 
all’interno della famiglia, in primo luogo, ma anche nelle scuole, soprattutto materne ed ele­
mentari, e pure nelle occasioni di festa, o in ambienti come gli ospedali. Non sono più molti 
gli educatori, a cominciare dagli stessi genitori, per i quali la fede è un bene prezioso, da far 
crescere con cura nelle nuove generazioni.

Le conseguenze sono purtroppo chiare. Un’indagine condotta dal prof. Mario Pollo tra 
gli adolescenti e i giovani di Roma, che sarà pubblicata il mese prossimo con il titolo 
volto giovane della ricerca di Dio", mette in luce come, soprattutto in rapporto agli adole­
scenti, la tradizione cristiana, anche riguardo al suo centro che è Gesù Cristo, nella più 
ampia società sembri dissolversi e svanire, rimanendo rilevante e vitale soltanto all’interno 
dei contesti ecclesiali.

Un riscontro pratico di questa situazione si ha, almeno in una grande Città come Roma' 
nella crescente percentuale di ragazzi e adolescenti che, dopo aver ricevuto la prima Comu­
nione, non procedono nell’itinerario verso la Cresima, anche per la diffusa indifferenza dei 
genitori. Ma anche riguardo alla prima Comunione non sono rari i casi di non partecipazio-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 421

ne di bambini battezzati. Certamente in Italia le situazioni e le consuetudini in queste mate­
rie sono molto differenziate e fortunatamente vi sono aree in cui l'iniziazione cristiana dei 
fanciulli e dei ragazzi non registra defezioni numericamente rilevanti. L’esperienza pastora­
le ha comunque ormai dimostrato come sia infruttuoso, oltre che errato, utilizzare gli appun­
tamenti sacramentali allo scopo, pur in sé validissimo, di prolungare il tempo nel quale i gio­
vani frequentano la Chiesa.

Le indicazioni pastorali per un serio ricupero dell’iniziazione cristiana, sia dei ragazzi 
sia degli adulti, sono già contenute in larga misura nei documenti della nostra Conferenza. 
Mi permetto di sottolinearne alcune, e in primo luogo la necessità di cominciare l’educa­
zione cristiana dei bambini già assai prima che essi inizino la preparazione specifica alla 
prima Comunione. Sappiamo tutti, infatti, quanto siano importanti e fondamentali i primi 
anni di vita per la formazione della personalità e per l’interiorizzazione dei valori e sappia­
mo anche come la comunità cristiana sia spesso l’unico spazio nel quale viene offerta ai 
bambini un’esperienza - adatta alla loro età - della preghiera e della fede vissuta.

È poi essenziale inserire la dinamica del primo annuncio della fede all'intemo di ogni 
itinerario di iniziazione e formazione cristiana. Questo vale per i fanciulli, per i quali in 
molti casi rincontro con i catechisti diviene «una vera e propria occasione di prima evan­
gelizzazione» (Comunicare la fede in un mondo che cambia, 57) e a maggior ragione per gli 
adulti che vivono ai margini della comunità cristiana, ma anche per coloro che, pur fre­
quentandola con una certa regolarità, hanno bisogno di radicare e motivare la propria scelta 
di fede.

Un dato che emerge dall’indagine a cui ho già accennato sugli adolescenti e i giovani di 
Roma è la grandissima importanza che riveste per loro rincontro personale con il sacerdo­
te, o comunque con un rappresentante qualificato della comunità cristiana: quando rincon­
tro avviene felicemente produce spesso nell’interlocutore effetti positivi, anche in misura 
sorprendente; quando invece non è felice, oppure semplicemente non ha luogo, le conse­
guenze negative sono pesanti, fino ad assumere agli occhi dell’adolescente o del giovane l’a­
spetto di un grave peccato di omissione da parte della Chiesa.

Tutto ciò sottolinea le nostre responsabilità e l’esigenza imprescindibile di una forma­
zione dei sacerdoti che sia veramente missionaria, ma mette anche in luce come la nostra 
presenza sia tuttora assai significativa. Le occasioni di incontro offerte, ad esempio, dall’in­
segnamento della religione nelle scuole non possono dunque essere trascurate, e questo vale 
specificamente anche in riferimento ai sacerdoti.

Vanno inoltre tenute presenti due circostanze, apparentemente contraddittorie, che spie­
gano e motivano ulteriormente l’importanza dell’incontro personale con il sacerdote. Da una 
Parte, in molti giovani e soprattutto negli adolescenti, la “non appartenenza” concreta alla 
comunità ecclesiale è una situazione di fatto piuttosto che una scelta deliberata, che pertan­
to si può superare quando si presenti l’occasione opportuna. Dall’altra parte è diffusa nelle 
giovani generazioni un’immagine piuttosto negativa ed “estranea" della Chiesa, special­
mente nella sua dimensione istituzionale: quando dunque essi fanno esperienza diretta e feli­
ce di un “uomo della Chiesa", questa immagine negativa viene rimessa in discussione e pos­
sono aprirsi delle porte che prima sembravano chiuse.

Un'altra caratteristica della condizione giovanile nei riguardi della fede è quella che 
possiamo chiamare una “debolezza cognitiva", o non conoscenza degli stessi contenuti fon­
damentali della fede, molto diffusa tra coloro che non fanno parte di gruppi ecclesiali ma 
non di rado presente anche tra coloro che invece vi appartengono. A questa debolezza si 
accompagna però una notevole disponibilità ad ascoltare e ad accogliere. Ne abbiamo un 
esempio significativo nel mutamento intervenuto riguardo alla centralità di Gesù Cristo nel­
l'approccio di fede dei giovani romani a seguito della Giornata Mondiale della Gioventù del 
2(XX): mentre negli anni precedenti il mondo religioso giovanile poneva al centro la creden­
za in Dio, spesso percepito però in modo alquanto vago e generico, e la fede in Gesù Cristo



422 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

risultava in qualche modo marginale e meno rilevante, dopo il forte e insistente messaggio 
del Papa su Gesù Cristo e sul suo decisivo significato salvifico, che è giunto a moltissimi 
giovani anche attraverso la televisione e che è stato accompagnato e seguito da una catechesi 
capillare e conforme, il quadro risulta nettamente cambiato e Gesù Cristo sta per lo più al 
centro dell’interesse religioso dei giovani, come Colui che rende a noi possibile un autenti­
co incontro con Dio. Non dobbiamo dunque sottovalutare l’importanza e l’efficacia di una 
proposta di fede chiara, ripetuta e convinta.

Nella prospettiva dell’iniziazione cristiana - che non è mero apprendimento, ma espe­
rienza di vita che introduce alla sequela del Signore e come tale abbraccia unitariamente la 
catechesi, la preghiera personale e liturgica, la “via stretta" del dono di sé e dell’amore del 
prossimo - di fronte all’instabilità e alle tendenze narcisistiche che rendono fragili tanti ado­
lescenti e giovani, sembra inoltre indispensabile "provocare” la loro volontà e libertà ad 
“uscire” da se stesse. Negli itinerari di iniziazione, e più ampiamente nella formazione gio­
vanile anche al di là degli appuntamenti sacramentali, non dovrebbero dunque mancare 
esperienze forti e impegnative, di servizio agli altri e di assunzione di responsabilità - natu­
ralmente proporzionate ai livelli di età -, che possano far maturare e tonificare la scelta di 
fede e la stessa personalità umana.

In questa medesima linea, anche per quanto riguarda il rapporto con Dio non sembra 
opportuno limitarsi a proporre un Dio molto “amichevole”, che rischia di essere troppo fun­
zionale ai nostri bisogni e al desiderio di realizzazione personale, mettendo tra parentesi la 
santità e la “gelosia” di Dio, le esigenze radicali contenute proprio nel suo amore miseri­
cordioso, che richiede una risposta di autenticità e di dedizione e stimola la nostra libertà a 
uscire da se stessa, fino alle scelte più impegnative. È ben difficile infatti diventare davvero 
cristiani prescindendo dal monito di Gesù che non possiamo servire a due padroni (cfr. Mt 
6,24; Le 16,13).

Nello stesso tempo, le caratteristiche già richiamate dei ragazzi di oggi, degli adole­
scenti e anche dei giovani, e in certa misura degli stessi adulti, fanno sì che sia particolar­
mente necessario per la loro iniziazione e formazione cristiana il “grembo materno” della 
Chiesa: una comunità cristiana, cioè, che sappia accoglierli con affetto e premura ed essere 
vicina a ciascuno di loro. Anche qui è decisivo il ruolo dei sacerdoti, ma non può trattarsi di 
un compito esclusivo: tutti coloro che vivono più intensamente la comunione ecclesiale 
devono sentirsi corresponsabili nel mostrare il volto amico della Chiesa sia a quanti stanno 
percorrendo il cammino dell’iniziazione sia a tutti quelli che, in forme assai differenziate, 
hanno bisogno di essere aiutati a compiere o ad approfondire la scelta della fede.

Un forte progresso sembra inoltre indispensabile riguardo al radicamento culturale del­
l'iniziazione e di tutta la formazione cristiana, a cominciare dalla prima proposta della fede- 
Si tratta cioè di far percepire e motivare la validità e plausibilità della verità cristiana e della 
vita secondo il Vangelo, partendo il più possibile dall’interno del mondo di esperienze, di 
linguaggi e di cultura che è proprio di coloro a cui ci rivolgiamo. Occorre dunque una seria 
“pastorale dell’intelligenza”, e più globalmente della persona, che prenda sul serio le 
domande dei ragazzi, degli adolescenti e dei giovani - ma anche degli adulti -, sia quelle 
esistenziali sia quelle che nascono dal confronto con le forme di razionalità oggi più diffu­
se. per aiutarli a trovare e interiorizzare pertinenti risposte cristiane. Solo su questa base i 
nostri laici, giovani e adulti, possono diventare a loro volta testimoni e missionari negli 
ambienti in cui vivono.

Ho già accennato al pesante influsso negativo che esercitano gli attuali processi di seco­
larizzazione e spesso di scristianizzazione. Perciò non è possibile limitarsi alla formazione 
delle persone, ma occorre un impegno comune dei credenti, secondo i ruoli e le possibilità 
di ciascuno, per incidere sulla cultura complessiva della nostra società e cambiarla profon­
damente, rendendola meno estranea e più aperta al Vangelo. Sarebbe sbagliato però trascu­
rare la presenza dell’eredità cristiana, che in Italia è ancora largamente diffusa, sebbene



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 423

spesso “disarticolata” nei suoi vari elementi e in non piccola misura sfigurata. Questa pre­
senza si esprime in forme molteplici, che riguardano i modi di pensare, i comportamenti, le 
istituzioni, e costituisce per la maggior parte degli italiani una specie di “sottofondo” reli­
gioso, per lo più poco incisivo nella vita quotidiana, ma che riemerge come una possibile 
risposta, una speranza o almeno una nostalgia, quando le circostanze ci mettono a confron­
to con gli interrogativi più profondi e con le scelte più impegnative.

Una dimensione pastoralmente assai significativa di questa eredità sono le varie forme 
ed espressioni della religiosità popolare, attraverso le quali molte persone - non soltanto 
anziane - vivono una sincera esperienza di fede, pur insieme a molti aspetti folcloristici, e 
talvolta anche deviami.

Fa parte dunque della sapienza pastorale saper discernere e mettere a frutto, in tutta la 
nostra complessa eredità cristiana, quella grazia dello Spirito Santo che - in maniera spesso 
nascosta - vi è presente e operante. Il miglioramento della qualità dell'iniziazione cristiana 
e tutto l'impegno della nuova evangelizzazione, interagendo con questa eredità, possono 
aprire molti spazi di feconda trasmissione della fede e inducono a non ritenere affatto scon­
tato un destino di marginalità del cattolicesimo italiano.

Il Convegno Nazionale tenutosi a Castelgandolfo dal 25 al 28 febbraio sulla missione 
ad gentes nelle nostre terre, con grande e intensa partecipazione, ha indicato le vie per pro­
porre, nel pieno rispetto della libertà delle coscienze, il messaggio del Vangelo anche ai tanti 
immigrati che giungono in Italia, tra i quali, insieme ai molti cattolici e cristiani di altre con­
fessioni, sono numerosi i seguaci di altre religioni.

3. In questi mesi la dialettica politica e l'attenzione dcll'opinione pubblica si sono con­
centrate, anche in Italia, intorno alla questione della guerra in Iraq, suscitando una straordi­
nariamente vasta e profonda emozione e partecipazione popolare e accentuando la contrap­
posizione tra le forze politiche. Sono passati pertanto, almeno in qualche misura, in secon­
do piano gli altri motivi di dissenso che caratterizzano il confronto politico e a volte condi­
zionano anche i rapporti tra le Istituzioni.

Da ultimo ha comunque trovato soluzione la lunga crisi della RAI, mentre si è aperto 
alla Camera dei Deputati il dibattito sul testo unificato riguardante il riassetto del sistema 
radiotelevisivo. Data l’incidenza che queste forme di comunicazione hanno su tutta la vita 
sociale, auspichiamo e chiediamo che anzitutto 1'emittente pubblica, ma anche quelle priva­
te, si impegnino seriamente a migliorare, sotto il profilo sia etico sia culturale, la qualità 
delle loro programmazioni e che sia assicurato un quadro normativo in grado di corrispon­
dere alle legittime attese delle diverse componenti e parti sociali e in primo luogo alle esi­
genze del bene comune. In proposito è opportuno ricordare le parole rivolte dal Santo Padre, 
il 9 novembre scorso, ai partecipanti al Convegno "Parabole mediatiche” : «Le autorità pub­
bliche e le associazioni per la tutela degli spettatori sono chiamate ad operare, secondo le 
proprie competenze e responsabilità, affinché i media conservino alta la loro finalità prima­
ria di servizio alle persone e alla società. L'assenza di controllo c di vigilanza non è garan­
zia di libertà, come molti vogliono far credere, e finisce piuttosto per favorire un uso indi- 
scriminato di strumenti potentissimi che, se usati male, producono effetti devastanti nelle 
coscienze delle persone e nella vita sociale. In un sistema di comunicazioni sempre più com­
plesso e ad estensione planetaria, servono anche regole chiare e giuste a garanzia del plura­
lismo, della libertà, della partecipazione e del rispetto degli utenti». Una particolare atten­
zione va inoltre riservata alle fasce più indifese, affinché vengano realmente rispettati i loro 
diritti, in conformità ai molti e autorevoli pronunciamenti in materia di tutela dei minori.

Lo scontro a fuoco nel quale, il 2 marzo, hanno perso la vita il sovrintendente della Poli­
zia ferroviaria Emanuele Petri e colui che lo ha ucciso, mentre la donna coinvolta nello scon­
tro è stata arrestata, ci ha rimessi di fronte alla realtà del terrorismo politico, che ha radici 
nella tragica stagione delle Brigate Rosse. Così, sia pure a carissimo prezzo, si è forse tro-



424 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

vaia la chiave degli assassini! di Massimo D'Antona e di Marco Biagi. L’impegno delle 
forze dell’ordine per portare alla luce e neutralizzare i residui di una cospirazione sangui­
naria e insensata è fortunatamente sostenuto dal consenso di tutto il Paese. Non possiamo 
ignorare però i gesti di violenza e di intimidazione che sono diventati più frequenti nelle ulti­
me settimane, giungendo fino all’uccisione del giovane Davide Cesare dei Centri sociali a 
Milano. Ciò conferma quanto sia necessario non alzare eccessivamente i toni del dibattito 
politico e non smarrire il filo del rispetto reciproco, pur nel contrasto delle opinioni.

Tra pochi giorni avrà luogo a Roma, sul tema "Dove vanno le istituzioni", il primo dei 
quattro Seminari preparatori alla XLIV Settimana Sociale dei cattolici italiani, che sarà 
dedicata a “La democrazia: nuovi scenari, nuovi poteri". Di una riflessione serena su que­
ste delicate e complesse problematiche ha grande bisogno il nostro Paese, per superare per­
sistenti difficoltà e garantire il sicuro funzionamento della vita democratica in un periodo di 
intensi cambiamenti, non certo limitati a una singola Nazione.

4. Sono state recentemente approvate dal Parlamento due leggi-delega su materie di 
grande rilievo. Una di esse riguarda la riforma del mercato del lavoro e si occupa tra l'altro 
del collocamento e delle nuove forme di contratti di lavoro, compreso quello a tempo par­
ziale, recependo buona parte delle proposte contenute in quel Libro bianco al quale Marco 
Biagi aveva dato un contributo sostanziale. Si attendono ora i decreti attuativi del Governo, 
ma è forte l’auspicio che il discorso sia ampliato, in conformità al Libro bianco, a promuo­
vere una migliore tutela dei soggetti più deboli e meno rappresentati, entrando anche nel ter­
reno, in Italia finora assai poco esplorato, della partecipazione dei lavoratori e della respon­
sabilità sociale delle imprese.

L’altra legge-delega è quella della riforma della scuola. Essa disegna i tratti fondamen­
tali del nuovo sistema scolastico, salvaguardando però la continuità sostanziale della nostra 
tradizione formativa e rilanciando in particolare l’idea di una scuola che deve educare e non 
solo istruire. Le principali innovazioni riguardano un più stretto raccordo tra le diverse fasce 
scolastiche, il leggero anticipo dell’età richiesta per l'iscrizione, il potenziamento dello stu­
dio delle altre lingue e la pari dignità riconosciuta alla formazione professionale. Della più 
grande importanza saranno ora i decreti attuativi, per determinare in concreto i contenuti 
degli insegnamenti e di tutta l’opera formativa. Ma è ugualmente necessario compiere il 
massimo sforzo per assicurare alla riforma i finanziamenti indispensabili, con gradualità ma 
non con rinvìi che finirebbero per paralizzarla. Altro obiettivo non rinunciabile è quello di 
garantire l’innalzamento del livello della formazione professionale, la cui competenza resta 
affidata alle Regioni. La riforma rimarrebbe poi sostanzialmente incompiuta se non si andas­
se avanti sulla strada di un’effettiva parità scolastica: in proposito non possiamo non deplo­
rare le difficoltà e le dilazioni troppo spesso intervenute nell’erogazione dei finanziamenti 
già previsti, specialmente per le scuole materne, dall’attuale normativa.

Sebbene si tratti, per ora, soltanto di una dichiarazione di intenti, è di per sé assai signi­
ficativo il Libro bianco sul welfare presentato dal Ministero dei lavoro e delle politiche 
sociali. In esso vengono finalmente riconosciute e indicate con chiarezza due “nuove prio­
rità”: gestire la transizione demografica di un Paese che sta invecchiando sempre più mar­
catamente e che ha estremo bisogno di ritrovare il gusto e il coraggio di trasmettere la vita: 
inserire la famiglia fondata sul matrimonio al centro dell’azione politica, riconoscendo la 
sua insostituibile funzione di solidarietà sociale. E grandemente auspicabile che le proposte 
contenute nel Libro bianco siano approfondite e perfezionate attraverso il confronto politi­
co e sociale e poi sollecitamente tradotte in strumenti legislativi. Un segnale positivo nella 
medesima direzione è la recentissima approvazione da parte della Camera dei Deputati di 
una risoluzione che, richiamandosi al discorso del Santo Padre al Parlamento italiano, indi­
ca al Governo una serie di misure, ispirate alla logica della sussidiarietà, per rafforzare - e 
non sostituire - la famiglia nell’adempimento delle sue funzioni.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 425

Purtroppo va invece in direzione opposta la proposta di legge, approvata pratica- 
mente senza dibattito dalla Commissione Giustizia della Camera e ora trasmessa all’Au­
la, che riduce da tre anni ad uno il periodo che deve intercorrere tra la separazione coniu­
gale e il divorzio, rendendo così ancora più fragile la tutela giuridica della stabilità del 
matrimonio.

Due leggi, certo assai diverse tra loro per scopi e contenuti, ma entrambe concreta­
mente necessarie e urgenti, sono quelle sulla procreazione medicalmente assistita e sullo 
stato giuridico degli insegnanti di religione, già approvate dalla Camera dei Deputati ed ora 
all'esame del Senato. Per ambedue, dato lo slittamento dei tempi, si pone il problema di 
aggiornare il riferimento alla copertura finanziaria, ma resta intatta l’opportunità di non 
Procedere ad altre modifiche, che rinvierebbero forse molto a lungo la loro approvazione 
definitiva.

Un provvedimento di sospensione degli ultimi tre anni di carcere per chi non abbia com­
messo reati particolarmente gravi e abbia già scontato un quarto della pena è stato approva­
lo il 4 febbraio dalla Camera dei Deputati, ma purtroppo la questione, almeno per ora, sem­
bra essere stata accantonata dal Senato.

Cari Confratelli, ho fatto riferimento come di consueto ai vari problemi etici e sociali 
che interessano il presente e il futuro della nostra Nazione e nel corso dei lavori affrontere­
mo tutte le tematiche all’ordine del giorno di questa sessione del Consiglio Permanente. Lo 
spirito con il quale ne trattiamo è però diverso dal solito, perché il nostro cuore e la nostra 
preghiera sono rivolti innanzi tutto al ristabilimento del grandissimo bene della pace. La 
Vergine Maria, Regina della pace, il suo sposo Giuseppe, i Santi e le Sante venerati nelle 
nostre Chiese diano forza alla nostra intercessione.

2. COMUNICATO FINALE

1- La pace e i rapporti internazionali: totale convergenza dei Vescovi con il Papa

1 Vescovi, riuniti per la sessione primaverile del Consiglio Episcopale Permanente, in 
riferimento agli eventi che tengono il mondo intero in drammatica apprensione, hanno ricon­
fermato totale adesione alle parole e all'azione del Papa, che instancabilmente ha richiama­
to tutti ad impegnarsi per evitare il conflitto e oggi chiede che ad esso sia posto fine al più 
presto, risparmiando tante vite umane e ristabilendo il dialogo tra le Nazioni.

La strada della pace, osservano i Presuli, è l’unica che consente di costruire una società 
più giusta e solidale, ed è compito dei credenti e di ogni uomo di buona volontà adoperarsi 
perché il futuro dell’umanità sia ancorato alla causa e alla cultura della pace. Riconoscendo 
il valore del forte e diffuso anelito per la pace, che si esprime anche nella mobilitazione di 
tante persone in varie parti del mondo, i Vescovi invitano a un costante discernimento «affin­
ché l’impegno per la pace non sia confuso con finalità e interessi assai diversi, o inquinato 
da logiche che in realtà sono di scontro». Nessuna ideologia può appropriarsi della pace: 
essa è dono di Dio, è iscritta nella coscienza di ogni essere umano e si alimenta con l’ami­
cizia tra gli uomini e tra i popoli. Se salvaguardare la pace è speciale compito dei governanti, 
è nello stesso tempo e soprattutto impegno e missione di ciascuno, nella consapevolezza che 
solo la pace apporta un vero progresso e che la causa della pace non deve essere messa a



426 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

repentaglio da ingiustificabili scontri tra civiltà e, tanto meno, tra religioni. L’antidoto più 
efficace per contrastare il terrorismo ed evitare il ricorso alla guerra, sostengono i Vescovi, 
è il costante impegno a far crescere una “pedagogia della pace”, fondata sui quattro pilastri 
della verità, della giustizia, dell’amore e della libertà, secondo l’insegnamento dell’Enci­
clica Pacem in terris del Beato Giovanni XXIII, della quale ricorre proprio in questi giorni 
il quarantesimo anniversario della pubblicazione.

L’apprensione per la guerra in atto, come pure per le numerose situazioni di conflitto e 
di crisi presenti in altri luoghi, a cominciare dalla Terra Santa e da molti Paesi dell’Africa, 
ha indotto i Vescovi a un appello per il ripristino e per una più precisa definizione dell’ordi­
ne intemazionale. Con riferimento alle difficoltà che attualmente coinvolgono l'ONU, il 
Presidente della C.E.I., Card. Camillo Ruini, ha fatto presente che esse «indicano la neces­
sità di nuovi sviluppi di questa Organizzazione che - senza mortificare le peculiarità di ogni 
singola Nazione - la rendano meglio idonea ad affrontare con concreta efficacia e sicura 
autorevolezza le sfide di un’epoca nella quale gli assetti mondiali appaiono destinati a subi­
re straordinari rivolgimenti».

1 Vescovi hanno, perciò, rivolto un pressante invito a trovare nuove ragioni di solidarietà 
e di cooperazione, superando le divisioni e le contrapposizioni, per conseguire traguardi di 
progresso sociale costruiti, più che sul diritto della forza, sulla forza del diritto. In questo 
contesto, oltre a uno sforzo continuo e condiviso per stabilire nuovi e costruttivi rapporti tra 
l’Occidente e i Paesi islamici, i Vescovi richiamano il ruolo imprescindibile dell’Unione 
Europea, che è sollecitata, proprio mentre è impegnata a scrivere il proprio Trattato costitu­
zionale, a superare le logiche particolaristiche e a dotarsi di strumenti idonei a esprimersi 
con una voce comune sulla scena del mondo.

2. Iniziazione cristiana e orientamenti per il risveglio della fede

L’anelito e la cultura della pace, avvertono i Vescovi, hanno un legame stretto con l'im­
pegno e la responsabilità della comunità cristiana per una formazione e una pedagogia dell8 
pace, parte rilevante dell’itinerario di fede. In questo quadro la riflessione dei Vescovi si 
incentrata sul crescente processo di secolarizzazione e di scristianizzazione, che esige nuovi 
percorsi educativi e un più convinto annuncio della fede all’interno degli itinerari di inizia' 
zione e di formazione cristiana. Di fronte al graduale indebolimento della tradizione cristia­
na nel contesto più ampio dello sviluppo della società italiana e alla consistente “debolezza 
cognitiva” di molti, specie giovani, appare urgente un solida evangelizzazione, capace 
suscitare una coerente scelta di fede, sostenuta da adeguate iniziative formative e avvalora­
ta da esperienze significative di servizio agli altri, in specie nell’ambito educativo e sui vari 
fronti della povertà, e di assunzione di responsabilità nella Chiesa e verso la società. Deci­
sivo è il ruolo dell’intera comunità cristiana, chiamata a intraprendere un’articolata “pasto­
rale dell'intelligenza” e, più globalmente, "della persona umana”, per incidere sulla cultura 
diffusa nella nostra società; rendendola più aperta al Vangelo.

Tenendo presente questo contesto, il Consiglio Episcopale Permanente ha approvato la 
Nota L'iniziazione cristiana III: Orientamenti per il risveglio della fede e per il compietti' 
mento dell'iniziazione cristiana degli adulti. Dopo gli Orientamenti per il catecumenato 
degli adulti del 1997 e gli Orientamenti per l'iniziazione dei fanciulli e dei ragazzi dai 7 ai 
14 anni del 1999, con questa Nota i Vescovi si rivolgono ai giovani e agli adulti battezzai1 
che chiedono di completare l’itinerario di iniziazione cristiana o comunque di essere aiuta­
ti a riscoprire la fede.

Il testo, a partire dalle indicazioni del Rito dell'Iniziazione Cristiana degli Adulti e 1,1 
sintonia con gli Orientamenti pastorali della C.E.I. per l’attuale decennio, propone un cam­
mino articolato, secondo precisi contenuti, obiettivi e tappe, coinvolgendo catechesi, liturg18



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 427

ed esperienza di vita e di servizio. Esso si avvale del competente apporto di teologi e pasto- 
ralisti e di un’attenta valutazione di esperienze significative, nazionali ed estere, e si articola 
in quattro capitoli: ascolto, annuncio, cammino, itinerari. Il documento conferma l’orienta- 
mento dei Vescovi italiani di configurare la pastorale secondo il modello della iniziazione 
cristiana, impegnando la comunità ecclesiale ad «aprirsi alle diverse situazioni spirituali dei 
non-credenti, degli indifferenti, di quanti si accostano o si riaccostano al Vangelo, di coloro 
che cercano alimento per il loro impegno cristiano».

3. Il programma della 51* Assemblea Generale della C.E.1.
e il tema del Convegno Ecclesiale Nazionale di Verona

Anche nel definire il programma della prossima Assemblea Generale di maggio, i 
Vescovi hanno ribadito la necessità di una riflessione approfondita sull’iniziazione cristia­
na. A fronte dell’attuale transizione epocale in cui sembra venire meno la naturalezza del 
processo di trasmissione della fede, con evidente rottura del “patto religioso” tra le genera­
zioni, nell’ambito più ampio della frattura tra fede e cultura, l’appuntamento assembleare 
porrà l’interrogativo sulla forma che dovrà assumere l’iniziazione cristiana in questo conte­
sto. L’orientamento dei Vescovi è quello di collegare il tema dell’iniziazione cristiana con 
quello della comunità cristiana come soggetto globale di evangelizzazione, per esplicitare 
poi la responsabilità dell’annuncio affidata ai singoli credenti. Il tema sarà approfondito nei 
gruppi di studio per focalizzare alcuni nodi e ambiti specifici. La riflessione assembleare 
avrà un suo naturale sviluppo anche nell’Assemblea Generale straordinaria di novembre, 
che rifletterà sul significato e sul ruolo odierno della parrocchia.

Oltre ad alcune comunicazioni, tra cui un aggiornamento sul cammino verso la 44’ Set­
timana Sociale e sugli sviluppi legislativi circa lo stato giuridico degli insegnanti di religio­
ne cattolica, i Vescovi, in concomitanza con l’anno europeo dei disabili, hanno scelto di inse­
rire nel programma dell’Assemblea anche una riflessione sulla presenza dei disabili nella 
realtà ecclesiale, in vista di un sempre più ampio riconoscimento della loro presenza e del 
loro apporto alla vita comunitaria.

Il Consiglio Episcopale Permanente ha altresì ulteriormente precisato il profilo temati­
co del prossimo Convegno Ecclesiale Nazionale di Verona (autunno 2(X)6), in modo da sot­
toporre alla decisione dell’Assemblea Generale di maggio l’approvazione del tema, che 
dovrà esprimere l’impegno della Chiesa italiana nella missione di annuncio di Cristo nel­
l’odierna condizione culturale di cambiamento, con specifico riferimento alle dimensioni 
della libertà e della speranza.

4- La riforma della scuola italiana e l'impegno pastorale della Chiesa nell’Università

Nel corso dei lavori del Consiglio Permanente, i Vescovi hanno preso atto della posi­
tiva conclusione dell’iter legislativo della riforma scolastica, in attesa dell’emanazione 
dei relativi decreti esecutivi, con i quali saranno determinati in particolare i profili conte­
nutistici. In questo quadro auspicano che si proceda con convinzione sulla strada di una 
effettiva parità scolastica. Nel sollecitare la piena attuazione di un sistema che garantisca 
il pluralismo delle offerte formative e la libertà di scelta da parte dei genitori, garantiti 
dalla carta costituzionale, rimarcano i gravi disagi provocati dalle dilazioni nell’eroga­
zione dei finanziamenti, già previsti dalla vigente normativa, che privano in particolare le 
scuole materne cattoliche di risorse dovute, intralciando il regolare svolgimento della loro 
attività.

Con riferimento all’impegno della comunità ecclesiale nei luoghi della formazione e 
della cultura, in particolare nell’Università, i Vescovi hanno ribadito la necessità di incre-



428 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

meritare una pastorale appropriata attraverso una più attenta promozione del dialogo - anche 
istituzionale, coinvolgendo Facoltà e Studi teologici - tra fede e cultura, la presenza signifi­
cativa di operatori pastorali ben preparati, un maggiore coordinamento delle diverse realtà 
ecclesiali operanti nel settore. Oggi, infatti, la pastorale della cultura e quella universitaria 
rappresentano ambiti privilegiati per la nuova evangelizzazione e per la fondazione di un 
nuovo umanesimo animato dai valori cristiani. Il prossimo Simposio Europeo, che si terrà a 
Roma dal 17 al 20 luglio di quest’anno sul tema "Università e Chiesa in Europa", costituirà 
certamente un’occasione per rilanciare la presenza e l’azione missionaria dei cristiani nel- 
l’Università.

L'obiettivo pastorale verso il quale i Vescovi impegnano la comunità ecclesiale in que­
sto ambito nei prossimi anni è duplice: assicurare a livello diocesano il necessario coordi­
namento degli organismi, dei soggetti, delle istituzioni (parrocchie universitarie, cappelle, 
centri universitari) e delle aggregazioni laicali operanti nella e per l’Università; incrementa­
re la collaborazione a livello regionale, avvalendosi anche di una Commissione di coordi­
namento presieduta da un Vescovo.

Sono state anche segnalate le priorità sulle quali impostare la pastorale universitaria 
nelle Chiese locali: elaborazione di un progetto diocesano organico con particolare atten­
zione alla collocazione e alla funzione di una cappella universitaria; attivazione di laborato­
ri culturali extracurriculari, consentiti dall’attuale riforma universitaria; diffusione e qualifi­
cazione dei Collegi universitari quali luoghi di socializzazione e di confronto per un accom­
pagnamento formativo e culturale cristianamente ispirato; formulazione di percorsi e di 
modalità idonee per il corretto orientamento allo studio degli studenti e per l’inserimento di 
coloro che entrano in Università da lavoratori, o che vi ritornano in qualità di docenti o come 
professionisti.

5. Le urgenze etico-sociali del Paese e le responsabilità politiche

Guardando alla situazione del Paese, i Vescovi hanno chiesto ai responsabili istituzio­
nali e alle parti politiche, chiamati ad affrontare la grave situazione internazionale e il rie­
mergere del terrorismo politico, di abbassare i toni del dibattito politico e di non pregiudi­
care il rispetto reciproco, pur nel legittimo e doveroso confronto delle opinioni. La diver­
genza delle posizioni non deve compromettere il corretto c normale funzionamento del siste­
ma democratico e delle istituzioni, in un periodo così impegnativo di profonde e globali tra­
sformazioni. con le problematiche ad esse connesse.

Il dibattito parlamentare sul testo unificato concernente il riassetto del sistema radiote­
levisivo e la soluzione della lunga crisi della RAI hanno offerto ai Vescovi l’occasione per 
ribadire l'importanza che i grandi media rivestono nella vita sociale e a chiedere un impe­
gno serio per migliorare la qualità etica, culturale e artistica della programmazione. Il Car­
dinale Presidente, riprendendo il Messaggio rivolto da Giovanni Paolo 11 agli operatori dclla 
comunicazione durante il Convegno "Parabole mediatiche”, ha auspicato che la discussio­
ne sul disegno di legge approdi verso l’indicazione di «regole chiare e giuste a garanzia de* 
pluralismo, della libertà, della partecipazione e del rispetto degli utenti», con particolari 
attenzione alle fasce più deboli e alla tutela dei minori.

Apprezzamento è stato espresso, inoltre, per la recente approvazione della legge-delega 
sulla riforma del mercato del lavoro, che si occupa, tra l’altro, del collocamento e dell® 
nuove forme di contratti di lavoro. Ci si attende che i decreti attuativi del Governo possati® 
promuovere una migliore tutela dei soggetti più deboli e dare slancio alla partecipazione d®1 
lavoratori e alla responsabilità sociale delle imprese.

È stata espressa dai Vescovi viva preoccupazione per la proposta di legge che riduce d® 
tre a un anno il periodo che deve intercorrere tra la separazione coniugale e il divorzio, reti-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 429

dendo in tal modo più fragile la tutela giuridica della stabilità del matrimonio. Con interes­
se si guarda invece alle linee guida e alle priorità indicate nel Libro bianco sul welfare pre­
sentato dal Ministero del lavoro e delle politiche sociali. In esso, infatti, sebbene al momen­
to solo come dichiarazione di intenti, vengono poste in risalto sia la necessità di far fronte 
alla transizione demografica del Paese, incoraggiando la trasmissione della vita, sia la 
volontà di porre al centro dell’azione politica la famiglia fondata sul matrimonio, ricono­
scendone l’insostituibile e centrale funzione di solidarietà sociale. L’auspicio è che queste 
proposte, approfondite e precisate attraverso il confronto sociale e politico, possano dare 
luogo a coerenti strumenti legislativi, nella logica di un’autentica sussidiarietà.

Rimane l’attesa per l’esito della discussione in Senato del provvedimento di sospensio­
ne degli ultimi tre anni di carcere per chi non abbia commesso reati particolarmente gravi e 
abbia già scontato un quarto della pena; il provvedimento, peraltro già approvato dalla 
Camera, va nella direzione del gesto di clemenza chiesto dal Santo Padre. Si è altresì in atte­
sa della necessaria, quanto urgente, approvazione del disegno di legge sulla procreazione 
medicalmente assistita, che, nella formulazione approvata dalla Camera dei Deputati, pur 
non offrendo tutte le garanzie etiche che sarebbero auspicabili alla luce di una morale vera­
mente personalistica, delinea un quadro legislativo sostanzialmente migliorativo rispetto alla 
situazione attuale.

6. Determinazioni e approvazioni

Per consolidare la cooperazione tra le Chiese, il Consiglio Episcopale Permanente ha 
approvato una Convenzione per il servizio pastorale in Italia dei presbiteri diocesani in stato 
di necessità provenienti da territori non di missione per motivi di studio, che entrerà in vigo­
re dopo che la prossima Assemblea Generale approverà le Determinazioni di propria com­
petenza. Il contributo che la C.E.I. erogherà alle Diocesi che accolgono in regime di con­
venzione tali sacerdoti intende essere una coerente risposta all’esigenza di garantire una 
ospitalità dignitosa ai sacerdoti che dimorano nel nostro Paese per motivi di studio, svol­
gendo anche un servizio pastorale, e si trovano in difficoltà economiche.

Per consentire una migliore valorizzazione dei “progetti-piIota”, rivolti a qualificare la 
nuova edilizia di culto, sono state approvate talune modifiche del Regolamento dei concor­
si per adeguarlo alle mutate esigenze.

Il Consiglio Episcopale Permanente ha approvato, inoltre, gli Statuti del Movimento 
Apostolico Ciechi e dell’Associazione Bibliotecari Ecclesiastici Italiani.

E stata definita, infine, la proposta di ripartizione per il 2003 delle somme derivanti dal­
l’otto per mille dell'lRPEF, da sottoporre all’approvazione dell’Assemblea Generale di 
maggio, ed è stato determinato il contributo da erogare nel corrente anno ai Tribunali eccle­
siastici regionali.

7. Nomine

Il Consiglio Episcopale Permanente, nel quadro degli adempimenti demandati dallo 
Statuto, ha proceduto alle seguenti nomine:

Giuliodori mons. Claudio, dell’Arcidiocesi di Ancona-Osimo, nominato per un secon­
do quinquennio Direttore dell’Ufficio Nazionale per le comunicazioni sociali;

Ferrandu mons. Salvatore. dell’Arcidiocesi di Sassari, e Tassello p. Giovanni Graziano, 
dei Padri Scalabriniani, nominati per un ulteriore quinquennio membri del Consiglio di 
Amministrazione della Fondazione “Migrantes”;

Nicora S.E. Mons. Attilio, Vescovo emerito di Verona, nominato, per un ulteriore trien­
nio, Consulente ecclesiastico centrale dell’Unione Giuristi Cattolici Italiani (UGC1).



430 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

La Presidenza della C.E.I., nella riunione del 20 gennaio 2003, nel quadro degli adem­
pimenti demandati dallo Statuto, ha provveduto alle seguenti nomine:

- Commissione Nazionale Valutazione Film: Viganò don Dario Edoardo, dell’Arcidio- 
cesi di Milano, Presidente, per un triennio; Lonero prof. Emilio, della Diocesi di Roma, 
membro per un triennio.

- Consiglio Nazionale della Scuola Cattolica:
Presidente: Nosiglia S.E. Mons. Cesare (Vicegerente della Diocesi di Roma, Presiden­

te della Commissione Episcopale per l’educazione cattolica, la scuola e l’Università);
Membri designati su proposta dei rispettivi organismi: Basso don Aldo (FISM), Capu

ti sr. Rosetta (FIDAE), Di Pol prof. Redi Sante (FISM); Guerello p. Francesco (FIDAE), 
Macri don Francesco (FIDAE), Colombo sig.ra Maria Grazia (AGESC), Nicolini sr. Giu­
seppina (USMI), Rota fr. Onorino (CISM), Tagliavini sr. Maria Grazia (FIDAE), Totaro avv. 
Giuseppe (FISM), Trani dott. Antonio (FISM), Tristaino p. Vincenzo (CONFAP), Vicentini 
dott. Delio (FISM), Zanforlin rag. Antonio (FISM);

Membri di diritto: Ciccimarra p. Francesco (Presidente Nazionale AGIDAE), Colombo 
don Stefano (Presidente Nazionale CONFAP), Malizia don Guglielmo (Direttore del Centro 
Studi per la Scuola Cattolica), Meloni rag. Enzo (Presidente Nazionale AGESC), Morgano 
dott. Luigi (Segretario Nazionale FISM), Perrone p. Antonio Maria (Presidente Nazionale 
FIDAE), Stenco don Bruno (Direttore dell’Ufficio Nazionale per l’educazione, la scuola e 
l’Università);

Membri designati dalla Presidenza della C.E.I.: Andreoli dott. Carlo, Brizzolati mons. 
Angelo, Celani p. Angelo, Minnei avv. Enrico, Nembrini prof. Francesco.



Atti del Cardinale Arcivescovo

UNITÀ PASTORALI
DECRETO DI COSTITUZIONE

PREMESSO che il Sinodo Diocesano torinese, prevedendo nuove forme di 
strategia pastorale per valorizzare la collaborazione tra comunità, la corre­
sponsabilità laicale e l'integrazione fra carismi e ministeri vari ha esplicita­
mente preso in esame la possibilità di progettare "Unità Pastorali" con il 
fine specifico di esprimere il volto della Chiesa come comunione, prima 
ancora che per ovviare all'ineludibile problema della progressiva diminu­
zione del numero dei sacerdoti (cfr. Libro Sinodale, n. 108):
CONSIDERATO che da tempo sia negli Organismi Diocesani di partecipa­
zione che a livello di Distretti pastorali e di zone vicariali la prospettiva di 
una nuova strutturazione territoriale per rendere più efficace il servizio di 
annuncio e qualificare in modo più coordinato e unitario la testimonianza, 
consentendo una migliore integrazione delle forze esistenti, si è concorde­
mente orientata verso la costituzione di Unità Pastorali nell'intero territorio 
dell'Arcidiocesi:
VALUTANDO la pluralità di esperienze già in atto da tempo in altre Chie­
se particolari d'Italia e intendendo creare concordanza sul concetto di Unità 
Pastorale come insieme di più parrocchie vicine che, pur mantenendo la 
loro identità, accolgono l'invito a collaborare tra loro per costruire insieme 
Una pastorale organica più omogenea per lo stesso territorio, configurata e 
riconosciuta anche a livello istituzionale, che operi in aperta e cordiale sin­
fonia per l'attuazione del Piano Pastorale diocesano:
ESAMINATE le concrete proposte emerse nelle zone vicariali, negli incontri 
dei vicari zonali e in altre verifiche a vari livelli per individuare le possibili 
’Potesi di raggruppamenti di parrocchie, verificando nel contempo le effet- 
tive possibilità di una autentica collaborazione pastorale tra loro in tutti i 
settori, per la valorizzazione della varietà di doni e di ministeri:
INVOCATI ripetutamente nella preghiera i doni dello Spirito Santo per 
esercitare un discernimento sapiente nella valutazione concreta delle situa- 
Z1°ni locali al fine di costruire insieme l'unità nella pluralità a fronte delle

431



432 Atti del Cardinale Arcivescovo

profonde trasformazioni in atto, per allargare gli orizzonti di fede della 
amata Chiesa torinese e approfondire in essa la sensibilità missionaria con 
rinnovato spirito evangelico:
CONVINTO della grande operosità e della generosa inventiva pastorale che 
caratterizza positivamente il Clero torinese nella costante ricerca di una 
sempre maggiore incisività delle iniziative volte ad una rinnovata prima 
evangelizzazione, favorendo la corresponsabilità dei fedeli laici e dei consa­
crati, pur nella consapevolezza che questa svolta pastorale inedita nella sto­
ria torinese, esigendo l'assunzione di una nuova mentalità, potrà legittima- 
mente incontrare modalità pratiche diversificate di accoglienza nel vasto e 
variegato territorio dell'Arcidiocesi, con un'attenzione costante ai ritmi e 
alle esigenze concrete di tutte le persone coinvolte ed in una paziente ma 
determinata realizzazione degli scopi pastorali prefissati:

CON IL PRESENTE DECRETO
COSTITUISCO

NELL'INTERO TERRITORIO DELL'ARCIDIOCESI
LE "UNITÀ PASTORALI"

IN NUMERO DI 64
SECONDO L'ELENCO NOMINATIVO DELLE PARROCCHIE 

ALLEGATO AL PRESENTE DECRETO.

Le Unità Pastorali - con i relativi emanandi "Orientamenti e Norme" - ven' 
gono costituite "ad experimentum" per la durata di anni cinque, dalla data d1 
entrata in vigore del presente decreto.
Contestualmente dispongo che le ventisei zone vicariali con i rispettivi vica' 
ri zonali e la strutturazione dei quattro Distretti pastorali per ora permall' 
gano, come al presente. In occasione della prima verifica circa l'attuazione e 
l'operatività delle Unità Pastorali, prevista nell'anno 2005, l'intera materia 
sarà oggetto di ripensamento e di attenta valutazione in vista dei cammir*1 
successivi.
Di conseguenza dichiaro che, mentre è in atto questa prima fase sperimeli' 
tale, l'attribuzione a Unità Pastorali di alcune parrocchie appartenenti 3 
zone vicariali e/o a Distretti pastorali diversi non viene a modificare 
strutturazione finora esistente.

Dato in Torino, il giorno cinque del mese di marzo - Mercoledì delle Ceneri ' 
dell'anno del Signore duemilatre, con decorrenza dal giorno 1 settembre 2003'

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino

mons. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinale Arcivescovo 433

ALLEGATO I

COMPOSIZIONE DELLE UNITÀ PASTORALI

L elenco delle attribuzioni alle singole Unità Pastorali è presentato secondo i Distretti pasto­
rali. Accanto all'indicazione nominativa delle singole parrocchie viene indicata, in parentesi, 
*a zona vicariale di attuale appartenenza.

DISTRETTO PASTORALE TORINO CITTÀ

unità pastorale n. i
S. Giovanni Battista-Cattedrale Metropolitana (z. 1)
Madonna del Carmine (z. 1)
S. Agostino Vescovo (z. 1 )
S. Barbara Vergine e Martire (z. I)
S. Dalmazzo Martire (z. I)
Maria Ausiliatrice (z. 7)
S. Gioacchino (z. 7)

Unità pastorale n. 2
Madonna degli Angeli (z. 1)
S. Carlo Borromeo (z. 1)
S. Francesco da Paola (z. 1)
S. Massimo Vescovo di Torino (z. 1)
S. Tommaso Apostolo (z. 1)
SS. Annunziata (z. 1)
S. Giulia Vergine e Martire (z. 6)

unità pastorale n. 3
Beata Vergine delle Grazie (z. 2)
Madonna di Pompei (z. 2)
S. Giorgio Martire (z. 2)
S. Secondo Martire (z. 2)
S. Teresa di Gesù Bambino (z. 2)
Santi Angeli Custodi (z. 2)

Unità pastorale n. 4
Sacro Cuore di Gesù (z. 2)
Sacro Cuore di Maria (z. 2)
Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 2)

Unità pastorale n. 5
Gesù Buon Pastore (z. 3)
S. Benedetto Abate (z. 3)



434 Atti del Cardinale Arcivescovo

S. Bernardino da Siena (z. 3)
S. Francesco di Sales (z. 3)

UNITÀ PASTORALE N. 6
Gesù Adolescente (z. 3)
Natività di Maria Vergine (z. 3)
S. Pellegrino Laziosi (z. 3)
S. Rosa da Lima (z. 3)

UNITÀ PASTORALE N. 7
Madonna della Guardia (z. 3)
Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù (z. 3)
S. Leonardo Murialdo (z. 3)
GRUGLIASCO - S. Massimiliano Maria Kolbe (z. 22)

UNITÀ PASTORALE N. 8
Gesù Nazareno (z. 4)
Immacolata Concezione e S. Donato (z. 4)
Stimmate di S. Francesco d'Assisi (z. 7)

UNITÀ PASTORALE N. 9
Maria Regina delle Missioni (z. 4)
S. Alfonso Maria de' Liguori (z. 4)
S. Anna (z. 4)
Trasfigurazione del Signore (z. 5)

UNITÀ PASTORALE N. IO
La Visitazione (z. 4)
Madonna della Divina Provvidenza (z. 4)
S. Ermenegildo Re e Martire (z. 4)
S. Giovanna d'Arco (z. 4)
S. Maria Goretti (z. 4)

UNITÀ PASTORALE N. II
Beato Pier Giorgio Frassati (z. 5)
S. Ambrogio Vescovo (z. 5)
S. Caterina da Siena (z. 5)
Santa Famiglia di Nazaret (z. 5)
Santi Bernardo e Brigida (z. 5)

UNITÀ PASTORALE N. 12
S. Antonio Abate (z. 5)
S. Giuseppe Benedetto Cottolengo (z. 5)
S. Paolo Apostolo (z. 5)



Atti del Cardinale Arcivescovo 435

Unità pastorale n. 13
Gesù Cristo Signore (z. 5)
Madonna di Campagna (z. 5)
Nostra Signora della Salute (z. 5)
S. Giuseppe Cafasso (z. 5)
S. Vincenzo de' Paoli (z. 5)

Unità pastorale n. 14
Gesù Operaio (z. 7)
Maria Regina della Pace (z. 7)
S. Domenico Savio (z. 7)

Unità pastorale n. 15
Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime (z. 7)
Maria Speranza Nostra (z. 7)
Risurrezione del Signore (z. 7)
S. Giuseppe Lavoratore (z. 7)

Unità pastorale n. ió
Santa Croce (z. 6)
S. Gaetano da Thiene (z. 6)
S. Giulio d'Orta (z. 6)
S. Nicola Vescovo (z. 6)
SS. Nome di Gesù (z. 6)

^NlTÀ PASTORALE N. 17

s. Giacomo Apostolo (z. 6)
S. Grato in Bertolla (z. 6)
Gesù Salvatore (z. 7)
S. Michele Arcangelo (z. 7)
S. Pio X (z. 7)

^NlTÀ PASTORALE N. 18

Madonna delle Rose (z. 8)
Maria Madre della Chiesa (z. 8)
Natale del Signore (z. 8)
S. Rita da Cascia (z. 8)

UNITÀ PASTORALE N. 19
Ascensione del Signore (z. 8)
Gesù Redentore (z. 8)
La Pentecoste (z. 8)
S. Giovanni Bosco (z. 8)
GRUGLIASCO - Spirito Santo (z. 8)



436 Atti del Cardinale Arcivescovo

UNITÀ PASTORALE N. 20
Maria Madre di Misericordia (z. 8)
S. Ignazio di Loyola (z. 8)
SS. Nome di Maria (z. 8)

UNITÀ PASTORALE N. 21
Beati Federico Albert e Clemente Marchisio (z. 9)
S. Luca Evangelista (z. 9)
Santi Apostoli (z. 9)
Visitazione di Maria Vergine e S. Barnaba (z. 9)

UNITÀ PASTORALE N. 22
Immacolata Concezione e S. Giovanni Battista (z. 9)
S. Giovanni Maria Vianney (z. 9)
S. Marco Evangelista (z. 9)
S. Remigio Vescovo (z. 9)

UNITÀ PASTORALE N. 23
Assunzione di Maria Vergine-Lingotto (z. 9)
Patrocinio di S. Giuseppe (z. 9)
S. Monica (z. 9)

UNITÀ PASTORALE N. 24
Madonna Addolorata (z. 70)
Madonna di Fatima (z. 10)
S. Pietro in Vincoli (z. 70)
Santi Vito, Modesto e Crescenzia (z. 70)

UNITÀ PASTORALE N. 25
Gran Madre di Dio (z. 70)
Nostra Signora del SS. Sacramento (z. 70)
S. Agnese Vergine e Martire (z. 70)
S. Margherita Vergine e Martire (z. 70)

UNITÀ PASTORALE N. 26
Assunzione di Maria Vergine-Reaglie (z. 70)
Madonna del Pilone (z. 70)
Madonna del Rosario (z. 70)
S. Grato in Mongreno (z. 10)
S. Maria di Superga (z. 10)



Atti del Cardinale Arcivescovo 437

DISTRETTO PASTORALE TORINO NORD

Unità pastorale n. 27
BARBAMI A - S. Giuliano Martire (z. II)
CORIO: - S. Genesio Martire (z. 11)

- S. Grato Vescovo (Benne) (z. 11)
GROSSO - Santi Lorenzo e Stefano (z. 11)
LEVONE - S. Giacomo Apostolo (z. 11)
MATHI - S. Mauro Abate (z. 11)
NOLE - S. Vincenzo Martire (z. 11)
ROCCA CANAVESE - Assunzione di Maria Vergine (z. 11)
VILLANOVA CANAVESE - S. Massimo Vescovo di Torino (z. 11)

Unità pastorale n. 28
CIRIÈ: - Santi Giovanni Battista e Martino (z. 11)

- S. Pietro Apostolo (Devesi) (z. 11)
FRONT - S. Maria Maddalena (z. 11)
RIVAROSSA - S. Maria Maddalena (z. 11)
SAN CARLO CANAVESE - S. Carlo Borromeo (z. 11)
SAN FRANCESCO AL CAMPO - S. Francesco d'Assisi (z. 11)
SAN MAURIZIO CANAVESE: - S. Maurizio Martire (z. 17)

- SS. Nome di Maria (Ceretta) (z. 11)
VAUDA CANAVESE - Santi Bernardo e Nicola (z. 11)

Unità pastorale n. 29
BORGARO TORINESE - Assunzione di Maria Vergine (z. 11)
CASELLE TORINESE: - S. Maria e S. Giovanni Evangelista (z. 11) 

- Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù 
(Mappano) (z. 77)

Unità pastorale n. 30
BRANDIZZO - S. Giacomo Apostolo (z. 72)
LEINÌ - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 12)
SETTIMO TORINESE: - S. Giuseppe Artigiano (z. 72)

- S. Maria Madre della Chiesa (z. 72)
- S. Pietro in Vincoli (z. 72)
- S. Vincenzo de' Paoli (z. 72)
- S. Guglielmo Abate (Mezzi Po) (z. 12)

VOLPIANO - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 12)

Unità pastorale n. 31
SAN MAURO TORINESE: - S. Maria di Pulcherada (z. 13)

- S. Benedetto Abate (Oltre Po) (z. 13)
- S. Anna (Pescatori) (z. 73)
- Sacro Cuore di Gesù

e Madonna del Carmine (Santbuy) (z. 73)



438 Atti del Cardinale Arcivescovo

UNITÀ PASTORALE N. 32
CASALBORGONE - S. Carlo Borromeo (z. 13)
CASTAGNETO PO - S. Pietro Apostolo (z. 13)
CASTIGLIONE TORINESE - Santi Claudio e Dalmazzo (z. 13)
GASSINO TORINESE: - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 13)

- S. Michele Arcangelo (Bardassano) (z. 13)
- Santi Andrea e Nicola (.Bussolino) (z. 13)

LAURIANO - Assunzione di Maria Vergine (z. 13)
RIVALBA - S. Pietro in Vincoli (z. 73)
SAN RAFFAELE CIMENA - Sacro Cuore di Gesù e S. Raffaele (z. 73)
SAN SEBASTIANO DA PO - S. Sebastiano Martire (z. 73)
SCIOLZE - S. Giovanni Battista (z. 73)

UNITÀ PASTORALE N. 33
ALA DI STURA - S. Nicola Vescovo (z. 14)
BALME - SS. Trinità (z. 14)
CANTOIRA - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 14)
CERES - Assunzione di Maria Vergine (z. 14)
CHIALAMBERTO - Santi Filippo e Giacomo Apostoli (z. 14)
GROSCAVALLO - S. Maria Maddalena (z. 14)
MEZZENILE - S. Martino Vescovo (z. 74)
PESSINETTO - Spirito Santo e S. Giovanni Battista (z. 74)
TRAVES - S. Pietro in Vincoli (z. 74) ,

UNITÀ PASTORALE N. 34
BALANGERO - S. Giacomo Apostolo (z. 74)
COASSOLO TORINESE - Santi Nicola, Pietro e Paolo (z. 74)
GERMAGNANO - Santi Grato e Rocco (z. 74)
LANZO TORINESE - S. Pietro in Vincoli (z. 74)
LEMIE - S. Michele Arcangelo (z. 74) 
MONASTERO DI LANZO - Santi Anastasia

e Giovanni Evangelista (z. 74)
USSEGLIO - Assunzione di Maria Vergine (z. 14)
VIÙ: - S. Martino Vescovo (z. 74)

- Santi Giovanni Battista e Sebastiano (Col San Giovanni) (z. 74)

UNITÀ PASTORALE N. 35
ROBASSOMERO - S. Caterina Vergine e Martire (z. 77)
CAFASSE: - S. Grato Vescovo (z. 74)

- Assunzione di Maria Vergine (Monasterolo Torinese) (z. 74)
FIANO - S. Desiderio Martire (z. 74)
VALLO TORINESE - S. Secondo Martire (z. 74)
VARISELLA - S. Nicola Vescovo (z. 74)



Atti del Cardinale Arcivescovo

Unità pastorale n. 36
BUSANO - S. Tommaso Apostolo (z. 15)
CANISCHIO - S. Lorenzo Martire (z. 15)
CUORGNÈ - S. Dalmazzo Martire (z. 15)
FAVRIA - Santi Michele, Pietro e Paolo (z. 15)
FORNO CANAVESE - Assunzione di Maria Vergine (z. 15)
OGLIANICO: - SS. Annunziata e S. Cassiano (z. 15)

- S. Francesco d'Assisi (Benne) (z. 15)
PERTUSIO - S. Lorenzo Martire (z. 15)
PRASCORSANO - S. Andrea Apostolo (z. 15)
PRATIGLIONE - S. Nicola Vescovo (z. 15)
RIVARA - Santi Giovanni Battista e Bartolomeo (z. 15)
SALASSA - S. Giovanni Battista (z. 15)
SAN COLOMBANO BELMONTE - S. Grato Vescovo (z. 15)
SAN PONSO - S. Ponzio Martire (z. 15)
VALPERGA - S. Giorgio Martire (z. 15)

439

DISTRETTO PASTORALE TORINO SUD-EST

 Unità pastorale n. 37
ANDEZENO - S. Giorgio Martire (z. 16)
CHIERI: - S. Giacomo Apostolo (z. 76)

- S. Giorgio Martire (z. 76)
- S. Maria della Scala (z. 76)
- S. Maria Maddalena (z. 76)
- Santa Famiglia di Nazaret (Pessione) (z. 76) 

MARENTINO - Assunzione di Maria Vergine (z. 76) 
MONTALDO TORINESE - Santi Vittore e Corona (z. 76) 
PAVAROLO - S. Maria dell'Olmo (z. 16)
RIVA PRESSO CHIERI - Assunzione di Maria Vergine (z. 76)

Unità pastorale n. 38
BALDISSERO TORINESE - S. Maria della Spina (z. 76)
CHIERI - S. Luigi Gonzaga (z. 76)
PECETTO TORINESE - S. Maria della Neve (z. 76)
PINO TORINESE: - SS. Annunziata (z. 76)

- Beata Vergine delle Grazie (Valle Ceppi) (z. 76)

Unità pastorale n. 39
CAMBIANO - Santi Vincenzo e Anastasio (z. 76)
POIRINO: - Beata Vergine Consolata e S. Bartolomeo (z. 76)

- S. Maria Maggiore (z. 76)
- S. Antonio di Padova (Favari) (z. 76)
- Natività di Maria Vergine (Marocchi) (z. 76) 

SANTENA - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 76)



440 Atti del Cardinale Arcivescovo

UNITÀ PASTORALE N. 40
ARAMENGO (AT) - S. Antonio Abate (z. 16)
ARIGNANO - Assunzione di Maria Vergine e S. Remigio (z. 16)
BERZANO DI SAN PIETRO (AT) - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 16)
BUTTIGLIERA D'ASTI (AT) - S. Martino Vescovo (z. 16)
CASTELNUOVO DON BOSCO (AT) - S. Andrea Apostolo (z. 16)
CINZANO - S. Antonio Abate (z. 16)
MOMBELLO DI TORINO - S. Giovanni Battista (z. 16)
MONCUCCO TORINESE (AT) - S. Giovanni Battista (z. 16)
MORIONDO TORINESE - S. Giovanni Battista (z. 16)
PASSERANO MARMORITO (AT) - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 16)

UNITÀ PASTORALE N. 41
LA LOGGIA - S. Giacomo Apostolo (z. 17)
MONCALIERI: - S. Maria della Scala e S. Egidio (z. 17)

- Beato Bernardo di Baden (Borgo Aie) (z. 17)
- S. Vincenzo Ferreri (Borgo Mercato) (z. 17)
- Nostra Signora delle Vittorie (Borgo San Pietro) (z. 17)
- S. Giovanna Antida Thouret (Borgo San Pietro) (z. 17)
- S. Matteo Apostolo (Borgo San Pietro) (z. 17)
- S. Maria Goretti (Tetti Piatti) (z. 17)

UNITÀ PASTORALE N. 42
MONCALIERI: - S. Pietro in Vincoli (Moriondo) (z. 17)

- SS. Trinità (Palerò) (z. 17)
- S. Martino Vescovo (Revigliasco Torinese) (z. 17)
- S. Maria di Testona (Testano) (z. 17)

TROFARELLO: - Santi Quirico e Giulitta (z. 17)
- S. Rocco (Valle Sauglio) (z. 17)

UNITÀ PASTORALE N. 43
NICHELINO: - Madonna della Fiducia e S. Damiano (z. 18)

- Maria Regina Mundi (z. 18)
- S. Edoardo Re (z. 18)
- SS. Trinità (z. 18)
- Visitazione di Maria Vergine (Stupinigi) (z. 18)

UNITÀ PASTORALE N. 44
CANDIOLO - S. Giovanni Battista (z. 18)
NONE - Santi Gervasio e Protasio (z. 18)
VINOVO: - S. Bartolomeo Apostolo (z. 18)

- S. Domenico Savio (Carino) (z. 18)

UNITÀ PASTORALE N. 45
CARMAGNOLA: - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 19)

- S. Maria di Salsasio (Borgo Salsasio) (z. 19)



Atti del Cardinale Arcivescovo 441

- S. Bernardo Abate (Borgo San Bernardo) (z. 19)
- S. Giovanni Battista (Borgo San Giovanni) (z. 19)
- Santi Michele e Grato

(Borgo Santi Michele e Grato) (z. 19)
- Assunzione di Maria Vergine e S. Michele 

(Casanova) (z. 19)
- S. Luca Evangelista (Vallongo) (z. 19)

UNITÀ PASTORALE N. 46
CARIGNANO - Santi Giovanni Battista e Remigio (z. 19)
CASALGRASSO (CN) - S. Giovanni Battista (z. 19)
CASTAGNOLE PIEMONTE - S. Pietro in Vincoli (z. 19)
LOMBRIASCO - Immacolata Concezione di Maria Vergine (z. 19)
OSASIO - SS. Trinità (z. 19)
PANCALIERI - S. Nicola Vescovo (z. 19)
PIOBESI TORINESE - Natività di Maria Vergine (z. 19)
VILLASTELLONE - S. Giovanni Battista (z. 19)
VIRLE PIEMONTE - S. Siro Vescovo (z. 20)

UNITÀ PASTORALE N. 47
AIRASCA - S. Bartolomeo Apostolo (z. 20)
CLIMI AN A: - S. Maria della Motta (z. 20)

- S. Maria della Pieve (Pieve) (z. 20)
- S. Pietro in Vincoli (Tavernette) (z. 20)

PISCINA - S. Grato Vescovo (z. 20)

UNITÀ PASTORALE N. 48
CERCENASCO - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 20)
SCALENGHE - Assunzione di Maria Vergine e S. Caterina (z. 20)
VIGONE - S. Maria del Borgo e S. Caterina (z. 20)

^NlTÀ PASTORALE N. 49
CAVOUR - S. Lorenzo Martire (z. 20)
FAULE (CN) - S. Biagio Vescovo e Martire (z. 20)
GARZIGLIANA - Santi Benedetto e Donato (z. 20)
MORETTA (CN) - S. Giovanni Battista (z. 20)
POLONGHERA (CN) - S. Pietro in Vincoli (z. 20)
VILLAFRANCA PIEMONTE - Santi Maria Maddalena e Stefano (z. 20)

^ITÀ PASTORALE N. 50

BRA (CN): - S. Andrea Apostolo (z. 21)
- S. Antonino Martire (z. 21)
- S. Giovanni Battista (z. 21)
- Assunzione di Maria Vergine (Bandito) (z. 21)

SANFRÈ (CN) - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 21)



442 Atti del Cardinale Arcivescovo

UNITÀ PASTORALE N. 51
MONASTEROLO DI SAVIGLIANO (CN) - Santi Pietro e Paolo 

Apostoli (z. 21)
SAVIGLIANO (CN): - S. Andrea Apostolo (z. 21)

- S. Giovanni Battista (z. 21)
- S. Maria della Pieve (z. 21)
- S. Pietro Apostolo (z. 21)
- San Salvatore (San Salvatore) (z. 21)

UNITÀ PASTORALE N. 52
CARAMAGNA PIEMONTE (CN) - Assunzione di Maria Vergine (z. 21)
CAVALLERLEONE (CN) - Assunzione di Maria Vergine (z. 27)
CAVALLERMAGGIORE (CN): - S. Maria della Pieve e S. Michele (z. 27)

- S. Lorenzo Martire (Foresto) (z. 27)
- Maria Madre della Chiesa 

(Madonna del Pilone) (z. 27)
MARENE (CN) - Natività di Maria Vergine (z. 21)
MURELLO (CN) - S. Giovanni Battista (z. 27)
RACCON1GI (CN) - S. Maria e S. Giovanni Battista (z. 27) 
SOMMARIVA DEL BOSCO (CN) - Santi Giacomo e Filippo

Apostoli (z. 27)

DISTRETTO PASTORALE TORINO OVEST

UNITÀ PASTORALE N. 53
RIVOLI: - S. Bartolomeo Apostolo (z. 23)

- S. Bernardo Abate (z. 23)
- S. Maria della Stella (z. 23)
- S. Martino Vescovo (z. 23)
- S. Giovanni Bosco (Cascine Vico.) (z. 23)
- S. Paolo Apostolo (Cascine Vico.) (z. 23)
- Beata Vergine delle Grazie (Tetti Neirotti) (z. 23)

UNITÀ PASTORALE N. 54
ALPIGNANO: - S. Martino Vescovo (z. 24)

- SS. Annunziata (z. 24)
CASELETTE - S. Giorgio Martire (z. 24)
VAL DELLA TORRE: - S. Donato Vescovo e Martire (z. 24)

- S. Maria della Spina (Brione) (z. 24)

UNITÀ PASTORALE N. 55
GIVOLETTO - S. Secondo Martire (z. 24)
LA CASSA - S. Lorenzo Martire (z. 24)
PIANEZZA - Santi Pietro e Paolo Apostoli (z. 24)
SAN GILLIO - S. Egidio Abate (z. 24)



Atti del Cardinale Arcivescovo 443

UNITÀ PASTORALE N. 56
COLLEGNO - Sacro Cuore di Gesù (Savonera) (z. 24)
DRUENTO - S. Maria della Stella (z. 24)
VENARIA REALE: - Natività di Maria Vergine (z. 24)

- S. Francesco d'Assisi (z. 24)
- S. Lorenzo Martire (Allessano) (z. 24)

UNITÀ PASTORALE N. 57
ORBASSANO - S. Giovanni Battista (z. 25)
RIVALTA DI TORINO: - Immacolata Concezione di Maria Vergine (z. 25)

- Santi Pietro e Andrea Apostoli (z. 25)

UNITÀ PASTORALE N. 58
BEINASCO: - S. Giacomo Apostolo (z. 25)

- S. Anna (Borgaretto) (z. 25)
- Gesù Maestro (Fornaci) (z. 25)

UNITÀ PASTORALE N. 59
BRUINO - S. Martino Vescovo (z. 25)
PIOSSASCO: - S. Francesco d'Assisi (z. 25)

- Santi Apostoli (z. 25)
VOLVERA - Assunzione di Maria Vergine (z. 25)

UNITÀ PASTORALE N. 60
COAZZE: - S. Maria del Pino (z. 26)

- S. Giuseppe (Forno) (z. 26)
GIAVENO: - S. Lorenzo Martire (z. 26)

- Beata Vergine Consolata (Ponte Pietra) (z. 26)
- S. Giacomo Apostolo (Sala) (z. 26)

VALGIOIE - S. Giovanni Battista (z. 26)

UNITÀ PASTORALE N. 61
ROSTA - S. Michele Arcangelo (z. 23)
AVIGLIANA: - S. Maria Maggiore (z. 26)

- Santi Giovanni Battista e Pietro (z. 26)
- S. Anna (Drubiaglio) (z. 26)

BUTTIGLIERA ALTA: - S. Marco Evangelista (z. 26)
- Sacro Cuore di Gesù (Ferriera) (z. 26)

UNITÀ PASTORALE N. 62
VILLARBASSE - S. Nazario Martire (z. 23)
REANO - S. Giorgio Martire (z. 26)
SANGANO - Santi Solutore, Avventore e Ottavio (z. 26)
TRANA - Natività di Maria Vergine (z. 26)



444 Atti del Cardinale Arcivescovo

UNITÀ PASTORALE N. 63
COLLEGNO: - S. Giuseppe (z. 22)

- S. Lorenzo Martire (z. 22)
- Madonna dei Poveri (Borgata Paradiso) (z. 22)
- Beata Vergine Consolata (Leumann) (z. 22)
- S. Massimo Vescovo di Torino (Regina Margherita) (z. 22)

UNITÀ PASTORALE N. 64
COLLEGNO - S. Chiara Vergine (z. 22)
GRUGLIASCO: - S. Cassiano Martire (z. 22)

- S. Francesco d'Assisi (z. 22)
- S. Giacomo Apostolo (z. 22)
- S. Maria (z. 22)

VISTO, si approva.

Dato in Torino, il giorno cinque del mese di marzo - Mercoledì delle Ceneri' 
dell'anno del Signore duemilatre, con decorrenza dal giorno 1 settembre 2003.

* Severino Card. Poletto 
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



Atti del Cardinule Arcivescovo 445

UNITA PASTORALI
NOMINA DEI MODERATORI

^EMESSO che con decreto in data odierna ho costituito nell'intero territo- 
ri° dell'Arcidiocesi le Unità Pastorali per rendere più efficace il servizio di 
annuncio e qualificare in modo più coordinato e unitario la testimonianza, 
Consentendo una migliore integrazione delle forze esistenti:
INTENDENDO procedere verso la loro effettiva operatività con la nomina 
dei Moderatori, i quali alla luce degli emanandi “Orientamenti e Norme" 
dovranno provvedere con tempestiva sollecitudine all'attuazione di quanto 
hi essi previsto:
VALUTATA attentamente la situazione delle zone vicariali con le concrete 
situazioni locali, che suggerisce di valorizzare l'opera degli attuali vicari 
donali per favorire il passaggio a queste nuove strutturazioni territoriali:

CON IL PRESENTE DECRETO
NOMINO

MODERATORI DELLE UNITÀ PASTORALI
- PER IL QUINQUENNIO 1 settembre 2003-31 agosto 2008 -

I SEGUENTI PRESBITERI:

Distretto pastorale Torino città

Unità Pastorale N. 1:
COCCOLO mons. Giovanni

Unità Pastorale N. 2:
MANZO don Franco

Unità Pastorale N. 3:
BRAIDA don Benigno

Unità Pastorale N. 4:
GALLO don Pietro

Unità Pastorale N. 5:
AVATANEO. don Giacomo

Unità Pastorale N. 6:
ODDENINO don Giovanni

Unità Pastorale N. 7:
PERLO don Mario



Atti del Cardinale Arcivescovo446

Unità Pastorale N. 8:
SIBONA don Giuseppe

Unità Pastorale N. 9:
VACHA don Giovanni Carlo

Unità Pastorale N. 10:
SCHEMBRI don Denis

Unità Pastorale N. 11:
CANAVESIO don Mario

Unità Pastorale N. 12:
BOSCO don Sergio

Unità Pastorale N. 13:
MANA don Mario Sebastiano

Unità Pastorale N. 14:
SUCCO don Gianluca

Unità Pastorale N. 15:
VIETTO don Giuseppe

Unità Pastorale N. 16:
LUPARIA don Benito

Unità Pastorale N. 17:
MONTICONE don Dario

Unità Pastorale N. 18:
BIROLO don Leonardo

Unità Pastorale N. 19:
BERNARDI don Giovanni

Unità Pastorale N. 20:
MORELLO don Luciano

Unità Pastorale N. 21:
DI MATTEO don Marco

Unità Pastorale N. 22:
CAMPA don Claudio

Unità Pastorale N. 23:
SUARDI don Gianmarco

Unità Pastorale N. 24:
ANDRIANO don Valerio

Unità Pastorale N. 25:
ISSOGLIO don Aldo

Unità Pastorale N. 26:
AUDISIO don Stefano



Atti del Cardinale Arcivescovo 447

distretto pastorale Torino nord

Unità Pastorale N. 27:
AIROLA don Giancarlo

Unità Pastorale N. 28:
CHIADÒ don Alberto

Unità Pastorale N. 29:
GARBIGL1A don Pierantonio

Unità Pastorale N. 30:
GRAVERO don Giuseppe

Unità Pastorale N. 31:
APPENDINO don Antonio

Unità Pastorale N. 32:
ZORZAN don Giuseppe

Unità Pastorale N. 33:
MASSAGLIA don Celestino

Unità Pastorale N. 34:
LUCIANO don Giovanni, S.D.B.

Unità Pastorale N. 35:
VICENZA don Gerardo

Unità Pastorale N. 36:
PEROLINI can. Paolo

distretto pastorale Torino sud-est

Unità Pastorale N. 37:
CARRÙ mons. Giovanni

Unità Pastorale N. 38:
BARACCO don Riccardo

Unità Pastorale N. 39:
OLOWSKI don Mieczyslaw

Unità Pastorale N. 40:
TICCHIATI don Maurizio

Unità Pastorale N. 41:
GINESTRONE don Dante

Unità Pastorale N. 42:
ZOCCALLI don Roberto

Unità Pastorale N. 43:
BORTONE don Antonio



448 Atti del Cardinale Arcivescovo

Unità Pastorale N. 44:
GOSMAR don Giancarlo

Unità Pastorale N. 45:
CARAMAZZA don Salvatore

Unità Pastorale N. 46:
VOLATERRA don Roberto

Unità Pastorale N. 47:
MOTTA don Flavio

Unità Pastorale N. 48:
GABRIELLI don Marino

Unità Pastorale N. 49:
ACCASTELLO don Giuseppe

Unità Pastorale N. 50:
CASETTA don Enzo

Unità Pastorale N. 51:
BOARINO can. Sergio

Unità Pastorale N. 52:
EDILE don Efisio

DISTRETTO PASTORALE TORINO OVEST

Unità Pastorale N. 53:
NORBIATO don Marco

Unità Pastorale N. 54:
PERUCCA don Enrico

Unità Pastorale N. 55:
BAGNA don Giuseppe

Unità Pastorale N. 56:
TONIOLO don Alessio

Unità Pastorale N. 57:
ARNOLFO don Marco

Unità Pastorale N. 58:
MONDINO don Giovanni

Unità Pastorale N. 59:
GARBERO don Bernardo

Unità Pastorale N. 60:
PAIRETTO don Francesco

Unità Pastorale N. 61:
BUNINO don Serafino



Atti del Cardinale Arcivescovo 449

Unità Pastorale N. 62:
FRANCO don Carlo

Unità Pastorale N. 63:
MITOLO don Domenico

Unità Pastorale N. 64:
LUCIANO don Marco

Responsabilità e compiti dei moderatori delle Unità Pastorali sono indicati 
negli "Orientamenti e Norme" di prossima emanazione.

Dato in Torino, il giorno cinque del mese di marzo - Mercoledì delle Ceneri - 
dell'anno del Signore duemilatre, con decorrenza dal giorno 1 settembre 2003.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino 

mons. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile



450 Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Quaresima 2003

Desidero vedere i vostri volti

Carissimi,
nel cammino spirituale che la Chiesa ci propone di fare durante l'anno 

liturgico il tempo quaresimale riveste un'importanza del tutto particolare 
perché ci prepara alla celebrazione della Pasqua di risurrezione del Signore, 
che è il mistero centrale della nostra fede.

E proprio per questo la Quaresima è sempre stata sentita dai fedeli più 
attenti come un tempo favorevole per un ritorno a Dio con impegnativi iti­
nerari di preghiera, di digiuno e di carità.

Il Santo Padre nel suo Messaggio per la Quaresima di quest'anno ci 
richiama il dovere della solidarietà e della condivisione dei nostri beni con 
i fratelli più poveri, e lo fa commentando una frase tratta dagli Atti degl* 
Apostoli: « Vi è più gioia nel dare che nel ricevere» (At 20,35) dalla quale si evin­
ce che il tendere la mano verso chi ha bisogno non è un semplice consiglio 
ma un vero imperativo morale.

Torino è nota nel mondo per tanti motivi che hanno reso gloriosa la sua 
storia, ma credo di poter dire che uno dei titoli di cui dobbiamo essere fieri 
è quello che definisce Torino come "la Città della carità". Il contributo dato 
dai nostri grandi Santi sociali ha determinato in tutti i torinesi una partico­
lare sensibilità verso i poveri, sensibilità che trova nelle iniziative della Qua* 
resima di fraternità un'occasione privilegiata per esprimersi in gesti concre­
ti di solidarietà.

Il Santo Padre ci dice: «La Quaresima, tempo "forte" di preghiera, di 
digiuno e di impegno verso quanti sono nel bisogno, offre ad ogni cristiano 
la possibilità di prepararsi alla Pasqua con un serio discernimento della pro­
pria vita, confrontandosi in maniera speciale con la Parola di Dio, che illu- 
mina il quotidiano itinerario dei credenti» (Messaggio, 1).

In queste parole del Papa sono evidenziati alcuni valori essenziali della 
vita cristiana, che devono nel tempo quaresimale avere una rilevanza parti­
colare. Sono certo che in tutte le Comunità parrocchiali ci sarà una ricca 
serie di proposte per attivare convocazioni di preghiera, iniziative di digiu­
no e di fraternità verso i poveri di casa nostra o del Terzo Mondo. Ciascuno 
perciò avrà diverse occasioni per vivere nella propria Comunità un cammi' 
no di fede che sia fruttuoso di opere buone.

Oltre a questo desidero che nel tempo quaresimale ci sia, da parte di 
tutti, una particolare attenzione su tre grandi iniziative diocesane, che sono 
già in corso o in via di attuazione. Si tratta delle quattro grandi Missioni 
diocesane che sono in pieno svolgimento, dell'avvio delle Unità Pastoralie 
della mia Visita Pastorale a tutta la Diocesi, che intendo annunciare già con 
questo Messaggio, ma che inizierà a svolgersi a cominciare dal prossimo 
mese di settembre e che spero, con l'aiuto di Dio, di poter portare a termino 
nei prossimi cinque anni.



Atti del Cardinale Arcivescovo 451

1. Le Missioni diocesane
Tutti ormai conoscono questo grande impegno di evangelizzazione che 

stiamo attuando secondo quanto previsto dal nostro Piano Pastorale. Sono 
’n pieno svolgimento nei quattro Distretti la "Missione bambini e ragazzi" 
(Distretto Città), la "Missione giovani" (Distretto Sud-Est), la "Missione adul­
ti" (Distretto Ovest) e la "Missione anziani" (Distretto Nord). Nel mese di gen­
naio u.s., con i membri del Consiglio Episcopale e con tutti i Vicari zonali ho 
Voluto già fare una prima verifica di questo impegnativo lavoro. Noi non 
riusciamo a conoscere l'azione della grazia di Dio nel cuore delle persone, 
•Mentre è nelle nostre possibilità verificare l'accoglienza che l'iniziativa ha 
suscitato. Le prime impressioni che emergono sottolineano la grande diffi­
coltà che oggi incontriamo nel convocare la gente intorno alla Parola di Dio 
per approfondirsi nella fede e nella testimonianza cristiana. Questo è più 
evidente specialmente sul versante dei giovani, per i quali una pastorale 
capace di interessarli, o almeno di incuriosirli, diventa sempre più difficile. 
Così pure si è visto che non è facile coinvolgere i bambini e i ragazzi, i quali 
•Mantengono ancora una discreta frequenza al catechismo in preparazione ai 
Sacramenti dell'iniziazione cristiana, ma disertano in altissima percentuale 
l'Eucaristia domenicale. Su questo si dovrà sollecitare una maggiore colla­
borazione da parte dei genitori e delle famiglie affinché l'educazione reli­
giosa non si riduca a qualche momento di festa nell'occasione dei sacra- 
■Menti dell'Eucaristia o della Cresima, ma porti i ragazzi a seguire Gesù, 
conosciuto come il Maestro da ascoltare e come il migliore Amico da amare 
cd imitare. Anche l'avvicinamento dei lontani, che è uno degli obiettivi pri- 
•Mari delle nostre quattro Missioni diocesane, finora ha dato risultati ancora 
troppo scarsi. Come vedete sto descrivendo con realismo e senza nasconde­
re le difficoltà la situazione in cui ci troviamo a lavorare, anche se tutto que­
sto non è una ragione per scoraggiarci. Caso mai è un motivo ulteriore per 
accrescere maggiormente il nostro impegno di portare l'annuncio di Gesù a 
tutti. Questo "tutti" ci spaventa non poco, perché vediamo che non riuscia- 
mo ad arrivarci, ma è l'obiettivo verso il quale deve sempre tendere ogni 
nostra attività pastorale. Soprattutto è necessario non rallentare le tante ini­
ziative di preghiera personale e comunitaria che in ogni Parrocchia sono 
state attuate nell'Anno della Spiritualità e che ora devono diventare appun­
tamenti regolari perché se è vero che, per comando di Gesù, la nostra pasto­
rale deve essere "missionaria" e quindi aperta soprattutto ai lontani, la pre­
ghiera non può mancare a sostegno di chi deve portare il Vangelo in un 
Mondo sempre meno sensibile ai valori cristiani.

2. Le Unità Pastorali
E ormai da tanto tempo che si sente parlare di Unità Pastorali e per la 

Mostra Arcidiocesi già il "Libro Sinodale", pubblicato nel 1997, le raccoman­
dava. Anch'io nella mia Lettera Pastorale "Costruire insieme" invitavo a 
riflettere sulle profonde trasformazioni in atto e sulla sempre più grave 
sproporzione tra il numero di sacerdoti e quello delle Parrocchie, per cui



452 Atti del Cardinale Arcivescovo

sollecitavo di arrivare presto a costituire, anche qui da noi, una maggiore 
collaborazione interparrocchiale, resa possibile dalle Unità Pastorali. Questa 
scelta, a mio parere, renderà più visibile il volto della Chiesa come mistero 
di comunione e ci consentirà di realizzare una nuova strategia pastorale 
incentrata non più sulle forze presenti in ogni singola Parrocchia, ma cer­
cando vera collaborazione ed interscambio di ministerialità tra Parrocchie 
vicine.

È importante innanzi tutto creare concordanza sul concetto di Unità 
Pastorale, perché non tutti, quando usano questa espressione, intendono la 
medesima cosa. Per Unità Pastorale noi intendiamo «l'insieme di più Par­
rocchie vicine che, pur conservando la loro identità, accolgono l'invito del 
Vescovo a collaborare tra loro per costruire insieme una efficace pastora­
le missionaria che operi, su quel determinato territorio, in sintonia col 
Piano Pastorale diocesano».

In questi giorni si stanno realizzando i "raggruppamenti" di Parrocchie 
che dovranno costituire tra loro le Unità Pastorali. Su questo punto vedo 
necessari due chiarimenti. Innanzi tutto desidero precisare che individuare, 
con l'aiuto dei sacerdoti e dei laici, i possibili raggruppamenti di alcune Par­
rocchie di un determinato territorio per fare un'Unità Pastorale, non signifi­
ca che l'Unità Pastorale sia già realizzata. Questo è soltanto il primo passo 
che dà l'indicazione di chi deve incominciare a collaborare per arrivare ad 
avere una vera Unità Pastorale. Essa infatti non è costituita in primo luogo 
da un insieme geografico di Parrocchie, bensì da una effettiva collaborazio­
ne pastorale di più Parrocchie tra loro in tutti i settori. A questo si arriverà 
con gradualità e ci vorrà forse molto tempo perché si tratta di superare una 
visione della pastorale incentrata sul proprio campanile per aprirsi alla col' 
laborazione con altre comunità vicine. Dire che ci vorrà del tempo non deve 
indurre in alcuni l'idea che per il momento si può stare fermi, ma, al con­
trario, che proprio per questo è necessario attivarsi fin da subito per avvia­
re questo cammino di collaborazione tra Parrocchie vicine, cammino che 
sarà lungo, ma che non è più procrastinabile.

L'altro chiarimento da fare riguarda uno dei criteri che devono sottosta­
re alla scelta dei "raggruppamenti" delle Parrocchie chiamate a formare 
un'Unità Pastorale. Essi vanno proposti non tenendo presenti esclusiva- 
mente le persone dei sacerdoti, che sono sicuramente figure indispensabili 
per la vita della comunità cristiana, ma che con il tempo si avvicendano, 
quanto piuttosto le comunità parrocchiali. Intendo dire che non sono i soli 
sacerdoti che si devono mettere insieme per costruire le Unità Pastorali, 
bensì le stesse comunità parrocchiali considerate nel loro insieme di Popolo 
di Dio, che vive in un determinato territorio con una varietà di doni e di 
ministeri.

Questa scelta che stiamo facendo è un passaggio importante e storico 
per la vita della nostra Diocesi e richiede attenzione, comprensione autenti­
ca di ciò che desideriamo realizzare e soprattutto pazienza da parte di tutti- 
Infatti ci vorrà molto tempo per realizzare questa nuova impostazione della 
pastorale più aperta verso gli altri e più disponibile ad accogliere la colla­
borazione delle Parrocchie vicine. È per questo che il primo passo, che è



Atti del Cardinale Arcivescovo 453

costituito dai "raggruppamenti" delle varie Parrocchie è ad experimentum 
per cinque anni, per cui andando avanti si potranno apportare modifiche e 
miglioramenti alle scelte che stiamo facendo ora in fase di partenza.

3. La Visita Pastorale
Un altro evento importante di grazia che saremo chiamati a vivere nei 

prossimi anni è la Visita Pastorale dell'Arcivescovo. Essa è per me un dove­
re, ma vi confesso che lo adempio con vera gioia ed entusiasmo perché, 
come dice il titolo di questo Messaggio, "desidero vedere i vostri volti", cioè 
desidero incontrarvi, conoscervi, sostenere la vostra fede e soprattutto 
"ascoltarvi" in tutto ciò che mi vorrete dire.

«La Visita Pastorale è una delle forme, ma del tutto particolare, con le 
quali il Vescovo mantiene i contatti personali con il Clero e con gli altri 
membri del Popolo di Dio per conoscerli e dirigerli, esortarli alla fede e alla 
vita cristiana.

La carità pastorale è come l'anima della Visita. Il suo scopo non tende ad 
altro che al buon andamento delle nostre comunità cristiane. La Visita 
Pastorale è un evento di grazia perché riflette in qualche modo l'immagine 
di quella singolarissima e del tutto meravigliosa visita, per mezzo della 
quale “il Pastore Sommo" (7 Pt 5,4), il Vescovo delle nostre anime, Gesù Cri­
sto, ha visitato e redento il suo popolo.

Con la Visita Pastorale il Vescovo si presenta in modo concreto come 
principio e fondamento visibile dell'unità nella Chiesa particolare che gli è 
stata affidata. Essa gli offre una felice occasione di lodare, stimolare, conso­
lare gli operai evangelici, di rendersi conto personalmente delle difficoltà 
dell'evangelizzazione e dell'apostolato, di riesaminare e rivalutare il pro­
gramma della pastorale organica, di raggiungere i cuori dei fratelli, di rav­
vivare le energie forse illanguidite, di chiamare, insomma, tutti i fedeli al 
rinnovamento della propria coscienza e ad una più generosa azione evan­
gelizzatrice.

Quindi il primo posto nella Visita è riservato alle persone, sia individual­
mente che riunite insieme, specialmente quelle che più direttamente sono 
Impegnate nella collaborazione pastorale» (cfr. Direttorio dei Vescovi, n.166).

Questo mio venire nelle vostre Comunità, considerata la vastità dell'Ar- 
cidiocesi, mi impegnerà per non meno di cinque anni, a cominciare dal mese 
di settembre di quest'anno. Fin dall'inizio sarà pubblicato, in linea di mas­
sima, tutto il calendario completo della Visita, in modo che si conosca per 
tempo la data in cui sarò presente nelle Parrocchie e nelle Unità Pastorali. 
Siccome nel frattempo non possono essere trascurati né le iniziative previ­
ste dal Piano Pastorale, né i miei specifici doveri e impegni che nascono 
dalla guida pastorale della nostra Chiesa diocesana, si è vista con i miei col­
laboratori, sentito anche il Consiglio Presbiterale, l'opportunità di imposta- 
re il programma della Visita Pastorale tenendo presenti soprattutto le Unità 
Pastorali. Pertanto la Visita impegnerà ogni Unità Pastorale per due setti­
mane con incontri e celebrazioni che avverranno sia nelle singole Parroc­
chie, che saranno incontrate una per una, sia nell'Unità Pastorale nel suo



454 Atti del Cardinale Arcivescovo

insieme con alcuni incontri comuni, nei quali avrò l'opportunità di spiega­
re a tutti i fedeli che cosa sono le Unità Pastorali al fine di aiutarli a speri­
mentare di fatto la ricchezza che c'è quando più energie ecclesiali si metto­
no a collaborare insieme per la diffusione del Regno di Dio.

Fin d'ora chiedo a tutti di pregare affinché questa mia fatica apostolica 
porti frutti di rinnovamento spirituale in me e in tutti voi. A tale scopo pre­
parerò una piccola preghiera da recitare individualmente o comunitaria­
mente specialmente nei tempi più vicini alla Visita Pastorale affinché venen­
do tra voi possa rappresentare al meglio «il Pastore grande delle pecore» (Eb 
13,20) che è Cristo Gesù.

Consentitemi perciò di aprirvi il mio cuore per’confidarvi quello che 
provo per tutti voi, sacerdoti, diaconi, religiose, religiosi, persone consacra­
te e fedeli laici, nell'attesa di incontrarvi.

Verrò da voi non per una ispezione ma per un incontro affettuoso di 
Padre con i propri figli spirituali, di fratello con i propri fratelli nella fede, al 
fine di conoscere le difficoltà e i problemi reali degli operai del Vangelo e di 
tutti coloro che si considerano discepoli di Cristo o che sono in ricerca sin­
cera di Lui. Come ho già detto sopra, ed ora lo sottolineo con forza, vengo 
soprattutto per "ascoltare" quanto individualmente o insieme vorrete dirmi 
affinché tra me e voi si rinsaldino sempre più non solo i legami di comu­
nione e affetto spirituale ma anche gli orientamenti e i desideri condivisi di 
servire con tutte le nostre forze la causa del Vangelo.

Vorrei tanto potervi confortare nelle sofferenze della vostra vita e nelle 
lotte e difficoltà che sopportate per essere fedeli a Cristo. Vorrei soprattutto 
poter dare conforto agli ammalati, agli anziani e alle famiglie provate da 
povertà o da altri problemi. Ma a mia volta desidero anch'io essere confor­
tato dalla vostra fede vissuta all'interno delle famiglie, delle comunità par­
rocchiali e testimoniata nei diversi ambiti di vita. Quanta ricchezza spiri­
tuale c'è nella nostra Diocesi e come vorrei riceverne un po' anche per m^ 
come frutto di ogni incontro con voi!

Vengo soprattutto con il desiderio di infondervi speranza e fiducia, a 
cominciare dai sacerdoti che spesso sentono la fatica di una pastorale sem­
pre più difficile e complessa mentre avanzano negli anni e diminuiscono di 
numero. Ma tutti i credenti oggi hanno bisogno di ritrovare speranza perche 
anche se ci sentiamo minoranza che vive in un mondo scristianizzato noi1 
per questo viene meno la nostra convinzione che è sempre vera questa pa­
rola di Gesù: «Abbiate fiducia; io ho vinto il mondo!» (Gv 16,33).

Al di sopra di tutto c'è in me il desiderio e l'entusiasmo di annunciare il 
Vangelo a tutti. Perciò vengo per portarvi la Parola di Gesù che è «potenza 
Dio e sapienza di Dio» (ICor 1,24) con la convinzione profonda che questo è 
il dono più prezioso che Gesù Cristo mi chiede di farvi. Mi assista fin d'ora 
una particolare presenza dello Spirito Santo e l'intercessione materna della 
Vergine Consolata affinché voi ed io possiamo realizzare, nell'attesa di 
incontrarci, quanto San Paolo esprime scrivendo ai Romani: «Ho infatti ufi 
vivo desiderio di vedervi per comunicarvi qualche dono spirituale perché ne siati 
fortificati, o meglio, per rinfrancarmi con voi e tra voi mediante la fede che abbiati 
in comune, voi e io» (Rm 1,11-12).



Atti del Cardinale Arcivescovo 455

Conclusione
Mentre sto scrivendo questo Messaggio viviamo giorni di grande trepi­

dazione per il pericolo di un imminente attacco bellico contro l'Iraq. Non so 
come si evolverà la situazione attuale che ci fa stare tutti con il fiato sospe­
so. Voglio sperare che quando leggerete questo testo si possa dire che il peri­
colo è stato scongiurato. Mi è propizia però la circostanza per rendere noto 
a tutti che la mia posizione su questo delicato problema è in perfetta sinto­
nia con quella del Santo Padre Giovanni Paolo II: condanna senza riserve di 
ogni forma di terrorismo ma anche rifiuto categorico della guerra come 
soluzione delle tensioni intemazionali. La guerra porta morte e distruzione, 
mentre è doveroso esplorare altre vie, diplomatiche e politiche, affinché nes­
suna persona e nessuna Nazione possa costituire minaccia alla sicurezza di 
altre persone e di altri popoli.

AIl'Ange/ws della domenica 9 febbraio u.s. il Papa ha rivolto ancora una 
volta un pressante appello a salvare con ogni mezzo il valore della pace nel 
mondo. Il suo è stato soprattutto un invito per una grande campagna di pre­
ghiera, perché ha detto testualmente: «In quest'ora di preoccupazione inter­
nazionale ... solo un intervento dall'Alto può far sperare in un futuro meno 
oscuro».

Ho subito voluto accogliere questo invito del Santo Padre ed ho chiesto a 
tutte le nostre comunità di raccogliersi in preghiera. A livello diocesano ci 
siamo radunati, il 13 febbraio, nel Santuario della Vergine Consolata, Patrona 
della nostra Diocesi, per una Veglia di preghiera ed una cena di digiuno al fine 
di ottenere che venga scongiurata l'immane sciagura di una nuova guerra.

Voglio infine ricordare che per noi cattolici la pace è un valore universa­
le e da difendere in ogni parte del mondo. La pace non può diventare argo­
mento di lotta politica tra schieramenti, perché essa non è né di sinistra, né 
di destra, né di centro. La pace è importante per tutti e la guerra, ogni guer­
ra, anche quelle che nelle varie manifestazioni pacifiste non vengono mai 
menzionate, è sempre da condannare come una vera sconfitta dell'umanità 
ed una vera sciagura per tutti.

Raccomando che si continui a pregare sia da soli che insieme nelle nostre 
comunità, affinché il Signore doni a tutti, specialmente ai governanti delle 
Nazioni, la sapienza del cuore così che ognuno di noi possa riconoscere in 
°gni persona l'immagine di Cristo che ci chiede di amare tutti, anche i nemi­
ci, come nostri fratelli. Su ciascuna persona che vive sulla terra, vicina o lon­
tana, amica o nemica, imploriamo dal Signore questa biblica benedizione: «Ti 
benedica il Signore e ti protegga. Il Signore faccia brillare il suo volto su di te e ti sia 
Propizio. Il Signore rivolga su di te il suo volto e ti conceda pace» (Nm 6,24-26).

Con grande affetto vi benedico tutti.

dorino, 5 marzo 2003 - Mercoledì delle Ceneri

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



456 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia in Cattedrale nel Mercoledì delle Ceneri

«E davanti a Dio che noi questa sera alziamo 
le nostre mani per invocare il dono della pace»

La sera di mercoledì 5 marzo, primo giorno di Quaresima, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto 
nella Basilica Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica con i Vescovi Ausiliari, il Vescovo em. 
Pinerolo Mons. Pietro Giachetti, il Vescovo em. di Roraima Mons. Aldo Mongiano, I.M.C., i Cano­
nici del Capitolo Metropolitano e molti altri sacerdoti. Nel corso della Liturgia si è compiuto il Rito 
della elezione o iscrizione del nome per 68 dei 72 Catecumeni, candidati ai Sacramenti delfini- 
ziazione cristiana nella prossima Veglia Pasquale.
Nella celebrazione si è anche evidenziata la partecipazione all'invito del Santo Padre a sottolinea­
re il primo giorno quaresimale con l’impegno alla preghiera e al digiuno per implorare il grande 
dono della pace (che il Cardinale Arcivescovo aveva raccomandato con suo messaggio all’Arci- 
diocesi in data 25 febbraio, cfr. RDTo 80 |2003|, 187).
Questo il testo dell'omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, ho pensato di offrirvi questa sera un'unica chiave di lettura 
delle tre grandi motivazioni che ci vedono convocati qui nella nostra Catte' 
drale. La chiave di lettura che propongo è questa: io per primo, e voi coi1 
me, ci mettiamo come un libro aperto davanti a Dio. Dobbiamo sentirci indi' 
vidualmente e personalmente scrutati dal Signore nel nostro intimo, inter 
pellati da quello che Dio chiede a ciascuno di noi. Siamo nel primo giorno 
di Quaresima, stiamo accogliendo un numeroso gruppo di Catecumeni che 
si preparano al Battesimo e siamo qui a coronare la giornata di digiuno e di 
preghiera per ottenere il dono della pace in tutto il mondo. A riguardo di 
questi tre argomenti è possibile scivolare in discorsi scontati, per cui ciascU' 
no di noi ascolta, condivide, poi esce e tutto continua come prima. Se inve­
ce abbiamo il coraggio e l'onestà di metterci individualmente davanti a Dio, 
sentiamo che con il Signore non si scherza, non si può barare o dire bell*? 
parole. Davanti a Lui o ci presentiamo desiderosi di rinnovamento interiore 
- che poi, anche con la nostra collaborazione, diventa rinnovamento del 
mondo - o altrimenti la nostra Celebrazione rimane senza effetto o almeno 
senza quell'effetto, generoso e grande che il Signore si aspetta da noi perché 
l'Eucaristia, che è la più alta forma di preghiera della Chiesa, è il momento 
più solenne e più forte che noi abbiamo a disposizione per entrare, attra­
verso il Cristo, nello Spirito in comunione con il Padre.

lo stasera davanti al Signore mi sento interpellato a convertirmi e ci sono 
in me due motivi che mi spingono, all'inizio di questa Quaresima, corno 
vostro Vescovo, alla conversione.

11 primo motivo è comune a tutti noi perché nasce dalla Parola di Dio cho 
abbiamo ascoltato. Essa è viva, efficace, attuale ed attende di essere ascol­
tata e attuata da noi fin da questo momento.

11 Profeta Gioele c'invita alla penitenza, non a gesti esteriori come “lace' 
rarsi le vesti", ma ad una conversione interiore, a "lacerarci il cuore", e quin­
di a rinnovare la nostra vita nel profondo. Tutti, sacerdoti, sposati, consacra-



Atti del Cardinale Arcivescovo 457

ti, persone di buona volontà o persone lontane, tutti siamo invitati a ritorna­
re a Dio con il lamento, il pianto, il pentimento del nostro peccato, e con il 
desiderio, come diceva Paolo nella seconda Lettura, di «lasciarci riconciliare 
con Dio» (cfr. 2Cor 5,20). Per questo mi sento interpellato a fare della mia 
Quaresima un tempo di maggior preghiera, di maggior elemosina, frutto del 
digiuno, e anche di maggior penitenza; ma di farlo nel nascondimento, di 
farlo attraverso tutto un percorso interiore dove devo cercare di prepararmi 
alla Pasqua presentandomi al Signore rinnovato nella mia vita interiore.

Questo è il primo grande messaggio che nasce dalla Parola di Dio di sta­
sera; però io personalmente mi sento stimolato a iniziare la Quaresima con 
maggior buona volontà rispetto al passato, anche per un altro motivo. Sono 
tornato solo ieri da una breve visita in Guatemala a tre nostri sacerdoti che 
da molti anni lavorano presso quelle popolazioni, e osservando il tipo di 
vita che c'è in quella non grandissima Nazione, ancora oggi lacerata da tanti 
odi e tensioni, dove gli oppositori non si combattono con la dialettica poli­
tica ma semplicemente uccidendoli, quando ho celebrato una Santa Messa 
in una comunità affidata a don Ennio Bossù sono rimasto particolarmente 
colpito dalla semplicità di quella gente, dalla loro fede entusiasta e dalla 
gioia che manifestano pur vivendo in una povertà impressionante, una 
gioia che impressiona: poveri e felici, mangiano solo una volta al giorno, 
sempre le stesse cose, un piatto di fagioli e delle patate, e qualche banana 
quando c'è.

Carissimi, mi sono sentito terribilmente messo in questione dal tenore di 
vita di quelle popolazioni, non solo pensando a quello che noi abbiamo, e di 
cui dobbiamo ringraziare Dio, ma a quello che noi sprechiamo ed a quante 
cose non necessarie ci procuriamo, soprattutto pensando a quanto poco sen­
tiamo il dovere della condivisione non solo con quei fratelli lontani, ma 
anche con i nostri fratelli vicini.

Ecco i due motivi per i quali io sento che in questa Quaresima devo rin­
novarmi profondamente: con la preghiera, con la penitenza, con la carità, 
ma anche con una sobrietà maggiore di vita.

Ciascuno di noi deve fare questo con quello spirito che lo pone in con­
tatto diretto con Dio, perché il Cristo Signore Crocifisso, che affronta libera­
mente la sua passione per assumere il male di tutti gli uomini e redimerci 
dal peccato - Lui che non aveva peccato, come diceva Paolo nella seconda 
Lettura - Dio lo ha costituito peccato per noi e lo ha caricato dei nostri pec­
cati perché noi fossimo salvati.

Poi, cari fratelli Catecumeni, ci sarà il momento in cui sarete chiamati e 
presentati al Vescovo per l'iscrizione del nome e per il Battesimo che, a Dio 
Piacendo, ricevete nella Veglia Pasquale. Siete 72 quest'anno gli adulti ad 
essere candidati al Battesimo, ed a voi dico solo una cosa. Oggi ho avuto 
tempo di leggere quasi tutte le vostre lettere indirizzate a me per spiegare il 
vostro cammino e mi hanno colpito, come anche quelle dell'anno scorso, 
Perché la vostra decisione di scegliere il Battesimo è nata dalla testimonian­
za di qualcuno che avete incontrato. Qualche signora scrive: «Ho deciso di 
chiedere il Battesimo per la bella testimonianza di fede di mio marito catto-



458 Atti del Cardinale Arcivescovo

lico e credente». Qualcun altro per l'accoglienza e l'aiuto ricevuto da una 
religiosa, da una famiglia o da una comunità che l'ha accolto. Quanto è 
importante la testimonianza! È molto bello che questa sera siate accompa­
gnati dalle persone che vi hanno aiutato nel vostro cammino, ma è impor­
tante dire che la testimonianza non è il problema di ogni singola persona 
soltanto ma di una Chiesa nel suo insieme.

Fratelli e sorelle, la nostra Chiesa di Torino, ricca di Santi e di grande tra­
dizione di fede, ancora oggi deve essere testimonianza per i nostri fratelli, 
sia nati qui sia immigrati, affinché incontrando una Chiesa come quella di 
Torino, la sentano così testimoniante l'amore di Dio da desiderare di appar­
tenerle, di entrare a farne parte, di godere la stessa ricchezza spirituale che 
noi dovremmo saper esprimere attraverso il nostro orientamento ai valori 
spirituali e soprattutto attraverso la nostra testimonianza di carità verso i 
fratelli.

E poi c'è il tema della pace.
Quante cose si sono sentite in queste settimane sul tema della pace. Già 

noi abbiamo fatto, nel mese di febbraio, una Veglia di preghiera con la cosid­
detta cena di digiuno alla Consolata, proprio con la finalità della pace, per­
ché si eviti la minacciata guerra all'Iraq. Volentieri abbiamo accettato e acco­
gliamo l'invito del Papa a perseverare nella preghiera proprio perché il 
Signore sostenga l'impegno straordinario che il Santo Padre si è assunto 
direttamente per invitare i responsabili delle Nazioni a scongiurare il peri­
colo della guerra.

Il Papa non dimentica - l'ha detto in tante occasioni, anche nel discorso 
al Corpo Diplomatico durante l'incontro di inizio d'anno - le tante altre 
guerre nel mondo, sono più di trenta di cui nessuno mai parla e per le quali 
nessuno fa mai alcuna manifestazione, o sfilata, o digiuni,... ed io penso che 
qui, questa sera, la nostra motivazione di preghiera per la pace ci debba aiu­
tare a capire l'atteggiamento diverso che caratterizza il cristiano, nei con­
fronti del tema della pace, rispetto all'atteggiamento dei politici. Loro fanno 
soltanto discorsi umani, di equilibrismo e spesso con interessi di parte. Dico 
"spesso", perché ci sono dei politici ben intenzionati e desiderosi di pace. 
L'Organizzazione delle Nazioni Unite, che dovrebbe essere l'autorità mon­
diale per governare i rapporti tra i popoli, spesso viene emarginata e si pre­
tende di decidere da soli, o con qualche alleato, interventi bellici che sono 
soltanto disastro e provocano morte e rovina.

Il cristiano si muove da un'altra prospettiva, parte da una visione di Dio 
Trinità, Padre e Figlio e Spirito Santo, tre Persone ma un solo Dio. Il cristia­
no si muove nel mistero che Cristo ci ha rivelato, perché noi conosciamo Dio 
soltanto per la rivelazione che ci dato Gesù. Questa famiglia divina che vive 
un'unica realtà, un'unica vita, un grande mistero che non riusciamo a spie­
gare con le nostre parole umane.

Il cristiano si muove nel Cristo che si è fatto uomo per diventare, come 
dice Paolo agli Efesini, la nostra pace. E allora il cristiano sa che tutti gli 
uomini sono uguali e tutti sono figli di Dio e nessun uomo può mai metter­
si contro un altro uomo, perché si metterebbe contro il suo fratello. Io credo



Atti del Cardinale Arcivescovo 459

che noi, stasera, pregando dobbiamo lasciare da parte le ideologie umane. A 
me dispiace che anche nella nostra realtà italiana il tema della pace diventi 
pretesto per interessi politici. Il tema della pace è più grande delle questio­
ni politiche dei partiti o delle aggregazioni politiche.

Il tema della pace è un valore umano, poi anche cristiano, ma soprattut­
to umano, perché la vita è il più grande valore che ciascuno di noi ha e quin­
di il più grande diritto che ogni persona ha è quello di essere rispettato. Non 
Possiamo uccidere nessuno, né bianco né nero, né italiano né straniero, né 
di destra né di sinistra. La pace non è di destra, né di sinistra. La pace è un 
valore legato all'esistenza di ogni persona umana. Ecco perché noi cristiani 
Preghiamo.

Qualcuno dice: «Ma a che cosa serve la preghiera, a cosa serve il digiu­
no?». A me dispiace che si faccia anche sul digiuno di oggi una questione: si 
untervistano le persone chiedendo se digiunano; uno digiuna, un altro no, 
un altro si dichiara non credente. Queste sono questioni personali. Lascia­
mo che ciascuno digiuni secondo le proprie convinzioni, non spingiamo la 
gente a dichiarare pubblicamente se è credente o non credente. Il problema 

che noi, in quanto cristiani, crediamo che la preghiera è efficace. Noi cre­
diamo alla potenza della preghiera e del digiuno perché Gesù, il nostro 
Signore, ha pregato e ha digiunato. Ci ha insegnato che dominare noi stes­
si, rinunciare a qualche cosa può ottenere grazie da Dio, anche un cambia­
mento di decisione di chi, purtroppo, potrebbe dichiarare l'inizio della guer- 
ra, in questa occasione contro l'Iraq, in altre occasioni contro altri popoli.

Carissimi, è davanti a Dio che noi questa sera alziamo le nostre mani 
sperando che siano pure per invocare il dono della pace, ed è questa fiducia 
Uel Signore che spinge il Papa a chiedere preghiere e digiuno alla Chiesa e 
che spinge noi ad accogliere questo invito ed a metterci in comunione con 
lui. Però non facciamo della pace una questione di bandiera, ma di convin­
tone personale. Ecco allora che la domanda finale è questa: «Io sono un 
Uomo di pace? Sono in pace con tutti quelli che sono qui in chiesa questa 
sera? Sono in pace con tutte le persone che conosco? Sono in pace con le per­
sone di casa mia? Sono in pace con la mia famiglia, con i miei compagni di 
lavoro, con le persone che incontro nella giornata? Sono costruttore di 
Pace?». Tutti siamo capaci a dire, a manifestare, ma poi se nel nostro picco- 
1° siamo meschini, tristi, superbi, maleducati, non siamo generosi, non ci 
Accorgiamo della sofferenza di una persona che ci vive accanto, dov'è la 
Mostra pace?

Ecco, io comincio la Quaresima così. Ho voluto parlarvi a cuore aperto, 
Accolgo con gioia i Catecumeni, invito tutti voi a prepararvi a vivere questi 
Quaranta giorni con generosità e impegno: viviamoli nella fiducia. Dio fermi 
la macchina della guerra che sembra essere già in moto. Sembra, ma Dio ha 
il potere di toccare il cuore della gente e di evitare all'umanità nuovi morti 
a nuove rovine. Chiediamo questo dono al Signore con grande fiducia, 
implorando la Vergine Consolata perché sostenga la nostra preghiera e Lei, 
c°n la sua vicinanza particolare a Dio, dia efficacia a questa nostra invoca­
zione.



460 Atti del Cardinale Arcivescovo

Celebrazione nella Basilica della Consolata per il 70° compleanno

«Devo ringraziare mio papà e mia mamma, 
perché nei confronti della vita 

non hanno mai fatto ragionamenti 
puramente umani»

Nel pomeriggio inoltrato di martedì 18 marzo, la comunità diocesana si è riunita intorno al Car- 
dinaie Arcivescovo nella Basilica della Consolata per una Concelebrazione Eucaristica da lui pre- 
sieduta nel giorno del suo 70° compleanno. Con Sua Eminenza hanno concelebrato i due Vesco- 
vi Ausiliari, il Vescovo em. di Acqui Mons. Livio Maritano, il Vescovo em. di Roraima Mons. Aldo 
Mongiano, I.M.C., i membri del Consiglio Episcopale, una delegazione del Capitolo Metropolita 
no e molti altri sacerdoti. All'inizio della Messa il Vescovo Ausiliare Mons. Giacomo Lanzetti M 
presentato l'augurio di tutti.
Pubblichiamo il testo degli interventi del Vescovo Ausiliare e di Sua Eminenza.

INTERVENTO
DEL VESCOVO AUSIL IARE
MONS. GIACOMO LANZETTI

Eminenza, il suo settantesimo compleanno mi offre l’opportunità, a nome dei fedeli 
della sua Diocesi, di porgerLe gli auguri. Un simile evento non può esimerci dal riflettere, 
se pur brevemente, sulle tre dimensioni del tempo: passato, presente e futuro.

Si usa dire che il passato non ci appartiene più, ed è vero, perché ormai è deposto nell0 
mani di Dio, che lo custodisce con amore e ce ne chiederà conto con giustizia. Ma è anche 
vero che il passato è nostro e ci appartiene in un duplice senso, sia perché noi, per così dire, 
siamo figli del nostro passato, siamo il risultato della nostra storia - da Salgamela a qui sono 
trascorsi per Lei settant’anni - sia perché in esso si dispiega la nostra laboriosità. Abbiamo 
compiuto il bene insieme anche ad errori più o meno evitabili e, dunque, il passato è il nostro 
bagaglio più proprio.

Ma è il presente, l'attimo attuale, che nel senso più preciso del termine è l’unico che ci 
appartiene, ed è la vera nostra ricchezza, perché come dice il filosofo mistico ebreo Abram 
Escel: «Un momento può essere la porta che conduce all'etemità», e questo è lo stesso con­
cetto espresso da San Paolo nella sua seconda Lettera ai Corinzi: «Ecco ora il momento 
favorevole, ecco ora il giorno della (nostra] salvezza» (2Cor 6,2).

E il futuro ancora non ci appartiene, è però il territorio dei nostri progetti e Lei. Emi­
nenza, ne ha tanti. Come dice il teologo tedesco Gustav Eveling: «La nostra misura del 
tempo non è l’orologio, ma la speranza e l’attesa».

Allora Le auguriamo:
- di guardare al passato con serenità, perché è nelle mani amorose di Dio, è ricco del 

bene compiuto nei tanti posti dove è stato, fatto per tante persone, e nel ricordo riconoscen­
te dei suoi genitori;

- di vivere la ricchezza del presente, tra noi, circondato da affetto, collaborazione e 
stima, da parte delle Autorità civili e religiose, e di tutto il Popolo di Dio;

- di progettare il futuro con speranza, anche se ultimatum e bagliori di guerra stanno 
per riportarci in un’esperienza senza uscita. Progettare il futuro del Piano Pastorale, delle 
Missioni, delle Unità Pastorali e la Visita Pastorale che sta per iniziare.



Atti del Cardinale Arcivescovo 461

Questa sera con il Salmo 90 preghiamo per Lei e per noi: «Signore insegnaci a contare 
i nostri giorni e giungeremo alla sapienza del cuore». Perché se è vero come dicono le Scrit­
ture e come ha scritto il letterato cattolico scozzese Bruce Marshall, parafrasando il Vange­
lo, che nessuno di noi si sveglierà un bel giorno in Paradiso senza sapere come vi è arriva­
to, è altrettanto vero che il tempo è lo strumento che abbiamo a disposizione per arrivarci, 
possibilmente non da soli né in pochi, ma in buona e numerosa compagnia come stasera.

Abbiamo voluto festeggiarla in due momenti: il 12 marzo u.s. a Pianezza con i sacer­
doti e stasera qui, nel Santuario della Consolata. Come Diocesi, Le abbiamo offerto due 
semplici doni: un pastorale, snello e leggero, che non appcsantisca il suo cammino, ma 
l’accompagni nella ormai prossima Visita Pastorale e un testo, una miscellanea di saggi che 
saranno scritti dai Docenti della Facoltà Teologica e che indicheranno le tappe fondamen­
tali della sua vita, le idee portanti dei suo progetto pastorale e gli insegnamenti che ci ha 
offerto.

Per concludere, faccio appello alla saggezza popolare delle nostre terre citando due pro­
verbi in piemontese, che non solo si integrano reciprocamente, ma contengono un messag­
gio non stonato, spero, per la circostanza. Il primo di questi proverbi ammonisce, con l’ef­
ficacia che solo le massime possiedono, che non si finisce mai di imparare, anche a set- 
tant’anni: «Lòn eh'a vai pena imparé, à lé lòn eh'a s’ampara dòp che un a sa già tut» (Quel 
che vai la pena di imparare, è quello che si impara dopo che uno sa già quasi tutto). Il secon­
do proverbio proviene dalla periferia della nostra Diocesi, da Savigliano, ma vale anche per 
il centro c pure in una società multiculturale e multietnica come la nostra. Rammenta non 
solo i nostri limiti, ma anche la necessità di badare d’ora in poi alla nostra salute: «A tuia fé 
come cui ’d Saviàn, che lòn eh'a podu nen fe ’nch'oi, a lu fan duman» (Bisogna fare come 
quelli di Savigliano, che quello che non possono fare oggi lo fanno domani).

Nei nostri ambienti si dice, con gioia, ad multos annos, sotto lo sguardo benevolo di 
Maria Consolatrice, di San Giuseppe e di tutti i Santi torinesi!

Auguri tanti, Eminenza!

INTERVENTI
DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Introduzione
Carissimi, siamo qui, ai piedi dell'icona della Vergine Consolata, per affi­

dare a lei il mio ministero, ed io vi ringrazio della vostra presenza. Ringra­
zio Monsignor Lanzetti che si è fatto interprete degli auguri della Comunità 
cristiana torinese ed anche di quella civile, qui ben rappresentata da tante 
Autorità che saluto e ringrazio in modo particolare.

Vorrei, all'inizio di questa S. Messa, ricordare che il suo significato prin­
cipale è il rendimento di grazie. Consentitemi allora, introducendo la cele­
brazione, perché durante l'omelia vorrei concentrarmi su altri temi, che io 
vada a quello che è capitato alle ore 17 di settant'anni fa: mia mamma par­
toriva per l'undicesima volta. Devo quindi, in questo momento, ringrazia- 
r& mio papà e mia mamma, perché nei confronti della vita non hanno mai 
fatto ragionamenti puramente umani, ma hanno accolto tutti i figli che il 
Signore ha donato loro. E pur nella povertà, nella situazione umile di lavo-



462 Atti del Cardinale Arcivescovo

ratori della terra, hanno allevato con dignità undici figli, anche se all'età 
adulta siamo giunti solo in nove e parte di essi sono già in Paradiso insie­
me ai nostri genitori.

Vorrei, allora, veramente ringraziare il Signore per il dono della vita che 
ha offerto a me, attraverso mia mamma Rosa e mio papà Sisto che da molti 
anni sono in Cielo e con i quali mi sento in profonda comunione.

Iniziamo la nostra Celebrazione esprimendo i sentimenti della nostra 
riconoscenza, chiedendo perdono al Signore - ed io ho molti motivi per 
chiedere perdono al Signore - ma anche cercando una forza particolare nel 
Cristo che ci offre se stesso come Pane di vita, perché io possa, fin quando 
Lui vorrà, compiere il mio ministero al vostro servizio. Riconosciamo i 
nostri peccati.

Omelia
Carissimi, quando si celebra l'Eucaristia in occasione di una particolare 

ricorrenza della propria vita o della vita di una persona a noi vicina la rifles­
sione potrebbe essere orientata, come già ha fatto il mio Vescovo Ausiliare/ 
sul passato, sul presente e sul futuro, correndo il rischio di fermarsi a pen­
sare che l'Arcivescovo ha già settant'anni, è già anziano, e quindi è tempo 
di fare un bilancio, rimanendo così fermi ad una prospettiva terrena o, peg­
gio ancora, personale.

Noi però stiamo celebrando l'Eucaristia, nella solennità di San Giusep­
pe, che ricorre domani, ma che con i primi Vespri inizia nella preghiera litur­
gica. Quindi è molto importante rivolgere la nostra attenzione alla testimo­
nianza di questo Santo, chiamato da Dio ad essere lo sposo di Maria e il 
custode di Gesù, figlio di Maria e Verbo incarnato. Consideriamo allora 13 
pagina di Vangelo che abbiamo ascoltato, cercando di attualizzarla per noi- 
Attraverso questa pagina di Matteo, vorrei mettere a confronto la mia vita e 
il mio ministero con la figura di San Giuseppe, senza dimenticare una par­
ticolare attenzione alle ultime notizie che oggi abbiamo ricevuto sugli even­
ti del mondo e sul tema della pace.

A questo proposito desidero comunicarvi quello che ho nel cuore e che 
vorrei diventasse intenzione di preghiera in questa Eucaristia. Molti ini 
hanno domandato se l'ormai incombente e ineluttabile scadenza della guer­
ra provoca in me qualche sentimento particolare. Prima di tutto, posso dirvi 
che spero ancora in un miracolo, perché la guerra non è ancora scoppiata e 
quindi mi auguro che il Signore tocchi il cuore di qualcuno ed ispiri pru­
denza e sforzi per il dialogo diplomatico. Se poi il miracolo non dovessi 
avvenire, come Comunità cristiana continueremo a pregare perché la guer­
ra finisca presto e i danni siano contenuti. Mi auguro però che le Veglie di 
preghiera che anche noi abbiamo fatto, ma soprattutto il grande richiamo 
lanciato dal Santo Padre, in particolare quello di domenica scorsa, servano 
a fermare la gente che ha la responsabilità di decidere, affinché ci si chieda 
cosa si sta compiendo nel confronti dell'umanità. E questo lo dico in riferì'



Atti del Cardinale Arcivescovo 463

mento ad entrambe "le parti". Continuiamo perciò a pregare per la pace. 
Speriamo nel miracolo e siamo certi che tutto il nostro riflettere ci ha fatto 
crescere in una sensibilità diversa nei confronti del tema della pace, che non 
desideriamo solo in Iraq, ma anche in Palestina e in tulle le altre Nazioni 
dove sono in corso guerre, piccole o grandi. Desideriamo la pace anche nel 
cuore di ciascuno, nelle famiglie, nella nostra realtà sociale cittadina e nella 
nostra Nazione.

Ora vi dico come vorrei collegare la ricorrenza del mio settantesimo 
compleanno con la festa di San Giuseppe, anche perché essendo nato nel 
giorno della vigilia di questa festa i miei genitori mi avevano messo come 
Secondo nome Giuseppe. Per questo traggo dal Vangelo tre espressioni per 
osservarle realizzate in questo grande Santo e poi applicarle alla mia 
responsabilità di vostro Pastore, così che voi abbiate un motivo in più per 
offrire la vostra preghiera al Signore per me.

1. «Non temere» (Mt 1,20).
Chiediamoci perché l'angelo invita Giuseppe a non temere. Possiamo 

rispondere pensando alla situazione in cui egli si era trovato, nella quale il 
progetto di Dio si era manifestato più grande di quello che lui aveva pensa­
to per se stesso. Giuseppe aveva ipotizzato il matrimonio con Maria, aveva 
•rnmaginato la sua vita impostata in un certo modo, mentre avvengono fatti 
che scombussolano la sua mente e la sua coscienza. Giuseppe era un uomo 
giusto e certamente non era stato neanche lontanamente tentato di pensare 
male della sua sposa. Con dignità voleva mettersi da parte perché non capi­
va il mistero che stava avvenendo. Ma ecco che Dio si manifesta e lo invita 
a non temere, a non avere paura, perché quello che si sta compiendo in 
Maria è opera dello Spirito Santo, e quindi Giuseppe doveva riconoscere che 
i progetti che Dio aveva per lui erano diversi da quelli che lui stesso aveva 
Pensato, e lui ne era pienamente coinvolto per portare avanti il disegno di 
salvezza di Dio, che si realizzerà attraverso il mistero dell'Incarnazione e 
della Redenzione del Verbo di Dio.

Cerco di collegare questa frase del Vangelo alla mia persona. Carissimi, 
nessuno di noi è venuto in vita per proprio merito, nessuno di noi è cristia­
no (o io sono prete, o Vescovo, o Cardinale) per merito proprio. Tutti siamo 
quello che siamo per grazia di Dio. I progetti di Dio sulla mia persona si 
sono rivelati giorno dopo giorno in modo imperscrutabile e allora, di fron­
te a quello che, nella mia responsabilità, sento di dover fare, devo non aver 
Paura. Come fa un Vescovo ad essere sereno di fronte ai compiti che gli sono 
affidati? È sereno se riconosce di essere un piccolo e semplice strumento 
nelle mani di Dio. In proporzione a come riconosciamo il primato di Dio 
nella nostra vita, riusciamo a trovare il dono della serenità nel lavoro che ci 
impegniamo a svolgere a servizio del Popolo di Dio. E questo dono, per me, 
e inerito delle vostre preghiere.

2. «Tu lo chiamerai Gesù» (Mt 1,21).
Il Signore, attraverso le parole dell'angelo, dice a Giuseppe che dovrà far 

Manifestare la figura e la missione di questo Bambino attraverso il nome che



464 Atti del Cardinale Arcivescovo

gli metterà (Gesù significa: Dio salva) per far capire alla gente, al popolo e 
all'umanità, che attende la salvezza, che questa viene attraverso il Bambino 
che nascerà da Maria. L'umanità dovrà guardare a questo Bambino per esse­
re salvata.

Questo compito di Giuseppe lo sento anche mio. Insieme ai sacerdoti e 
all'intera Comunità cristiana devo dire a tutti i miei contemporanei che 
Gesù Cristo è l'unico Salvatore e che noi - e il Vescovo in prima persona - 
non siamo i costruttori della salvezza degli uomini e delle donne del nostro 
tempo, ma dobbiamo custodire il dono della fede e dilatarlo, facendo sì che 
la fede di tutti diventi testimonianza chiara di fronte agli altri, pur sempre 
riconoscendo che la fede viene da Dio.

3. «Destatosi dal sonno, Giuseppe fece come gli aveva detto l'angelo del Si' 
gnore» (Mt 1,24).

Ecco l'obbedienza di Giuseppe al progetto di Dio. L'angelo aveva detto 
a Giuseppe di non temere a prendere Maria come sua sposa, ed io sento che 
il Signore mi chiede la stessa disponibilità, la disponibilità nel mio cuore, nel 
mio affetto, nella mia preghiera, nella mia responsabilità, nel mio sacrificio/ 
nel mio consumarmi nel servizio per voi, la disponibilità ad assumere total' 
mente, senza escludere nessuno, tutta la Comunità che il Signore mi ha affi' 
dato come vostro Vescovo. Ritengo che questo sia molto importante, perché 
nessuna Comunità si sceglie il Vescovo, così come il Vescovo non si scegli^ 
la Comunità. È nell'imperscrutabile disegno di Dio che avviene che ut* 
Vescovo è mandato dal Papa ad una certa Comunità e questa diventa la sud 
famiglia, la sua ragione di vita, il motivo del suo amore. Per cui la mia patet' 
nità spirituale si realizza nella gioia di poter vivere consumandomi per voi 
nell'annuncio del Vangelo.

Concludo ricordando un gesto sincero, e profondamente sentito, che 
avevo voluto fare il 5 settembre 1999 quando ho iniziato il mio ministero 3 
Torino. Prima di incontrare la Comunità diocesana in Piazza San Giovanni 
per celebrare l'Eucaristia, avevo voluto venire nel nostro Santuario, dedica' 
to alla Vergine Consolata, per guidare la recita del Santo Rosario e affidare 
alla nostra Patrona il mio ministero. Questa sera, nuovamente, affido a Lei 
la mia vita nel suo scorrere di anno in anno, di giorno in giorno, chiedendo 
a Lei che mi protegga, che mi consoli e mi conforti quando anch'io ho biso- 
gno di sostegno, ma soprattutto che mi mantenga fedele fino alla fine, if 
modo che anch'io ogni giorno possa dire come Lei: «Eccomi. Sono il servo 
del Signore, desideroso, o Padre, di fare soltanto la tua volontà».



Atti del Cardinale Arcivescovo 465

Preghiera per la pace nel giorno di inizio della guerra in Iraq

«Siamo qui a pregare perché finisca una guerra 
che riteniamo non giustificata»
La sera di giovedì 20 marzo, giorno di inizio dell'Intervento militare angloamericano in Iraq, il Car­
dinale Arcivescovo ha presieduto una Veglia di preghiera nella Basilica della Consolata per invo­
care il tlono della pace; contestualmente aveva disposto che in tutte le chiese dell'Arcidiocesi a 
mezzogiorno si suonassero le campane a lutto per evidenziare anche in questo modo la soffe­
renza comune davanti a una nuova guerra.
Questi i testi degli interventi di Sua Eminenza durante la Veglia:

Introduzione
Carissimi, siamo radunati questa sera nel Santuario diocesano della 

Consolata per pregare e chiedere alla SS. Trinità, per intercessione della 
Madonna, il dono della pace. Abbiamo già pregato molto per la pace prima 
che scoppiasse questo ultimo conflitto - purtroppo non è l'unico conflitto 
che c'è nel mondo in questo momento, ma è il più grave ed è quello che più 
colpisce le nostre menti, perché le notizie al suo riguardo entrano nelle 
Mostre case - e ciascuno potrebbe domandarsi, visto che comunque la guer­
ra è iniziata, se è ancora il caso di pregare per la pace. Certo! Anzi, più di 
Prima! Perché il fatto che sia scoppiata la guerra non significa che non si 
Possa fare pressione diplomatica, arrivare ad una cessazione del fuoco, ad 
un armistizio, ad un accordo che faccia finire le ostilità!

Avete visto come in Italia oggi ci sono state moltissime manifestazioni 
con tantissimi segni in favore della pace e contro questa guerra. È giusto che 
lr> democrazia ciascuno esprima, in modo anche diverso, il proprio dissen­
so e le proprie opinioni. Noi esprimiamo il nostro dissenso con la preghie­
ra, che è il modo tipico dei cristiani. Siamo convinti che come comunità cri­
stiana non è proibito a noi andare a sfilare per le strade, fare scioperi, abbas­
sare le serrande dei negozi o, come abbiamo fatto, suonare le campane 
dando un piccolo segno di sensibilizzazione, però guai se ci dimentichiamo 
la preghiera. «Chiedete e vi sarà dato; cercate e troverete; bussate e vi sarà aperto» 
^lt 7,7; Le 11,9): sono le parole di Gesù che fondano questa sera il senso del 
Mostro ritrovarci a pregare.

Saluto il Vice Sindaco che rappresenta la comunità civile della nostra 
Città. In questo momento si sta svolgendo, sempre a favore della pace, una 
Manifestazione pubblica per le strade, e non sono dispiaciuto che sia con- 
Mrnporanea alla nostra Veglia di preghiera, perché così ciascuno è stato libe­
ro di scegliere ciò a cui riteneva più opportuno partecipare. Noi, come cri­
stiani, siamo veramente convinti che con la preghiera si esprimono la sensi- 
bilità e i valori che ci orientano su Dio, perché se il Signore non tocca i cuori 
non possono esserci trattative ad alto livello che riescano a realizzare un 
Passo in più verso la pace.



466 Atti del Cardinale Arcivescovo

Iniziamo quindi la nostra preghiera sentendoci fortemente motivati e 
avendo coscienza di ciò che nel cuore dell'Arcivescovo ha ispirato questa 
convocazione.

Omelia
Carissimi, come breve introduzione alla riflessione che ci prepariamo a 

fare sulla Parola di Dio che è stata proclamata, consentitemi di ricordare per 
sommi capi, anche per una nostra maggiore lucidità mentale, gli insegna- 
menti principali della Chiesa a riguardo della pace e della guerra. Ho, infat­
ti, l'impressione che su questi argomenti ci sia molta confusione e qualche 
volta anche noi cristiani, molto condizionati dai mezzi della comunicazione 
sociale o da quanto viene detto dai diversi schieramenti politici, che una 
volta si chiamavano "blocchi" a livello mondiale, corriamo il rischio di giu­
dicare con criteri diversi, a seconda di come un evento drammatico come la 
guerra o un atto di terrorismo o di violenza si sviluppi o sia organizzato o 
sostenuto da una o dall'altra parte dell'umanità, non solo a livello italiano, 
ma internazionale.

Quindi, per avere delle idee un po' più chiare, penso sia necessario ricor­
dare che la Chiesa è sempre stata propugnatrice della difesa della vita, dei 
diritti delle Nazioni, della loro libertà, sovranità e autonomia. È vero che in 
duemila anni di Cristianesimo l'approfondimento della dottrina è avvenu­
to in modo graduale ed è vero che qualche guerra è stata inizialmente giu­
stificata e poi, solo successivamente, è stata ritenuta ingiusta. Però è inutile 
che noi ragioniamo, mentre siamo nel 2003, con la mentalità medievale/ 
rinascimentale, risorgimentale o del secolo scorso, dobbiamo ragionare con 
la luce della dottrina che ci viene offerta dal Concilio Vaticano II, dal Cali' 
chisnto della Chiesa Cattolica e dal Magistero dei Papi, soprattutto dell'ultimo 
secolo. Sulla guerra tutti questi insegnamenti che ho richiamato esprimono 
una posizione netta di condanna, tranne che nel caso della legittima difesa- 
La Chiesa, la sua dottrina e la morale cristiana affermano che come è lecita 
la legittima difesa da parte di una persona aggredita, che quindi può giun­
gere anche ad uccidere l'altro per fermarlo prima di soccombere, così la 
legittima difesa è riconosciuta anche agli Stati. Se uno Stato è aggredito ha 
il diritto di difendersi e di difendere i propri cittadini. Solo in questo caso 
non c'è la condanna morale della guerra. Così è avvenuto, e voi sapete qual 
è stata la posizione del Santo Padre a questo riguardo, quando l'Organizza­
zione delle Nazioni Unite ha deciso un intervento a scopo umanitario nella 
regione del Kosovo, invasa dalla Serbia che stava perpetrandovi il genoci­
dio degli abitanti di quel territorio. Quell'intervento fu deciso per liberare 
un'etnia, una Nazione, un popolo da un invasore che voleva sopraffare la 
sua legittima esistenza e in quel caso la Chiesa lo ha ritenuto legittimo. I11 
tutti gli altri casi la morale cristiana non giustifica la guerra.

Dopo aver fatto questa premessa, posso dire che siamo qui a pregare 
perché finisca una guerra che non riteniamo giustificata. Siamo qui a prega' 
re perché questa guerra produce distruzione, morti, non solo tra i militai1



Atti del Cardinale Arcivescovo 467

coinvolti in modo diretto, ma anche tra i civili, tra le persone indifese. Siamo 
qui a pregare ascoltando però un grido che viene da Dio. Quando prendia­
mo in mano la Bibbia e leggiamo la narrazione del primo atto di guerra, 
scoppiato all'interno della prima famiglia umana, quando Caino ha ucciso 
Abele, incontriamo una specie di grido, di sofferenza da parte di Dio che 
chiede conto a Caino della vita del fratello. La risposta di Caino si è ripetu­
ta molte volte nella storia, quasi per scaricare la propria responsabilità di 
fronte agli altri: «Allora il Signore disse a Caino: "Dovè Abele, tuo fratello?". Egli 
rispose: "Non lo so. Sono forse il guardiano di mio fratello?"» (Gen 4,9). Caino 
sapeva benissimo quale fine aveva fatto fare al proprio fratello e il Signore 
commenta così la risposta di Caino: «La voce del sangue di tuo fratello grida a 
^e dal suolo!» (Gen 4,10).

Carissimi fedeli, vi ringrazio per la vostra presenza qui stasera perché, 
come dicevo all'inizio della Veglia, dimostrate una sensibilità grande verso 
d percorso che dobbiamo fare di fronte a questi avvenimenti: dobbiamo per­
correre la strada della preghiera, tenendo lo sguardo rivolto a Dio e ascol­
tando ciò che Lui ci dice. Noi nulla riusciamo a risolvere con le nostre pa- 
role, ma con la preghiera possiamo ottenere l'intervento di Dio per cambia- 
re il corso della storia. E il primo grido che nasce all'origine dell'umanità dal 
cuore di Dio, e che condanna la prima uccisione di un essere umano, si è 
hpetuto tante volte nella storia.

Guardiamo anche il Vangelo di Matteo che, quando descrive l'uccisione 
dei bambini di Betlemme operata da Erode con l'intento di far morire quel- 
' annunciato e nato Bambino, Re dei Giudei, commenta: «Allora si adempì 
Wel che era stato detto per mezzo del profeta Geremia: "Un grido è stato udito in 
Rama, un pianto e un lamento grande; Rachele piange i suoi figli e non vuole esse­
re consolata, perché non sono più"» (Mt 2,17-18); e la tomba di Rachele, come 
sappiamo, si trova a metà strada tra Gerusalemme e Betlemme. L'Evangeli­
sta Matteo immagina appunto che, a causa dei bambini innocenti di Betlem- 
•he, fatti trucidare da Erode, dittatore di quel tempo - e i dittatori sono sem­
pre uguali nella storia -, c'è il grido di questa donna che vede i suoi discen­
denti, anche se non figli diretti, trucidati in quel modo, e il grido di dolore 
sale dalla sua tomba.

È lo stesso grido che questa sera abbiamo ascoltato nella pagina del Pro­
nta Geremia (17,5-10), che è stata proclamata anche nella Messa del giorno 
di oggi, e che ci fa vedere cosa Dio pensa della guerra in Iraq, della guerra 
1,1 Palestina, di quella in Cecenia, di quelle in tante Nazioni dell'Africa, nelle 
fante guerriglie che ci sono soprattutto nell'America Latina. Questa pagina 
del Libro del Profeta Geremia ci dice cosa Dio pensa a questo proposito. 
Premia ha anche un'altra espressione: «Dice il Signore: Ecco, io vi metto 
Avanti la via della vita e la via della morte» (Ger 21,8), quasi a dire a ciascuno 
di noi: «Scegli quello che vuoi, ma se scegli la morte sai quello che ti tocca; 
Mentre se scegli la vita scegli me, il mio amore, la tua libertà, la tua gioia, la 
t?alizzazione piena di te stesso e degli altri».

Penso che dobbiamo sentire la pagina del Profeta appena ascoltata come 
specie di macigno che pesa sulla nostra coscienza perché il Signore con-



468 Atti del Cardinale Arcivescovo

danna l'atteggiamento interiore dell'uomo che sceglie la strada del male, 
che produce tutti i mali che ci sono nel mondo, guerra compresa, mentre al 
contrario il Signore sostiene l'atteggiamento diverso di chi si fa costruttore 
di bene.

Diceva il testo: «Maledetto l'uomo che confida nell'uomo» (Ger 17,5). Male­
detto! Non è una parola tenera! È pesante come un macigno, e il Signore la 
dice a chi confida solo in se stesso e nella propria forza, a chi crede di avere 
sempre ragione, a chi pensa che solo la propria idea è giusta mentre quella 
degli altri è sempre sbagliata, a chi ritiene di avere diritto di sopraffare la 
vita degli altri: «Egli sarà come un tatnerisco nella steppa» (Ger 17,6), ossia 
creerà aridità, deserto e morte.

Invece, «Benedetto l'uomo che confida nel Signore. ... Egli è come un albero 
piantato lungo l’acqua,..., le sue foglie rimangono verdi;... non smette di produrre 
i suoi frutti» (Ger 17,7-8).

Questo è il giudizio di Dio!
Chiediamoci allora qual è stato il criterio che ha determinato questa 

guerra. Noi non siamo esperti di politica internazionale, di economia, di 
strategie, di equilibri mondiali, non abbiamo queste responsabilità e quindi 
di conseguenza non abbiamo neanche le specifiche competenze. Ma chie­
diamoci quali sono stati i criteri. Ho l'impressione che il criterio che ha 
determinato questa guerra sia stato quello delle persone che confidano solo 
nelle proprie forze, nella propria potenza, e allora il risultato sarà che intor­
no a questi eventi si produrrà solo morte, distruzione e deserto, ossia la non 
vita.

Questa sera siamo invitati a fare una piccola, ma profonda, revisione di 
vita. Da che parte stiamo? Se siamo qui a pregare è perché stiamo dalla parte 
della pace. Non ho alcun dubbio che non sia così per ciascuno di noi 3 
riguardo dell'Iraq. Però invito me e voi a fare una revisione, pensando do 
quale parte stiamo, se da quella della pace o da quella della guerra, sempre, 
anche qui nella nostra Nazione. Dove è diretto il mio cuore? Diceva il testo 
di Geremia: «Più fallace di ogni altra cosa è il cuore e difficilmente guaribile; chi 
lo può conoscere?» (Ger 17,9). Sapete, fratelli carissimi, che qualche volta noi 
stessi non siamo capaci di conoscere il nostro cuore, perché viviamo con 
sentimenti contrapposti, magari proviamo il sentimento della compassione 
verso una persona che subisce violenza o morte, come nel caso della guer* 
ra, e anche però quello di colui che approva, cioè di colui che colpisce, e den­
tro di noi questi due sentimenti sono entrambi presenti, perché - come dissi 
in una delle Veglie che abbiamo fatto prima che scoppiasse questa guerra - 
se siamo per la pace, dobbiamo essere per la pace della nostra coscienza, 
nella nostra famiglia e in tutta la nostra realtà. Madre Teresa di Calcutta 
diceva che il primo atto di guerra che si dichiara all'umanità è l'aborto, cioè 
l'uccisione di un bambino non ancora nato, e aveva ragione; ma oggi nes­
suno sfila in strada contro l'aborto. Dico questo non per distogliere l'atten­
zione, ma per non dimenticare che è necessario essere onnicomprensivi. No’ 
non siamo pacifisti unilaterali, siamo per la pace universale, che scende o 
noi dal cuore di Dio, Padre di tutti, che fa piovere sui giusti e sugli ingiusti



Atti del Cardinale Arcivescovo 469

e fa splendere il suo sole sopra i malvagi e sopra i buoni (cfr. Mt 5,45). Que­
sto tipo di pace noi vogliamo e per questo la pace non può essere pretesto 
Per polemiche politiche, per comizi politici, per "bisticci" politici. La pace è 
un valore universale che non ha colore, se non quello del volto di ogni 
uomo, perché ogni uomo è figlio di Dio e, quindi, mio fratello.

Così, il testo evangelico delle Beatitudini dove Gesù dice: «Beati gli ope­
ratori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio» (Mt 5,9) è un passaggio che 
questa sera deve rimanere nel nostro cuore. Infatti, se io sono figlio di Dio, 
tu sei figlio di Dio, lei è figlia di Dio, tutti siamo figli di Dio, quando costrui­
sco pace testimonio questa dignità di figlio che è in me e la testimonio, come 
riconoscimento, in te. Chi può scrutare il cuore dell'uomo? Il Signore lo 
scruta, diceva il testo di Geremia, e il Signore ci chiede conto delle nostre 
scelte.

Parlavo prima di grido di Dio, citando tre testi biblici, la Genesi, Matteo 
e Geremia, e tutti sappiamo che il Santo Padre, dalla finestra del suo studio, 
ha detto, durante l'Angelus della scorsa domenica: «Mai più la guerra!», 
ripetendo l'espressione che Paolo VI aveva rivolto alle Nazioni Unite. Mai 
Più la guerra! E poi il suo ultimo commento, quando la guerra è scoppiata 
è stato questo: «Si dovrà rendere conto a Dio di ciò che si fa» e chi ha deci­
so questa guerra dovrà rendere conto a Dio. Attenzione però, perché anche 
nel valutare chi ha deciso la guerra non dobbiamo dimenticare l'oppressio­
ne che da anni il popolo iracheno subisce da parte del suo dittatore, cosi 
come non dobbiamo dimenticare le responsabilità dell'Occidente, di chi ha 
aggredito. Dobbiamo tener presenti entrambe le realtà, perché altrimenti 
corriamo il rischio di guardare solo da una parte e dimenticare l'altra, men­
tre anche l'oppressione di un popolo è guerra. E noi esecriamo sia una scel­
ta che l'altra.

Vogliamo sentirci figli di Dio! Questa è la nostra grande dignità, questo 
è il grande dono che Gesù è venuto a rivelarci e offrirci! Custodiamolo! 
Siamo qui a pregare perché tanti nostri fratelli, che stanno soffrendo, possa­
no vedere presto ritornare la luce, attraverso la ripresa del dialogo, con la 
cessazione delle ostilità, con un possibile armistizio e poi con la pace defi­
nitiva.

La Vergine Santa, Consolata da Dio e Consolatrice nostra, preghi insie­
me con noi questa sera perché davvero il mondo torni a sperare tempi 
Migliori!

Conclusione
Al termine della Veglia di preghiera, prima di invocare la Benedizione 

del Signore, vi ringrazio per la vostra partecipazione e vi invito a farci por­
tatori del messaggio di pace che per noi cristiani nasce dalla Parola di Dio e 
da una visione dell'uomo e dell'umanità che è ispirata dalla Rivelazione: 
' uomo è fatto a immagine e somiglianza di Dio e, redento da Cristo, diven­
ta figlio dell'unico Padre che è nei Cieli. In proporzione di come ci facciamo 
annunciatori e testimoni di queste verità riusciamo anche noi a mantenere il



470 Atti del Cardinale Arcivescovo

nostro cuore in direzione del Signore che ha pensieri di pace e non di affli­
zione e di sofferenza.

Imploro una Benedizione particolare del Signore sulla Nazione colpita 
dalla guerra, affinché raggiunga il cuore di tutti gli uomini e, in modo spe­
ciale, il cuore di voi qui presenti, per tutte le intenzioni che sono dentro il 
vostro cuore, forse di gioia, ma anche di preoccupazione per gli eventi del 
mondo, per voi stessi, per le vostre famiglie e per la nostra realtà locale.



Atti del Cardinale Arcivescovo 471

Ritiro di Quaresima per le Religiose

Annunciatrici e testimoni 
di una pace universale

Domenica 9 marzo, le Religiose dell’Arcidiocesi hanno iniziato il Tempo di Quaresima con un 
pomeriggio di ritiro spirituale nella sede torinese dell’Università Pontifìcia Salesiana.
Il Cardinale Arcivescovo ha proposto la seguente meditazione:

Premessa

«Cercherai il Signore tuo Dio e lo troverai, se lo cercherai con tutto il cuore e con tutta 
l'anima» (Dt 4,29).

Domando: «Chi siamo venuti a cercare, oggi, in questo momento di sosta che chiamia­
mo Ritiro diocesano per le Religiose?». È un ritiro breve ma che potrebbe essere uno spun­
to di riflessione per tutto il Tempo della Quaresima.

Noi siamo venuti qui per cercare un incontro col Signore. Il testo del Deuteronomio che 
abbiamo ascoltato dice che se noi lo cerchiamo con sincerità lo troveremo. Ma non sempre 
noi nella vita abbiamo la percezione chiara di trovare il Signore, di incontrarlo.

In questo tempo, in cui sto preparando il Ritiro per i Sacerdoti, sono molto preso dal 
pensiero della fede perché credo che oggi il problema fondamentale dei Sacerdoti e anche 
delle Religiose sia quello della fede. Non nel senso che non crediamo, ma nel senso che la 
fede non è alimento così forte della nostra vita da farci sentire in sintonia e in relazione con 
una presenza viva: con la persona di Cristo. Pur sapendo esprimere teoricamente i contenu­
ti della fede tante volte la viviamo più come impostazione generica, indefinita, impersona­
le, per cui non diventa forza sufficiente per trovare la ragione intima dell’esistenza e soprat­
tutto per trovare la gioia.

Oggi per voi ho scelto un tema attuale, quello della pace. Prima di svilupparlo desidero 
però fare una riflessione introduttiva sul Tempo della Quaresima.

a) Quaresima: tempo di penitenza

Il Vangelo di Marco, in questa prima Domenica di Quaresima, ci dice che Gesù ha 
cominciato in Galilea la sua predicazione con queste parole: «Il tempo è compiuto e il regno 
di Dio è vicino; convertitevi e credete al vangelo» (1,15). In questo testo ci sono un invito 
alla conversione, un invito alla penitenza e un invito alla fede perché il tempo di Dio è com­
piuto e il regno di Dio è vicino. Potremmo dire che il Signore è presente perché il regno di 
Dio è Lui. Il regno di Dio in me si manifesta nella sua pienezza.

Care sorelle, io vi invito ad uscire dai luoghi comuni, cioè dalle espressioni logorate, per 
andare in profondità domandandoci cosa significa per una suora, oggi, la penitenza. Non 
rispondo a questo perché non è il tema della mia riflessione, ma butto lì una piccola provoca­
zione. La penitenza oggi, nel 2003, per noi che cosa significa? Significa non legarci a qualche 
gesto esteriore perché Isaia dice: «Qual è il digiuno che io cerco? Piegare come un giunco il 
proprio capo, usare sacco e cenere per letto? Il digiuno che io cerco è altro» (cfr. Is 58,5 ss.). 
Quindi la vera penitenza è questo atteggiamento interiore per cui stiamo al nostro posto di 
creature bisognose di salvezza. Ci ridimensioniamo dentro la realtà di chi riconosce il prima­
to di Dio e la propria inadeguatezza nei confronti di ciò che Dio ci domanda. Allora la nostra 
penitenza è soprattutto spirituale, anche se può avere espressioni esterne e comunitarie. In



472 Atti del Cardinale Arcivescovo

comunità infatti potete mettervi d’accordo su alcuni gesti di penitenza condivisi, però c’è un 
cammino di penitenza da fare dentro, cioè prendere le distanze dal nostro peccato, dalle nostre 
abitudini meno nobili. Naturalmente dobbiamo motivare i nostri gesti, perché se noi non tro­
viamo una ragione per dire no a certe cose anche buone e lecite e per dire sì a certi gesti di 
generosità non riusciamo a fare un vero percorso di penitenza, che è purificazione, libertà- 
Dobbiamo maturare la convinzione della penitenza anche condividendo, cioè facendoci cari­
co della realtà umana del peccato del mondo per implorare la misericordia del Signore.

b) Quaresima: tempo di conversione

«Laceratevi il cuore e non le vesti» (Gl 2,13). Il Signore vuole l’indignazione interiore 
per il nostro peccato non quella esterna di facciata e quindi una conversione all'essenza della 
vita religiosa. Insieme alla conversione il Signore ci chiama alla penitenza.

c) Quaresima: tempo di testimonianza

È bene domandarci: «Qual è la qualità della vita religiosa apostolica? Chi siamo e che 
cosa stiamo a fare? La nostra vita nella Chiesa quale rilevanza e incidenza ha nei confronti 
della comunità cristiana e del mondo? Come mai non nasce vita dalle nostre comunità reli' 
giose, cioè nuove vocazioni?». Vi espongo questo problema, non per creare angoscia, m^ 
realismo. Interroghiamoci sul livello della significatività delle nostre persone, comunità C 
Congregazioni. Se non generiamo vita qualche ragione ci sarà.

Sforziamoci di entrare nel clima della Quaresima per metterci in cammino e per essere- 
come persone consacrate, segno della presenza di Dio e del fascino che ancora oggi Gesù 
Cristo continua a suscitare, anche per mezzo nostro, nella mente e nel cuore di tante giova­
ni. Il problema non consiste tanto nell’angosciarci ma nel vivere bene noi stessi la nostra 
vita, qui e oggi.

1. Pace: valore universale

La pace nasce da Dio ed è la comunicazione all'uomo della meravigliosa armonia della 
comunione trinitaria. Dio Trinità ci fa partecipi delle caratteristiche fondamentali della sua 
vita: tre Persone ma una vita sola, una unicità di essenza di vita e quindi di esistenza. 
comunione trinitaria è modello assoluto ed unico di unità e di pace. Questa comunicazioni 
che Dio fa a noi della sua vita e della sua comunione incontra accoglienze imparziali, imper­
fette e qualche volta rifiuti, per cui l’uomo ha bisogno di essere redento anche a livello di* 
pace. Cristo viene a redimerci nelle nostre situazioni non pacifiche e non portatrici di pace-

San Paolo nella Lettera agli Efesini (2,14-18) ci ricorda che «Cristo é la nostra pace»' 
in quanto rivelatore del Padre, comunicatore del suo Spirito, della sua vita divina e spiegò 
perché Lui è la nostra pace. Egli è la nostra pace perché ha abbattuto il muro che era fratti' 
mezzo tra gli Ebrei e i Gentili e ha fatto dei due un popolo solo. Anzi Paolo dice: «Ha fatto- 
dei due, un solo uomo nuovo». Facendo la pace ha costruito in modo nuovo il cuore del' 
l'uomo. Quindi questa chiamata dell'umanità a diventare un solo popolo è un’indicazione dj 
percorso che Cristo Signore è venuto a dare per il cammino dell’umanità. Dio chiama gl' 
uomini a salvarsi non individualmente ma come popolo (cfr. Lumen gentium, 9). Abbiati^ 
qui due facce di una stessa medaglia ma contrapposte. Da una parte Babele dove c’è la divi' 
sione, la confusione dei linguaggi, della comunicazione, quindi l’impossibilità di trasmette' 
re qualcosa di positivo dall’uno all’altro; dall’altra parte la Pentecoste dove c’è la comuni^' 
ne, dove pur parlando lingue diverse ci si capisce.

Quest’anno ricorre il quarantesimo dell’Enciclica del Beato Papa Giovanni XXU1 
"Pacem in terris" nella quale il Papa dice che la pace, come valore assoluto per tutta 1'**' 
manità ha bisogno di quattro grandi pilastri: la verità, la giustizia, l’amore e la libertà.



Atti del Cardinale Arcivescovo 473

La pace ha bisogno di verità, io sarò una persona di pace in proporzione di come cono­
sco la dignità di ogni persona. La dignità sull'uomo, su ogni uomo e donna, quindi ricono­
sco i diritti che ogni uomo e ogni donna hanno nei confronti del resto dell’umanità.

Sono uomo o donna di pace se fondo la pace sulla giustizia. Se ci sono diritti ci sono 
anche doveri. Il bambino indio del Guatemala che ho incontrato giorni fa e che mangia una 
volta sola al giorno sempre lo stesso pastone di fagioli, ha diritti uguali a quelli dei bambi­
ni di Torino, i quali hanno molto di più e non solo mangiano cinque volte al giorno ma spre­
cano. La pace è fondata sul principio della giustizia e quindi anche sul principio della desti­
nazione universale dei beni e anche sul dovere che noi abbiamo di riconoscere i diritti degli 
altri: il rispetto della loro vita, non fare la guerra, non uccidere.

La pace poi si fonda sull’amore. L’amore va oltre la giustizia, si priva di qualche cosa 
perché altri abbiano di più. Fa giustizia superando il livello della stessa regola di giustizia. 
L’amore è talmente forza che fa uscire da se stessi fino al punto, come ha fatto Gesù, di dare 
la vita per gli altri.

Altro pilastro è la libertà, nel senso di riuscire a costruire questo equilibrio mondiale tra 
le Nazioni superando i condizionamenti culturali, economici e politici, che anche noi per­
sone consacrate abbiamo. Senza accorgerci, tutti abbiamo dei condizionamenti che deriva­
no soprattutto dalla cultura, dalla mentalità, dai meccanismi interiori che ci portano a giu­
stificare ogni scelta che facciamo e che ci impediscono di metterci in discussione. Siamo 
sovente chiusi nella nostra gabbia dove ci sembra di stare bene perché non intravediamo l’o­
rizzonte grande che ci sta davanti. Di fronte alla prospettiva di una pace che Dio fa a noi, 
della sua felicità che nasce dalla comunione trinitaria, dobbiamo coltivare dentro la convin­
zione profonda che, nonostante il mondo sia diviso e su di esso incomba il pericolo di una 
nuova guerra, noi dobbiamo essere portatori di speranza. Perché, come dice Pietro nella sua 
seconda Lettera, «noi aspettiamo nuovi cieli e una terra nuova, nei quali avrà stabile dimo­
ra la giustizia» (3,13). Noi come cristiani e religiosi siamo portatori di questa speranza, che 
cioè il mondo, nonostante tutto, cammina verso la pace. È per questo che preghiamo e digiu­
niamo, perché siamo convinti che Dio può cambiare il cuore delle persone e lo può volgere 
verso la pace.

2. Veleni politici intorno alla pace

Ma intorno a questo tema della pace c’è qualcuno che sparge il veleno, e oggi più di ieri 
ci sono tanti veleni politici. Il primo veleno politico è l’orgoglio umano, radice di ogni male 
contro la pace e che produce la voglia di prevalere e di dominare sugli altri. Pensate al pec­
cato originale, pensate a Caino che uccide suo fratello Abele, pensate a Saul che. invidioso, 
butta la sua lancia contro Davide per trafiggerlo e questi, avendone poi la possibilità, non si 
vendica. L’orgoglio umano è la radice del veleno politico che porta anche a situazioni che 
chiamiamo delirio di onnipotenza che genera dittature e genocidi, verso i quali noi dobbiamo 
mantenere la stessa sensibilità di rifiuto e la stessa intensità di condanna. Non basta esecrare 
i fascismi della seconda Guerra Mondiale e poi non riuscire con la stessa intensità a esecrare 
certi stili di dittatura e di onnipotenza o di prevalenza sugli altri che ancora oggi esprimono 
certe Nazioni. Contro questo modo di pensare si è opposta Edith Stein, suora di clausura di 
origine ebrea che si è offerta martire per la conversione degli ebrei.

E allora noi dobbiamo mantenere un atteggiamento di condanna anche di quelle che 
sono le prevaricazioni di oggi forse meno visibili, ma ugualmente perfide. Dobbiamo colti­
vare dentro di noi il valore della pace perché bisogna essere donne formate alla pace, edu­
catrici e testimoni di pace.

Noi come Chiesa dobbiamo annunciare una pace che non ha colore politico, ma viene 
dal cuore di Dio e va al di là delle tessere, degli interessi locali e delle polemiche politiche.



474 Atti del Cardinale Arcivescovo

La dialettica politica è lecita, legittima, non è negativa, però io, come uomo di Chiesa, sono 
al di sopra delle parti, sono pastore e padre di tutti.

State attente perché questo discorso dobbiamo saperlo fare anche a scuola con i bambini, 
che non si possono invitare a dire: “Viva la pace” se non li si educa a questo tipo di mentalità.

Io dico che i morti sono sempre morti, tutti i popoli di tutte le culture piangono allo stes­
so modo. Ha ragione Madre Teresa quando dice che il primo atto di guerra contro l’umanità 
è l’aborto: abbiamo 50 milioni di aborti all’anno, di uccisioni di innocenti che non si pos­
sono difendere.

3. Risvolti spirituali del tema della pace

Quali sono i risvolti spirituali del tema della pace? Io devo realizzare la pace con Dio- 
con i fratelli, con me stesso.

a) Pace con Dio

Cosa vuol dire pace con Dio? È scontato dire che significa vivere in Grazia, vivere i*1 
comunione con Lui, avere la presenza della Trinità dentro di noi. Ma, secondo me, la pace 
con Dio è qualche cosa di più. È per esempio conoscere il Dio vero, che è il Dio di Gesù 
Cristo. Ecco perché Giovanni XXIII disse che uno dei pilastri della pace è la verità. Ma io 
ho la verità su Dio? Conosco il Dio vero? So dire delle cose esatte sul mistero di Dio, così 
come ce lo ha rivelato Gesù Cristo, oppure sono confuso perché ci sono i musulmani,1 
buddhisti, la meditazione trascendentale, la New Age,...?

La preghiera cristiana è quella che punta diritto su Gesù Cristo e attraverso di Lui, nell0 
Spirito, al Padre; quindi ha un “Tu” davanti, non deve ripiegarsi su se stessa per ritrovare 1® 
pace, la quiete dell’anima, il sonno spirituale. La pace di Dio è conoscere il vero Dio di cU> 
Gesù Cristo ci ha parlato e aderire alla sua volontà. Però fin che tutto va bene è facile dirlo, 
ma diventa molto più difficile quando Dio scombussola i miei piani, rompe i miei progetti' 
quando sopraggiunge la morte inaspettata che arriva quando Dio, nel suo disegno impef' 
scrutabile, decide che abbiamo finito il nostro compito terreno.

Pace con Dio vuol dire quindi questa capacità di entrare dentro al suo disegno.

b) Pace con i fratelli

Proviamo a vedere, care sorelle, quante piccole cose lungo la giornata noi dovremmo 
realizzare per poter dire di essere davvero persone portatrici di pace. Quante volte dovrem' 
mo evitare piccoli atti di non sopportazione, qualche offesa, qualche discriminazione, qual' 
che critica, tutti elementi che vanno a rompere la pace.

Invece dovremmo essere delle persone che costruiscono legami di comunione, di mis®' 
ricordia, di accoglienza, di copertura sui limiti che hanno le persone.

c) Pace con noi stessi

Questa non è una cosa facile perché vuol dire mettersi in discussione, per entrare in sin* 
tonia con alcune realtà che dentro di noi rivolgono degli appelli a noi stessi. Per esempi0 
l’intelligenza dentro di me provoca l’appello alla verità, ma se io non ascolto l’appello ch£ 
la mia intelligenza fa alla verità, non divento un uomo di studio, di riflessione, di lettura, 
ricerca di questa verità e di questa luce. Pace con noi stessi vuol dire ascoltare l’appello deli3 
coscienza, e la mia coscienza fa l’appello verso il bene, ma se io non ascolto la mia coscieO' 
za, non mi metto in strada per realizzare il bene, creo una rottura, perché sento una chiam*1' 
ta e non do la mia risposta. Così la mia volontà mi chiama ad essere coerente, cioè logie0' 
se ho conosciuto la verità, la devo realizzare, ma se io non ascolto la volontà, sono in ro*' 
tura, lacerato dentro, non sono armonico.



Atti del Cardinale Arcivescovo 475

Questi tre appelli, dell’intelligenza alla verità, della coscienza al bene e della volontà 
alla coerenza, mi portano poi a quell'equilibrio generale che noi chiamiamo pace: pace dei 
sensi, pace dei pensieri, pace della fantasia, pace delle parole, pace degli atteggiamenti. 
Divento una persona armonica, dentro di me e fuori di me, quando riesco a realizzare rispo­
ste logiche e cresce in me un’armonia tra corpo e spirito che mi rende una persona di pace 
con me stesso e che poi traspare al di fuori di me. Tutte condizioni che generano poi ordi­
ne, gioia, serenità e realizzazione.

Conclusione

La missione della donna che realizza e costruisce la pace, è quella di una donna che 
ascolta i due appelli fondamentali della sua vocazione, che sono la sponsalità e la maternità.

La vocazione alla sponsalità è la chiamata a relazionarsi in positivo con tutte le persone 
e quella alla maternità consiste nel fatto di accogliere ogni essere umano come figlio, oltre 
che come fratello. E allora a me pare che sia molto bello allargare la prospettiva che Gesù 
aveva dall’alto della Croce quando, guardando Maria, disse: «Donna, ecco il tuo figlio!» e poi 
a Giovanni «Ecco la tua madre!». Allora la prospettiva è che Dio dice a ogni donna: «Donna, 
ecco tuo figlio, ogni essere umano è tuo figlio» e dice ad ogni essere umano: «Guarda a quel­
la religiosa, è tua madre, in lei troverai un’accoglienza, una capacità di assumere, di farsi cari­
co, della tua persona e della tue attese, delle tue speranze e delle tue esigenze, e quindi in lei 
troverai una madre». Questa capacità di vivere la vocazione alla sponsalità e alla maternità vi 
rende idonee, care sorelle, a smussare ogni odio, ogni spigolosità nei rapporti umani e vi 
rende portatrici di dolcezza, di tenerezza, di misericordia e di perdono.

Concludiamo ricordando che Paolo nella Lettera ai Galati (5,22) dice che il frutto dello 
Spirito sono nove cose («amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bontà, fedeltà, mitez­
za, dominio di sé»), ma tutte sono “il frutto” e tra queste c’è anche la pace. E contro que­
ste cose non c’è legge, cioè la legge dall’esterno non serve più per chi è guidato dalla legge 
dello Spirito.

11 nostro cammino di Quaresima quindi ci porti a guardare al mondo, e ad invocare 
anche la pace, perché la pace che parte dal mio cuore deve dilatarsi poi sul mondo intero.

Questo incontro con voi stesse, questo ritrovare voi stesse, la grandezza della vostra 
dignità e la gioia della comunione nella vostra comunità e nella Chiesa, vi renda capaci di 
essere annunciatrici e testimoni anche di una pace universale che è quella che noi tutti auspi­
chiamo.





Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

Le nostre Unità Pastorali

La nostra Diocesi si trova a vivere una stagione di intenso rinnovamento spiri­
tuale, accompagnato e testimoniato anche da profonde novità pastorali. Tra queste 
l’inizio della fase operativa delle Unità Pastorali è certamente significativo e chiama 
in causa tutti i credenti. Come è noto, la scelta di questo nuovo modello pastorale 
si fonda sulle riflessioni a riguardo dell’ecclesiologia, che a partire dal Concilio Vati­
cano Il hanno evidenziato con sempre maggiore chiarezza le dimensioni della 
comunione, della ministerialità e della missione.

Anche i più recenti documenti del Magistero (da quello della C.E.I., “Comunica­
re il Vangelo in un mondo che cambia", alla Lettera Pastorale del Cardinale Polet- 
to, “Costruire insieme") riprendono ed attualizzano le medesime istanze. Pure il 
Sinodo Diocesano, celebrato negli anni scorsi, come anche il percorso formativo 
compiuto dai sacerdoti (ma non solo) in questi anni (tra cui l'impegnativa iniziativa 
delle Missioni in corso) hanno ribadito le medesime esigenze. Tanto che i fenome­
ni sociali nei quali siamo coinvolti (calo numerico dei preti, urbanizzazione, spopo­
lamento di certi territori, ...) si propongono come “segni dei tempi” e quindi come 
chiamata del Dio della storia ad una rinnovata fedeltà a Lui ed agli uomini tra i quali 
ci manda.

La progressiva maturazione, che ha interessato tutto il Popolo di Dio su queste 
dimensioni del nostro modo di essere cristiani oggi, fa ritenere che anche novità di 
non poco conto - quali appunto le nascenti Unità Pastorali - non siano viste e vis­
sute come imposizioni dall’alto o come una semplice, per quanto massiccia, opera­
zione di “ingegneria pastorale".

Esse, infatti, si collocano nella linea di quella “conversione pastorale" che dal 
Convegno Ecclesiale di Palermo è uno dei punti qualificanti del programma della 
C.E.I.: «Ci sembra di fondamentale importanza premettere, ad ogni regola operati­
va, la necessità di operare un cambio di mentalità pastorale. Tale cambio apre al 
superamento di una pastorale individualistica o di “concordia passiva", per costruire 
un pensiero e un’azione più sinodale, a servizio della comunione e della missione» 
{La Chiesa torinese verso il futuro, p. 14).

In questo momento, però, mi pare importante - e spero rassicurante - eviden­
ziare un aspetto che, per quanto tutt’altro che nuovo, merita di essere ribadito: 
come la progettazione delle Unità Pastorali, in tutte le sue fasi, ha cercato (e credo

477



478 Curia Metropolitana - Vicariato Generale

ottenuto) il massimo di coinvolgimento ed un buon grado di condivisione da parte 
di tutte le componenti della Chiesa torinese, cosi la fase attuale dei loro primi passi 
non sarà affidata alla sperimentazione (“selvaggia” e solitaria) di ciascuno.

Anche in questo delicato passaggio nessuno sarà abbandonato ai suoi nuovi 
compiti: né i moderatori (per i quali sono previsti degli incontri orientativi), né le équi- 
pes (che saranno coinvolte in un puntuale aggiornamento), né singoli Consigli 
pastorali, né alcuna comunità parrocchiale; affinché nessuno si senta solo ed ina­
deguato di fronte a queste novità che, tra l’altro, hanno proprio lo scopo di evitare i 
rischi della solitudine e dell'individualismo, moderni mali di cui tutti conosciamo i 
limiti umani e pastorali.

In questo periodo, infatti, mentre le Unità Pastorali muoveranno i loro primi 
passi guidate dallo Statuto, dai Regolamenti e dalle molteplici iniziative che gli Uffi­
ci diocesani profonderanno per porsi al servizio ed accompagnare questo delicato 
passaggio, le singole parrocchie non saranno esautorate o cancellate, né la loro 
pastorale ordinaria, e tanto meno le iniziative straordinarie della Missione, trascu; 
rate. La partenza prudente al 1° settembre non è una “frenata” ma è il darsi tempi 
strutturali per partire insieme e preparare il tutto anche alla luce della due giorni del 
Clero in settembre (23-24) sul tema: “Spiritualità di comunione: parrocchie e Unità 
Pastorali".

Si tratterà di far convergere, poco per volta e progressivamente, le attività nor­
mali (ed altre ancora) verso un sempre maggiore coordinamento, che sia al servi­
zio non tanto dell’efficacia quanto di una più profonda comunione e di una più ampia 
missione, derivante da un più convinto coinvolgimento di carismi e ministeri, da 
specializzazioni maggiormente condivise, da esperienze, percorsi e storie più gene­
rosamente partecipate.

Non spaventi dunque la novità - peraltro molto relativa, perché a lungo medi­
tata, discussa, condivisa - della pubblicazione degli elenchi delle Unità Pastorali. Al 
riguardo voglio ribadirne ancora una volta il carattere sperimentale: il loro funziona­
mento e la loro efficacia, al servizio delle istanze che ne hanno consigliato l’attua­
zione, saranno verificati al termine di cinque anni, durante i quali le Missioni dioce­
sane nelle parrocchie, nelle zone, nei Distretti continueranno a seminare Grazia, 
che la Visita Pastorale del Cardinale Arcivescovo, a partire dal prossimo autunno, 
non mancherà di rinvigorire.

Incoraggiamoci con il convincimento che nessuno di noi è chiamato ad un com­
pito impossibile: «In questo lavoro, che a prima vista può sembrare sproporzionato 
alle forze in campo, per cui qualcuno potrebbe scoraggiarsi o spaventarsi già prima 
di cominciare, ad ognuno di noi è chiesto di fare “soltanto il possibile"» (Costruire 
insieme, p. 76). Ma nello stesso tempo ci sproni la certezza che nessuno di noi è 
esonerato da quel «dinamismo nuovo» di cui parla il Papa nella Novo Millennio 
ineunte (n. 15), da quella «decisione coraggiosa a cambiare le cose» a cui ci invi­
tano i Vescovi (C.E.I., Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia, 50).

Inoltriamoci in questa nuova fase della secolare storia della Chiesa torinese con 
la speranza con cui il seminatore compie il suo gratuito, generoso gesto, con la fede 
con cui gli Apostoli sono usciti nell'esclamazione: «Sulla tua parola getteremo le 
reti!», «con piena fiducia nella presenza tra noi di Cristo risorto e con il coraggio che 
ci è donato dall’azione decisiva dello Spirito Santo» (Card. Ruini, “Presentazione' 
di Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia).

* Giacomo Lanzetti
Vescovo Ausiliare e Vicario Generale



Curia Metropolitana 479

CANCELLERIA

Rinunce

SACCO don Giovanni, nato in Savigliano (CN) il 16-10-1936, ordinato il 6-10-1963, ha 
Presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Giacomo Apostolo in Giaveno. 
La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 16 marzo 2003.

BONINO don Guido, nato in Torino il 9-10-1932, ordinato il 29-6-1955, ha presentato 
rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Pietro Apostolo in Ciriè. La rinuncia è stata 
accettata con decorrenza dall' 1 aprile 2003.

ORMANDO don Giuseppe, nato in San Cataldo (CL) il 4-3-1940, ordinato il 26-6- 
1966, ha presentato rinuncia all'ufficio di rettore della chiesa di S. Rocco in Torino, a cui è 
annesso quello di assistente spirituale della Confraternita S. Rocco, Morte ed Orazione. La 
rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 aprile 2003.

Termine di ufficio

SUCCIO don Giovanni, nato in Agliano (AT) il 30-1-1937, ordinato il 29-6-1961, ha 
terminato in data 16 marzo 2003 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella parrocchia SS. 
Nome di Gesù in Torino.

BALBIANO don Roberto, nato in Moncalieri il 15-11-1932, ordinato il 30-6-1957, ha 
terminato in data 31 marzo 2003 l’ufficio di assistente religioso nell’Ospedale Civile di Avi- 
ghana.

Nomine

MITOLO don Domenico, nato in Torino il 18-8-1957, ordinato il 13-10-1984, è sta­
to nominato in data 13 marzo 2003 - per il triennio 2003-28 febbraio 2006 - assistente 
ecclesiastico della Zona Rivoli dell’Associazione Guide e Scout Cattolici Italiani 
(A.G.E.S.C.I.).

FIESCHI don Rosolino, nato in Alagna Valsesia (VC) il 16-5-1932, ordinato il 29-6- 
1956, è stato nominato in data 16 marzo 2003 amministratore parrocchiale della parroc- 
ehia S. Giacomo Apostolo in Giaveno, vacante per la rinuncia del parroco don Giovanni 
Sacco.

SACCO don Mario, nato in Torino il 13-9-1933, ordinato il 28-6-1959, è stato nomi­
nato in data 1 aprile 2003 parroco della parrocchia S. Pietro Apostolo di Ciriè in 10070 
DEVESI, V. della Chiesa n. 24, tei. 011/921 44 70.

Il medesimo sacerdote, in pari data, è stato anche nominato collaboratore parrocchiale 
nella parrocchia Santi Giovanni Battista e Martino in Ciriè.

PRADELLA Gervasio p. Fedele, O.F.M., nato in Valdidentro (SO) il 3-9-1944, ordina­
to il 24-6-1970, è stato nominato in data 1 aprile 2003 vicario parrocchiale nella parrocchia 
S. Bernardino da Siena in 10141 TORINO, v. San Bernardino n. 13, tei. 011/385 21 70.



480 Curia Metropolitana - Cancelleria

X Consiglio Pastorale Diocesano
Tra i membri del X Consiglio Pastorale Diocesano, nei membri della comunità 

etnica cattolica dei fedeli di origine filippina Efren PEREIRA è subentrato ad Armand 
Deocadiz.

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Opera Diocesana della Preservazione della Fede - Torino
L’Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, ha nominato in data 25 marzo 2003 - per il 

biennio 2003-24 marzo 2005 - membri del Consiglio di Amministrazione dell’Opera Dio­
cesana della Preservazione della Fede, con sede in Torino - Via dell’Arcivescovado n. 12. 
che risulta così composto:

Presidente
Direttore 
e legale rappresentante 
Membri

L’Ordinario Diocesano

CATTANEO don Domenico
ARATA Giovanni 
ARNOLFO don Marco
CALLIERA Pietro 
CARBONE Carlo 
CAVALLO can. Francesco 
FASSINO don Carlo 
GALLARATE ALBANI Piera

* “Fondazione San Matteo" - Insieme contro l’usura - Torino
L’Arcivescovo di Torino, a norma di Statuto, ha nominato in data 27 maggio 2003 - per 

il triennio 2003-31 dicembre 2005 - membri del Consiglio Direttivo della “Fondazione San 
Matteo” - Insieme contro l’usura, con sede in Torino - Via Monte di Pietà n. 5 le seguenti 
persone:

ALUNNO Franco
APRÀ Germano
BERRUTO mons. Dario
MOLLO diac. Roberto
PERACCHIO Paolo

* Confraternita della SS. Annunziata • Torino
L’Arcivescovo di Torino, in data 10 marzo 2003, ha confermato - per il quinquennio 

2003-31 dicembre 2007 - il sig. DE FRANCESCO Luigino come presidente della Confra­
ternita della SS. Annunziata in Torino.

Dimissione di oratorio a usi profani

L’Ordinario del luogo di Torino, con decreto in data 31 marzo 2003, ha dimesso a usi 
profani l’oratorio dell’ex Ospedale psichiatrico sito in Grugliasco, p. Morselli n. 2, territo­
rio della parrocchia S. Francesco d’Assisi.

/



Curia Metropolitana - Cancelleria 481

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

UGHETTO can. Silvio.
È deceduto nell’Ospedale Martini in Torino il 10 marzo 2003, all’età di 73 anni, dopo 

quasi 41 di ministero sacerdotale.
Nato in Giaveno il 9 ottobre 1929, in continuità con la tradizione di famiglia intraprese 

Ja professione di mugnaio. Verso i vent’anni il fascino della vocazione sacerdotale, che già 
'n precedenza si era manifestato in lui accanto a quello della vita religiosa come frate laico 
fra i discepoli di S. Francesco d’Assisi, grazie all'opera delicata del teol. Bartolomeo Burzio 
7 cappellano della sua borgata che fu per anni rettore del Seminario - divenne più vivo ed 
iniziò gli studi seminaristici: in tre intensi anni compì il ciclo quinquennale del Seminario 
Minore, poi passò a Rivoli per i regolari studi filosofici e teologici e ricevette l’Ordinazione 
Presbiterale in Cattedrale, il 29 giugno 1962, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Don Silvio iniziò il ministero sacerdotale come insegnante nel Seminario di Giaveno, in 
cui da chierico era stato assistente, e nei giorni festivi fu cappellano alle borgate Villanova 
della Sala di Giaveno e a Molino di Valgioie, prestandosi generosamente nell’aiutare i con­
fratelli della zona per le Confessioni, predicazioni e celebrazioni varie. Dopo cinque anni, 
m concomitanza con i nuovi ordinamenti che ristrutturarono gli studi dei nostri seminaristi, 
fu nominato vicario cooperatore nella parrocchia S. Francesco d’Assisi in Venaria Reale. 
Non fu facile per lui entrare nel vortice delle attività in quella comunità particolarmente 
vivace, ma si distinse per la capacità di tratto e l’attenzione agli anziani e ai malati, pur col­
tivando il desiderio di un ministero più confacente alle sue caratteristiche.

Dal 1970 fu ininterrottamente per quasi 33 anni assistente religioso presso l’Ospedale 
Martini in Torino, donando tutto il suo tempo e le sue energie, ma soprattutto le grandi capa­
cità del suo cuore, al ministero della consolazione accanto ai ricoverati e ai loro familiari 
con la sua bontà sorridente, la sua saggezza e grande prudenza, rispettoso sempre della 
libertà di tutti. Da anni era accompagnato da problemi di salute, ma questo non aveva inter­
rotto il suo fedele quotidiano servizio e l’aiuto ai parroci delle vicine parrocchie. Nel 1999 
fu nominato canonico onorario della Collegiata di S. Lorenzo Martire in Giaveno.

11 can. Ughetto seppe ovunque distribuire ascolto, bontà e pazienza; infondere serenità 
e fiducia era per lui connaturale. Schivo e riservato, coltivò semplici e gioviali amicizie con 
molte persone, che non ne dimenticano l’arguzia e la disponibilità costante.

Il suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Giaveno.





Atti del X Consiglio Presbiterale

Verbale della 1 Sessione
Pianezza, 23 ottobre 2002

Il Consiglio, riunito a Villa Lascaris in Pianezza, ha dato inizio al proprio lavoro con la 
Preghiera dell’Ora media.

1. Introduzione del Cardinale Arcivescovo

Sono ben felice di introdurre questa nostra prima riunione del nuovo Consiglio Presbi­
terale rinnovato nell’anno di grazia 2002. Volevo introdurre il nostro lavoro del nuovo Con­
siglio, ringraziandovi perché avete accettato.

La finalità del Consiglio Presbiterale è questa: promuovere nel modo più efficace il bene 
pastorale della porzione de) Popolo di Dio affidata al Vescovo. Quindi tenete presente che 
mentre il Consiglio Pastorale aiuta il Vescovo nell’elaborazione dei piani pastorali e poi ne 
fa la verifica, il Consiglio Presbiterale aiuta il Vescovo nel governo generale della Diocesi, 
cosa molto più ampia che i piani pastorali! C’è un carico di responsabilità diversa. È inte­
ressante notare che il Codice di Diritto Canonico parla di «porzione del Popolo di Dio affi­
data al Vescovo», ma poi aggiunge subito «coadiuvato dal suo Presbiterio». Quindi il Con­
siglio Presbiterale rappresenta il Presbiterio. Qui venite con le vostre sensibilità, con la 
vostra intelligenza, con le vostre doti di bravi preti - lo dico convinto - ma voi venite a rap­
presentare il Presbiterio e perciò a fare da ponte tra ciò che si dice qui, si fa qui, si deve de­
cidere qui, e ciò che i nostri sacerdoti devono sapere: fare da ponte di comunicazione. È 
responsabilità vostra, soprattutto dei vicari zonali che sono membri di diritto, tutti e venti- 
sei, del Consiglio. Naturalmente il compito è quello di coadiuvare, non di sostituire il 
Vescovo nel governo della Diocesi. Quindi siete un po’ il senato del Vescovo in rappresen­
tanza di tutto il Presbiterio. Il fatto che sia un organismo consultivo ci rende sereni e anche 
liberi! Ci rende sereni anche se, una volta su cento o su mille, l'Arcivescovo non facesse 
come abbiamo detto noi. Ci rende liberi: perché se una volta tanto - che spero non capiti mai 
- io dovessi fare una scelta diversa, non ci si senta defraudati. Naturalmente, sarà mio com­
pito, come mi ricorda il Codice, di consultarvi in quelli che sono i problemi di maggiore 
importanza della vita della Diocesi. E, quando c’è bisogno del vostro consenso, sarà mio 
dovere sottoporre al vostro consenso le decisioni che dobbiamo prendere. Compito mio è 
quello di convocarvi, è quello di presiedere. Naturalmente potete anche voi fare qualche pro­
posta di argomenti da dibattere. Teniamo presente che lo spirito che deve animare il nostro 
lavoro qui non è lo spirito delle assemblee civili, dove si va per maggioranza, dove ci si con­
trappone, dove c’è maggioranza e opposizione, o maggioranza e minoranza. Lo spirito

483



484 Atti del X Consiglio Presbiterale

nostro è quello della comunione: veniamo qui per cercare il meglio per la nostra Chiesa in 
questo momento. Veniamo qui per interpretare anche il momento storico che viviamo, 
quindi dobbiamo essere interpreti della realtà culturale entro la quale siamo mandati ad 
annunciare il Vangelo. Veniamo qui col desiderio di convergere, non con quello di farci bat­
taglia gruppo con gruppo o persona con persona. Possono esserci alle volte delle discussioni 
vivaci, ma sempre nella carità e sempre nel rispetto delle idee di tutti.

2. Costituzione della Segreteria del Consiglio Presbiterale

Il Cardinale comunica la nomina, che compete all’Arcivescovo, del Segretario del Con­
siglio Presbiterale nella persona di don Marino Basso. Si dà lettura dei nuovi membri del 
Consiglio eletti per il quinquennio 2002-2007. Si procede alla votazione personale segreta 
di quattro nomi: due vicari zonali e due con altri incarichi. Saranno scelte per la Segreteria 
sei persone: i primi tre eletti tra i vicari zonali e i primi tre eletti tra gli altri, a pari votazione 
ha precedenza il più anziano. Avvenuto lo spoglio si procede alla comunicazione dei com­
ponenti della Segreteria: vicari zonali: don Dario Monticone, don Giancarlo Gosmar, don 
Benigno Braida; con altri incarichi: mons. Dario Berruto, don Gianluigi Coello e don Anto­
nio Amore.

Cardinale Arcivescovo: il lavoro della Segreteria è proprio quello di elaborare un 
ordine del giorno. Ho bisogno di una collaborazione per l’elaborazione di argomenti presi 
dal concreto vissuto del Presbiterio, dalla Diocesi, dai problemi emergenti. Con questa 
attenzione: di avere ogni volta un solo argomento di fondo! Poi due o tre cose più leggere. 
Un argomento può anche essere oggetto di più sedute, se è importante e lungo da dibattere.

Don Antonio Amore: la Segreteria è sempre un po' stimolata a programmare, a 
sognare, a raccogliere e ad offrire un lavoro con apporti di tipo consultivo. Il “buon vecchio" 
don Esterino Bosco avrebbe detto che “la Segreteria è come stimolata da un solletico, da un 
prurito, e ... poi le manca il dito per grattarsi”. A chi sarà eletto si può dare come consiglio, 
come augurio, di continuare a pensare e di non perdere la fiducia che c'è un'efficacia del 
pensiero comunicato all’Arcivescovo. Un vecchio proverbio dice: “1 pensieri sono lenti 
come le tartarughe, ma acuti come le frecce”. Quindi, prima o poi, i buoni pensieri produ­
cono anche delle scelte, anche in campo pastorale, anche in campo diocesano, anche nella 
comunione tra noi.

3. Scelta del metodo di lavoro del Consiglio Presbiterale

Can. Gian Carlo Avataneo: prendendo spunto dal libro del nostro Sinodo Diocesano, 
visto che il tema della “missione", terzo argomento del Sinodo, è diventato operativo con il 
Piano Pastorale, sarebbe utile riprendere le altre due tematiche, che sono nodi su cui ci scon­
triamo sovente: l’iniziazione cristiana e la formazione del cristiano adulto. Si potrebbe riflet­
tere sul tema della vita parrocchiale, anche la C.E.I. vuol fare un Convegno sulla parrocchia. 
È uscito un documento sul presbitero come guida della comunità parrocchiale, sarebbe utile 
non dimenticare questa riflessione più ampia della Chiesa. Come tempistica direi che il 
pomeriggio è sempre un po’ difficoltoso, quando non c’è un argomento corposo, che 
richiede tutta la giornata, si può finire alle tredici.

Mons. Guido Fiandino: se fosse possibile, chiederei per questo nuovo Consiglio di 
avere una pagina in cui elencare quali argomenti sono stati approfonditi nelle ultime due tor­
nate. Non dico per evitare quegli argomenti, perché uno può riprenderli sempre se fossero 
utili, ma sapere a grandi linee negli ultimi dieci anni o soltanto gli ultimi cinque, quali sono 
stati i temi trattati per andare anche su tematiche nuove che da tempo non sono toccate. Pro-



Atti del X Consiglio Presbiterale 485

porrei di non lasciare cadere la “due giorni di settembre” che abbiamo fatto con Dianich. È 
stata una bella e grande discussione nei gruppi. Forse c’è qualche linea che potrebbe essere 
utile anche per il Consiglio Presbiterale. Ritengo che smettere alle tredici o tredici e trenta 
potrebbe essere un bene. Di volta in volta, in base all’ordine del giorno, è bene decidere se 
occorre andare fino alle tredici o alle sedici e trenta.

Mons. Francesco Peradotto: sollevo il problema sull'ecumenismo. Nelle riunioni ecu­
meniche del primo sabato del mese prendono la parola esclusivamente, o quasi, i rappre­
sentati di altri gruppi religiosi, di cui alcuni, neppure riconosciuti dalle loro Chiese ... Mi 
preoccupa l’atteggiamento della Diocesi, deve essere rappresentata ufficialmente, oppure 
parteciparvi è un fatto privato, personale? Per connessione, il discorso dei matrimoni misti 
fra cattolici e non cattolici. Abitando alla Consolata, la parrocchia di S. Agostino è una par­
rocchia con grandi presenze di altre confessioni cristiane, ci troviamo di fronte a dei pro­
blemi davvero mai affrontati onestamente.

Cardinale Arcivescovo: avrei un argomento utile dal punto di vista pastorale: matri­
moni di qua e di là, prime Comunioni, Confessioni, iniziazione cristiana. Battesimi, l’auto- 
certificazione per i padrini. Credo che i sacerdoti attendano una parola chiara su questo. È 
necessario un comportamento comune. Chiederei che questa cosa andasse in porto.

Mons. Guido Fiandino: abbiamo mandato a tutti i parroci una lettera sulla “Cresima”: 
uno dei punti è proprio: “autocertificazione dei padrini”. Non occorre più la controfirma del 
parroco territoriale. Un vicario zonale mi ha chiesto: «Vale anche per i Battesimi ciò che è 
stato deciso per i padrini della Cresima?».

Don Aldo Salussoglia: non so se è argomento del Consiglio Presbiterale oppure da 
demandare alla Commissione per la fraternità tra il Clero: il grossissimo e pericolosissimo 
problema delle persone che lavorano in parrocchia a tempo pieno, o che vanno a fare servi­
zio di volontariato. Bisognerebbe ricordarsi che, se non sono messe in ordine con i libretti, 
sono tutte una grossa mannaia sulla testa per denunce di sfruttamento di lavoro, doppio 
lavoro. Il volontariato in Italia non è accettato a tempo pieno o a tempo prolungato. Non so 
se è un argomento del Consiglio, però è pericolosissimo che le situazioni vadano avanti 
come sono andate avanti in tutti queste centinaia di anni. Bisogna affrontarlo.

Don Giuseppe Trucco: mi riferisco all'autocertificazione. 11 modulo è terribilmente 
generico. Non fa nessun accenno alle irregolarità più frequenti. Forse occorrerebbe ripen­
sare un po’ il modulo: «... In regola con la situazione familiare, non divorziato risposato, 
convivente,...». Qualche precisazione, richiamando che è una dichiarazione in coscienza.

Don Giovanni Bernardi: un argomento che vedrei opportuno che venisse affrontato nel 
Consiglio Presbiterale è l’armonia, il rapporto tra le parrocchie, gli istituti religiosi, le scuole 
cattoliche. Il problema della catechesi in parrocchia, la catechesi nelle scuole. È un pro­
blema aperto. Affrontarlo per vedere di valorizzare il meglio con dei criteri un po’ più 
uniformi.

Don Efisio Edile: sull'argomento dei padrini. Mi sono servito tempo fa, e mi servo tut­
tora, di una lettera che l'allora Vescovo di Saluzzo, Mons. Dho, aveva fatto riguardo ai 
padrini. L’avevo fotocopiata da “Echi di vita parrocchiale”. Questa lettera è indirizzata ai 
genitori, motivando i requisiti richiesti e mettendo in evidenza le situazioni irregolari dei 
divorziati, dei conviventi,... Dando questa lettera ai genitori in tempo utile, verso Natale, si 
coinvolgono i genitori direttamente, in modo da fare sentire loro un po’ di più la responsa­
bilità nella Cresima.

Don Dario Monticone: per quanto siano importanti, torniamo sempre su molte que­
stioni burocratiche. Qualcuno ha già citato la relazione di Dianich - stiamo partendo per le 
Unità Pastorali. Possiamo fare una riflessione seria sul problema del perché abbiamo poche 
vocazioni? Sul problema della vita dei preti? È possibile puntare alla fraternità di preti? È la



486 Atti del X Consiglio Presbiterale

nostra vita che ci va di mezzo, è la dignità e la qualità della nostra vita! È anche la nostra 
dignità di vita che può andare a contattare, a toccare, le comunità e i giovani, perché se un 
giovane oggi vede una vita dignitosa, forse, è un po’ più attirato! Se non la vede fraterna e 
allegra, non è assolutamente attratto... può fare un po’ di volontariato, ma non fa di più. Giu­
stamente tante volte siete costretti a tappare dei buchi, ma è questo il metodo? È importante 
che si tocchino alcune cose in modo un po’ profetico.

Don Roberto Repole: come ci stiamo preparando ad un’epoca che sarà sempre più di 
scristianizzazione? Come questo incide sulla nostra vita? Come dare speranza per il futuro? 
A me pare che di questo ci sia prima di tutto bisogno per noi preti, prima ancora che per le 
comunità cristiane. Per il metodo: se affrontassimo dei problemi di questo tenore tre incon­
tri in un anno sarebbero pochi, al di là che siano fatti fino all’una.o si prolunghino nel pome­
riggio. Mi parrebbe una grande occasione e opportunità per parlarci, per avere anche un 
tempo e occasioni più prolungate.

Don Mario Sebastiano Mana: a me non dispiacerebbe provare ad individuare una spi­
ritualità del cristiano oggi. Voglio dire: ho l’impressione che ognuno di noi lavori un po’ per 
i fatti suoi, nel senso che ognuno ha in mente un tipo di cristiano e cerca nella sua comunità 
di portare il cristiano all’età adulta con dei criteri suoi. Che tipo di famiglia stiamo 
costruendo, che tipo di famiglia vogliamo costruire? Quali sono le cose fondamentali che 
dobbiamo passare ai cristiani, ai ragazzi, ai giovani, agli adulti, non tanto nella fede, quanto 
piuttosto del modo di vivere: io la chiamo spiritualità. Sul metodo: sarebbe importante avere 
un ordine del giorno un po’ più corposo, sapere di che cosa si discute, avere già una traccia 
di riflessione in modo da poter eventualmente intervenire o dire il proprio pensiero.

P. Giordano Muraro: due argomenti potrebbero essere approfonditi: diffondere, 
riprendere il concetto di identità cristiana. Chi siamo, in questa moltitudine di religioni che 
si affacciano all’orizzonte della nostra società, della nostra Città? In secondo luogo: ripren­
dere l’identità della famiglia, che è fondamentale per capire che cos’è la famiglia rispetto 
alla società, e quale ruolo deve svolgere per la formazione della persona.

Cardinale Arcivescovo: c’è un tema obbligato per la prossima volta: quello della Visita 
Pastorale. Avrei piacere di confrontarmi con voi sullo schema del questionario che si manda 
nelle parrocchie. La Visita Pastorale, che vorrei cominciare con la Quaresima, sarà fatta per 
Unità Pastorali, perché già allora ci saranno i raggruppamenti fatti per cinque anni "ad expe­
rimentum". La Visita Pastorale avrà due aspetti: uno amministrativo, che gestiranno i mie' 
collaboratori degli Uffici addetti; e uno pastorale, che gestirò io, ed è l'incontro con le per­
sone. Vorrei davvero che il questionario, che i sacerdoti prima della Visita sono invitati a 
compilare, fosse il più semplice possibile. Mi piacerebbe che nel Consiglio Presbiterale si 
discutesse anche del questionario. Mi interessa sentire i vostri suggerimenti su questa impo­
stazione. in modo che la Visita Pastorale sia vissuta come una cosa desiderata, come uf 
evento di grazia, una gioia di incontrarsi, un trovarci insieme tra preti-Vescovo, Vescovo­
fedeli, diaconi, religiosi, tutte le realtà, ammalati, ... L’incontro con le persone per confor­
tarle nella fede, per incoraggiarle nelle loro difficoltà, per ricordare loro l’importanza dell11 | 
salvezza dell’anima, della salvezza eterna, e quindi vivere secondo i Comandamenti di Dio- 
Una Visita del Vescovo che viene a incoraggiare, a confermare nella fede, sostenere, confor­
tare chi soffre.

Mons. Dario Berruto: ci sono delle tematiche che ho sentito stamattina, che dovreb­
bero riguardare l’assemblea generale del Clero, non solo il Consiglio Presbiterale. A tutti 
devo proporre il discorso sul matrimonio, sulla formazione cristiana, su cos’è la formazione- 
Ai Consiglio Presbiterale dovrebbe esserci non soltanto la trattazione di questi argomenti, 
ma come consiglieri dovremmo anche essere informati tempestivamente, per esempio, sulla 
nostra situazione torinese. Io vorrei essere informato bene, capire meglio le situazioni, m»

/



!

Atti del X Consiglio Presbiterale 487

da persone competenti, su come andrà a finire il tema “lavoro della nostra Città”. Il Consi­
glio dovrebbe essere attento a tutte le emergenze storiche che in qualche modo si presentano 
di volta in volta. Lo riterrei importante questo, oltre che toccare tutti gli argomenti possibili 
ed immaginabili.

La sessione si conclude con l’intervento di don Marino Gambaletta sul tema del “Sov­
venire: l’otto per mille” per la dichiarazione dei redditi; con l’intervento di Mons. Guido 
Mandino che ricorda la giornata di raccolta di offerte per la Cooperazione Diocesana.

La preghiera dell’Angelus termina la mattinata.
Un richiamo ai nuovi “Misteri Gioiosi del Rosario”, da parte del Cardinale Arcivescovo, 

chiude la sessione alle ore 12,30.

Testo approvato nella Sessione del 21 marzo 2003.





Atti del
X Consiglio Pastorale Diocesano

Verbale della II Sessione
Pianezza, 24 gennaio 2003

La seconda sessione del X Consiglio Pastorale Diocesano si è tenuta a Pianezza - Villa 
Lascaris venerdì 24 gennaio 2003, sotto la presidenza del Cardinale Arcivescovo, per 
approfondire il tema: identità e compiti della parrocchia in un mondo che cambia.

Alle 18,45 si aprono i lavori con un momento di preghiera incentrato sulla contempla­
zione del mistero dell 'annuncio del Regno (misteri della luce). Il Cardinale Arcivescovo 
detta una breve meditazione a partire dal brano evangelico Mt 13,3ss. Richiama l’oggetto del­
l’incontro inserendolo nella riflessione più ampia sulla Chiesa e sul Regno di Dio, dove viene 
esercitata la sovranità di salvezza. Suggerisce due punti di riflessione. A partire dal mistero 
contemplato rimanda all’annuncio del Regno riportato nel Vangelo secondo Marco e invita a 
considerare il cammino di conversione pastorale a cui le parrocchie sono chiamate nell’otti­
ca della missione. In secondo luogo sottolinea come la parabola del buon seminatore inviti a 
considerare l’azione di Dio che opera anche al di là delle apparenze. È una strada per ripen­
sare allo sforzo profuso dalle nostre parrocchie nella certezza che il Signore lavora perché, un 
giorno, tutto il mondo sia terreno fecondo per far germogliare la sua Parola.

11 Segretario chiede e ottiene l’approvazione del Verbale dell’incontro precedente, 
senza alcuna osservazione. Introduce brevemente la tematica di riflessione da affrontare: 
identità e compiti della parrocchia in un mondo che cambia. Propone, infine, un cambio 
nella scaletta dei lavori a seguito di ulteriori approfondimenti condotti dalla Segreteria: 
estendere la riflessione anche al prossimo incontro del Consiglio, dando maggiore spazio al 
lavoro di gruppo. L’assemblea approva. 11 nuovo ordine del giorno dell’incontro odierno 
viene ad essere, quindi, come di seguito indicato:

- preghiera
- riflessione sulla tematica
- pausa
- lavori in gruppi
- breve momento di conclusione assembleare.
L’incontro successivo vedrà la restituzione in assemblea delle riflessioni, eventuale 

replica del relatore, dibattito e conclusioni.
Viene data la parola a don Antonio Amore, parroco di Maria Speranza Nostra in Torino 

e coordinatore pastorale. Suo compito è suggerire alcune piste di riflessione sulla tematica

489



490 Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano

in oggetto. Lo schema proposto consta di cinque punti: il momento della formazione delle 
coscienze, il momento della celebrazione del mistero cristiano, il momento della risposta 
alle richieste della povera gente, il momento della connessione tra vissuto sociale e propo­
sta comunitaria parrocchiale, il momento della nomina di un nuovo parroco. L’intera rela­
zione è trascritta in allegato al presente verbale.

11 Cardinale Arcivescovo aggiunge una ulteriore precisazione utile ad orientare la 
riflessione. Sottolinea come le nasciture Unità Pastorali non si pongano in conflitto con il 
profilo attuale delle parrocchie, ma anzi si integrino in una reale armonia. La riflessione sul 
tema odierno, quindi, non è contraddittoria o senza significato.

Il Segretario procede offrendo alcune indicazioni metodologiche per il lavoro di grup­
po. La conduzione è affidata ad un membro della Segreteria; la raccolta delle riflessioni e la 
stesura di un breve verbale di gruppo è stata chiesta a persona scelta in precedenza per que­
sto servizio.

Dopo il momento di intervallo, l’assemblea si divide in quattro gruppi di lavoro che 
interagiscono al loro intemo in base ad una traccia riassumibile in quattro questioni di 
approfondimento:

1. la condizione e il ruolo della parrocchia nella situazione attuale e nello scenario futu­
ro. Per l’esperienza di parrocchia che attualmente abbiamo quali sono gli elementi mag' 
giormente positivi dai quali si potrebbe partire per ridefinire l’identità della parrocchia e per 
individuare meglio i suoi compiti nella situazione attuale e nel futuro?

2. lo scenario pastorale nel quale va situata la riflessione sulla parrocchia è lo stile mis­
sionario che il Piano Pastorale diocesano ha promosso. Per dare futuro al compito evange­
lizzatore delle parrocchie come è possibile accrescere stabilmente la capacità missionaria 
dei cristiani che partecipano regolarmente all’Eucaristia (di quali strumenti dotarsi, quali 
strategie utilizzare, su quali elementi insistere)?

3. la cultura ambiente sembra privilegiare il ruolo dell’impegno "sociale” della parroc­
chia più che il suo compito di annuncio. A partire dalle sfide colte frequentando la gente nd 
suo habitat, come è possibile per una parrocchia accostare le necessità concrete della vita - 
dei giovani, delle famiglie, degli anziani, dei poveri,... - in modo che queste possano veni­
re illuminate dal Vangelo?

4. le indicazioni pastorali offerte alle parrocchie dai vari organismi ecclesiali, le sva­
riate attenzioni sui molti ambiti e gli impegni di gestione di molteplici attività (pastorali’ 
ricreative, associazionistiche, caritative, ...) sono sempre più comprese come qualcosa che 
va a sovraccaricare la vita e l’azione ordinaria della parrocchia. A partire dalla situazione 
attuale, quali delle attività pastorali di una parrocchia possono essere ritenute essenziali- 
possibili, non essenziali (o addirittura superflue) pensando ad una rinnovata condizione e a 
un nuovo ruolo della parrocchia stessa, nella tensione missionaria a cui è chiamata?

Terminato il lavoro di gruppo, l’assemblea si raduna per concludere insieme l’incontro- 
Mons. Lanzetti si fa promotore di alcune comunicazioni in riferimento all’iniziativa distret­
tuale della Città in occasione della Missione, in programma per 1’1 febbraio prossimo. " 
Segretario conclude richiamando le tappe del lavoro svolto e invitando a riflettere ulterior­
mente sull’argomento, magari appuntandosi eventuali interventi da esporre e proporre ne' 
prossimo appuntamento.

L’incontro si chiude con una breve preghiera alle ore 22,00. La prossima sessione de' 
Consiglio è fissata per venerdì 14 marzo 2003.

Pierluigi Dovis
Segretario

Testo approvato nella Sessione del 14 marzo 2003.



Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano 491

ALLEGATO

LA PARROCCHIA IN UN MONDO CHE CAMBIA 
Sguardo di sintesi per introdurre la riflessione 

del Consiglio Pastorale Diocesano

Il tema della parrocchia coinvolge tutte le componenti della Chiesa, anche quelle che 
hanno una loro riconosciuta autonomia, ad esempio i Religiosi, oppure i Movimenti. Il moti­
vo è dato dalla facilità con cui si può verificare che «nella parrocchia la Chiesa fa casa con 
l’uomo» (Mazzolari). L’istituzione parrocchiale, tuttavia, ha subito tali cambiamenti nell’ulti­
mo mezzo secolo che richiede una rettifica di impostazione, quindi di progetto e di modello.

La presente relazione non propone una ricostruzione storica, meno ancora avanza la pre­
tesa di fissare linee-guida della trasformazione futura; semplicemente cerca di favorire la 
riflessione sui compiti della attuale parrocchia in rapporto al mondo che cambia, in modo 
che l’identità di ogni parrocchia sia espressa dall'elemento comunionale e dall’elemento 
missionario.

A questo proposito il Sinodo diocesano ha fissato in modo assai severo il criterio che 
costituisce il banco di prova di ogni rinnovamento pastorale1; la Lettera dell’Arcivescovo 
insiste sulla necessità di riscoprire la parrocchia come realtà che esprima lo stretto rapporto 
tra Vangelo e territorio’; infine l’Episcopato italiano, attraverso l’intervento del Card. Ruini 
all’apertura del Consiglio Episcopale Permanente della C.E.I. del marzo 2002, esorta l’isti­
tuzione parrocchiale ad orientarsi verso il suo compito ineludibile, ossia quello previsto dal 
piano pastorale "Comunione e comunità". Compito non facile: lo dimostra l'esperienza 
ecclesiale italiana, tesa tra l'esaltazione del primato della evangelizzazione e la persistenza 
di una pratica basata sui ritmi, più o meno cadenzati, delle età della vita (nascita, matrimo­
nio, morte).

La presente relazione, quindi, accetta le indicazioni predette e si pone come semplice 
strumento di lavoro per l’esame di alcuni momenti di vita parrocchiale.

a. Il momento della formazione delle coscienze
È il momento in cui la parrocchia si trova a registrare la distanza maggiore tra la sua 

realtà e la figura di comunità cristiana tratteggiata nei documenti conciliari.
Infatti parliamo di una Chiesa ormai missionaria anche in Italia, ma fissiamo obiettivi e 

tappe che normalmente risultano estranei rispetto alle competenze, alle energie, al tempo 
che la gente possiede. Occorre prendere atto della "scomparsa del soggetto” dall’universo 
culturale della gente (quindi della scomparsa della memoria storica, della scomparsa del cri­
terio di responsabilità, della capacità di rispettare un orario o di collegarc una firma ad un 
impegno, ecc.) e, di pari passo, occorre prendere atto della confusione crescente nella rela­
zione a quadri di riferimento.

Il cattolicesimo italiano ha un ruolo di religione civile per il servizio sociale che svolge, 
ma nulla di più. La maggior parte degli italiani sa che cosa è la “Caritas”, ma ignora Gesù 
Cristo e non ha gli strumenti per incontrarLo.

Le parrocchie si stremano per organizzare corsi, occasioni di accompagnamento spiri­
tuale o di catechesi in occasione dei Sacramenti, ma gli “ospiti” sono indifferenti. Ci si

' Cfr. Libro Sinodale, n. 84
2 Cfr. Costruire insieme, pag. 49



492 Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano

incontra senza conoscerci e senza che noi sappiamo gestire positivamente la loro indiffe­
renza. Urge identificare un terreno di scambio con loro perché l’evangelo della vita (che noi 
abbiamo trovato) sia realmente comune con loro.

- Una icona evangelica che può sostenerci è quella di Betania.
- Una domanda-, come si configura la ripresa di un cammino di fede dopo il Battesimo?

b. Il momento della celebrazione del mistero cristiano

La Costituzione conciliare "Lumen gentium" parla poco di parrocchie, ma nomina spes­
so le assemblee locali che celebrano l’Eucaristia. Dobbiamo domandarci di che cosa queste 
assemblee locali hanno bisogno per vivere e per testimoniare. Ciò che è assolutamente 
necessario per loro è anche ciò che è necessario per rendere presente la Chiesa in un terri­
torio. Tutto il resto può essere utile, ma non è indispensabile.

In altre parole: l’Eucaristia domenicale degnamente celebrata rende più essenziale tutti» 
la restante azione pastorale e ci insegna a distinguere ciò che è necessario da ciò che è coti' 
tingente. I Consigli Pastorali parrocchiali (quindi preti, diaconi, laici) devono esaminai 
quanto tempo dedicano alla preparazione della Eucaristia domenicale, quante energie 
sono impegnate e quale grado di coinvolgimento la celebrazione riesce e raggiungere.

- Una icona evangelica che può sostenerci è quella di Emmaus.
- Una domanda: che ne è dell’omelia?

c. Il momento della risposta alle richieste della povera gente

La parrocchia attuale si trova a dover agire in una società civile che è maturata e gesti' 
sce servizi assistenziali oppure stabilisce convenzioni con Enti idonei a svolgerli. Per quC' 
sto motivo le nostre strutture caritative parrocchiali sono sovraesposte in quanto sono intef' 
locutrici stimate dalle istituzioni civili, con oneri notevoli per la Chiesa. Quel che era il fra' 
temo aiuto ai bisognosi viene ora filtrato attraverso la rete amministrativa della assistenza 
pubblica. La Chiesa non può tirarsi indietro perché essa utilizza i due assi fondamentali 
ogni società (il tempo e lo spazio) per rendersi presente nel tessuto umano del territorio: la 
Chiesa non è impegnata nell’ambito sociale per caso, lo è in modo costitutivo.

A questa incombenza si è aggiunta l’emergenza della immigrazione clandestina. Le paf' 
rocchie - in genere - hanno affrontato il problema attrezzando centri di distribuzione ti1 
risorse ed inventando nuovi servizi di riferimento e di sostegno, ma gli aspetti della legalità 
sono stati spesso messi tra parentesi. La fatica di questa stagione ha diffuso nei gruppi cari' 
tativi parrocchiali una sorta di sindrome da accerchiamento.

- Una icona evangelica che può confortarci è quella della moltiplicazione dei pani.
- Una domanda: come è possibile che l’occasione del sostegno ai bisognosi sia anch* 

quelle che induce alla domanda religiosa?

d. Il momento della connessione tra “vissuto” sociale
e proposta comunitaria parrocchiale

Per rispettare la globalità della ricchezza umana la comunità parrocchiale dovrebt^ 
valorizzare e sostenere tutti gli aspetti laicali della vita, gli "ambiti” che individuano l’espi' 
rienza quotidiana. Invece le parrocchie, normalmente attente alle dimensioni della vita fam1' 
liare-affettiva e ai momenti ricreativi, sono carenti per ciò che riguarda l’attenzione agl1 
ambiti professionale e socio-politico. Eppure la vita quotidiana non è costituita da una sol# 
dimensione.



Atti del X Consiglio Pastorale Diocesano 493

Gli ambiti evidenziano condizioni svariate, quindi mettono in luce una realtà comples­
sa, dove è importante la competenza. C’è la tendenza a considerare tali ambiti come il set­
tore esclusivo dei Movimenti ecclesiali, cui sarebbe delegato il compito di affrontare i nodi 
dell’attuale posizione dei cattolici nella assai complessa realtà economica e politica.

Certamente non si chiede alle parrocchie di affrontare in prima battuta temi politici ed 
urgenze economiche del sistema produttivo, ma si chiede loro di non esimersi dai normali 
crocevia della nostra società: ad esempio indicando ai genitori le possibilità della partecipa­
zione scolastica; aggiornando gli adulti sulle occasioni di formazione civile fornite dalle ini­
ziative degli Enti locali o delle Associazioni; proponendo ai giovani uno stile di sobrietà, 
quale testimonianza missionaria in un mondo diviso tra ricchi e miserabili, ecc.

- Una icona evangelica che può illuminarci è quella della rivelazione della “buona 
notizia” agli umili: «Venite a me, voi tutti, che siete affaticati ed oppressi ed io vi ristorerò; 
prendete il mio giogo su di voi ed imparate da me».

- Una domanda: la difficoltà con la quale l’istituzione parrocchiale accetta la mobilità 
delle persone deriva forse dalla incomprensione dei luoghi della vita degli adulti, luoghi 
numerosi e non sempre inscrivibili nel territorio parrocchiale?

e. Il momento di una nomina che genera il futuro della parrocchia

Delle comunità parrocchiali il Vescovo è chiamato a prendersi cura, a partire da un atto: 
la nomina del parroco. Con questo atto il Vescovo riconosce che una comunità dichiara la 
fede cattolica ed è, perciò, degna di essere sostenuta tramite un collaboratore, che la colle­
ghi in modo forte alla grande Tradizione cattolica, cioè alla presenza ininterrotta dello 
Spirito che guida la Chiesa. Per la nuova situazione della scarsità di Clero la Diocesi “ha il 
fiatone” nell’affrontare il ricambio dei parroci.

Lo stato di necessità può essere cattivo consigliere fino al punto di suggerire la soluzio­
ne del prolungamento di servizio per tutti i parroci che compiono i 75 anni di età. Questa 
soluzione sarebbe ingiusta, sia per i parroci anziani, sottoposti ad una richiesta che in campo 
civile non trova corrispondenza, sia per i fedeli, i quali apprezzano la paternità spirituale di 
un pastore anziano, ma tendono fatalmente a identificare la guida parrocchiale con la con­
dizione psicologica dell’anziano. La comunità parrocchiale non può essere rinchiusa nella 
vicenda di un solo uomo, sia pure il pastore.

Le costituende Unità Pastorali sono anche l'occasione per sperimentare se sia possibile 
che pochi presbiteri possano dedicarsi a numerose parrocchie. Una condizione è da sottoli­
neare: presbiteri e diaconi, che servono la Chiesa organicamente strutturata in una zona 
pastorale, hanno bisogno di partecipare alla individuazione del soggetto che sarà nuovo par­
roco. La possibilità di collaborazione futura e la condivisione di un progetto pastorale hanno 
radici che precedono la nomina di un parroco. In caso contrario la nomina canonica non sana 
l’incompatibilità di collaborazione.

- Una icona evangelica che può illuminarci è quella della missione dei discepoli, che 
sono sale della terra eppure servi inutili.

- Una domanda: esistono argomenti persuasivi per una comunità parrocchiale che 
rimane senza parroco residenziale nella Unità Pastorale?

don Antonio Amore





Documentazione

XIV GIORNATA DIOCESANA CARITAS

GIOVANI E CARITÀ
Riflessioni e proposte 

per la pastorale ordinaria

La Giornata Diocesana Caritas, alla sua XIV edizione, si è svolta a Torino sabato 29 marzo nel cine­
ma-teatro dell’Istituto Agnelli con l’intento dichiarato di inserirsi nel cammino delle Missioni, 
ormai avviato nei quattro Distretti pastorali, che sta unificando il lavoro pastorale delle singole 
comunità. Si è quindi ritenuto importante che ogni riflessione pastorale tenga nel debito conto 
questo cammino e aiuti gli operatori pastorali a trame indicazioni utili a garantire nell'ordinario 
i frutti degli sforzi straordinari in atto.
Proprio a questo ha voluto contribuire la Giornata Caritas del 2003: suggerire ipotesi di lavoro 
pastorale per l’ordinario della vita delle nostre parrocchie, associazioni e movimenti. Per que­
sto - se non ci saranno particolari cambiamenti - in questi anni la Caritas Diocesana proporrà alla 
riflessione la correlazione di ogni età della vita con la carità.
La scelta di partire con i giovani è stata dettata dal punto di vista dell’animazione alla carità. Pare 
che l'età sulla quale sia urgentissimo scommettere sia proprio quella giovane. Lo dice l'esperien­
za tratta dai Centri di ascolto, dalla testimonianza degli obiettori di coscienza e delle ragazze 
dell’Anno di Volontariato Sociale, dalla frequentazione di luoghi formativi e di luoghi in cui ci si 
scontra con le debolezze dei giovani.
Le Giornate Mondiali della Gioventù hanno stimolato a lavorare perché i giovani, sentinelle del 
mattino, siano posti nella condizione di costruire la civiltà dell’amore. La carità è il carburante che 
li può trascinare in questa magnifica avventura, che è manifestazione della fede.
Dunque un incontro che è stato rivolto non solo a coloro che stanno celebrando la Missione gio­
vani o che la dovranno celebrare in futuro, ma a tutti gli operatori della pastorale che hanno a 
cuore la crescita dei giovani nella sequela e nel servizio a Gesù.

Un tema affascinante e complesso quello scelto per la XIV Giornata Caritas che si cele- 
brerà sabato 29 e domenica 30 marzo. Giovani e carità: itinerari pastorali è il titolo del 
momento di Convegno che impegnerà il sabato mattina in una riflessione a più voci su quali 
strade concrete e quotidiane percorrere per educare i giovani al servizio e alla testimonian- 
za di carità. Un tema maturato all’interno della tensione della Missione diocesana che ha 
portato la Caritas a scegliere di mettere in sinossi ogni età della vita con la dimensione della 
carità, costitutiva della esperienza cristiana autentica. Il primo anno è dedicato ai giovani 
perchè questa età della vita, forse più delle altre, al l’osservatorio Caritas pare sia quella che 

con maggiore urgenza necessita uno sforzo supplementare nell’educazione al farsi prossi- 
mo. L'ormai imminente nascita del Servizio Civile - già attivo sperimentalmente per le 

ragazze - è una ulteriore motivazione ad affrontare con coraggio il tema.

495



496 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

Lo sguardo attento dell’educatore cristiano coglie nell’oggi la necessità di riavvicinare 
i giovani all’incontro con l’altro perché, nel volto del più povero, possano incontrare quello 
di Cristo. L’esperienza di molti giovani che hanno scelto di stare accanto agli esclusi duran­
te l’anno di obiezione di coscienza insegna che il servire il povero può essere un modo forte 
di aprire la propria esistenza ai grandi perché della vita e di camminare verso una risposta 
alta, quella che viene dal Vangelo. Servizio, testimonianza, annuncio sono elementi che si 
concentrano nell’esperienza della prossimità. Il futuro ci stimola a non demordere, anzi ad 
intensificare occasioni di servizio che diano ali all’idea espressa da Giovanni Paolo II ai gio­
vani di Toronto: essere costruttori della civiltà dell’amore. 11 ruolo educativo delle nostre 
comunità cristiane si potrebbe sintetizzare in uno slogan: educare alla fede educando alla 
carità.

È proprio attorno a questo obiettivo che si intesse il Convegno in programma per il 29 
marzo al Cinema Agnelli di Torino. Le testimonianze di giovani impegnati nei servizi di 
carità, la riflessione sui nodi di una pastorale giovanile aperta alla crescita nella carità (che 
terrà don Claudio Visconti della Caritas bergamasca) e l’offerta di alcune proposte concrete 
per educare i giovani alla carità a livello di Diocesi, parrocchie e Unità Pastorali, associa­
zioni e centri di servizio sono tutte volte ad offrire una bozza di strategia per la pastorale 
ordinaria. Certo è necessaria la volontà di scommettere maggiormente sui giovani, di non 
aver paura di fare proposte alte, di non temere l’investimento per il futuro. Dalla proposta 
del servizio civile a quella della cura dei momenti significativi della vita dei giovani, dal­
l’attenzione formativa alla carità all’accompagnamento di persone in difficoltà tutto si 
incentra sulla necessità di costruire una serie plurima di strumenti pastorali capaci di libera­
re le risorse dei giovani e dare loro stimoli pieni di significato. Anche per coloro che hanno 
fatto scelte che li hanno portati a dipendere da modelli negativi. Nella mattinata di approfon­
dimento sarà aperta una finestra sulla difficoltà legata alle tante e nuove dipendenze. Un 
grido di allerta perché la nostra Chiesa e la nostra Città non abbassino la guardia sull'argo- 
mento, ma anzi la intensifichino con la lungimiranza della previsione di cosa potrà accade­
re nel futuro. Tutto perché i giovani ci stanno a cuore. Ci sta a cuore la loro crescita nell® 
carità e nell’apertura agli altri. Ci sta a cuore la loro testimonianza di una fede che opera 
attraverso la carità. Quella certa difficoltà di approccio che sta evidenziando la Missione 
Giovani nel Distretto Sud-Est rappresenta una vera sfida che la nostra Chiesa non può disat­
tendere. Che noi, animatori di carità, non possiamo non affrontare.

Pierluigi Dovis
Direttore Caritas Diocesana Torino

In La Voce del Popolo, 23 marzo 2003



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 497

LA PAROLA DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Credo sia bello sottolineare il fatto che siamo arrivati alla XIV Giornata Caritas. 
Questo va a lode e anche ad incoraggiamento del direttore, che ormai tutti cono­
scete e che è un laico. Rispetto alle tradizioni di sempre, che vedono un prete a capo 
di un organismo così importante quale la Caritas abbiamo ritenuto di dargli piena 
fiducia. A lui va il mio ringraziamento per come dirige e gestisce la Caritas 
Diocesana e anche per come fa il Segretario del Consiglio Pastorale Diocesano.

Questa mattina desidero darvi il mio saluto. E certo alcuni desiderano sapere 
ancora qualcosa rispetto alla guerra. Tanto ho già detto, ma vorrei fare una sottoli­
neatura che prendo da un articolo di “Avvenire’' di questa settimana che cita un 
elenco di guerre attive in Africa: Sudan, Congo, Angola,... Anche nella scorsa setti­
mana, durante i lavori del Consiglio Permanente della C.E.I., ho potuto leggere che 
ad oggi sono attivi settantadue focolai di guerra. Siamo certo addolorati per quan­
to sta capitando in Iraq. Come era prevedibile non ci sono prospettive certe. Ogni 
giorno la situazione va espandendosi, i morti aumentano anche tra i civili. Davanti 
a noi sta il problema dei profughi, quello dell'acqua, la tanta sofferenza e la morte. 
Come è possibile condividere queste realtà? Non è possibile essere d'accordo. Noi 
cattolici, in profonda sintonia con il Santo Padre, dobbiamo diventare capaci di 
attuare un versetto del Salmo 85 che abbiamo pregato questa mattina: «Giustizia e 
pace si duceranno». Non è possibile parlare di pace se a fondamento del discorso non 
si mette la giustizia. Dobbiamo essere contro la guerra, ma in modo giusto. Ovvero 
contro ogni guerra, compresa quella in Cecenia, quella del Kosovo, quella di Timor 
Est. Compresa la guerra che si conduce contro i bambini con l'aborto. Cinquanta 
milioni di bambini l'anno vengono uccisi nel grembo materno. Anche a questa 
guerra dobbiamo opporci. Eppure su questo elemento pare che abbiamo inserito il 
silenziatore. Sono dell'avviso che dobbiamo mantenere viva l'attenzione a questa 
realtà nelle nostre riflessioni, nei nostri gruppi, nelle nostre comunità parrocchiali. 
Non siamo mai d'accordo nell'uccidere. Preghiamo per la pace in Iraq perché fini­
sca presto nonostante gli ultimi segnali preannuncino un'espansione verso l'Iran o 
la Siria. Ecco le conseguenze di una logica di guerra. Dobbiamo essere contro ogni 
guerra costruendo una società della giustizia. Allora siamo contro anche al terrori­
smo, allo stile con cui Saddam Hussein da anni governa il suo popolo. Il problema 
sta nel fatto che dovremmo fermare l'ingiustizia non con le bombe ma con altri 
mezzi. Quindi questa Giornata serve anche a sensibilizzare i cattolici alla solidarietà 
materiale - ho suggerito di indire una colletta straordinaria in sintonia con la 
Caritas Italiana e di attivarsi perché forse anche noi dovremmo accogliere dei pro­
fughi o collaborare per progetti umanitari - ma soprattutto a riscoprire il senso 
autentico della Carità. La carità cristiana prende origine e significato dalla parola 
greca "agape" che è l'amore di Dio donato a noi. Se accogliamo in noi l'amore della 
Trinità, se accogliamo nella nostra vita la presenza trinitaria, se ci sentiamo disce­
poli di quel Gesù che ci ricorda: «Dio ha tanto amato il mondo da mandare il suo 
Figlio unigenito [...]. E come Mosè ha innalzato il serpente nel deserto così bisogna 
che via innalzato il Figlio dell'Uomo», allora la Carità non è soltanto o principal­
mente organizzare aiuti ai poveri ma è crescere nell'amore, è diventare testimoni di 
comunione, è cercare convergenza di cammini nelle nostre comunità.

Il tema importantissimo di questa Giornata, Giovani e Carità, ci stimola ad offri­
re ai giovani non soltanto degli slogan ma a dare loro l'occasione per educarli ad



498 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

una visione del mondo secondo il pensiero, l'intenzione, il progetto di Dio sul 
mondo. Ho letto il libro di Giovanni Paolo II, Trittico romano, che raccoglie tre grup­
pi di poesie. In questo suo poetare il Papa richiama, illuminato dal dipinto della 
Cappella Sistina, a pensare come Dio ha immaginato l'umanità trasfondendo nel­
l'uomo e nella donna la grande comunione trinitaria. «Facciamo l'uomo a nostra 
immagine, a nostra somiglianza» è un appello a costruire la somiglianza visto che 
l'immagine è un dato ontologicamente offerto. La somiglianza è una realtà dinami­
ca. Quanto più siamo vicini a Dio tanto più siamo a Lui somiglianti. Come la 
Vergine Maria.

In questo senso bisogna sensibilizzare i giovani. I giovani stanno dentro la 
carità non solo come obiettori di coscienza. Incoraggiamo i giovani a costruirsi den­
tro come persone che testimoniano l'amore di Dio. I dati di quanti ragazzi passati 
per il servizio civile che poi sono diventati preti o suore indicano come l'esperien­
za della carità susciti la voglia di dare di più, e quindi se stessi, a Dio e ai fratelli. Se 
non curiamo questo passaggio nel Signore finiamo per recitare slogan o agitare ban­
diere restando però egoisti, violenti, superbi, pretenziosi, convinti che solo la nostra 
idea sia giusta. E non siamo più uomini di comunione e carità. È il cuore che deve 
cambiare. La Quaresima è una occasione opportuna per imboccare questa direzio­
ne di conversione.

Vi auguro buon lavoro. Ringrazio il direttore e tutti coloro che hanno collabo- 
rato con lui. Ringrazio voi tutti per la partecipazione e per quanto fate nelle vostre j 
parrocchie. Mai ci fermeremo sul versante della carità. Gesù ci dice: «Sarete miei 
testimoni». Dobbiamo essere testimoni della sua persona che è rivelazione di quan' i 
to dice San Giovanni: «Dio è amore». Gesù è rivelazione dell'amore di Dio. E noi 
dobbiamo essere piccoli segni, piccole luci che rivelano questo amore.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 499

LA TESTIMONIANZA DELLA CARITÀ 
Alcuni giovani si raccontano

BENEDETTA
Servizio civile Femminile

Mi chiamo Benedetta Longo, ho 24 anni, vivo a Torino e ho temporaneamente sospeso 
gli studi in giurisprudenza per dedicarmi all’anno di servizio civile.

Il Centro presso il quale svolgo il mio servizio è il Cepim (Centro persone down) di 
Torino. Questo Centro si occupa delle persone affette dalla sindrome di Down di ogni fascia 
di età, proponendo attività mirate alla loro autonomia, crescita e sviluppo psicofisico. 
Rappresenta un sostegno per le famiglie e cerca di favorire l’inserimento sociale delle per­
sone down. Accanto al personale qualificato ruota un centinaio di volontari che permettono 
lo svolgimento di diverse attività, tra le quali educazione all’autonomia, attività ludico- 
motoria, laboratorio manuale e teatro.

Rispetto ad un volontario che dedica un tempo limitato a questo servizio la mia figura 
costituisce una presenza costante capace di essere creativa e propositiva.

Fondamentalmente le motivazioni che mi hanno convinta a fare questa scelta di servi­
zio sono due.

Innanzi tutto la difficoltà a proseguire con gli studi. Mi trovavo in un periodo di smar­
rimento. La preparazione degli esami mi richiedeva grande impegno e sentivo che non avevo 
più la motivazione sufficiente per procedere con entusiasmo.

In secondo luogo il Cepim mi ha messa in crisi. Se inizialmente dedicavo due ore setti­
manali del mio tempo all’attività di volontariato al Cepim, in seguito il mio impegno verso 
il Centro è aumentato fino a diventare la mia scelta di servizio.

Determinante è stata anche la conoscenza di alcune ragazze che hanno svolto l’anno di 
volontariato sociale al Cepim e che sono state capaci di trasmettermi il loro entusiasmo.

In questo momento la passione per le persone down e l’ambiente giovane e accogliente 
sono gli elementi che sostengono quotidianamente il mio servizio.

Inoltre vivere con le ragazze che hanno fatto la mia stessa scelta mi permette di con­
frontarmi sull’esperienza del servizio, che è l’elemento comune a tutte noi.

Questo anno mi ha permesso di fare esperienza. Prima avevo una conoscenza solo teo­
rica del mondo. Tutto quello che sapevo mi era dato dai libri ma non riuscivo a capire che 
collegamento avesse con la realtà.

Un suggerimento che vorrei dare agli educatori è quello di mettere i giovani a contatto 
con realtà di disagio e povertà attraverso la testimonianza di persone che operano nel setto­
re e sollecitando i giovani a fare esperienze di volontariato.

PAOLO
Associazione Amici di Lazzaro

Mi chiamo Paolo Botti, ho 32 anni e da quando ne avevo 23 faccio una vita un po’ par­
ticolare, perché dopo qualche anno di lavoro come progettista elettronico in una grande 
azienda, decisi di lasciare tutto e dedicarmi alle "cose” che portavo dentro: il desiderio di 
darmi agli altri e vivere nel concreto l’Amore del Signore. Inizialmente pensavo di stare in 
Italia ancora per qualche mese per poi partire per l’Africa o il Brasile dove avevo amici che 
già avevano fatto questa scelta.



500 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

Non mi sono mai preoccupato del futuro perché sono convinto (e lo sperimento ogni 
giorno) che il Signore “benedice”, cioè provvede a tutto, quando ci si fida di Lui. Tanto più 
quando si sceglie di seguirlo dedicandosi all’evangelizzazione e ai poveri.

La mia scelta è duplice, da un lato mi occupo di una realtà giovanile di annuncio del 
Vangelo con gli Alunni del Cielo, di cui faccio parte da tantissimi anni.

Dall’altra l'attività con gli Amici di Lazzaro, che è il mio impegno verso gli ultimi.
Gli Amici di Lazzaro sono una realtà composta da un centinaio di giovani che pian piano 

si sta espandendo anche in altre Diocesi italiane (e all’estero).
Abbiamo iniziato occupandoci dei senza fissa dimora e pian piano ci siamo accorti che 

il mondo della strada e dei poveri era vastissimo e le urgenze molte,...
Dalle stazioni in cui incontravamo e incontriamo tuttora i senza casa siamo poi andati 

nei dormitori, e poi nei viali dei falò delle ragazze costrette a prostituirsi, ora stiamo pre­
parando il lavoro di strada per aiutare i bimbi costretti a elemosinare e a rubare per le vie 
torinesi.

E dall’amicizia con le persone in strada è nato il desiderio di aiutare, di condividere il 
nostro tempo, e ciò che ognuno di noi poteva dare e fare: e sono nati una casa-famiglia pel 
l’accoglienza, un centro per l’insegnamento dell’italiano, uno sportello informativo per per­
sone in difficoltà, attività all’estero in Romania coi bimbi di strada, in Costa d’Avorio e pre­
sto in Nigeria, ...

I poveri quindi sono la mia scelta. I poveri e la preghiera, perché noi abbiamo iniziato 
andando a pregare coi poveri e ancora oggi chi ci incontra sa che con noi può pregare e non 
solo ricevere cose o l’ascolto o aiuti materiali.

Pregare coi poveri e da amici, alla pari, condividere ciò che si è e ciò che si ha di mate­
riale ma anche di spirituale.

Di associazioni che fanno carità ce ne sono tante. Ma che pregano e danno preghiera e 
mendicano di poter pregare col povero ce ne sono poche.

Oso dire che con gli Amici di Lazzaro imparo a pregare e ad aver fede dai poveri. È un 
privilegio il pregare coi poveri e diventare loro amici.

Sì siamo noi a mendicare e a chiedere ai poveri di poter pregare con loro, di avere qu£' 
sto dono da loro.

Certe sere in strada preghiamo con le Nigeriane e si impara veramente tanto, ... Altre 
volte sono i barboni o le ragazze madri a insegnarci come si loda Dio,...

Un’altra cosa importante del servizio ai poveri è che non ci devono essere limiti d' 
tempo e di luogo, dove c’è povertà, dove c’è un bisogno, siamo chiamati a fare qualcosa e 
a mettere in gioco tutto il nostro tempo e la nostra voglia di vivere.

La persona che mi ha convinto a stare dalla parte dei poveri è stato Gesù.
Lui mi ha fatto capire che la mia vita “normale” era già bella, ma che mi mancava f 

poter amare gli ultimi, i semplici e anche i nuovi poveri di oggi, ... i soli, i depressi, gl' 
annoiati della vita.

Poi l’esempio di tanti amici e il supporto di un confessore abituale che negli anni delle 
scelte mi aiutò a decidere che fare e a chi dare la mia vita, pur coi miei limiti e difetti e peC' 
cali umani. Comunque c’era in me il desiderio di non accontentarmi di avere cose materia' 
li, ma di essere un attore attivo di fronte alle sofferenze, alla indifferenza e alle ingiustizia 
del mondo intorno a noi.

La motivazione? Sicuramente la fede, senza fede avrei mollato da tempo, perché d1 
fronte alle sofferenze, o di fronte alle situazioni a volte impossibili da risolvere, solo chi 
fede può avere speranza.

Di fronte a un malato terminale, di fronte a una situazione di violenza, di fronte al ma^ 
nelle sue forme più brutte, solo con la fede si può trovare la forza di andare avanti, perciò 
ci si siede ai piedi della croce e insieme a Gesù crocifisso si porta la croce e si affidano * 
Lui le persone, le situazioni, i volti incontrati per cui umanamente non si può far nulla.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 501

La preghiera e l’Eucaristia.
Pregare dando a Lui ciò che ho dentro.
E nutrirmi di Gesù il più sovente possibile, per poter affrontare il mondo non con mezzi 

umani, ma con la forza di chi tutto mette nelle mani di Dio, pur facendo anche tutto il pos­
sibile.

Cosa ho ricevuto dal l’esperienza del servizio?
Tanto, tanto, mi ha proprio cambiato la vita, mi ha cambiato il cuore, a volte vorrei ingi- 

nocchiarmi di fronte a certi poveri che incontro per la loro fede e dire: “Grazie!”.
Il mondo è la mia casa, la strada è il mio salotto, parlo abbastanza 5-6 lingue e vorrei 

Spararne altrettante per poter ascoltare e parlare a chiunque incontro, e poter pregare in 
°gni lingua. Anche se già la fede ha un linguaggio universale.

Ho imparato a non giudicare, ma anche a intervenire, a dire, a prendere posizione, non 
Politicamente, ma cristianamente perché al povero va anche insegnata la fede, non solo con 
' esempio, ma anche con la parola, anche con la dialettica intrisa di amore e rispetto.

I poveri mi hanno aperto e incendiato il cuore. E il fuoco quando si accende non può 
star fermo, perché si deve diffondere, e bruciare e dare calore e luce anche intorno a noi.

Un suggerimento da dare agli educatori perché possano educare i giovani alla carità.
Prima di tutto gli educatori devono educare se stessi, se un educatore non dà la sua vita, 

d suo tempo, se è avaro di preghiera e di amore, porta poco frutto e non può educare altri 
alla fede c alla carità.

Per portare i giovani alla carità bisogna portarli sul campo e far conoscere loro la realtà, 
anzi le persone della realtà.

Perché la carità cristiana, non vuol dire fare un servizio, ma amare qualcuno, e dare a 
Quelle sofferenze, a quella ragazza che sta male, a quel bambino senza famiglia, un po’ di 
amore, un amore che noi abbiamo ricevuto da Dio e che vogliamo ridonare e regalare intor­
no a noi perché tutti sappiano che anche nella sofferenza Dio ci è vicino e non ci abbando­
na. Bisognerebbe portare i giovani a fare piccole esperienze di servizio e poi dare loro spa­
zio perché le sentano loro.

Si rischia a volte però di far fare ai giovani del semplice volontariato, che è già una cosa 
buona, ma che non incide sulla fede, anzi può essere un contentino per “sentirsi buoni” e a 
Posto con la coscienza. Quindi va con coraggio proposta la preghiera come filo conduttore 
del servizio.

La Carità cristiana è veramente qualcosa di più. Il Papa nel 2000 disse che questo è il 
tempo della fantasia della Carità, bisogna inventare, creare cose nuove, nuovi modi di fare 
servizio.

Bisogna essere attivi, usare i mass media. Internet, le e-mail, la musica, e andare a cer­
care i giovani dove sono: le scuole, le palestre, i pub, le discoteche, i circoli, e proporre loro 
incontri di conoscenza, e poi di approfondimento sulle povertà, perché sono temi che a loro 
tnteressano, sennò si rischia che vadano a fare volontariato con altri gruppi e associazioni 
che li allontanano dalla fede anziché avvicinarli.

Quindi preghiera. Fantasia, coraggio, spazio alla creatività dei giovani, per esempio 
dando loro spazio nell’usare le loro forme espressive a favore dei poveri.

RENZO
AGESC! ■ Piemonte - Zona di Torino

È mia premura sottolineare alcuni aspetti che caratterizzano il mio intervento, affinché 
non si giunga a delle interpretazioni errate.

Quanto esplicitato nelle righe seguenti è il prodotto di un lungo percorso educativo vis­
suto nell’Agesci, circa 25 anni.



502 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

Non mi piace fare della retorica, ma se queste poche righe possono apparire tali non me 
vogliate, sono l’espressione di un sentire personale in materia di carità e servizio, un senti­
re ricco di entusiasmo, di speranza per un futuro migliore.

Alcune considerazioni
per comprendere meglio la dimensione del servizio nello scoutismo

Il percorso formativo e culturale di ogni persona, oggi, innegabilmente porta a compie­
re delle scelte, più o meno obbligate, nel contesto sociale di appartenenza (scuola, lavoro, 
tempo libero, servizio,...).

Dopo una definizione simile ci si potrebbe domandare: «Come fare delle scelte perso­
nali? Libere da vincoli? È un’utopia?».

Oggi la società identifica la maturità di una “persona" quando presume che questa sia 
capace di riconoscere e conformarsi alle regole comuni. Questo parametro, però e purtrop­
po, non può essere utilizzato per valutare se si è davvero in grado di affrontare le difficoltà 
della vita!

A delle questioni sociali così ricche di punti interrogativi ci aveva già pensato, all’ini­
zio del secolo scorso, un ufficiale britannico conosciuto da tutti come Lord Baden-Powcll, 
fondatore del movimento scout.

Lo scoutismo, da sempre, cerca di formare delle persone capaci di essere dei buoni cib 
ladini. Uomini e donne capaci di affrontare con spirito critico le difficoltà della vita, capaci 
di fare vera politica, vivere alla luce del Vangelo e fare una scelta di servizio verso chi ha 
più bisogno.

Va da sé che seguendo l’itinerario sopraesposto si approdi proprio a una scelta di servi­
zio forte, sostenuta da una idealità profonda.

L’alternativa attuale offerta dalla società? Potrebbe essere il conformismo, morte di 
un’anima.

Dico e scrivo questo perché oggi è veramente difficile coinvolgere i ragazzi in attività 
in cui sia richiesto un impegno costante e coinvolgente.

I metodi educativi, seguiti in altri contesti di aggregazione giovanile, tendono, per avere 
maggiori adesioni, ad abbassare la qualità della loro proposta. Privilegiano un singolo aspet­
to della formazione del carattere, della persona, e quindi rappresentano un’offerta, seppuf 
valida e competitiva, più semplice e facile da realizzare agli occhi del ragazzo (il percorso 
può essere più breve). Se da subito vi è una maggiore adesione, in seguito mantenere lo stes­
so tasso di frequenza diviene più difficoltoso, in quanto il ragazzo è distratto da altre alter­
native di pari livello, portandolo alla tentazione del provare ma non continuare, logica com­
portamentale concorde con l'attuale mentalità consumistica.

Un pregio o un difetto dello scoutismo è quello di richiedere una adesione più totaliz­
zante. Lo scotto che si paga è una difficoltà di adesione nelle fasce di età più adulte.

Però la ricompensa di una tale politica educativa è quella di vedere crescere dei ragaz­
zi più maturi e maggiormente impegnati nella vita sociale e religiosa.

Può essere confortante ricordare che se lo scoutismo viene spesso visto come una pro­
posta troppo intensa e coinvolgente, rispetto ad altre realtà (quindi andando controcorrente), 
venga considerato dagli esperti come una delle ultime e poche agenzie educative che racco­
glie ancora dei frutti.

Oggi, io, Renzo credo di essere uno di quei frutti.

La mia esperienza
Un po’ di storia. Scout dal 1977, dopo aver concluso Viter di formazione previsto dal 

metodo sono entrato dopo un breve periodo di sospensione in una Comunità di Capi che



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 503

gestiva un gruppo scout. Qui ho ricevuto la formazione necessaria per affrontare l’aspetto 
educativo dei ragazzi tramite l’esperienza quotidiana sul campo (Servizio) e dei campi for­
mativi nazionali.

Oggi collaboro con i quadri della Zona Torino, seguendo i rapporti con la Diocesi tori­
nese, e l’area di formazione della Regione Piemonte.

Una nota veramente bella della mia esperienza scout è stata quella di esser stato affa­
scinato dalla possibilità di essere protagonista della mia vita, di poter ricevere una forma­
zione cristiana e dal rispetto per la mia unicità.

- Per essere più conciso direi di essere stato fatto oggetto di carità, e di conseguenza 
aver imparato ad essere caritatevole.

- In questi anni di scoutismo mi sono ritrovato a servire fin dal primo momento, era una 
costante graduale delle attività, servizio verso chi sta accanto a te. Questa scuola mi ha por­
tato negli anni della maturità a fare una scelta consapevole nei confronti di questa dimen­
sione, un voler restituire ciò che si è ricevuto e voler essere pronti a servire ovunque, l’es­
sere oggi presente in questo Congresso fa parte della mia scelta di servizio.

- Il vivere la carità quotidiana richiede un enorme impiego di energia. Questa energia 
la si può trovare in due modi. Una fonte può essere individuata nei valori umani e nel desi­
derio di sentirsi utili, ma questa “batteria” non è efficace quando si devono affrontare i 
momenti di difficoltà. L’unica arma potente è la preghiera. Madre Teresa, e non solo lei inse­
gna. Solo nel dialogo con Dio si trae la forza per continuare e per avere luce sul proprio ser­
vizio.

- Penso, inoltre, che per imparare il linguaggio della carità sia necessaria la presenza 
nella propria vita di alcuni modelli a cui attingere. Questi riferimenti sono e devono essere 
vicini a noi, per poter percepire la forza che li muove. Esempi concreti, nella mia breve esi­
stenza, ne ho avuti molti ma non da tutti ho tratto dei benefici e non tutti erano più anziani 
di me. Dico e sottolineo questo perché mi sono accorto che lo Spirito Santo illumina chi è 
già predisposto con il cuore ad essere strumento di Dio (credenti e non credenti).

Ho ricevuto testimonianza tutte quelle volte che ho letto nel volto, di chi era all’opera, 
la fatica quotidiana di un impegno costante portato avanti con il sorriso. Attenzione, non un 
sorriso di circostanza ma un sorriso più lieve. Lo paragonerei al sorriso che fa il papà quan­
do il suo piccolo gli mette le mani sul viso massaggiandolo con troppo entusiasmo, oltre al 
dolore affiora anche il sorriso.

Per riprendere il discorso di chi mi è stato di esempio direi che l’elenco è lungo, per mia 
fortuna. Ma per primi colloco i miei genitori. Non è carità e amore crescere dei figli in que­
sto mondo così pieno di difficoltà? Non è un esempio di eroica quotidianità? Poi vengono 
tutti gli altri. Scrivo questo perché credo che la carità si apprenda in primis nel proprio 
nucleo familiare; se manca questa dimensione, diviene più difficile accostarsi al servizio.

A conclusione di questo mio intervento mi è stato chiesto di rispondere a questa doman­
da: «Cosa hai ricevuto e ricevi dal servizio svolto?».

Superando, fin da principio, l’assioma ben conosciuto che tutti siamo utili ma nessuno 
indispensabile posso affermare che, dal servizio agli altri, ho compreso l’inadeguatezza del­
l’uomo di fronte ai problemi della vita, del mondo. Ma questo non mi ha autorizzato a lavar­
mi le mani, bensì ad affrontare con impegno ogni problema e a formulare queste mie pic­
cole regole:

- la preghiera, se non prego mi scoraggio, soprattutto quando cessano le mie risorse 
umane;

- quando l’entusiasmo cede il passo alla stanchezza e si apprezza solo la difficoltà pre­
sente, significa che sto veramente servendo, non sto appagando i miei sensi;

- l’azione finalizzata al solo dinamismo del servizio non porta a nulla o quasi.
Un’altra domanda e risposta: «Cosa deve saper offrire a un giovane un’esperienza di 

servizio attraente?».



504 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

Non credo ci sia una regola per rendere attraente un servizio, credo che ci sia una pre­
disposizione di ognuno secondo il suo temperamento, detta anche attitudine.

Ritengo importante che oltre una formazione di base, che deve possedere chiunque si 
appresti a fare servizio, dal più umile al più sofisticato, esista un requisito che pareggi le 
dignità ed il valore di ogni mansione. Questo requisito è la comprensione che possiede ogni 
ragazzo del concetto di servizio.

Si può ben trarre spunto dal brano del Vangelo che descrive la lavanda dei piedi.
Se non si ha intenzione di farsi servi significa che si ricerca solo la propria sicurezza e 

il proprio benessere interiore, e questo non deve avvenire con i ragazzi, non è formativo.
Inoltre credo che chi avvicina i giovani, per essere credibile, debba essere prima di tutto 

un uomo/donna di preghiera per dialogare con loro con vero spirito di carità. Solo così pos­
siamo essere riferimento e modello, sicuri che le nostre azioni e parole caleranno nel cuore 
di questi ragazzi affascinandoli e conquistandoli.

I ragazzi sono sensibili ed attenti ascoltatori dei sentimenti, e sono anche dei grandi 
emulatori. Se ricevono amore prima o poi si giocano e si confrontano a loro volta nella gran­
de scuola del servizio.



Documentazione - XTV Giornata Diocesana Caritas 505

OBIETTORI E SEMINARISTI: 
quando il servizio diventa scelta di vita

(a cura di alcuni seminaristi del Seminario Maggiore di Torino, obiettori di coscienza in congedo)

FABRIZIO FERRERO
seminarista di VI Teologia

Ho svolto il servizio di difesa alla mia patria in qualità di obiettore di coscienza, tra il 
giugno 1999 e l’aprile del 2000. Il Ministero della Difesa mi ha permesso di prestarlo nel 
Centro Operativo che ho indicato alla Caritas diocesana. Mi sono così trovato per dieci mesi 
presso la Piccola Casa della Divina Provvidenza - il “Cottolengo" di Torino - nel reparto 
“Sacra Famiglia”, all'epoca formato da 56 portatori di handicap fisico e/o mentale di età 
compresa tra i 16 e gli 82 anni. Mi sono preparato a questo scopo durante le 150 ore richie­
ste previe alla chiamata. L’estrema utilità di questo apprendistato si è rivelata non solo nella 
possibilità di essere meglio preparato fin dai primi giorni al servizio, ma soprattutto per il 
forte impatto emotivo suscitato dal contatto con portatori di handicap.

Di questi dieci mesi al Cottolengo mi porto a casa, tra le tante piccole cose che sono per­
sonali, soprattutto tre cose: un modo di accogliere il disagio, la consapevolezza del valore 
delle persone e uno stile di servizio.

Grato di aver potuto godere di questa possibilità di servizio civile, penso di aver potuto 
approfittare di una grande occasione - che tuttora continua - per approfondire il senso e la 
pratica di quella che ritengo essere una vera promozione umana.

ALBERTO LIVI
seminarista di IV Teologia

Ho svolto il servizio civile presso Villa Brea (Chieri) nel 1997-98, prevalentemente a 
contatto con i giovani, dai fanciulli a quelli più adulti. Durante tale periodo era presente nel 
mio cuore il desiderio di donare completamente la mia vita a Dio; la possibilità di svolgere 
un anno a disposizione degli altri mi ha permesso di maturare la convinzione che è nei fra­
felli che ci stanno accanto che noi amiamo e serviamo Dio.

Oggi al 4° anno di Seminario mi sforzo ogni giorno di rispondere generosamente ad una 
chiamata al Servizio che non riguarda solo 10 mesi, ma tutta la mia vita.

Inoltre, ho potuto vedere ampi spazi per la costruzione o ricostruzione di legami di pace.

ANDREA MUSSO 
seminarista di / Teologia

Ho svolto il mio servizio civile come obiettore Caritas a cavallo tra il 2000 e il 2001 in 
una parrocchia ed annesso oratorio.

La mia è stata una scelta che è maturata all’inizio forse più per convenienza che per con­
vinzione personale (ero studente universitario); avevo però sempre frequentato la mia par­
rocchia e il mio oratorio, ero quindi orientato a fare domanda presso la Caritas.

Durante il mio servizio ho potuto davvero convincermi sempre più di aver fatto la scel- 
ta giusta e goderne a pieno i frutti, ho intessuto ottimi rapporti con laici e sacerdoti ed in par-



506 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

ticolare ho condiviso con questi ultimi vari momenti della loro giornata e del loro ministero, 
dedicato spesso a riparare, ricostruire, pacificare.

Anche se la cosa non è direttamente collegata, l’anno successivo al mio servizio ho 
seguito alcuni incontri vocazionali ed a settembre 2002 sono entrato in Seminario. Ciò che 
mi porto dentro è la ricchezza di un’esperienza di servizio, anche se può sembrare eccezio­
nale, che mi ha sicuramente aiutato a comprendere meglio il ministero del sacerdote ed 3 
capire l’importanza dell’impegno laico in una comunità che vuole essere, ed è, profonda­
mente cristiana.

ANTONIO SACCO 
seminarista di V Teologia

Mi chiamo Antonio Sacco, ho 34 anni, ho scelto di essere obiettore di coscienza al ser­
vizio militare, e per questo, dal novembre 1994 al novembre 1995, ho svolto il servizio civi­
le presso la Caritas diocesana di Torino, svolgendo la mia attività presso la Piccola Casa 
della Divina Provvidenza, sempre a Torino.

Attualmente sono un seminarista della Diocesi di Torino e sono al quinto anno di corso. 
Per me l’anno di obiezione ed il servizio civile susseguente è stato determinante nell’intra- 
prendere il cammino al fine di mettere la mia vita a servizio della comunità cristiana come 
prete diocesano. In quell’anno il contatto con la sofferenza, ma anche con la gratuità di chi 
si occupa dei fratelli più deboli, mi hanno rafforzato nello scegliere la via dell'Ordinazione 
presbiterale.

L’anno passato con gli anziani ammalati, ma anche con tutti quelli che fanno vivere 13 
Piccola Casa, religiosi, suore, volontari, gli altri obiettori mi ha permesso di crescere verso 
la donazione di me stesso, di aprirmi alla volontà del Signore in una Fede più intensa e infi­
ne mi ha aiutato ad acquisire una maggior maturità umana e personale, per una civiltà paci­
ficata e pacifica. <

Sono dunque grato per aver potuto fare quell’esperienza, che ritengo per me essere stato 
fondamentale.

GIANNI MUSSO 
seminarista di V Teologi11

Svolsi il mio servizio civile nel 1999 presso la Comunità Madian, a Torino, in Via dej 
Mercanti 28, gestita dai religiosi Camilliani ed avente come finalità l’accoglienza di stranieri 
in difficoltà, particolarmente i minori ed i malati. A quell’epoca avevo già maturato l’idea di 
diventare prete, studiavo già teologia da 5 anni ed ero seguito dal Padre Spirituale de' 
Seminario Maggiore, che mi aveva indirizzato verso il servizio civile in Caritas. In quel 
periodo maturai ulteriormente e verificai il mio progetto di vita. L’esperienza fu positiva ed 
i Camilliani fecero insistenti pressioni perché continuassi, e diventassi Camilliano. lo però, 
mi ero già impegnato con la Diocesi, anche se non in modo ufficiale. Ebbi così modo di veri­
ficare e migliorare il mio spirito di servizio, in particolare verso le persone più disagiate, d 
rapporto educativo con i minori, la disponibilità ad entrare in relazione con persone molto 
diverse da me, e tutto questo ha contribuito positivamente a mantenere vivo il desiderio di 
consacrare la mia vita a Dio e ai fratelli.



Documentazione ■ XIV Giornata Diocesana Caritas 507

GIUSEPPE BARBERO 
seminarista di I Teologia

«Accidenti, ci voleva ancora il servizio civile!». La prima reazione di fronte all’avviso 
che il 19 dicembre 2002 avrei dovuto entrare in servizio.

Oggi, a quasi tre mesi dall’inizio, mi ritrovo in una realtà di sofferenza che si scontra 
con il mio quieto vivere, mi confronto con un progetto di Dio che non corrisponde proprio 
a quello che mi ero costruito; se, in più, guardo a quelle responsabilità spesso difficili da 
sostenere, alle decisioni da prendere nell’immediato, ai rapporti educativi di cui a volte non 
mi sento all’altezza, il quadro sembra piuttosto drammatico.

Pare anche un grande ostacolo per la nostra vita, che spesso concepiamo come un cam­
mino all’inseguimento della realizzazione dei nostri sogni: lo studio, la laurea, la carriera, 
una famiglia, il sacerdozio,... il più presto possibile!

Ed ecco affiorare il progetto di Dio che si fa sempre più chiaro, che mi porta a incon­
trare persone, situazioni, fatiche, che mai avrei pensato di trovare sul mio cammino. E ti 
accorgi del bagaglio umano e spirituale che metti insieme e che il Signore ha voluto donare 
alla tua vita, incominci a crescere davvero, conosci il rispetto per la povertà e per la soffe­
renza c ti adegui, impari a leggere la tua vita come dono e non semplicemente come diritto, 
... e scopri, con grande stupore, di avere anche tu un grande tesoro, umano e spirituale, da 
donare.

Un grazie dunque a Dio c un invito all'indeciso: non aver paura di donare un anno della 
tua vita al debole e al sofferente e scopri la gioia grande del servizio.

MICHELE ROSELLI 
seminarista di VI Teologia

Mi chiamo Michele Roselli e tra poco meno di tre mesi sarò ordinato prete!
Ho svolto il Servizio Civile in una comunità di accoglienza per prostitute nel periodo 

compreso tra luglio 2000 e maggio 2001 (a quell’epoca ero al IV anno del cammino del 
Seminario). Ho incontrato il dolore e la sofferenza di ragazze “incappate”, loro malgrado, in 
un vortice di violenza e di sfruttamento. Ho provato a farmi vicino, a prendermi cura di loro, 
sostenuto dall’aiuto prezioso degli altri operatori. Ho dovuto cambiare i miei schemi, spo­
gliarmi dei miei pregiudizi, ma talvolta ho assistito con incanto al miracolo di ferite rimar­
ginate e guarite, di vite rinate.

Ho ri-scoperto la mia vita come parabola del Buon Samaritano, spazio in cui Dio si 
prende cura di me e mi chiede di farmi prossimo. È così che desidero vivere la mia vita e il 
mio ministero!



508 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

I GIOVANI E LA SFIDA 
DELLA TESTIMONIANZA DELLA CARITÀ

Spunti di riflessione
(a cura di don Claudio Visconti, vice direttore della Caritas Diocesana di Bergamo)

1. Valori di fondo che l'educatore deve condividere
1.1. Liturgia, catechesi, carità: tre dimensioni dell'unica lede

«Se la comunità ecclesiale è stata realmente raggiunta e convertita dalla parola del 
Vangelo, se il mistero della carità è celebrato con gioia e armonia nella liturgia, l'annun- 
ciò e la celebrazione del Vangelo della carità non può non continuare nelle tante opere della 
carità testimoniata con la vita e col servizio» (C.E.I., Evangelizzazione e testimoniaza 
della carità, 28).

Dobbiamo far maturare nelle comunità cristiane la consapevolezza di essere, in ciascu- 
no dei loro membri e nella loro concorde unione, soggetto di una catechesi permanente 
integrale, di una celebrazione liturgica viva e partecipata, di una testimonianza di servizi0 
attenta ed operosa.

Dobbiamo favorire un’osmosi (una circolazione vitale) sempre più profonda fra quest0 
tre essenziali dimensioni del mistero e della missione della Chiesa (annuncio, preghiera 
esercizio della carità). E ciò perché il pane della Parola di Dio e il pane della carità, come 
pane dell’Eucaristia, non sono pani diversi: sono la persona stessa di Gesù che si dona agl1 
uomini. Perciò «ogni pratico distacco o incoerenza fra Parola, Sacramento e testimonianza 
impoverisce e rischia di deturpare il volto dell’amore di Cristo» (C.E.I., Evangelizzazione1 
testimonianza della carità, 28).

Alcuni esempi:
> Atti degli Apostoli

Il sommario degli Atti degli Apostoli (2,42-48), nel quale Luca intende presentare, n®J 
quadro ideale della comunità cristiana primitiva di Gerusalemme, le componenti essenzia*1 
della vita ecclesiale, propone l’ascolto dell'insegnamento degli Apostoli, la frazione d‘ 
pane (Eucaristia) e l'unione fraterna (Koinonìa). Quest’ultima, poi, viene presentata colf0 
lo stare insieme dei credenti, il tenere ogni cosa in comune e la condivisione dei beni. 
questo breve ed importantissimo testo risulta che:

- il vincolo di carità tra i cristiani non si riduce solo a moto spontaneo, naturale ed indi' 
pendente della credenza religiosa, ma è legato alla fede, alimentata dall’ascolto dell'1 
Parola di Dio, che al centro ha Cristo nella sua dedizione fino alla morte per i peccatori;

- poiché la purezza della carità non è raggiungibile con le sole forze spirituali untati0' 
essa viene donata da Dio nella grazia sacramentale, che trova il suo culmine e la sua foni0 
nel convito eucaristico, e deve necessariamente essere attinta da quella sorgente;

- dall’ascolto della Parola di Dio e dalla partecipazione ai Sacramenti scaturisce, coni0 
sua traduzione nelle circostanze della vita quotidiana, l’azione caritativa, che la tradizio°° 
ha tipizzato nelle opere di misericordia corporale e spirituale, senza peraltro identifica0’ 
la esaustivamente con esse.
 La Vita di Gesù a Pasqua:

Gesù visse per tre anni cercando di “catechizzare" i suoi discepoli; il Giovedì Santo 
celebrò il momento fontale della sua e nostra vita nella celebrazione della Cena Dominò 1 
giorno dopo attuò la più alta forma di testimonianza donando la sua vita.

/



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 509

È il dono della sua vita che ha reso vera la celebrazione della cena ed ha invalidato la 
sua catechesi.

Vuota sarebbe stata la celebrazione e debole la Parola senza la testimonianza di vita. 
D’altra parte, non si sarebbe compreso il senso del dono della sua vita e noi non vi avrem­
mo potuto accedere senza la catechesi e la celebrazione.

La S. Messa: Liturgia della Parola
Liturgia del Sacramento
Liturgia della Comunione: «Ite Messa est».

L’educatore con la stessa passione con cui deve invitare i ragazzi a Messa, deve favorire 
la necessità di vivere la testimonianza della carità. Forse non è ancora passata nelle nostre par­
rocchie l'idea che è necessario compiere la fatica dell’educare alla Carità almeno quanto la 
fatica che viviamo nel far conoscere Gesù e nell’accompagnare i cristiani nella Celebrazione.

1.2. Quale idea di fede? - Credere come progettare
- Credere come costruire il Regno

a) Che cosa vuol dire credere? Un grande pensatore contemporaneo, Lévinas, fa a que­
sto riguardo un’illuminante affermazione: «Credere è riconoscere che la creazione non è ter­
minata e che noi ne siamo responsabili». La fede ha un rapporto con Dio, è riconoscere la 
sua presenza provvidente e patema, ma ha pure un rapporto con il mondo. Il credente non è 
un puro esecutore, è un progettatore. Fede non è obbedire a leggi fisse, ma è creare, inven­
tare il futuro; non un futuro qualsiasi, ma il futuro della creazione (cose e uomini), discer­
nendo il progetto di Dio,

L’uomo è responsabile della storia. 1 fatti che avvengono non possono essere facilmen­
te riferiti alla presenza di forze misteriose, ma vanno attribuiti principalmente all’uomo. Dio 
I ha chiamato ad essere «custode e coltivatore» (Gen 2,15) del mondo: “custode” che agi­
sce non arbitrariamente, ma in obbedienza al senso originario della creazione; ed anche 
“coltivatore”, perché chiamato ad allargare e completare la creazione.

La fede è una chiamata ad uscire da sé, dalla propria vita tranquilla, dalla ricerca dei 
Propri interessi, andando dentro il mondo per “purificare, consolidare, elevare”: è una chia­
mata a liberare, alla maniera di Abramo, di Mosè, di Gesù. Dio, rivolgendosi a Mosè, dice: 
«Ho osservato la miseria del mio popolo in Egitto ... Sono sceso per liberarlo» (Es 3,7-8). 
Pure Gesù, iniziando la sua missione, nella sinagoga di Nazaret, afferma: «Lo Spirito è sopra 
di me: per questo mi ha consacrato per annunziare ai poveri il lieto messaggio... e per rimet­
tere in libertà gli oppressi» (Le 4,18).

Il credente, nel Battesimo, riceve la stessa chiamata: uscire dalla ricerca della propria 
affermazione per immergersi nei problemi degli altri e portarvi il soffio della liberazione. 
Credere, quindi, è assumere il progetto di Dio: fare del mondo una casa ospitale e degli 
uomini/donne una famiglia dove tutti abbiano la stessa dignità e le stesse opportunità.

b) «Venga il tuo Regno». Il termine “Regno” ricorre abbondantemente nei Vangeli 
sinottici. La preghiera cristiana per eccellenza, il “Padre nostro", sia nella versione di Matteo 
che in quella di Luca, riporta l’espressione «Venga il tuo Regno». Qual è il significato del 
termine “Regno”? Ci sono due linee interpretative fondamentali. La prima è che là dove Dio 
regna, si fa giustizia ai poveri. L’accento cade sui poveri nel senso che non si fa generica­
mente giustizia: dove accade che il diritto dei poveri venga stabilito, vuol dire che non è più 
l’uomo che regna, ma Dio. La seconda è la grande profezia che ritroviamo in diversi libri 
Profetici, della trasformazione delle spade in aratri, delle lance in falci, cioè in strumenti 
Pacifici di lavoro: dove Dio regna, regna la pace.

Gesù, nel delineare il Regno di Dio, non prende nessun esempio dalla vita religiosa. 
Assume tutti i paragoni della vita profana, dell’esistenza feriale. La fede è invocare l’av­
vento del Regno, ma è anche collaborare perché esso possa arrivare. 11 regno che Gesù



510 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

annuncia, e che in Lui è già presente, ha dei segni: la condivisione dei beni, l’eliminazione 
di ogni alienazione fisica e mentale, la reintegrazione della creazione nella sua bellezza e 
pienezza, la non esclusione dei peccatori.

1.3. Necessità dell'educare alla fede ed alla carità

La carità non è connaturale alla natura umana, per me, anche se su questo i filosofi 
discutono; tuttavia la testimonianza della carità non è certamente "cultura dell’oggi"; non a 
caso vi è l’insistenza sulla Caritas nella sua dimensione pedagogica. L’educare alla carità è 
il cuore della Caritas.

• Occorre educare i ragazzi, i giovani, gli adulti che intendono compiere un cammino di 
fede, a prendersi cura degli altri, a sentirsi responsabili dei problemi e delle attese altrui, fi 
“mi interessa” («1 care») di don Milani è strada vera che conduce alla fede. Nell’intreccio tra 
il conoscere e l’educare ad essere responsabili, la priorità va data a questo secondo versante- 
Scrive il teologo Carmine di Sante: «Il samaritano si è fermato non perché ha visto (anche gli 
altri hanno visto), ma ha visto perché si è fermato» (cfr. L'io ospitale, ed. Esperienze 2001)-

1.4. Nell’educare la centralità dell’esperire, dello sperimentare

Non si impara la fede e tantomeno la carità in teoria, “a scuola”, ma alla scuola della vita 
concreta. Necessità di viversi e di percepirsi come testimoni e non come maestri. Se interro­
ghiamo le nostre vite, sono poche le parole che ricordiamo e che ci hanno cambiato, ma sono 
stati gli avvenimenti che ci sono successi o le grandi figure che abbiamo incontrato.

E sicuramente importante anche la formazione ma in itinere; cioè una formazione che 
accompagni il giovane mentre si sperimenta nei servizi e nelle esperienze di carità.

Formazione non solo relativa al servizio ma, a partire da esso, una formazione motivazio­
nale e una formazione che riporti al senso ultimo del servire che è l’esperienza di Gesù Cristo-

1.5. Riconoscere che mentre si opera per la carità si porta a compimento il desiderio vocazionale
di ciascuno. Non si aggiunge la carità alla vita: è la vita

Quando operiamo dal punto di vista della pastorale della carità, dobbiamo renderci 
conto che la cosa più importante siamo ancora noi, nel senso che quello che ci sta a cuore é 
la nostra santificazione nel Regno di Dio.

Quando un ragazzo o una ragazza si affaccia in una maniera protagonista nella Chiesa, 
deve anche sapere che la Chiesa lo accompagna nel suo destino personale. Passare la giovi­
nezza in attività pastorali, in attività educative o di compiti ecclesiali, deve essere sempre 
accompagnato dalla certezza che, mentre si fa questo, il Signore costruisce il presente e fi 
futuro della persona. Costruisce l’intelligenza, il cuore, gli affetti, aiuta a fare le scelte, a tro­
vare la strada, a cercare il Signore, a crescere nella preghiera, a trovare degli amici, a inna­
morarsi se uno deve innamorarsi, a sposarsi, a decidersi per il Signore. Dobbiamo allonta­
nare la forte tentazione in noi di usare i giovani o di coinvolgerli secondo ciò che noi pen­
siamo sia utile e vada bene per loro.

A volte, quando un giovane incontra i nostri “gruppi”, la nostra preoccupazione è quel­
la di usarlo per fare qualcosa o di renderlo partecipe in parte delle nostre decisioni, del senso 
del nostro lavoro, di come usiamo le risorse, ecc.

È sicuramente il modo più facile per perderlo ma anche per controtestimoniare la comu­
nione nella testimonianza della carità che dovrebbe essere la prima forma del nostro vivere 
in comunità.

1.6. Riconoscere la circolarità che va da Gesù ai poveri e dai poveri a Gesù

L’operatore pastorale della carità è un uomo e una donna di fede che, proprio perché 
incontra Gesù, sa riconoscere i poveri ed insieme è un uomo e una donna di fede perché, 
quando incontra un povero, sente la stessa compassione di Gesù. C’è qualcuno che comin-



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 511

eia da Gesù e arriva ai poveri e c’è qualcuno che comincia dai poveri e sente nascere nel 
cuore lo stesso sentimento, la stessa compassione che ha avuto Gesù nei confronti di colo­
ro che erano malati, soli, peccatori: si faceva vicino e gli voleva bene.

Uno che prega se non arriva ai poveri deve dubitare della sua preghiera; così, uno che si 
dà alla solidarietà, se a un certo punto non arriva ad incontrare Gesù, non so se avrà la forza 
di andare avanti, perché è faticoso. Per i giovani, la mia esperienza mi porta a dire che è più 
facile partire dai poveri per arrivare a Cristo perché nel cammino di fede c’è una gradualità 
ma ci sono anche dei tempi. C’è un tempo nella vita della persona che privilegia l’aspetto 
della formazione catechistica, il conoscere chi è Gesù; c’è un tempo nel quale risulta più 
facile l’attenzione a chi è nel bisogno e c’è un tempo dove la preghiera accompagna con più 
facilità i giorni; sempre tutte e tre le dimensioni devono accompagnare tutti i giorni della vita 
ma l’intensità dell’una o dell’altra dimensione cambia.

1.7. La centralità della figura di Gesù nella forma dell'esempio

Gesù Cristo come modello di vita: sul suo esempio essere capaci di attenzione agli altri 
e di fare nostro uno stile di vita fondato sulla gratuità e sulla carità fraterna, così che nei 
nostri gesti quotidiani sappiamo annunciare con forza il suo messaggio di Verità, anche se a 
volte chiede di mettere da parte le opinioni personali o di andare “controcorrente”.

2. Caratteristiche dell’educatore pastorale della carità
2.1. Una fede matura

a. critica: nel senso bello di questa parola; critica vuol dire che vede le contraddizioni 
della vita, che alcuni hanno i soldi e altri no, che qualcuno sta bene e qualcuno sta male, che 
una comunità può andare, può crescere in una maniera molto borghese, contenta e soddi­
sfatta di sé o anche in una maniera profetica. Ha un’intelligenza sveglia sia sui contenuti 
della fede che sull’analisi del mondo; è disincantato, non è ideologico, non gli interessano 
le destre e le sinistre;

b. contemplativa, sa vedere e riconoscere il bene delia gente che lavora, che si dà da 
fare. La capacità cioè di vedere le tracce di Dio nel mondo, di cogliere l’essenziale, di vede­
re il bene e di incoraggiare.

2.2. Una conversione permanente

La conversione permanente è indice di una fede adulta. Nella fede e nella carità nessu­
no è mai arrivato: se uno si sente arrivato è fuori strada più degli altri.

2.3. Una coscienza comunitaria, farsi tutto a tutti

La capacità di trovare la parola giusta per ciascuno. Farsi tutto a tutti per salvare in qual­
che modo ciascuno. Significa lasciarsi trovare prima di andare a cercare.

Significa non preoccuparsi soltanto di sé o del proprio gruppo, ma avere lo sguardo sem­
pre attento alla Comunità e all’intemo della Comunità uno sguardo attento a chi fa più fati­
ca o è dimenticato.

2.4. Disporsi ad un dono gratuito

Non attendere la ricompensa; cioè essere capace come il “servo inutile” del Vangelo di 
Luca di comprendere “che tutto ci è stato dato” e che tutto ciò che facciamo non è altro che 
Quello che dovevamo fare. Deve essere capace di fare con discrezione e rispetto dove, rinun­
ciare alla ricompensa, è anche rinunciare a sentirsi i primi o a sentirsi i bravi della comunità.



512 Documentazione • XIV Giornata Diocesana Caritas

3. Responsabilità dell'educatore

Stare con i giovani:
- saper ascoltare-, non pensare di incontrare i giovani perché sappiamo cosa dire 

loro, ma attenderli perché prima dobbiamo sentirli;
- costruire solidarietà profonde: entrare in un dialogo serio, fidato c personale dove il 

giovane si sente accolto per quello che è lui nella sua singola personalità;
- essere testimoni di servizio: un educatore non può predicare bene e razzolare male, è 

importante che l’educatore al servizio abbia prima fatto lui esperienza di servizio e sia 
disposto a continuare questo con il giovane.

Rendere visibili i segni dell’amore di Dio con:
a) la gratuità (senza protagonismi: è uno dei motivi per cui i giovani si allontanano dai 

gruppi):
> farsi avanti quando bisogna farsi avanti;
> tirarsi indietro perché ci sono alcuni che sono lì e non mollano;
> fare insieme. Da soli ci mettiamo molto meno, ma è più importate fare insieme anche 

se richiede maggior tempo ed energie. La comunione è la più alta forma di testimonianza 
della carità;

b) la fraternità:
> incoraggiare,
> comprendere,
> correggere;
c) la gioia:
► la capacità di celebrare, di ricordarsi degli eventi delle persone, dei compleanni, de* 

momenti importanti della vita del giovane, ecc.
> l’ospitalità del cuore.

STRUMENTO PREZIOSO: IL VOLONTARIATO

«In una società nella quale così spesso sono messe in rilievo le ombre e le manifesti' 
zioni deteriori, voi offrite la testimonianza del permanere di vivaci e genuine energie spiti' 
tuali... Il volontario è come il segno e l'espressione della carità evangelica, che è dono gra- 
tuito e disinteressato di se stesso al prossimo, particolarmente ai più poveri e ai più biso- 
gnosi. In una società dominata dalla brama dell’avere e del possedere per consumare, voi 
avete compiuto una scelta tipicamente cristiana: quella del primato del donare. È nel misite- 
ro della libera e totale donazione di Cristo al Padre e ai fratelli che il vostro volontarioto, 
ha la sua fonte e trova il suo più alto e convincente modello» (tratto dal "Messaggio al 
volontari" di Giovanni Paolo II).

Oggi il volontariato è ritenuto un'opportunità preziosa per offrire ai giovani interrogati- 
vi sul senso dell’esistenza, un'esperienza importante per educare ai valori della gratuità' 
della solidarietà e dell’impegno. Il volontariato giovanile, infatti, non si esaurisce in un ser- 
vizio, ma offre ai giovani uno stimolo ad uscire dall’indifferenza e dalla rassegnazione 
vivere un senso nuovo dell’esistenza nel servizio alla comunità c ai più poveri, nel segno 
della condivisione, della partecipazione, della passione per le grandi cose. Ma all’interno d1 
tale contesto “educativo" il volontariato è anche autentica espressione di fede e di carità 
evangelica, che sente prioritario l’impegno per il bene del prossimo e la disponibilità a per- 
dersi a favore dell’altro.

Emerge la necessità di orientare i giovani, i quali oggi hanno difficoltà a confrontarsi 
con la realtà, sono abituati ad avere tutto e subito, a sperimentare sempre nuove cose, per



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 513

ritrovarsi spesso a vivere la noia e la mancanza di senso, ricercando sensazioni forti ed ade­
guandosi a tutto ciò che viene fatto dal gruppo per paura di restare isolati. I legami familia­
ri spesso sono fragili e frammentati, aumentano le famiglie separate e ricostituite, venendo 
così a mancare dei solidi punti di riferimento.

Da ciò scaturisce l’incapacità di prendere delle decisioni, di fare delle scelte e, di fron­
te alle difficoltà, si è più facili alla rinuncia che all’impegno. È allora importante aiutare al 
discernimento; che vi siano persone disponibili all’ascolto dei giovani e dei loro bisogni, sia 
da un punto di vista umano che cristiano (spesso giungono a vivere esperienze di volonta­
riato caritativo persone che non necessariamente sono interessate al messaggio evangelico; 
tuttavia la presenza di persone capaci di accompagnare in un cammino di ricerca di senso 
può essere di aiuto per arrivare a conoscere Gesù) ed è altrettanto necessario fare proposte 
ben chiare e realistiche.

Un’esperienza di volontariato assume allora un senso se diventa anche occasione di con­
fronto e di crescita, se offre spunti di riflessione ed apre ad interrogativi più profondi.

L’essere volontari diventa così, nel tempo, un modo di vivere, uno stile di vita quoti­
diano, che coinvolge tutte le azioni e i gesti, con gratuità e spontaneità.

POSSIBILI INIZIATIVE

a) Sportello di orientamento al volontariato giovanile

Dovrebbe essere un luogo dove raccogliere le domande dei giovani interessati al volon­
tariato, orientarli e accompagnarli con percorsi formativi con persone disponibili ad ascolta­
te i giovani stessi e a promuovere percorsi formativi. Ma anche luogo per creare collegamenti 
tra ambiti dove si possa svolgere volontariato, accompagnandone sempre l’inserimento.

ri Servizi diocesani della Caritas
(raccolta S. Martino, dormitori. Camper di ascolto alla stazione, ecc.)

E importante, a fronte delle diverse iniziative che la Caritas propone o ai diversi servizi 
che attua, il coinvolgimento dei giovani. Di solito all’interno di questi servizi che si rivol­
gono ai poveri l’attenzione e la presenza dei giovani è significativa.

Questa presenza deve diventare occasione per sperimentare la gioia dello stare insieme 
nel servire i poveri ma è necessario coinvolgerli anche nella riflessione sul tema del servi- 
Z|o caritativo o su particolari forme di povertà che interpellano la comunità ecclesiale.

ri Servizio civile ed anno di volontariato
(collegamento con il ('entro Missionario e la Pastorale Giovanile)

• Servizio civile alternativo al servizio militare per obiettori di coscienza
Per i giovani soggetti all'obbligo di leva è possibile svolgere il servizio civile altemati- 

Vo al servizio militare in enti convenzionati. La Caritas dispone di una convenzione per 
°hiettori che svolgono il servizio in centri territoriali collegati con la Caritas stessa. Si trat- 
*a di parrocchie, associazioni e cooperative di assistenza alla persona, istituti religiosi, ser- 
vizi diocesani. Gli ambiti di servizio riguardano anziani, disabili, minori, stranieri, malati 
mentali, ed altre forme di disagio.

• Servizio civile volontario femminile e maschile
In attesa della conclusione deli'obbligo di leva, a partire dal 2006, è già possibile anti- 

c*Pare, per le ragazze e per i giovani non soggetti all’obbligo di leva, il servizio civile volon- 
previsto dalla legge 64 del 2001. Attualmente con decreto del Presidente del Consiglio 

de> Ministri è stata decisa la chiamata in servizio di ragazze per progetti in Italia e all’este- 
r°- Le ragazze riceveranno circa 430 Euro al mese e crediti formativi. Si può dire che attuai-



514 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

mente gli aspetti istituzionali del servizio civile volontario sono ancora in fase di definizio­
ne e devono essere accompagnati con progetti continuamente da aggiornare. È però uno spa­
zio promettente e da accompagnare con attenzione in questa fase sperimentale.

Tuttavia dobbiamo mantenere viva la distinzione tra il volontariato, come lo intende la 
Chiesa, totalmente gratuito e questo tipo di servizio civile volontario che comporta una qual­
che forma di pagamento. È ovvia l’importanza di tale servizio ma non va comunque confu­
so con il volontariato come lo intendiamo noi.

d) Estati solidali (con Centro Missionario e Ufficio per la Pastorale dell'Età Evolutiva)

La Caritas, attraverso la propria presenza in zone colpite da calamità naturali o da con­
flitti, ha stabilito relazioni interessanti con le istituzioni ecclesiali locali e ha elaborato forme 
di collaborazione ai progetti di sviluppo in atto. In alcuni di essi si è rivelata utile e possibi- ! 
le la presenza di giovani volontari per alcuni periodi nel tempo estivo. Al di là dei servizi I 
svolti emerge il bene di una visita a popolazioni provate dalle esperienze attraversate, che 
gradiscono l’attenz.ione che viene loro rivolta con questa presenza giovanile. Per i giovani è 
fonte di conoscenza e di maturazione personale a contatto con altre culture e con situazioni 
di forte disagio. Al ritorno questi giovani diventano preziosi testimoni per le comunità, col­
laboratori significativi per i servizi Caritas, interlocutori importanti su temi legati alla pace 
ed alla mondialità. Da questa esperienza può nascere la costituzione di un piccolo laborato­
rio dove i giovani diventano protagonisti nell’elaborare strumenti di sensibilizzazione, nel­
l’essere “segno" per altri giovani di un’esperienza forte e nell’organizzare, per altri giovani 
e comunità giovanili, la stessa esperienza.

e) Gruppi caritativi parrocchiali

Sono numerosi i centri parrocchiali dove è viva l’attenzione ai poveri che abitano o pas­
sano dalla comunità cristiana, attraverso Centri di ascolto o attività negli oratori come ad 
esempio il doposcuola o l’alfabetizzazione dei minori a rischio. Nella mia esperienza ho 
sperimentato come il servizio ai poveri può essere la via privilegiata per appassionare i gio­
vani a qualcosa di buono ma anche come via per un ritorno alla passione per il Signore; gio­
vani che non frequentavano più le nostre catechesi o le nostre chiese si sono riavvicinati al 
nostro mondo, passando per la via della carità. L’ambito parrocchiale è significativo perché 
è anche il luogo principale dove il giovane è chiamato a vivere la sua esperienza di fede 0 
dove compie i passi significativi della sua vita: è lì che ha vissuto il Battesimo, ha fatto là 
Prima Comunione, si sposa,...

Deve essere forte perciò il legame Caritas diocesana-parrocchia, perché effettivamente 
i servizi caritativi educhino il giovane alla fede e lo restituiscano o coinvolgano alla quoti' 
dianità del suo vivere nella comunità cristiana.

f) Settimane della carità

I giovani spesso nella comunità cristiana vivono settimane insieme che a volte sono 
ricreative e a volte sono veri e propri campi scuola su temi formativi importanti.

È attraente, secondo la mia esperienza, la possibilità di lanciare “settimane della carità' 
nelle quali il gruppo dei giovani, oltre a condividere la settimana in un'unica casa, da lì parto 
per recarsi in luoghi di “servizio”. L’esperienza nei servizi, raccontata ed anche celebrat» 
insieme la sera, diventa uno dei “modelli" sicuramente significativi dell’educare alla fedo 
educando alla carità.

g) Fantasia della carità

«Lo scenario della povertà può allargarsi indefinitamente, se aggiungiamo alle vecchio 
le nuove povertà, che investono spesso anche gli ambienti e le categorie non prive di risor-



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 515

se economiche, ma esposte alla disperazione del non senso, all’insidia della droga, all’ab­
bandono nell’età avanzata o nella malattia, all’emarginazione o alla discriminazione socia­
le. Il cristiano, che si affaccia su questo scenario, deve imparare a fare il suo atto di fede in 
Cristo decifrandone l’appello che Egli manda da questo mondo della povertà. Si tratta di 
continuare una tradizione di carità che ha avuto già nei due passati Millenni tantissime 
espressioni, ma che oggi forse richiede ancora maggiore inventiva. È l’ora di una nuova 
“fantasia della carità”, che si dispieghi non tanto e non solo nell’efficacia dei soccorsi pre­
stati, ma nella capacità di farsi vicini, solidali con chi soffre, così che il gesto di aiuto sia 
sentito non come obolo umiliante, ma come fraterna condivisione» (Leti. Ap„ Novo Mil­
lennio ineunte, 50).

Chi meglio dei giovani può interpretare e progettare nella propria comunità questo pen­
siero del Papa? Ascoltiamo, provochiamo e diamo fiducia alla loro creatività.



516 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

GIOVANI ANCORA DIPENDENTI
Una provocazione per la Chiesa e la Città

(a cura di don Domenico Cravero, parroco a Carmagnola e responsabile della Cooperativa Terra Mia?

1. Premessa. Giovani e adulti: un infelice paradosso

I giovani si presentano al mondo adulto nei termini di un paradosso.
La giovinezza rappresenta un riferimento culturale: indica stili di vita e di consumo, Iin- 

guaggi, mode, abbigliamenti cui fanno riferimento sempre più spesso gli adulti.
La vita dei giovani però sfugge agli adulti che spesso non comprendono i loro compof' 

lamenti, non si accorgono delle loro difficoltà, non riescono ad interpretare i loro linguaggi' 
La rappresentazione dei giovani nella cultura d’ambiente è anch’essa un indicatore dell0 
smarrimento e della crisi del significato del nostro tempo. Quasi mai si parla dei giovati* 
come attori morali e politici, come protagonisti del presente e costruttori del futuro. La gio' 
vinezza appare una categoria vuota abitata dai desideri, dalle fantasie e dagli interessi 
(soprattutto commerciali) del mondo adulto. Si parla molto dei giovani ma poco si fann° 
parlare i giovani. Le loro sembrano voci che emergono dai margini della società: gli aduli* 
sembrano non chiamarli, non aspettarli. Nella storia ogni epoca ha inventato i propri model' 
li di formazione del giovane. Adolescenti e giovani sono riconosciuti come soggetti social* 
solo come consumatori e studenti. Il padre, rappresentante del sociale, è stato sostituito dal 
gruppo dei pari. In assenza di adulti autorevoli, capaci di comunicare e testimoniare i miste' 
ri e i valori della vita, l’ingresso nella società è presidiato dai giovani stessi. Campi di alle' 
namento e palestre, piazze e supermercati, sale da gioco e discoteche si sono trasformati i** 
luoghi del protagonismo dei giovani, lontani dagli occhi degli adulti: ragazzi che si fanno d** 
sé e da soli governano il passaggio adolescenziale.

I nuovi giovani sembrano crescere e avviarsi ad essere adulti senza bisogno di riti d* 
accoglienza e di iniziazione.

In compenso i processi di iniziazione al consumo di sostanze, all’alterazione dello stat» 
di coscienza si sono molto diffusi all’interno della cultura giovanile. I giovani si sono imp3' 
droniti del consumo delle sostanze che in altre società erano esclusiva degli adulti, renden' 
dole fenomeno rilevante della loro cultura, nella ricerca di un divertimento libero da ogH* 
funzione di controllo. In massa allontanati dal linguaggio e dall’impegno civico e dall” 
riflessione critica, preferendo il linguaggio della libertà individuale. Infatti, i ragazzi pi*1 
vicini alle sostanze sono quelli spesso fuori casa, lontani dagli adulti, con relativa disponi' 
bilità economica e scarso investimento nella scuola.

Le droghe (compresi alcool e l’abuso dei farmaci) sono diventate così merci-simbol0' 
come il denaro, in presenza di modelli culturali diffusi che orientano al piacere e al beneS' 
sere. In ogni caso il meccanismo di assunzione delle sostanze fa leva soprattutto sulla paS' 
sività e sulla dipendenza ed impedisce, allo stesso tempo, di avvertire la natura del disagi*’ 
e delle domande profonde. L'alienazione che ne deriva è tanto più distruttiva quanto pi*1 
profonde erano le aspettative ed i bisogni di chi ne diventa vittima.

Sta qui il vero dramma delle droghe: non solo un danno alla salute, non solo un rischi0 
per l’incolumità di alcuni o un disturbo sociale per la collettività. L'alienazione delle drogh” 
è una pesantissima perdita sociale.

Da sempre le società si sono rinnovate con l’apporto insostituibile dei giovani.
La giovinezza è l’età in cui le persone maturano una propria visione del mondo e qui**' 

di proprie scelte politiche, in cui si sceglie il proprio ruolo professionale e quindi la propri”



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 517

identità sociale, in cui si sceglie il partner con cui iniziare un proprio nucleo familiare. Si 
tratta delle strutture portanti del vivere collettivo.

La giovinezza, da sempre, è anche l’età non solo delle scelte ma dell’“eroismo”: l’arco 
di età in cui con più coraggio e generosità si è disposti ad investire su quanto si considera 
degno.

La droga uccide il rinnovamento della società perché ne mette a tacere i protagonisti. La 
droga è la voce soffocata, è la protesta prevenuta e ridotta al nulla.

1 giovani sono la risorsa più preziosa e l’investimento più intelligente per il futuro delle 
società. Allocare risorse umane, educative ed economiche per la liberazione dalle droghe è 
un chiaro segno di speranza nel futuro.

La condizione giovanile è diventata fragile a motivo della perdita dei riferimenti educa­
tivi e per l’avanzare della complessità sociale e le droghe si sono inserite come risposta di 
evasione, di compensazione, quasi a sostituire quei mondo vitale andato in crisi, in un con­
testo di competizione e di disorientamento etico, ma che è necessario per la costruzione del­
l’identità e della personalità.

Tuttavia non sono questi i motivi che fanno ritenere, nell’opinione pubblica, la droga 
una minaccia; piuttosto le droghe sono temute perché (sventuratamente) veicolo di delin­
quenza, di guadagni illeciti e di disordine sociale. E sono ancora molti a pensare l’abuso 
come il comportamento di un gruppo “marginale” nella società.

In un prossimo futuro questo problema potrebbe essere risolto con relativa facilità: i 
consumatori potrebbero essere relegati in isole (sale) protette, dove consumare la loro dipen­
denza senza dare noie. I Governi si stanno sempre più interrogando sull’opportunità di libe­
ralizzare il consumo delle droghe con il consenso crescente dell’opinione pubblica. A quel 
punto abuso e tossicomania non rappresenterebbero più una minaccia sociale, nei termini 
della descrizione attuale: rimarrebbero ipocritamente scelte individuali.

La valenza potenzialmente esplosiva delle droghe è stata così neutralizzata mediante la 
sua privatizzazione: la preoccupazione esclusivamente per i destini individuali e per il dete­
rioramento delle relazioni sociali. Evidentemente le società devono oggi fare i conti con i 
Problemi della sicurezza del territorio e con la crescente ansia dei cittadini. Questo non deve 
Però significare complicità o silenzio verso forme nuove e pericolose di etichettamento 
sociale e processi di emarginazione grave che inducono alla rassegnazione, con il rischio che 
la medicina si incentri e si specializzi sulla sintomatologia e sul trattamento, distaccandosi 
dal concetto della cura e del recupero della persona e il sociale tenda ad indirizzarsi ridutti- 
vamente sul controllo e sulla assistenza.

2. Reagire alla rassegnazione

È sensazione diffusa, tra chi lavora nelle tossicomanie, che la nostra società e la sua cul- 
•ura, in generale, si stiano avviando verso la normalizzazione del problema tossicodipen­
denza, che si stia assistendo al diffondersi di una cultura di convivenza con le droghe. Dopo 
anni di dibattiti, di politiche di intervento (se pur contrastanti e anche contraddittorie), di ini­
ziative anche ricche e originali di lotta alle droghe, si ha come l’impressione di un fenome­
no inarrestabile: abuso e tossicodipendenza assumono nuove forme che convivono con quel- 
•e tradizionali. Il fenomeno non si arresta, anzi si diffonde.

Questa sensazione può forse essere interpretata come una delle dirette conseguenze di 
una radicale caduta di speranza e di idealità, segno di una società per molti versi stanca e diso- 
nentata. Le forme del disagio si fanno sempre meno definibili secondo le categorie tradizio­
nali, i comportamenti diventano meno visibili, come lo sballo circoscritto a fine settimana, le 
famiglie i cui figli consumano droghe, vivono la loro condizione con rassegnazione.

Se si è attenuata la tensione emotiva nei confronti della tossicodipendenza, sofferenze e 
Preoccupazioni non sono certo diminuite.



518 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

Di fronte alla dimensione del fenomeno dell’abuso, alla drammaticità delle storie per­
sonali e alla recidività delle tossicomanie, pare si sia imposto un clima generale culturale 
orientato all’ipotesi minimalista (la riduzione del danno, e la distribuzione del metadone).

2.1. Le cifre e le tendenze
I dati del rapporto 2002 sulle dipendenze in Piemonte indicano con chiarezza la dimen­

sione del fenomeno e le tendenze in atto.
a) In Italia esistono 558 Ser.T. e 1.302 strutture comunitarie per la riabilitazione. Gli 

utenti in carico ai Ser.T. nel 2001 sono stati 150.327 (nel 1998 erano 140.307). Di questi 
19.465 (il 13%) sono stati inviati in strutture terapeutiche per il recupero e il reinserimento- 
con una sensibile e progressiva diminuzione dell’uso delle comunità terapeutiche (nel 1991 
l’invio riguardava il 18% degli utenti in carico).

In Piemonte l’andamento rispecchia quello nazionale: nel 2001 sono stati avviati ad un 
programma comunitario il 13,2% (1.935 su 14.637 giovani in trattamento).

b) Dati eloquenti riguardano anche il tipo di trattamento: il metadone usato a scalare 
passa dal 21% (1991) ali'11% (1998), quello usato per lunghi periodi passa dal 9,37# 
(1991) al 25% (1998). La tendenza in atto si è molto accentuata nell’ultimo periodo (efr 
Salute e prevenzione. Rassegna Italiana delle tossicodipendenze n. 33 del 2002, pp. 5-56)

Su 168.819 trattamenti effettuali nel 2001 il 64% è stato di tipo farmacologico e il 36# 
di tipo psicosociale. Il trattamento metadonico a breve termine (in vista di un inserimento in 
un percorso terapeutico) passa dal 24% al 17%, quello a lungo termine (in sostituzione di ufl 
percorso residenziale) dal 51% al 60%.

Le comunità si svuotano e si riempiono gli ambulatori per la distribuzione del metadone-
c) Aumenta l’età media di coloro che frequentano i servizi: gli utenti di età tra i 30 e * 

40 anni erano il 30% nel ’91, sono il 52,3% nel ’98. Essendo inefficaci le cure che liberano 
dalle droghe, i giovani invecchiano nei servizi.

d) Una tendenza positiva riguarda la diversificazione dell’offerta di trattamento in rela' 
zione allo sviluppo di interventi di rete: centri diurni, servizi ambulatoriali, unità di strada- 
attività serali e di fine settimana.

In sintesi i cambiamenti in atto possono essere così espressi:
- una minore indicazione da parte dei curanti e accettazione degli utenti dell’invio if 

comunità;
- una maggiore disponibilità all’utilizzo di altre tipologie di trattamento (farmaci sosti' 

lutivi e terapie ambulatoriali) con rapporto costi/benefici più favorevole;
- una tendenza alla riduzione del periodo di permanenza dei soggetti in strutture comU' 

nitarie;
- una sempre maggiore prevalenza di giovani multiproblcmatici che alla tossicomani3 

associano altre tipologie di disagio. Questo rende più complesso il trattamento e richieda 
un’offerta di servizi specialistici da parte del privato sociale.

2.2. La riduzione della cronicità
Rifiutare la rassegnazione, in uno scenario che si sta delineando in termini molto chi»' 

ri, comporta di operare una vera svolta, finalizzando ogni sforzo al recupero della persoti 
anziché alla sua riduzione ad essere omologata, assistita e dipendente a vita, da istituzio»* 
di vario genere.

Occorre con coraggio proporsi la riduzione della cronicità, intendendo con questo obiet' 
tivo un insieme di interventi clinici e sociali, attraverso una nuova attenzione clinica al prO' 
blema delle dipendenze.

L’uso indiscriminato del metadone non va in questa direzione: occorre cambiare strad3 
e proporre cure e interventi finalizzati alla riabilitazione.

Una quota della cronicità è infatti prodotta da risposte inefficaci e non strutturate che 
alla disintossicazione non fanno seguire il recupero riabilitativo. La situazione non evolve^



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 519

se non si eleva la capacità operativa dei servizi, privati e pubblici, di lavorare sulla motiva­
zione delle persone con problemi di dipendenza e nella disponibilità di strumenti adeguati 
per l’osservazione, la diagnosi e la disintossicazione finalizzata ai percorsi riabilitativi.

Le forme di dipendenza vanno affrontate con un approccio plurale, offrendo il più alto 
numero di percorsi personalizzati. Le risposte debbono essere flessibili, innovative, non 
semplificatone, rispondenti ai nuovi volti del disagio.

Agli Enti che offrono servizi per i tossicodipendenti e agli operatori che li gestiscono è 
richiesto oggi uno sforzo immane di aggiornamento e di immaginazione: si rende necessa­
ria una graduale trasformazione delle strutture, e si impone urgentemente la definizione 
degli standard professionali.

La flessibilità dei servizi e la personalizzazione dei percorsi sono rese necessarei dalla 
difficoltà sempre maggiore di stringere con il soggetto, che chiede aiuto, un’autentica 
“alleanza terapeutica”. Questa lettura squisitamente psicologica non deve però dimenticare 
la dimensione neurobiologica della persona. Le conoscenze sulla farmacologia delie droghe 
e sulla biologia dei comportamenti sono essenziali per fondare un atteggiamento equilibra­
to verso le tossicomanie.

3. Oggi è più difficile “smettere”?

Questa domanda (quasi una constatazione) diffusa tra quanti lavorano direttamente e 
quotidianamente nell’ambito della cura e del recupero, esige un’ipotesi di risposta per far 
nascere altri interrogativi che portino a nuove soluzioni e sperimentazioni, per evitare che si 
impongano valutazioni e conclusioni pessimistiche e, alla fine, rinunciatarie.

Fino a poco tempo fa le comunità terapeutiche erano un fenomeno di moda e di consu­
mo; erano in parte anche una costruzione della comunicazione sociale. Hanno perciò segui­
to, come era logico, l’evoluzione e il destino dei prodotti della società mediale. Oggi le 
comunità terapeutiche hanno perso molto della loro attrattiva e popolarità. È stata una puri­
ficazione necessaria perché le comunità terapeutiche e, più in generale, tutte le proposte 
orientate all’aiuto e al cambiamento terapeutico, ritrovino una loro collocazione più reali­
stica, senza nulla perdere della loro dignità. Viviamo in una società che. a causa dei feno­
meni che la caratterizzano (si parla spesso di società “complessa”, segnata da una grande 
“differenziazione” ma anche da una forte “omologazione culturale”), fa sognare ed illude gli 
individui, offrendo loro la prospettiva (tutt’altro che reale) di una vita facile, illimitatamen­
te comoda e ricca, senza impegno e senza conflitti, producendo così una sempre più diffusa 
insofferenza ad accettare quanto non realizza il mito del “tutto, subito, non importa come". 
Inoltre le condizioni economiche, di molto migliorate negli ultimi decenni, e la scolarizza- 
rione più lunga, producono una permanenza anomala della situazione protettiva e dere­
sponsabilizzata tipica dell’adolescenza. Nelle famiglie si impara sempre meno a crescere. 
Viziati fin da bambini, iperalimentati e iperprotetti, condannati, tuttavia spesso, fin dalla 
Prima età, alla deprivazione affettiva (per le frequenti rotture familiari), alla rarefazione dei 
rapporti (per esigenze del mercato del lavoro), alla inconsistenza del rapporto educativo (per 
la caduta dei grandi ideali sociali e religiosi), il rapporto tra persone è spesso caratterizzato 
non dalla soddisfazione scambievole di bisogni espressivi (affettivi, culturali, educativi, reli­
giosi, ...) ma dalla consegna unilaterale di beni materiali (il motorino, l’abito firmato, il 
•empo libero consumistico, l’essere mantenuti fino a tarda età, ...). Al consumo si attribui­
sce un simbolismo sostitutivo, spesso presentato nella forma del ricatto affettivo («Vedi 
come ti vogliono bene papà e mamma ... non dare loro dispiaceri ... falli contenti ...»). Gli 
atteggiamenti di dipendenza che ne derivano e la propensione a sviluppare una mentalità 
assistenziale passiva (basata sulla pretesa, sulla contrapposizione tra dovere e piacere, sulla 
cultura dei diritti senza doveri,...), l'amplificazione delle aspettative consumistiche, si impa-



520 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

rano fin dalla prima età, nelle mura domestiche. Questa protezione soffocante produce un 
sensibile abbassamento della soglia di tolleranza del disagio, mentre il martellamento con­
tinuo degli stimoli superficiali, offerti dai mass media, condiziona a ricercare, senza tregua, 
nuove esperienze e nuove soddisfazioni, a inseguire nel dominio dell'artificiale e del virtuale 
(come nelle sostanze chimiche) un appagamento e un benessere, che solo l’esperienza reale, 
fatta di rapporti sani con se stessi, con le cose e con le persone, accettate nella loro ambiva­
lenza, potrebbe offrire.

La proposta delle comunità terapeutiche (e, più in generale, di ogni processo di cam­
biamento) segue un cammino inverso: chiede un completo mutamento dello stile di vita, il 
superamento dei meccanismi viziami e narcisistici delle precedenti esperienze familiari, la 
graduale vittoria sul comportamento antisociale. All’ampliamento dei bisogni passivi e con­
sumistici, che la società continua a prospettare nell’immaginario collettivo, la comunità 
chiede di posticipare la realizzazione immediata dei propri bisogni o, addirittura, propone, 
come metodo di vita, la rinuncia e l’essenzialità! Eppure, in realtà, le comunità terapeutiche 
non sono destinate al tramonto: sia l’esperienza che la produzione scientifica stanno a dimo­
strare il valore di questo strumento.

Il contributo delle comunità non consiste solo nella loro valenza terapeutica che pure va 
perseguita con serietà e competenza. Le comunità svolgono il loro lavoro e presentano IH 
loro proposta secondo un codice paterno oggi particolarmente in crisi, propongono un recu­
pero di una dimensione etica, valoriale e di senso, di cui la società ò sempre più povera e che 
le famiglie stesse spesso non sanno trasmettere. Si può uscire dalla tossicomania anche 
facendo appello a valori perduti: la voglia di vivere, di essere protagonisti, l'amicizia, h' 
creatività, il rispetto dell’altro, la solidarietà, l’utilità sociale, la dignità nel lavoro,...

4. Sostenere una intenzionalità incerta e abbassare la soglia dell’accoglienza

La possibilità di servizi e interventi centrati sulla persona di essere efficaci si basa sU 
due qualità: la volontà di lavorare sulla motivazione e la capacità di orientare a percorsi 
strutturati in cui la disintossicazione, ben realizzata, rappresenta il primo tassello e testimo­
nia al giovane e alla sua famiglia il progetto e la coerenza del servizio.

La scelta strategica e prioritaria nella lotta alle droghe comporta un doppio movimento, 
divergente ma complementare: da una parte non rinunciare a perseguire l’obiettivo impe- 
gnativo della riduzione della cronicità, promuovendo e rinforzando l’intenzionalità e 
volontà di "smettere”, dall’altra, individuare e sperimentare strategie educative capaci di 
abbassare la soglia dell’accoglienza e dell’aggancio terapeutico di chi vorrebbe smettere 
non riesce oppure ricade.

Si intravede come soluzione innovativa, in altre parole, un’inedita ed impegnati^ 
alleanza tra il livello terapeutico e quello educativo dell’intervento sia nella prevenzione che 
nel trattamento delle tossicodipendenze.

Più che ad un rifiuto di “smettere”, più che ad una scelta deliberata orientata al consu- 
mo, ci troviamo spesso di fronte ad una fragilità e una fatica che vanno accolte e aiutate. Si 
tratta di una condizione di debolezza e di vulnerabilità che non ha solo radici psicologiche 
individuali. Per sostenere la volontà di intraprendere e perseguire gli obiettivi impegnativi 
della cura è necessario costruire una vera “catena terapeutica” che a partire dagli operatori 
dei servizi comprenda le famiglie e si estenda fino alla valorizzazione delle le risorse del ter- 
ritorio.

La promozione delle risorse delle famiglie organizzate è un anello importante di questa 
catena: il vuoto di codice paterno cui assistiamo e il disorientamento etico che viene spesse 
denunciato, quando si parla della lotta alle droghe, può trovare una (parziale) soluzione a 
partire dai mondi vitali della società civile. La rete delle famiglie interessate al problema



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 521

dell’educazione dei loro figli, attraverso la loro azione e il loro protagonismo, può dare un 
apporto prezioso alla società.

Senza nulla togliere alla necessità del trattamento terapeutico, nella cura delle tossico­
manie, queste osservazioni mettono in evidenza una dimensione che è sempre più ricono­
sciuta nell’analisi sociologica. Se le dipendenze, come oggi generalmente si ammette, sono 
caratterizzate dal fatto che alla loro origine non necessariamente è possibile ritrovare cause 
precise (si parla infatti di “causazione aspecifica”), anche il trattamento si pone, in parte, 
sulla stessa logica. Si può parlare cioè di “trattamento aspecifico”, di un intervento di cura 
che coinvolge direttamente lo stile di vita e il significato progettuale della esistenza delle 
persone.

5. Due culture contrapposte: dallo scontro al dialogo

Le sfide delle dipendenze, vecchie e nuove, non consentono scorciatoie ideologiche e 
neppure opposizioni preconcette. Va ritenuta ideologia anche la rigida contrapposizione tra 
Proibizionismo e antiproibizionismo o, peggio, uno spirito di competizione, inopportuno e 
deleterio, tra enti pubblici e privati. Proprio perché complessa, la lotta alle droghe esige di 
essere condotta in un’ottica nuova, basata non sullo scontro ma sul confronto, sulla chiarez­
za e sull’esplicitazione degli obiettivi, sulla disponibilità alla verifica dei risultati, sulla ricer­
ca scientifica orientata in modi trasparenti.

Esistono oggi sul campo due culture operative che fanno fatica a riconoscersi e a inte­
grarsi: l’approccio pubblico delle ASL (che è di tipo medico, psicologico e sociale) e quel­
le del privato-sociale e del volontariato che sono di tipo educativo ma anche di forte coin- 
volgimento affettivo ed etico.

Il primo punta nella direzione degli interventi clinici tecnicamente fondati. Questo 
approccio è necessario ma non sufficiente. Nel raggiungimento dell'autonomia non può 
essere sottovalutata la sfera educativa e non possono essere taciute proposte di cambiamen­
to dello stile di vita. Il secondo spinge nella direzione degli interventi fondati sull’educa­
zione e sulla modificazione del proprio modello di vita. In alcuni casi può rischiare di .sot­
tovalutare gli aspetti psicopatologici della personalità che vanno presi in carico in un ambi­
to non solamente educativo ma clinico.

Attualmente assistiamo ad una rovinosa contrapposizione tra i due approcci e al man­
cato riconoscimento reciproco. Questa radicalizzazione è responsabile degli esiti minimi nel 
campo della cura e della prevenzione.

Nell’area della disintossicazione la sopravvalutazione della questione clinica ha portato 
a'la realizzazione di interventi fini a se stessi e incapaci di proporre percorsi di cambiamen­
to significativi.

La svalutazione delle comunità terapeutiche, il mancato utilizzo di questa valida risor- 
Sa terapeutica rischia attualmente di spegnere definitivamente un'esperienza grandiosa 
^nnie quella della comunità di recupero, del bagaglio esperienziale accumulato in tanti anni 
di lavoro a fianco dei giovani, della grande mobilitazione del volontariato realizzata, del- 

organizzazione delle famiglie coinvolte nel drammatico problema della droga.
Oggi molti dei nostri servizi sono sotto utilizzati, alcuni hanno chiuso, altri lo faranno 

Ptosto, per difficoltà economiche e gestionali, non certo perché in giro non ci siano più gio- 
Vani che pongono una richiesta di aiuto e di riscatto.

La sopravvalutazione educativa e affettiva della cultura dei volontari e del privato socia­
le rischia, d’altra parte, in alcune situazioni, di sottodimensionare il punto di vista clinico 
r|ello sforzo di liberare le persone dagli effetti biologici devastanti dell’abuso. Le pratiche 
educative possono risultare del tutto impotenti di fronte ad una condizione che ha fondate e 
dimostrate radici anche biologiche non sufficienti.



522 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

Nonostante le difficoltà denunciate e le tentazioni polemiche, sempre insorgenti, sta, in 
realtà, prendendo forza la consapevolezza che possibili miglioramenti nella lotta alle droghe 
non potranno avvenire nella contrapposizione ma solo nella paziente costruzione di sinergie, 
a tutti i livelli. Il lavoro di rete, al quale molti servizi dicono di fare riferimento, è un model' 
lo strategico orientato alla cultura dell’integrazione e alla cura delle connessioni. Per inte­
grazione si intende generalmente il tentativo di rispondere, in modo globale e non riduttivo, 
alle varie dimensioni del bisogno della persona e per connessione il coordinamento tra le 
varie risorse e agenzie (formali o meno) mobilitate.

Da parte dei responsabili dei servizi, soprattutto dell’area del privato sociale, è molto 
sentita l’esigenza di luoghi stabili e sistematici di confronto allargato e si esprime con forza 
la domanda di un tavolo comune attorno al quale definire le strategie di intervento e condi' 
videre la progettazione. Riduzione del danno, servizi a bassa soglia, trattamento sanitario, 
presa in carico e intervento terapeutico, relazione educativa, lavoro sociale di comunità- 
sostegno alla famiglia, promozione della socializzazione, ... sono i diversi momenti di ufl 
continuum che, tramite opportune alleanze e sinergie, impegna il territorio in una progetta' 
zione educativa efficace e condivisa.

6. Servizi centrati sulla persona

Criterio ineludibile della qualità di un servizio viene oggi individuato in un approC' 
ciò capace di prendere in considerazione la persona nella sua totalità, ravvisando in que' 
st’attenzione la garanzia più affidabile per la promozione del suo sviluppo e della su# 
autonomia.

Orientamento alla persona, nella progettazione dei percorsi terapeutici ed educativi* 
significa considerare la persona come protagonista e non sólo destinataria del percorsi 
terapeutico ed educativo, che è quindi costruito in base a condizioni, ritmi, tappe persona' 
li e individuali. La scelta dei modelli terapeutici e degli orientamenti educativi non è ma’ 
indifferente e senza conseguenze, sia nell’interpretazione dei fenomeni di abuso che nell11 
conformazione pratica del trattamento. Al di là del legittimo pluralismo delle scelte tera' 
peutiche, le iniziative di cura e riabilitazione delle tossicodipendenze che offrono le comi*' 
nità terapeutiche sono caratterizzate in modo spesso esplicito da codici etici e spirituali eh* 
si propongono anche una modificazione degli atteggiamenti profondi verso la vita e rio" 
rientamento valoriale, conciliando l’analisi dei bisogni anche profondi e l’offerta di rispo* 
ste concrete. D’altra parte, grandi psichiatri (come C. Jung o V. Frankl) hanno sostenuti 
che. per condizioni come le dipendenze, nessuna cura è efficace fino a quando non si trovi 
una motivazione e una ragione d’essere alla esistenza personale. Anche nella cultura 
oggi si parla sempre più del carattere psicosomatico di tutti i fenomeni vitali, della mala*' 
tia come del benessere. Se, quindi, le dipendenze costruiscono degli stili di vita, il tratta* 
mento e la cura non possono limitarsi ad interventi medico-farmacologici o terapeutici 
devono investire la sfera delle motivazioni interiori e soggettive che sostengono un progel' 
to di vita.

Solo in un contesto educativo nel quale siano poste le grandi domande circa il senso del' 
1’esistenza è possibile, per chi proviene da esperienze di pesante deprivazione, di sofferen-' 
za e di fallimento, trovare risposte ai bisogni più profondi, accettare i propri limiti, riscopf1' 
re i propri sentimenti, dare risposte alla precarietà e alla sofferenza della vita, li riferimenti’ 
esplicito ai valori spirituali (e anche la formazione religiosa) è particolarmente importane 
nei confronti di chi ha vissuto il fascino delle "nuove droghe”. Queste sostanze sono spesso 
presentate come vie che conducono alla illuminazione “chimica", come sostanze che porta' 
no nel cuore della "trascendenza”: gli allucinogeni, secondo quanto capita spesso di leggr 
re e di sentire, metterebbero in luce le infinite capacità della mente, condurrebbero in teh1'



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 523

tori virtuali inesplorati, al di fuori del bisogno di ogni riferimento morale, e permetterebbero 
di entrare in comunione con un "dio”, che risiederebbe nel cuore dell’inconscio, mente pri­
mordiale dell’individuo. Le nuove musiche, ma anche le nuove droghe, sarebbero gli stru­
menti più adeguati per accompagnare l’individuo nelle regioni in cui abita “l’esperienza 
della trascendenza”, una specie di “mistica fai da te” dove le droghe sono i “combustibili 
chimici” di un'esperienza chiamata impropriamente “religiosa”.

Le comunità terapeutiche non devono però sottovalutare l’aspetto medico e psicologico 
delle dipendenze.

Oggi i volti nuovi che i fenomeni dell’abuso e delle dipendenze stanno assumendo (le 
nuove modalità di consumo, le designer drugs, le situazioni in “doppia diagnosi”, il traffico 
e il consumo di droga tra gli immigrati e nei “giri” della prostituzione, ecc.) esigono nuove 
categorie di lettura e nuovi indicatori che ridefiniscono le modalità di presa in carico, i ruoli 
e le professionalità di un aiuto non necessariamente orientato al percorso terapeutico. Si trat­
ta di acquisire strumenti per la diagnosi differenziata delle tossicodipendenze, di definire 
obiettivi e pianificare interventi centrati sui bisogni e sulle domande dei soggetti, di impo­
stare l’intervento in modo interdisciplinare.

I nodi qualitativi dell’intervento riguardano, oggi, soprattutto la definizione dei bisogni 
delle persone e dei loro contesti familiari.

Occorre che le funzioni riabilitative affidate agli enti ausiliari vengono rafforzate, arti­
colate, specializzate, e quelle preventive centralizzate negli enti locali.

7. La pratica educativa a bassa soglia

L’enfasi sugli scenari che cambiano non deve però far dimenticare i problemi di sem­
pre: il perdurare dei rischi dell’eroina e le gravi forme di marginalità legate a quel consumo.

La cultura della rassegnazione trova spunto sia nella oggettiva difficoltà ad arginare il 
diffondersi delle nuove droghe, sia nella tenuta di quelle tradizionali.

Si pone quindi la priorità di individuare e sperimentare strategie di “aggancio” delle per­
sone tossicodipendenti in condizione di emarginazione, distinguendo tra offerta di aiuto e 
richiesta di cambiamento, nell’approccio concreto e quotidiano con soggetti tossicodipen­
denti.

Sono numerosi i servizi che fanno dell’accoglienza e della relazione con l’utenza la loro 
eccellenza, proponendosi di “andare verso” il disagio, dove esso si manifesta e non solo di 
attendere una domanda strutturata di aiuto alla quale poter rispondere. Sono le strategia a 
‘bassa soglia” dove la “riduzione del danno” si intreccia al proseguimento degli obiettivi 
della remissione dall’uso di sostanze. Sono scelte di grande valore, se intese nel loro signi­
ficato strategico: partire dall’accoglienza indiscriminata, riconoscere la dignità delle perso­
ne, entrare in contatto e coinvolgerle verso un effettivo miglioramento delle loro condizioni 
Psico-fisiche, senza porre, in alcune situazioni, come condizione esplicita all’incontro la 
disintossicazione e l’avvio di un percorso terapeutico, ma agendo con l’obiettivo di mante­
nere una relazione personale e di ricercare ogni opportunità, anche minima, per interventi di 
aiuto, di sostegno e di orientamento. 1 punti focali degli interventi a bassa soglia possono 
essere ritrovati nell’attivazione di forme di “vicinanza strutturata”, anche attraverso la con- 
Muista di uno spazio di consenso tra la popolazione tossicodipendente e un aumento della 
fiducia della cittadinanza, in vista della reciproca accettazione e, in alcuni casi, anche di una 
fattiva collaborazione.

Naturalmente servirebbe a ben poco l’aggancio e la relazione empatica instaurata (anzi 
Produrrebbe ulteriore delusione e sofferenza) se poi le risposte ulteriori di cura e di presa in 
carico non potessero realizzarsi per mancanza di fondi o di volontà operativa. 1 servizi di 
bassa soglia non devono ignorare il necessario collegamento temporale e progettuale delle



524 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

fasi riabilitative successive: fin dall’inizio occorre offrire una compresenza di strumenti 
medici e psicologici, educativi e affettivi.

Facendosi carico anche di chi non ha ancora deciso, o non riesce a decidere di troncare 
con l’uso delle sostanze e superando il rischio che l’impegno si traduca in logiche esclusi­
vamente sanitarie, senza ulteriori mediazioni di tipo riabilitativo, questi sforzi hanno sicura­
mente contribuito alla diminuzione delle morti per overdose nella nostra Città e hanno con­
tenuto il diffondersi delle patologie correlate.

Si è lontani dall’unanimità delle considerazioni e dei pareri a proposito di alcune scelte 
operative nei confronti della riduzione del danno, perché il consumo di droghe costituisce 
un terreno delicato dove si scontrano concezioni diverse della persona e della società, dove 
le ideologie e le metodologie educative si contrappongono.

8. Organizzare la speranza

Le indicazioni politiche generali nel campo delle tossicodipendenze sono vaghe e con­
traddittorie; il clima partecipativo dell'opinione pubblica è distratto e lontano; anche i movi­
menti sembrano risentire di un riflusso che li costringe alla sopravvivenza. Il tempo dell® 
crisi è però anche tempo delle opportunità: tempo dove più è urgente e necessario rilancia* 
re idee e programmi. Il contesto di incertezza e di smarrimento deluso che pervade moli’ 
tratti della nostra contemporaneità può trovare, nell’impegno diffuso c partecipato della lotta 
alle droghe, un segno di approdo nella direzione della speranza.

La risposta più efficace al disorientamento e al diffondersi delle droghe consiste in u® 
investimento nella ricerca e nella sperimentazione terapeutica ed educativa, in senso lato- 
Anche le esperienze del volontariato nell’ambito giovanile e le comunità terapeutiche, intc* 
se come laboratori di esperienze educative, devono poter continuare a costituire dei nodi 
una più complessa rete di politiche di intervento. Certo, ad una condizione: che mediani 
una diversa cultura, una nuova capacità di pensiero e di partecipazione, tutta la riflessionee 
la sperimentazione trovi dei luoghi di coordinamento e di mediazione anche sociale e poi*' 
tica. Un programma efficace deve essere di qualità: capace a integrare le cura biologicae 
psicosociale (farmaci, psicoterapia, socioterapia) con gli aspetti educativi ed etico-affetti*1' 
lo sforzo di rinnovamento non riguarda solo l’organizzazione dei servizi, coinvolge anche I® 
promozione delle risorse del territorio e dei mondi vitali della società.

Sono numerosi i versanti nei quali è importante "organizzare la speranza”, a livelli ® 
coinvolgimenti diversi ma complementari.

Le dipendenze sono tendenzialmente “patologie” di origine sociale perché interessali 
un numero rilevante di persone e perché sono in qualche modo collegate ad un processo 
ancora oscuro di trasformazione di una società, in troppo rapido mutamento, che vive CO»' 
tinue “catastrofi" (eventi improvvisi ed imprevedibili) culturali.

Se le tossicomanie in larga misura hanno origini “sociali”, extrafamiliari, solo un® 
riflessione e un intervento sul sociale in alcuni suoi gangli vitali, può contribuire ad argin®* 
re il diffondersi del fenomeno.

Le tossicomanie rappresentano un meccanismo di contestazione e di fuga dalla realtà e 
richiedono una incisiva progettualità sociale. Sono un esempio dello svilupparsi di tendef* 
ze al nichilismo e alla dissoluzione, ma sono anche il magma entro cui può svilupparsi u® 
nuovo modo di volere lo sviluppo e il futuro. Molto dipenderà da come si affronteranno1 
problemi di incomunicabilità, di inutilizzazione, di deresponsabilizzazione: una generazio* 
ne che ha ricevuto più di ogni altra è tentata di adagiarsi (e di essere lasciata adagiata) s®1 
risultati ottenuti, mortificando il gusto di realizzare nuovi obiettivi, di soddisfare nuovi bisO* 
gni e valori.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 525

9.1 cristiani e la lotta alle droghe

Il servizio che molti credenti rendono come educatori o come volontari nella preven­
zione e nella cura delle tossicomanie li impegna in un’azione esplicita di annuncio dell’an­
tropologia cristiana su un doppio versante: la liberazione della società dall’evasione delle 
droghe e l'accompagnamento concreto, competente e solidale, di chi formula una domanda 
di aiuto per poterne uscire.

Sul primo versante va ribadita l’assoluta inconciliabilità tra abuso delle droghe e testi­
monianza cristiana. Il mondo evocato dalle droghe è in aperta competizione con il messag­
gio della fede, perché, in un certo senso, si pone sul medesimo terreno: il Vangelo è pratica 
di felicità, è annuncio di una condizione di vita che dell’esperienza delle droghe conserva 
tratti descrittivi (di gioia infinita, illimitata, ...) ma ne rovescia la prospettiva di accesso: il 
suo raggiungimento è dono esclusivo della Grazia. Diametralmente opposte sono le solu­
zioni proposte: fuga dalla realtà per le droghe, assunzione responsabile della concretezza 
della vita e della storia per la religione dell’Incarnazione. La Parola motiva al rifiuto delle 
droghe con una forza inequivocabile.

Sul secondo versante, in mezzo ad altri operatori (con i quali condivide la medesima 
fatica della riabilitazione,...), l’educatore cristiano rende al mondo una testimonianza parti­
colare: che il Vangelo di Cristo e l’azione della Grazia salva e guarisce il cuore, la mente e 
il corpo. La sua testimonianza consiste nel far emergere la qualità della fede e della vita 
all’interno della competenza professionale: per questo non si limita al suo apporto di “ope­
ratore” ma si presenta come educatore, superando così il limite di un approccio riduttiva- 
mente clinico nella cura delle tossicomanie.

Anche il volontariato cristiano, impegnato nei servizi terapeutici o preventivi, può dare 
la sua testimonianza soprattutto se il suo riferimento a Cristo avviene all'interno di una pre­
cisa competenza: quella di fornire i codici adeguati alle esigenze di un altruismo che inten­
de diventare relazione sociale piena e significativa. La società complessa, ben lontana dal 
poter fare a meno dei contributo dei cittadini, ha bisogno di nuove forme di partecipazione. 
La testimonianza cristiana apre gli orizzonti dell’azione gratuita: il rinnovamento della 
società non può avvenire senza comportare il rinnovamento della politica (delle politiche 
sanitarie e giovanili), così come, circolarmente, il rinnovamento della politica non si inne­
sca senza l'apporto del sistema sociale in termini di partecipazione e di nuova cittadinanza. 
La tossicodipendenza deve infatti essere compresa nella situazione del nostro tempo se non 
s> vuole definirla come fenomeno di marginalità, che nulla ha a che vedere la normalità degli 
s,ili di vita della collettività, dalla quale, invece, trae spunto e alimento. In questo modo si 
finirebbe con il marginalizzare la stessa condizione giovanile, non mettendo in evidenza lo 
stretto rapporto tra i problemi dei giovani e le contraddizioni della civiltà tecnologica seco­
larizzata.

Occuparsi seriamente di tossicodipendenza obbliga a riconsiderare problemi trascurati 
e rimossi: i grandi temi dell'educazione, della famiglia, della formazione della coscienza e 
della libertà.

Naturalmente la formazione di operatori e di volontari che lavorino nel senso qui trat- 
teggiato deve essere presa in carico dalla comunità cristiana.

Il servizio ecclesiale nell’ambito delle tossicomanie non è però esente da contraddizio- 
n> e da controtestimonianze.

La realtà del disagio e del ricorso all’artificialità delle droghe, che è fenomeno (causa 
ed effetto) di divisione e di rottura personale e sociale, spinge inevitabilmente nella medesi­
ma direzione anche chi vi opera.

Le comunità terapeutiche sono diventate spesso mondi chiusi e autoreferenziali. 
L’insufficienza degli spazi di confronto e di collegamento, la debolezza del sostegno vicen­
devole e fraterno, certi unilateralismi nella proposta di evangelizzazione, hanno impoverito



526 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

la trasparenza evangelica di esperienze di grande investimento di generosità e di intelligen­
za. Le loro divisioni, allo stesso tempo, le hanno anche indebolite nel confronto con l’ente 
pubblico e hanno permesso che si creassero le tristi condizioni descritte nella prima parte- 
La dispersione culturale ha impoverito il loro potenziale educativo.

Una visione esigente dell’antropologia cristiana richiederebbe che comunità terapeuti­
che e operatori del sociale nell’ambito delle tossicodipendenze, per evitare la marginalità 
ecclesiale e civile del loro lavoro, si impegnassero a fondo in una comune produzione cul­
turale, ispirata alla liberazione evangelica.

I cristiani, coinvolti e protagonisti di queste iniziative, insieme al tempo profuso con 
generosità nel loro servizio, dovrebbero trovare spazi ed energie anche per la comunicazio­
ne cristiana della loro esperienza: la correzione vicendevole degli unilateralismi, la verifica 
della pratica dell’evangelizzazione, la revisione critica delie scelte terapeutiche.

La comunicazione ecclesiale permette e sostiene il discernimento necessario per rico­
noscere la dimensione degli "ultimi" nei tratti più problematici della condizione giovanile e 
la centralità del compito educativo entro lo sfondo più ampio della vita e della missione della 
comunità cristiana.

Qualche indicazione bibliografica per l’approfondimento:
- Cravf.ro D.. Un io senza Dio?, pastorale giovanile in risposta alle droghe. EDB. Bologna, 2(X) 1
- Cravero D.. Fascino della notte, paura de! giorno, giovani, culture, droghe. EDB. Bologna, 2001.

Cravf.ro


Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 527

PER COSTRUIRE LA CIVILTÀ DELL’AMORE 
Qualche proposta per la pastorale ordinaria

(a cura di Pierluigi Dovis e della équipe della Caritas Diocesana di Torino)

«Una speciale attenzione sarà da riservare ai giovani, nativamente aperti e 
disponibili ad ogni forma di generoso impegno per gli altri, ricordando loro, 
peraltro, con evangelica chiarezza che se la loro dedizione non è animata dal­
l’autentica carità, cioè dalla partecipazione all'amore stesso di Dio, che la gra­
zia alimenta nel cuore dei credenti, anche il gesto più ardimentoso "nulla giova" 
fi Cor 13,3)». Giovanni Paolo II, Discorso in occasione dei vent'anni di Caritas 
(16 novembre 1992).

Educare i giovani alla carità: la strategia

La riflessione condotta in questi mesi in seno alla Caritas diocesana, anche alla luce del- 
। evolversi delle varie iniziative proposte nella Missione Giovani, ci permette di tentare qual­
che suggerimento per gli educatori dei giovani in merito ad una linea strategica di fondo che 
ci pare essere scelta vincente per l’oggi. Gli itinerari pastorali di educazione alla carità, dun­
que, dovrebbero porsi come obiettivo il riavvicinare i giovani all'incontro con l'altro - 
Qualsiasi altro, a partire dal più povero ed escluso - perché, attraverso questo incontro, sco­
prano nel volto del fratello il Volto di Dio. Non si tratta di affermazione teorica o ideolo­
gica. La desumiamo dall’analisi attenta della storia di quasi quattromila giovani che in que­
sti venticinque anni hanno scelto di compiere con noi il servizio civile e l’Anno di 
Volontariato Sociale. Alcuni di essi, lontani dall’esperienza della fede, hanno subito il fasci­
no dell’Assoluto proprio lasciandosi interpellare dalle domande che la sofferenza dei fratel­
li loro poneva. Necessità che scopriamo anche nella cultura attuale, diametralmente opposta 
e propositrice di incontri fugaci e superficiali.

Ponendosi in ascolto del mistero dei deboli' i giovani cristiani potranno anche inven­
ture attuazioni concrete allo stimolo loro proposto dal Santo Padre nelle Giornate 
Mondiali della Gioventù e in particolar modo in quella celebrata a Toronto, dove sono stati 
definiti costruttori della civiltà dell'amore2. Attuazione che si pone nella linea di assun- 
z*oni di stili di vita improntati al servizio, alla condivisione, all’agape. Stili di vita anti­
doto al crescente clima di indifferenza che colpisce larghe fasce giovanili nel nostro 
Olendo occidentale.

1 Slogan utilizzato da Jean Vanier, fondatore de L'arche. durante le tre catechesi a lui affidate a Toronto 
Ml'ambito della XVII Giornata Mondiale della Gioventù (luglio 2002). Dice rAutore che il mistero del debo- 
k è "molto semplice". Ci dice che ogni uomo è prezioso; che c'f una ricchezza nascosta in ogni persona 
Vivendo da più di quarant'anni con persone che hanno delle disabilità, ho scoperto - ed <’ stata una rivelazio- 

- che queste persone sono preziose non soltanto da un punto di vista umano. Hanno una prossimità con Dio 
davvero speciale. Si, credo davvero che ci sia una sorta di mistero nei poveri che chiama Dio (in SIR, 26 feb­
braio 2(X)2).

1 «Lasciate, cari giovani, che vi confidi la miri speranza: questi "costruttori" dovete essere voi! Voi siete gli 
“omini e le donne di domani; nei vostri cuori e nelle vostre mani è racchiuso il futuro. A voi Dio affida il compi­
to, difficile ma esaltante, di collaborare con Lui nell'edificazione della Civiltà dell'amore» (Giovanni Paolo II. 
Discorso durante la Veglia con i giovani nella XVII Giornata Mondiale della Gioventù. Toronto - Downsview Park 
• sabato 27 luglio 2002).



528 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

2. Educare i giovani alla carità: la tattica

Se questa può essere la strategia, servirà anche elaborare una tattica con cui affrontare il 
compito educativo che ci è ricordato dalla tensione stessa della Missione Diocesana’- 
L’ampio confronto con diverse realtà4 ci ha portato a definire e a proporre anche una linea di 
metodo: promuovere forme e formule di servizio per i giovani incentrate sull'idea peda­
gogica del farsi carico'. È una idea mediata dalla stessa logica evangelica che così ci pre­
senta sempre Gesù in ogni suo gesto di vicinanza ai fratelli, specie quelli più in difficoltà'’. H 
giovane ha bisogno di essere incanalato in operazioni che lo aiutino a fermarsi a fianco del­
l’altro, che lo conducano a mettersi in gioco, a offrirsi - e non principalmente ad offrire -, a 
dirsi "mi interessa e mi interesso". In un clima che promuove una sorta di cultura della soli­
darietà da carta di credito (impersonale, emotiva e lontana) la scommessa metodologica risie­
de nel mettere in contatto diretto con l’altro. Ma con attenzione principale al soggetto che si 
fa carico. Il farsi carico è anzitutto finalizzato alla crescita del giovane, prima che a quelli* 
della persona sostenuta. Come nel caso citato dalla parabola del Buon Samaritano dove chi 
si arricchisce in prossimità non è il malcapitato ma proprio il samaritano7. Questa è l’atten­
zione metodologica di base che gli educatori - ivi compresi gli animatori alla carità che vivo­
no l’esperienza di Caritas Parrocchiale - devono tenere in primo piano: il vantaggio per I» 
crescita del giovane, non il mero miglioramento del servizio concreto al povero.

3. Educare i giovani alla carità: gli strumenti concreti

La nostra tattica andrà ora meglio dettagliata per raggiungere gli obiettivi prefissati. P' 
seguito vengono suggeriti alcuni strumenti concreti di educazione dei giovani alla carili 
maturati a fronte di alcune esperienze fatte in Diocesi e nel resto dell'Italia". Ci pare impof 
tante, però, sottolineare come risultati proficui potranno arrivare solo se sapremo porre i*1 
essere strumenti differenziati ma convergenti, disposti su vari livelli. Per questo accennerà 
a suggerimenti per la dimensione diocesana, per quella parrocchiale e per l’ambito deH° 
Associazioni di volontariato. Non risulterà inutile ribadire che questi strumenti non sono 
pensati in specifico per la Missione Giovani, fatta di momenti straordinari per il rilanci0 
della pastorale quotidiana, ma direttamente per la pastorale ordinaria. La Missione specifi- 
ca potrà però essere l’occasione per sperimentare alcune di queste indicazioni.

3.1. Strumenti suggeriti a livello diocesano

L’educazione dei giovani alla carità è un impegno pastorale ordinario, proprio di tutta l*1 
Chiesa e di ogni comunità. In passato - e in parte ancora oggi - abbiamo molto patito

’ «I contenuti dell'annuncio dovranno rispondere a! duplice obiettivo di stimolare le domande profondi 
senso e di significato, riconoscendo le aspirazioni più autentiche del cuore umano, e di proporre le verità font^'. 
mentali della nostra fede, accompagnando i destinatari a fare esperienza personale e comunitaria di Gesti’* 
nostro Salvatore- (S. PolETTO, Costruire insieme. Lettera pastorale, Torino 2001, p. 66).

* Nella fase elaborativa della presente Giornata Caritas sono stati coinvolti alcuni sociologi dell'Università 
di Tonno, i responsabili della Pastorale Giovanile della Circoscrizione piemontese dei Salesiani di Don Bosco. • 
Ser.Mi.G.. il Gruppo Abele, qualche Consorzio di servizi sociali, la Consulta diocesana di pastorale giovanile, vari 
Uffici del medesimo settore di altre Diocesi, qualche Caritas Diocesana.

’ Riprendiamo la formula divenuta celebre dopo l’esperienza di don Lorenzo Milani: I care.
• Si pensi alla parabola del Buon Samaritano, a tutti gli episodi di guarigioni miracolose e, in particolare-J 

quella del paralitico, alla promessa fatta al condannato a morte sul Calvario.
’ Alla domanda del dottore della legge espressa nella parabola di Le 10,29-37: «Chi ? il mio prossimo?», 

risponde suggerendo un'altra domanda che potrebbe suonare in questo modo: «Di chi sono prossimo?».
' Abbiamo potuto confrontare iniziative e metodologie utilizzate nelle Diocesi di Piacenza, di Bergamo- 

alcune Diocesi del Triveneto, della Puglia e presso alcune Congregazioni religiose particolarmente dedite al I9*0 
ro pastorale con i giovani.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 529

frammentarietà pastorale, dividendoci in aree ed ambiti tra loro spesso poco comunicanti. 
Scelta che ha penalizzato decisamente alcune attenzioni o le ha ridotte nella loro portata 
educativa. Ne è seguito sconcerto tra i vari operatori pastorali e proposte a volte minimali. 
Anche grazie ai suggerimenti del Santo Padre è parso da più parti opportuno recuperare un 
livello alto di proposta che sia raggruppata intorno ad un nucleo essenziale’. Nel nostro 
caso, ne va non tanto della dimensione caritativa in se stessa, quanto della formazione 
integrale del giovane inteso come discepolo di Gesù. Pertanto ogni determinazione speci­
fica diventa un tassello di un mosaico unitario. Educare i giovani alla carità è coltivare, in 
sinergia e unità con gli altri aspetti della figura di cristiano, una dimensione dello stile di vita 
del discepolo di Cristo. Se tutto questo è vero, allora risulta imprescindibile fare in modo 
che questa proposta educativa specifica sia inserita in quella complessiva di pastorale gio­
vanile. Ci pare di individuare in questa l’unica strada di futuro, sia per il livello diocesano 
che locale. Pertanto, nei mesi scorsi, abbiamo dato vita ad una alleanza educativa con 
l’Ufficio diocesano di Pastorale Giovanile. Alleanza che si concretizza in volontà esplicita 
di elaborazione unitaria in merito al nostro oggetto e di conduzione comune delle proget­
tualità conseguenti. L’educazione dei giovani alla carità non è affare privato della Caritas - 
visto che la carità non si esaurisce nella Caritas - ma è progetto di pastorale giovanile di 
formazione integrale in cui Caritas ha figura di attore con un ruolo specifico e qualificato.

Su questa premessa si innestano le due proposte operative che desideriamo offrire a 
servizio dei giovani e delle comunità locali a livello diocesano. La prima è già immediata­
mente fruibile. La seconda lo sarà a breve, anche grazie ai suggerimenti ulteriori che potran­
no venire in questa Giornata.

a. Il Servizio Civile Nazionale sul base volontaria
Non sarà certo sfuggita agli attenti lettori dei quotidiani la questione maturata alcuni 

mesi or sono in merito alla sospensione della leva militare, prevista per l'inizio dell’anno 
2006 ma, di fatto, anticipata al prossimo. Nel dibattito condotto a livello politico e cultura­
le spesso non è stata adeguatamente presa in considerazione una conseguenza legata a tale 
decisione del legislatore: sospendendo l’obbligo del servizio armato viene di fatto sospesa 
anche l’idea stessa di una possibile obiezione di coscienza su quella materia. Ne deriva in 
Prima battuta la progressiva fine dell'esperienza degli obiettori di coscienza. Si dirà che è un 
bei risparmio per le finanze dello Stato. Ma si dimentica anche quanto questa esperienza sia 
stata per molti giovani, anche nella nostra Diocesi, fonte di crescita e di umanità. Su pres­
sione di diverse realtà che hanno da sempre coltivato la prospettiva formativa de) servizio 
civile sostitutivo - e non ultime le realtà ecclesiali - il legislatore ha ritenuto di proporre una 
alternativa che tenesse alto il valore educativo del servire anche se sotto forme differenti. Nel 
marzo del 2001 è nata una legge che istituisce il Servizio Civile Nazionale'". In tal modo si 
mantiene una conquista lunga e difficile che ha portato molte generazioni di giovani a lotta- 
re per vedere riconosciuto il diritto alla obiezione di coscienza e la ferma volontà di servire 
la Patria, non con le armi ma ponendosi a fianco dei più deboli per proteggere e difendere 
m essi l’intera collettività. Una proposta che lo Stato non può pensare di gestire da solo. 
Pertanto chiede la collaborazione ad entità che si sono conquistate credibilità per le attività 
svolte in passato. Anche nell’ambito ecclesiale sono nate di conseguenza convenzioni con 
l’Ufficio Nazionale per il Servizio Civile per gestire progetti in cui è prevista la presenza di 
giovani dai 18 ai 26 anni di età, impegnati come operatori. Questi scelgono il servizio senza 
alcun obbligo, in piena volontarietà. Vedono riconosciuto dallo Stato un rimborso economi­
co, sono sostenuti dalla serietà dell'ente che li accoglie - che deve presentare dettagliati pro-

* Significativi, in questo senso, documenti programmatici quali la Novo Millennio ineunte di Giovanni Paolo 
Il e Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia. Orientamenti pastorali dell'Episcopato italiano per il primo 
decennio del 2(XK).

10 Legge 6 marzo 2001. n. 64. recante Istituzione de! Servizio Civile Nazionale.



530 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

getti -, sono soggetti di tutte le assicurazioni necessarie e ricevono crediti formativi da spen­
dere per la carriera accademica. Di contro si impegnano con lo Stato a prestare servizio con 
la massima serietà, donando dodici mesi della loro esistenza ad uno dei progetti approvati, 
che loro stessi hanno scelto. Non importa che si tratti di un ragazzo o di una ragazza: dopo 
cinquant’anni di storia repubblicana è ristabilito un criterio di responsabilità per la colletti­
vità univoco, anticipato dall’esperienza dell'Anno di Volontariato Sociale condotta, anche 
nella nostra Diocesi, con estrema difficoltà negli ultimi vent’anni da un pionieristico grup­
po di ragazze.

Le nostre Chiese locali hanno aderito a questa possibilità, intravedendo al suo interno 
tante potenzialità capaci di far crescere i giovani nel segno di quella carità che è anima dell*1 
testimonianza di vita cristiana autentica. Nella nostra Diocesi sono diversi gli enti che offro­
no progetti specifici: dai Salesiani che operano nell'ambito più direttamente educativo, all* 
GiOC, le ACLI, alcuni movimenti laicali. Nel panorama è da annoverare anche la Caritas 
Diocesana che continua in questo modo l’impegno iniziato nel 1976 con l'obiezione d> 
coscienza e l’Anno di Volontariato Sociale per le ragazze".

La prima proposta a livello diocesano - quella appunto del servizio civile - è impegna­
tiva ma altamente educativa. Una opportunità qualificata per dedicare un anno della propria 
esistenza alla crescita personale servendo i più poveri e riflettendo sui valori della gratuità, 
della non-violenza, della pace, della mondialità, della cittadinanza attiva, dell’adesione al 
Cristo servo. Occasione anche per reimpostare la propria vita in base a questi valori, fino a 
rendersi capaci di scelte controcorrente nelle piccole cose - dai consumi intelligenti ai bilan­
ci che tengono conto dei più poveri - come nelle grandi impostazioni di vita. Una occasio­
ne per vivere e costruire la risposta alla propria vocazione come luogo concreto di acco­
glienza e di incontro dell’altro. L'esperienza di lavoro con i giovani in servizio - alcuni de1 
quali oggi sacerdoti o consacrati12, altri alla guida di famiglie aperte al Vangelo e testimon1 
di carità - ci spinge a dire che la proposta non è un aggregarsi alla moda del momento, 
ma una buona opportunità per incarnare il Vangelo in questo scorcio di inizio Millennio;

Una proposta che necessita di alcuni accorgimenti rispetto a quella dell’obiezione d1 
coscienza. Non siamo più in presenza di una gestione di flussi, visto che non c’è più obbli­
go ma solo scelta volontaria. E quindi necessario che le nostre comunità compiano un salto 
di qualità iniziando a progettare una opera educativa a lunga gettata che veda nel servizio 
civile una reale opportunità di crescita. Quindi lavorare prima, per creare sensibilità e desi­
derio di vivere stili di servizio; lavorare durante il tempo del servizio perché sia ben riletto 
l’oggi in vista del domani (e questo è compito di chi gestisce in Diocesi l’esperienza); lavo­
rare dopo il servizio per portare a compimento la maturazione dei frutti e reinvestire il capi­
tale umano formato. Il tutto senza la atavica paura campanilistica di “perdere” i giovati1 
migliori lasciandoli aderire a esperienze di questo tipo che, però, si svolgono fuori dal con­
testo parrocchiale. L’esperienza, oltre che la buona pedagogia, ci suggerisce l’importanza d> 
utilizzare momenti di servizio fuori porta per riuscire a liberare energie non sempre altri­
menti disponibili.

" Di recente la Conferenza Episcopale Italiana ha dato esplicito mandato alla Caritas Italiana di gestire il ser­
vizio civile ncll'ambito socio-assistenziale a nome della comunità ecclesiale. Il primo mandato a Caritas per inte­
ressarsi della questione, quando ancora si trattava di obiezione di coscienza, era venuto nel Convegno ecclesiale 
degli anni Settanta come richiesta esplicita della base ecclesiale. La convenzione per la gestione del servizio civi­
le è stabilita tra Presidenza del Consiglio dei Ministri e Caritas Italiana. Le singole Caritas Diocesane partecipar'*’ 
al progetto nazionale con determinazioni locali, una sorta di sottoprogetti attuativi dell'impianto generale presen­
tato da Caritas Italiana. Questo comporta anche una certa "dipendenza" dal livello nazionale che richiede standi

qualitativi specifici.
“ Facendo riferimento alla Diocesi di Torino sono cinquanta i giovani e le ragazze che hanno intrapreso cani' 

mini vocazionali di consacrazione. Alcuni sono attualmente parroci in Città, altri impegnati su diversi versati11 
pastorali.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 531

La Caritas diocesana di Torino propone il servizio civile proprio come cammino di 
educazione alla carità. E questo è il motivo per cui di seguito presenterò solo questa pos­
sibilità, tralasciando le altre presenti sul nostro territorio. Al momento lo offre alle ragazze, 
ma dai primi giorni del 2005 anche ai ragazzi. Offre esperienze di servizio in modo parti­
colare a favore di minori, donne e madri in difficoltà, stranieri. Offre un cammino di forma­
zione personale durante il tempo del servizio sulle grandi tematiche della solidarietà, vista 
attraverso le lenti del Vangelo, sia su base locale che in aggancio alle proposte formative di 
Caritas Italiana. Offre l’opportunità - caldamente suggerita - per chi lo desidera della vita 
di comunità: una convivenza in cui imparare ad accogliersi e a vivere in unità. 11 tutto con­
dito da accompagnamento spirituale e personale offerto gratuitamente da religiosi e laici che 
da tempo si spendono su questo versante. Nel progetto globale di Caritas Italiana sono anche 
presenti altre due possibilità: il servizio civile all’estero e l’esperienza dei Caschi Bianchi'3. 
Quest’ultima è già stata sperimentata nella nostra Diocesi negli ultimi due anni. Quanto al 
servizio all’estero non sono ancora state approntate iniziative. Ma negli ultimi dieci anni la 
nostra Chiesa ha ospitato una ventina di ragazze volontarie provenienti dalla Germania per 
svolgere il servizio nell’ambito del Progetto Gioventù della CEE.

In una battuta tinaie il servizio civile è una proposta forte per giovani assetati di “di 
Più”. Proposta da osare perché i giovani sono più aperti di quanto non possa apparire dal­
l’immaginario collettivo. Osare di più e investire di più. La scelta di Caritas diocesana e 
della Pastorale Giovanile va in questo senso. Decisamente. In questo modo cogliamo l’ap­
pello del Santo Padre che così diceva nell'uitimo incontro avuto con le Caritas: «Più si rie­
sce a coinvolgere i singoli e l'intera comunità, più efficaci risulteranno gli sforzi per preve­
nire l'emarginazione, incidere sui meccanismi generatori di ingiustizia, difendere i diritti 
dei deboli, rimuovere le cause della povertà, e mettere in “collegamento solidale" Sud e 
Nord, Est e Ovest del pianeta. In questo campo quante possibilità si aprono al volontaria­
to! Penso, in modo singolare, alle fresche energie di tanti ragazzi e ragazze che, grazie al 
servizio civile, possono dedicare una parte del loro tempo ad interventi socio-caritativi in 
Italia e in altri Paesi. In tal modo potrete contribuire a dar vita a un mondo in cui tacciano 
finalmente le armi e trovino attuazione progetti di sviluppo sostenibile» “.

k Un tavolo permanente tra Pastorale Giovanile e Caritas
Potrebbero essere molteplici le proposte da fare a tutta la Diocesi per educare i giovani 

alla carità. Per evitare il rischio della disorganicità, non aggravare la parrocchia di ulteriori 
cose da fare in ambiti complessi e per non perpetuare l’idea secondo cui non ci sarebbe diret- 
la comunicazione tra Caritas e Pastorale Giovanile siamo giunti alla determinazione di una 
Proposta che consenta per il futuro un cammino serio capace di suggerire e gestire molte­
plici possibilità significative a servizio delle comunità locali. A tal fine si costituisce tra i 
due Uffici diocesani citati una sorta di Tavolo permanente che, mettendo in sinergia le due 
sensibilità al servizio dell’educazione alla fede dei giovani, arriverà a consegnare delle pro­
poste a cui ogni comunità potrà attingere.

In particolare dovrà elaborare occasioni educative di servizio per i giovani, differenzia- 
le sia quanto la durata che per la tipologia di impegno. Una sorta di contenitore di proposte 
cui riferire i giovani che chiedono ai parroci o agli animatori qualche spazio di servizio che 
la comunità locale non ha la possibilità di offrire. Pensiamo, ad esempio, alla forte diversi- 
—---------------------

11 La proposta dei Caschi Bianchi prevede un servizio in aree ad alta tensione per questioni di guerra conclu- 
Sa Lavoro complesso che inerisce progetti di rappacificazione, di ricostruzione, di gestione dei conflitti interper- 
*°nali. Finora sono trentanove i Caschi Bianchi partiti da ventisette Caritas diocesane per missioni in Mozambico. 
Albania, Bosnia. Honduras. Kenya, Kosovo e Rwanda. Di questi tre sono torinesi, obiettori di coscienza.

“ Giovanni Paolo 11, Discorso ai partecipanti all'incontro promosso in occasione dei treni’anni della 
Caritas Italiana (24 novembre 2001 ), in Caritas Italiana (a cura di). Perseveranti nella carità = Collana Caritas 
‘UUiana I, EDB Bologna. 2003. p. 26.



532 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

ficazione di tempo disponibile dei giovani. Se potessero trovare in Diocesi una sorta di ven­
taglio di proposte adeguate, avrebbero l’opportunità di non disperdere la volontà di servizio 
e di intraprendere cammini loro adeguati verso la crescita nel dono. Si tratterà di servizi 
diversi tra loro, rivolti a persone con diverse forme di esclusione. Penso a proposte che 
coniughino spiritualità e azione, quasi una sorta di esercizi della carità. Penso ad esperien­
ze significative di incontro con le situazioni di distruzione e morte causate da conflitti e 
rimarginate dall’amore sollecito dei cristiani, in terre a noi non lontane. Il Tavolo potrà 
anche elaborare delle proposte tematiche per trattare la questione caritativa con i giovani. 
Penso, ad esempio, a qualche suggerimento per il cammino formativo del gruppo giovani o 
per quello degli animatori di oratorio. Penso ad un aiuto concreto per costruire itinerari par­
rocchiali. Penso, forse, a qualche agile sussidio. Dovrà elaborare progetti mirati per parroc­
chie o Unità Pastorali che necessitino di questo supporto. Insomma, non un Tavolo specula­
tivo, ma uno strumento di indirizzo e di proposta. Avremmo potuto subito concentrarci su 
uno degli ambiti citati e proporlo direttamente come contributo in questa Giornata. Pro­
babilmente sarebbe stato un errore metodologico perché in certo qual modo si sarebbe stan­
dardizzata la richiesta formativa del mondo giovanile che, per definizione, è molto fluttuan­
te. Lo strumento “Tavolo” consente la massima adattabilità al mutare delle esigenze. Ed è 
segno di comunione, in una pastorale che vede molteplicità di attori nella unità del fine.

Il Tavolo potrà essere operativo - nel senso dell’elaborazione - prima dell’estate di que­
st’anno. Le prime proposte arriveranno, speriamo, già per l’inizio della seconda Missione.

In questo modo desideriamo anche suggerire un metodo da perseguire a livello locale, 
specie nella prospettiva delle Unità Pastorali. Anche nella dimensione territoriale sarebbe 
opportuno intensificare il rapporto animatori di Pastorale Giovanile e animatori di Caritas 
Parrocchiale15, cercando di costruire percorsi eventualmente tratti dagli spunti che nelle 
pagine seguenti cercheremo di dare.

3.2. Strumenti suggeriti a livello parrocchiale

Sappiamo bene che la grande sfida delle Missioni in corso consiste nel modo di ricadu­
ta della stessa sul piano e nel luogo ordinario della pastorale: la comunità parrocchiale. La 
rivitalizzazione della parrocchia come agenzia educativa alla fede si impone per tanti moti­
vi. La stessa scelta di cercare una strutturazione in Unità Pastorali va nel senso della neces­
sità di ridare impulso alla presenza parò oichia'6 della Chiesa. Per offrire un contributo 
significativo a questa sfida abbiamo cercato di identificare alcune proposte operative per 
educare i giovani alla carità nella dimensione dell’ordinarietà della pastorale parrocchiale e 
di Unità Pastorale. Due ci paiono essere i criteri guida del discorso. Anzitutto non si tratta 
di mettere in atto nuove iniziative, ma semplicemente di curare le occasioni che la quoti­
dianità e le attività di pastorale giovanile già in essere offrono allo scopo. In secondo luogo 
ci pare che sia strategicamente imprescindibile, pensando ad una educazione alla carità, pre­
diligere l'investimento formativo rispetto all’utilizzo del giovane per venire incontro a 
necessità ed urgenze legate al servizio diretto ai più poveri. Investimento che punta, quindi.

15 Di fatto ricordiamo, in questo modo, il prevalente ruolo pedagogico che è stato affidato alla Caritas fin dal 
suo nascere. Diceva Paolo VI il 28 settembre 1972 alle nascenti Caritas: "Al di sopra di questo aspetto puramente 
materiale della vostra attività emerge la sua prevalente funzione pedagogica, il suo aspetto spirituale che non si 
misura con cifre e bilanci, ma con la capacità che essa ha di sensibilizzare le Chiese locali e i singoli fedeli al senso 
e a! dovere della carità informe consone ai bisogni e ai tempi. Mettere a disposizione dei fratelli le proprie ener­
gie e i propri mezzi non può essere solo il frutto di uno slancio emotivo e contingente, ma deve essere invece lo 
conseguenza logica di una crescita nella comprensione della carità, che. se è sincera, scende necessariamente 0 
gesti concreti di comunione con chi è in stato di bisogno».

16 È questo il termine originario in greco da cui nasce quello italiano di parrocchia. Indica bene la scommes­
sa di questo elemento organizzativo della nostra Chiesa: essere presso le case della gente, essere loro vicino conte 
il Padre è vicino ad ogni uomo.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 533

sul valore dell' educare alla fede che il servizio di prossimità porta connaturato in sé. La par­
rocchia, infatti, pur svolgendo compiti “sociali”, non è di per sé una agenzia di servizio 
Sociale ma una comunità intrinsecamente educante. Usando uno slogan potremmo dire: pro­
poste centrate sulla persona del giovane discepolo del Signore.

A partire da questi criteri, che potranno ispirare la fantasia delle singole comunità, pro­
viamo ad elencare alcune proposte, per comodità e logica divise in tre fasce: quelle di pre­
valente natura formativa, quelle prevalentemente rivolte ad iniziative circoscritte, quelle che 
Puntano ad iniziative più distese nel tempo e nell’impegno.

’ Piste di educazione alla carità che si possono inserire nella formazione giovanile

Richiamandoci ancora all’esperienza, pensiamo opportuno segnalare come i giovani 
siano generalmente entusiasti quando scoprono la profondità dell’essenza della Carità. 
Purtroppo spesso vivono nella precomprensione che identifica la carità con atti sporadici, 
tendenzialmente paternalistici, di beneficenza verso i più poveri. E un orizzonte che non li 
avvince e non li convince, almeno nella maggioranza dei casi. Quando sono condotti ad 
approfondire i fondamenti di uno stile di vita improntato a carità, quando la considerano in 
modo più completo si pongono in questione e si danno più disponibili a scelte significative. 
Ecco perché riveste particolare importanza la proposta di cammini formativi. Di seguito 
sono citati alcuni esempi.
1. ITINERARIO DI EDUCAZIONE DI BASE AL SERVIRE

Impostare un cammino formativo di base per un gruppo di giovani e/o giovanissimi 
incentrato sulla disanima dei vari contenuti del servire a partire dalla risposta di fede, dalla 
fondamentazione antropologica, dalla necessità della vita di comunione. Tale cammino - 
della durata anche di un intero anno pastorale - ha di mira il far crescere la mentalità che 
veda il servizio intimamente legato alla fede, come stile di vita. Itinerario di base che sfo- 
cerà successivamente in diverse determinazioni concrete di servizio, che approderanno 
anche a proposte differenziate: dall’animazione ai ragazzi fino al servizio di volontariato 
verso gli esclusi. A questo punto potrebbe partire un secondo momento di formazione che 
approfondisca lo specifico del servizio scelto. L’icona su cui si potrebbe basare l’intero per­
corso è quella del Cristo servo con le molte specificazioni che si possono desumere dal 
Vangelo. In una battuta potremmo dire che educhiamo al servire per poter scegliere come 
mettersi al servizio.
2. UNITÀ TEMATICA IN TUTTI 1 PERCORSI FORMATIVI

Avendo già impostato itinerari formativi per i giovani a partire dalla loro situazione con­
tingente si può predisporre in ciascuno di essi una tappa fissa che affronti alcune delle 
dimensioni della carità a partire da quelle più in sintonia con le tematiche che l’itinerario in 
essere approfondisce. Si tratta di inserire una unità tematica fissa, che ritorni nel prosieguo 
del cammino, nella stessa logica proposta dalla metodologia del catecumenato. Le dimen­
sioni della carità sono molteplici e ben si possono adattare ai vari temi: dono, servizio, mise­
ricordia, perdono, ascolto, tenerezza, accompagnamento e così via”. Importante, al di là 
della forma, condividere la convinzione che in ogni itinerario formativo non può manca­
re l’attenzione alla carità pena la non piena proposta di discepolato del Signore. Per i gio­
vani è anche necessario l’approfondimento di cosa sia carità, al di la della beneficenza.
3. PROSPETTIVE DI SERVIZIO PER GLI ANIMATORI

Una particolare attenzione può essere posta ai giovani animatori già in servizio. Con 
una certa frequenza si presenta e si percepisce l’animazione come qualcosa di discontinuo

” Se, ad esempio, l’itinerario è centrato sull'essere gruppo si potrebbe ipotizzare uno step sull'ascolto, oppu­
re sul perdono, sull’accoglienza o la misericordia (in base alla situazione vitale del gruppo stesso) facendo perce­
pire come queste dimensioni discendono e riconducono alla carità.



534 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

rispetto al servizio di carità classicamente inteso. Pur mantenendo la specificità, una buona 
azione educativa deve mirare a far evidenziare la continuità. In quest’ottica, particolare 
cura andrebbe posta agli animatori che stanno per uscire dal mondo dell’animazione dei 
ragazzi. Gli ultimi tempi di formazione potrebbero essere utilizzati per una riflessione 
approfondita su come si possa continuare a coltivare lo stile di servizio ai di là dell’anima­
zione. Qui si pone la proposta seria del volontariato, dell’attenzione al sociale e alla poli­
tica. Oltre alla valenza educativa, l’operazione suggerita consente concretamente di aprire 
il giovane al mondo adulto, trasponendo la responsabilità nell’ambito della società, tipico 
dell'adulto.

Un sorta di variante a questa pista suggerisce la proposta di un tempo sabbatico per l’a­
nimatore di lungo corso nel quale, cambiando la tipologia di servizio per un periodo deter­
minato, il giovane ha la possibilità di rimotivare la propria adesione e riprendere quota. La 
tattica potrebbe essere utilizzata anche nel caso dell’animatore in uscita, come ultimo passo 
prima di un inserimento nelle nuove prospettive di servizio “da adulto”.
4. TANTE PROPOSTE DI SERVIZIO

In alcune comunità parrocchiali è invalso l’uso di proposte monotematiche di servizio 
per i giovani: l'unico modo di impegno sembrerebbe essere l’animazione dei minori- 
Indirizzo interessante, anche se a volte dettato più dalla necessità dcll’autoconservazione 
che da reali prospettive di crescita. Ma non tutti possono o si sentono di fare questa scelta- 
La proposta, conseguente a quanto accennato nel punto precedente, è quindi di offrire mol­
teplici possibilità inserendo l’ambito del servizio ai più poveri, l’impegno nel sociale, l’in­
teresse al politico. Tutte proposte che vanno offerte con pari dignità. E, se la parrocchia non 
ha le risorse per gestire le alternative, può fare ricorso alla Diocesi che ha già delle risorse 
(e altre sta mettendo in piedi, come il Tavolo poco sopra citato). In particolare il riferimen­
to può essere, oltre che a Caritas Diocesana, anche all’Ufficio di Pastorale Giovanile, alla 
Pastorale Sociale e del Lavoro, alla Pastorale dei Migranti, alla Pastorale della Sanità, alla 
Pastorale del Turismo e Tempo Libero.
5. RIMOTIVARE IL SERVIZIO

Qualora il gruppo dei giovani o i singoli già fossero inseriti in occasioni di servizio, di 
portata puntuale o diffusa, è imprescindibile rimotivare costantemente al perché del ser­
vizio". Questo a prescindere da quale sia l’oggetto. Il giovane ha estrema necessità di ridir­
si il motivo per cui sceglie di fare qualcosa. E il motivo è per natura molteplice: dalla rispo­
sta di fede alla sana gratificazione personale. Gli elementi essenziali da sottolineare potreb­
bero essere: l’esigenza di interessarsi dell’altro, imparare a realizzarsi come persone, impa­
rare a vivere come Cristo.
6. CONOSCENZA DEI SERVIZI DI CARITÀ

Andando verso iniziative più circoscritte si potrebbe programmare, alfintemo dell’an­
no pastorale, una presentazione con eventuale visita dei servizi di aiuto alle persone più 
povere presenti sul territorio. L’iniziativa va ben preparata - ad esempio con l'aiuto di 
Caritas parrocchiale - per non restare un bel momento avulso dalla vita. Per consentire il 
raggiungimento dello scopo - che non è quello di fare pubblicità ma di stimolare degli inter­
rogativi e far crescere un desiderio di mettersi in gioco personalmente - è bene partire da 
servizi che si presentano maggiormente stimolanti per i giovani in quanto a oggetto (le 
povertà più nuove) e a metodologia di intervento (la progettualità).

'• Questo elemento è particolarmente curato da alcune Associazioni giovanili come Azione Cattolica, Scout- 
Comunione e Liberazione. Il loro insegnamento potrebbe essere fonte di approfondimento per gli educatori. Sono 
disponibili piccoli sussidi presso le sedi delle rispettive realtà, come quello su II senso della caritativa (CL) da cui 
abbiamo tratto alcuni degli elementi esposti nel punto.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 535

7. VALORIZZARE LE ESPERIENZE DI SERVIZIO DEI GIOVANI
Importante anche la valorizzazione delle esperienze di servizio fatte da giovani della 

Parrocchia, magari individualmente, in contesti di particolare disagio. Pensiamo, ad esem­
pio, ai ragazzi e alle ragazze che hanno fatto servizio civile, a coloro che sono stati per qual­
che periodo in Paesi in via di sviluppo, a chi ha compiuto viaggi dove si è incontrato con le 
Povertà e i tentativi di risposta da parte delle comunità cristiane. La testimonianza diretta è 
un elemento che molto può incidere sulla motivazione al servizio. Anche in questo caso è 
importante curare la ricaduta sulla vita del gruppo e dei singoli, ad esempio, cercando di 
centrare l’obicttivo dall’Africa alla nostra realtà.
8. MODALITÀ DI PRESENTAZIONE DEL SERVIZIO

Un’ultima indicazione forte, di carattere più generale, vuole stimolare a saper presenta­
re il servizio in modo corretto. La cultura ambiente sempre più spesso invita i giovani a cura­
re i propri interessi. In questo quadro il servizio pare essere un di più che solo qualcuno si 
Può permettere. La nostra opera educativa, invece, dovrebbe dire chiaramente che il ser­
vizio non è una perdita di tempo perché, a conti fatti, ricevi molto di più di quanto dai, 
scopri una realtà diversa da quella che pensavi di conoscere, elimini molti pregiudizi, rea­
lizzi una esperienza personale di vita

Altri suggerimenti si potrebbero ancora dare, ma ci pare che questi siano in grado di 
suscitare la fantasia per gli educatori che vogliono far crescere i giovani. Una attenzione 
ulteriore va però espressa mentre ci accingiamo a cambiare argomento. Alle volte i giovani 
hanno la sensazione che gli educatori li vogliano in certo senso obbligare al servizio, ten­
dendo loro qualche trappola e qualche ricatto. Per evitare questo rischio - che ha risvolti 
diseducativi importanti - va ribadita la necessità della continua rimotivazione al servizio e 
l’attenzione a fare proposte, reiterarle, ricalibrarle, ri presentarle. L'educazione vuole anche 
tempi lunghi. Come lo stile di carità.

• Proposte di azioni puntuali per supportare l’educazione dei giovani alla carità

A fianco degli elementi tipicamente di formazione è indispensabile offrire occasioni di 
impegno diretto nel servizio. L’esigenza di una pedagogia dei fatti1” è primaria per i giova­
ni ed imprescindibile per la carità. Quelle che seguono sono proposte di azioni limitate nel 
tempo e nell’impegno che ben si adattano a rivestire le occasioni di significati più alti. Da 
sole rischiano di far rimanere nell’episodicità - ancora molto lontana da uno stile di vita - 
ma possono essere utilizzate su due versanti: creare il “gusto” e fare da trampolino di lancio 
verso più profonde avventure di carità. Non a caso usiamo questo termine che riprende una 
tendenza dei giovani all’andare oltre, al l’avventurarsi. Presentare i gesti concreti di carità 
come avventura significa porsi su una lunghezza d’onda ben recepita e recuperare la dimen­
sione di scommessa su Cristo che è il discepolato. Ecco quindi i suggerimenti.
1 .VALORIZZAZIONE DEGLI AVVENIMENTI DELLA VITA

La fantasia pedagogica non può omettere di valorizzare gli avvenimenti che i giovani 
vivono come “molto significativi” nella loro vita o nel corso dell’anno. Spesso siamo tenta­
ti di snobbarli. Potremmo, invece, utilizzarli come occasioni da collegare con uno stile di

Queste indicazioni in specifico, insieme ad altre citate in seguito, vengono direttamente da un gruppo di 
giovani obiettori di coscienza in servizio civile che hanno condotto una riflessione sulla propria esperienza, giun­
gendo a queste conclusioni offerte come suggerimenti agli educatori.

“ Mediamo il termine pedagogia dei fatti dal lessico impostato dal Papa Paolo VI quando considerò oppor­
tuno favorire la nascita della Caritas. Con questo termine si intende una attenzione educativa che sappia far coglie­
re nelle operazioni di carità la valenza di stimolo e di crescita in motivazione c adesione della singola persona. Si 
tratta di imparare facendo, di mettere sempre in profonda connessione l'essere con l'operare, la fede con la testi­
monianza, il credere con l’agire da credenti. I giovani forse più che le altre età della vita hanno necessità di opera­
re quanto scoprono. Ma la sola operatività non è in grado di essere fonnativa se non si abbina ad una rilettura del 
fare. Questo è quanto invece vuole fare la pedagogia dei fatti.



536 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

servizio e di carità che li rendano più significativi. L’educatore potrà suggerire per ciascuno 
di questi eventi un gesto di solidarietà che, utilizzando l’oggetto proprio della ricorrenza, lo 
traduca in piccola esperienza di prossimità. Qualche esempio per comprendere meglio:

- raggiungimento della maggiore età: ora il giovane è maggiorenne, conquista una 
indipendenza e una responsabilità. Può decidere di gestire anche parte del suo tempo per gli 
altri. Quindi il giorno del diciottesimo compleanno, insieme alla festa, proporre di compie­
re un gesto particolare di attenzione agli altri, un gesto da ricordare per tutta la vita e maga­
ri ripetere ogni compleanno;

- conseguimento della patente di guida: potrà portare in giro la ragazza, potrà anda­
re in discoteca, a scuola, al lavoro. Ma potrà anche metterla a disposizione di qualcuno che 
ha necessità di spostarsi ma non può (il portatore di handicap, l'anziano,...). La proposta è 
di suggerire di dare qualche disponibilità in merito, magari con la sottolineatura di un segno 
di riconoscimento comunitario;

- maturità e laurea: momento di passaggio molto importante. Adesso che è “libero" 
dall’assillo dello studio può pensare a donare qualcosa in più di se stesso. In modo partico­
lare possono essere messe a disposizione le competenze acquisite. La festa, che normal­
mente viene fatta, può essere partecipata ad altri soprattutto agli esclusi;

- primo lavoro: come cominciare a gestire le nuove risorse economiche tenendo conto 
degli altri? Suggerire fin da subito, insieme agli orizzonti che vanno per la maggiore, anche 
la voce “poveri” da inserire nel piano di accumulo economico. Come pure le azioni solida­
li sul luogo di lavoro e l’esercizio di una carità misericordiosa e accogliente;

- giorno di San Valentino: momento molto sentito di celebrazione dell’amore tra due 
innamorati, che può diventare momento di attenzione “di coppia” verso qualcuno più pove­
ro per arricchire la festa e la gioia. Dato importante: che il gesto sia fatto insieme come 
segno di amore aperto;

- varie feste di compleanno, le feste dei coscritti, la festa della donna: occasione di 
apertura, di accoglienza, di perdono. Qui c’è largo spazio per proposte diversificate che col­
gano la sostanza della carità: il perdono, l’accettazione, la riconciliazione, la condivisione;

- ferie: proporre le vacanze alternative in Paesi in via di sviluppo o in progetti di 
volontariato in Italia, collegandosi con enti appositi;

- iscrizione all'Università: programmazione del tempo perché, a fianco dello studio, 
ci sia spazio per l’amicizia e anche per un piccolo servizio verso gli altri, magari all’interno 
dello stesso Ateneo;

2. SETTIMANA DELLA SOLIDARIETÀ
Proporre, come parrocchia o anche direttamente ai singoli, un giorno o una settimana 

della solidarietà durante l’anno (facendo particolarissima attenzione alla scelta del periodo 
più opportuno, come ci insegna la Missione Giovani dall’esperienza del Distretto Sud-Est) 
nella quale invitare i giovani a lavorare su un progetto concreto in parrocchia o in Diocesi- 
Non si tratta di individuare progettualità ampie perché il coinvolgimento è molto limitato. È 
una occasione che sia di richiamo e stimolo alla condivisione. In questa linea si possono 
sfruttare alcuni momenti che la comunità ha già preventivato e che potrebbero vedere i gio­
vani come animatori o come sostegno in quel determinato periodo.
3. COINVOLGIMENTO MIRATO

Proporre coinvolgimenti limitati dei giovani a supporto di alcune iniziative - due o tre 
nell’arco dell’anno - organizzate e condotte da chi si occupa di carità e solidarietà: banchi 
di beneficenza, mercatini, raccolta viveri per Natale, manifestazioni per anziani, ragazzi, 
famiglie, collette per le emergenze ambientali o di guerra. La bontà del coinvolgimento sta 
nel fatto di far percepire ai giovani l'importanza della loro presenza al di là dell’aiuto con­
creto dato, verificandone l’impatto e facendone seguire un eventuale appello a coltivare la



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 537

positività di quel gesto con azioni più distese nel tempo e nei modi. La cosa può anche 
diventare occasione per iniziare un dialogo con i servizi di carità che consenta conoscenza 
e stima reciproca.
4. DIBATTITI ED INCONTRI

Organizzare qualche incontro o dibattito (meglio questa seconda modalità perché più 
coinvolgente) con testimoni qualificati di carità su temi legati al servire, alla solidarietà, alla 
carità. Siccome i giovani sono in molti contesti sollecitati sempre dalle parole degli adulti, 
è opportuno che questi incontri siano pochi nell'anno ma ben preparati e presentati, orga­
nizzati anche grazie all’apporto dei giovani stessi, chiedendo di intervenire a testimoni più 
che ad esperti. Di grande importanza, poi. la scelta delle tematiche. Ad oggi quelle che paio­
no maggiormente interessare i giovani sono: pace, giustizia, globalizzazione, sviluppo equo 
e sostenibile, disagio (soprattutto per i minori, i disabili, le persone schiave delle dipenden­
ze, i soggetti alla tratta), le relazioni interpersonali e il gruppo, l’immigrazione, il risparmio 
etico, il servizio civile e le forme del volontariato. Ciascuna di queste tematiche vede una 
connessione con la carità cristiana che è l’elemento da mettere in luce ed evidenza soprat­
tutto in eventuali ulteriori approfondimenti.
5. QUARESIMA DI FRATERNITÀ

Affidare ai giovani, meglio se riuniti in gruppo, la gestione diretta di una delle attività 
connesse alla Quaresima di fraternità, in particolare per quanto riguarda la pubblicizzazio­
ne, la documentazione e la promozione del progetto scelto21. Una mossa possibile solo se i 
giovani vengono preventivamente coinvolti nella scelta del progetto da proporre alla comu­
nità e se li si fa incontrare con chi possa loro spiegare diffusamente la situazione che si va 
ad aiutare, le specificità del progetto, le ricadute possibili, le previsioni di continuazione del 
Progetto stesso. Insomma, solo se la scelta della Quaresima di fraternità è fatta nell’ottica 
di uno strumento di animazione inserito nel discorso pastorale globale.
6. PROPOSTA DI AZIONI SOLIDALI

Proporre ai singoli giovani delle azioni solidali in alcuni momenti e occasioni opportu­
ne. Si tratta di individuare azioni che siano come lanci promozionali che possano poi tradur­
si in buone prassi e instaurare nei giovani una sorta di cammino di crescita. Tra le tante citia- 
nio l’adesione a campagne di sensibilizzazione su tematiche inerenti la solidarietà e i diritti
umani, l’adesione ad una iniziativa di raccolta (dalla colletta alimentare alla contribuzione per 
Progetti), la conoscenza e l’acquisto del mercato equo e solidale, la sceita di un istituto di cre­
dito adeguato per depositare i primi risparmi in modo che siano eticamente investiti,...

Anche in questo caso si tratta semplicemente di alcuni suggerimenti. Tutti, però, proprio 
a causa delia dimensione puntuale hanno necessità di essere ben preparati ed avere qualche 
richiamo successivo che consenta di non farli rimanere sospesi nell’episodicità. In altre 
Parole sono buoni strumenti per iniziare un discorso, non sono il discorso per intero. 
Richiedono attenzione da parte degli educatori che li usano per non fermarsi esclusivamen­
te a questo livello.

’ Proposte di iniziative continuative per supportare l'educazione dei giovani alla carità

Da quanto già detto in precedenza si può evincere che è proprio alla posizione di que­
sto ultimo tipo di azioni che deve tendere il cammino di educazione alla carità. Infatti, 
attraverso scelte continuative si forma lo stile di vita che fa della carità un modo di condur- 
re la propria esistenza. Tentando di coniare anche a questo livello uno slogan che aiuti la 
Memoria dell’educatore, si potrebbe dire che le azioni continuative consentono di passare 
dal fare la carità ad essere carità". Una meta tutt’altro che banale. Le iniziative suggerite

21 Questi elementi si pongono in particolare sintonia con la mentalità giovanile contemporanea, e sono nota- 
•t come elementi qualificanti anche nelle progettualità di carità.



538 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

di seguito non esauriscono la carità che avvolge di sé tutta 1’esistenza. Potremmo intender­
le come un buon allenamento. Alcune delle proposte fatte in precedenza possono diventare 
occasione continuativa. Altre cerchiamo di sottolinearne di seguito.
1. ACCOMPAGNAMENTO PERSONALE

Valorizzare il rapporto “tu a tu” tra il giovane e le persone più svantaggiate, proponen­
do un impegno di fraterno accompagnamento per un periodo prolungato. Si tratta di far 
incontrare una disponibilità di “stare con” e una necessità del territorio. Necessità che impe­
gnerà il giovane per un tempo prolungato perché si porrà come rapporto interpersonale con 
un altro giovane in difficoltà, o con un bambino, o con un ammalato o uno straniero, o con 
un carcerato. In questa dimensione essenziale è la cura dello stile di incontro. Deve con­
templare l’andare verso il più bisognoso, il camminare insieme all'altro, l'ascolto della per­
sona, il coinvolgimento personale. Essendo un servizio complesso, perché richiede al giova­
ne un forte grado di coinvolgimento, potrebbe anche venire condotto a livello di gruppo ma 
richiede necessariamente che l’educatore segua il giovane. Ampio spazio deriva per la fun­
zione della direzione spirituale da parte del sacerdote. Lo stile “carismatico” così tratteg­
giato si avvicina molto a quello proposto dal Beato Federico Ozanam. Potremmo assumere 
questa come ipotesi per pensare a qualche gruppo giovanile - o itinerario spirituale ad per­
sonam - guidato da questo esempio, tra l’altro incarnato anche dal Beato Pier Giorgio 
Frassati
2. SERVIZI AUSILIARI

Proporre un servizio continuativo a favore dei gruppi che svolgono attività dirette nel' 
l’ambito della solidarietà sul territorio o all’estero. La proposta va nel senso di attività ausi' 
liarie inserite all'intemo del progetto globale del gruppo. Penso ad esempio al trasporto dei 
disabili serviti dal gruppo, al reperimento dei materiali necessari, alla gestione di alcuni 
momenti specifici nell’anno. Una proposta mirata a gruppi di giovani già costituiti che pos­
sono ben integrare nel loro cammino questi momenti vedendoli come elemento qualifican­
te. Il rischio risiede nel fare di loro dei semplici utilizzabili, rischio superabile con facilità 
se viene posta attenzione ad un reale coinvolgimento dei giovani.
3. BANCA DEL TEMPO

Proporre e favorire lo svilupparsi di una banca del tempo locale, magari dedicando una 
sezione particolarmente attenta alle disponibilità e alle necessità della popolazione giovani' 
le. Chiaramente si dovrà tenere presente il fatto che un giovane ha tempi molto diversi da un 
anziano, e quindi potrebbe risultare difficoltoso fare incontrare domanda e offerta. Diffi' 
colloso, non impossibile.
4. COLLABORAZIONE CON ASSOCIAZIONI DI VOLONTARIATO

Stabilire una intesa con alcune Associazioni di volontariato per avere da queste PassC' 
gnazione di una piccola parte dell’attività complessiva che poi il gruppo dei giovani dell*1 
parrocchia sia invitato a gestire. Non si tratta di trasferire la parrocchia nell’Associazione ° 
viceversa, ma di sfruttare il servizio e il carisma di una istituzione per dare attuazione all3 
volontà di servizio dei giovani. Tale soluzione consente anche di crescere attraverso lo scarti' 
bio di esperienze e rincontro con realtà di respiro.
5. LA PROPOSTA FORTE DI IMPEGNO NEL SERVIZIO CIVILE

Rivalutare e proporre con maggiore determinazione l’opportunità del servizio civile i*1 
ogni sua dimensione. Come detto si tratta di una forma continuativa di alto livello. Sarebbe 
opportuno che la comunità intera o almeno il gruppo dei giovani potesse seguire e interagi'

22 L’osservazione non è volta a "rimpolpare" le fila delle varie forme di volontariato vincenziano a partii* 
dalla Società di San Vincenzo de’ Paoli, ma vuole sollecitare proposte di spiritualità per i giovani capaci di impt*' 
gnare tutta la sfera del rapporto con l’altro. L’esperienza di Ozanam può essere maestra.



Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas 539

re con chi ha fatto questa scelta, anche se opera in altra realtà. L’essere poi centro operati­
vo per giovani in servizio è una ulteriore alta possibilità di incidere sulla coscienza dei gio­
vani della parrocchia per renderli più aperti a cammini di carità.
6. SERVIRE CON FANTASIA

Se le opportunità lo consentono, operata con decisione la scelta di mettere in primo 
piano i giovani, si potrebbe istituire un piccolo servizio di prossimità da affidare esclusiva- 
niente a loro, magari in un ambito un po’ desueto quale quello notturno o del week-end. 
Qualche esempio: servizio di baby sitter durante le celebrazioni eucaristiche domenicali, 
trasporto di disabili a momenti comunitari, piccolo centro di ascolto per giovani, attività di 
Pre-discoteca per dare significatività ai rapporti interpersonali, piccolo osservatorio delle 
Povertà e delle risorse, sportello di informazione sul problema del lavoro2’, pronto interven­
to domenicale per anziani soli, disponibilità per accompagnare ragazzi e giovani in momen­
ti di criticità sanitaria (coma vigile, ospedalizzazione forzata,...). La proposta richiede, però, 
che sia fatta su oggetti di fatto necessari per evitare il rischio del “non aver nulla da fare”, 
fischio non sempre tollerato dai giovani.
7-CAMPI DI LAVORO

Proposta di campi di lavoro durante i periodi di vacanza, sia in Italia che all’estero. 
L’iniziativa è generalmente molto apprezzata, ma richiede uno sforzo organizzativo non 
'ndifferente. Sono presenti sul territorio diocesano diverse realtà cui ci si può appoggiare per 
realizzare questa esperienza. La scommessa del campo di lavoro è unire il lavoro fisico con 
'a riflessione e l’amicizia.

Il livello su cui ci siamo ora concentrati è certo più complesso e richiede risorse mag­
giori per l’organizzazione. Ma, essendo anche quello che offre grandi opportunità per l’e­
ducazione alla carità, potrebbe essere oggetto di approfondimento a livello locale. Le 
nascenti Unità Pastorali possono essere un valido strumento da utilizzare anche in questo 
senso: ciò che non è possibile a livello di singola parrocchia, lo può essere a livello inter- 
Parrocchiale.

A3. Qualche suggerimento per Associazioni di Volontariato e Centri di servizi

All’interno di questo indice metodologico per costruire cammini di educazione alla 
Carità per i giovani merita fermarsi qualche istante sulla considerazione delle Associazioni e 
dei Centri che fanno servizio specifico, in particolare a livello socio-assistenziale. È già stato 
detto in questo Convegno come sia opportuna l’alleanza con le Associazioni per vivere la 
Pedagogia dei fatti. Ma non è infrequente ascoltare da parte dei volontari più anziani il 
Amento sulla scarsa presenza o addirittura assenza di giovani nei servizi, soprattutto quelli 
di carità. Le statistiche sembrano dare ragione, almeno in parte. Siamo in presenza di una 
Contrazione del volontariato giovanile nella solidarietà organizzata24. Perché? È forse trop­
po facile ridurre tutto ad una disaffezione dei giovani. Ci sono cause legate alla condizione 
giovanile condizionata da una crescente instabilità e flessibilità che si ripercuote su tutti gli 
dementi della vita del giovane. Ci sono prospettive di una certa caduta dei valori della soli­
darietà, dell’esercizio della gratuità e dell’impegno sociale. Ma ci sono anche questioni lega- 
le alla difficoltà del rapporto intergenerazionale, in una società dove i giovani sono a lungo 
dipendenti e condizionati dagli adulti. In questo quadro lo stesso volontariato - o i nostri ser- 
vUi di matrice propriamente parrocchiale - dovrebbe intuire alcune mancanze: la scarsa pro-

” Nella nostra Arcidioccsi è da anni attivo un progetto denominato Servizio per il lavoro che ha laneiato pro- 
mo una iniziativa di questo tipo in alcuni Oratori. I risultati sono buoni anche se si avverte la necessità di amplia- 
re l’esperienza.

“ Interessante a tal proposito la ricerca statistica patrocinata dalla F1VOL sull'argomento e presentata da 
“cnato Frisanco a Panna il 16 novembre 2002 nell'ambito del Convegno / giovani e le associazioni di volontaria- 

Da quella relazione abbiamo tratto alcuni elementi.



540 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

pensione a disseminare la cultura della solidarietà perché troppo assorbito dalle emergenze, 
la mancanza di strategia nel fare reclutamento di forze nuove, il contesto non sempre caldo 
e accogliente in cui i potenziali nuovi volontari vengono a trovarsi, la difficoltà a vivere e 
proporre percorsi di formazione, la forte difficoltà di offerta di spazi di partecipazione e 
responsabilità all'interno dell’Associazione o del servizio. Alle volte si registra un modo 
discinto di proporsi e di proporre la carità, dal quale deriva nel giovane l’idea che questa sia 
un peso più che un modo per realizzarsi. In taluni contesti continuiamo a proporre ai giova­
ni aree e settori di intervento con modalità che da loro non possono essere accolte per la 
semplice diversità di orari di libertà. Di fronte a questo quadro pensiamo di suggerire alcu­
ne attenzioni.
1. ATTENZIONE ALLE NUOVE SENSIBILITÀ

Va anzitutto tenuto presente il cambiamento di sensibilità che i giovani stanno vivendo 
quando pensano al servizio di fraternità verso i più poveri. Siamo passati da una attenzione 
prevalente ai diseredati e agli anziani alla considerazione più viva dei nuovi settori della par­
tecipazione civica (comitati spontanei, movimenti di opinione, ...), alla prevalente concen­
trazione sul settore educativo in tutte le sue espressioni, allo sguardo attento verso il settore 
della protezione civile e ambientale. Permane ancora l’interesse al socio-assistenziale ma 
con la propensione crescente verso il soccorso all’emergenza della malattia”. Queste linee 
di tendenza se ben considerate ci aiutano a dare concretezza al primato dell’educazione al 
servizio rispetto al mantenimento delle strutture come spesso abbiamo citato in questa rifles­
sione. Considerazioni che non possono non imporci un serio approfondimento su quali 
espressioni di servizio la nostra società e la nostra Chiesa dovrebbero far partire o rivitaliz­
zare per assecondare questa predisposizione dei giovani e farla maturare in tutti i segmenti 
della società.
2. ATTENZIONE ALLE MODALITÀ DI INTERVENTO

Altro elemento da considerare è la propensione del giovane a realizzare, nel suo volon­
tariato e servizio, interventi di prevenzione, di ricerca, di studio e documentazione a favore 
della operatività del progetto. I giovani sono meno inclini alla classica relazione di aiuto - 
che può diventare repulsione se lasciati da soli - e più portati ad una tipologia di servizio 
“ausiliare”. La cosa è forse da interpretare come una opportunità più che come limitazione, 
anche se la tendenza del mondo adulto è al momento in questa seconda direzione.
3. ATTENZIONE AI MESSAGGI PUBBLICITARI VERSO I GIOVANI

Uno degli elementi che richiedono particolare cura è l’aspetto della pubblicizzazione 
delle attività, aspetto sul quale siamo ancora decisamente carenti. Una possibile soluzione 
sta nella volontà di costruire rete con le varie Associazioni per riuscire a mandare messaggi 
adeguati a partire dalle scuole e dalle varie occasioni di ritrovo frequentate dai giovani (dalla 
sala giochi, al gruppo, alla discoteca). Serve un linguaggio nuovo e un po’ più di impegno, 
anche a livello di investimento economico. Un compito che potrebbe essere studiato, a livel­
lo locale, insieme dal singolo servizio e dalla Caritas parrocchiale che ha come compito 
anche la promozione del volontariato.
4. ATTENZIONE AI RAPPORTI INTERGENERAZIONALI

È importante tenere conto dei problemi intergenerazionali all'intemo delle Associazioni 
e servizi, evitando di perpetuare quella dipendenza dagli adulti di cui si diceva sopra. La 
questione è molto articolata. Semplificando il più possibile ci pare che due siano i punti cru­
ciali: i rapporti tra volontari anziani e giovani e il livello di responsabilità gestionale da affi­
dare a questi ultimi. L’esperienza, anche quella torinese, insegna che proprio a questo livel­
lo si pone la maggior parte delle problematicità. Forse la formazione di gruppi esclusiva-

B È interessante notare come in entità quali il comparto di soccorso in ambulanza ci sia un significativo incre­
mento di giovani, come nella protezione civile e ambientale.



Documentazione • XIV Giornata Diocesana Caritas 541

mente di giovani non supera Vempasse. Ma il problema resta e va affrontato come priorita­
rio attraverso una attenta verifica e una progettazione formativa capace di riorganizzazione. 
Ne va. in alcuni casi, della sopravvivenza di Associazioni, enti, servizi, carismi.
5. ATTENZIONE ALLE TEMPISTICHE DEI GIOVANI

Altro elemento di cui tenere conto è la diversità di tempi e luoghi di disponibilità dei 
giovani. Riprendiamo quanto già accennato prima ribadendo che non pare scelta lungimi­
rante gettare la spugna rispetto ai giovani perché “il nostro servizio va fatto di mattina e i 
giovani non possono esserci". Dovremmo fare una scelta più profetica per i giovani, inven­
tando nuove possibilità. Maggiore propositività e maggiore capacità di adattamento. Scelta 
difficile ma forse l'unica con prospettive future.
6. ATTENZIONE ALL’AMBIENTE DEL GRUPPO

Va ribadita la necessità di saper costruire un ambiente caldo e motivante all’interno 
dell’Associazione o del servizio, creando anche occasioni di incontro, confronto, e aggre­
gazione per costruire gruppo e non solo co-presenza. A questi elementi i giovani sono molto 
sensibili. Un po’ meno gli adulti soprattutto perché si lasciano prendere molto dalle cose da 
fare, curando poco la dimensione del contesto.
7. ATTENZIONE ALLA CHIAREZZA DELLA PROPOSTA

Va certamente migliorata la chiarezza nella presentazione del servizio richiesto ai gio­
vani, del loro ruolo, di cosa ci si aspetta dal loro servizio. Spesso questi ultimi si sentono 
impauriti dalla proposta di servizio, non ben compresa o fraintesa e tentennano temporeg­
giando. Cosa che dà l’impressione di disinteresse. Invece è solo paura. Una chiarezza gene­
rale non può che aiutare a superare questa situazione.
8. ATTENZIONE ALLA PROMOZIONE DEL VOLONTARIATO

Infine pare meriti la pena di avanzare proposte serie anche al legislatore per ottenere 
ulteriori incentivi al volontariato giovanile a partire dalla scuola. Non si tratta di eludere l’e­
lemento di gratuità che è proprio del volontariato e che sta subendo attacchi da più parti, ma 
di porre le condizioni per la serietà di un discorso. Già oggi è possibile avere crediti forma­
tivi per attività di volontariato. Serve maggiore precisione da parte del legislatore e maggiore 
capacità di sfruttare queste opportunità da parte del volontariato.

Anche per quest’ultimo punto sono state espresse solo alcune linee di attenzione. 
Restano comunque questioni aperte che sarebbe opportuno approfondire in altra sede e in 
altro contesto.

4. Conclusioni

Concludendo questo lungo elenco di linee metodologiche e di esempi operativi ci pare 
di ritrovare in tutte almeno due elementi che riteniamo fondanti.

Il primo lo desumiamo dalla tradizione educativa dei Santi della nostra terra, in modo 
particolare da San Giovanni Bosco. È suo infatti un criterio pedagogico che possiamo appli­
care alla educazione alla carità. Scriveva nella lettera inviata ai Salesiani il 10 maggio 1884 
da Roma dove si trovava per questioni legate all’edificazione della chiesa del Sacro Cuore: 
«Trascurando il meno (i salesiani in quel periodo all’Oratorio| perdono il più e questo più 
sono le loro fatiche. Che amino ciò che piace ai giovani e i giovani ameranno ciò che piace 
ai Superiori»2*. Trasponendo la riflessione dal contesto di Don Bosco a quello dell’educa­
zione alla carità per i giovani ci pare di poter ribadire l’assoluta improrogabilità di sceglie­
re una strategia che sappia partire dalla attuale situazione giovanile e dagli interessi sani che

“ In Bosco Giovanni, Scritti pedagogici e spirituali = Fonti. 1/3, Scritti editi e inediti voi. Ili, Editrice Las 
Roma. p. 296.



542 Documentazione - XIV Giornata Diocesana Caritas

i giovani coltivano per portarli a cammini di servizio e carità. Una scelta profetica, ma neces­
saria per realizzare quello che è espresso dal secondo elemento fondante.

Per illustrare quest’ultimo utilizziamo lo slogan che Caritas diocesana di Roma ha 
coniato come titolo del sussidio preparato per la Quaresima 2003: Educare alla fede edu­
cando alla Carità. In effetti è questo il messaggio che racchiude tutta la XIV Giornata 
Caritas. Nei confronti dei giovani il nostro impegno è quello di educatori alla fede. Il nostro 
specifico è di farlo attraverso l’educazione alla carità.

Questo mi pare il messaggio più urgente per le Caritas parrocchiali che, da questa gior­
nata, sono richiamate a riscoprire la dimensione pedagogica della loro funzione pastorale. 
Affiancandosi ai vari educatori potranno portare un prezioso contributo per riavvicinare i 
giovani all’incontro con l’altro, realizzando il sogno affidato dal Papa ai giovani di essere 
costruttori della civiltà dell'amore.



Documentazione 543

Documento dell’Episcopato tedesco nell’Anno europeo dei Disabili

CONDIVIDERE SENZA IMPEDIMENTI
VITA E FEDE

PREFAZIONE

Il 2003, Anno europeo dei Disabili, offre ai Vescovi tedeschi l’occasione di rivolgere 
loro un particolare messaggio, intitolato Condividere senza impedimenti vita e fede. In esso 
i disabili e i loro familiari dovrebbero trovare un forte incoraggiamento.

Nel nostro Paese vivono quasi sette milioni di disabili. I Vescovi sentono di avere parti­
colari doveri nei loro riguardi. Alla luce della concezione cristiana ogni essere umano pos­
siede un valore assoluto ed è voluto dal nostro Creatore. Questo messaggio costituisce il fon­
damento di una grande speranza che sostiene la nostra fede. La fede ci incoraggia a com­
prendere anche le malattie inguaribili, le menomazioni, la stessa morte, come parte inte­
grante della nostra vita. Questo messaggio ci consente anche di rifiutare le concezioni del­
l’uomo perfetto. Abbiamo bisogno di una cultura dell’attenzione nella vita sociale. In que­
sto senso è importante incrementare l’accesso e la partecipazione dei disabili alla vita socia­
le, ma anche a quella ecclesiale. Con la loro testimonianza di vita essi arricchiscono e raffor­
zano la vita di ogni comunità.

I disabili vengono sottoposti a una forte pressione psicologica e alla necessità di un’au- 
togiustifìcazione quando si riconosce ai genitori il diritto a chiedere un indennizzo per non 
essere stati informati dai medici nella fase prenatale della futura menomazione del nascituro. 
Affermiamo quindi ancora una volta con forza che la diagnostica prenatale deve servire esclu­
sivamente, in caso di malformazione dell'embrione. ad avviare tempestivamente una terapia 
e a preparare i genitori alla particolare situazione che viene a crearsi dopo la nascita del figlio.

Nel 2003, Anno dedicato dall’Europa ai Disabili - e anche al di là di ciò - questo mes­
saggio dei Vescovi tedeschi vuole sottolineare l’inviolabile dignità di ogni persona. Voglia­
mo incoraggiare a «condividere senza impedimenti vita e fede».

Bonn-Mainz, 12 marzo 2003
* Karl Card. Lehmann

Vescovo di Maini
Presidente della Conferenza Episcopale Tedesca

Premessa
Il 2003 è l’Anno europeo dei Disabili. 1 Vescovi tedeschi salutano con gioia questa ini­

ziativa. Essa offre l’opportunità di richiamare l’attenzione sulla particolare situazione esi­
stenziale dei disabili, lavorando nel frattempo per un maggiore coinvolgimento dei disabili 
e dei loro familiari nei diversi ambiti della vita. Occorre rafforzare l'autodeterminazione e 
promuovere un’attiva partecipazione alla vita della Chiesa e della società. Cosi pure occor­
re incrementare gli aiuti reciproci, personali e diretti, fra disabili e non disabili, nonché le 
molteplici forme di impegno delle collaboratrici e dei collaboratori fissi e volontari nelle 
istituzioni che si occupano dei disabili e nel campo della psichiatria.



544 Documentazione

Si notano dei progressi nelle prestazioni mediche e pedagogiche, nonché nella destina­
zione delle risorse pubbliche all’integrazione professionale e sociale dei disabili. Recen­
temente la legge sulle pari opportunità ha conferito nuova forza alla norma antidiscrimi­
nante dei disabili che ha il suo fondamento nella Legge fondamentale (cfr. art. 3 della Leg­
ge fondamentale). Ma nella società in generale l'atteggiamento verso i disabili e i loro 
familiari migliora solo con molta lentezza. In alcuni settori si notano addirittura dei peg­
gioramenti.

L’idea che la nascita di un figlio con menomazioni fisiche sia un danno che richiede un 
indennizzo è entrata fatalmente nella sentenza emessa dalla Corte Federale di Giustizia il 18 
giugno 2002. In essa si parla di un «danno causato ai mezzi di sostentamento dei genitori a 
causa della mancata interruzione della gravidanza». E drammaticamente evidente che nella 
nostra società la selezione delle persone in virtù della loro menomazione è già una realtà. 
Tuttavia questa sentenza della Corte Federale di Giustizia contraddice sia la concezione cri­
stiana della persona, sia il consenso sui valori espresso nella Legge fondamentale. Gli atteg­
giamenti negativi nei riguardi dei disabili sono notevolmente rafforzati anche dai progressi 
della tecnologia genetica, soprattutto nel campo della genetica umana e delia biomedicina.

Con questo documento i Vescovi tedeschi vogliono tornare ancora su alcune importan­
ti questioni e richieste. L’urgenza primaria è una maggiore sensibilità verso la dignità della 
persona umana in tutte le fasi della vita, verso i diritti fondamentali alla vita e all’integrità 
fisica, verso il rispetto del diritto all’autodeterminazione e dei diritti personali dei disabili. 
Occorre continuare a sviluppare, in particolare, la competenza etica per la creazione di una 
comunità che promuova la vita dei disabili e dei non disabili.

Ciò dovrebbe essere chiaro soprattutto nelle Chiese, comunità, associazioni e iniziative 
cristiane; nelle opere, servizi e organismi caritativi. I disabili e i non disabili dovrebbero spe­
rimentare il coinvolgimento personale in un reciproco scambio di dare e ricevere. I cristiani 
credono che Dio garantisca il valore e il significato di ogni vita umana. Solo Dio, in defini­
tiva, può indicare all’uomo il senso e il valore della vita.

Quando considera le necessità particolari dei disabili e gli aiuti che devono essere loro 
offerti, la Chiesa cattolica vede la situazione dei disabili e dei non disabili alla luce della fede 
in Gesù Cristo. Essi hanno la stessa origine, la stessa strada da percorrere e lo stesso fine da 
raggiungere. La buona novella di Gesù Cristo permette di vedere e sperimentare Dio come 
l’«amico della vita» (Sap 11,26). Essa libera una forza che può trasformare le persone e 
motivarle a «condividere senza impedimenti vita e fede».

Sorprendentemente diversi:
per una diversa comprensione della menomazione umana

I disabili non costituiscono un gruppo omogeneo. Si differenziano per età, causa, grado 
e durata della menomazione, per sesso, religione e condizioni di vita. Vivono in famiglia o 
in case protette, da soli o in gruppo. Le loro menomazioni possono essere fisiche, psichiche 
o mentali, ereditarie o causate da influenze esterne al momento della nascita o nelle prime 
fasi di vita, acquisite successivamente in seguito a incidenti o malattie croniche. I disabili 
fanno le esperienze più diverse e sperimentano, come tutti, gli alti e i bassi della vita umana.

Nonostante la grande varietà delle loro singole situazioni esistenziali, i disabili conti­
nuano a essere considerati da un unico punto di vista: sono persone caratterizzate da caren­
ze e quindi non rispondenti alla nostra abituale concezione dell'essere umano. Non possie­
dono determinate funzioni fisiche e capacità psichiche o mentali. Da questo punto di vista 
sono persone che non siamo abituati a vedere, quindi fuori dal comune. In un mondo orga­
nizzato dai non disabili in base alle proprie esigenze, i disabili possono adottare uno stile di 
vita simile solo con difficoltà e spesso non possono adottarlo affatto.



Documentazione 545

Per la promozione e il mantenimento di una certa qualità di vita per i disabili sono indi­
spensabili misure in campo medico, pedagogico o assistenziale, aiuti tecnici, asili, centri pro­
mozionali o scuole di sostegno integrativi, laboratori specifici e molto altro. Ma questi appog­
gi non devono indurre a considerare il disabile sempre e solo come una persona caratterizza­
ta da difetti e carenze, altrimenti la forma abituale, comune alla maggioranza degli esseri 
umani, finisce per assumere impercettibilmente il significato normativo di una vita veramen­
te umana: per essere “pienamente”, “integralmente” umana la persona deve essere fatta in 
quel determinato modo. Se non lo è, le mancano delle qualità decisive, per cui risulta di fatto 
un essere umano inferiore. Così però si svaluta automaticamente la vita dei disabili.

Le conoscenze scientifiche dimostrano che la menomazione di una persona non consi­
ste semplicemente nella mancanza o nella lesione di determinate funzioni in quanto tali. 
L’Organizzazione Mondiale della Sanità distingue tre fattori principali nella costituzione di 
una menomazione: lesioni fisiche; impedimenti delle capacità psichiche, sociali o strumen­
tali; ostacoli alla partecipazione alla vita quotidiana della società. La menomazione di una 
persona deriva dall’intreccio complesso, spesso impercettibile, di molti fattori interni ed 
esterni.

L’idea che i non disabili si fanno della vita dei disabili corrisponde raramente alla realtà 
e all’autocoscienza di questi ultimi. Le menomazioni sono troppo rapidamente associate a 
dolori, sofferenze e disgrazie, cioè con elementi negativi. Si vedono meno la gioia di vive­
re, la felicità e la gratitudine, il positivo e il bello che hanno un posto anche nella vita dei 
disabili. Senza dubbio, da molti punti di vista i disabili sperimentano la loro condizione 
come un grosso “handicap”, che li ostacola nello svolgimento della loro vita quotidiana. 
Raramente possono partecipare su un piano di parità e senza ostacoli alla vita pubblica.

Tuttavia non si considerano assolutamente persone meno valide delle altre. Al contra­
rio, molti disabili considerano il loro essere diversi unicamente un'inahituale diversità del­
l'essere umano. Essi vedono nelle proprie capacità, esperienze e competenze delle opportu­
nità per organizzarsi in modo significativo la vita. Giustamente cercano di far rispettare que­
sta autocoscienza. Solo così i non disabili possono comprendere i disabili e considerarli 
come persone che hanno i loro stessi diritti.

Non bisogna negare o minimizzare la sofferenza dei disabili, ma neppure esaltarla. 
Sarebbe cinico. La perdita dell’integrità fisica, psichica o mentale è dolorosa. Le esperien­
ze di rifiuto ed emarginazione causano sofferenza. Ma il rispetto della dignità dei disabili 
esige che non si riduca la loro condizione di vita a una semplice sofferenza. E non bisogna 
neppure trascurare la loro gioia di vivere e le loro capacità unicamente per il fatto che si pre­
sentano in un modo insolito. Nella vita di ogni essere umano luce e ombre, gioia e tristez­
za, felicità e sofferenza sono strettamente intrecciate. La ricchezza di ogni vita scaturisce 
non da ultimo dalla capacità personale di far fronte anche a situazioni limite dolorose e di 
sviluppare in esse prospettive di futuro.

Contro il sogno dell'uomo perfetto: il messaggio di speranza della fede cristiana

I progressi della tecnologia genetica, soprattutto nel campo della genetica umana c della 
biomedicina, provocano una dinamica sociale che aggrava notevolmente già oggi la pres­
sione sui disabili e sui loro familiari. Questa dinamica non solo intralcia tutti i percorsi pieni 
di speranza verso una convivenza rispettosa e attenta fra disabili e non disabili, ma contiene 
una concezione utopica che si credeva ormai superata da tempo: il sogno dell’uomo perfet­
to e di una società libera dalla sofferenza’.

Questo sogno riflette una realtà che nessun uomo può mai realizzare e nessuna società 
garantire. Provoca sempre nuove sofferenze e disprezza la dignità di tutti gli esseri umani 
che non corrispondono alla sua visione: persone disabili, anziane, socialmente svantaggiate,



546 Documentazione

comunitariamente non (più) “pienamente funzionanti”. Distrugge il tessuto solidale di una 
società veramente umana, accollando interamente ai futuri genitori la responsabilità di ciò 
che non collima, in base alla sua visione, con una vita per quanto possibile perfetta, senza 
macchie, senza problemi e senza rischi. Oggi, si lascia alla donna o ai genitori la decisione 
in merito alla continuazione o all'interruzione della gravidanza in presenza di una diagnosi 
che attesta 1’esistenza di malformazioni ereditarie. Ma questa possibilità di decisione da 
parte della madre e dei genitori è una conquista molto dubbia. Le esperienze fatte in altri 
Paesi insegnano: a tale possibilità si collega sempre più l’idea che debbano essere la donna 
o i genitori ad addossarsi personalmente le conseguenze della loro decisione, escludendo 
così ogni aiuto da parte di una comunità solidale e di una rete di tutele sociali.

Nella vita dei disabili e dei non disabili esistono sofferenze fisiche e psichiche che a 
volte cancellano ogni gioia e ogni possibilità di realizzazione. Perciò, si può ben compren­
dere il vivo desiderio di sconfiggere la sofferenza fisica e psichica, di conseguire la guari­
gione e la salvezza. Ma al sogno dell’uomo perfetto e della società libera dalla sofferenza i 
cristiani oppongono il messaggio di speranza di Gesù di Nazaret. Il desiderio di guarigione 
e di salvezza è essenziale anche per la fede cristiana. La vita e il destino di Gesù Cristo sono 
la risposta incarnata al desiderio di guarigione e salvezza dell’umanità. Egli promette a ogni 
essere umano la salvezza in tutte le situazioni insopportabili della vita e testimonia così la 
vicinanza salvifica di Dio. Gesù Cristo condivide con ogni essere umano queste situazioni 
dolorose e insopportabili della vita. Il simbolo più forte della sua solidarietà nella sofferen­
za è la sua croce.

Così anche la sofferenza umana acquista un significato più profondo. Non intendiamo 
magnificare la sofferenza umana. Anche i cristiani si chiedono perché nella buona creazio­
ne di Dio debba esservi sofferenza fisica e psichica. Anch’essi devono a se stessi e al mondo 
una valida e definitiva risposta a questa domanda esistenziale. Ma i cristiani volgono lo 
sguardo verso la croce di Gesù Cristo da una posizione ben precisa, cioè dalla Pasqua. Il 
mistero della Pasqua illumina con una luce completamente diversa la sofferenza della croce. 
La risurrezione di Gesù dai morti è il superamento definitivo della sua sofferenza c del suo 
abbandono nella morte. I cristiani possiedono questa fiduciosa certezza: la solidarietà di 
Gesù sulla croce con tutti i sofferenti di questo mondo non termina nella croce, ma condu­
ce attraverso la croce anche al superamento della sofferenza e dell'abbandono, quando la 
solitudine e l’isolamento avvolgono l'essere umano.

Per una cultura dell'attenzione: imparare dalla ricchezza della tradizione cristiana

La solidarietà di Gesù con le persone sofferenti, malate, menomate e isolate è motivata 
dalla loro unica, preziosa dignità di persone umane e soprattutto dal loro ardente desiderio 
di salvezza. La sofferenza fisica e psichica degli esseri umani è per Gesù un male che deve 
essere vinto. Gesù rifiuta la concezione diffusa al suo tempo, secondo cui si disquisiva sulle 
possibili cause della malattia, della menomazione e della sofferenza, trascurando la guari­
gione delle persone coinvolte e finendo così per aumentarne le sofferenze. Dà una lezione ai 
suoi discepoli, i quali, davanti a un uomo cieco dalla nascita, riescono solo a chiedersi chi 
abbia peccato, se lui o i suoi genitori, e sia quindi responsabile di quella determinata meno­
mazione (cfr. Gv 9,1-10). Chiunque o qualunque cosa sia responsabile della sua condizione, 
ciò che veramente conta è che venga liberato dal doloroso isolamento causato dalla sua 
cecità e guarito. È così che la potenza salvifica di Dio rivela la propria azione e forza di gua­
rigione.

La parola e l’azione di Gesù irrobustiscono la fiducia personale e la forza vitale delle 
persone nella loro malattia e menomazione (cfr., fra l’altro. Le 5,17-26; Mt 9,27-31; Me 
7,31-37). Ma al tempo stesso Gesù incoraggia le persone sane e non disabili a sbarazzarsi



Documentazione 547

delle idee preconcette e degli atteggiamenti sbagliati nei riguardi dei disabili, reintegrando­
li senza pregiudizi nella propria comunità (cfr., fra l’altro, Mt 8,14-15; Le 19,1-10).

La memoria di questo messaggio di Gesù di Nazaret va conosciuta e mantenuta viva: 
egli ha percepito in modo straordinario le opportunità di vita delle persone. Attraverso i suoi 
grandi segni Gesù ha sempre guarito esistenze distrutte e danneggiate. Attraverso la sua pre­
dicazione e tutta la sua azione Egli ha consentito il reinserimento nella comunità a molte 
persone che ne erano state estromesse. Attraverso l’offerta della sua vita "per tutti” ha rista­
bilito la relazione degli uomini con Dio e fra di loro, aprendo a tutti nuove possibilità di vita.

Occorre sbarazzarsi anche di una certa forma di compassione. Naturalmente la com­
passione è un atteggiamento umano fondamentale, una motivazione importante per lasciar­
si coinvolgere dalla sorte delle persone svantaggiate e aiutarle. Ma la compassione da soia 
coglie spesso nelle persone sofferenti solo l’importanza del compatire e della sofferenza. 1 
racconti biblici dell’incontro e della guarigione dei malati e dei sofferenti mostrano ai cri­
stiani l’importanza della scelta di una cultura dell’attenzione.

Questa cultura è aperta alla sofferenza tìsica e psichica degli altri. Presta attenzione 
anche alle forze personali e alle capacità dei disabili di realizzare la propria vita. Apre gli 
occhi su una ricchezza che spesso resta nascosta tra le pieghe di una compassione a senso 
unico.

Arricchimento per tutti: i disabili, testimoni di vita e di fede

I disabili arricchiscono la Chiesa e la società. Ciò è ovvio, ma bisogna sottolinearlo 
espressamente. In molte persone le menomazioni suscitano spontaneamente turbamento e 
non di rado sentimenti di impotenza verso la sorte dei disabili. Nella convivenza diretta tra 
disabili e non disabili in seno alla famiglia si sperimentano certamente molti aspetti positi­
vi, molte forme di gratitudine e dedizione. Ma non bisogna dimenticare che queste espe­
rienze richiedono una notevole dose di immedesimazione e molta forza, a volte per tutta la 
vita. Generalmente la menomazione di una persona, sia essa presente già alla nascita o dovu­
ta a un incidente o a una malattia, trova i familiari del tutto impreparati. Quasi sempre la 
menomazione di un membro della famiglia annienta i progetti originariamente fatti riguar­
do alla propria vita. D’un tratto diventa impossibile continuare le care abitudini instaurate in 
famiglia, nella professione e nel tempo libero. Tutto questo genera delusione, sofferenza e 
disperazione.

Perciò, è molto importante la disponibilità a comprendere la situazione psico-sociale di 
genitori, fratelli e sorelle dei disabili. In particolare le famiglie con un disabile mentale o psi­
chico tendono spesso a vivere questa situazione come un forte tabù. Non di rado hanno inte­
riorizzato vari pregiudizi riguardo ai disabili e nonostante il grande impegno rivolgono dei 
rimproveri a se stessi. I genitori sono pieni di ansie e, temendo che il figlio possa essere eti­
chettato come un essere inferiore, tengono a lungo nascosta la menomazione anche ai paren- 
ti e agli amici più stretti, soprattutto quando questa non è esteriormente visibile. Interio­
rizzazione dei pregiudizi e sviluppo di tabù conducono entrambi all’isolamento.

Delusione, sofferenza e disperazione non sono assolutamente immorali; sono semplici 
espressioni di un dolore che deve essere dominato e superato. Esse devono trovare nella vita 
della Chiesa il posto che loro spetta. I colloqui pastorali, le consulenze psico-sociali, le cele­
brazioni liturgiche sono luoghi importanti in cui esprimere sofferenza e lamentele davanti a 
Dio e agli altri. Solo le lacrime realmente versate rischiarano lo sguardo per intravedere per­
corsi di speranza che permettano di uscire dalla situazione di crisi e di scoraggiamento.

Nonostante tutto non bisogna mai dimenticare una cosa; ogni essere umano costituisce, 
con la sua storia personale assolutamente unica, un arricchimento per tutti coloro che lo 
avvicinano come un "tu - essere umano" in tutto uguale a loro e condividono con lui la gioia.



548 Documentazione

ma anche le necessità e le preoccupazioni della vita, anche nel caso in cui la sua vita doves­
se apparire a lui stesso o agli altri solo una pretesa. Ogni essere umano è un dono di Dio. 
Ciò vale sia per i disabili sia per i non disabili. Possiedono tutti una dignità assolutamente 
identica, incancellabile.

Vivere con menomazioni ha un proprio significato. Induce la maggior parte delle per­
sone a relativizzare i parametri in base ai quali si distingue abitualmente fra il senso e il non 
senso. 1 non disabili riconoscono che è possibile vivere in modo significativo nonostante 
qualunque diversità. Le rigide e consolidate idee riguardo a ciò che costituisce una vita feli­
ce e veramente riuscita si infrangono. Essi scoprono nell’altro nuove possibilità di vivere in 
modo significativo anche con le limitazioni della propria vita. Imparano a trattare con rispet­
to le diversità, senza scomodare continuamente il vecchio modello del meglio e del peggio. 
Imparano a vincere la paura verso ciò che non si conosce e che è estraneo. Imparano a cono­
scere un’umanità che può far spazio a molte cose. Considerati da questo punto di vista, i 
disabili sono “autorità particolari” nel campo della ricchezza di una vita significativa, riu­
scita, che non si lascia incasellare in alcuna immagine precostituita.

Lo stesso Papa Giovanni Paolo II definisce i disabili «testimoni particolari della vici­
nanza di Dio», dai quali possiamo imparare molto (cfr. Castelgandolfo, 27 settembre 2002). 
Essi sono membri dell’unica Chiesa di Cristo. «Non c’è più giudeo né greco; non c’è più 
schiavo né libero; non c’è più uomo né donna, perché tutti voi siete uno in Cristo Gesù» (Gai 
3,28). Essere cattolici significa aprirsi conseguentemente a tutti i membri della famiglia 
umana. Questa parola dell’Apostolo Paolo indica la vera cattolicità della Chiesa. Essere cat­
tolico significa anche offrire ai disabili uno spazio vitale, nel quale possano condurre la loro 
vita con la benevolenza e sotto lo sguardo di Dio e possano trovare il loro posto di membri 
del Popolo di Dio nelle nostre comunità, associazioni, organizzazioni e istituzioni.

E una posizione molto esigente, non facile da assicurare sempre senza problemi. Anche 
la Chiesa è stata, ed è, tentata di attribuire scarso valore e di trascurare i suoi presunti mem­
bri deboli e poco importanti. Già Paolo ha dovuto affrontare questo problema nelle prime 
comunità cristiane e ricordare che la Chiesa di Cristo è un solo corpo composto da molte 
membra, nel quale nessuno deve essere trascurato e lasciato nell’indigenza, se si vuole evi­
tare di danneggiare il benessere del corpo nel suo insieme: «Non può l’occhio dire alla 
mano: “Non ho bisogno di te”; né la testa ai piedi: “Non ho bisogno di voi”. Anzi quelle 
membra del corpo che sembrano più deboli sono più necessarie ... Quindi se un membro sof­
fre, tutte le membra soffrono insieme; e se un membro è onorato, tutte le membra gioisco­
no con lui. Ora voi siete corpo di Cristo e sue membra, ciascuno per la sua parte» (I Cor 
12,21-27).

Intervenire: per la dignità e i diritti dei disabili in campo biomedico

Da alcuni anni si discute animatamente sulle opportunità e sui limiti dei progressi della 
medicina. Molti individui e gruppi sociali - fra cui, in particolare, singoli cristiani, comu­
nità cristiane, associazioni e istituti di formazione ecclesiali - partecipano a questo dibatti­
to pubblico e lottano per la difesa incondizionata della vita umana in tutte le sue fasi. 1 
Vescovi tedeschi hanno sempre assunto una posizione precisa su questi argomenti (cfr. 
soprattutto L'uomo, creatore di se stesso? Questioni di biotecnologia e biomedicina).

Occorre continuare a richiedere che la diagnostica prenatale serva esclusivamente, in 
caso di malattia o menomazione dell'embrione, ad avviare tempestivamente la terapia e a 
preparare i genitori alla particolare situazione che verrà a determinarsi in seguito alla nasci­
ta del figlio. E in ogni caso eticamente condannabile l’uccisione mediante l’interruzione 
della gravidanza di un feto nel quale si scopre una malformazione. Ciò vale anche per i 
cosiddetti aborti tardivi. Le malattie o menomazioni del nascituro sono dolorose per tutte le



Documentazione 549

persone coinvolte. Ma nessuna sofferenza, per quanto grande possa essere, giustifica il rifiu­
to del diritto alla vita. La dignità di ogni essere umano è inviolabile in qualsiasi condizione. 
Le analisi genetiche sono motivo di grande sofferenza anche per i disabili di oggi e per i loro 
familiari. Esse possono indurre a considerare la persona disabile solo dal punto di vista della 
sua costituzione biologica. Questa concezione dell’essere umano impone ai genitori il biso­
gno di giustificarsi, il che è inaccettabile.

Nel frattempo si moltiplicano le richieste di indennizzo da parte dei genitori nei con­
fronti di medici che presumibilmente, durante la gravidanza, non li hanno informati, o per­
lomeno non in misura sufficiente, riguardo alla menomazione del figlio. In molti casi la 
richiesta di indennizzo è stata parzialmente accolta da Corti di Giustizia ad alto livello. 
Queste decisioni mostrano una visione molto problematica del disabile, come fosse un 
danno. È vero che vari giuristi o politici affermano che il danno non è riferito al bambino 
disabile, bensì unicamente ai costi che il bambino o la sua menomazione comportano e quin­
di al pregiudizio arrecato al patrimonio dei genitori, ma questo non sminuisce lo scandalo di 
queste sentenze. Quando si tratta di mettere al mondo o non mettere al mondo, quindi di vita 
o non vita, i disabili vengono ridotti a mere cause relative a costi e a danni patrimoniali.

Naturalmente la legislazione relativa alle responsabilità dei medici deve assicurare la 
qualità delle loro prestazioni e punire gli errori professionali. Perciò, il medico disposto a 
eseguire una diagnosi prenatale deve eseguirla con coscienza e informare i genitori sugli 
effettivi risultati della sua indagine. Ma per poter orientare in modo significativo il risultato 
di una diagnosi prenatale e comprenderne le conseguenze occorre assolutamente, accanto 
all'indagine medica, una consulenza sui valori condotta da esperti prima e dopo il test dia­
gnostico vero e proprio.

Rispetto alla succitata diagnostica prenatale la natura della diagnostica preimpiantato- 
ha, una nuova utilizzazione della diagnostica genetica, è completamente diversa. Essa è in 
tutto e per tutto e fin dall’inizio rivolta alla selezione di embrioni che presentano delle tare 
ereditarie. Già il rischio ereditariamente condizionato di una futura grave malattia o di una 
menomazione permanente viene considerato una "menomazione” che comporta l’uccisione 
deil’embrione nella capsula di Petri. Dal punto di vista etico perciò, questa forma diagno­
stica va decisamente rigettata. La diagnostica preimpiantatoria deve continuare ad essere 
vietata.

Testimonianza cristiana vissuta: condividere senza impedimenti vita e fede

Dalla vicinanza di Gesù Cristo scaturiscono una forza e una speranza che sostengono la 
resistenza dell’uomo verso ciò che induce sofferenza e risulta insopportabile. Certo le forze 
Umane non bastano a vincere ogni dolore fisico e psichico. Questa concezione disincanta, 
ma libera anche dall’eccessiva pretesa di dover fare tutto con le sole nostre forze. Essa indu­
ce al tempo stesso a rivolgere lo sguardo a ciò che i cristiani possono realmente fare per ren­
dere meno dolorosa la vita umana, senza credere di essere onnicompetenti o cedere all’illu­
sione dell’onnipotenza.

Essa allarga soprattutto le visioni grette e rigide sulla realtà esistente. 1 cristiani impa­
rano a scoprire che ciò che rende veramente viva e felice la vita umana si nasconde spesso 
in ciò che è apparentemente insignificante, debole e sorprendentemente “altro”.

I Vescovi si sentono particolarmente responsabili nei riguardi dei disabili e delle loro 
famiglie. In vari modi essi assicurano ai disabili possibilità di orientamento spirituale, 
accompagnamento pastorale e aiuti caritativi, per esempio attraverso le iniziative delle 
comunità cristiane e le istituzioni della Caritas, le reti di genitori e parenti dei disabili, l’of­
ferta di Consultori e attività volontarie, i servizi dei Centri mobili e (in parte) fissi, i Centri 
Psichiatrici. Ma si critica sempre più l’accoglienza e la cura dei disabili nelle strutture per-



550 Documentazione

manenti e nelle case protette, chiedendone la chiusura, in quanto questo viola, fra l’altro, il 
principio dell’“autodeterminazione”. Perciò, in avvenire le comunità cristiane saranno sem­
pre più sollecitate a favorire l’integrazione dei disabili e a sviluppare e sostenere alloggi per 
loro più vicini agli ambienti della vita quotidiana.

La condivisione della vita e della fede con i disabili e i loro familiari richiede una pasto­
rale incentrata sulla promozione della vita. Essa dovrà essere piena di riguardi e ingegnosa 
in materia di forme di integrazione. In occasione del Battesimo di un disabile affronterà con 
cautela i timori e le preoccupazioni dei genitori e della comunità, sottolineando la volontà 
di restare uniti e la gioia per la nascita di quel determinato bambino nel colloquio battesi­
male e nel corso della celebrazione. Essa consentirà al disabile, ad esempio, l’accesso ad un 
asilo con insegnanti di sostegno, alla catechesi e ai gruppi comunitari a partire dalla prima 
Comunione e dalla Confermazione, l’ammissione fra i chierichetti, la cura da parte di alcu­
ni membri della comunità in alternanza ai genitori (consentendo loro un poco di riposo) e 
non trascurerà le preghiere di intercessione e le celebrazioni per i disabili. Essa contribuirà 
a eliminare i pregiudizi che ancora persistono nelle comunità cristiane e faciliterà in caso di 
necessità i contatti. Soprattutto conserverà la fedeltà ai disabili e alle loro famiglie. Le ini­
ziative sporadiche non bastano. Una pastorale incentrata sulla promozione della vita può 
contribuire a far sì che anche una croce non sia una follia, ma possa diventare sempre più 
una benedizione. Invitiamo le associazioni, gli organi, i consigli, i gruppi e le iniziative della 
Chiesa a perseguire e consentire in forma credibile la partecipazione e il coinvolgimento dei 
disabili.

Per i cristiani l’incontro con i disabili e i loro familiari può diventare una testimonian­
za, attraverso cui sperimentare nella società la fiducia nella vita e la volontà di vivere dei 
disabili. I cristiani possono riconoscere in loro il coraggio e la forza vitale di quei salvati 
la cui fiducia nel Dio di Gesù Cristo ha mostrato a loro stessi nuove prospettive di vita e ha 
aperto gli occhi agli stupiti astanti.

Una parola conclusiva

I Vescovi tedeschi esortano tutti, nella Chiesa e nella società, a eliminare i pesi inutili 
che gravano sulle spalle dei disabili e dei loro familiari e a impedire nuove discriminazioni. 
Sollecitiamo le comunità, le associazioni, le organizzazioni, le opere caritative e le istitu­
zioni della Chiesa ad essere, nella vita quotidiana, luoghi di vita comunitaria “senza impe­
dimenti” e a incarnare in modo credibile e salvifico il messaggio della speranza cristiana. In 
questo modo esse opereranno in seno alla nostra società, nella quale la fiducia in una vita 
comunitaria meno menomata rischia di scomparire, e le restituiranno una parte irrinunciabi­
le di umanità, consentendole di sperimentare che Dio dice a ciascuno ciò che ha detto al 
Figlio dell'uomo Gesù: «Tu sei il Figlio mio prediletto, in te mi sono compiaciuto» (Me 
1,11). In base a quest’incrollabile dedizione di Dio è possibile affidarsi senza paura alla 
natura umana finita e limitata, abbandonandosi così in Dio. Sano o risanato nel senso cri­
stiano del termine non è colui che dispone di funzioni fisiche, capacità psichiche o mentali 
al di sopra della media che ci si può aspettare, ma colui che ha la forza di accettare la pro­
pria vita. In Gesù Cristo, il Figlio di Dio incarnato, i cristiani trovano la strada e l’incorag­
giamento salvifico per accettare e vivere la propria umanità finita, di cui fanno parte anche 
le malattie inguaribili, le menomazioni e la morte.

I Vescovi tedeschi



Documentazione 551

In cammino verso il Congresso Eucaristico Nazionale di Bari

La Domenica: giorno del Signore 
e signore dei giorni*

Il cammino di preparazione al Congresso Eucaristico Nazionale che si celebrerà a Bari dal 21 al 29 
maggio 2005 in questo anno pastorale coinvolge direttamente l'Arcidiocesi di Bari-Bitonto, nel 
prossimo si aprirà alle Diocesi della Puglia e finalmente in quello successivo a tutte le Chiese che 
sono in Italia.
All’Arcidiocesi di Bari-Bitonto è sembrato opportuno riproporre questo testo del suo Arcivescovo 
emerito in quanto - pur essendo stato pubblicato nel 1978 nel volume Cristo ieri oggi sempre La 
pedagogia della Chiesa-Madre nell'anno liturgico (Ecumenica Ed., Bari, pp. 29-57) - può offri­
re valide riflessioni sul tema del prossimo Congresso.

C’è un fatto che è oggetto di elementare esperienza: quando una realtà è pacificamente 
vissuta, se ne parla poco; quando entra in crisi, si versano fiumi d’inchiostro. Così mai si è 
parlato tanto di vocazioni come oggi, o di "identità del prete”. Per la domenica è la stessa 
cosa.

Non c’è dubbio che per la domenica qualcosa in questi anni è cambiato: essa sta attra­
versando una crisi evidente, come del resto tante altre istituzioni. Questo fatto di ordine 
pastorale è diventato il punto di partenza di ogni riflessione: pastoralisti, teologi. Vescovi e 
Sinodi nazionali (come quello tedesco e svizzero) hanno cercato di analizzare il fatto, di 
individuarne le cause e di inventare soluzioni e vie nuove. La prospettiva dominante di tutti 
gli scritti di questi anni è, dunque, pastorale. Non saremo noi a sorprendercene: è un ele­
mento che ha un peso decisivo nella vita ecclesiale, tanto che fin dall’antichità la pratica 
domenicale costituisce un test significativo della professione cristiana1.

Oggi, nella nostra società scristianizzata, questo vale più che mai. L’assemblea festiva 
diventa un elemento di frontiera, in cui i fedeli, accogliendo il Risorto, scoprono la loro iden­
tità e originalità cristiana. La questione oggi sottesa ad ogni scritto sembra essere: «Che fare 
di fronte a questa situazione?». Il Card. Marty, con il suo solito realismo, invita ad un esame 
di coscienza: «Individuare ciò che dipende da noi e cercare di precisare i nostri errori».

La riflessione teologica invece, salvo rare eccezioni, sembra aver segnato il passo. Si 
continua a citare gli stessi testi biblici e patristici (forse l’inventario è ormai pressoché com­
pleto) e a ribadire le stesse dimensioni del "Giorno del Signore”. Ho percorso la letteratura 
recente e non ho trovato grosse novità rispetto a quella percorsa circa dieci anni fa per uno 
Scritto analogo. Ho tuttavia ripensato l’argomento per non presentare un doppione: il mio è 
Un tentativo di sintesi che si sforza di lumeggiare l’essenziale in un linguaggio semplice. E 
rimanendo fedele al “taglio” che le è stato assegnato: quello teologico. 1 pastoralisti parti- 
ranno da una analisi concreta delle situazioni, lo invece devo prendere le mosse dall’alto, 
cioè dalle prospettive aperte dalla fede (quali sono le realtà divine che sono in gioco nel­
l’assemblea domenicale?), pur tenendo presenti due aspetti pratici:

* Questa celebre espressione è dello Pseudo-Eusebio di Alessandria, Sotto questo pseudomino ci sono giun­
ti 22 sermoni attribuiti dall'Autore ad Eusebio solo per dare ad essi, con questo artificio letterario comune nell'an­
tichità. maggior credito e prestigio. Si tratta comunque di un Autore che con probabilità scrive alla fine del V seco­
lo. Il sermone 16 (PG 86. 413-421) è consacrato interamente al "Giorno del Signore" ed è di grande interesse per 
conoscere la storia e la tematica della domenica in quell'epoca. I.) si trova appunto la celebre espressione che ha 
fornito il tema alla Settimana Liturgica di Pescara: «Il giorno santo del Signore è dunque memoriale del Signore. 
Per questo fu chiamato giorno del Signore, perché signore dei giorni ».

' Cfr. C. S. Mosna. Storia della domenica dalle origini fino agli inizi del secolo V. Roma 1969. p. 364.



552 Documentazione

- l’impatto tra il “mistero” e l’universo culturale e sociale di oggi;
- le implicazioni pratiche che sgorgano dalle realtà di fede.

I. Giorno del Signore

Il termine “Signore" (in greco: Kyrios) rimanda direttamente alla Risurrezione. La 
domenica è dunque “Giorno del Signore” in quanto annuncia e rende presente il Risorto. 
Questo è il fulcro del Mistero. Il Nuovo Testamento lega chiaramente la Pasqua di Cristo al 
“giorno dopo il sabato”. Nessun altro giorno è mai notato nel testo sacro per una manifesta­
zione del Salvatore. Si legge tra le righe una intenzione segreta del Cristo: abituare i disce­
poli a riunirsi in quel giorno per attenderlo, fissando così il ritmo dell’avvicendamento 
domenicale2.

Non è dunque una pura istituzione ecclesiastica che la Chiesa può conservare o soppri­
mere a suo piacimento. 1 meravigliosi sviluppi, che ben presto il tema ha conosciuto negli 
scritti patristici, confermano e arricchiscono il dato biblico. Sono elementi ormai acquisiti, 
e non mi ci soffermo.

Lo spessore salvifico del tema si coglie meglio alla luce del tema biblico del Giorno del 
Signore che tanto posto occupa nel messaggio profetico. Mentre Israele ricorda e celebra i 
grandi interventi di Dio nella sua storia, i Profeti fanno balenare all’orizzonte un avvenire 
pieno di speranza. Questa speranza si concentra appunto in un grande “Giorno” che ha carat­
tere definitivo. Bonhoeffer direbbe che appartiene alla sfera dell’"ultimo”, mentre tutto il 
resto è ancora nel “penultimo”. È il giorno del grande intervento di Dio nella storia, in cui 
tutto trova compimento, e l’ordine definitivo è instaurato.

Quel giorno è presentato volta a volta in chiave di Giudizio o di Salvezza, creando un 
clima di timore o di gioia. Il Nuovo Testamento fa convergere tutti questi temi sul Giorno di 
Cristo: la Risurrezione è vista come il supremo intervento di Dio nella storia; ed è proprio 
essa che fa passare il credente dai timore del giudizio alla speranza della salvezza, e provo­
ca una esplosione collettiva di gioia. Il termine contiene in sé un duplice rimando: rinvia al 
termine ultimo della speranza cristiana, l’apparizione gloriosa del Risorto, e insieme rinvia 
alla celebrazione domenicale della Risurrezione (la domenica è la piccola Pasqua settima­
nale, mentre Pasqua è la grande domenica annuale) che pure essa è orientata alla gloria, ma 
una gloria ancora nascosta sotto l’umile velo dei segni. È ovvio che il momento forte di tutta 
la celebrazione è il “banchetto del Signore”, l’Eucaristia, il segno più luminoso della sua 
presenza. C’è così un legame strettissimo tra il “Giorno del Signore”, il “Memoriale del 
Signore” e il “Banchetto del Signore”. Sono le componenti fondamentali della domenica, e 
tutte in rapporto con l’avvenimento centrale della salvezza, espressa dalla colorazione 
pasquale del termine Kyrios.

Qui mi associo a una sottolineatura fatta da Mons. Coffy in una stupenda relazione al 
Vescovi francesi riuniti a Lourdes nel 1976' che ho tenuto costantemente sotto gli occhi pre 
parando queste pagine: «Parlare di Giorno del Signore, non è solo dire: Giorno che i cristiar 
consacrano al loro Signore, santificandolo con la preghiera e la celebrazione dell’Eucaristia 
Prima di essere questo, è il Giorno che Dio ha scelto per “visitare il suo popolo e arricchirli 
(Sai 65,10). La domenica è il Giorno che Dio consacra ai suoi figli». Verissimo: come sempr 
l’iniziativa e il ruolo di protagonista è del Signore. Il credente, c il Popolo di Dio, e la stessa 
domenica sono oggetto di una iniziativa di grazia: più che dare ricevono.

La catechesi avrebbe tutto da guadagnare a insistere sulla domenica come Giorno che 
Dio consacra ai suoi figli, manifestandosi ad essi e colmandoli dei suoi doni.

’ I testi biblici principali sembrano i seguenti: Mt 28,1; Me 16,2; Le 24.1; Gv 20, Iss.; Al 2.1-5.
1 R. Coffy, Eglise-Assemblée-Dimanche, in Construire l'Eglise ensemble, Paris 1976. pp. 102-142.



Documentazione 553

Una frazione di tempo elevata alla dignità di segno

A questo punto si pone inevitabile una questione. La domenica è un “giorno”, cioè una 
frazione di tempo. Ora come può il “Mistero” con la sua efficacia essere legato al fluire del 
tempo? Qui la riflessione teologica ha fatto qualche passo innanzi4.

Va notato anzitutto che il tempo non ha solo una dimensione cosmica. Essendo lo spa­
zio in cui la vita umana si svolge, assume pure una dimensione umana, che Agostino aveva 
ben colto quando ha scritto: «Il tempo è nell’anima come attesa del futuro, come attenzione 
al presente, come ricordo del passato»'. Ma questo è ancora nulla di fronte alla dimensione 
che il tempo assume dal momento che Dio vi entra. Il Dio biblico non abita nell'empireo, 
lontano dalle vicende degli uomini. Interviene nella nostra storia diventandone il protagoni­
sta: e questo da sempre. La storia è ritmata dai suoi magnalia, cioè dai suoi prodigiosi inter­
venti. Così il fluire della storia diventa, come dicono i Greci, oikonomia. Emblematica al 
riguardo la trasformazione che subiscono le feste in Israele: erano all’origine feste stagio­
nali legate alla vita pastorale ed agricola. Diventano poi memoriale degli eventi dell'Esodo. 
Così le articolazioni del tempo si caricano di un peso salvifico.

Ma il vertice si ha da quando Dio, in Cristo, «squarcia i cieli e discende», come dice Isaia. 
Entra personalmente nella nostra storia, «consacra il mondo con il suo avvento» (così il 
Martirologio nell’annuncio del Natale). Il Vangelo ci obbliga a prendere l’Incarnazione molto 
sul serio. In Cristo. Dio non ci ha salvato «da lontano e dal di fuori», ma «dal di dentro e da 
vicino». È l’Emmanuele per sempre, e la storia è ad un tempo nostra e sua: è costruita insieme 
da Dio e dall’uomo in synergeia; è il cantiere in cui il Regno progressivamente si costruisce.

Il tempo è così strappato alla vanità del fluire cosmico: è introdotto nella sfera del divi­
no, ancorato all’eterno, inscritto in quel movimento ascendente dell'economia che cammi­
na verso la gloria. Inoltre i vari momenti della storia della salvezza, cioè le fasi del Mistero, 
si trovano legate a fasi diverse del tempo. La Liturgia delle Ore è fondata su questo princi­
pio. Così la Risurrezione ha avuto luogo di primavera, di domenica e di mattino: e allora non 
saremo sorpresi che Pasqua sia celebrala di primavera, che le Lodi, preghiera del mattino, 
abbiano la tonalità della Risurrezione, e che la domenica sia il “memoriale della Pasqua”, la 
Pasqua settimanale del Popolo di Dio. Il collegamento non è né arbitrario né convenziona­
le: si radica nella storia della salvezza.

Per questo la domenica è il giorno dell’Eucaristia: il segno rituale che realizza nel modo 
più pieno la presenza del Risorto. Torneremo più avanti su questo rapporto. Per intanto va 
notato che la domenica appartiene, come l’Eucaristia, all’ordine dei riti. È una frazione di 
tempo che assurge alla dignità di rito. Il rito è una realtà essenzialmente relativa: cioè non ha 
in sé, ma altrove, il suo senso. E un indice puntato verso una realtà salvifica. Così la dome­
nica trae tutto il suo valore e il suo senso dal Mistero di Cristo. Lo dice anche Paolo con chia­
rezza: «Nessuno vi condanni più in fatto di cibi o di bevanda, o riguardo a feste, a noviluni e 
/I sabati: tutte queste cose sono ombra delle future; la realtà invece è Cristo!» (Col 2,16). 
Ombra: l’immagine è molto espressiva, perché essa ha tutta la sua consistenza in un’altra 
lealtà. E la realtà è Cristo. Questo non vale però allo stesso modo per i riti di Israele e per 
jelli della Chiesa: quelli erano ombra di una realtà «che doveva venire» ed era solo ogget- 
» di speranza; questi sono “segno" di un fatto già accaduto. Più esattamente sono "memo­

rale”: ricordo cioè che rende presente la cosa ricordata. Il tempo della Chiesa non è solo dun­
que “ricordo” e “attesa": ma è lo spazio in cui essa annuncia e rende presente il Risorto.

Memoriale di tutto il Mistero della salvezza

E di che cosa è “memoriale” precisamente la domenica? È già stato detto tutto in una 
Parola: la Pasqua. Ma questa non vista come Mistero chiuso in se stesso, ma come lo sboc-

* Cfr. S. Dianich, Per una teologia della domenica, in Vita monastica, n. 124-125 (1976), pp. 97-116.
' Agostino, Confess. XI. 14: PL 32, 816.



554 Documentazione

co finale di tutta la vicenda salvifica, l’avvenimento che compie tutta l’opera di Jahvé, e 
insieme come l’evento cristiano specifico, che separa il Cristianesimo dall’Ebraismo. Per gli 
Ebrei Gesù è uno sconfitto e un crocifisso. Per i cristiani è un Vivente, è il Risorto vittorio­
so. In Lui Dio consuma la creazione, ricreando ogni cosa nella sua Pasqua.

Vista come lo sbocco finale di tutto l’operare di Dio, la Pasqua include in qualche modo 
tutte le altre tappe della salvezza. Qui si coglie la differenza tra la domenica e le altre feste 
dei tempi forti. Queste si trovano in rapporto con i singoli eventi delia storia della salvezza: 
la nascita di Gesù a Natale, o la discesa dello Spirito a Pentecoste, per non prendere che i 
due estremi. Allo stesso modo i Sacramenti sono in rapporto con i singoli eventi della storia 
personale di ogni credente: il suo ingresso nella Chiesa, o la costituzione di una famiglia, o 
l’assunzione di un ministero. La domenica invece ha un rapporto globale con tutto il Mistero 
della salvezza, e con tutta la vita del credente.

Sappiamo che solo nel IV secolo il “mistero” si è frazionato in successive celebrazioni 
dei suoi vari aspetti, dal Natale alla Pentecoste. Da questo frazionamento è nato il ciclo litur­
gico che indubbiamente ha arricchito la liturgia. Ma ciò non deve portare a perdere di vista 
la prospettiva d’insieme. La domenica, sintesi vivente di tutto il grande Mistero, ritma le set­
timane proprio per richiamarci questa unità.

Nel V secolo Leone Magno ne è ancora consapevole quando afferma: «Tutto ciò che da 
Dio è stato creato di più grande e di più sacro è stato da Lui compiuto nella dignità di que­
sto giorno»6. Sorgono così le «benedizioni della domenica»: un inno di lode a Dio per tutte 
le meraviglie operate in questo giorno. E se ne intesse un elenco, fondato in parte sulle testi­
monianze della Scrittura (Leone Magno le enumera: creazione - Risurrezione - missione 
degli Apostoli - il dono dello Spirito la sera di Pasqua - Pentecoste), in parte su supposizio­
ni gratuite (allora si aggiunge: passaggio del Mar Rosso, dono della manna, moltiplicazione 
dei pani, giudizio universale e altro ancora).

Al di là dei dettagli discutibili emerge un dato teologico fondamentale: la domenica, 
segnata dalla gloria del Cristo pasquale, a cui converge come al suo fine tutta l’economia, 
diventa il "segno” globale e privilegiato del Mistero salvifico in tutte le sue dimensioni. 
Occorre vedere adesso come è in rapporto con tutta la vita del credente.

Giorno festivo e giorni feriali: ritmo di continuità e di rottura

Quanto detto distingue la domenica dagli altri giorni, come una porzione privilegiata di 
tempo, perché segnata dall’impronta del Risorto. Proprio per questo si coglie la fisionomia 
specifica della domenica rapportandola a quella dei giorni feriali. Va detto subito che il rap­
porto non è semplice: si pone ad un tempo sotto il segno della continuità e della rottura. Ieri 
si insisteva unilateralmente sulla rottura. Oggi molti insistono troppo sulla continuità. È 
urgente riequilibrare i due aspetti.

a) Continuità. Tra i due momenti, quello della vita e quello del rito, c’è un rapporto 
innegabile di continuità. Non si muoverebbe forse in clima artificiale una celebrazione che 
non avesse alcun rapporto con la vicenda quotidiana? Che senso avrebbe la proclamazione 
della Parola se ai suoi piedi non portassimo una vita concreta, un frammento di storia, per­
ché la Parola la giudichi e insieme la illumini e la trasfiguri? Una omelia che non crei l’im­
patto tra la Parola e l’esperienza di quella concreta assemblea, manca a una sua funzione 
essenziale.

Preghiere di intercessione che non facessero spazio alle vicende concrete del mondo e 
della Chiesa sarebbero un non-senso.

Ciò che si vive nell’assemblea dovrebbe avere un intimo legame con le aspirazioni e i 
bisogni più profondi del cuore umano. Al limite bisognerebbe che un non-credente che ci 
capita per caso non si senta respinto ma “ci si trovi” avvertendo una sintonia con le sue esi-

• Leone M. Epist. 9.1: PL 54. 625-626.



Documentazione 555

genze più vere. Si dirà: ma l’assemblea non è ancorata piuttosto all’opera di Gesù Cristo? È 
facile rispondere: Cristo è venuto proprio a colmare le speranze più vere degli uomini. Non 
c'è contraddizione tra il Mistero di Cristo e la speranza umana.

E vero, la domenica costituisce quasi una sosta, una tappa di riposo e di rifornimento 
nel cammino faticoso della Chiesa. Ogni sette giorni la comunità si ferma: si raduna dalla 
dispersione che l’aveva portata ad immergersi nel mondo e nei suoi problemi, per vivere un 
giorno particolarmente “suo”, stretta intorno al suo Signore. Ma porta lì, nel momento ritua­
le, tutta l’esperienza che riempie i suoi giorni: la confessione di fede con cui ha gridato di 
fronte al mondo, con la parola e con la vita, che Gesù è risorto ed è vivo e porta una spe­
ranza nuova nel cuore dell’esistenza umana - l’impegno di carità che l’ha spinta a curvarsi 
su ogni tipo di miseria - il suo impegno per animare ogni progresso umano con quel “sup­
plemento di anima” che può venire solo dal Vangelo - lo sforzo di immettere nei problemi 
del mondo quel fermento di speranza, quell’attesa di novità che offre Veschaton cristiano 
come traguardo della storia ... Questo è il lavoro dei giorni feriali: e confluisce tutto nella 
celebrazione per essere offerto, e insieme per ricevere dal Risorto un impulso di grazia che 
lo rilanci. Certo la celebrazione non è costruita secondo quei criteri di efficienza che coman­
dano invece i gesti quotidiani della comunità. Ma innestando tutto nella Pasqua di Cristo, da 
cui la Chiesa «attinge tutta la sua forza e tutta la sua gioia» (come già diceva Leone XIII), 
si va alla radice stessa dell’efficienza. È quello che faceva dire al Crisostomo che «chi prega 
ha le mani sul timone della storia». Quando poi a pregare è l’intera comunità stretta intorno 
al Risorto, l’affermazione diventa ancora più vera.

b) Rottura. Ma c’è anche rottura, perché il momento celebrativo è veramente diverso 
dal tempo dell’azione. Con Mosè dobbiamo imparare che occorre togliersi i sandali per 
entrare nell’area del divino. L’attualità quotidiana ha il suo peso, perché è nella storia che il 
Regno si costruisce. Ma il Mistero è una realtà immensamente più grande che supera da ogni 
parte i limiti di spazio e di tempo: il nostro qui e il nostro ora. L’attualità si dilata perché 
attratta da due poli, ante et retro: i magnalia Dei di ieri e l’apparizione gloriosa del Cristo, 
affrettata col desiderio.

Nell’assemblea festiva avviene un salto qualitativo: si passa dal piano dell’azione, natu­
ralmente ispirato a criteri di efficienza, a quello della contemplazione, che ha nella gratuità 
la sua caratteristica. Al di là del lavoro, degli avvenimenti e dei problemi, che ci assillano, 
occorre aprirsi alla dimensione divina del Mistero, a quel carattere di novità radicale che il 
Risorto dà a tutta 1’esistenza.

E allora: esplode il senso della festa, e l'homo ludens trova qui (e non solo nelle sale 
da ballo) il modo di esprimersi, realizzando la «liturgia come gioco» di cui parlava già 
Guardini più di 40 anni fa’ - ci si apre alla contemplazione stupita dei magnalia Dei in un 
clima di riconoscenza e di gioia, e si emerge così da quel piatto efficientismo che spesso 
comanda la prassi quotidiana - entra in gioco l'intuizione estetica per gustare i riti e 
coglierne la forza evocata - ci si anima di una speranza nuova guardando avanti, verso le 
promesse di Dio.

Una carenza da colmare è la nostra incapacità di armonizzare equilibratamente l’aspet­
to contemplativo-laudativo della liturgia con quello operativo di presenza e di impegno nel 
mondo. Non faremo dunque della celebrazione domenicale un rifugio ove estraniarci dai 
problemi della vita - ma neppure ridurremo questa nei limiti di un pastoralismo che l’ap­
piattirebbe togliendole ad un tempo l’aureola del divino e la gioia della festa. Nella auspi­
cata fusione, tutto il lavoro della Chiesa e del mondo entra nella Pasqua di Cristo, carican­
dosi di tutta la sua grazia e la sua potenza.

’ È classico lo studio di R. Guardini su La Liturgia come gioco, nel libro Lo spirito della Liturgia, trad. it. 
Brescia 1935. pp. Il 1-136.



556 Documentazione

II. Giorno della Chiesa
Nel Giorno del Signore i credenti si radunano in assemblea. È un fatto ampiamente 

documentato dalla Bibbia e dalla Tradizione. Esso appare così, oltreché Dies Domini, anche 
Dies Ecclesiae. L’assemblea è il cuore della domenica. Chi si assenta «diminuisce la Chiesa, 
e riduce di un membro il Corpo di Cristo», come si dice efficacemente nella Didascalia degli 
Apostoli*. Da questa affermazione appare che il radunarsi in assemblea è per la Chiesa ciò 
che la fa esistere. Analizziamo brevemente le componenti maggiori del fatto.

Anzitutto non c'è Chiesa senza assemblea. Già un gruppo umano non prende coscien­
za di sé se non quando si ritrova “in comune”. Per la Chiesa è ancora più vero. Radunarsi 
epì tò auto (ICor 11,20) è radunarsi en ekklesìa (v. 18). Se è vero che i due elementi non 
sono la stessa cosa, è pure vero che si implicano necessariamente. Infatti dove la Chiesa 
pulsa di vita e si manifesta come “Popolo radunato” meglio che nelle sue assemblee? Lo 
diceva bene nella relazione citata Mons. Coffy: «Il radunarsi si rivela una necessità se si 
vuole conservare la comunione e mantenersi nella fedeltà». Proprio quando è radunata la 
Chiesa è per i cristiani “Chiesa del Cristo”, “Chiesa in atto”. Solo come comunità radunata 
dalla Parola per celebrare il sacrificio della Nuova Alleanza, la Chiesa realizza il suo 
Mistero, e si presenta al mondo come “segno di salvezza”. Un lungo processo storico di pri­
vatizzazione, che ha ridotto la fede a un fatto personale, ha oscurato questa verità, così chia­
ra nelle fonti. E il ricupero pastorale odierno è lungi dall’essere compiuto, c rimane urgen­
te. Perché è lì, nell’assemblea domenicale, che i cristiani riscoprono e approfondiscono la 
loro identità. Chi diserta l’assemblea normalmente dimostra chiaramente che la Chiesa, la 
coscienza di appartenervi, è scomparsa dal suo orizzonte.

Non assemblea “societaria" ma “unitaria”

Cogliamone adesso lo specifico. Di assemblee il mondo moderno abbonda e ce n’è di 
ogni tipo. Cosa spinge i cristiani a radunarsi nel Giorno del Signore? Si radunano perché 
convocati da una iniziativa libera e gratuita di Dio, interpellati dalla sua Parola di salvezza, 
invitati a entrare, mediante l’Eucaristia, in una alleanza d’amore con Lui. L'assemblea è 
dunque una grazia, un dono che viene dall’alto. E con questo si distingue immediatamente 
da tutti gli altri tipi di raduni in cui i cristiani, in una specie di diaspora, sono immersi negli 
altri giorni della settimana, regolati unicamente dalle leggi umane che presiedono le rela­
zioni: psicologiche e sociologiche. Dall’assemblea cristiana queste leggi non sono escluse, 
ma entrano come componenti minori in una realtà divina che le trascende: la Comunione 
divina (con la C maiuscola), la Comunione Trinitaria. Per questo Cipriano non si acconten­
ta di dire che la Chiesa è un «popolo radunato», ma aggiunge «nell’unità del Padre e del 
Figlio e dello Spirito Santo». È stato detto bene: «L'assemblea cristiana è di tipo non socie­
tario, ma Trinitario»'1. E non si direbbe che certi tipi di preghiere eucaristiche e di creazio­
ni liturgiche abbiano chiara questa distinzione.

Gli Atti nei primi capitoli ci offrono la descrizione più precisa ed esauriente dell’as­
semblea. Due tratti mi sembrano emergere:

1. il gruppo si costituisce per un appello del Signore. Chi vi risponde “si aggiunge” (è 
un verbo caratteristico) a quelli che già credono. E così si forma ad un tempo la Chiesa e 
l’assemblea;

2. l’assemblea dei fratelli radunati «in un sol luogo» appare come la realtà globale in cui 
accade tutto ciò che è essenziale alla vita della Chiesa: insegnamento degli Apostoli (dida- 
skalia), comunione fraterna (koinonia), frazione del Pane, preghiere, condivisione dei beni. 
Vi trova posto tutto ciò che mette la Chiesa in rapporto vivo con il Risorto che la santifica.

" Didascalia duodecim Apostolorum, c. 21: ed. Funk II, 59, 1-2.
• A. Behague, Le dimanche et la dimension communautaire de la foi, in Di Maison-Dieu, n. 130 (1977), p. IO-



Documentazione 557

Nella Chiesa primitiva l’assemblea conserva questa ricchezza: mantiene uniti in sé e 
tiene in equilibrio Parola, Sacramenti, diafonia di carità. Poi cosa accade? L’assemblea si 
riduce progressivamente alla sua funzione cultuale: è lo spazio in cui si celebrano i riti. Tutti 
gli altri ricchi elementi che la componevano si dissociano da essa e trovano posto in altre 
circostanze e in altri luoghi: riunioni catechetiche, associazioni caritative, forme devozio­
nali di preghiera, imprese missionarie. Avviene un frazionamento e insieme un distacco 
dalla vita comunitaria dei momenti vivi di evangelizzazione e di carità. Qualche vantaggio 
ci sarà stato, ma indubbiamente questo ha portato a impoverire le assemblee confinandole 
nel quadro di una osservanza rituale, a svuotare di contenuti sostanziali il giorno festivo, e 
a non cogliere più sufficientemente il rapporto intimo che intercorre tra tutte le attività 
ecclesiali.

Cosa ci impone questo sul piano pastorale? Formare e riequilibrare all’interno dell’as­
semblea tutte le sue varie funzioni (senza peraltro cadere nel panliturgismo), perché siano 
davvero l’espressione viva della Chiesa. Deve essere un luogo c uno spazio di condivisio­
ne totale, in un contesto di autentica vita fraterna: si condivide la Parola, il Pane eucaristi­
co, i beni personali. Sia l’annunzio della Parola che la celebrazione del Sacramento rie­
scono a far presa sugli uomini in un clima saturo di koinonia. Soprattutto è urgente rimet­
tere in contatto assemblea e missione: per non avere da una parte dei praticanti fedeli, ma 
disimpegnati sul piano missionario, e dall’altra missionari attivi che rimangono ai margini 
della comunione ecclesiale e dei segni in cui si esprime. Una liturgia senza dimensione 
missionaria e una missione che sta alla porta della comunione: si può immaginare una dico­
tomia più dannosa?

Assemblea di gruppo o assemblea di massa?

C’è un altro problema vivo interessante l’assemblea. Se essa è essenzialmente una 
immagine della koinonia, che dire di tante assemblee amorfe, di gente che vi partecipa solo 
per soddisfare un precetto, che presentano una immagine di Chiesa come gruppo statico e 
chiuso? Siamo ben lontani da un incontro vivo, in cui la Bella Notizia del Risorto rimbalza 
gioiosa contagiando tutti. Gli incontri vivi allora avvengono altrove: nei vari “Movimenti”, 
nei gruppi giovanili di base alla ricerca del Cristo, o in campo profano negli stadi e nelle 
assemblee politiche.

Che fare? Optare per le assemblee di gruppo, dal momento che una assemblea di massa 
risulta pesante ed amorfa? È un problema grosso. Ci sono tanti che dicono: «Ci si raduna ma 
non ci si conosce. Che valore ha celebrare insieme, se poi nella vita non si condivide nulla?». 
Quanta gente, che si ritrova intorno alla mensa eucaristica, per nulla al mondo vorrebbe 
ritrovarsi intorno a una tavola comune! In quello spazio il singolo non si sente né accolto né 
riconosciuto per quello che è. Sono difficoltà reali, radicate anche nell'isolamento anonimo 
in cui molti sono condannati a vivere nell’esistenza quotidiana.

Una scelta univoca in questo campo peccherebbe chiaramente di unilateralità. 
L’anonimato delle grandi assemblee aperte a tutti, e l'omogeneità dei piccoli gruppi che per­
mette una comunione a dimensione umana sono valori complementari. Il primo offre l’im­
magine della “cattolicità” convocata dalla Parola di Dio. La fede comune nel Risorto pre­
sente, e lo stringersi intorno a Lui non è una comunione di fede, di grande valore? Non posso 
forse stabilire una comunione di fede, anche profonda, con credenti che non conosco?

Appartiene proprio alla potenza della Parola di riunire uomini diversi, al di là di tutto 
ciò che umanamente li oppone. Lo si vede già il giorno di Pentecoste: Parti, Medi, Elamiti, 
Giudei, Cappàdoci,... sono accomunati dallo Spirito nella stessa esperienza e poi interpel­
lati insieme da Pietro (Ar 2). L’essere insieme si appoggia a un principio assolutamente ori­
ginale, che è al di là di tutti i motivi che sgorgano da una umanità di marca puramente 
umana. Lo esprimeva chiaramente già Dietrich Bonhocffer: «Se ci chiediamo ora dove il 
credente fa “esperienza di Chiesa” nel modo più puro, non è certo nelle comunità di mem-



558 Documentazione

bri simili, romanticamente solidali, ma piuttosto là dove le persone non sono legate tra loro 
da altro che dalla comunione ecclesiale: là dove il Giudeo e il Greco, il pietista e il liberale 
sono in tensione tra loro, eppure confessano la stessa fede, e pregano l’uno per l’altro»

Al di là di tutte le tensioni e differenze, i cristiani trovano un punto di riconciliazione 
che si chiama Gesù Cristo. L’unità senza tensioni non è una realtà di questo mondo: la tro­
veremo nella comunione del cielo. Se aspettiamo di realizzare la perfetta comunione per 
celebrare l’Eucaristia, non la celebreremo mai. Invece farlo già, malgrado tutti i limiti, evi­
denzia la Chiesa come “grazia”, generata dallo Spirito di Dio che con la sua potenza la radu­
na nella comunione.

Questo però non è che un aspetto della verità. Se avessimo cristiani che celebrano la 
comunione nell’assemblea, si riempiono la bocca di questa parola come le mucche di fieno, 
ma senza desiderarla veramente, senza impegnarsi con fatica a realizzarla, pronti a pagarne 
il prezzo, questi meriterebbero l’appellativo evangelico di “sepolcri imbiancati”. I responsa­
bili della pastorale non possono quindi esimersi dal mettere in atto tutti i mezzi per anima­
re e creare coesione in queste grandi assemblee: servizio di accoglienza, stimoli per un canto 
comune, spazio offerto agli interventi nella prece universale,... e tutto il resto che l’inventi­
va pastorale saprà trovare.

Per il piccolo gruppo il discorso è più semplice. Esso permette una intensità speciale sia 
nella coesione che nel partale perché ha alle spalle delle relazioni personali che favorisco­
no tutto questo. La omogeneità diventa uno stimolo a una comunione di fede più profonda. 
Lì si vive intensamente quello che ha scritto Gabriel Marcel: si accede pienamente all’esse­
re soltanto mediante V essere con; cioè la relazione con l’altro che mi fa essere. E questo 
trova un approfondimento meraviglioso quando il rapporto passa per Cristo. Allora la comu­
nione raggiunge il vertice, e trova nella celebrazione un “segno" luminoso.

Ma la Chiesa non è fatta solo di piccoli gruppi, anche se li accoglie gioiosamente nel 
suo seno. Essa è il Popolo di Dio. Gruppo e grande assemblea non si oppongono, ma si inte­
grano, e nella pastorale devono alternarsi armoniosamente. Insieme essi rivelano le ricchez­
ze del Mistero della Chiesa che è insieme una e cattolica, in tensione tra due poli: coesione 
ed apertura. È molto bello poi quando il gruppo si colloca all'intemo della grande assem­
blea come forza di animazione, smuovendone la pesantezza con il suo dinamismo. Allora 
davvero la Chiesa diventa segno di una umanità nuova, dove in Cristo la fraternità è rico­
struita, e tutte le barriere cadono, per lasciare posto solo all’unità dei cuori. Come avveniva 
nella comunità dei “santi" di Gerusalemme.

III. Giorno dell'Eucaristia

L’assemblea si raduna per celebrare il Memoriale del Signore: è normale, se la domeni­
ca è il “Giorno del Signore" cioè del Risorto. Non è forse l’Eucaristia che realizza nel modo 
più meraviglioso la sua presenza viva? Ipotizzare una domenica senza Eucaristia è come 
volere un “Giorno del Signore” senza Signore.

Inoltre la stessa assemblea attinge di lì tutto il suo senso. Sentiamo ancora Mons. Coffy: 
«Il raduno domenicale non trova il suo senso pieno e tutta la sua efficacia che nella cele-' 
brazione della Eucaristia». La ragione è evidente: è lì che la Chiesa realizza se stessa nel 
grado supremo. La Chiesa non è mai così Chiesa come quando si raduna per l’Eucaristia. 
Questo è il fulcro della domenica. “Giorno del Signore" e “Banchetto del Signore" sono 
indissociabili. In fondo è questo il senso ultimo del precetto, oggetto di tante analisi e riser­
ve: è stato introdotto dalla Chiesa per evidenziare il rapporto oggettivo deU'Eucaristia con 
il Giorno del Signore.

10 D. Bonhoefh-r. Sanctorum communio, Munich 1954, p. 211.



Documentazione 559

Una domenica senza Messa?

Eppure è stata ipotizzata recentemente una domenica senza Messa. Per fortuna si è sca­
tenato un coro di reazioni negative che ha messo in luce ancora maggiore il nesso. L’ipotesi 
è di K. Rahner e mostra i rischi di una indagine teologica quando non tiene davanti agli occhi 
i dati della storia e la prassi della Chiesa. Rahner parte dalla distinzione tra il segno 
(l’Eucaristia è un segno) e la realtà significata. La realtà è evidentemente il mistero della sal­
vezza, che in definitiva si realizza nella vita. L’essenziale è la “res”, non il “segno". Altre 
mediazioni potrebbero sostituirsi a quella del segno eucaristico. Il precetto domenicale 
sarebbe una legge positiva della Chiesa, che essa potrebbe mutare in base a motivi propor­
zionali".

Confesso che, ammettendo una cosa del genere, della liturgia non capirei più nulla. 
Come se spettasse alla Chiesa scegliere i canali della salvezza, e non li avesse già fissati una 
volta per tutte il Signore. Questo relativizzerebbe tutta l’economia dei Sacramenti. Inoltre 
anche la domenica potrebbe essere abolita, perché essa stessa è un “segno”.

Bisogna stare attenti a non toccare i cardini della economia: se smuovi una pietra dal 
fondamento, alla fine crolla tutto. È il Signore che ha stabilito il modo concreto con cui la 
sua Pasqua si fa visibile e ci afferra. Il rapporto tra la Pasqua e la vita deve passare di lì. È 
nell’assemblea festiva che si realizza in pienezza rincontro con il Risorto che ci salva: lì 
domenica ed Eucaristia si fondono in un unico “segno di salvezza” che i martiri di Abitina 
designavano appunto con un termine unico: dominicum.

Lasciamo queste discussioni inutili. Va detto piuttosto che collocare l’Eucaristia nella 
domenica non basta. Bisogna dare una colorazione e quasi una “struttura” eucaristica a tutta 
la giornata. L'Eucaristia non è solo un atto cultuale. È un atteggiamento dello spirito che può 
essere sintetizzato così: fissare gli occhi, pieni di stupore e di riconoscenza, sulle “meravi­
glie” di Dio, che sono di ieri e di oggi, e che ci vengono incontro come un dono di Dio; acco­
gliere questo dono con tutto l’essere perché entri nel cuore della nostra vita e la trasformi; 
supplicare per la Chiesa, Corpo del Risorto, sparsa nel mondo, “comunicando” (il commu­
nicantes del Canone romano) a tutte le ansie e ai suoi drammi; “pasqualizzare” la nostra esi­
stenza (il neologismo è di Bonhoeffer) modellandola sul Cristo che-dà-la-vita-per-noi: una 
vita che non si consuma egoisticamente in se stessa, ma si dona, si spende, si consuma per 
gli altri. Gesù nella Pasqua ha fatto questo, e ci ha ingiunto di farlo anche noi: «Fate quello 
che ho fatto io», ha detto in sostanza. Nella celebrazione lo facciamo in forma rituale. Lì 
diventiamo quello che riceviamo («sumus quod accipimus», come dice Agostino) e così 
attingiamo la forza di farlo nella vita. Certo che la Pasqua deve consumarsi nella vita (in 
questo Rahner ha ragione, ma l’hanno sempre detto tutti), ma non arriva normalmente alla 
vita se non passa per l’Eucaristia.

A partire da questo fulcro, la dimensione eucaristica della vita cristiana si innerva capil­
larmente in tutta la giornata.

Triplice dimensione

Per afferrare tutta la portata dell’Eucaristia domenicale, bisogna inoltre coglierne le 
dimensioni. Essa, attualizzando il Mistero della salvezza (è il Mysterium fidei per eccellen­
za) come la domenica di cui è il cuore, è insieme ricordo, presenza e attesa. Guarda verso il 
Passato (l’«Ora» in cui Gesù consuma il sacrificio pasquale, che è poi lo sbocco di tutta la 
vicenda salvifica), verso il presente (il Risorto presente qui-ora per offrire la salvezza) e 
verso l'avvenire (la sua venuta nella gloria che è oggetto della speranza cristiana). È insom-

" Cfr. K. Rahner, Eucharistiefeier und Sonntagspflicht, in Gottesdienst 4 (1971), pp. 27-28; la risposta di E. 
Lengei.ing, Eucharistiefeier am Sonntag. Zur Diskussion um die “Sonntagspflicht", in Gottesdienst 11 (1974), pp. 
HI-83. Cfr. inoltre G. Colombo, La teologia del “Giorno del Signore", in Documenti dottrinali e sussidi pastora­
li, pubblicati a Pescara per il XIX Congresso Eucaristico Nazionale, quad. n. 2, pp. 15-16.



560 Documentazione

ma la “ricapitolazione” di tutta l’economia. Chi vive l’Eucaristia è ben lontano dal celebra­
re e contemplare il Mistero collocato quasi fuori della storia, in uno spazio intemporale.

Qui siamo nel cuore della celebrazione domenicale. Illustrare queste dimensioni porte­
rebbe lontano; posso accontentarmi qui di qualche nota.

Vedo nell’Apocalisse il libro biblico che prospetta le dimensioni del Mistero nel modo 
più suggestivo, lì libro (lo sappiamo) è strettamente legato alla liturgia, come è evidente nei 
cantici, nelle acclamazioni e in altre numerose reminiscenze della assemblea cristiana. Né 
saremo sorpresi, dal momento che è proprio nel Giorno del Signore («en te kyriaké hemé- 
ra») che il veggente di Patmos ha ricevuto le sue rivelazioni.

In un unico versetto sono sintetizzate le tre dimensioni: «Io ero morto (il passato) ma 
ora vivo per sempre (ecco il presente) e ho potere sopra la morte e sopra gli inferi (ecco la 
vittoria escatologica che occuperà l’ultima parte del libro)». È il Cristo «che era, che è, e che 
viene».

Gesù è anzitutto l’Agnello immolato che ci ha liberati dai nostri peccati con il suo san­
gue (1,5; 5,9). È l’evento pasquale di cui la domenica è la commemorazione settimanale. E 
poiché - come dice Ignazio di Antiochia - Cristo si è innalzato come un astro nel giorno 
della Risurrezione, con Lui«si è innalzata la nostra vita» (Ma^n., 9, 1). La domenica diven­
ta un pressante invito settimanale ad innalzare 1’esistenza cristiana al livello del Risorto, a 
vivere «secundum diem dominicum», come si esprime lo stesso Padre apostolico.

Ma il Cristo dell’Apocalisse è anche il Figlio dell’uomo in gloria che si rivolge ora al 
Veggente (1,13-16). L’incontro con Lui è una esperienza attuale: «Ecco, sto alla porta e 
busso. Se qualcuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verrò da lui, cenerò con lui ed 
egli con me» (3,20): come non intravedere sullo sfondo di queste parole la Cena eucaristi­
ca? L’assemblea radunata avverte nel suo seno la presenza viva del Risorto, esattamente 
come gli Apostoli «la sera di quello stesso giorno» (Gv 20,19-20). La domenica è il tempo 
e il luogo in cui Egli dà convegno ai suoi per questo incontro. Lo può ben ripetere il sacer­
dote come un ritornello: «Dominus vobiscum» non è solo un augurio, è una affermazione di 
fede: il Cristo, Vivente e Vittorioso (come ama dire l’Apocalisse) è qui, in mezzo a voi.

Finalmente il Cristo è colui che «viene sulle nubi e ognuno lo vedrà» (1,7). La dome­
nica si trova così polarizzata verso la escatologia, ciò che i Padri indicavano col tema 
dell’«ottavo giorno». L’ultima parola dell’Apocalisse è il grido: «Vieni, Signore Gesù» 
(22,20). E la ICor e la Didaché ci attestano che è diventata una formula tipica (O. Cullmann 
dice «la più originale») del culto cristiano. Il tempo della Chiesa assume una dimensione in 
avanti: è posto sotto il segno della speranza e visto non più come monotona e pura ripeti­
zione. ma come una storia in cammino, aperto al nuovo e all'inatteso. Aspettiamo «nuovi 
cieli e una terra nuova» (2Pt 3,13). Tutto sfocerà in quella cena in cui celebreremo le nozze 
dell’Agnello, e a cui tutti i credenti sono invitati (Ap 19,7-9). Ci è ricordato in ogni Messa 
prima della Comunione: «Beati qui ad cenam A^ni vocati sunt», frase che nella traduzione 
italiana ha perduto purtroppo tutta la sua connotazione escatologica.

Questa proiezione in avanti, è chiaro, non spinge al disimpegno: al contrario dà un’ani­
ma all'impegno. Si sa che un uomo senza speranza non è capace di compromettersi genero­
samente nei problemi del mondo. Il credente sa che è nella storia che il Regno “viene”, e sa 
di essere chiamato a collaborare con Dio per questo avvento. È un lavoro che riempie tutti ' 
giorni della settimana e che tutte le domeniche, immergendosi nella Pasqua di Cristo, si 
àncora all'eterno.

Lo Spirito Santo anima della domenica

11 nostro impegno fondamentale, quando celebriamo nell’Eucaristia la Pasqua del 
Signore, rimane comunque quello di radicarla nella vita, di farla diventare la nostra Pasqua- 
Questo non è possibile senza lo Spirito Santo. Al riguardo un metropolita ortodosso, Ignazio 
di Lattaquié, nella conferenza di apertura alla quarta Assemblea Generale del Consiglio



Documentazione 561

Ecumenico di Upsala (luglio 1968), ha detto parole memorabili che hanno avuto vasta eco, 
e di cui mi piace riportare qui qualche stralcio: perché ci aiuta a cogliere la dimensione 
pneumatologica della domenica.

«L’avvenimento della Novità si è compiuto una volta per tutte nella morte e risurrezio­
ne di Cristo. Ormai la struttura della storia è pasquale, nel senso propriamente teologico di 
passaggio da questo mondo a una nuova creazione. Ma in che modo l’avvenimento pasqua­
le, accaduto una volta per tutte, diventa nostro, oggi? Per mezzo di Colui che ne è l’artefice 
fin dalle origini e nella pienezza dei tempi: lo Spinto Santo. Egli è personalmente la Novità 
all’opera nel mondo. È la presenza del Dio-con-noi “unito al nostro spirito” (Rm 8,16). 
Senza di Lui. Dio è legge. Cristo è nel passato, il Vangelo una lettera morta, la Chiesa una 
semplice organizzazione, l’autorità è un dominio, la missione è solo propaganda, il culto una 
semplice rievocazione, l'agire cristiano una morale da schiavi. Ma in Lui e in una sinergia 
indissociabile, il cosmo è sollevato e geme nell'atto di partorire il Regno, l’uomo è in lotta 
contro “la carne”, il Cristo Risorto è qui, il Vangelo è potenza di vita, la Chiesa segno e 
riflesso della Comunione trinitaria, l'autorità è un servizio liberatore, la missione è una 
Pentecoste, la Liturgia è memoriale e anticipazione, l’agire umano è deificato. Lo Spirito 
Santo fa già accadere la “parusia” nella epiclesi sacramentale, ove essa in modo misterico si 
fa già realtà; parla attraverso i profeti, immette tutte le cose nel circuito del dialogo, comu­
nicandosi Egli stesso mette in comunione, attira verso il secondo avvento, “è Signore e dà 
la vita" (Simbolo niceno-costantinopolitano). E per mezzo di Lui che la Chiesa e il mondo 
gridano con tutto l’essere: “Vieni, Signore Gesù”».

Questo testo mirabile e sintetico è uno specchio del pensiero e della spiritualità 
dell’Oriente: e ci aiuta a capire che. se la domenica è il Giorno del Risorto, della Chiesa e 
dell'Eucaristia, lo è solo grazie allo Spirito: è Lui che rende presente il Risorto, anima la 
Chiesa, conferisce al Sacramento tutta la sua efficacia.

IV. Giorno di festa e di gioia

C’è un ultimo tratto fondamentale nella fisionomia della domenica: è un giorno di festa 
e di gioia. Sono due cose di cui il cuore umano, e l’animo popolare in specie, non sanno fare 
a meno. La festa è il linguaggio dei poveri, linguaggio semplice ed essenziale in cui si espri­
me la loro cultura. E da sempre il nostro popolo ha legato la festa alla domenica; ha dimo­
strato con ciò di intuire con chiarezza che questo è il giorno festivo per eccellenza. Talora si 
incrostano alla festa popolare elementi deteriori e anche superstiziosi. Ci vuole al riguardo 
un’opera di purificazione, ma senza disattendere questo bisogno fondamentale del popolo.

La festa trasforma la domenica in un giorno “diverso”. Anche la cessazione dal lavoro 
deve trovare qui la sua radice: per essere diverso e traboccante di gioia, il giorno festivo deve 
rompere con il solito ritmo della settimana. Sappiamo tutti che il riposo domenicale era 
escluso dalla prassi primitiva, ma ne conosciamo pure la ragione che era contingente: le con­
dizioni concrete di una comunità in minoranza. Ma era nella logica delle cose che, alla fine, 
festa e riposo si coniugassero insieme.

Una gioia che viene solo dal Risorto

È chiaro che il perno intorno a cui si svolge la festa è la gloria del Cristo Risorto. Più 
esattamente, la gioia di trovarsi insieme stretti intorno a Lui. Non c'è festa senza questi due 
elementi: un evento importante che viene rivissuto e il ritrovarsi insieme per rivivere quel 
fatto. Qui il fatto è la Pasqua di Cristo che, come ha detto un Padre, ha trasformato in festa 
tutta la vita dell'uomo; il ritrovarsi insieme si realizza nell’assemblea. Sono i due poli della 
festa: la gioia di incontrare il Risorto, e la gioia di stare con i fratelli e di realizzare con loro 
una piena comunione di fede. «Ogni assemblea è una festa», diceva il Crisostomo.



562 Documentazione

Come è lontano tutto questo dalla pratica corrente che fa della domenica un giorno di 
evasione e di fuga nel divertimento, spesso così povero di gioia vera! Il credente accoglie la 
festa come un dono dalle mani del suo Signore. È il giorno in cui egli ritrova se stesso ed è 
restituito ai suoi valori più profondi: non solo i valori di fede, ma anche i valori umani. È 
redento dal lavoro come alienazione e fatica. Trova uno spazio di libertà contro tutti i con­
dizionamenti. In un mondo dove la “funzionalità" domina da regina, egli invece facendo 
della domenica la regina, come già dicevano gli Ebrei del sabato (forse è questa la tradizio­
ne a cui si ispira Eusebio di Alessandria quando la chiama «il signore dei giorni»), afferma 
i diritti del gratuito, del creativo, della fantasia. Rivendica la sua sovranità sulle cose, la sua 
priorità sul lavoro. Soddisfa il diritto a una “vita piena” in contrasto con la “vita ridotta” che 
l’esperienza quotidiana gli consente. Ed è chiaro che questa vita piena non può avere altra 
sorgente che la Pasqua di Cristo.

Così si aprono le porte della gioia. L’affermazione della Didascalia degli Apostoli: 
«Chi si rattrista nel giorno di domenica commette peccato», sotto l’apparente ingenuità 
nasconde una intuizione profonda. Fare della domenica un giorno tedioso e monotono, 
significa soffocarne lo spirito. Il “Giorno del Signore” vuole un’anima in festa, come e più 
delle campane che suonano a distesa.

Ora non bastano le tecniche dell’animazione a far scoccare la scintilla della gioia. Esse 
sono necessarie, ma non devono accontentarsi di far vibrare l’epidermide del sentimento. 
Prendiamo ad esempio una certa animazione, ma può essere unicamente effimera ed este­
riore. Un canto vero non si riduce all’esecuzione: è «l’atto del pregare cantando», è lode che 
sgorga da un cuore che contempla stupito le “meraviglie” che Dio compie e, in particolare, 
quel supremo gesto che è la Pasqua.

"Ritta la vita diventa una festa

Il Cristo Risorto veramente cambia tutto il senso della vita. In Lui il desiderio più 
profondo dell’uomo è esaudito al di là di ogni attesa. «Il Risorto cambia lo sperare dell’uo­
mo in speranza», dice Mons. Coffy. Di lì sgorga una gioia che si radica profondamente nel­
l’uomo: lo tocca nell’intimo, «nelle giunture e nelle midolla», cioè nel terreno dei desideri 
più fondamentali, che solo la fede sa colmare.

Allora è gioia vera.
P. Martini12 ha descritto l’esperienza da lui vissuta di un sabato ebraico in un villaggio 

di Galilea. L’atmosfera festiva di gioia, che coinvolgeva tutti in un ritmo “diverso”, lo ha 
impressionato. Giustamente noi cristiani rifiutiamo - con Cristo d’altronde - quella casui- 
stica giudaica complicata sul sabato, che portava alla grettezza e ne faceva un assoluto, fine 
a se stesso, dimenticando invece che al centro sta l’uomo. Ma l'osservanza formale non ha 
spento in tutti gli Ebrei la festa interiore. Ce ne sono ancora oggi che lo vivono come un 
giorno di letizia e di elevazione. Ecco qualche frammento di testimonianza di un ebreo con­
temporaneo ":

«Il sabato deve essere tutto passato in dolcezza, grazia, pace, amore. In esso perfino il 
dannato nell'infemo trova pace. È perciò un doppio peccato mostrarsi adirati nel sabato ...

Dall’interno dei giorni nei quali ci tocca combattere e la cui banalità ci fa soffrire, noi 
guardiamo al sabato come a un’isola di pace, come alla nostra sorgente, come al nostro 
punto di arrivo ... E un giorno di lode, non un giorno di richieste ... E se uno visita un mala­
to il sabato, dovrebbe dirgli: “È sabato, non bisogna lamentarsi, tu guarirai presto”».

Bisogna che anche il precetto sia trasformato dall’interno, per intonarsi a questo clima 
festivo. Deve essere una istanza liberatrice, non una imposizione, recepita in modo passivo,

11 Cfr. C. Martini. Riflessioni sul "Giorno del Signore" a partire dal Nuovo Testamento, in Documenti, cit- 
quad. n. 27. pp. 29-42.

” A. J. Heschel, The Sabbath: Its Meaning for Modern Man. New York 1951, pp. 29-30.



Documentazione 563

che serve solo a produrre il senso di colpa. L’obbligo deve trasformarsi in bisogno e in gioia. 
Anche nei rapporti sociali è così: sono invitato a pranzo a titolo di amicizia, ed apprezzo 
questo gesto perché rinsalda un rapporto umano a cui ci tengo, per nulla al mondo man­
cherò, pur non essendo costretto da nessuno; e nella mensa comune si creerà spontanea­
mente un clima di intimità e di festa. Se invece partecipo a un ricevimento a cui le conve­
nienze sociali mi “obbligano”, sarà tutta un’altra cosa: sarà una formalità ammantata di ipo­
crisia.

Ora alla domenica non è il Risorto che ci invita per assidersi insieme con Lui alla mensa 
eucaristica? Si va con gioia all’incontro non perché obbligati-sotto-pena-di-peccato, ma per­
ché per il credente «vivere è Cristo», e di Lui non può fare a meno.

E se il fulcro della domenica è il Risorto, la Persona di Gesù come Verbo salvifico, si 
va a Lui perché “aliti” su di noi il suo Spirito, e «in Lui risorto tutta la vita risorga», come 
si dice in un prefazio pasquale.

Allora la bella testimonianza dei martiri di Abitina: «Sine dominico vivere non possu­
mus» '4, non è più solo un bel testo da citare, diventa esperienza.

Vediamo oggi sbocciare sul tronco della Chiesa qualche fiore inatteso. Sarà una prima­
vera, una fioritura di grazia? Lo speriamo tutti. Se vogliamo affrettarla, bisognerà puntare 
sulla domenica. Lì sono collocate le chances migliori: viverla e farla vivere come «il signo­
re dei giorni», quel giorno cioè che dà senso a tutti gli altri giorni.

* Mariano Andrea Magrassi, O.S.B.
Arcivescovo em. di Bari-Bitonto

14 Questa pagina di Martirologio Africano è presentata e riprodotta da V. Derosa. Martiri della domenica, in 
Liturgia, n. 239-240 ( 1977), pp. 49-50



564 Documentazione

Comunicati del Vescovo di Pinerolo 
circa Franco Barbero

In data 13 marzo 2003 il Vescovo di Pinerolo ha notificato a Franco Barbero il provvedimento ema­
nato dalla Congregazione per la Dottrina della Fede circa la perdita dello stato clericale a norma 
dei cann. 290-293
Successivamente il Vescovo rendeva noto alla Diocesi il provvedimento con questi due comu­
nicati:

È con molta sofferenza che comunico al Presbiterio e alla Diocesi che il rev.do don 
Franco Barbero, con provvedimento pontificio, emanato dalla Congregazione per la 
Dottrina della Fede, è stato dimesso dallo stato clericale.

Un anno fa, in data 14 febbraio, ero intervenuto con una Nota* per affermare che la pre­
dicazione, gli scritti, gli interventi attraverso i media come pure l’attività di don Franco 
Barbero sono in forte contrasto con la Sacra Scrittura, la Tradizione e il Magistero della 
Chiesa Cattolica.

Ma già dal 1975 i Vescovi di Pinerolo, con tanta fraternità, ed io stesso, più volte, abbia­
mo preso posizione, con dichiarazioni dello stesso tenore, per richiamare don Franco 
Barbero al senso della comunione ecclesiale e per avvertire i fedeli che quanto veniva da lui 
predicato e divulgato non era conforme alle verità contenute nella dottrina della Chiesa 
Cattolica. Purtroppo inutilmente.

Non solo dal Piemonte, ma da tante parti d’Italia, Vescovi, numerosi presbiteri e fedeli 
si sono lamentati del disorientamento causato dagli scritti e dalla prassi seguita da don 
Franco Barbero e hanno richiesto una parola e un intervento chiarificatore.

Tale atto di dimissione non intende escludere dalla vita della Chiesa questo nostro sacer­
dote, ma richiamarlo fortemente ad un atteggiamento di revisione onde aiutarlo a ritrovare 
la piena adesione alle verità della fede e il rispetto della disciplina ecclesiastica.

La dimissione dallo stato clericale non significa che egli non è più sacerdote (la sacra 
Ordinazione una volta validamente ricevuta non diviene mai nulla), ma che egli è proibito 
di esercitare gli atti propri del ministero ordinato e lo priva di tutti gli uffici e incarichi (cfr. 
cann. 290-292) che già, di fatto, da parecchi anni non gli erano stati più affidati all'interno 
della comunità diocesana.

Mi preme, nel contempo, sottolineare che questo non diminuisce l’affetto nei suoi con­
fronti, anzi lo rafforza ancora di più, né viene meno il riconoscimento del suo servizio verso 
i poveri.

È questo un momento di grande tristezza. È per me la pena più grande del mio ministe­
ro episcopale. È come una ferita che mi porto dentro per non aver avuto la capacità di con­
durre un mio carissimo sacerdote alla comunione ecclesiale.

Invito tutti alla preghiera: è la forza che ci sostiene nei momenti di difficoltà; è la 
medicina che guarisce le ferite e irrobustisce la speranza, nonostante le nostre fragilità e 
debolezze.

Pinerolo, 13 marzo 2003

* Pier Giorgio Debernardi
Vescovo di Pinerolo

• In RDTo 79 (2002), 392 /NdR /.



Documentazione 565

Nell’arco di circa trent’anni c'è sempre stata, da parte dei Vescovi di Pinerolo, la volontà 
sincera di dialogare con don Franco Barbero. Ricordo, in particolare, gli sforzi compiuti da 
Mons. Pietro Giachetti, con mitezza e umiltà, per cercare di tessere, ma sempre inutilmen­
te, un dialogo chiarificatore. Sono numerose le ammonizioni formali pronunciate dai 
Vescovi nei suoi confronti. Tali ammonizioni, maturate con il contributo di ampi settori della 
comunità diocesana, fanno esplicita menzione degli errori dottrinali contenuti nei suoi scrit­
ti riguardo ai misteri della Trinità, dell’Incarnazione, dell’Eucaristia e, connesso con 
l’Eucaristia, il Ministero ordinato, oltreché la non accettazione dell’integrità del Settenario 
Sacramentale e del Magistero come guida di fede e di morale.

Nel 1987 si era giunti anche ad intimare la “sospensione a divinis", poi ritirata.
Fin dal mio arrivo a Pinerolo ho cercato più occasioni per incontrare don Franco 

Barbero, sia andando a trovarlo presso la sede della sua comunità in Corso Torino, sia acco­
gliendolo in Vescovado. I colloqui con lui sono sempre stati improntati a cortesia e cordia­
lità, ma nello stesso tempo egli ha mai dato segno di voler rivedere le sue posizioni al fine 
di ricomporre una comunione ferita, se non addirittura infranta. L’ho sempre trovato rigido 
ed inflessibile, fino al presente.

In particolare, dall’anno 2(X)1, ho più volte manifestato a don Franco Barbero la mia 
pena per il suo modo di rapportarsi, come presbitero, nei confronti del Magistero. Le sue 
posizioni dottrinali e la sua prassi pastorale, valicando i confini della Diocesi di Pinerolo, 
mettevano in difficoltà anche numerose altre comunità ecclesiali. Vescovi, sacerdoti e fede­
li mi hanno posto interrogativi circa la situazione di questo mio presbitero.

Con sofferenza nel cuore, ho sentito il dovere di dirgli che il suo modo di esercitare il 
ministero e la sua predicazione non erano in comunione con la Chiesa e che in coscienza 
sarei dovuto intervenire con qualche provvedimento.

lo stesso ho sottoposto il caso alla Santa Sede.
La Congregazione per la Dottrina della Fede si è pronunciata sulla base degli scritti di 

don Franco Barbero, dove emerge il forte contrasto tra le sue posizioni e quanto insegna la 
Sacra Scrittura, la Tradizione e il Magistero della Chiesa.

Prima ancora avevo fatto esaminare i suoi scritti da un gruppo di docenti della Facoltà 
Teologica dell’Italia Settentrionale e della Pontificia Università Salesiana. Ma il risultato è 
sempre stato il medesimo.

Negli ultimi incontri avuti con lui, con amicizia, gli ho fatto intendere chiaramente che 
una decisione si stava per prendere.

11 provvedimento porta la data del 25 gennaio, lo l’ho ricevuto il 7 marzo e l’ho comu­
nicato a don Franco il 13 marzo.

Pinerolo, 30 marzo 2003

* Pier Giorgio Debernardi
Vescovo di Pinerolo



566 Documentazione

Intervento del Vescovo di Oppido Mamertina-Palmi 
circa asseriti prodigi che sarebbero avvenuti a Maropati

Considerato:

- che gli asseriti prodigi di un’immagine della Madonna in una casa privata di Maropati 
continuano ad interessare e coinvolgere alcune persone, presbiteri e laici, a Maropati e 
altrove;

- che i Vescovi miei predecessori hanno costituito due Commissioni di indagine, nel 1971 
e nel 1979, che giunsero alla medesima conclusione: «Quanto ai fenomeni asseriti prodi­
giosi non si riscontrano elementi riferibili a interventi soprannaturali»',

- che i Vescovi miei predecessori hanno fatto esaminare il presunto sangue legato al sud­
detto quadro da due diversi Istituti scientifici d’Italia nel 1971 e nel 1972 che giunsero alla 
medesima conclusione: «Non si può asserire trattarsi scientificamente di sangue umano 
perché mescolato con altre sostanze»;

- che a suo tempo la Congregazione per la Dottrina della Fede approvò l’operato del 
Vescovo locale;

- che di recente alcuni hanno pubblicato un libro sui fatti di Maropati che, sprovvisto di per­
messo ecclesiastico, si contrappone esplicitamente all'atteggiamento e alle decisioni dei 
Vescovi succedutisi dal 1971 ad oggi;

in virtù della mia potestà ordinaria

DECRETO

1. A nessun presbitero o diacono di qualsivoglia Diocesi è consentito presiedere o guidare 
celebrazioni di preghiera, liturgiche o non, nel luogo dove è custodito il quadro della 
Madonna.

2. Nessun presbitero, diacono o fedele laico può presiedere o guidare in qualsiasi chiesa 
della Diocesi celebrazioni, liturgiche o meno, che siano legate a pellegrinaggi o a rievo­
cazioni degli asseriti eventi.

3. Nelle chiese di Maropati è proibito a chiunque celebrare altre Messe, oltre quelle di ora­
rio festivo e feriale, a motivo di pellegrinaggi o devozioni agli asseriti fenomeni.

4. Nessun presbitero o diacono si presti ad organizzare pellegrinaggi, processioni e simili 
che abbiano riferimento ai suddetti eventi.

5. È proibito ai presbiteri e ai diaconi della Diocesi raccogliere o accettare offerte che. a 
qualsiasi titolo, siano in relazione ai suddetti fatti. Coloro che dovessero infrangere le 
suddette disposizioni sono passibili delle sanzioni previste dal Codice di Diritta 
Canonico.

Quanto a eventi prodigiosi o guarigioni asseriti come avvenuti in riferimento ai suddetti 
eventi, quand’anche fossero scientificamente attestati e dichiarati umanamente inspiegabili, 
dimostrerebbero solo che Iddio può operare quel che vuole e dovunque, anche in premio alla 
buona fede di chi a lui si rivolge.



Documentazione 567

Perché, poi, una guarigione, dichiarata umanamente inspiegabile, possa essere qualificata 
“miracolo” è indispensabile una dichiarazione ufficiale della Chiesa.
Coloro che dinanzi a Dio ritengono di origine soprannaturale i fatti di Maropati hanno 
comunque il dovere di coscienza di non insinuare, tanto meno pubblicamente, ipotesi lesive 
della dirittura morale e della onestà intellettuale di chi è stato o è ancor oggi di parere diver­
so o vuole attenersi alle decisioni dei Vescovi.
Con l’augurio che ciascuno umilmente rimetta al giudizio di Dio quello che in retta coscien­
za ritiene di credere, purché operiamo tutti nell'unità richiesta in tali questioni dal nostro 
essere membri fedeli della Chiesa.

Dalla Sede vescovile, il 14 marzo 2003

* Luciano Bux
Vescovo di Oppido Mamertina-Palmi 

sac. Ermenegildo Albanese 
cancelliere vescovile



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO
È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:

— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice. Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore. Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano, S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, 
Parr. Reano, Parr. Trana. Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, ist. La Salle. Pan. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

VIA REYCEND, 43/b - 10148 TORINO
Tel. 011.229.50.85 • Fax 011.220.92.59 • e-mail: info@passaudiovideo.it

mailto:info@passaudiovideo.it


UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella 11 di copertinaSEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 01 1/51 56209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56 271 - E-mail: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56203 - fax 01 I 51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56 295 (ab. 335, 632 35 90) 

ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)
Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369

E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56 209

E-mail: avvocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56216 - fax 01 1 51 56209 

venerdì ore 9-12
Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. Oli 51 56286 

ore 9-12 (escluso sabato)SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Uffici.» Liturgico tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289

E-mail: liturgico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax Oli 51 56419

E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 01 1/51 56220 - fax 011/51 56229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Uffici.» p.-r la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 01 1/51 56350 - fax 01 1/51 56349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 01 1/51 56 340 - fax 01 1/51 56 349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionali -tei. 011/5156338
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sodale e del Lavoro - tei. 011/51 56450 - iu 011 '51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà»!. 5 - ore 9-12.30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e dell Università 
tei. 011/51 56230 - fax 011/5) 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56430 - fax 01 1/51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Migranti - tei. 01 1/2462092 - fax 011/2025 42
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.torino.chiesacattolicà.h migranti
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14.30-17.30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo. Tempo Libero e Sport - tei. 01 1/51 56 332
E-mail: turismo@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17.30 tutti i giorni (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Cxmiunicazioni Sociali - tei. 011/51 56335 - fax 01 1 51 56309
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10.30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:avvocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@torino.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesacattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
mailto:turismo@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= roto)
Ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXX - N. 3 - Marzo 2003
Abbonamento annuale per il 2003 € 50,00 - Una copia € 5,00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. I I - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Reflazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell'Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione lede “Buona Stampa"
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)
Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino • 1/2004

Spedito: Gennaio 2004


	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0001_RivistaDiocesana_20030301_0397.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0002_RivistaDiocesana_20030301_0397.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0003_RivistaDiocesana_20030301_0397.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0004_RivistaDiocesana_20030301_0398.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0005_RivistaDiocesana_20030301_0399.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0006_RivistaDiocesana_20030301_0400.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0007_RivistaDiocesana_20030301_0401.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0008_RivistaDiocesana_20030301_0402.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0009_RivistaDiocesana_20030301_0403.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0010_RivistaDiocesana_20030301_0404.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0011_RivistaDiocesana_20030301_0405.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0012_RivistaDiocesana_20030301_0406.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0013_RivistaDiocesana_20030301_0407.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0014_RivistaDiocesana_20030301_0408.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0015_RivistaDiocesana_20030301_0409.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0016_RivistaDiocesana_20030301_0410.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0017_RivistaDiocesana_20030301_0411.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0018_RivistaDiocesana_20030301_0412.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0019_RivistaDiocesana_20030301_0413.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0020_RivistaDiocesana_20030301_0414.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0021_RivistaDiocesana_20030301_0415.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0022_RivistaDiocesana_20030301_0416.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0023_RivistaDiocesana_20030301_0417.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0024_RivistaDiocesana_20030301_0418.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0025_RivistaDiocesana_20030301_0419.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0026_RivistaDiocesana_20030301_0420.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0027_RivistaDiocesana_20030301_0421.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0028_RivistaDiocesana_20030301_0422.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0029_RivistaDiocesana_20030301_0423.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0030_RivistaDiocesana_20030301_0424.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0031_RivistaDiocesana_20030301_0425.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0032_RivistaDiocesana_20030301_0426.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0033_RivistaDiocesana_20030301_0427.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0034_RivistaDiocesana_20030301_0428.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0035_RivistaDiocesana_20030301_0429.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0036_RivistaDiocesana_20030301_0430.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0037_RivistaDiocesana_20030301_0431.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0038_RivistaDiocesana_20030301_0432.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0039_RivistaDiocesana_20030301_0433.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0040_RivistaDiocesana_20030301_0434.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0041_RivistaDiocesana_20030301_0435.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0042_RivistaDiocesana_20030301_0436.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0043_RivistaDiocesana_20030301_0437.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0044_RivistaDiocesana_20030301_0438.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0045_RivistaDiocesana_20030301_0439.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0046_RivistaDiocesana_20030301_0440.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0047_RivistaDiocesana_20030301_0441.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0048_RivistaDiocesana_20030301_0442.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0049_RivistaDiocesana_20030301_0443.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0050_RivistaDiocesana_20030301_0444.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0051_RivistaDiocesana_20030301_0445.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0052_RivistaDiocesana_20030301_0446.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0053_RivistaDiocesana_20030301_0447.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0054_RivistaDiocesana_20030301_0448.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0055_RivistaDiocesana_20030301_0449.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0056_RivistaDiocesana_20030301_0450.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0057_RivistaDiocesana_20030301_0451.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0058_RivistaDiocesana_20030301_0452.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0059_RivistaDiocesana_20030301_0453.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0060_RivistaDiocesana_20030301_0454.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0061_RivistaDiocesana_20030301_0455.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0062_RivistaDiocesana_20030301_0456.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0063_RivistaDiocesana_20030301_0457.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0064_RivistaDiocesana_20030301_0458.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0065_RivistaDiocesana_20030301_0459.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0066_RivistaDiocesana_20030301_0460.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0067_RivistaDiocesana_20030301_0461.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0068_RivistaDiocesana_20030301_0462.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0069_RivistaDiocesana_20030301_0463.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0070_RivistaDiocesana_20030301_0464.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0071_RivistaDiocesana_20030301_0465.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0072_RivistaDiocesana_20030301_0466.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0073_RivistaDiocesana_20030301_0467.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0074_RivistaDiocesana_20030301_0468.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0075_RivistaDiocesana_20030301_0469.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0076_RivistaDiocesana_20030301_0470.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0077_RivistaDiocesana_20030301_0471.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0078_RivistaDiocesana_20030301_0472.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0079_RivistaDiocesana_20030301_0473.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0080_RivistaDiocesana_20030301_0474.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0081_RivistaDiocesana_20030301_0475.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0082_RivistaDiocesana_20030301_0476.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0083_RivistaDiocesana_20030301_0477.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0084_RivistaDiocesana_20030301_0478.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0085_RivistaDiocesana_20030301_0479.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0086_RivistaDiocesana_20030301_0480.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0087_RivistaDiocesana_20030301_0481.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0088_RivistaDiocesana_20030301_0482.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0089_RivistaDiocesana_20030301_0483.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0090_RivistaDiocesana_20030301_0484.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0091_RivistaDiocesana_20030301_0485.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0092_RivistaDiocesana_20030301_0486.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0093_RivistaDiocesana_20030301_0487.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0094_RivistaDiocesana_20030301_0488.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0095_RivistaDiocesana_20030301_0489.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0096_RivistaDiocesana_20030301_0490.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0097_RivistaDiocesana_20030301_0491.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0098_RivistaDiocesana_20030301_0492.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0099_RivistaDiocesana_20030301_0493.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0100_RivistaDiocesana_20030301_0494.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0101_RivistaDiocesana_20030301_0495.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0102_RivistaDiocesana_20030301_0496.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0103_RivistaDiocesana_20030301_0497.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0104_RivistaDiocesana_20030301_0498.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0105_RivistaDiocesana_20030301_0499.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0106_RivistaDiocesana_20030301_0500.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0107_RivistaDiocesana_20030301_0501.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0108_RivistaDiocesana_20030301_0502.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0109_RivistaDiocesana_20030301_0503.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0110_RivistaDiocesana_20030301_0504.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0111_RivistaDiocesana_20030301_0505.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0112_RivistaDiocesana_20030301_0506.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0113_RivistaDiocesana_20030301_0507.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0114_RivistaDiocesana_20030301_0508.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0115_RivistaDiocesana_20030301_0509.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0116_RivistaDiocesana_20030301_0510.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0117_RivistaDiocesana_20030301_0511.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0118_RivistaDiocesana_20030301_0512.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0119_RivistaDiocesana_20030301_0513.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0120_RivistaDiocesana_20030301_0514.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0121_RivistaDiocesana_20030301_0515.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0122_RivistaDiocesana_20030301_0516.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0123_RivistaDiocesana_20030301_0517.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0124_RivistaDiocesana_20030301_0518.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0125_RivistaDiocesana_20030301_0519.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0126_RivistaDiocesana_20030301_0520.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0127_RivistaDiocesana_20030301_0521.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0128_RivistaDiocesana_20030301_0522.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0129_RivistaDiocesana_20030301_0523.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0130_RivistaDiocesana_20030301_0524.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0131_RivistaDiocesana_20030301_0525.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0132_RivistaDiocesana_20030301_0526.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0133_RivistaDiocesana_20030301_0527.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0134_RivistaDiocesana_20030301_0528.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0135_RivistaDiocesana_20030301_0529.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0136_RivistaDiocesana_20030301_0530.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0137_RivistaDiocesana_20030301_0531.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0138_RivistaDiocesana_20030301_0532.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0139_RivistaDiocesana_20030301_0533.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0140_RivistaDiocesana_20030301_0534.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0141_RivistaDiocesana_20030301_0535.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0142_RivistaDiocesana_20030301_0536.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0143_RivistaDiocesana_20030301_0537.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0144_RivistaDiocesana_20030301_0538.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0145_RivistaDiocesana_20030301_0539.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0146_RivistaDiocesana_20030301_0540.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0147_RivistaDiocesana_20030301_0541.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0148_RivistaDiocesana_20030301_0542.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0149_RivistaDiocesana_20030301_0543.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0150_RivistaDiocesana_20030301_0544.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0151_RivistaDiocesana_20030301_0545.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0152_RivistaDiocesana_20030301_0546.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0153_RivistaDiocesana_20030301_0547.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0154_RivistaDiocesana_20030301_0548.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0155_RivistaDiocesana_20030301_0549.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0156_RivistaDiocesana_20030301_0550.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0157_RivistaDiocesana_20030301_0551.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0158_RivistaDiocesana_20030301_0552.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0159_RivistaDiocesana_20030301_0553.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0160_RivistaDiocesana_20030301_0554.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0161_RivistaDiocesana_20030301_0555.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0162_RivistaDiocesana_20030301_0556.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0163_RivistaDiocesana_20030301_0557.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0164_RivistaDiocesana_20030301_0558.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0165_RivistaDiocesana_20030301_0559.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0166_RivistaDiocesana_20030301_0560.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0167_RivistaDiocesana_20030301_0561.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0168_RivistaDiocesana_20030301_0562.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0169_RivistaDiocesana_20030301_0563.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0170_RivistaDiocesana_20030301_0564.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0171_RivistaDiocesana_20030301_0565.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0172_RivistaDiocesana_20030301_0566.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0173_RivistaDiocesana_20030301_0567.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0174_RivistaDiocesana_20030301_0568.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0175_RivistaDiocesana_20030301_0568.pdf‎
	‎J:\- FASE 3 JPG pulito\2003\RivistaDiocesana_20030301\PDF\0176_RivistaDiocesana_20030301_0568.pdf‎

