
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

ANNO LXXXAPRILE 2003



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il ! 6 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 01 1/51 56 249
ore 9-12 (escluso lunedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56333 - fax 01 1/51 56209

Segreteria ore 9-12 (escluso sabato)

Vicari Generali e Vescovi Ausiliari - ore 9-12 (escluso sabato)
Fiandino S.E.R. Mons. Guido (ab. tei. 011/56828 17 - 349/157 4161)
Lanzetti S.E.R. Mons. Giacomo (ab. tei. 01 1/521 21 7.3 - .347/2462067)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretti pastorali:
TO Città: Trucco don Giuseppe (ab. tei. 011/48 0261 - .329/21481 26) 
lunedì ore 10-12
TO Nord: Foieri don Antonio (ab. Forno Canavese tei. 0124/72 94 - .347/546 05 94) 
venerdì ore 10-12
TO Sud-Est: Avataneo can. Gian Carlo (ab. Carmagnola tei. 011/972 31 71 - 339/359 6870) 
giovedì ore 10-12
TO Ovest: Delbosco don Piero (ab. Alpignano tei. 011/9676325 - 335/611 0339) 
martedì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 01 1/58 111) 
lunedì ore 9-12,30; mercoledì ore 15-18,30; venerdì ore 10-12,30

COORDINATORI DIOCESANI PER LA PASTORALE - tei. 01 1/51 5G21<i

Terzariol don Pietro (giovedì ore 9-12 - tei. ab. 011/31 I 5422):
pastorale dell’iniziazione cristiana e catechesi; liturgia; carità; missione.

Amore don Antonio (venerdì ore 9-12 - tei. ab. 011/205 3474):
pastorale delle età della vita: fanciulli e ragazzi; adolescenti e giovani; famiglia; adulti e anziani.

Graverò don Domenico (lunedì ore 9-12 - tei. ab. 011/97200 14):
pastorale degli ambienti di vita: pastorale sociale e del lavoro; scuola e l niversità; sanità; mi- 
granti-itineranti-sport-turismo e tempo libero.

ECONOMO DIOCESANO - tei. 01 1/51 56 360

Cattaneo don Domenico (tei. 011/521 1557) - ore 9-12 (escluso sabato)
(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA METROPOLITANA

SOMMARIO

Pag-
Atti del Santo Padre

Lettera Enciclica Ecclesia de Eucharistia sull’Eucaristia nel suo rapporto con la Chiesa 579
Messaggio pasquale 2003 602

Atti della Santa Sede

Congregazione delle Cause dei Santi:
Promulgazione di Decreti: 605
- le virtù eroiche del Servo di Dio Luigi Boccardo 006
- le virtù eroiche del Servo di Dio Luigi della Consolata, al secolo Andrea Bordino 609

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

V Forum del Progetto Culturale: “Di generazione in generazione: la difficile costruzione 
del futuro” (Card. Camillo Ruini) 613

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Saluzzo 

Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Pasqua 623
Omelia in Cattedrale nella Domenica delle Palme ^5

Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo in Cattedrale 627



578

Omelie del Triduo Sacro:
Giovedì Santo: Cena del Signore 631
Venerdì Santo: 1. Passione del Signore 634

2. Alla Via Crucis 635
Domenica della Risurrezione: 1. Veglia Pasquale 637

2. Messa del Giorno 639
3. Secondi Vespri 641

Omelia nel Centenario della nascita del Cardinale Pellegrino 643

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Rinuncia - Termine di ufficio - Trasferimenti - Nomine - Nomine e conferme in Isti­
tuzioni varie - Sacerdote extradiocesano defunto - Sacerdote diocesano defunto 647

Documentazione

Centenario delta nascita del Cardinale Michele Pellegrino:
Il “Capitolo delle colpe” {Card. Michele Pellegrino) 651
Memoria del Padre Michele Pellegrino a cent'anni dalla nascita {Enzo Bianchi) 662

Economia, etica e sviluppo sostenibile (* Renato Raffaele Martino) 670

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
ABBONAMENTI PER IL 2003

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l'abbonamento;
ricorda che l'abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbligatorio per i 

parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata la cura d'anime:
invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le comunità 

di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni laicali che ancora 
non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana Torinese, tenendo conto della 
particolare fisionomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la 
vita dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per l'anno 2003: € 50,00, da versarsi sul Conto Corrente 
Postale 25493107, intestato a Rivista Diocesana Torinese - corso Matteotti n. 11 - 
10121 Torino.



Atti del Santo Padre

Lettera Enciclica

ECCLESIA DE EUCHARISTIA
DEL SOMMO PONTEFICE

GIOVANNI PAOLO II
AI VESCOVI 

AI PRESBITERI E AI DIACONI 
ALLE PERSONE CONSACRATE 

E A TUTTI I FEDELI LAICI 
SULL'EUCARISTIA

NEL SUO RAPPORTO CON LA CHIESA

INTRODUZIONE

1. La Chiesa vive dell’Eucaristia. Questa ve­
rità non esprime soltanto un’esperienza quotidia­
na di fede, ma racchiude in sintesi il nucleo del 
mistero della Chiesa. Con gioia essa sperimenta 
in molteplici forme il continuo avverarsi della 
promessa: «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, 
fino alla fine del mondo» (Mt 28,20); ma nella 
sacra Eucaristia, per la conversione del pane e del 
vino nel corpo e nel sangue del Signore, essa 
gioisce di questa presenza con un'intensità unica. 
Da quando, con la Pentecoste, la Chiesa, Popolo 
della Nuova Alleanza, ha cominciato il suo cam­
mino pellegrinante verso la patria celeste, il Di- 
vin Sacramento ha continuato a scandire le sue 
giornate, riempiendole di fiduciosa speranza.

Giustamente il Concilio Vaticano II ha procla­
mato che il Sacrificio eucaristico è «fonte e apice 
di tutta la vita cristiana»1. «Infatti, nella santissi­
ma Eucaristia è racchiuso tutto il bene spirituale 
della Chiesa, cioè lo stesso Cristo, nostra Pasqua

e pane vivo che, mediante la sua carne vivificata 
dallo Spirito Santo e vivificante, dà vita agli uo­
mini»2. Perciò lo sguardo della Chiesa è conti­
nuamente rivolto al suo Signore, presente nel Sa­
cramento deH’Altare, nel quale essa scopre la 
piena manifestazione del suo immenso amore.

2. Nel corso del Grande Giubileo dell’Anno 
2000 mi fu dato di celebrare l'Eucaristia nel Ce­
nacolo di Gerusalemme, là dove, secondo la tra­
dizione, essa fu realizzata per la prima volta da 
Cristo stesso. // Cenacolo ? il luogo dell'istitu­
zione di questo santissimo Sacramento. È lì che 
Cristo prese nelle sue mani il pane, lo spezzò e lo 
diede ai discepoli dicendo: «Prendete, e mangia­
tene tutti: questo è il mio corpo offerto in sacrifi­
cio per voi» (cfr. Mt 26,26; Le 22,19; ICor 
11,24). Poi prese nelle sue mani il calice del vino 
e disse loro: «Prendete, e bevetene tutti: questo è 
il calice del mio sangue per la nuova ed eterna al-

' Concilio Vaticano II. Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 11.
’ Concilio Vaticano II, Decr. sul ministero e la vita dei presbiteri Presbyterorum Ordinis. 5.

579



580 Atli del Santo Padre

leanza, versato per voi e per tutti in remissione 
dei peccati» (cfr. Me 14,24; Le 22,20; ICor 
11,25). Sono grato al Signore Gesù che mi ha 
permesso di ripetere nello stesso luogo, obbeden­
do al suo comando: «Fate questo in memoria di 
me» (Le 22,19), le parole da Lui pronunciate 
duemila anni fa.

Gli Apostoli che presero parte aH'Ultima 
Cena capirono il significato delle parole uscite 
dalle labbra di Cristo? Forse no. Quelle parole si 
sarebbero chiarite pienamente soltanto al termine 
del Triduum sacrum, del periodo cioè che va 
dalla sera del Giovedì fino alla mattina della Do­
menica. In quei giorni si inscrive il mysterium 
paschale; in essi si inscrive anche il mysterium 
eucharisticum.

3. Dal mistero pasquale nasce la Chiesa. Pro­
prio per questo l'Eucaristia, che del mistero pa­
squale è il sacramento per eccellenza, si pone al 
centro della vita ecclesiale. Lo si vede fin dalle 
prime immagini della Chiesa, che ci offrono gli 
Atti degli Apostoli: «Erano assidui nelfascoltare 
l'insegnamento degli Apostoli e nell'unione fra­
terna, nella frazione del pane e nelle preghiere» 
(2,42). Nella «frazione del pane» è evocata l'Eu­
caristia. Dopo duemila anni continuiamo a realiz­
zare quell'immagine primigenia della Chiesa. E 
mentre Io facciamo nella Celebrazione eucaristi­
ca, gli occhi dell’anima sono ricondotti al Triduo 
pasquale: a ciò che si svolse la sera del Giovedì 
Santo, durante l'Ultima Cena, e dopo di essa. L'i­
stituzione dell’Eucaristia infatti anticipava sacra­
mentalmente gli eventi che di lì a poco si sareb­
bero realizzati, a partire dall'agonia del Getsema­
ni. Rivediamo Gesù che esce dal Cenacolo, scen­
de con i discepoli per attraversare il torrente Ce­
dron e giungere all’Orto degli Ulivi. In quell’Or­
to vi sono ancor oggi alcuni alberi di ulivo molto 
antichi. Forse furono testimoni di quanto avvenne 
alla loro ombra quella sera, quando Cristo in pre­
ghiera provò un'angoscia mortale «e il suo sudo­
re diventò come gocce di sangue che cadevano a 
terra» (Le 22,44). Il sangue, che aveva poco prima 
consegnato alla Chiesa come bevanda di salvezza 
nel Sacramento eucaristico, cominciava ad essere 
versato; la sua effusione si sarebbe poi compiuta 
sul Golgota, divenendo lo strumento della nostra 
redenzione: «Cristo, (...) venuto come sommo sa­
cerdote dei beni futuri, (...) entrò una volta per 
sempre nel santuario non con sangue di capri e di 
vitelli, ma con il proprio sangue, dopo averci ot­
tenuto una redenzione eterna» (Eh 9,11 -12).

4. L’ora della nostra redenzione. Pur immen­
samente provato, Gesù non fugge davanti alla sua 
“ora”: «E che devo dire? Padre, salvami da que­

st’ora? Ma per questo sono giunto a quest’ora!» 
(Gv 12,27). Egli desidera che i discepoli gli fac­
ciano compagnia, e deve invece sperimentare la 
solitudine e l’abbandono: «Così non siete stati 
capaci di vegliare un’ora sola con me? Vegliate e 
pregate, per non cadere in tentazione» (Mi 26,40- 
41 ). Solo Giovanni rimarrà sotto la Croce, accan­
to a Maria e alle pie donne. L'agonia nel Getse­
mani è stata l'introduzione all'agonia della Croce 
del Venerdì Santo. L'ora santa, l'ora della reden­
zione del mondo. Quando si celebra l'Eucaristia 
presso la tomba di Gesù, a Gerusalemme, si toma 
in modo quasi tangibile alla sua "ora", l’ora della 
croce e della glorificazione. A quel luogo e a 
quell'ora si riporta spiritualmente ogni presbitero 
che celebra la Santa Messa, insieme con la co­
munità cristiana che vi partecipa.

«Fu crocifisso, morì e fu sepolto; discese agli 
inferi; il terzo giorno risuscitò da morte». Alle 
parole della professione di fede fanno eco le pa­
role della contemplazione c della proclamazione: 
«Ecce lignum crucis, in quo salus mundi pepen­
dit. Venite adoremus». È l’invito che la Chiesa ri­
volge a tutti nelle ore pomeridiane del Venerdì 
Santo. Essa riprenderà poi il suo canto durante il 
tempo pasquale per proclamare: «Surrexit Domi­
nus de sepulcro qui pro nohis pependit in Ugno. 
Alleluia».

5. «Mysterium fidei! - Mistero della fede!». 
Quando il sacerdote pronuncia o canta queste pa­
role, i presenti acclamano: «Annunziamo la tua 
morte, Signore, proclamiamo la tua risurrezione, 
nell'attesa della tua venuta».

In queste o simili parole la Chiesa, mentre ad­
dita il Cristo nel mistero della sua Passione, rive­
la anche il suo proprio mistero; Ecclesia de Eu­
charistia. Se con il dono dello Spirito Santo a 
Pentecoste la Chiesa viene alla luce e si incam­
mina per le strade del mondo, un momento deci­
sivo della sua formazione è certamente l’istitu­
zione deH’Eucaristia nel Cenacolo. Il suo fonda­
mento e la sua scaturigine è l’intero Triduum pa­
schale. ma questo è come raccolto, anticipato, e 
"concentrato" per sempre nel dono eucaristico. 
In questo dono Gesù Cristo consegnava alla 
Chiesa l'attualizzazione perenne del mistero pa­
squale. Con esso istituiva una misteriosa "con­
temporaneità” tra quel Triduum e lo scorrere di 
tutti i secoli.

Questo pensiero ci porta a sentimenti di gran­
de e grato stupore. C’è, nell'evento pasquale e 
nell'Eucaristia che lo attualizza nei secoli, una 
"capienza” davvero enorme, nella quale l'intera 
storia è contenuta, come destinataria della grazia 
della redenzione. Questo stupore deve invadere 
sempre la Chiesa raccolta nella Celebrazione eu-



Atti del Santo Padre 581

caristica. Ma in modo speciale deve accompa­
gnare il ministro dell'Eucaristia. Infatti è lui, gra­
zie alla facoltà datagli nel sacramento dell'Ordi­
nazione sacerdotale, a compiere la consacrazio­
ne. È lui a pronunciare, con la potestà che gli 
viene dal Cristo del Cenacolo: «Questo è il mio 
corpo offerto in sacrificio per voi ... Questo è il 
calice del mio sangue, versato per voi ...». Il sa­
cerdote pronuncia queste parole o piuttosto mette 
la sua bocca e la sua voce a disposizione di Colui 
che le pronunciò nel Cenacolo, e volle che venis­
sero ripetute di generazione in generazione da 
tutti coloro che nella Chiesa partecipano ministe­
rialmente al suo sacerdozio.

6. Questo “stupore” eucaristico desidero ri­
destare con la presente Lettera Enciclica, in con­
tinuità con l’eredità giubilare, che ho voluto con­
segnare alla Chiesa con la Lettera Apostolica 
Novo Millennio ineunte e con il suo coronamen­
to mariano Rosarium Virginis Mariae. Contem­
plare il volto di Cristo, e contemplarlo con Maria, 
è il "programma” che ho additato alla Chiesa al­
l’alba del Terzo Millennio, invitandola a prende­
re il largo nel mare della storia con l’entusiasmo 
della nuova evangelizzazione. Contemplare Cri­
sto implica saperlo riconoscere dovunque Egli si 
manifesti, nelle sue molteplici presenze, ma so­
prattutto nel Sacramento vivo del suo corpo e del 
suo sangue. La Chiesa vive del Cristo eucaristi­
co, da Lui è nutrita, da Lui è illuminata. L'Euca­
ristia è mistero di fede, e insieme «mistero di 
luce» '. Ogni volta che la Chiesa la celebra, i fe­
deli possono rivivere in qualche modo l'espe­
rienza dei due discepoli di Emmaus: «Si apriro­
no loro gli occhi e lo riconobbero» (Le 24,31).

7. Da quando ho iniziato il mio ministero di 
Successore di Pietro, ho sempre riservato al Gio­
vedì Santo, giorno deil’Eucaristia e del Sacerdo­
zio. un segno di particolare attenzione, inviando 
una Lettera a tutti i sacerdoti del mondo. Que­
st'anno. venticinquesimo per me di Pontificato, 
desidero coinvolgere più pienamente l'intera 
Chiesa in questa riflessione eucaristica, anche 
per ringraziare il Signore del dono dell’Eucari­
stia e del Sacerdozio: «Dono e mistero»4. Se, 
proclamando l’Anno del Rosario, ho voluto porre 
questo mio venticinquesimo anno nel segno della 
contemplazione di Cristo alla scuola di Maria, 
non posso lasciar passare questo Giovedì Santo 
2003 senza sostare davanti al "volto eucaristico” 
di Cristo, additando con nuova forza alla Chiesa

la centralità dell'Eucaristia. Di essa la Chiesa 
vive. Di questo “pane vivo” si nutre. Come non 
sentire il bisogno di esortare tutti a fame sempre 
rinnovata esperienza?

8. Quando penso all'Eucaristia, guardando 
alla mia vita di sacerdote, di Vescovo, di Succes­
sore di Pietro, mi viene spontaneo ricordare i 
tanti momenti e i tanti luoghi in cui mi è stato 
concesso di celebrarla. Ricordo la chiesa parroc­
chiale di Niegowid, dove svolsi il mio primo in­
carico pastorale, la collegiata di San Floriano a 
Cracovia, la Cattedrale del Wawel, la Basilica di 
San Pietro e le tante Basiliche e chiese di Roma 
e del mondo intero. Ho potuto celebrare la Santa 
Messa in cappelle poste sui sentieri di montagna, 
sulle sponde dei laghi, sulle rive del mare; l’ho 
celebrata su altari costruiti negli stadi, nelle piaz­
ze delle città, ... Questo scenario così variegato 
delle mie Celebrazioni eucaristiche me ne fa spe­
rimentare fortemente il carattere universale e, per 
così dire, cosmico. Sì, cosmico! Perché anche 
quando viene celebrata sul piccolo altare di una 
chiesa di campagna. l'Eucaristia è sempre cele­
brata, in certo senso, sull'altare del mondo. Essa 
unisce il cielo e la terra. Comprende e pervade 
tutto il creato. Il Figlio di Dio si è fatto uomo, per 
restituire tutto il creato, in un supremo atto di 
lode, a Colui che lo ha fatto dal nulla. E così Lui, 
il sommo ed eterno Sacerdote, entrando median­
te il sangue della sua Croce nel santuario eterno, 
restituisce al Creatore e Padre tutta la creazione 
redenta. Lo fa mediante il ministero sacerdotale 
della Chiesa, a gloria della Trinità Santissima. 
Davvero è questo il mysterium fidei che si realiz­
za nell'Eucaristia: il mondo uscito dalle mani di 
Dio creatore toma a Lui redento da Cristo.

9. L'Eucaristia, presenza salvifica di Gesù 
nella comunità dei fedeli e suo nutrimento spiri­
tuale. è quanto di più prezioso la Chiesa possa 
avere nel suo cammino nella storia. Si spiega così 
la premurosa attenzione che essa ha sempre ri­
servato al Mistero eucaristico, un'attenzione che 
emerge in modo autorevole nell'opera dei Conci­
li e dei Sommi Pontefici. Come non ammirare le 
esposizioni dottrinali dei Decreti sulla Santissi­
ma Eucaristia e sul Sacrosanto Sacrificio della 
Messa promulgati dal Concilio di Trento? Quelle 
pagine hanno guidato nei secoli successivi sia la 
teologia sia la catechesi e tuttora sono punto di ri­
ferimento dogmatico per il continuo rinnovamen­
to e per la crescita del Popolo di Dio nella fede e

' Cfr. Giovanni Paolo II. Lctt. Ap. Rosarium Virginis Mariae ( 16 ottobre 2002), 21: AAS 95 (2003), 19.
4 È questo il titolo che ho voluto dare a una testimonianza autobiografica in occasione del cinquantesimo del 

mio sacerdozio.



582 Atti del Santo Padre

nell’amore all’Eucaristia. In tempi più vicini a 
noi, tre Encicliche sono da menzionare: l’Enci­
clica Mirae caritatis di Leone XIII (28 maggio 
1902)’, l’Enciclica Mediator Dei di Pio XII (20 
novembre 1947)6 e l’Enciclica Mysterium fidei di 
Paolo VI (3 settembre 1965)’.

Il Concilio Vaticano II, pur non avendo pub­
blicato uno specifico documento sul Mistero eu­
caristico, ne illustra, comunque, i vari aspetti 
lungo l’intero arco dei suoi documenti, e special- 
mente nella Costituzione dogmatica sulla Chiesa 
Lumen gentium e nella Costituzione sulla Sacra 
Liturgia Sacrosanctum Concilium.

Io stesso, nei primi anni del mio Ministero 
apostolico sulla Cattedra di Pietro, con la Lettera 
Apostolica Dominicae Cenae (24 febbraio 
1980)", ebbi modo di trattare alcuni aspetti del 
Mistero eucaristico e della sua incidenza nella 
vita di chi ne è ministro. Oggi riprendo il filo di 
quel discorso con il cuore ancora più colmo di 
commozione e gratitudine, quasi riecheggiando 
la parola del Salmista: «Che cosa renderò al Si­
gnore per quanto mi ha dato? Alzerò il calice 
della salvezza e invocherò il nome del Signore» 
(Sai 116 [115],12-13).

10. A questo impegno di annuncio da parte 
del Magistero ha fatto riscontro una crescita inte­
riore della comunità cristiana. Non c’è dubbio 
che la riforma liturgica del Concilio abbia porta­
to grandi vantaggi per una più consapevole, atti­
va e fruttuosa partecipazione dei fedeli al santo 
Sacrificio dell’altare. In tanti luoghi, poi, l'ado­
razione del santissimo Sacramento trova ampio

spazio quotidiano e diventa sorgente inesauribile 
di santità. La devota partecipazione dei fedeli alla 
processione eucaristica nella solennità del Corpo 
e Sangue di Cristo è una grazia del Signore che 
ogni anno riempie di gioia chi vi partecipa. Altri 
segni positivi di fede e di amore eucaristici si po­
trebbero menzionare.

Purtroppo, accanto a queste luci, non manca­
no delle ombre. Infatti vi sono luoghi dove si re­
gistra un pressoché completo abbandono del 
culto di adorazione eucaristica. Si aggiungono, 
nell’uno o nell’altro contesto ecclesiale, abusi 
che contribuiscono ad oscurare la retta fede e la 
dottrina cattolica su questo mirabile Sacramento. 
Emerge talvolta una comprensione assai riduttiva 
del Mistero eucaristico. Spogliato del suo valore 
sacrificale, viene vissuto come se non oltrepas­
sasse il senso e il valore di un incontro convivia­
le fraterno. Inoltre, la necessità del sacerdozio 
ministeriale, che poggia sulla successione apo­
stolica, rimane talvolta oscurata e la sacramenta- 
lità dell’Eucaristia viene ridotta alla sola effica­
cia dell’annuncio. Di qui anche, qua e là, inizia­
tive ecumeniche che, pur generose nelle intenzio­
ni, indulgono a prassi eucaristiche contrarie alla 
disciplina nella quale la Chiesa esprime la sua 
fede. Come non manifestare, per tutto questo, 
profondo dolore? L’Eucaristia è un dono troppo 
grande, per sopportare ambiguità e diminuzioni.

Confido che questa mia Lettera Enciclica 
possa contribuire efficacemente a che vengano 
dissipate le ombre di dottrine e pratiche non ac­
cettabili, affinché l’Eucaristia continui a risplen­
dere in tutto il fulgore del suo mistero.

CAPITOLO PRIMO
MISTERO DELLA FEDE

11. «Il Signore Gesù, nella notte in cui veni­
va tradito» (ICor 11,23), istituì il Sacrificio eu­
caristico del suo corpo e del suo sangue. Le pa­
role dell’Apostolo Paolo ci riportano alla circo­
stanza drammatica in cui nacque l’Eucaristia. 
Essa porta indelebilmente inscritto l'evento del­
la passione e della morte del Signore. Non ne è 

solo revocazione, ma la ri-presentazione sacra­
mentale. È il sacrificio della Croce che si perpe­
tua nei secoli1'. Bene esprimono questa verità le 
parole con cui il popolo, nel rito latino, rispon­
de alla proclamazione del "mistero della fede’’ 
fatta dal sacerdote: «Annunziamo la tua morte, 
Signore!».

’ Leonis XIII Acta XXII (1903), 115-136.
6 445 39(1947), 521-595.
’ 445 57 (1965), 753-774.
' 445 72(1980), 113-148.
" Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. sulla Sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium. 47: «Salvator noster |... | Sa­

crificium Eucharisticum Corporis et Sanguinis sui instituit, quo Sacrificium Crucis in saecula, donec veniret, per­
petuarei».



Atti del Santo Padre 583

La Chiesa ha ricevuto l'Eucaristia da Cristo 
suo Signore non come un dono, pur prezioso fra 
tanti altri, ma come il dono per eccellenza, per­
ché dono di se stesso, della sua persona nella sua 
santa umanità, nonché della sua opera di salvez­
za. Questa non rimane confinata nel passato, 
giacché «tutto ciò che Cristo è, tutto ciò che ha 
compiuto e sofferto per tutti gli uomini, parteci­
pa dell'eternità divina e perciò abbraccia tutti i 
tempi»"*.

Quando la Chiesa celebra l'Eucaristia, memo­
riale della morte e risurrezione del suo Signore, 
questo evento centrale di salvezza è reso real­
mente presente e «si effettua l'opera della nostra 
redenzione»". Questo sacrificio è talmente deci­
sivo per la salvezza del genere umano che Gesù 
Cristo l’ha compiuto ed è tornato al Padre soltan­
to dopo averci lasciato il mezzo per parteciparvi 
come se vi fossimo stati presenti. Ogni fedele 
può così prendervi parte e attingerne i frutti ine­
sauribilmente. Questa è la fede, di cui le genera­
zioni cristiane hanno vissuto lungo i secoli. Que­
sta fede il Magistero della Chiesa ha continua- 
mente ribadito con gioiosa gratitudine per l’ine­
stimabile dono'-’. Desidero ancora una volta ri­
chiamare questa verità, ponendomi con voi, miei 
carissimi fratelli e sorelle, in adorazione davanti 
a questo Mistero: Mistero grande. Mistero di mi­
sericordia. Che cosa Gesù poteva fare di più per 
noi? Davvero, neH'Eucaristia. ci mostra un 
amore che va fino «all’estremo» (cfr. Gv 13,1), 
un amore che non conosce misura.

12. Questo aspetto di carità universale del Sa­
cramento eucaristico è fondato sulle parole stes­
se del Salvatore. Istituendolo, Egli non si limitò a 
dire «Questo è il mio corpo», «questo è il mio 
sangue», ma aggiunse «dato per voi ... versato 
per voi» (Le 22,19.20). Non affermò soltanto che 
ciò che dava loro da mangiare e da bere era il suo 
corpo e il suo sangue, ma ne espresse altresì il 
valore sacrificale, rendendo presente in modo sa­
cramentale il suo sacrificio, che si sarebbe com­
piuto sulla Croce alcune ore dopo per la salvezza

di tutti. «La Messa è ad un tempo e inseparabil­
mente il memoriale del sacrificio nel quale si per­
petua il sacrificio della Croce e il sacro banchet­
to della comunione al corpo e al sangue del Si­
gnore»1’.

La Chiesa vive continuamente del sacrificio 
redentore, e ad esso accede non soltanto per 
mezzo di un ricordo pieno di fede, ma anche in 
un contatto attuale, poiché questo sacrificio ri­
torna presente, perpetuandosi sacramentalmente, 
in ogni comunità che lo offre per mano del mini­
stro consacrato. In questo modo l'Eucaristia ap­
plica agli uomini d'oggi la riconciliazione otte­
nuta una volta per tutte da Cristo per l'umanità di 
ogni tempo. In effetti, «il sacrificio di Cristo e il 
sacrificio dell'Eucaristia sono un unico sacrifi­
cio» “. Lo diceva efficacemente già San Giovan­
ni Crisostomo: «Noi offriamo sempre il medesi­
mo Agnello, e non oggi uno e domani un altro, 
ma sempre lo stesso. Per questa ragione il sacri­
ficio è sempre uno solo. [...] Anche ora noi of­
friamo quella vittima, che allora fu offerta e che 
mai si consumerà»

La Messa rende presente il sacrificio della 
Croce, non vi si aggiunge e non lo moltiplica"’. 
Quello che si ripete è la celebrazione memoriale, 
l'«ostensione memoriale» (memorialis demon­
stratio)'1 di esso, per cui l’unico e definitivo sa­
crificio redentore di Cristo si rende sempre attua­
le nel tempo. La natura sacrificale del Mistero 
eucaristico non può essere, pertanto, intesa come 
qualcosa a sé stante, indipendentemente dalla 
Croce o con un riferimento solo indiretto al sa­
crificio del Calvario.

13. In forza del suo intimo rapporto con il sa­
crificio del Golgota, l'Eucaristia è sacrificio in 
senso proprio, e non solo in senso generico, come 
se si trattasse del semplice offrirsi di Cristo quale 
cibo spirituale ai fedeli. Il dono infatti del suo 
amore e della sua obbedienza fino aH’estremo 
della vita (cfr. Gv 10,17-18) è in primo luogo un 
dono al Padre suo. Certamente, è dono in favore 
nostro, anzi di tutta l'umanità (cfr. Mt 26,28; Me

” Catechismo della Chiesa Cattolica, 1085.
" Lumen gentium, 3.
11 Cfr. Paolo VI. Solenne professione di fede (30 giugno 1968), 24: AAS 60 ( 1968). 442; Giovanni Paolo II. 

Leu. Ap. Dominicae Cenae (24 febbraio 1980). 12: AA.S' 72 (1980), 142.
" Catechismo della Chiesa Cattolica, 1382.
“ tbid., 1367.
” Omelie sulla Lettera agli Ebrei. 17, 3: PG 63, 131.

Cfr. Concilio Tridentino. Sess. XXII. Doctrina de ss. Missae sacrificio, cap. 2: DS 1743: «Si tratta infat­
ti di una sola e identica vittima e lo stesso Gesù la offre ora per il ministero dei sacerdoti. Egli che un giorno offrì 
se stesso sulla croce: diverso è solo il modo di offrirsi».

" Pio XII. Lett. Enc. Mediator Dei (20 novembre 1947): AAS 39 (1947). 548.



584 Atti del Santo Padre

14,24; Le 22,20; Gv 10,15), ma dono innanzi 
tutto al Padre'. «Sacrificio che il Padre accettò, ri­
cambiando questa totale donazione di suo Figlio, 
che si fece “obbediente fino alla morte" (FU 2,8), 
con la sua patema donazione, cioè col dono della 
nuova vita immortale nella risurrezione» ”.

Nel donare alla Chiesa il suo sacrificio. Cristo 
ha altresì voluto fare suo il sacrificio spirituale 
della Chiesa, chiamata ad offrire, col sacrificio di 
Cristo, anche se stessa. Ce lo insegna, per quan­
to riguarda tutti i fedeli, il Concilio Vaticano II: 
«Partecipando al Sacrificio eucaristico, fonte e 
apice di tutta la vita cristiana, offrono a Dio la 
Vittima divina e se stessi con essa»

14. La Pasqua di Cristo comprende, con la 
passione e la morte, anche la sua risurrezione. È 
quanto ricorda l'acclamazione del popolo dopo 
la consacrazione: «Proclamiamo la tua risurre­
zione». In effetti, il Sacrificio eucaristico rende 
presente non solo il mistero della passione e della 
morte del Salvatore, ma anche il mistero della ri­
surrezione, in cui il sacrificio trova il suo corona­
mento. È in quanto vivente e risorto che Cristo 
può farsi nell’Eucaristia «pane della vita» (Gv 
6,35.48), «pane vivo» (Gv 6,51 ). Sant’Ambrogio 
lo ricordava ai neofiti, come applicazione alla 
loro vita dell’evento della risurrezione: «Se oggi 
Cristo è tuo. Egli risorge per te ogni giorno»20. 
San Cirillo di Alessandria a sua volta sottolinea­
va che la partecipazione ai santi Misteri «è una 
vera confessione e memoria che il Signore è 
morto ed è tornato alla vita per noi e a nostro fa­
vore»21.

15. La ripresentazione sacramentale nella 
Santa Messa del sacrificio di Cristo coronato 
dalla sua risurrezione implica una specialissima 
presenza che - per riprendere le parole di Paolo 
VI - «si dice "reale" non per esclusione, quasi 
che le altre non siano “reali", ma per antonoma­
sia perché è sostanziale, e in forza di essa Cristo, 
Uomo-Dio, tutto intero si fa presente»22. È ripro­
posta così la sempre valida dottrina del Concilio 
di Trento: «Con la consacrazione del pane e del 
vino si opera la conversione di tutta la sostanza

del pane nella sostanza del Corpo di Cristo, no­
stro Signore, e di tutta la sostanza del vino nella 
sostanza del suo Sangue. Questa conversione in 
modo conveniente e appropriato è chiamata dalla 
santa Chiesa cattolica transustanziazione»2'. 
Davvero l'Eucaristia è mysterium fidei, mistero 
che sovrasta i nostri pensieri, e può essere accol­
to solo nella fede, come spesso ricordano le cate­
chesi patristiche su questo divin Sacramento. 
«Non vedere - esorta San Cirillo di Gerusalem­
me - nel pane e nel vino dei semplici e naturali 
elementi, perché il Signore ha detto espressa- 
mente che sono il suo corpo e il suo sangue: la 
fede te lo assicura, benché i sensi ti suggeriscano 
altro» u.

«Adoro te devote, latens Deitas», continue­
remo a cantare con il Dottore Angelico. Di fron­
te a questo mistero di amore, la ragione umana 
sperimenta tutta la sua finitezza. Si comprende 
come, lungo i secoli, questa verità abbia stimola­
to la teologia ad ardui sforzi di comprensione.

Sono sforzi lodevoli, tanto più utili e pene­
tranti quanto più capaci di coniugare l'esercizio 
critico del pensiero col «vissuto di fede» della 
Chiesa, colto specialmente nel «carisma certo di 
verità» del Magistero e «nell’intima intelligenza 
delle cose spirituali»2’ che raggiungono soprat­
tutto i Santi. Resta il confine additato da Paolo 
VI: «Ogni spiegazione teologica, che tenti di pe­
netrare in qualche modo questo mistero, per es­
sere in accordo con la fede cattolica deve mante­
nere fermo che nella realtà obiettiva, indipenden­
temente dal nostro spirito, il pane e il vino han 
cessato di esistere dopo la consacrazione, sicché 
da quel momento sono il corpo e il sangue ado­
rabili del Signore Gesù ad essere realmente di­
nanzi a noi sotto le specie sacramentali del pane 
e del vino»20.

16. L’efficacia salvifica del sacrificio si rea­
lizza in pienezza quando ci si comunica riceven­
do il corpo e il sangue del Signore. Il Sacrificio 
eucaristico è di per sé orientato all'unione intima 
di noi fedeli con Cristo attraverso la Comunione: 
riceviamo Lui stesso che si è offerto per noi, il 
suo corpo che Egli ha consegnato per noi sulla

“ Giovanni Paolo II, Lclt. Enc. Redemptor hominis (15 marzo 1979), 20: AAS 71 ( 1979), 310.
” Lumen gentium, 11.
20 De sacramentis. V. 4, 26: CSEL 73. 70.
21 Sul Vangelo di Giovanni. XII, 20: PG 74, 726.
22 Leti. Enc. Mysterium fidei (3 settembre 1965): AAS 57 (1965). 764.
21 Sess. XIII, Decr. de ss. Eucharistia, cap. 4: DS 1642.
24 Catechesi mistagogiche, IV. 6: SCh 126. 138.
” Concilio Vaticano II, Cosi. dogm. sulla divina Rivelazione Dei Verbum, 8.
20 Solenne professione di fede. 25: Le, 442-443.



Atti del Sant» Padre 585

Croce, il suo sangue che ha «versato per molti, in 
remissione dei peccati» (Mi 26,28). Ricordiamo 
le sue parole: «Come il Padre, che ha la vita, ha 
mandato me e io vivo per il Padre, così anche 
colui che mangia di me vivrà per me» (Gv 6,57). 
È Gesù stesso a rassicurarci che una tale unione, 
da Lui asserita in analogia a quella della vita tri­
nitaria. si realizza veramente. L'Eucaristia è vero 
banchetto, in cui Cristo si offre come nutrimen­
to. Quando, per la prima volta, Gesù annuncia 
questo cibo, gli ascoltatori rimangono stupiti e 
disorientati, costringendo il Maestro a sottolinea­
re la verità oggettiva delle sue parole: «In verità, 
in verità vi dico: se non mangiate la carne del Fi­
glio dell’uomo e non bevete il suo sangue, non 
avrete in voi la vita» (Gv 6,53). Non si tratta di 
un alimento metaforico: «La mia carne è vero 
cibo e il mio sangue vera bevanda» (Gv 6,55).

17. Attraverso la Comunione al suo corpo e al 
suo sangue. Cristo ci comunica anche il suo Spi­
rito. Scrive Sant’Efrem: «Chiamò il pane suo 
corpo vivente, lo riempì di se stesso e del suo Spi­
rito. (...] E colui che lo mangia con fede, mangia 
Fuoco e Spirito. [...] Prendetene, mangiatene tutti, 
e mangiate con esso lo Spirito Santo. Infatti è ve­
ramente il mio corpo e colui che lo mangia vivrà 
eternamente»27. La Chiesa chiede questo Dono 
divino, radice di ogni altro dono, nella epiclesi 
eucaristica. Si legge, ad esempio, nella Divina Li­
turgia di San Giovanni Crisostomo: «T’invochia­
mo, ti preghiamo e ti supplichiamo: manda il tuo 
Santo Spirito sopra di noi tutti e su questi doni 
[~.| affinché a coloro che ne partecipano siano pu­
rificazione dell’anima, remissione dei peccati, co­
municazione dello Spirito Santo»2". E nel Messa­
le Romano il celebrante implora: «A noi che ci 
nutriamo del corpo e sangue del tuo Figlio dona 
la pienezza dello Spirito Santo, perché diventia­
mo in Cristo un solo corpo e un solo spirito»2’. 
Così, con il dono del suo corpo e del suo sangue. 
Cristo accresce in noi il dono del suo Spirito, ef­
fuso già nel Battesimo e dato come “sigillo” nel 
sacramento della Confermazione.

18. L'acclamazione che il popolo pronuncia 
dopo la consacrazione opportunamente si con­
clude manifestando la proiezione escatologica 
che contrassegna la Celebrazione eucaristica (cfr.

ICor 11,26): «nell'attesa della tua venuta». 
L’Eucaristia è tensione verso la meta, pregusta­
zione della gioia piena promessa da Cristo (cfr. 
Gv 15,11); in certo senso, essa è anticipazione 
del Paradiso, «pegno della gloria futura»”. Tutto, 
nell’Eucaristia, esprime l'attesa fiduciosa che «si 
compia la beata speranza e venga il nostro Salva­
tore Gesù Cristo» ", Colui che si nutre di Cristo 
nell'Eucaristia non deve attendere l'aldilà per ri­
cevere la vita eterna: la possiede già sulla terra, 
come primizia della pienezza futura, che riguar­
derà l'uomo nella sua totalità. Nell'Eucaristia ri­
ceviamo infatti anche la garanzia della risurre­
zione corporea alla fine del mondo: «Chi mangia 
la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eter­
na e io lo risusciterò nell’ultimo giorno» (Gv 
6,54). Questa garanzia della futura risurrezione 
proviene dal fatto che la carne del Figlio dell’uo- 
mo, data in cibo, è il suo corpo nello stato glo­
rioso di risorto. Con l'Eucaristia si assimila, per 
così dire, il “segreto” della risurrezione. Perciò 
giustamente Sant'Ignazio d'Antiochia definiva il 
Pane eucaristico «farmaco di immortalità, anti­
doto contro la morte» '2.

19. La tensione escatologica suscitata dall’Eu­
caristia esprime e rinsalda la comunione con la 
Chiesa celeste. Non è un caso che nelle anafore 
orientali e nelle preghiere eucaristiche latine si ri­
cordino con venerazione la sempre Vergine Ma­
ria. Madre del nostro Dio e Signore Gesù Cristo, 
gli angeli, i santi Apostoli, i gloriosi martiri e tutti 
i Santi. È un aspetto dell'Eucaristia che merita di 
essere posto in evidenza: mentre noi celebriamo 
il sacrifìcio dell'Agnello, ci uniamo alla liturgia 
celeste, associandoci a quella moltitudine im­
mensa che grida: «La salvezza appartiene al no­
stro Dio seduto sul trono e all'Agnello!» (Ap 
7,10). L'Eucaristia è davvero uno squarcio di cie­
lo che si apre sulla terra. È un raggio di gloria del­
la Gerusalemme celeste, che penetra le nubi della 
nostra storia e getta luce sul nostro cammino.

20. Conseguenza significativa della tensione 
escatologica insita nell'Eucaristia è anche il fatto 
che essa dà impulso al nostro cammino storico, 
ponendo un seme di vivace speranza nella quoti­
diana dedizione di ciascuno ai propri compiti. Se 
infatti la visione cristiana porta a guardare ai

27 Omelia IV per lu Settimana Santa: CSCO 413/ Syr. 182, 55.
“ Anafora.
” Preghiera eucaristica III.
" Solennità del Ss.mo Corpo e Sangue di Cristo, antifona al Magnificat dei 11 Vespri.
" Messale Romano, Embolismo dopo il Padre nostro.
11 Lettera agli Efesini. 20: PG 5, 661.



586 Atti del Santo Padre

«cieli nuovi» e alla «terra nuova» (cfr. Ap 21,1), 
ciò non indebolisce, ma piuttosto stimola il no­
stro senso di responsabilità verso la terra pre­
sente". Desidero ribadirlo con forza all'inizio del 
nuovo Millennio, perché i cristiani si sentano più 
che mai impegnati a non trascurare i doveri della 
loro cittadinanza terrena. È loro compito contri­
buire con la luce del Vangelo all'edificazione di 
un mondo a misura d’uomo e pienamente rispon­
dente al disegno di Dio.

Molti sono i problemi che oscurano l’orizzon­
te del nostro tempo. Basti pensare all'urgenza di 
lavorare per la pace, di porre nei rapporti tra i po­
poli solide premesse di giustizia e di solidarietà, 
di difendere la vita umana dal concepimento fino 
al naturale suo termine. E che dire poi delle mille 
contraddizioni di un mondo "globalizzato”, dove 
i più deboli, i più piccoli e i più poveri sembrano 
avere ben poco da sperare? È in questo mondo 
che deve rifulgere la speranza cristiana! Anche 
per questo il Signore ha voluto rimanere con noi 
nell'Eucaristia, inscrivendo in questa sua presen­

za sacrificale e conviviale la promessa di un'u­
manità rinnovata dal suo amore. Significativa­
mente, il Vangelo di Giovanni, laddove i Sinotti­
ci narrano l'istituzione dell'Eucaristia, propone, 
illustrandone così il significato profondo, il rac­
conto della «lavanda dei piedi», in cui Gesù si fa 
maestro di comunione e di servizio (cfr. Gv 13,1 - 
20). Da parte sua, l’Apostolo Paolo qualifica «in­
degno» di una comunità cristiana il partecipare 
alla Cena del Signore, quando ciò avvenga in un 
contesto di divisione e di indifferenza verso i po­
veri (cfr. ICor 11,17-22.27-34)".

Annunziare la morte del Signore «finché egli 
venga» (ICor 11,26) comporta, per quanti parte­
cipano all’Eucaristia l’impegno di trasformare la 
vita, perché essa diventi, in certo modo, tutta “eu­
caristica". Proprio questo frutto di trasfigurazio­
ne dell’esistenza e l'impegno a trasformare il 
mondo secondo il Vangelo fanno risplendere la 
tensione escatologica della Celebrazione eucari­
stica e dell’intera vita cristiana: «Vieni, Signore 
Gesù!» (Ap 22,20).

CAPITOLO SECONDO
L’EUCARISTIA EDIFICA LA CHIESA

21. Il Concilio Vaticano II ha ricordato che la 
Celebrazione eucaristica è al centro del processo 
di crescita della Chiesa. Infatti, dopo aver detto 
che «la Chiesa, ossia il regno di Cristo già presen­
te in mistero, per la potenza di Dio cresce visibil­
mente nel mondo»”, quasi volendo rispondere 
alla domanda: «Come cresce?», aggiunge: «Ogni 
volta che il sacrificio della Croce “col quale Cri­
sto, nostro agnello pasquale, è stato immolato" 
(ICor 5J) viene celebrato sull'altare, si effettua 
l'opera della nostra redenzione. E insieme, col sa­
cramento del pane eucaristico, viene rappresenta­
ta e prodotta l’unità dei fedeli, che costituiscono 
un solo corpo in Cristo (cfr. ICor 10,17)»“.

C’è un influsso causale dell'Eucaristia, alle 
origini stesse della Chiesa. Gli Evangelisti preci­
sano che sono stati i Dodici, gli Apostoli, a riu­
nirsi con Gesù nell'Ultima Cena (cfr. Mt 26,20: 
Me 14,17; Le 22,14). È un particolare di notevo­
le rilevanza, perché gli Apostoli «furono ad un 
tempo il seme del nuovo Israele e l’origine della 
sacra gerarchia»”. Offrendo loro come cibo il 
suo corpo e il suo sangue. Cristo li coinvolgeva 
misteriosamente nel sacrificio che si sarebbe 
consumato di lì a poche ore sul Calvario. In ana­
logia con l'Alleanza del Sinai, suggellata dal sa­
crificio e dall'aspersione col sangue ", i gesti e le 
parole di Gesù nell’Ultima Cena gettavano le

" Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 39.
" «Vuoi onorare il corpo di Cristo? Non trascurarlo quando si trova nudo. Non rendergli onore qui nel tem­

pio con stoffe di seta, per poi trascurarlo fuori, dove patisce freddo e nudità. Colui che ha detto: "Questo è il mio 
corpo", è il medesimo che ha detto: "Voi mi avete visto affamato e non mi avete nutrito", e “Quello che avete fatto 
al più piccolo dei miei fratelli l'avete fatto a me” |...|. A che serve che la tavola eucaristica sia sovraccarica di ca­
lici d'oro, quando lui muore di fame? Comincia a saziare Lui affamato, poi con quello che resterà potrai ornare 
anche l'altare»: S. Giovanni Crisostomo. Omelie sul Vangelo di Matteo 50. 3-4: PG 58. 508-509; cfr. Giovanni 
Paolo II. Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987). 31: AAS 80 (1988), 553-556.

” Lumen gentium, 3.
“ Ibid
” Concilio Vaticano II. Dece sull'attività missionaria della Chiesa Ad gentes. 5.
" «Allora Mosè prese il sangue e ne asperse il popolo, dicendo: "Ecco il sangue dell'alleanza che il Signore 

ha concluso con voi sulla base di tutte queste parole!"» (Es 24,8).



Atti del Santo Padre 587

fondamenta della nuova comunità messianica, il 
Popolo della nuova Alleanza.

Gli Apostoli, accogliendo nel Cenacolo l’invi­
to di Gesù: «Prendete e mangiate ... Bevetene 
tutti...» (Mt 26,26.27), sono entrati, per la prima 
volta, in Comunione sacramentale con Lui. Da 
quel momento, sino alla fine dei secoli, la Chie­
sa si edifica mediante la Comunione sacramenta­
le col Figlio di Dio immolato per noi: «Fate que­
sto in memoria di me ... Fate questo, ogni volta 
che ne bevete, in memoria di me» (ICor 11,24- 
25; cfr. Le 22,19).

22. L’incorporazione a Cristo, realizzata at­
traverso il Battesimo, si rinnova e si consolida 
continuamente con la partecipazione al Sacrificio 
eucaristico, soprattutto con la piena partecipazio­
ne ad esso che si ha nella Comunione sacramen­
tale. Possiamo dire che non soltanto ciascuno di 
noi riceve Cristo, ma che anche Cristo riceve 
ciascuno di noi. Egli stringe la sua amicizia con 
noi: «Voi siete miei amici» (Gv 15,14). Noi, anzi, 
viviamo grazie a Lui: «Colui che mangia di me 
vivrà per me» (Gv 6,57). Nella Comunione euca­
ristica si realizza in modo sublime il «dimorare» 
l’uno nell'altro di Cristo e del discepolo: «Rima­
nete in me e io in voi» (Gv 15,4).

Unendosi a Cristo, il Popolo della nuova Al­
leanza, lungi dal chiudersi in se stesso, diventa 
“sacramento” per l’umanitàsegno e strumento 
della salvezza operata da Cristo, luce del mondo 
e sale della terra (cfr. Mt 5,13-16) per la reden­
zione di tutti*. La missione della Chiesa è in con­
tinuità con quella di Cristo: «Come il Padre ha 
mandato me, anch'io mando voi» (Gv 20,21). 
Perciò dalla perpetuazione nell'Eucaristia del sa­
crificio della Croce e dalla Comunione col corpo 
e con il sangue di Cristo la Chiesa trae la neces­
saria forza spirituale per compiere la sua missio­
ne. Così l'Eucaristia si pone come fonte e insieme 
come culmine di tutta l’evangelizzazione, poiché 
il suo fine è la comunione degli uomini con Cri­
sto e in Lui col Padre e con lo Spirito Santo41.

23. Con la Comunione eucaristica la Chiesa è 
parimenti consolidata nella sua unità di corpo di 
Cristo. San Paolo si riferisce a questa efficacia 
unificante della partecipazione al banchetto eu­

caristico quando scrive ai Corinzi: «E il pane che 
noi spezziamo, non è forse comunione con il 
corpo di Cristo? Poiché c’è un solo pane, noi, pur 
essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti 
partecipiamo dell’unico pane» (ICor 10,16-17). 
Puntuale e profondo il commento di San Giovan­
ni Crisostomo: «Che cos’è infatti il pane? È il 
corpo di Cristo. Cosa diventano quelli che lo ri­
cevono? Corpo di Cristo; ma non molti corpi, 
bensì un solo corpo. Infatti, come il pane è tutt’u- 
no, pur essendo costituito di molti grani, e questi, 
pur non vedendosi, comunque si trovano in esso, 
sì che la loro differenza scompare in ragione 
della loro reciproca perfetta fusione; alla stessa 
maniera anche noi siamo uniti reciprocamente 
fra noi e tutti insieme con Cristo»42. L’argomen­
tazione è stringente: la nostra unione con Cristo, 
che è dono e grazia per ciascuno, fa sì che in Lui 
siamo anche associati all'unità del suo corpo che 
è la Chiesa. L’Eucaristia rinsalda l’incorporazio­
ne a Cristo, stabilita nel Battesimo mediante il 
dono dello Spirito (cfr. ICor 12,13.27).

L’azione congiunta e inseparabile del Figlio e 
dello Spirito Santo, che è all'origine della Chie­
sa, del suo costituirsi e del suo permanere, è ope­
rante neH’Eucaristia. Ne è ben consapevole l’Au­
tore della Liturgia di San Giacomo', nell’epiclesi 
dell’anafora si prega Dio Padre perché mandi lo 
Spirito Santo sui fedeli e sui doni, affinché il 
corpo e il sangue di Cristo «a tutti coloro che ne 
partecipano servano [„.| per la santificazione 
delle anime e dei corpi»41. La Chiesa è rinsaldata 
dal divino Paraclito attraverso la santificazione 
eucaristica dei fedeli.

24. Il dono di Cristo e del suo Spirito, che ri­
ceviamo nella Comunione eucaristica, compie 
con sovrabbondante pienezza gli aneliti di unità 
fraterna che albergano nel cuore umano, e insie­
me innalza l’esperienza di fraternità insita nella 
comune partecipazione alla stessa mensa eucari­
stica a livelli che si pongono ben al di sopra di 
quello della semplice esperienza conviviale 
umana. Mediante la Comunione al corpo di Cri­
sto la Chiesa raggiunge sempre più profondamen­
te quel suo essere «in Cristo come sacramento, 
cioè segno e strumento dell’intima unione con 
Dio e dell’unità di tutto il genere umano»44.

” Cfr. Lumen gentium, 1.
* Cfr. Ibid., 9.
41 Cfr. Presbyterorum Ordinis, 5. Lo slesso Decreto, al n. 6 dice: «Non è possibile che sia costruita una co­

munità cristiana se non avendo come radice e come cardine la celebrazione della santissima Eucaristia».
42 Omelie sulla I Lettera ai Corinzi, 24. 2: PG 61. 200. Cfr. Didachi, IX. 4: F.X. Funk, I. 22; S. Cipriano, 

Ep. LXIII, 13: W. 4. 384.
« PO 26. 206.
44 Lumen gentium. I.



588 Atti del Santo Padre

Ai germi di disgregazione tra gli uomini, che 
l'esperienza quotidiana mostra tanto radicati nel­
l'umanità a causa del peccato, si contrappone la 
forza generatrice di unità del corpo di Cristo. 
L'Eucaristia, costruendo la Chiesa, proprio per 
questo crea comunità fra gli uomini.

25. Il culto reso all'Eucaristia fuori della 
Messa è di un valore inestimabile nella vita della 
Chiesa. Tale culto è strettamente congiunto con 
la celebrazione del Sacrificio eucaristico. La pre­
senza di Cristo sotto le sacre specie che si con­
servano dopo la Messa - presenza che perdura 
fintanto che sussistono le specie del pane e del 
vino4' - deriva dalla celebrazione del Sacrificio e 
tende alla Comunione, sacramentale e spiritua­
le4*. Spetta ai Pastori incoraggiare, anche con la 
testimonianza personale, il culto eucaristico, par­
ticolarmente le esposizioni del Santissimo Sacra­
mento. nonché la sosta adorante davanti a Cristo 
presente sotto le specie eucaristiche47.

È bello intrattenersi con Lui e, chinati sul suo 
petto come il discepolo prediletto (cfr. Gv 13,25), 
essere toccati dall’amore infinito del suo cuore. 
Se il Cristianesimo deve distinguersi, nel nostro 
tempo, soprattutto per l’«arte della preghiera»4".

come non sentire un rinnovato bisogno di tratte­
nersi a lungo, in spirituale conversazione, in ado­
razione silenziosa, in atteggiamento di amore, 
davanti a Cristo presente nel Santissimo Sacra­
mento? Quante volte, miei cari fratelli e sorelle, 
ho fatto questa esperienza, e ne ho tratto forza, 
consolazione, sostegno!

Di questa pratica ripetutamente lodata e rac­
comandata dal Magistero4’, numerosi Santi ci 
danno l’esempio. In modo particolare, si distin­
se in ciò Sant’Alfonso Maria de’ Liguori, che 
scriveva: «Fra tutte le devozioni, questa di ado­
rare Gesù sacramentato è la prima dopo i Sacra­
menti, la più cara a Dio e la più utile a noi»w. 
L’Eucaristia è un tesoro inestimabile: non solo il 
celebrarla, ma anche il sostare davanti ad essa 
fuori della Messa consente di attingere alla sor­
gente stessa della grazia. Una comunità cristiana 
che voglia essere più capace di contemplare il 
volto di Cristo, nello spirito che ho suggerito 
nelle Lettere Apostoliche Novo Millennio ineun­
te e Rosarium Virginis Mariae, non può non svi­
luppare anche questo aspetto del culto eucaristi­
co, nel quale si prolungano e si moltiplicano i 
frutti della Comunione al corpo e al sangue del 
Signore.

CAPITOLO TERZO
L’APOSTOLICITÀ DELL’EUCARISTIA E DELLA CHIESA

26. Se, come ho ricordato sopra, l'Eucaristia 
edifica la Chiesa e la Chiesa fa l'Eucaristia, ne 
consegue che la connessione tra l’una e l'altra è 
strettissima. Ciò è così vero da consentirci di ap­
plicare al Mistero eucaristico quanto diciamo 
della Chiesa quando, nel Simbolo niceno-co- 
stantinopolitano, la confessiamo «una, santa, 
cattolica e apostolica». Una e cattolica è anche 
l'Eucaristia. Essa è pure santa, anzi è il Santissi­
mo Sacramento. Ma è soprattutto alla sua apo- 
stolicità che vogliamo ora rivolgere la nostra at­
tenzione.

27. Il Catechismo della Chiesa Cattolica, 
nello spiegare come la Chiesa sia apostolica, ov­
vero fondata sugli Apostoli, individua un triplice 
senso dell'espressione. Da una parte, «essa è 
stata e rimane costruita sul “fondamento degli 
Apostoli" (E/2,20), testimoni scelti e mandati in 
missione da Cristo stesso»'1. Anche a fondamen­
to dell'Eucaristia ci sono gli Apostoli, non perché 
il Sacramento non risalga a Cristo stesso, ma per­
ché esso è stato affidato agli Apostoli da Gesù ed 
è stato tramandato da loro e dai loro Successori 
fino a noi. È in continuità con l'agire degli Apo-

* Cfr. Concilio Tridentino, Sess. XIII. Decretum de ss. Eucharistia, can. 4: DS 1654.
• Cfr. Rituale. Romanum. De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, 36 (n. 80).
• Cfr. tbid., 38-39 (nn. 86-90).
“ Giovanni Paolo II. Leti. Ap. Novo Millennio ineunte (6 gennaio 2001 ), 32: AAS 93 (2001 ). 2X8.
" «Durante il giorno i fedeli non omettano di fare la visita al Santissimo Sacramento, che dev'essere custo­

dito in luogo distintissimo, col massimo onore nelle chiese, secondo le leggi liturgiche, perché la visita è prova di 
gratitudine, segno d'amore e debito di riconoscenza a Cristo Signore là presente»; Paolo VI. Leti. Enc. Mysterium 
fidei (3 settembre 1965): AAS 57 (1965). 771.

“ Visite al SS. Sacramento ed a Maria Santissima. Introduzione: Opere ascetiche, Avellino 2(XK). p. 295.
" N. 857.



Atti del Santo Padre 589

stoli, obbedienti all'ordine del Signore, che la 
Chiesa celebra l’Eucaristia lungo i secoli.

Il secondo senso, indicato dal Catechismo, 
dell’apostolicità della Chiesa è che essa «custo­
disce e trasmette, con l'aiuto dello Spirito che 
abita in essa, l'insegnamento, il buon deposito, le 
sane parole udite dagli Apostoli»’2. Anche in 
questo secondo senso l'Eucaristia è apostolica, 
perché viene celebrata conformemente alla fede 
degli Apostoli. Il Magistero ecclesiastico in di­
verse occasioni, nella bimillenaria storia del Po­
polo della nuova Alleanza, ha precisato la dottri­
na eucaristica, anche per quanto attiene l'esatta 
terminologia, proprio per salvaguardare la fede 
apostolica in questo eccelso Mistero. Questa fede 
rimane immutata ed è essenziale per la Chiesa 
che tale permanga.

28. La Chiesa, infine, è apostolica nel senso 
che, «fino al ritorno di Cristo, continua ad essere 
istruita, santificata e guidata dagli Apostoli gra­
zie ai loro Successori nella missione pastorale: il 
collegio dei Vescovi, “coadiuvato dai sacerdoti 
ed unito al Successore di Pietro e supremo pasto­
re della Chiesa”»”. La successione agli Apostoli 
nella missione pastorale implica necessariamente 
il sacramento dell’Ordine, ossia l'ininterrotta se­
rie, risalente fino agli inizi, di Ordinazioni epi­
scopali valide”. Questa successione è essenziale, 
perché ci sia la Chiesa in senso proprio e pieno.

L'Eucaristia esprime anche questo senso del- 
l’apostolicità. Infatti, come insegna il Concilio 
Vaticano II, «i fedeli, in virtù del regale loro sa­
cerdozio. concorrono all'oblazione dell'Eucari­
stia»”, ma è il sacerdote ministeriale che «com­
pie il Sacrificio eucaristico in persona di Cristo e 
lo offre a Dio a nome di tutto il popolo»”. Per 
questo nel Messale Romano è prescritto che sia 
unicamente il sacerdote a recitare la preghiera 
eucaristica, mentre il popolo vi si associa con 
fede e in silenzio".

29. L'espressione, ripetutamente usata dal 
Concilio Vaticano II, secondo cui «il sacerdote 
ministeriale compie il Sacrificio eucarìstico in 
persona di Cristo»”, era già ben radicata nell’in­
segnamento pontificio”. Come ho avuto modo di 
chiarire in altra occasione, in persona Christi 
«vuol dire di più che “a nome", oppure “nelle 
veci” di Cristo. In persona: cioè nella specifica, 
sacramentale identificazione col sommo ed eter­
no Sacerdote, che è l'autore e il principale sog­
getto di questo suo proprio sacrificio, nel quale in 
verità non può essere sostituito da nessuno»*0. Il 
ministero dei sacerdoti che hanno ricevuto il sa­
cramento dell’Ordine, nell’economia di salvezza 
scelta da Cristo, manifesta che l'Eucaristia, da 
loro celebrata, è un dono che supera radicalmen­
te il potere dell'assemblea ed è comunque inso­
stituibile per collegare validamente la consacra­
zione eucaristica al sacrifìcio della Croce e al- 
l’Ultima Cena.

L’assemblea che si riunisce per la celebrazio­
ne del l'Eucaristia necessita assolutamente di un 
sacerdote ordinato che la presieda per poter esse­
re veramente assemblea eucaristica. D'altra par­
te, la comunità non è in grado di darsi da sola il 
ministro ordinato. Questi è un dono che essa ri­
ceve attraverso la successione episcopale risa­
lente agli Apostoli. È il Vescovo che. mediante il 
sacramento deH'Ordine. costituisce un nuovo 
presbitero conferendogli il potere di consacrare 
l’Eucaristia. Pertanto «il Mistero eucaristico non 
può essere celebrato in nessuna comunità se non 
da un sacerdote ordinato come ha espressamente 
insegnato il Concilio Lateranense IV»6'.

30. Tanto questa dottrina della Chiesa cattoli­
ca sul ministero sacerdotale in rapporto all’Euca­
ristia quanto quella sul Sacrifìcio eucaristico 
sono state oggetto, negli ultimi decenni, di dialo­
go proficuo nell'ambito dell'azione ecumenica. 
Dobbiamo rendere grazie alla Santissima Trinità

» Ibid
» Ibid.
” Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Leti. Sacerdotium ministeriale (6 agosto 1983), III.2: 

445 75 (1983). 1005.
” Lumen gentium. 10.
” Ibid.
” Cfr. Institutio generalis: Editio typica tertia, n. 147.
’• Lumen gentium, 10 e 28; Presbyterorum Ordinis, 2.
” «II ministro dell'altare agisce in persona di Cristo in quanto capo, che offre a nome di tutte le membra»: Pio 

XII. Lett. Enc. Mediator Dei: Le.. 556; cfr. Pio X. Esort. Ap. Haerent animo (4 agosto 1908): Pii X Acta. IV, 16; Pio 
XI, Lett. Enc. Ad catholici sacerdotii (20 dicembre 1935): 44.S 28 ( 1936). 20.

Lett. Ap. Dominicae Cenae. 8: Le., 128-129.
61 Leti. Sacerdotium ministeriale. 111.4: Le., 1006; cfr. Concilio Lateranense: IV, cap. 1, Cost. sulla fede cat­

tolica Firmiter credimus: DS 802.



590 Atti del Santo Padre

perché si sono avuti al riguardo significativi pro­
gressi ed avvicinamenti che ci fanno sperare in 
un futuro di piena condivisione della fede. Rima­
ne tuttora pienamente pertinente l’osservazione 
fatta dal Concilio circa le Comunità ecclesiali 
sorte in Occidente dal secolo XVI in poi e sepa­
rate dalla Chiesa cattolica: «Le Comunità eccle­
siali da noi separate, quantunque manchi la loro 
piena unità con noi derivante dal Battesimo e 
quantunque crediamo che esse, specialmente per 
la mancanza del sacramento dell’Ordine, non 
hanno conservato la genuina ed integra sostanza 
del Mistero eucaristico, tuttavia, mentre nella 
Santa Cena fanno memoria della morte e della ri­
surrezione del Signore, professano che nella co­
munione di Cristo è significata la vita e aspetta­
no la sua venuta gloriosa»”.

I fedeli cattolici, pertanto, pur rispettando le 
convinzioni religiose di questi loro fratelli sepa­
rati, debbono astenersi dal partecipare alla Co­
munione distribuita nelle loro celebrazioni, per 
non avallare un'ambiguità sulla natura dell’Euca­
ristia e mancare, di conseguenza, al dovere di te­
stimoniare con chiarezza la verità. Ciò finirebbe 
per ritardare il cammino verso la piena unità vi­
sibile. Similmente, non si può pensare di sosti­
tuire la Santa Messa domenicale con celebrazio­
ni ecumeniche della Parola o con incontri di pre­
ghiera in comune con cristiani appartenenti alle 
suddette Comunità ecclesiali oppure con la par­
tecipazione al loro servizio liturgico. Tali cele­
brazioni ed incontri, in se stessi lodevoli in circo­
stanze opportune, preparano alla desiderata piena 
comunione anche eucaristica, ma non la possono 
sostituire.

Il fatto poi che il potere di consacrare l’Euca­
ristia sia stato affidato solo ai Vescovi e ai pre­
sbiteri non costituisce alcuna diminuzione per il 
resto del Popolo di Dio, giacché nella Comunio­
ne dell’unico corpo di Cristo che è la Chiesa que­
sto dono ridonda a vantaggio di tutti.

31. Se l’Eucaristia è centro e vertice della 
vita della Chiesa, parimenti lo è del ministero sa­
cerdotale. Per questo, con animo grato a Gesù 
Cristo Signore nostro, ribadisco che l’Eucaristia 
«è la principale e centrale ragion d’essere del Sa­
cramento del sacerdozio, nato effettivamente nel 
momento dell’istituzione dell’Eucaristia e insie­
me con essa»".

Le attività pastorali del presbitero sono molte­

plici. Se si pensa poi alle condizioni sociali e cul­
turali del mondo attuale, è facile capire quanto 
sia incombente sui presbiteri il pericolo della di­
spersione in un gran numero di compiti diversi. Il 
Concilio Vaticano li ha individuato nella carità 
pastorale il vincolo che dà unità alla loro vita e 
alle loro attività. Essa - soggiunge il Concilio - 
«scaturisce soprattutto dal Sacrificio eucaristico, 
il quale risulta quindi il centro e la radice di tutta 
la vita del presbitero»64. Si capisce, dunque, 
quanto sia importante per la vita spirituale del sa­
cerdote. oltre che per il bene della Chiesa e del 
mondo, che egli attui la raccomandazione conci­
liare di celebrare quotidianamente l'Eucaristia, 
«la quale è sempre un atto di Cristo e della sua 
Chiesa, anche quando non è possibile che vi as­
sistano i fedeli»". In questo modo il sacerdote è 
in grado di vincere ogni tensione dispersiva nelle 
sue giornate, trovando nel Sacrificio eucaristico, 
vero centro della sua vita e del suo ministero, l’e­
nergia spirituale necessaria per affrontare i diver­
si compiti pastorali. Le sue giornate diventeran­
no così veramente eucaristiche.

Dalla centralità dell'Eucaristia nella vita e nel 
ministero dei sacerdoti deriva anche la sua cen­
tralità nella pastorale a favore delle vocazioni sa­
cerdotali. Innanzi tutto perché la supplica per le 
vocazioni vi trova il luogo di massima unione 
alla preghiera di Cristo sommo ed eterno Sacer­
dote; ma anche perché la solerte cura del mini­
stero eucaristico da parte dei sacerdoti, congiun­
ta alla promozione della partecipazione consape­
vole, attiva e fruttuosa dei fedeli all'Eucaristia 
costituisce un efficace esempio e uno stimolo alla 
risposta generosa dei giovani all'appello di Dio. 
Egli spesso si serve dell’esempio di zelante carità 
pastorale di un sacerdote per seminare e svilup­
pare nel cuore del giovane il germe della chia­
mata al sacerdozio.

32. Tutto questo mostra quanto sia dolorosa e 
al di fuori del normale la situazione di una co­
munità cristiana che, pur proponendosi per nu­
mero e varietà di fedeli quale parrocchia, manca 
tuttavia di un sacerdote che la guidi. La parroc­
chia infatti è una comunità di battezzati che 
esprimono e affermano la loro identità soprattut­
to attraverso la celebrazione del Sacrificio euca­
ristico. Ma questo richiede la presenza di un pre­
sbitero, al quale soltanto compete di offrire l'Eu­
caristia in persona Christi. Quando la comunità è

“ Concilio Vaticano II, Decr. sul l'ecumenismo Unitatis redintegratio, 22.
" Lctt. Ap. Dominicae Cenae. 2: l.c., 115.
“ Presbyterorum Ordinis. 14.

Ihid., 13; cfr. Codice di Diritto Canonico, can. 904; Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 378.



Atti del Santo Padre 591

priva del sacerdote, giustamente si cerca di rime­
diare in qualche modo affinché continuino le ce­
lebrazioni domenicali, e i religiosi e i laici che 
guidano i loro fratelli e le loro sorelle nella pre­
ghiera esercitano in modo lodevole il sacerdozio 
comune di tutti i fedeli, basato sulla grazia del 
Battesimo. Ma tali soluzioni devono essere rite­
nute solo provvisorie, mentre la comunità è in at­
tesa di un sacerdote.

L’incompletezza sacramentale di queste cele­
brazioni deve innanzi tutto spingere l’intera co­
munità a pregare con maggior fervore, affinché il 
Signore mandi operai nella sua messe (cfr. Mt 
9,38); e deve poi stimolarla a porre in atto tutti 
gli altri elementi costitutivi di un'adeguata pasto­
rale vocazionale, senza indulgere alla tentazione 
di cercare soluzioni attraverso raffievolimento

delle qualità morali e formative richieste ai can­
didati al sacerdozio.

33. Allorché, per scarsità di sacerdoti, è stata 
affidata a fedeli non ordinati una partecipazione 
alla cura pastorale di una parrocchia, abbiano co­
storo presente che, come insegna il Concilio Va­
ticano II, «non è possibile che si formi una co­
munità cristiana se non avendo come radice e 
come cardine la celebrazione della sacra Eucari­
stia»". Sarà pertanto loro cura di mantenere viva 
nella comunità una vera “fame" dell'Eucaristia, 
che conduca a non perdere nessuna occasione di 
avere la celebrazione della Messa, anche appro­
fittando della presenza occasionale di un sacer­
dote non impedito a celebrarla dal diritto della 
Chiesa.

CAPITOLO QUARTO
L’EUCARISTA E LA COMUNIONE ECCLESIALE

34. L’Assemblea straordinaria del Sinodo dei 
Vescovi, nel 1985, identificò nell'«ecclesiologia 
di comunione» l'idea centrale e fondamentale dei 
documenti del Concilio Vaticano II6’. La Chiesa, 
mentre è pellegrinante qui in terra, è chiamata a 
mantenere ed a promuovere sia la comunione con 
Dio Trinità sia la comunione tra i fedeli. A que­
sto fine essa ha la Parola e i Sacramenti, soprat­
tutto l'Eucaristia, della quale essa «continuamen­
te vive e cresce»" e nella quale in pari tempo 
esprime se stessa. Non a caso il termine comu­
nione è diventato uno dei nomi specifici di que­
sto eccelso Sacramento.

L’Eucaristia appare dunque come culmine di 
tutti i Sacramenti nel portare a perfezione la co­
munione con Dio Padre mediante l’identificazio­
ne col Figlio Unigenito per opera dello Spirito 
Santo. Con acutezza di fede esprimeva questa ve­
rità un insigne scrittore della tradizione bizanti­
na: neH'Eucaristia. «a preferenza di ogni altro 
Sacramento, il mistero (della comunione] è così 
perfetto da condurre all'apice di tutti i beni: qui è 
l’ultimo termine di ogni umano desiderio, perché 
qui conseguiamo Dio e Dio si congiunge a noi 
con l’unione più perfetta»". Proprio per questo è 

opportuno coltivare nell'animo il costante desi­
derio del Sacramento eucaristico. È nata di qui la 
pratica della “Comunione spirituale", felicemen­
te invalsa da secoli nella Chiesa e raccomandata 
da Santi maestri di vita spirituale. Santa Teresa di 
Gesù scriveva: «Quando non vi comunicate e non 
partecipate alla Messa, potete comunicarvi spiri­
tualmente. la qual cosa è assai vantaggiosa, ... 
Così in voi si imprime molto dell'amore di nostro 
Signore» ™.

35. La celebrazione dell 'Eucaristia, però, non 
può essere il punto di avvio della comunione, che 
presuppone come esistente, per consolidarla e 
portarla a perfezione. Il Sacramento esprime tale 
vincolo di comunione sia nella dimensione invi­
sibile che, in Cristo, per l'azione dello Spirito 
Santo, ci lega al Padre e tra noi, sia nella dimen­
sione visibile implicante la comunione nella dot­
trina degli Apostoli, nei Sacramenti e nell'ordine 
gerarchico. L’intimo rapporto esistente tra gli 
elementi invisibili e gli elementi visibili della co­
munione ecclesiale è costitutivo della Chiesa 
come sacramento di salvezza’1. Solo in questo 
contesto si ha la legittima celebrazione dell’Eu-

“ Presbyterorum Ordinis. 6.
•’ Cfr. Relazione finale, lì. C. I : L'Osservatore Romano. 10 dicembre 1985, p. 7.
“ Lumen nentium, 26.
“ Nicola Cabasilas, La vita in Cristo. IV, 10: SCh 355, 270.
• Cammino di perfezione, c. 35.
" Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera ai Vescovi della Chiesa cattolica su alcuni 

aspetti della Chiesa come comunione Communionis natio (28 maggio 1992). 4: AAS 85 ( 1993). 839-840.



592 Atti del Santo Padre

caristia e la vera partecipazione ad essa. Perciò 
risulta un’esigenza intrinseca all'Eucaristia che 
essa sia celebrata nella comunione, e concreta­
mente nell’integrità dei suoi vincoli.

36. La comunione invisibile, pur essendo per 
sua natura sempre in crescita, suppone la vita di 
grazia, per mezzo della quale si è resi «partecipi 
della natura divina» (2Pt 1.4), e la pratica delle 
virtù della fede, della speranza e della carità. 
Solo così infatti si ha vera comunione con il 
Padre, il Figlio e lo Spirito Santo. Non basta la 
fede, ma occorre perseverare nella grazia santifi­
cante e nella carità, rimanendo in seno alla Chie­
sa col «corpo» e col «cuore»”; occorre cioè, per 
dirla con le parole di San Paolo, «la fede che 
opera per mezzo della carità» (Gal 5,6).

L’integrità dei vincoli invisibili è un preciso 
dovere morale del cristiano che vuole partecipare 
pienamente all'Eucaristia comunicando al corpo 
e al sangue di Cristo. A questo dovere lo richiama 
lo stesso Apostolo con l’ammonizione: «Ciascu­
no, pertanto, esamini se stesso e poi mangi di que­
sto pane e beva di questo calice» (ICor 11.28). 
San Giovanni Crisostomo, con la forza della sua 
eloquenza, esortava i fedeli: «Anch'io alzo la 
voce, supplico, prego e scongiuro di non acco­
starci a questa sacra Mensa con una coscienza 
macchiata e corrotta. Un tale accostamento, infat­
ti, non potrà mai chiamarsi comunione, anche se 
tocchiamo mille volte il corpo del Signore, ma 
condanna, tormento e aumento di castighi»”.

In questa linea giustamente il Catechismo 
della Chiesa Cattolica stabilisce: «Chi è consa­
pevole di aver commesso un peccato grave, deve 
ricevere il sacramento della Riconciliazione 
prima di accedere alla Comunione»”. Desidero 
quindi ribadire che vige e vigerà sempre nella 
Chiesa la norma con cui il Concilio di Trento ha 
concretizzato la severa ammonizione dell'Apo­
stolo Paolo affermando che, al fine di una degna 
ricezione dell’Eucaristia, «si deve premettere la 
confessione dei peccati, quando uno è conscio di 
peccato mortale»”.

37. L'Eucaristia e la Penitenza sono due Sa­
cramenti strettamente legati. Se l'Eucaristia

rende presente il Sacrificio redentore della Croce 
perpetuandolo sacramentalmente, ciò significa 
che da essa deriva un’esigenza continua di con­
versione, di risposta personale all’esortazione 
che San Paolo rivolgeva ai cristiani di Corinto: 
«Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi ri­
conciliare con Dio» (2 Cor 5,20). Se poi il cri­
stiano ha sulla coscienza il peso di un peccato 
grave, allora l'itinerario di penitenza attraverso il 
sacramento della Riconciliazione diventa via ob­
bligata per accedere alla piena partecipazione al 
Sacrificio eucaristico.

Il giudizio sullo stato di grazia, ovviamente, 
spetta soltanto all'interessato, trattandosi di una 
valutazione di coscienza. Nei casi però di un 
comportamento esterno gravemente, manifesta­
mente e stabilmente contrario alla norma morale, 
la Chiesa, nella sua cura pastorale del buon ordi­
ne comunitario e per il rispetto del Sacramento, 
non può non sentirsi chiamata in causa. A questa 
situazione di manifesta indisposizione morale fa 
riferimento la norma del Codice di Diritto Cano­
nico sulla non ammissione alla Comunione euca­
ristica di quanti «ostinatamente perseverano in 
peccato grave manifesto»

38. La comunione ecclesiale, come ho già ri­
cordato, è anche visibile, e si esprime nei vinco­
li elencati dallo stesso Concilio allorché inse­
gna: «Sono pienamente incorporati nella società 
della Chiesa quelli che, avendo lo Spirito di Cri­
sto. accettano integra la sua struttura e tutti i 
mezzi di salvezza in essa istituiti, e nel suo or­
ganismo visibile sono uniti con Cristo - che la 
dirige mediante il Sommo Pontefice e i Vescovi 
- dai vincoli della professione di fede, dei Sa­
cramenti, del governo ecclesiastico e della co­
munione»”.

L’Eucaristia, essendo la suprema manifesta­
zione sacramentale della comunione nella Chie­
sa, esige di essere celebrata in un contesto di in­
tegrità dei legami anche esterni di comunione. In 
modo speciale, poiché essa è «come la consuma­
zione della vita spirituale e il fine di tutti i Sacra­
menti»'", richiede che siano reali i vincoli della 
comunione nei Sacramenti, particolarmente nel 
Battesimo e nell'Ordine sacerdotale. Non è pos-

” Cfr. Lumen gentium. 14.
” Omelie su Isaia 6, .3: PG 56. 139.
" N. 1385; cfr. Codice di Diritto Canonico, can. 916; Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 711.
” Discorso ai membri della Sacra Penitenzieria Apostolica c ai Penitenzieri delle Basiliche Patriarcali di 

Roma (30 gennaio 1981 ): AA.S’ 73 (1981 ). 203. Cfr. Concilio Tridhntino. Sess. XIII. Decretum de ss. Eucharistia, 
cap. 7 e can. 11: DS 1647. 1661.

* Can. 915; cfr. Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 712.
” Lumen gentium, 14.
" San Tommaso d'Aqi ino. Summa Theologiae. III. q. 73. a. 3c.



Atti del Santo Padre 593

sibile dare la Comunione alla persona che non sia 
battezzata o che rifiuti l'integra verità di fede sul 
Mistero eucaristico. Cristo è la verità e rende te­
stimonianza alla verità (cfr. Gv 14,6; 18,37); il 
Sacramento del suo corpo e del suo sangue non 
consente finzioni.

39. Inoltre, per il carattere stesso della comu­
nione ecclesiale e del rapporto che con essa ha il 
sacramento dell'Eucaristia, va ricordato che «il 
Sacrificio eucaristico, pur celebrandosi sempre in 
una particolare comunità, non è mai celebrazione 
di quella sola comunità: essa, infatti, ricevendo la 
presenza eucaristica del Signore, riceve l'intero 
dono della salvezza e si manifesta così, pur nella 
sua perdurante particolarità visibile, come imma­
gine e vera presenza della Chiesa una. santa, cat­
tolica e apostolica»”. Deriva da ciò che una co­
munità veramente eucaristica non può ripiegarsi 
su se stessa, quasi fosse autosufficiente, ma deve 
mantenersi in sintonia con ogni altra comunità 
cattolica.

La comunione ecclesiale dell'assemblea eu­
caristica è comunione col proprio Vescovo e col 
Romano Pontefice. Il Vescovo, in effetti, è il prin­
cipio visibile e il fondamento dell'unità nella sua 
Chiesa particolare”. Sarebbe pertanto una gran­
de incongruenza se il Sacramento per eccellenza 
dell’unità della Chiesa fosse celebrato senza una 
vera comunione col Vescovo. Scriveva Sant’l- 
gnazio di Antiochia: «Si ritenga sicura quell'Eu­
caristia che si realizza sotto il Vescovo o colui a 
cui egli ne ha dato incarico»"1. Parimenti, poiché 
«il Romano Pontefice, quale Successore di Pie­
tro, è il perpetuo e visibile principio e fondamen­
to dell’unità sia dei Vescovi sia della moltitudine 
dei fedeli»’2, la comunione con lui è un'esigenza 
intrinseca della celebrazione del Sacrificio euca­
ristico. Di qui la grande verità espressa in vari 
modi dalla Liturgia: «Ogni celebrazione dell’Eu­
caristia è fatta in unione non solo con il proprio 
Vescovo ma anche con il Papa, con l'Ordine epi­
scopale, con tutto il Clero e con l’intero popolo. 
Ogni valida celebrazione dell'Eucaristia esprime 
questa universale comunione con Pietro e con 
l’intera Chiesa, oppure oggettivamente la richia­

ma. come nel caso delle Chiese cristiane separa­
te da Roma»"'.

40. L'Eucaristia crea comunione ed educa 
alla comunione. San Paolo scriveva ai fedeli di 
Corinto mostrando quanto le loro divisioni, che 
si manifestavano nelle assemblee eucaristiche, 
fossero in contrasto con quello che celebravano, 
la Cena del Signore. Conseguentemente l'Apo­
stolo li invitava a riflettere sulla vera realtà del­
l'Eucaristia, per farli ritornare allo spirito di co­
munione fraterna (cfr. ICor 11,17-34). Efficace­
mente si faceva eco di questa esigenza Sant’A- 
gostino il quale, ricordando la parola dell’Apo­
stolo: «Voi siete corpo di Cristo e sue membra» 
(ICor 12,27), osservava: «Se voi siete il suo 
corpo e le sue membra, sulla mensa del Signore 
è deposto quel che è il vostro mistero; sì, voi ri­
cevete quel che è il vostro mistero»”. E da tale 
constatazione deduceva: «Cristo Signore [...] 
consacrò sulla sua mensa il mistero della no­
stra pace e unità. Chi riceve il mistero dell'unità, 
ma non conserva il vincolo della pace, riceve non 
un mistero a suo favore, bensì una prova con­
tro di sé»"’.

4L Questa peculiare efficacia nel promuove­
re la comunione, che è propria dell’Eucaristia, è 
uno dei motivi dell’importanza della Messa do­
menicale. Su di essa e sulle altre ragioni che la 
rendono fondamentale per la vita della Chiesa e 
dei singoli fedeli mi sono soffermato nella Lette­
ra Apostolica circa la santificazione della dome­
nica Dies Domini"', ricordando, tra l’altro, che 
per i fedeli partecipare alla Messa è un obbligo, a 
meno che non abbiano un impedimento grave, 
sicché ai Pastori s’impone il corrispettivo dovere 
di offrire a tutti l'effettiva possibilità di soddisfa­
re al precetto"7, Più recentemente, nella Lettera 
Apostolica Novo Millennio ineunte, nel tracciare 
il cammino pastorale della Chiesa all'inizio del 
Terzo Millennio, ho voluto dare particolare rilie­
vo all'Eucaristia domenicale, .sottolineandone 
l'efficacia creativa di comunione: «Essa - scrive­
vo - è il luogo privilegiato dove la comunione è 
costantemente annunciata e coltivata. Proprio at-

" Lett. Communionis notio, 11: /.<■., 844.
” Cfr. Lumen gentium, 23.
" Lettera agli Smirnesi, 8: PG 5. 713.
12 Lumen gentium. 23.
" Lett. Communionis notio, 14: Le.. 847.
“ Sermo 272: PL 38. 1247.
"’ Ibid.: Le., 1248.
“ Cfr. nn. 31 -51 : AAS 90 ( 1998). 731 -746.
" Cfr. Ibid.. nn. 48-49: Le., 744.



594 Atti del Santo Padre

traverso la partecipazione eucaristica, il giorno 
del Signore diventa anche il giorno della Chiesa, 
che può svolgere così in modo efficace il suo 
ruolo di sacramento di unità»’’.

42. La custodia e la promozione della comu­
nione ecclesiale è un compito di ogni fedele, che 
trova nell’Eucaristia, quale Sacramento dell’uni­
tà della Chiesa, un campo di speciale sollecitudi­
ne. Più in concreto, questo compito ricade con 
particolare responsabilità sui Pastori della Chie­
sa, ognuno nel proprio grado e secondo il proprio 
ufficio ecclesiastico. Perciò la Chiesa ha dato 
delle norme che mirano insieme a favorire l’ac­
cesso frequente e fruttuoso dei fedeli alla Mensa 
eucaristica e a determinare le condizioni oggetti­
ve in cui ci si deve astenere dall’amministrare la 
Comunione. La cura nel favorirne la fedele os­
servanza diventa espressione effettiva di amore 
verso l'Eucaristia e verso la Chiesa.

43. Nel considerare l’Eucaristia quale Sacra­
mento della comunione ecclesiale vi è un argo­
mento da non tralasciare a causa della sua im­
portanza: mi riferisco al suo rapporto con l'im­
pegno ecumenico. Noi tutti dobbiamo ringraziare 
la Trinità Santissima perché, in questi ultimi de­
cenni, molti fedeli in ogni parte del mondo sono 
stati toccati dal desiderio ardente dell'unità fra 
tutti i cristiani. Il Concilio Vaticano II, all'inizio 
del Decreto sull'ecumenismo, riconosce in ciò 
uno speciale dono di Dio”'’. È stata una grazia ef­
ficace che ha messo in cammino per la via ecu­
menica sia noi, figli della Chiesa cattolica, sia i 
nostri fratelli delle altre Chiese e Comunità ec­
clesiali.

L'aspirazione verso la meta dell'unità ci so­
spinge a volgere lo sguardo all’Eucaristia, la 
quale è il supremo Sacramento dell'unità del Po­
polo di Dio, essendone l'adeguata espressione e 
l’insuperabile sorgente1”. Nella celebrazione del 
Sacrificio eucaristico la Chiesa eleva la sua sup­
plica a Dio Padre di misericordia, perché doni ai

suoi figli la pienezza dello Spirito Santo così che 
diventino in Cristo un solo corpo e un solo spiri­
to1". Nel presentare questa preghiera al Padre 
della luce, da cui discende «ogni buon regalo e 
ogni dono perfetto» (Gc 1,17), la Chiesa crede 
nella sua efficacia, poiché prega in unione con 
Cristo capo e sposo, il quale fa sua la supplica 
della sposa unendola a quella del suo sacrificio 
redentore.

44. Proprio perché l'unità della Chiesa, che 
l’Eucaristia realizza mediante il sacrificio e la co­
munione al corpo e al sangue del Signore, ha l’in­
derogabile esigenza della completa comunione 
nei vincoli della professione di fede, dei Sacra­
menti e del governo ecclesiastico, non è possibile 
concelebrare la stessa liturgia eucaristica fino a 
che non sia ristabilita l'integrità di tali vincoli. 
Siffatta concelebrazione non sarebbe un mezzo 
valido, e potrebbe anzi rivelarsi un ostacolo al 
raggiungimento della piena comunione, attenuan­
do il senso della distanza dal traguardo e introdu­
cendo o avallando ambiguità sull'una o sull'altra 
verità di fede. Il cammino verso la piena unità non 
può farsi se non nella verità. In questo tema il di­
vieto della legge della Chiesa non lascia spazio a 
incertezze91, in ossequio alla norma morale pro­
clamata dal Concilio Vaticano II9'.

Vorrei comunque ribadire quello che nella 
Lettera Enciclica Ut unum sint soggiungevo, 
dopo aver preso atto dell'impossibilità della con­
divisione eucaristica: «Eppure noi abbiamo il de­
siderio ardente di celebrare insieme l'unica Eu­
caristia del Signore, e questo desiderio diventa 
già una lode comune, una stessa implorazione. 
Insieme ci rivolgiamo al Padre e lo facciamo 
sempre di più "con un cuore solo”»94.

45. Se in nessun caso è legittima la concele­
brazione in mancanza della piena comunione, 
non accade lo stesso rispetto all'amministrazione 
dell'Eucaristia, in circostanze speciali, a singole 
persone appartenenti a Chiese o Comunità eccle-

“ N. 36:/.c„ 291-292.
" Cfr. Unitatis redintegratio. I.
90 Cfr. Lumen gentium. 11.
91 «Fa’ che noi, che partecipiamo all’unico pane e all'unico calice, siamo uniti gli uni gli altri nella comunio­

ne dell’unico Spirito Santo»: Anafora della Liturgia di S. Basilio.
” Cfr. Codice di Diritto Canonico, can. 908; Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 702; Pontificio 

Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani. Direttorio per l'ecumenismo (25 marzo 1993). 122-125. 
129-131: AAS 85 (1993), 1086-1087. 1088-1089; Congregazione per la Dottrina DELLA Fede, laniera Ad exse­
quendam (18 maggio 2001 ): AAS 93 (2001). 786.

91 «La comunicazione in cose sacre che offende l’unità della Chiesa o include la formale adesione all'errore 
o il pericolo di errare nella fede, di scandalo e di indifferentismo, è proibita dalla legge divina»; Decr. sulle Chie­
se Orientali cattoliche Orientalium Ecclesiarum. 26.

99 N. 45: AAS 87 (1995). 948.



Atti del Santo Padre 595

siali non in piena comunione con la Chiesa cat­
tolica. In questo caso, infatti, l'obiettivo è di 
provvedere a un grave bisogno spirituale per l’e­
terna salvezza di singoli fedeli, non di realizzare 
una intercomunione, impossibile fintante che 
non siano appieno annodati i legami visibili della 
comunione ecclesiale.

In tal senso si è mosso il Concilio Vaticano li, 
fissando il comportamento da tenere con gli 
Orientali che, trovandosi in buona fede separati 
dalla Chiesa cattolica, chiedono spontaneamente 
di ricevere l'Eucaristia dal ministro cattolico e 
sono ben disposti”. Questo minio di agire è stato 
poi ratificato da entrambi i Codici, nei quali è 
considerato anche, con gli opportuni adeguamen­
ti, il caso degli altri cristiani non orientali che 
non sono in piena comunione con la Chiesa cat­
tolica”.

46. Nell'Enciclica Ut unum sint io stesso ho 
manifestato apprezzamento per questa normati­
va, che consente di provvedere alla salvezza delle 
anime con l'opportuno discernimento: «È motivo 
di gioia ricordare che i ministri cattolici possano, 
in determinati casi particolari, amministrare i sa­
cramenti dell'Eucaristia, della Penitenza, del­
l’Unzione degli infermi ad altri cristiani che non

sono in piena comunione con la Chiesa cattolica, 
ma che desiderano ardentemente riceverli, li do­
mandano liberamente, e manifestano la fede che 
la Chiesa cattolica confessa in questi Sacramen­
ti. Reciprocamente, in determinati casi e per par­
ticolari circostanze, anche i cattolici possono fare 
ricorso per gli stessi Sacramenti ai ministri di 
quelle Chiese in cui essi sono validi»”.

Occorre badare bene a queste condizioni, che 
sono inderogabili, pur trattandosi di casi partico­
lari determinati, poiché il rifiuto di una o più ve­
rità di fede su questi Sacramenti e. tra di esse, di 
quella concernente la necessità del Sacerdozio 
ministeriale affinché siano validi, rende il richie­
dente non disposto ad una loro legittima ammini­
strazione. Ed anche inversamente, un fedele cat­
tolico non potrà ricevere la Comunione presso 
una comunità mancante del valido sacramento 
dell’Ordine ”,

La fedele osservanza dell’insieme delle 
norme stabilite in questa materia'" è manifesta­
zione e, al contempo, garanzia di amore sia verso 
Gesù Cristo nel santissimo Sacramento, sia verso 
i fratelli di altra confessione cristiana, ai quali è 
dovuta la testimonianza della verità, come anche 
verso la stessa causa della promozione dell'unità.

CAPITOLO QUINTO
IL DECORO DELLA CELEBRAZIONE EUCARISTICA

47. Chi legge nei Vangeli sinottici il racconto 
dell'istituzione eucaristica, resta colpito dalla 
semplicità e insieme dalla “gravità”, con cui 
Gesù, la sera dell’Ultima Cena, istituisce il gran­
de Sacramento. C'è un episodio che, in certo 
senso, fa da preludio: è l'unzione di Betania. Una 
donna, identificata da Giovanni con Maria sorel­
la di Lazzaro, versa sul capo di Gesù un vasetto 
di profumo prezioso, provocando nei discepoli - 
•n particolare in Giuda (cfr. Mt 26,8; Me 14,4; Gv 
12,4) - una reazione di protesta, come se tale 
gesto, in considerazione delle esigenze dei pove­
ri, costituisse uno "spreco” intollerabile. Ma la 
valutazione di Gesù è ben diversa. Senza nulla 
togliere al dovere della carità verso gli indigenti, 
ai quali i discepoli si dovranno sempre dedicare 
* «i poveri li avete sempre con voi» (Mt 26,11;

Me 14,7; cfr, Gv 12,8) - Egli guarda all'evento 
imminente della sua morte e della sua sepoltura, 
e apprezza l'unzione che gli è stata praticata 
quale anticipazione di quell'onore di cui il suo 
corpo continuerà ad essere degno anche dopo la 
morte, indissolubilmente legato com’è al mistero 
della sua Persona.

Il racconto continua, nei Vangeli sinottici, con 
l’incarico dato da Gesù ai discepoli per l'accura­
ta preparazione della «grande sala» necessaria 
per consumare la cena pasquale (cfr. Me 14,15; 
Le 22,12), e con la narrazione dell’istituzione 
deH'Eucaristia. Lasciando almeno in parte intra­
vedere il quadro dei riti ebraici della cena pa­
squale fino al canto dell’Hallel (cfr. Mt 26,30; 
Me 14,26), il racconto offre in maniera concisa 
quanto solenne, pur nelle varianti delle diverse

” Cfr. Orientalium Ecclesiarum. 27.
” Cfr. Codice di Diritto Canonico, can. 844 §§3-4; Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 671 §§3-4.
” N. 46: l.c., 948.
" Cfr. Unitatis redintegratio. 22.
* Cfr. Codice di Diritto Canonico, can. 844; Codice dei Canoni delle Chiese Orientali, can. 671.



596 Atti del Santo Padre

tradizioni, le parole dette da Cristo sul pane e sul 
vino, da Lui assunti quali concrete espressioni 
del suo corpo donato e del suo sangue versato. 
Tutti questi particolari sono ricordati dagli Evan­
gelisti alla luce di una prassi di "frazione del 
pane" ormai consolidata nella Chiesa primitiva. 
Ma certo, fin dalla storia vissuta di Gesù, l’even­
to del Giovedì Santo porta visibilmente i tratti di 
una “sensibilità" liturgica, modulata sulla tradi­
zione antico-testamentaria e pronta a rimodularsi 
nella celebrazione cristiana in sintonia col nuovo 
contenuto della Pasqua.

48. Come la donna dell’unzione di Betania, 
la Chiesa non ha temuto di “sprecare", investen­
do il meglio delle sue risorse per esprimere il suo 
stupore adorante di fronte al dono incommensu­
rabile dell'Eucaristia. Non meno dei primi di­
scepoli incaricati di predisporre la "grande sala", 
essa si è sentita spinta lungo i secoli e nell’avvi- 
cendarsi delle culture a celebrare l'Eucaristia in 
un contesto degno di cosi grande Mistero. Sul­
l’onda delle parole e dei gesti di Gesù, svilup­
pando l’eredità rituale del giudaismo, è nata la 
Liturgia cristiana. E in effetti, che cosa mai po­
trebbe bastare, per esprimere in modo adeguato 
l'accoglienza del dono che lo Sposo divino con­
tinuamente fa di sé alla Chiesa-Sposa, mettendo 
alla portata delle singole generazioni di credenti 
il Sacrificio offerto una volta per tutte sulla 
Croce, e facendosi nutrimento di tutti i fedeli? Se 
la logica del "convito” ispira familiarità, la Chie­
sa non ha mai ceduto alla tentazione di banaliz­
zare questa "dimestichezza" col suo Sposo di­
menticando che Egli è anche il suo Signore e che 
il “convito" resta pur sempre un convito sacrifi­
cale. segnato dal sangue versato sul Golgota. // 
Convito eucaristico è davvero convito “sacro", 
in cui la semplicità dei segni nasconde l'abisso 
della santità di Dio: «O Sacrum convivium, in 
quo Christus sumitur!». Il pane che è spezzato 
sui nostri altari, offerto alla nostra condizione di 
viandanti in cammino sulle strade del mondo, è 
"panis angelorum", pane degli angeli, al quale 
non ci si può accostare che con l'umiltà del cen­
turione del Vangelo: «Signore, non sono degno 
che tu entri sotto il mio tetto» (Mt 8.8; Le 7.6).

49. Sull'onda di questo elevato senso del mi­
stero, si comprende come la fede della Chiesa nel 
Mistero eucaristico si sia espressa nella storia 
non solo attraverso l’istanza di un interiore atteg­
giamento di devozione, ma anche attraverso una 
serie di espressioni esterne, volte ad evocare e 
sottolineare la grandezza dell'evento celebrato. 
Nasce da questo il percorso che ha condotto, pro­
gressivamente. a delincare uno speciale statuto

di regolamentazione della Liturgia eucaristica. 
nel rispetto delle varie tradizioni ecclesiali legit­
timamente costituite. Su questa base si è svilup­
pato anche un ricco patrimonio di arte. L’archi­
tettura. la scultura, la pittura, la musica, lascian­
dosi orientare dal mistero cristiano, hanno trova­
to nell'Eucaristia, direttamente o indirettamente, 
un motivo di grande ispirazione.

È stato così, ad esempio, per l'architettura, che 
ha visto il passaggio, non appena il contesto sto­
rico lo ha consentito, dalle iniziali sedi eucaristi­
che poste nelle "domus" delle famiglie cristiane 
alle solenni Basiliche dei primi secoli, alle impo­
nenti Cattedrali del Medioevo, lino alle chiese 
grandi o piccole, che hanno via via costellato le 
terre raggiunte dal Cristianesimo. Le forme degli 
altari e dei tabernacoli si sono sviluppate dentro 
gli spazi delle aule liturgiche seguendo di volta in 
volta non solo i motivi dell'estro, ma anche i det­
tami di una precisa comprensione del Mistero. Al­
trettanto si può dire della musica sacra, se solo si 
pensa alle ispirate melodie gregoriane, ai tanti e 
spesso grandi autori che si sono cimentati con i 
testi liturgici della Santa Messa. E non si rileva 
forse un’enorme quantità di produzioni artistiche. 
dalle realizzazioni di un buon artigianato alle vere 
opere d’arte, nell'ambito degli oggetti e dei para­
menti utilizzati per la Celebrazione eucaristica?

Si può dire così che l'Eucaristia, mentre ha 
plasmato la Chiesa e la spiritualità, ha inciso for­
temente sulla “cultura”, specialmente in ambito 
estetico.

50. In questo sforzo di adorazione del Miste­
ro colto in prospettiva rituale ed estetica, hanno, 
in certo senso, “gareggiato” i cristiani dell’Occi­
dente e dell’Oriente. Come non rendere grazie al 
Signore, in particolare, per il contributo dato al­
l’arte cristiana dalle grandi opere architettoniche 
e pittoriche della tradizione greco-bizantina e di 
tutta l’area geografica e culturale slava? In Orien­
te l’arte sacra ha conservato un senso singolar­
mente forte del mistero, spingendo gli artisti a 
concepire il loro impegno nella produzione del 
bello non soltanto come espressione del loro 
genio, ma anche come autentico servizio alla 
fede. Essi, andando ben oltre la semplice perizia 
tecnica, hanno saputo aprirsi con docilità al soffio 
dello Spirito di Dio.

Gli splendori delle architetture e dei mosaici 
neH’Oriente e nell’Occidente cristiano sono un 
patrimonio universale dei credenti, e portano in 
se stessi un auspicio, e direi un pegno, della de­
siderata pienezza di comunione nella fede e 
nella celebrazione. Ciò suppone ed esige, come 
nel celebre dipinto della Trinità di Rublèv, una 
Chiesa profondamente “eucaristica", in cui la



Atti del Santo Padre 597

condivisione del mistero di Cristo nel pane spez­
zato è come immersa nell’ineffabile unità delle 
tre Persone divine, facendo della Chiesa stessa 
un'“icona" della Trinità.

In questa prospettiva di un'arte tesa ad espri­
mere, in tutti i suoi elementi, il senso dell'Euca­
ristia secondo l'insegnamento della Chiesa, oc­
corre prestare ogni attenzione alle norme che re­
golano la costruzione e l'arredo defili edifici sa­
cri. Ampio è lo spazio creativo che la Chiesa ha 
sempre lasciato agli artisti, come la storia dimo­
stra e come io stesso ho sottolineato nella Lette­
ra agli Artisti'™. Ma l’arte sacra deve contraddi­
stinguersi per la sua capacità di esprimere ade­
guatamente il Mistero colto nella pienezza di 
fede della Chiesa e secondo le indicazioni pasto­
rali convenientemente offerte dall’Autorità com­
petente. È questo un discorso che vale per le arti 
figurative come per la musica sacra.

51. Ciò che è avvenuto nelle terre di antica 
cristianizzazione in tema di arte sacra e di disci­
plina liturgica, si va sviluppando anche nei Con­
tinenti in cui il Cristianesimo è più giovane. È, 
questo, l’orientamento fatto proprio dal Concilio 
Vaticano II a proposito dell'esigenza di una sana 
quanto doverosa “inculturazione". Nei miei nu­
merosi viaggi pastorali ho avuto modo di osser­
vare. in tutte le parti del mondo, di quanta vitalità 
sia capace la Celebrazione eucaristica a contatto 
con le forme, gli stili e le sensibilità delle diver­
se culture. Adattandosi alle cangianti condizioni 
di tempo e di spazio, l'Eucaristia offre nutrimen­
to non solo ai singoli, ma agli stessi popoli, e pla­
sma culture cristianamente ispirate.

È necessario tuttavia che questo importante la­
voro di adattamento sia compiuto nella costante 
consapevolezza deH’ineffabile Mistero con cui 
ogni generazione è chiamata a misurarsi. Il “teso­
ro" è troppo grande e prezioso per rischiare di im­
poverirlo o di pregiudicarlo mediante sperimenta­
zioni o pratiche introdotte senza un'attenta verifi­
ca da parte delle competenti Autorità ecclesiasti­
che. La centralità del Mistero eucaristico, peral­
tro, è tale da esigere che la verifica avvenga in 
stretto rapporto con la Santa Sede. Come scrivevo 
nell'Esortazione Apostolica post-sinodale Eccle­
sia in Asia, «una simile collaborazione è essen­
ziale perché la Sacra Liturgia esprime e celebra 
l'unica fede professata da tutti ed essendo eredità 
di tutta la Chiesa non può essere determinata dalle 
Chiese locali isolate dalla Chiesa universale»"".

52. Si comprende, da quanto detto, la grande 
responsabilità che hanno, nella Celebrazione eu­
caristica, soprattutto i sacerdoti, ai quali compete 
di presiederla in persona Christi, assicurando 
una testimonianza e un servizio di comunione 
non solo alla comunità che direttamente parteci­
pa alla celebrazione, ma anche alla Chiesa uni­
versale, che è sempre chiamata in causa dall'Eu­
caristia. Occorre purtroppo lamentare che. so­
prattutto a partire dagli anni della riforma liturgi­
ca post-conciliare, per un malinteso senso di 
creatività e di adattamento, non sono mancati 
abusi, che sono stati motivo di sofferenza per 
molti. Una certa reazione al “formalismo" ha 
portato qualcuno, specie in alcune regioni, a rite­
nere non obbliganti le “forme" scelte dalla gran­
de tradizione liturgica della Chiesa e dal suo Ma­
gistero e a introdurre innovazioni non autorizza­
te e spesso del tutto sconvenienti.

Sento perciò il dovere di fare un caldo appel­
lo perché, nella Celebrazione eucaristica, le nor­
me liturgiche siano osservate con grande fedeltà. 
Esse sono un’espressione concreta dell'autentica 
ecclesialità dell'Eucaristia; questo è il loro senso 
più profondo. La Liturgia non è mai proprietà 
privata di qualcuno, né del celebrante né della co­
munità nella quale si celebrano i Misteri. L'Apo­
stolo Paolo dovette rivolgere parole brucianti nei 
confronti della comunità di Corinto per le gravi 
mancanze nella loro Celebrazione eucaristica, 
che avevano condotto a divisioni (skismata) e 
alla formazione di fazioni (airéseis) (cfr. ICor 
11,17-34). Anche nei nostri tempi, l'obbedienza 
alle norme liturgiche dovrebbe essere riscoperta 
e valorizzata come riflesso e testimonianza della 
Chiesa una e universale, resa presente in ogni ce­
lebrazione deH’Eucaristia. Il sacerdote che cele­
bra fedelmente la Messa secondo le norme litur­
giche e la comunità che a queste si conforma di­
mostrano, in un modo silenzioso ma eloquente, il 
loro amore per la Chiesa. Proprio per rafforzare 
questo senso profondo delle norme liturgiche, ho 
chiesto ai Dicasteri competenti della Curia Ro­
mana di preparare un documento più specifico, 
con richiami anche di carattere giuridico, su que­
sto tema di grande importanza. A nessuno è con­
cesso di sottovalutare il Mistero affidato alle no­
stre mani: esso è troppo grande perché qualcuno 
possa permettersi di trattarlo con arbitrio perso­
nale, che non ne rispetterebbe il carattere sacro e 
la dimensione universale.

- Cfr. MS 91 ( 1999). 1155-1172.
"" N. 22: MS 92 (2(XM))_ 4K5.



598 Atti del Santo Padre

CAPITOLO SESTO
ALLA SCUOLA DI MARIA, DONNA “EUCARISTICA”

53. Se vogliamo riscoprire in tutta la sua ric­
chezza il rapporto intimo che lega Chiesa ed Eu­
caristia, non possiamo dimenticare Maria, Madre 
e modello della Chiesa. Nella Lettera Apostolica 
Rosarium Virginis Mariae, additando la Vergine 
Santissima come Maestra nella contemplazione 
del volto di Cristo, ho inserito tra i misteri della 
luce anche l'istituzione dell’ Eucaristia'"2. In ef­
fetti, Maria ci può guidare verso questo Santissi­
mo Sacramento, perché ha con esso una relazio­
ne profonda.

A prima vista, il Vangelo tace su questo tema. 
Nel racconto dell'istituzione, la sera del Giovedì 
Santo, non si parla di Maria. Si sa invece che ella 
era presente tra gli Apostoli, «concordi nella pre­
ghiera» (At 1,14), nella prima comunità raduna­
ta dopo l’Ascensione in attesa della Pentecoste. 
Questa sua presenza non potè certo mancare 
nelle Celebrazioni eucaristiche tra i fedeli della 
prima generazione cristiana, assidui «nella fra­
zione del pane» (At 2,42).

Ma al di là della sua partecipazione al Convi­
to eucaristico, il rapporto di Maria con l’Eucari­
stia si può indirettamente delincare a partire dal 
suo atteggiamento interiore. Maria è donna "eu­
caristica" con l'intera sua vita. La Chiesa, guar­
dando a Maria come a suo modello, è chiamata 
ad imitarla anche nel suo rapporto con questo 
Mistero santissimo.

54. Mysterium fidei! Se l’Eucaristia è mistero 
di fede, che supera tanto il nostro intelletto da ob­
bligarci al più puro abbandono alla Parola di Dio, 
nessuno come Maria può esserci di sostegno e di 
guida in simile atteggiamento. Il nostro ripetere il 
gesto di Cristo nell’Ultima Cena in adempimen­
to del suo mandato: «Fate questo in memoria di 
me!» diventa ai tempo stesso accoglimento del­
l’invito di Maria ad obbedirgli senza esitazione: 
«Fate quello che vi dirà» (Gv 2,5). Con la pre­
mura materna testimoniata alle nozze di Cana, 
Maria sembra dirci: «Non abbiate tentennamenti, 
fidatevi della parola di mio Figlio. Egli, che fu 
capace di cambiare l’acqua in vino, è ugualmen­
te capace di fare del pane e del vino il suo corpo 
e il suo sangue, consegnando in questo mistero ai 
credenti la memoria viva della sua Pasqua, per 
farsi in tal modo “pane di vita”».

55. In certo senso. Maria ha esercitato la sua 
fede eucaristica prima ancora che l’Eucaristia 

fosse istituita, per il fatto stesso di aver offerto il 
suo grembo verginale per l’incarnazione del 
Verbo di Dio. L’Eucaristia, mentre rinvia alla pas­
sione e alla risurrezione, si pone al tempo stesso in 
continuità con l’Incarnazione. Maria concepì nel­
l’Annunciazione il Figlio divino nella verità anche 
fisica del corpo e del sangue, anticipando in sé ciò 
che in qualche misura si realizza sacramentalmen­
te in ogni credente che riceve, nel segno del pane 
e del vino, il corpo e il sangue del Signore.

C’è pertanto un’analogia profonda tra il fiat 
pronunciato da Maria alle parole dell’Angelo, e 
l'amen che ogni fedele pronuncia quando riceve 
il corpo del Signore. A Maria fu chiesto di crede­
re che Colui che ella concepiva «per opera dello 
Spirito Santo» era il «Figlio di Dio» (cfr. Le 
1,30-35). In continuità con la fede della Vergine, 
nel Mistero eucaristico ci viene chiesto di crede­
re che quello stesso Gesù, Figlio di Dio e Figlio 
di Maria, si rende presente con l’intero suo esse­
re umano-divino nei segni del pane e del vino.

«Beata colei che ha creduto» (Le 1,45): Maria 
ha anticipato, nel mistero dell'Incarnazione, 
anche la fede eucaristica della Chiesa. Quando, 
nella Visitazione, porta in grembo il Verbo fatto 
carne, ella si fa, in qualche modo, “tabernacolo" 
- il primo “tabernacolo" della storia - dove il Fi­
glio di Dio, ancora invisibile agli occhi degli uo­
mini, si concede all'adorazione di Elisabetta, 
quasi "irradiando" la sua luce attraverso gli occhi 
e la voce di Maria. E lo sguardo rapito di Maria 
nel contemplare il volto di Cristo appena nato e 
nello stringerlo tra le sue braccia, non è forse l’i­
narrivabile modello di amore a cui deve ispirarsi 
ogni nostra Comunione eucaristica?

56. Maria fece sua, con tutta la vita accanto 
a Cristo, e non soltanto sul Calvario, la dimen­
sione sacrificale dell'Eucaristia. Quando portò il 
bimbo Gesù al tempio di Gerusalemme «per of­
frirlo al Signore» (Le 2,22), si sentì annunciare 
dal vecchio Simeone che quel Bambino sareb­
be stato «segno di contraddizione» e che una 
«spada» avrebbe trapassato anche l’anima di lei 
(cfr. Le 2,34-35). Era preannunciato così il dram­
ma del Figlio crocifisso e in qualche modo veni­
va prefigurato lo “stabat Mater" della Vergine ai 
piedi della Croce. Preparandosi giorno per gior­
no al Calvario. Maria vive una sorta di “Eucari­
stia anticipata”, si direbbe una “comunione spiri­
tuale" di desiderio e di offerta, che avrà il suo

« Cfr. n. 21: l e . 20.



Atti del Santo Padre 599

compimento nell'unione col Figlio nella passio­
ne, e si esprimerà poi, nel periodo post-pasquale, 
nella sua partecipazione alla Celebrazione euca­
ristica, presieduta dagli Apostoli, quale “memo­
riale" della passione.

Come immaginare i sentimenti di Maria, nel- 
l’ascoltare dalla bocca di Pietro, Giovanni. Gia­
como e degli altri Apostoli le parole dell’Ultima 
Cena: «Questo è il mio corpo che è dato per voi» 
(Le 22,19)? Quel corpo dato in sacrificio e ri- 
presentato nei segni sacramentali era lo stesso 
corpo concepito nel suo grembo! Ricevere l'Eu­
caristia doveva significare per Maria quasi un ri­
accogliere in grembo quel cuore che aveva bat­
tuto all'unisono col suo e un rivivere ciò che 
aveva sperimentato in prima persona sotto la 
Croce.

57. «Fate questo in memoria di me» (Le 22, 
19). Nel "memoriale” del Calvario è presente 
tutto ciò che Cristo ha compiuto nella sua pas­
sione e nella sua morte. Pertanto non manca ciò 
che Cristo ha compiuto anche verso la Madre a 
nostro favore. A lei infatti consegna il discepo­
lo prediletto e, in lui, consegna ciascuno di noi: 
«Ecco tuo figlio!». Ugualmente dice anche a 
ciascuno di noi: «Ecco tua madre!» (cfr. Gv 
19,26-27).

Vivere nell'Eucaristia il memoriale della 
morte di Cristo implica anche ricevere continua- 
mente questo dono. Significa prendere con noi - 
sull'esempio di Giovanni - colei che ogni volta 
ci viene donata come Madre. Significa assumere 
al tempo stesso l'impegno di conformarci a Cri­
sto, mettendoci alla scuola della Madre e lascian­
doci accompagnare da lei. Maria è presente, con 
la Chiesa e come Madre della Chiesa, in ciascu­
na delle nostre Celebrazioni eucaristiche. Se

Chiesa ed Eucaristia sono un binomio inscindibi­
le, altrettanto occorre dire del binomio Maria ed 
Eucaristia. Anche per questo il ricordo di Maria 
nella Celebrazione eucaristica è unanime, sin 
dall'antichità, nelle Chiese dell’Oriente e del­
l’Occidente.

58. Nell’Eucaristia la Chiesa si unisce piena­
mente a Cristo e al suo sacrificio, facendo suo lo 
spirito di Maria. È verità che si può approfondire 
rileggendo il “Magnificat" in prospettiva eucari­
stica. L'Eucaristia, infatti, come il cantico di 
Maria, è innanzi tutto lode e rendimento di gra­
zie. Quando Maria esclama «l'anima mia magni­
fica il Signore e il mio Spirito esulta in Dio, mio 
salvatore», ella porta in grembo Gesù. Loda il 
Padre "per" Gesù, ma lo loda anche “in” Gesù e 
"con” Gesù. È precisamente questo il vero “at­
teggiamento eucaristico”.

Al tempo stesso Maria fa memoria delle me­
raviglie operate da Dio nella storia della salvez­
za, secondo la promessa fatta ai padri (cfr. Le 
1,55), annunciando la meraviglia che tutte le su­
pera, l’Incarnazione redentrice. Nel Magnificat è 
infine presente la tensione escatologica dell’Eu­
caristia. Ogni volta che il Figlio di Dio si ripre­
senta a noi nella "povertà” dei segni sacramenta­
li, pane e vino, è posto nel mondo il germe di 
quella storia nuova in cui i potenti sono «rove­
sciati dai troni», e sono «innalzati gli umili» (cfr. 
Le 1,52). Maria canta quei “cieli nuovi” e quella 
“terra nuova" che nell'Eucaristia trovano la loro 
anticipazione e in certo senso il loro “disegno” 
programmatico. Se il Magnificat esprime la spi­
ritualità di Maria, nulla più di questa spiritualità 
ci aiuta a vivere il Mistero eucaristico. L'Eucari­
stia ci è data perché la nostra vita, come quella di 
Maria, sia tutta un magnificat!

CONCLUSIONE

59. «Ave, verum corpus natum de Maria Vir­
gine.'». Pochi anni or sono ho celebrato il cin­
quantesimo anniversario del mio sacerdozio. 
Sperimento oggi la grazia di offrire alla Chiesa 
questa Enciclica sull'Eucaristia, nel Giovedì 
Santo che cade nel mio venticinquesimo anno di 
ministero petrino. Lo faccio con il cuore colmo 
di gratitudine. Da oltre mezzo secolo, ogni gior­
no, da quel 2 novembre 1946 in cui celebrai la 
mia prima Messa nella cripta di San Leonardo 
nella Cattedrale del Wawel a Cracovia, i miei 
occhi si sono raccolti sull'ostia e sul calice in cui

il tempo e lo spazio si sono in qualche modo 
“contratti" e il dramma del Golgota si è ripresen­
tato al vivo, svelando la sua misteriosa “contem­
poraneità". Ogni giorno la mia fede ha potuto ri­
conoscere nel pane e nel vino consacrati il divino 
Viandante che un giorno si mise a fianco dei due 
discepoli di Emmaus per aprire loro gli occhi alla 
luce e il cuore alla speranza (cfr. Le 24,13-35).

Lasciate, miei carissimi fratelli e sorelle, che 
io renda con intimo trasporto, in compagnia e a 
conforto della vostra fede, la mia testimonianza 
di fede nella Santissima Eucaristia.



600 Atti del Santo Padre

«Ave. verum corpus natum de Maria Virgine, 
vere passum, immolatum, in cruce pro ho­

mine.'».
Qui c’è il tesoro della Chiesa, il cuore dei 

mondo, il pegno del traguardo a cui ciascun 
uomo, anche inconsapevolmente, anela. Mistero 
grande, che ci supera, certo, e mette a dura prova 
la capacità della nostra mente di andare oltre le 
apparenze. Qui i nostri sensi falliscono - «visus, 
tactus, gustus in te fallitur», è detto nell'inno 
Adoro te devote -, ma la sola fede, radicata nella 
parola di Cristo a noi consegnata dagli Apostoli, 
ci basta. Lasciate che, come Pietro alla fine del 
discorso eucaristico nel Vangelo di Giovanni, io 
ripeta a Cristo, a nome di tutta la Chiesa, a nome 
di ciascuno di voi: «Signore, da chi andremo? Tu 
hai parole di vita eterna» (Gv 6,68).

60. All’alba di questo Terzo Millennio, noi 
tutti figli della Chiesa siamo sollecitati a cammi­
nare con un rinnovato slancio nella vita cristiana. 
Come ho scritto nella Lettera Apostolica Novo 
Millennio ineunte, «non si tratta di inventare un 
“nuovo programma”. Il programma c’è già: è 
quello di sempre, raccolto dal Vangelo e dalla 
viva Tradizione. Esso si incentra, in ultima anali­
si, in Cristo stesso, da conoscere, amare, imitare, 
per vivere in Lui la vita trinitaria, e trasformare 
con Lui la storia fino al suo compimento nella 
Gerusalemme celeste» L'attuazione di questo 
programma di un rinnovato slancio nella vita cri­
stiana passa attraverso l'Eucaristia.

Ogni impegno di santità, ogni azione tesa a 
realizzare la missione della Chiesa, ogni attua­
zione di piani pastorali deve trarre la necessaria 
forza dal Mistero eucaristico e ad esso si deve or­
dinare come al suo culmine. Nell'Eucaristia ab­
biamo Gesù, abbiamo il suo sacrificio redentore, 
abbiamo la sua risurrezione, abbiamo il dono 
dello Spirito Santo, abbiamo l'adorazione, l’ob­
bedienza e l’amore al Padre. Se trascurassimo 
l’Eucaristia, come potremmo rimediare alla no­
stra indigenza?

61. Il Mistero eucaristico-sacrificio, presen­
za, banchetto - non consente riduzioni né stru­
mentalizzazioni; va vissuto nella sua integrità, sia 
nell'evento celebrativo, sia nell'intimo colloquio 
con Gesù appena ricevuto nella comunione, sia 
nel momento orante dell'adorazione eucaristica 
fuori della Messa. Allora la Chiesa viene salda­
mente edificata e si esprime ciò che essa vera­
mente è: una, santa, cattolica e apostolica: popo­
lo, tempio e famiglia di Dio; corpo e sposa di

Cristo, animata dallo Spirito Santo; sacramento 
universale di salvezza e comunione gerarchica­
mente strutturata.

La via che la Chiesa percorre in questi primi 
anni del Terzo Millennio è anche via di rinnova­
to impegno ecumenico. Gli ultimi decenni del Se­
condo Millennio, culminati nel Grande Giubileo, 
ci hanno sospinto in tale direzione, sollecitando 
tutti i battezzati a corrispondere alla preghiera di 
Gesù «ut unum sint» (Gv 17,11 ). È una via lunga, 
irta di ostacoli che superano la capacità umana: 
ma abbiamo l'Eucaristia e davanti ad essa pos­
siamo sentire in fondo al cuore, come rivolte a 
noi. le stesse parole che udì il Profeta Elia: «Su 
mangia, perché è troppo lungo per te il cammi­
no» (IRe 19,7). Il tesoro eucaristico, che il Si­
gnore ha messo a nostra disposizione, ci stimola 
verso il traguardo della sua piena condivisione 
con tutti i fratelli, ai quali ci unisce il comune 
Battesimo. Per non disperdere tale tesoro, occor­
re però rispettare le esigenze derivanti dal suo es­
sere Sacramento della comunione nella fede e 
nella successione apostolica.

Dando all'Eucaristia tutto il rilievo che essa 
merita, e badando con ogni premura a non atte­
nuarne alcuna dimensione o esigenza, ci dimo­
striamo veramente consapevoli della grandezza 
di questo dono. Ci invita a questo una tradizione 
ininterrotta, che fin dai primi secoli ha visto la 
comunità cristiana vigile nella custodia di questo 
“tesoro”. Sospinta dall'amore, la Chiesa si preoc­
cupa di trasmettere alle successive generazioni 
cristiane, senza perderne alcun frammento, la 
fede e la dottrina sul Mistero eucaristico. Non c'è 
pericolo di esagerare nella cura di questo Miste­
ro, perché «in questo Sacramento si riassume 
tutto il mistero della nostra salvezza»"*.

62. Mettiamoci, miei carissimi fratelli e so­
relle, alla scuola dei Santi, grandi interpreti della 
vera pietà eucaristica. In loro la teologia dell'Eu­
caristia acquista lutto lo splendore del vissuto, ci 
“contagia” e, per così dire, ci "riscalda”. Mettia­
moci soprattutto in ascolto di Maria Santissima, 
nella quale il Mistero eucaristico appare, più che 
in ogni altro, come mistero di luce. Guardando a 
lei conosciamo la forza trasformante che l'Euca­
ristia possiede. In lei vediamo il mondo rinnova­
to nell’amore. Contemplandola assunta in Cielo 
in anima e corpo, vediamo uno squarcio dei 
"cieli nuovi” e della "terra nuova" che si apriran­
no ai nostri occhi con la seconda venuta di Cri­
sto. Di essi l'Eucaristia costituisce qui in terra il

N. 29: le.. 285.
“ San Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, III. q. 83. a. 4c.



Atti del Santo Padre 601

Pegno e, in qualche modo, l'anticipazione: «Veni, 
Domine lesu!» (Ap 22,20).

Nell'umile segno del pane e del vino, transu- 
Manziati nel suo corpo e nel suo sangue. Cristo 
cammina con noi, quale nostra forza e nostro via­
tico, e ci rende per tutti testimoni di speranza. Se 
di fronte a questo Mistero la ragione sperimenta 
i suoi limiti, il cuore illuminato dalla grazia dello 
Spirito Santo intuisce bene come atteggiarsi, ina­
bissandosi nell’adorazione e in un amore senza 
limiti.

Facciamo nostri i sentimenti di San Tommaso 
d’Aquino, sommo teologo e insieme appassio­
nato cantore di Cristo eucaristico, e lasciamo 
che anche il nostro animo si apra nella speran­

za alla contemplazione della meta, verso la qua­
le il cuore aspira, assetato com’è di gioia e di 
pace:

«Bone pastor, panis vere, 
lesu, nostri miserere ...». 
"Buon pastore, vero pane, 
o Gesù, pietà di noi: 
nutrici e difendici, 
portaci ai beni eterni 
nella terra dei viventi. 
Tu che tutto sai e puoi, 
che ci nutri sulla terra, 
conduci i tuoi fratelli 
alla tavola del cielo 
nella gioia dei tuoi santi".

Dato a Roma, presso San Pietro, il 17 aprile - Giovedì Santo - dell'anno 2003, venticinquesimo 
del mio Pontificato, Anno del Rosario.

IOANNES PAULUS PP. II



602 Atti de! Santo Padre

Messaggio pasquale 2003

Pace in Iraq! Pace in Terra Santa!
Pace nei Paesi dove guerre dimenticate 

e conflitti striscianti provocano morti e feriti 
tra il silenzio e l’oblio

Al termine della Concelebrazione Eucaristica da lui presieduta sulla Piazza San Pietro nella Risur­
rezione del Signore, domenica 20 aprile, il Santo Padre ha rivolto “Urbi et Orbi" il seguente Mes­
saggio:

1. «Surrexit Dominus de sepulcro, qui pro nobis pependit in ligno» (dalla Li­
turgia). «È risorto dal sepolcro il Signore, che per noi fu appeso alla croce». 
Alleluia!

Risuona festoso l'annuncio pasquale: Cristo è risorto, è veramente risor­
to! Colui che «patì sotto Ponzio Pilato, fu crocifisso, morì e fu sepolto», 
Gesù, Figlio di Dio nato dalla Vergine Maria, «è risorto il terzo giorno, se­
condo le Scritture» (Credo).

2. Questo annuncio è il fondamento della speranza dell'umanità. Se infatti 
Cristo non fosse risorto, non solo sarebbe vana la nostra fede (cfr. 1 Cor 
15,14), ma vana sarebbe anche la nostra speranza, perché il male e la morte 
ci terrebbero tutti in ostaggio. «Ora, invece, - proclama l'odierna Liturgia - 
Cristo è risuscitato dai morti, primizia di coloro che sono morti» (ICor 15,20).

Morendo Gesù ha infranto e vinto la ferrea legge della morte, estirpan­
done la radice velenosa per sempre.

3. «Pace a voi!» (Gv 20,19.20). Questo è il primo saluto del Risorto ai di­
scepoli; saluto che quest'oggi ripete Lui, Cristo, al mondo intero. O Buona 
Novella tanto attesa e desiderata! O annuncio consolante per chi è oppresso 
sotto il peso del peccato e delle sue molteplici strutture!

Per tutti, specialmente per i piccoli e i poveri, proclamiamo oggi la spe­
ranza della pace, della pace vera, fondata sui solidi pilastri dell'amore e della 
giustizia, della verità e della libertà.

4. «Pacem in terris ...». «La pace sulla terra, anelito profondo degli esseri 
umani di tutti i tempi, può essere instaurata e consolidata solo nel pieno ri­
spetto dell'ordine stabilito da Dio» (Enc. Pacem in terris, Introd.).

Con queste parole inizia la storica Enciclica, con la quale quarantanni or 
sono il Beato Papa Giovanni XXIII indicò al mondo la via della pace. Sono 
parole quanto mai attuali all'alba del Terzo Millennio, tristemente oscurata 
da violenze e conflitti.

5. Pace in Iraq! Con il sostegno della Comunità Internazionale, gli Ira­
cheni diventino protagonisti d'una solidale ricostruzione del loro Paese.



Atti del Santo Padre 603

Pace nelle altre regioni del mondo, dove guerre dimenticate e conflitti 
striscianti provocano morti e feriti tra il silenzio e l'oblio di non poca parte 
della pubblica opinione. Con profonda pena penso alla scia di violenza e di 
sangue che non accenna a finire in Terra Santa.

Penso alla tragica situazione di non pochi Paesi del Continente africano, 
che non può essere abbandonato a se stesso. Ho ben presenti i focolai di ten­
sione e gli attentati alla libertà dell'uomo nel Caucaso, in Asia ed in Ameri­
ca Latina, regioni del mondo a me ugualmente care.

6. Si spezzi questa catena dell'odio, che minaccia l'ordinato sviluppo 
della famiglia umana. Ci conceda Iddio di essere liberati dal pericolo d'un 
drammatico scontro tra le culture e le religioni.

La fede e l'amore verso Dio rendano i credenti di ogni religione artefici 
coraggiosi di comprensione e di perdono, pazienti tessitori di un proficuo 
dialogo inter-religioso, che inauguri un'era nuova di giustizia e di pace.

7. Come agli Apostoli impauriti sul lago in tempesta, Cristo ripete agli 
Uomini del nostro tempo: «Coraggio, sono io, non temete!» (Me 6,50). Se Egli è 
con noi, perché avere paura? Per quanto buio possa apparire l'orizzonte del­
l'umanità, oggi celebriamo il trionfo sfolgorante della gioia pasquale.

Se un vento contrario ostacola il cammino dei popoli, se si fa burrascoso 
il mare della storia, nessuno ceda allo sgomento e alla sfiducia! Cristo è ri­
sorto; Cristo è vivo tra noi, realmente presente nel sacramento dell'Eucaristia, 
Egli si offre quale Pane di salvezza, Pane dei poveri, Cibo dei pellegrini.

8. O divina presenza d'amore, o vivo memoriale di Cristo nostra Pa­
squa, Tu sei viatico per chi soffre e chi muore, sei viatico per tutti, sei pegno 
sicuro di vita eterna!

E Tu Maria, primo tabernacolo della storia, Tu, silenziosa testimone dei 
prodigi pasquali, aiutaci a cantare con la vita il tuo stesso “Magnificat ' di 
lode e di ringraziamento, perché quest'oggi «è risorto dal sepolcro il Signo­
re, è risorto Colui che per noi fu appeso alla croce». È risorto Cristo, nostra 
pace e nostra speranza. È risorto. Alleluia!





Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
DELLE CAUSE DEI SANTI

Promulgazione di Decreti

Il 12 aprile 2(X)3, alla presenza del Santo Padre, sono stati promulgati i Decreti ri­
guardanti:

- le virtù eroiche del Servo di Dio LUIGI BOCCARDO, Sacerdote dell’Arcidiocesi 
di Torino, Fondatore delle Suore di Gesù Re, ramo contemplativo della Congregazione delle 
Povere Figlie di San Gaetano, nato il 9 agosto 1861 a Moncalieri (Italia) e morto il 9 giugno 
1936 a Torino (Italia);

- le virtù eroiche del Servo di Dio LUIGI DELLA CONSOLATA, al secolo Andrea 
Bordino, Frate professo della Congregazione dei Fratelli di San Giuseppe Benedetto Cotto- 
lengo, nato il 12 agosto 1922 a Castellinaldo d’Alba (Italia) e morto il 25 agosto 1977 a To- 
rino (Italia);

605



606 Atti della Santa Sede

taurinensis

BEATIFICATONE et CANONIZATIONIS
SERVI DEI

ALOISII BOCCARDO
SACERDOTIS ARCHIDIOECESIS TAURINENSE

FUNDATORIS 
SORORUM FILIARUM IESU REGI

IN CONGREGATIONE SORORUM PAUPERUM FILIARUM S. CA1ETAN1 

(1861-1936)

DECRETUM SUPER VIRTUTIBUS

«lesu, me vis totum sanctum ... O lesu, ita sit! Nam fortiter et quam citius hanc gratiam 
volo; confido in misericordia tua te eam acturum». Sic scribebat Aloisius Boccardo, pre­
sbyter, qui, vestigia persequens lesu Christi, cantor et apostolus misericordiae Dei fieri vo­
luit per continuum et sedulum ad sanctitatem sacerdotalem iter.

Perdignus hic minister Ecclesiae Monte Calerio in Archidioecesi Taurinensi die 9 men­
sis Augusti anno 1861 natus est e Gaspare Boccardo et losephina Malerba, ferventibus chri- 
stifidelibus modestae condicionis. Sacerdotio die 7 mensis lunii anno 1884 auctus, desti­
natus est ut vicibus parochi fratris sui Beati loannis Mariae Boccardo, plebani oppidi 
Pancalieri, fungeretur. Anno fere post Beatus losephus Allamano eum vicarium rectoris et 
moderatorem spiritalem Convictus Ecclesiastici apud Sanctuarium B. V. a Consolatione Au­
gustae Taurinorum voluit, praeterea in Seminario officium obiens magistri variarum disci­
plinarum theologicarum, quo sapienti sedulitate plures generationes instituit presbyterorum. 
Assiduus simul exstitit misericordiae Dei propagator per sacramentum Paenitentiae, quod 
omni coetui hominum ministravit: episcopis, presbyteris, sororibus, patribus ac matribusfa- 
milias, multis demum vocationem suam quaerentibus iuvenibus. Anno 1909 ei canonici ho­
norarii Collegiatae SS. Trinitatis in urbe Taurinensis titulus collatus est.

Mortuo fratre, Fundatore Congregationis Sororum Pauperum Filiarum Sancti Caietani, 
quae provecta aetate seu quavis aegritudine confectis assiderent. Cardinalis Augustinus Ri- 
chelmy, Archiepiscopus Taurinensis, die 14 mensis lanuarii anno 1914, Servum Dei supe­
riorem ecclesiasticum eiusdem Instituti religiosi nominavit. Ad munus hoc quam maxime 
adimplendum anno 1916 in oppidum Pancalieri se contulit, ubi Domus Mater Sororum erat, 
quae eius curis commissae erant. Quo munere summo studio ac prudentia functus est sem- 
per paeculiari Fundatoris charismati fidelis.

In spiritali vero animarum fidelium, sacerdotum praesertim, moderamine perseveravit et 
probatos tractatus spiritual itatis et de re mystica conscripsit. Anno 1919 Archiepiscopus Tau­
rinensis eum Instituto pro Caecis Augustae Taurinorum praeesse disposuit, ubi variis occur­
rit puellis Deo se consecrare cupidis, caecitate autem huius facultatis expertibus. Pro iis die 
2 mensis Februarii anno 1932 Filias lesu Regis instituit, partem contemplativam Sororum



Atti della Santa Sede 607

Pauperum Filiarum Sancti Caietani. Anno ante (1931) Servus Dei, amore Christi et anima- 
rum commotus. Ecclesiae Taurinensi donaverat Sanctuarium illum lesu Christi Sacerdotis et 
Regis, quod etiam ad spiritalibus necessitatibus populi Dei subveniendum ipse erexerat.

Ultimos vitae annos inter corporis et animae aerumnas degit, dum vero perfectio virtu­
tum eius adeo augescebat, ut quod ipse scripserat perficeret: «Ne ullus invalidum seu infir­
mum presbyterum vanum, impedimentum instar. Ecclesiae esse opinetur. Numquam enim 
causae Dei e i usque gloriae tantum profuit, quantum in hora contempti occasus vitae suae».

Ad voluntatem Dei conformatus, die 9 mensis lunii anno 1936 pie in Domino requievit. 
Corpus eius in sacello marmoreo intra vestibulum Sanctuarii Christi Sacerdotis et Regis, ab 
ipso fundati, depositum est.

Bona sanctitatis fama, qua vivus succinctus erat, etiam post mortem prosecuta est: in 
clero enim populoque Taurinensi, necnon in Congregatione Sororum Pauperum Filiarum 
Sancti Caietani semper eminentium eius virtutum sacerdotis processit memoria, quibus per­
severantia, cura et spiritali delectatione operatus est.

Verus homo Dei, minime scipsum quaesivit, sed vitam suam in servitio Christi, Evan- 
gelii et Ecclesiae consummavit, constanti caritatis et oblationis sui habitu. Ipse scribebat: 
«lesu, tibi me offero et dono: offero, ut hostia puri amoris tui sim; dono, ut me secundum 
voluntatem tuam utaris».

Quo efficacius ministerium suum adimpleret, Divinum Pastorem imitavit et super viam 
sanctitatis alacriter incessit. Fidem habuit simplicem et firmam, ardentem et operosam cari­
tatem, spem humilem et laetam. Animam suam multiplicesque navitates pastorales sacra li­
turgia, oratione, meditatione ac devotione erga Eucharistiam, Sacratissimum Cor lesu et Spi­
ritum Sanctum aluit. Dilectionem sensit peculiarem in Virginem Mariam, Matrem 
Misericordiae; iuxta cuius Deiparae imaginem quandam scripsit: «Haec est quae redemit me 
et cor meum abstulit».

In omnes humilitatem et prudentiam, lucem et caritatem Christi, ferventer irradiavit, 
magnam exhibens spiritalem paternitatem erga eos praesertim, qui maxime corpore et spiri­
tu inopes erant. Laborem et sacrificium dilexit. Semper proximum suum suppeditavit ac, 
licet salute careret, numquam tamen alios pondere munerum laborumque suorum gravavit. 
Temperantiam modo singulari coluit, castitatem, paupertatem, fortitudinem in aerumnis ac 
doloribus, iustitiam in Deum et proximum, oboedientiam Christo et superioribus ecclesia­
sticis. Cum vocationem et missionem suam sacerdotalem plene summaque caritate perfe­
cisset, Servus Dei vulgo in numerum sanctorum presbyterorum relatus est, qui virtutibus 
apostolatuque suo Archidioecesim collustraverunt Taurinensem. Quapropter apud Curiam 
illam Archiepiscopus Causam inivit beatificationis et canonizationis et, annis 1961-1979, 
Processum Ordinarium Informativum celebravit, cuius auctoritas et vis iuridica a Congre­
gatione de Causis Sanctorum decreto diei 7 mensis Februarii anno 1992 probatae sunt.

Confecta Positione, disceptatum est, ut ex norma, an Servus Dei more heroum virtutes 
Christianas exercuisset. Die 15 mensis Novembris anno 2002, prospero cum exitu. Congres­
sus Peculiaris Consultorum Theologorum factus est. Patres Cardinales porro et Episcopi in 
Sessione Ordinaria diei 21 mensis lanuarii huius anni 2003, audita relatione Em.mi Cardi­
nalis Sergii Sebastiani, Causae Ponentis, professi sunt Servum Dei Aloisium Boccardo, pre­
sbyterum, virtutes theologales, cardinales iisque adnexas heroice coluisse.

Facta demum de hisce omnibus rebus Summo Pontifici loanni Paulo II per subscriptum 
Cardinalem Praefectum accurata relatione. Sanctitas Sua, vota Congregationis de Causis 
Sanctorum excipiens rataque habens, mandavit, ut super heroicis Servi Dei virtutibus de­
cretum conscriberetur.

Quod cum rite esset factum, accitis ad Se hodierno die infrascripto Cardinali Praefecto 
necnon Causae Cardinali Ponente mcque Antistite a Secretis Congregationis ceterisque de 
more convocandis, eisque astantibus. Beatissimus Pater sollemniter declaravit: Constare de 
virtutibus theologalibus Fide. Spe et Caritate tum in Deum tum in proximum, necnon de car-



608 Atti della Santa Sede

dinalibus Prudentia, lustitia, Temperantia et Fortitudine eisque adnexis, in gradu heroico. 
Servi Dei Aloisii Boccardo, Sacerdotis Archidioecesis Taurinensis, Fundatoris Sororum Fi­
liarum lesu Regis in Congregatione Sororum Pauperum Filiarum S. Caietani, in casu et ad 
effectum de quo agitur.

Hoc autem decretum publici iuris fieri et in acta Congregationis de Causis Sanctorum 
Summus Pontifex referri mandavit.

Datum Romae, die 12 mensis Aprilis A. D. 2003.

losephus Card. Saraiva Martins
Praefectus

* Eduardus Nowak
Archiepiscopus tit. Lunensis 

a Secretis



Atti della Santa Sede 609

TAURINENSE

BEATIFICATONE et CANONIZATIONIS
SERVI DEI

ALOISII A MARIA CONSOLATA
(in saec.: Andreae Bordino)

FRATRIS PROFESSI 

CONGREGATIONIS FRATRUM A S. IOSEPHO B. COTTOLENGO 

(1922-1977)

DECRETUM SUPER VIRTUTIBUS

«Gaudium magnum habui et consolationem in caritate tua, quia viscera sanctorum re­
quieverunt per te, frater» (Philm 7).

Quemadmodum Paulus Apostolus de caritate dilecti et adiutoris Philemonis gratulaba­
tur, ita Fratres a Sancto losepho B. Cottolengo laetitia exsultantes Deo gratias persolvunt de 
egregio evangelico testimonio Ecclesiae et hominibus prodito a confratre Aloisio a Maria 
Consolata, qui magno amore, sese devovendi studio et humilitate vitam impendit lesu Chri­
sto serviens atque infirmis, quos pari sedulitate ac bonus Samaritanus curavit et consolatus 
est (cfr. Le 10,33-35).

Natus est Servus Dei in loco Castellinaldo, id est in vico dioecesis Albensis, die 12 
mensis Augusti anno 1922, e lacobo Bordino et Rosina Sibona colonis, qui ad fontem bap­
tismatis ei nomen Andreae imposuerunt. Mansuete ac fructuose a parentibus, paroecia et 
ludo integram et solidam institutionem humanam et Christianam recepit, qua postmodum fir­
miter inniteretur eius aedificium spiritale. Anno 1929 primum Eucharistico pane enutritus 
est, cum porro anno 1930 Episcopus dioecesanus ei sacramentum Confirmationis conferret. 
Puerili institutione ad finem perducta, patrem in opere rustico adiuvare incepit; cumque ala­
cer puer idemque valens exsisteret, in ludis libenter participabat cum aliis suae aetatis pue­
ris, inter quos iam bonitate et gravitate praestabat. Qui templo paroeciali assiduus, sacris ri­
tibus interesse et sacramenta recipere studebat, cum inde ab infantia Confratemitati Sancti 
Aloisii ascriptus fuisset. Secus pietatis semitam progrediens, iter vehementer maturavit in 
exercitiis spiritualibus anno 1938 patratis. De fide, qua inde roboratus evaserat, testimonium 
perhibere studuit praesertim in Actione Catholica, cuius efficax praeses duodeviginti annos 
natus renuntiabatur.

Altero saeviente populorum bello, cum miles Alpinae ballistariorum legionis con­
scriptus esset, una cum Risbaldo fratre, bello Russico interfuit. Qui super tristem fugam cap­
tus, menses aliquot degit in sovieticis publicae custodiae locis, in summa abiectione ver­
sans, ubique nihilominus humanitate, serviendi seseque abnegandi studio necnon fulgido 
Christiano testimonio enitescens. Atrocibus adiunctis illis, quae ipse Deo fidens et Deiparae 
Virginis protectioni confidens illuminare valuit, consilium cepit ut reliquum vitae cursum in 
infirmos derelictosque impenderet.



610 Atti della Santa Sede

Domum reversus mense Octobri anno 1945, per meditationem et orationem sensit Do­
minum se ad vitam consecratam vocare; quapropter anno 1946 ingressus est Familiam Fra­
trum Sancti Vincentii, qui apud Parvam Domum Divinae Providentiae, anno 1833 a Sancto 
losepho Benedicto Cottolengo institutam, pauperes et aegrotos curabant. Subsequenti anno 
habitum religiosum induit, nomen sumens Fratris Aloisii a Maria Consolata, die vero 18 
mensis Iulii anno 1948 professionem religiosam temporariam emisit, qui, post Institutum 
nomine Congregationis Fratrum a Sancto losepho Benedicto Cottolengo Summi Pontificis 
iussu anno 1965 approbatum, die 5 mensis lanuarii anno 1966 vota perpetua nuncupavit.

Post annum 1950 apud valetudinarium, cui Cottolengo nomen, operam navavit, quasi 
virtutes et sanctimoniam in palaestra exercens. Anno 1951 infirmorum ministri diplomate 
potitus, opus inchoavit in eiusdem valetudinarii parte chirurgica et theatro sectionum. Qui 
auctoritate vigens apud confratres, cooptatus est in Commissionem de Congregatione novis 
Constitutionum lineamentis instruenda, mense vero Octobris anno 1959 prior Consiliarius 
Generalis renuntiatus. Post Institutum Summi Pontificis iussu approbatum, factus est prior 
Consiliarius Generalis et Vicarius Generalis, cum ab anno 1972 munere fungeretur superio­
ris apud Taurinensem domum matricem. Omnibus officiis, quae serviendi studio susceperat, 
animum aequum, prudentem et diligentem protulit, quaerens semper gloriam Dei et bonum 
proximi, cui assidue exemplum ediderit de inconcussa fidelitate erga consecrationem reli­
giosam deque Christianis virtutibus constanter, generose ac laete exercendis.

Fidei, spei caritatisque lumine collustratus in Christi sequela processit, qui, corde a 
mundanis rebus et inanitate solutus, Spiritui Sancto docilis, in proprii religiosi Instituti cha­
rismate votisque susceptis permanens idemque a peccatis, mediocritate, pietatis languore 
omnique genere mendorum refugiens intimam cum Ipso coniunctionem excoluit. Ut Domi­
no gratus evaderet suamque sancte missionem adimpleret, animam cotidie pascebat duplici 
Augustissimi Sacrificii participatione, Eucharistica dape. Sanctissimo Sacramento adoran­
do, oratione, meditatione, filiali denique devotione erga Beatam Mariam Virginem, quam 
potissimum Rosario recitando colebat. Octavo quoque die simplici animo et aperto sacra­
mentum Paenitentiae recipiebat. Beneficis ipsis muneribus in valetudinario effectis Domi­
num eminenter cognovit eique famulatus est, cuius laborantem vultum infirmis pauperibus­
que refulgentem aspiceret.

Deum plus quam semetipsum dilexit, qui mente, verbo et opere eius voluntatem am­
plexus, latens eius Regno aedificando operam dedit caritatcmquc Christi, qui «non venit mi­
nistrari sed ministrare» (Mt 20,28), undique diffudit. Spiritalis corporalisquc misericordiae 
opera pro infirmis, pauperibus, derelictis, necnon iis mente vel corpore deminutis et vino­
lentis, patravit. Laborantibus affuit eosque intellexit, vel humillimis necessitatibus serviens, 
consolator et animum in discrimine addens. Deo postremo commendans. Qui haud multo 
sermone locutus, caritatis tamen facundia, omnibus intellegibili et accepta, praenitebat. Is 
tranquillus ac peritus medicos aliosque publicae sanitatis curam exercentes adiuvit et mole­
stias forti pertulit animo. Concordiam ut in suo Instituto ita in valetudinario suscitans, reli­
giosae Familiae suae profuit augendae, quae de eo bene existimavit eumque adhuc viventem 
pro sancto habuit.

Inde ab adulescentia spem suam in Domino eiusque gratia et misericordia collocavit, 
qui adversis rebus minime deficiens, compos sui, prout natura ferebat, exstitit nec verecun­
diam misit. Omnibus vitae adiunctis, cum ordinariis tum extraordinariis, iisque cum laetis 
tum acerbis, semper prudenter ac fortiter egit, rerum temporalium usu continens idemque 
somno ac requie temperans. Qui in Deum et proximum iustus, sincera fide ecclesiasticae 
hierarchiae propriisque superioribus oboediens, verbo pudicus et opere, pauper, humilis, in 
bono perseverans est inventus. Anno 1975 cum se leuchaemia myeloide affici comperisset, 
quam gravi morbo laboraret ab initio cognovit seque ad voluntatem Dei et medicorum prae­
scripta plane conformavit, omnibus mira praebens virtutis exempla. Per orationem et cru-



Atti della Santa Sede 611

ciatus paravit novissime obviam ire Domino, qui eum ad se vocavit die 25 mensis Augusti 
anno 1977.

Labentibus annis eiusmodi fama sanctitatis, quae viventem prosecuta erat, aucta est atque 
confirmata, quain ob rem Archiepiscopus Taurinensis Causae beatificationis et canonizatio- 
nis initium fecit anno 1989, cum nonnullorum testium interrogationem inchoaret “ne pereant 
probationes”. Vis iuridica subsequentis Inquisitionis dioecesanae, annis 1991-1993 celebra­
tae, agnita est a Congregatione de Causis Sanctorum per decretum die 20 mensis Aprilis anno 
1994 latum. Positione praeparata, disceptatum est secundum normas utrum Servus Dei virtu­
tes gradu heroico exercuisset. Die 14 mensis Februarii huius anni habitus est, felici cum exitu. 
Congressus Peculiaris Consultorum Theologorum. Patres Cardinales et Episcopi, in Sessione 
Ordinaria die 1 mensis Aprilis huius anni congregata, audita relatione Causae Ponentis, 
Exc.mi D.ni Lini Fumagalli, Episcopi Sabinensis-Mandelensis, edixerunt Servum Dei vir­
tutes theologales, cardinales iisque adnexas in gradu heroico exercuisse.

Facta demum de hisce omnibus rebus Summo Pontifici loanni Paulo II per subscriptum 
Cardinalem Praefectum accurata relatione. Sanctitas Sua vota Congregationis de Causis 
Sanctorum excipiens rataque habens, mandavit ut super heroicis Servi Dei virtutibus decre­
tum conscriberetur.

Quod cum rite esset factum, accitis ad Se hodierno die infrascripto Cardinali Praefecto 
necnon Causae Ponente meque Antistite a Secretis Congregationis ceterisque de more con­
vocandis, eisque astantibus. Beatissimus Pater sollemniter declaravit: Constare de virtutibus 
theologalibus Fide, Spe et Caritate tum in Deum tum in proximum, necnon de cardinalibus 
Prudentia, lustitia, Temperantia et Fortitudine, eisque adnexis, in gradu heroico, Servi Dei 
Aloisii a Maria Consolata (in saec.: Andreae Bordino), Fratris professi Congregationis Fra­
trum a S. losepho B. Cottolengo, in casu et ad effectum de quo agitur.

Hoc autem decretum publici iuris fieri et in acta Congregationis de Causis Sanctorum 
Summus Pontifex referri mandavit.

Datum Romae, die 12 mensis Aprilis A. D. 2003.

losephus Card. Saraiva Martins 
Praefectus 

* Eduardus Nowak 
Archiepiscopus tit. Lunensis 

a Secretis





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

V Forum del Progetto Culturale

Di generazione in generazione: 
la difficile costruzione del futuro

Nei giorni 4-5 aprile, a Roma, si è tenuto il V Forum del Progetto Culturale: un organo di rifles­
sione e confronto, di cui fanno pane personalità del mondo della cultura, a cui è chiesto un con­
tributo di riflessione e proposta, in questa tornata si è riflettuto su quale futuro si possa costrui­
re, se l'attuale civiltà vede interrompersi il meccanismo della trasmissione della cultura e della 
fede sulle quali essa si è costituita.
Pubblichiamo il testo della prolusione, tenuta dal Cardinale Presidente della C.E.l.

Introduzione: dire la fede in un futuro incerto

1. Nel /// Forum del Progetto Culturale si era parlato delle possibilità e capacità, da 
parte della fede cristiana, non già di arrestare i cambiamenti in atto, ma di orientarli e indi­
rizzarli. Nel IV Forum si è cominciato ad affrontare, in questa ottica, il problema del nostro 
futuro, concentrando l’attenzione su quella che è stata chiamata la “questione antropologi­
ca”, in ordine alla costruzione di un “progetto di vita buona”. In questo V Forum ci occu­
peremo soprattutto dei rapporti che il futuro ha con il presente e con il passato, in partico­
lare per quanto riguarda la trasmissione della cultura e della fede cristiana (dimensioni non 
riducibili l’una all’altra e tuttavia profondamente interconnesse) nel succedersi delle gene­
razioni.

In questa prolusione cercherò di riflettere anzitutto sulla trasmissione della fede e sulla 
proposta della sequela di Cristo, che è poi l’ambito nel quale ho qualche competenza più 
specifica. Ciò potrà servire anche come indicatore ed evocatore di problematiche attinenti 
alla trasmissione della cultura.

La trasmissione della fede alle nuove generazioni è un impegno tradizionale e fonda­
mentale della Chiesa, che vi ha concentrato e vi concentra gran parte delle proprie energie. 
Negli ultimi quattro decenni questa trasmissione ha messo in luce crescenti difficoltà o, se 
vogliamo, minori e più precari risultati concreti, almeno per quanto è possibile valutare, per 
così dire dall’esterno, dei fenomeni che soltanto il Signore può conoscere davvero e fino in 
fondo. La risposta è consistita in un grande sforzo di rinnovamento, che ha riguardato prin­
cipalmente la catechesi, sostituendo al metodo piuttosto nozionistico, di cui era emblema il

613



614 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Catechismo di Pio X, il tentativo di una “catechesi per la vita cristiana”, che fosse più coin­
volgente e meglio idonea a introdurre i ragazzi nella comunità credente.

Intorno a questi cambiamenti è sorto un acceso dibattito, che ha visto confrontarsi diver­
se posizioni sia teologiche ed ecclesiologiche sia pedagogiche. I risultati del rinnovamento 
sono stati comunque scarsi, almeno sul piano quantitativo, dato che è continuato a diminui­
re il numero dei ragazzi che riescono a stabilire con la fede e con la Chiesa un rapporto dura­
turo e profondo. Si è sviluppata così una diffusa consapevolezza critica e autocritica, che 
riguarda non tanto la necessità del rinnovamento - oggi per lo più accettata - quanto la sua 
effettiva attuazione e profondità e che mette in causa, più ampiamente, la comunità cristia­
na, spesso ritenuta poco idonea, nella sua attuale e concreta realtà, ad accogliere e coinvol­
gere veramente i ragazzi e i giovani e più in generale coloro che iniziano un cammino di 
accostamento alla fede.

Senza entrare nel merito di queste discussioni, sarebbe parziale e ingiusto far carico 
delle difficoltà soltanto al versante ecclesiale e alle più o meno vere carenze del suo impe­
gno pastorale ed educativo. In realtà le spinte e le tendenze verso la secolarizzazione e anche 
la scristianizzazione operano a tutto campo e sono la causa principale che rende difficile sia 
la trasmissione sia la conservazione della fede e della pratica di vita cristiana: il senso reli­
gioso subisce infatti l’attacco di un agnosticismo che fa leva sulla riduzione dell'intelligen- 
za umana a semplice ragione calcolatrice e funzionale, mentre una sorta di progressivo 
“alleggerimento” corrode i legami più sacri e gli affetti più degni dell’uomo, con risultati di 
sradicamento e di instabilità che compromettono - già a livello umano - il formarsi di soli­
de personalità e di relazioni serie e profonde, e a maggior ragione contraddicono l’invito a 
farsi discepoli di Gesù Cristo.

Rimane comunque utile, anzi doveroso, chiedersi quali siano i limiti dell’impegno for­
mativo della Chiesa, e più ampiamente della vita delle nostre comunità, al fine di superarli, 
per quanto possibile. Certo, la riduzione della pratica religiosa, il divergere dei modi di com­
portamento dai modelli del Cristianesimo, quella “debolezza cognitiva” che si riscontra, in 
misura molto spesso massiccia, anche in chi ha frequentato per anni il catechismo e l’inse­
gnamento della religione e che viene alla luce ad esempio nei corsi di preparazione al matri­
monio, non possono non spingerci ad una riflessione realistica e il più possibile propositiva. 
Specialmente nel mondo degli adolescenti la tradizione cristiana, anche riguardo al suo cen­
tro che è Gesù Cristo, nella più ampia società sembra dissolversi e svanire - sembra cioè non 
essere più oggetto di socializzazione primaria -, rimanendo invece rilevante e vitale soltan­
to aH’intemo dei contesti ecclesiali, come emerge da un'indagine condotta nell’ultimo anno 
fra gli adolescenti e i giovani di Roma.

Non va dimenticato però che esistono numerose esperienze e vie nuove di proposta della 
fede e della vita cristiana, tra le quali spiccano i movimenti ecclesiali (prendendo questo ter­
mine in un senso ampio, che abbraccia realtà di origine abbastanza recente ma non qualifi­
cabili propriamente come "movimenti”), ma rientrano anche tentativi ed esperienze di vario 
genere, non di rado realizzati da singole Diocesi o parrocchie. I risultati sono notevoli, 
soprattutto per quanto riguarda l’evangelizzazione e una nuova iniziazione alla fede di colo­
ro che avevano abbandonato ogni pratica e talvolta ogni attenzione religiosa. Già Tertullia­
no scriveva che «cristiani si diventa, non si nasce» («Fiunt, non nascuntur Christiani»: Apo­
logeticum 18,4; Ed. SEI, Torino 1951, 110), ma oggi quest’affermazione ha preso una nuova 
attualità storica, paragonabile a quella dei primi secoli del Cristianesimo, anche se ad essa 
non identica; oggi infatti, almeno in Italia, l’eredità cristiana rimane un dato di fondo della 
cultura, che in qualche modo continua ad essere significativo per tutti.

Questa nuova fecondità della proposta cristiana deve comunque fare i conti con una ten­
denza alla frammentazione in esperienze molteplici, ciascuna con un proprio linguaggio e 
con proprie forme caratteristiche, che certamente cercano di dare espressione concreta all’ir- 
rinunciabile novità del Cristianesimo, ma che rischiano non di rado di rimanere prigioniere



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 615

ciascuna di una propria tendenza centripeta. Si pone pertanto il problema di una loro miglio­
re integrazione nel tessuto complessivo della realtà ecclesiale.

In ogni caso, se è giusto considerare i movimenti ed altre nuove esperienze come sog­
getti attivamente ed efficacemente impegnati nella trasmissione della fede, è difficile vede­
re in loro il soggetto adeguato di essa. Resta aperto cioè il problema di come la Chiesa stes­
sa, quale soggetto più grande e globale, possa divenire meglio idonea a questo compito: la 
questione riguarda anzitutto le parrocchie, ma anche le Diocesi, gli Istituti religiosi, le Con­
ferenze Episcopali e la stessa Chiesa universale, la quale fortunatamente nel suo vertice 
costituito dalla persona del Papa offre una testimonianza diretta e attua iniziative di grande 
respiro, come le Giornate Mondiali della Gioventù, che contribuiscono non poco a propor­
re la fede, anche agli adolescenti e ai giovani. È in corso in particolare un vivace dibattito 
sulla parrocchia e sul suo auspicabile futuro: di fatto la vitalità delle parrocchie è distribui­
ta in modo assai disuguale nelle diverse Nazioni del mondo; l’Italia sotto questo aspetto è 
ancora in una situazione particolarmente favorevole.

Un discorso specifico appare indispensabile a proposito del Clero, che rimane, per la 
sua stessa caratterizzazione e missione, radicata nel sacramento dell’Ordine, agente fonda­
mentale nella proposta di trasmissione della fede. È noto come negli ultimi decenni sia assai 
diminuito il numero dei nuovi sacerdoti e come ciò. specialmente negli anni Settanta, abbia 
a che fare con una “crisi di identità” abbastanza diffusa. Le conseguenze inevitabili sono 
state un notevole invecchiamento del Clero, con una minore attitudine a rapportarsi ai ragaz­
zi e ai giovani, e anche una certa diminuzione delle figure sacerdotali capaci di esercitare 
una leadership spirituale forte e ad ampio raggio. La promozione del laicato è certamente in 
atto - e si indirizza in buona misura verso i movimenti -, ma non è la risposta di per sé più 
appropriata alla diminuzione del Clero; appare inoltre esposta al rischio di una clericalizza- 
zione del laicato stesso, o meglio di una ritirata dei laici religiosamente più motivati dal­
l’impegno nel mondo, con conseguente diminuzione delle capacità della fede cristiana di 
influire sul corso degli eventi.

Futuro cristiano, cioè umano

2. Sembra dunque di essere in presenza di una specie di circolo vizioso, dove l’inde­
bolimento del soggetto ecclesiale e l’aumento delle difficoltà poste dalla società secolariz­
zata si incrementano reciprocamente. Personalmente non ritengo fondato un eccessivo pes­
simismo, perché in realtà all’interno del soggetto ecclesiale sono molti e fecondi i fermenti 
di rinnovamento, mentre nella più ampia società l’apertura verso la religione e le domande 
di senso e anche di trascendenza sembrano essere in crescita. Il circolo vizioso a cui accen­
navo conferma comunque che il problema della trasmissione della fede non è risolvibile sol­
tanto all’intemo della comunità cristiana, senza porsi il problema del divenire della società 
e della sua cultura - in particolare della cosiddetta “cultura pubblica” - e delle nostre capa­
cità di orientare questo divenire, nelle sue manifestazioni ma anzitutto nei suoi presupposti 
e fattori dinamici, sia pratici (l’economia e l’uso delle tecnologie, i comportamenti diffusi, 
la comunicazione di massa, ...) sia concettuali (le idee, le teorie più o meno filosofiche, le 
interpretazioni del progresso scientifico,...).

Non entro in questo discorso, perché è già stato oggetto dei nostri Forum precedenti ed 
è l'oggetto privilegiato dello stesso Progetto Culturale, trattandosi del rapporto tra fede e 
cultura. Vorrei solo accennare al fatto che il timore di un predominio cattolico, pur ricorrente 
nel dibattito culturale, appare, da un punto di vista sostanziale, piuttosto paradossale: in 
realtà nel far nascere i cristiani ci troviamo, come sempre ma anche specificamente oggi, a 
muoverci assai controcorrente.

D'altra parte, quello di imprimere un diverso orientamento al divenire della società e 
della cultura non è un problema soltanto della Chiesa o del Cristianesimo: sembra essere



616 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

infatti una necessità per la società stessa, che altrimenti non appare in grado di assicurare le 
condizioni per un proprio futuro che sia umanamente migliore del passato e del presente 
(sottintesa a una valutazione di questo genere c’è naturalmente la questione, sempre aperta, 
di stabilire che cosa sia meglio per l’uomo: una domanda, questa, la risposta alla quale 
dipende da tutta la visione della vita che ciascuno porta con sé).

Nel nostro Paese l’andamento demografico già di per sé rappresenta una precisa spia in 
questa direzione e sono note le pesanti conseguenze, sociali, economiche e più generalmen­
te umane, che la crisi demografica già incomincia a produrre e che, se essa continuerà ai 
ritmi attuali, diventeranno abbastanza presto devastanti. Ma è degno di grande considera­
zione anche ciò che scriveva Karl Lowith più di sessant’anni fa: «Il mondo storico in cui si 
è potuto formare il “pregiudizio” che chiunque abbia un volto umano possieda come tale la 
“dignità” e il “destino” di essere uomo, non è originariamente il mondo, oggi in riflusso, 
della semplice umanità, avente le sue origini nell’“uomo universale” e anche “terribile” del 
Rinascimento, ma il mondo del Cristianesimo, in cui l’uomo ha ritrovato attraverso l’Uomo- 
Dio, Cristo, la sua posizione di fronte a sé e al prossimo». Pertanto «soltanto con l’affievo­
lirsi del Cristianesimo è divenuta problematica anche l’umanità» (Da Hegel a Nietzsche. La 
frattura rivoluzionaria nel pensiero del secolo XIX, Einaudi, Torino 1949, 482). È implicito 
qui, con tutta chiarezza, l’intreccio tra futuro cristiano e futuro autenticamente umano.

La famiglia affettiva

3. Un tema cruciale per la costruzione del futuro è proprio quello evocato nel titolo del 
nostro Forum, cioè il rapporto tra le generazioni, e quindi la famiglia, spazio elementare e 
primo nel quale si attua questo rapporto. Per rimanere più vicino al nostro tema, vorrei con­
centrarmi sul rapporto tra le generazioni sotto il suo profilo principale, che è quello educa­
tivo, ossia della paideia, della formazione dell’uomo e della trasmissione della cultura, limi­
tando concretamente il nostro sguardo all’Italia.

La famiglia in Italia è infatti ancora solida, e non soltanto in crisi, come si è soliti dire. 
Questa solidità appare chiaramente sul versante economico, dove la solidarietà familiare è 
ancora grandissima, ma la mia impressione è che anche sul piano dei valori morali e com­
portamentali la famiglia riesca a trasmettere di più di quel che spesso si pensa e si dice. Ciò 
che invece manca, o è troppo debole, è il riconoscimento nella cultura pubblica del valore 
sociale dei ruoli familiari, e quindi la plausibilità sociale della missione educativa della 
famiglia. Una simile mancanza è causata tra l’altro dall’industria dei consumi, che è al con­
tempo industria della cultura, ed ha la tendenza ad escludere la memoria del passato, a livel­
lare e a sradicare. Questa mancanza pesa molto e compromette la trasmissione dei valori da 
una generazione all’altra: così i genitori si sentono soli e impotenti, anche quando vorreb­
bero assumere seriamente e responsabilmente il proprio ruolo di educatori.

Assistiamo quindi al fenomeno della famiglia soltanto “affettiva”, non più in grado di 
essere portatrice di norme e più in profondità di offrire il senso dell’esistenza. Ciò avviene 
nei confronti dei figli grandi, che pure molto spesso ancora vivono in famiglia, ma anche 
degli adolescenti, che oggi costituiscono quasi un universo a sé stante, che vive al proprio 
interno ossia nei rapporti fra coetanei. Anzi, perfino verso i bambini molti genitori rinun­
ciano di fatto a un vero ruolo educante.

Sarebbe comunque parziale e fuorviante cercare la causa di questi fenomeni e di que­
ste rinunce soltanto al di fuori della famiglia, nelle condizioni sociali e culturali in cui essa 
si trova a vivere. Il cammino verso la famiglia esclusivamente affettiva è infatti in corso da 
tempo, ormai da un’intera generazione e forse da più. Sono quindi ormai consolidate, tra 
buona parte dei genitori di oggi (fermo restando che molte coppie vivono invece con gran­
de intensità e generosità il proprio essere coniugi, genitori ed educatori), le tendenze a vive­
re secondo il modello dell'autorealizzazione della propria libertà, con obiettivi a breve ter-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 617

mine, e ciò li inibisce dal proporre ai figli delle norme in qualche modo oggettive e un 
senso più largo dell’esistenza, oltre a rendere per loro assai difficili quegli atteggiamenti e 
comportamenti quotidiani caratterizzati dall’oblatività - dalla disponibilità a pagare di per­
sona senza attendere immediati contraccambi - al di fuori dei quali la proposta educativa 
rimane comunque poco credibile e poco efficace: infatti, al livello dell’educazione e degli 
affetti, soltanto chi dà gratuitamente è davvero nelle condizioni di chiedere. Queste diffi­
coltà sembrano riguardare oggi, sebbene in maniera diversa, sia il ruolo del padre che quel­
lo della madre e la loro stessa complementarietà nell’educazione dei figli: ma su questo 
argomento altri potranno esprimersi molto meglio di me. Ad ogni modo, la tendenza dei 
genitori a delegare il proprio ruolo alle varie agenzie educative, Chiesa compresa, ha qui le 
proprie origini.

Tutto ciò dà senso a quella battaglia per la famiglia che la Chiesa, nel mondo e in par­
ticolare in Italia, ha intrapreso da tempo e che si esprime a livello pubblico particolarmente 
con l’affermazione di principi etici e antropologici da parte del Magistero, soprattutto del 
Papa, e con l’opposizione a quei cambiamenti delle norme legislative che porterebbero all’e- 
vaporazione della famiglia. A livello del vissuto quotidiano, il medesimo impegno si con­
cretizza nell’esistenza di tante famiglie che si sforzano di essere davvero se stesse e che oggi 
sembrano diventare man mano più disponibili a collaborare tra loro e a cercare di diffonde­
re il proprio modello di vita.

La situazione però non è facile, perché la rappresentazione pubblica di questo modello 
di famiglia risulta tuttora assai debole, a paragone di quella di modelli contrapposti, e anzi 
questa debolezza sembra progressivamente accentuarsi. Tra la legislazione, il vissuto con­
creto e la “cultura pubblica”, con le sue rappresentazioni mediatiche, esiste certamente una 
interdipendenza - ed anche la voce della Chiesa ha un suo peso nel contesto complessivo -, 
ma nel medio e lungo periodo finisce per prevalere il vissuto concreto e questo a sua volta 
è molto influenzato dalle rappresentazioni pubbliche che vengono date di esso: perciò, ripe­
to, la situazione non è facile, come del resto sappiamo tutti.

Nella scuola e nei media

4. Già per questo motivo, ma più ampiamente per essere in grado di orientare, alme­
no in certa misura, tutto il divenire socio-culturale, è molto importante oggi la presenza 
nel mondo della comunicazione e della “rappresentazione”: su questo versante abbiamo 
impegnato molte energie, ma la strada da percorrere è ancora assai lunga. In concreto la 
sfida si gioca sul tentativo di far emergere quegli interrogativi radicali circa il senso della 
vita, della nascita e della morte, della famiglia, del lavoro, dell'educazione, che la condi­
zione umana propone a tutti e che spesso rimangono occultati nel dibattito pubblico. A tal 
fine non dobbiamo temere di far leva anche su motivazioni che siano capaci di coinvolge­
re la gente, globalmente ed emotivamente, e che vanno proposte con linguaggi e strumenti 
espressivi idonei.

L'attenzione alla comunicazione pubblica non deve però indurci a trascurare in alcun 
modo quella trasmissione da persona a persona - o comunque nell’ambito di un gruppo nel 
quale ciascun membro è in relazione diretta con tutti gli altri - che rimane decisiva e che 
prende forma nell’incontro, nella testimonianza, nella consuetudine di vita. Qui la comunità 
cristiana può e deve affiancare la famiglia, nell’educazione non soltanto specificamente reli­
giosa, ma più ampiamente umana. E qui trovano tutto il loro significato la presenza cristia­
na nella scuola, sia pubblica sia cattolica (nella situazione concreta dell'Italia non ha senso 
concepire queste due presenze come alternative Luna all’altra) e il tentativo di rilanciare la 
funzione educativa della scuola stessa, pur nella consapevolezza della difficoltà di realizza­
re dei veri processi educativi in un contesto di "pluralismo forte”, come è quello nel quale 
ci muoviamo oggi, sia nella scuola pubblica sia in generale nella vita della società.



618 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Pace: dall'etica alla politica

5. Un tema sul quale si è registrato in questi anni un progresso assai significativo nella 
coscienza morale di molti popoli, e in particolare delle giovani generazioni, è quello del 
valore e dell’importanza della pace e del sempre più diffuso e convinto rifiuto della guerra 
come strumento per regolare le controversie tra le Nazioni: proprio la dura esperienza del­
l’attuale conflitto in Iraq offre di questo progresso una conferma di grandissima portata.

Sono sotto gli occhi di tutti lo straordinario contributo che al medesimo progresso viene 
dato dal Papa, come anche la vastissima e attiva adesione che la sua testimonianza trova tra 
i cattolici, e più ampiamente tra i cristiani, a tutte le latitudini.

Tutto questo però non deve farci dimenticare tre sfide assai impegnative che stanno 
davanti a noi. La prima di esse è quella del discernimento, affinché la mobilitazione per la 
pace sia autentica e si concretizzi in una vera educazione alla pace: non venga quindi con­
fusa con finalità e interessi assai diversi, o inquinata da logiche che in realtà sono di scon­
tro. Proprio la "pedagogia della pace" messa in atto da Giovanni Paolo II, nella linea del 
Vangelo e in continuità con tutto il Magistero della Chiesa nel secolo XX, essendo incen­
trata sul valore dell’uomo in quanto tale, sull’amicizia tra gli uomini e tra i popoli, sulla 
necessità della conversione anzitutto del cuore e delle coscienze, e in ultima analisi sulla 
pace come dono di Dio prima che come opera nostra, libera la pace stessa dalla presa delle 
ideologie e pone ciascuno a diretto e responsabile confronto con essa, aiutandoci a com­
prendere che preservare la pace è sì a titolo speciale compito dei governanti ma è anche 
impegno e missione di ognuno di noi.

La seconda sfida riguarda la dilatazione a livello mondiale della coscienza del grandis­
simo valore della pace. Sono molti infatti e assai rilevanti i fattori, storici e culturali, per i 
quali questa coscienza, oggi molto radicata tra i popoli europei, non appare altrettanto pre­
sente in varie altre regioni del mondo, ed anzi risulta spesso soverchiata da sentimenti di ben 
diverso segno. Nell’attuale mondo globalizzato, nel quale le diverse civiltà e culture sono 
poste a sempre più stretto contatto, sembra però ben difficile ipotizzare che una mentalità di 
pace possa affermarsi in maniera durevole ed efficace senza avere un’espansione universa­
le. Anche sotto questo profilo l’impegno del Papa è veramente profetico e indica la strada 
del futuro: ne sono segno emblematico la Giornata di preghiera per la pace nel mondo, cele­
brata ad Assisi il 24 gennaio 2002, a pochi mesi dall’infausto 11 settembre, con i rappre­
sentanti delle Chiese cristiane e delle diverse religioni, e ora lo strenuo impegno per evitare 
che il conflitto in Iraq assuma le vesti di uno scontro di civiltà che potrebbe tragicamente 
richiamarsi a malintese motivazioni religiose. Particolarmente significative a questo propo­
sito sono le parole pronunciate all’Angelus di domenica 23 febbraio: «È doveroso per i cre­
denti, a qualunque religione appartengano, proclamare che mai potremo essere felici gli uni 
contro gli altri; mai il futuro dell’umanità mai, mai potrà essere assicurato dal terrorismo e 
dalla logica della guerra».

La terza sfida riguarda il passaggio dall’etica alla politica, ossia la traduzione in termi­
ni politicamente efficaci dell’istanza etica della pace. Questo passaggio dovrebbe avere dalla 
propria parte il volgere del tempo, perché sia l’aumento degli scambi e dell'interdipenden­
za sia la minaccia sempre più grave rappresentata dalla crescente disponibilità di armi di 
distruzione di massa spingono verso la ricerca di assetti di pace. Ma il tempo passerebbe 
invano, ed anzi potrebbe riservare le più terribili sorprese, se non si ponesse mano a costrui­
re e a rafforzare, a rendere più autorevoli e concretamente efficaci le strutture e le istituzio­
ni che possono assicurare un giusto ordine mondiale, come anzitutto le Nazioni Unite. Si 
tratta cioè di percorrere un cammino storico, come tale non astratto ma aderente alla realtà, 
nel quale si fanno man mano i passi concretamente possibili e che proprio così può arrivare 
a risultati oggi apparentemente utopici. In questo cammino il Cristianesimo può e deve svol­
gere un ruolo fondamentale, perché il compito di essere promotore di fraternità e di pace.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 619

senza frontiere, corrisponde all’indole propria e all’evento fondante e generatore della fede 
cristiana: Gesù Cristo e il suo Vangelo. L’Enciclica Pacem in terris indica i quattro pilastri 
della verità, della giustizia, dell’amore e della libertà che sembrano davvero rappresentare, 
anche sul piano storico, le basi per la costruzione di una positiva e pacifica convivenza tra 
le Nazioni e all’interno di ciascuna Nazione.

In questa ottica della capacità della fede cristiana di orientare e plasmare il futuro, vor­
rei accennare, per concludere e tornando all’Italia, alla vexata quaestio dei cattolici come 
minoranza: lo sono certamente coloro che assumono la fede, e la trasmissione della fede, 
come criterio primario della propria esistenza, ma nella situazione sociale e culturale di oggi 
diventano chiaramente sempre più determinanti il peso e la capacità di influsso di minoran­
ze che siano davvero consapevoli di se stesse. Anche per questo è lecito guardare con fidu­
cia a quella “difficile costruzione del futuro” che è il tema del nostro Forum.

Camillo Card. Ruini
Presidente 

della Conferenza Episcopale Italiana





Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Saluzzo

Su L'Osservatore Romano datato 17 aprile 2003, nella rubrica Nostre Informazioni, 
sono stati pubblicati i seguenti comunicati:

Il Santo Padre ha accettato la rinuncia ai governo pa­
storale della Diocesi di Saluzzo (Italia) presentata da Sua 
Eccellenza Reverendissima Monsignor Diego Natale 
Bona, in conformità al canone 401 § 1 del Codice di Di­
ritto Canonico.

* * *

Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Saluzzo (Italia) 
il Reverendo Sacerdote Giuseppe Guerrini, del Clero della 
Diocesi di Cuneo, finora Vicario Giudiziale del Tribunale 
diocesano.

621





Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Pasqua

Il Crocifisso risorto è la nostra pace

Quest'anno abbiamo vissuto la Quaresima come un tempo particolar­
mente segnato dal triste avvenimento della guerra in Iraq. Abbiamo molti­
plicato le nostre suppliche al Signore prima dell'evento, perché si cercasse 
di evitare quest'aggressione, abbiamo pregato nei giorni della guerra affin­
ché cessasse in fretta e risparmiasse il più possibile vite umane e danni alle 
città ed ora ci accingiamo, alla vigilia della Pasqua, a chiedere al Signore che 
si concludano al più presto queste ostilità e che si ritorni a guardare al valore 
della pace per custodirla non solo in Iraq, ma anche in tantissime altre 
Nazioni, che vivono da anni situazioni di guerra e guerriglia, in primo 
luogo nella Palestina, la Terra di Gesù.

Il mio pensiero augurale che rivolgo a tutti per questa Pasqua 2003 è un 
invito ad andare con la mente ed il cuore a Gerusalemme, dove una Basilica 
racchiude al suo interno luoghi particolarmente cari alla nostra fede cri­
stiana: il Calvario, dove Gesù è stato crocifisso, e il sepolcro dove è stato 
deposto e dal quale è uscito vivo dopo tre giorni. La ragione per cui gli 
uomini sono ancora incapaci a costruire pace sta nel fatto che il Signore 
Gesù, con il suo esempio di sacrificio totale d'amore per tutti noi, non ha tro­
vato accoglienza nel cuore di tutti gli uomini, per cui il mondo è ancora lon­
tano dal percorrere le vie dell'amore. Molte manifestazioni si sono fatte in 
favore della pace e molti segni e bandiere sono apparsi per richiamare que­
sto valore. Per noi cristiani però la più grande bandiera della pace è Gesù 
Cristo crocifisso e risorto. «Cristo è la nostra pace - scrive Paolo agli Efesini - 
perché ha fatto dei due un popolo solo, abbattendo il muro di separazione che era 
frammezzo, cioè l'inimicizia ... per creare in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo, 
facendo la pace, e per riconciliare tutti e due con Dio in un solo corpo per mezzo 
della croce, distruggendo in se stesso l'inimicizia» (Ef 2,14-16).

Il nucleo del messaggio pasquale sta proprio qui. Gesù, la mattina della 
risurrezione, apparendo agli Apostoli, chiusi nel Cenacolo per paura dei 
Giudei, li saluta così: «Pace a voi». Ecco l'augurio e il dono della Pasqua che 
invoco da Dio per tutti: «Pace a voi!».

623



624 Atti del Cardinale Arcivescovo

Spesso siamo chiusi all'interno delle nostre paure, dei nostri egoismi e 
forse, talvolta, anche delle nostre prepotenze. Per questo motivo nel mondo 
non ci sono soltanto le guerre combattute e micidiali che tutti condanniamo 
con profonda convinzione, ma ci sono guerre più nascoste, più intime, meno 
visibili ma altrettanto violente e nefaste. C'è guerra all'interno di tanti cuori 
dove il male prevale sul bene. È guerra la violenza e la divisione che in tante 
famiglie creano scompiglio e sofferenza nei coniugi e ancor più nei figli- È 
guerra una diffusa incomprensione tra persone, gruppi o situazioni diverse 
di cultura, che rende molto spesso invivibile, perché piena di tensioni, la 
vita di quartieri o di città intere.

«Pace a voi!». Dovremmo guardare a Gesù Cristo crocifisso e risorto per 
capire da dove comincia la costruzione della pace. Essa comincia dall'a­
more. E il segno più grande, la bandiera più autentica dell'amore è il Croci­
fisso. Non c'è amore più grande di chi dà la vita per la persona amata. Non 
c'è amore più grande di quello che Cristo ci ha dimostrato offrendosi in 
sacrificio per la nostra salvezza sull'altare della croce. La Pasqua è un 
segnale di vittoria della pace sulla guerra, dell'amore sull'egoismo, del dia­
logo, della riconciliazione e della vita nuova sulle divisioni, sul peccato e su 
tutto ciò che arresta il nostro cammino verso un desiderio di bene. Vogliamo 
vivere una Pasqua di risurrezione, cioè il passaggio del Signore Gesù nel 
cuore di ciascuno di noi, all'interno delle nostre famiglie, delle nostre 
comunità, delle nostre città. Un passaggio che salva, che redime, che per­
dona, che si piega verso tutti con compassione, un passaggio che porta la 
pace fondata su questa parola del Signore: «Non temete, perché io, il Ri­
sorto, il Vivente sono in mezzo a voi, cammino con voi e vi guido verso una 
speranza nuova di umanità riconciliata».

Fermandosi in meditazione orante e partecipando alle commoventi cele­
brazioni liturgiche della Settimana Santa, ciascuno di noi cerchi di 
approfondire il messaggio che viene dalla Croce di Cristo, simbolo di morte 
ma vera sorgente di vita, che sgorga dalla sua gloriosa risurrezione. Allora 
capiremo che solo seguendo l'esempio di Gesù, avremo la forza di superare 
la barriera dell'egoismo e di aprirci all'accoglienza degli altri in una ritro­
vata fraternità universale.

La Vergine Maria che, accogliendo il suggerimento del Santo Padre, ogni 
giorno con la recita del Santo Rosario invochiamo come Regina della pace, 
ci prenda per mano e ci faccia da guida sulla strada del Calvario per com­
prendere più profondamente il grande mistero dell'amore di Cristo, fino a 
giungere non solo a vedere una tomba vuota ma ad incontrare nella fede la 
persona stessa del Signore Risorto, unica nostra salvezza.

Questo è l'augurio che con affetto grandissimo e sincero esprimo a tutti 
affinché si possa guardare al futuro con la speranza di avviarci verso un 
tempo nuovo di pace e riconciliazione universale.

* Severino Card. Poletto
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 625

Omelia in Cattedrale nella Domenica delle Palme

Concentrarci su ciò che Gesù ha compiuto per noi 
con l’offerta e l’immolazione della sua vita

Domenica 13 aprile, inizio della Settimana Santa, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto nella Basi­
lica Cattedrale una Concelebrazione Eucaristica con i Canonici del Capitolo Metropolitano.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Carissimi, desidero riflettere con voi su qualche aspetto del racconto del­
la Passione di Gesù, che abbiamo ascoltato secondo il Vangelo di Marco, 
perché vorrei aiutare me e voi ad entrare nella celebrazione della Pasqua di 
Cristo sapendo che abbiamo sentito raccontare una vicenda realmente acca­
duta e dobbiamo ricordare che i Vangeli sono la fonte storica della vita, della 
morte e della risurrezione di Gesù Cristo, il Figlio di Dio che si è fatto uomo. 
Ed è importante ricordare questo perché altri presentano Gesù in modo 
diverso, qualcuno addirittura con racconti romanzati, inventati, della sua 
vicenda terrena.

La Chiesa ci invita in questi giorni a concentrarci su ciò che Gesù ha 
compiuto per noi con l'offerta e l'immolazione della sua vita. In particolare 
la nostra assemblea, radunata nella Cattedrale di Torino, sta celebrando la 
Domenica delle Palme vicinissima ad un "segno" grande della Passione di 
Cristo, che come tutti sappiamo è la Santa Sindone, e quindi è provocata a 
una particolare attenzione ascoltando, nel racconto dell'Evangelista Marco, 
che Giuseppe d'Arimatea chiese a Pilato il corpo di Gesù per dargli sepol­
tura e, ottenutolo, andò a comprare un lenzuolo nel quale lo avvolse dopo 
che fu deposto dalla croce. Quel lenzuolo, anche se non abbiamo la certezza 
scientifica e storica al riguardo, possiamo però dire con moltissimi argo­
menti a favore che si trova qui e porta tutti i segni della Passione del 
Signore, così come l'abbiamo appena sentita leggere dai diaconi. Anche per 
questo, quindi, non possiamo ascoltare in modo indifferente questo rac­
conto.

Pensando, poi, a quello che Gesù ha fatto prima di iniziare il cammino 
della sua Passione, con l'istituzione dell'Eucaristia, noi partecipiamo a que­
sta Messa in accoglienza e continuazione di quel dono, e pensando al tradi­
mento dei discepoli - Pietro, ma prima ancora Giuda, poi tutti l'hanno 
abbandonato - noi andiamo a ricordare le tante nostre "fughe".

Il racconto di Marco è impressionante, perché Gesù risponde, sia al 
sommo sacerdote che a Pilato, soltanto quando gli chiedono la sua identità: 
«"Sei tu il Figlio di Dio?".... "Tu Thai detto"». Ma quando lo accusano di altre 
cose Gesù tace, non si difende perché è venuto sulla terra per consegnarsi 
nelle mani degli uomini che lo uccidono con la speranza di eliminarlo dalla 
loro storia e dalla loro vita, senza sapere che la sua morte, alla quale seguirà 
la risurrezione, sarà per sempre e per tutti l'unica salvezza.



626 Atti del Cardinale Arcivescovo

Per questo anche noi dobbiamo "stare" davanti alla croce di Cristo in 
tutta la Settimana Santa con quell'attenzione e quell'amore con cui Maria, 
sua Madre, stava ai piedi della croce, insieme ad altre donne, con sentimenti 
di compassione verso di Lui.

Concludo sottolineando due aspetti del racconto di Marco della Pas­
sione e della Morte di Gesù.

1. La descrizione del gesto compiuto, in casa di Simone il lebbroso a 
Betania, da una donna che, presentandosi davanti a Gesù, ruppe un vasetto 
di alabastro contenente olio profumato preziosissimo e unse il corpo del 
Signore. Come sappiamo c'è chi interpretò questo fatto come uno spreco, c'è 
chi disse che era meglio vendere l'olio e dare il ricavato ai poveri, ma Gesù 
rispose dicendo che i poveri ci sarebbero stati sempre, mentre Lui non 
sarebbe rimasto per sempre e quindi occorreva lasciar fare quella donna, 
perché il gesto da lei compiuto significava un anticipo dell'unzione del suo 
corpo per la sepoltura. Quindi il gesto di quella donna fu un gesto sacrifi­
cale e questa mattina mi invita a considerare che, pur pensando sempre ai 
poveri e ai bisognosi, ci sono dei momenti in cui dobbiamo pensare solo al 
Signore, e la Settimana Santa che oggi iniziamo è proprio uno di questi 
momenti, in cui dobbiamo concentrarci sulla persona di Cristo che si offre 
liberamente alla morte per noi.

2. Quando Giuda si presentò davanti a Gesù per tradirlo - e poi il 
Maestro sarà arrestato - Gesù pronunciò le parole: «Si adempiano dunque le 
Scritture», invitando i discepoli a non difenderlo, a lasciarlo catturare per 
condurlo al processo, alla condanna e alla morte. Consideriamo come il 
Signore accettò che la sua vita terrena entrasse nel crogiuolo della Passione 
e della Morte in adempimento ad un grande progetto che era nel cuore di 
Dio Padre, Figlio e Spirito Santo. Non dobbiamo pensare che il Padre abbia 
preteso il sangue di Cristo in espiazione dei nostri peccati, perché la deci­
sione di salvare l'umanità nacque con scelta "unica" dalle tre Persone divine 
che sono un Dio solo e il Padre "lascia" che suo Figlio si faccia uomo e si 
consegni alla morte. Per questo l'entrare di Cristo nella nostra umanità con 
il suo farsi carico dei nostri peccati diventa espiazione, redenzione per tutti 
noi, per cui siamo perdonati e salvati.

Cari fratelli e sorelle, meditiamo il racconto della Passione e Morte del 
Signore non dimenticando il messaggio fondamentale che ci propone e che 
ci invita a guardare, pensare, riflettere come e quanto Gesù ci ha amato.



Atti del Cardinale Arcivescovo 627

Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo in Cattedrale

Manteniamo alto il nostro stile di vita 
umano, cristiano e sacerdotale

Giovedì 17 aprile, come sempre, sono stati centinaia i presbiteri che hanno fatto corona al Cardi­
nale Arcivescovo, assistito dai due Vescovi Ausiliari Mons, Guido Fiandino e Mons. Giacomo Lan- 
zetti, per la Concelebrazione Eucaristica durante la quale sono particolarmente ricordati i confra­
telli che nell’anno celebrano un giubileo sacerdotale.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Premessa
a) Questo è uno degli incontri, col Signore e tra di noi, fra i più significa­

tivi di tutto l'anno liturgico. È la festa del nostro sacerdozio ed è il momento 
propizio per avvertire sempre di più la necessità del nostro personale coin­
volgimento dentro il mistero e la missione della nostra Chiesa diocesana.

Stiamo vivendo l'iniziativa straordinaria delle Missioni diocesane e 
diversi possono essere i nostri sentimenti nei confronti di ciò che stiamo rea­
lizzando. A Moncalieri, venerdì scorso, in un incontro zonale coi giovani, 
una ragazza mi ha chiesto: «Perché ha pensato di proporre queste Missioni 
diocesane?». Le ho risposto: «Perché lo sento come un dovere mio e di tutta 
la Chiesa, in obbedienza a Gesù che ci ha costituiti come sua Chiesa per 
annunciare il Vangelo». Allora lei mi ha chiesto: «È soddisfatto di come 
vanno le cose?». Con molta serenità le ho risposto: «Sì, perché stiamo lavo­
rando. E chi lavora nel Regno di Dio e lo fa con serietà deve sentirsi sereno, 
anche se alla nostra valutazione umana i risultati fossero scarsi».

b) Prima di introdurmi nella riflessione che ho pensato di comunicarvi, 
credo utile rivolgervi un invito a non perdere la calma interiore e la fiducia 
nonostante le tante cose che abbiamo da fare. Sta diffondendosi tra noi un'e­
spressione che, se da una parte esprime una verità o denuncia un pericolo, 
dall'altra potrebbe provocare in noi scoraggiamenti o addirittura alibi per 
sfuggire alle nostre responsabilità. Si dice spesso: «Abbiamo una pastorale 
obesa. Come si fa a star dietro a tutto?». Questo è un problema da affrontare 
con equilibrio e serietà. Non si tratta di star dietro a tutto o di fare tutto noi, 
ma di fare un cammino insieme, noi con tutti i membri del Popolo di Dio, 
con gradualità e secondo le nostre possibilità e responsabilità. Facciamo tre 
esempi di ciò che con più evidenza abbiamo davanti a noi in questi anni:

• Missioni diocesane: evento straordinario per ravvivare la pasto­
rale ordinaria. Ma se la pastorale ordinaria è ferma, quasi invisibile, dove si 
appoggia l'evento straordinario?

• Unità Pastorali: le abbiamo varate troppo in fretta, si dice da parte 
di qualcuno. Ma si dimentica che le Unità Pastorali non sono realizzate, 
abbiamo solamente fatto i raggruppamenti delle parrocchie (non dei sacer­
doti) che col nuovo anno pastorale dovranno incominciare a lavorare 
insieme per diventare vere Unità Pastorali, funzionanti nella collaborazione



628 Atti del Cardinale Arcivescovo

più allargata tra parrocchie che dovrebbe alleggerire la mole di lavoro per i 
singoli sacerdoti.

• Visita Pastorale: questo sarà soprattutto un lavoro per me, che 
affronto con gioia e fiducia, ma che impegnerà, a turno, voi e le vostre par­
rocchie per il solo tempo di due-tre settimane nell'arco dei prossimi cinque 
anni.

c) Perché introdurmi nell'omelia vera e propria della Messa Crismale 
con questo sguardo al nostro lavoro pastorale? Perché volevo sgombrare il 
campo da tanti pregiudizi, paure o tensioni ingiustificate, che nascono 
spesso da un passa parola di frasi fatte, e comunicarvi serenità, fiducia e 
ottimismo che devono nascere non da irenismi sempliciotti, ma da una let­
tura di fede fatta sulla nostra vita personale e sulla nostra pastorale che non 
ci sembrerà più tanto obesa quanto piuttosto complessa, perché chi è più 
impegnato di noi a sbrogliare questa complessità è il Signore Gesù che con 
il suo Spirito continua sempre a lavorare nel cuore delle persone per con­
durle verso il Padre. A noi il compito, non facile, di non disperderci in mille 
rivoli, di non lasciarci centrifugare dalle tante cose da fare, ma mantenere 
fermo, stabile e integro un nucleo centrale ed intimo della nostra vita di 
preti, nucleo costituito dalla nostra identità che nasce dalla grazia particola­
rissima che ci ha costituiti nell'unico sacerdozio di Cristo.

1. La nostra dignità: il sacerdozio ministeriale
Cari confratelli, credo utile richiamare la vostra attenzione sulla neces­

sità di prendere maggiormente coscienza della nostra "dignità" che 
abbiamo come uomini consacrati a Dio nel sacerdozio ministeriale. Atten­
zione: parlo di dignità non legata ad un concetto di importanza nella scala 
delle categorie sociali, ma di una dignità che viene dal dono ricevuto da Dio 
e che valorizza, non diminuisce, la nostra umanità. Sento il dovere di fare 
questa sottolineatura perché ho l'impressione che spesso prevalga in noi un 
senso di scoraggiamento, se non addirittura qualche complesso di inferio­
rità, per cui ci pare di non essere più valutati o considerati dalla gente come 
in un tempo passato. Queste percezioni possono indurci o a camuffare la 
nostra identità adeguando un po' troppo il nostro stile di vita con quello del 
mondo, pensando che questo ci faccia sentire a nostro agio perché ci fa sen­
tire quasi "come gli altri", oppure a chiuderci ancora di più in noi stessi, nei 
nostri schemi mentali che spesso non favoriscono la gioia profonda che 
dovremmo sentire di essere preti e finiamo col manifestare all'esterno i 
nostri malumori e ci perdiamo nel sottolineare principalmente quello che 
non va anziché le tante cose positive che ci sono nel nostro Presbiterio, nelle 
nostre Comunità ed in questa nostra Diocesi.

Una riscoperta della nostra dignità di uomini, prima di tutto, e poi di 
preti, mi pare che potrebbe essere un frutto significativo e che ci rincuora in 
questo nostro incontro. Non si tratta, come ho già detto, di dignità intesa in 
senso banale o mondano per dire che siamo gente che conta, ma di una 
dignità che ci è stata data da Dio, che ci ha coinvolti a titolo particolare nel 
suo disegno di salvezza, e di cui dobbiamo essere custodi vigilanti e testi­
moni credibili.



Atti del Cardinale Arcivescovo 629

È la Parola di Dio, che è stata proclamata, che mi ha suggerito questa sot­
tolineatura.

a) Isaia diceva: «Lo Spirito del Signore Dio è su di me perché il Signore mi ha 
consacrato con l'unzione» (Is 61,1). Vi pare poco?

«Voi sarete chiamati sacerdoti del Signore, ministri del nostro Dio sarete detti» 
(/s 61,6). La nostra dignità viene da Dio e non dal mondo e dalle sue classi­
fiche.

«Coloro che li vedranno ne avranno stima, perché essi sono la stirpe che il 
Signore ha benedetto» (Is 61,9). Ecco dove sta il valore della nostra vita: nella 
scelta che Dio ha fatto di noi e nei doni di cui ci ha colmati.

b) La pagina dell'Apocalisse ci riconduce sullo stesso percorso di valu­
tazione della nostra dignità: essa ci viene conferita da Gesù Cristo stesso 
«che ci ama e ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue, che ha fatto di noi 
un regno di sacerdoti per il suo Dio e Padre» (Ap 1,5-6).

c) Il Vangelo di Luca che è stato proclamato ci ha presentato un Gesù 
che non ha problemi a dichiarare ai suoi concittadini di Nazaret la sua vera 
identità di Figlio di Dio e di Messia, inviato dal Padre per la salvezza del 
mondo. E dalla dignità di Cristo nasce la preziosità della nostra speciale 
partecipazione alla sua missione con il sacerdozio ministeriale, dono che 
supera radicalmente il potere dell'assemblea, come dice il Santo Padre 
nella sua Enciclica sull'Eucaristia che proprio oggi viene pubblicata, nella 
quale sottolinea che la nostra dignità non viene dalla Comunità, ma dal 
Signore stesso, e consiste soprattutto nel fatto che il sacerdote compie il 
sacrificio eucaristico nella persona di Cristo. E poi chiarisce che «"in persona 
Christi" vuol dire di più cne "a nome" o "nelle veci" di Cristo. In persona: 
cioè nella specifica, sacramentale identificazione col sommo ed eterno 
Sacerdote, che è l'autore e il principale soggetto di questo suo proprio sacri­
ficio, nel quale in verità non può essere sostituito da nessuno» (Ecclesia de 
Eucharistia, 29).

Perciò, coscienti di quello che siamo per dono, e che dobbiamo essere 
per impegno nella Chiesa e nel mondo, manteniamo alto il nostro stile di 
vita umano, cristiano e sacerdotale, sia nella Chiesa come nella stessa società 
civile.

2. La nostra forza: l'Eucaristia
Noi sappiamo, cari Sacerdoti, qual è la sorgente alla quale attingere forza 

ed entusiasmo per sostenere l'alta dignità della nostra vita e del nostro mini­
stero: è l'Eucaristia. È su questo grande "mistero della fede" che il Santo 
Padre con l'Enciclica Ecclesia de Eucharistia ci invita a ricentrare tutta la vita 
della Chiesa e in particolare la nostra vita di sacerdoti.

Non posso ora parlare di questo importante argomento. Vi rimando ad 
una lettura completa ed attenta di questo nuovo Documento del Papa. 
Volevo qui fare soltanto una sottolineatura del legame particolare che ci 
deve essere tra noi e questo fondamentale Sacramento che rende presente a 
noi la Pasqua del Signore donandoci la possibilità di viverla nella sua dina­
mica interna di sacrificio e di riceverne, qui e ora, i frutti come se fossimo



630 Atti del Cardinale Arcivescovo

stati presenti sul Calvario. Esprimo il nostro legame particolare con l'Euca­
ristia con tre parole: ascolto, sacrificio, comunione.

a) Ascolto non solo della Parola di Dio proclamata ed interiorizzata, ma 
un ascolto che ci educa a stare sempre attenti sia a Dio, quando ci parla 
direttamente nel cuore con la voce del suo Spirito, sia ai fratelli che bussano 
alla porta del nostro cuore per essere aiutati ed illuminati.

b) Sacrificio: per ricordare che il sacrificio di Cristo è offerto al Padre con 
lealtà se insieme a Gesù sappiamo offrire anche noi stessi e tutto il nostro 
lavoro quotidiano.

c) Comunione: nel senso di renderla completa, e questo si realizza a con­
dizione che la comunione con Cristo diventi anche comunione con i fratelli, 
a cominciare dal Presbiterio. San Paolo si dimostra esigente su questo impe­
gno di comunione come frutto dell'Eucaristia e così scrive ai Corinzi: «Il 
pane che noi spezziamo, non è forse comunione con il corpo di Cristo? Poiché c'è un 
solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti partecipiamo del­
l'unico pane» (ICor 10,16-17).

3. Educatori di pace
Avrei ancora un'ultima parola da dire e che riguarda il lodevole impe­

gno che tutti noi, in sintonia con il Santo Padre, abbiamo messo per sensi­
bilizzare soprattutto con la preghiera le nostre Comunità sul grande tema 
della pace. Mi devo compiacere di questo vostro impegno nel quale 
anch'io mi sono sentito profondamente coinvolto. Vorrei però ricordare 
che noi, in quanto sacerdoti, dobbiamo preoccuparci di essere per i nostri 
fedeli veri educatori di pace e non soltanto proclamatori. E si educa alla 
pace in proporzione di come riusciamo a far convergere l'attenzione a 
quella che è la nostra unica e vera bandiera di pace, che è Gesù Cristo, cro­
cifisso e risorto. È guardando a Lui che riusciamo a capire l'espressione di 
Paolo agli Efesini: «Cristo è la nostra pace perché ha fatto dell'umanità un unico 
popolo abbattendo ogni divisione ed ogni muro di separazione, che generano ini­
micizia» (cfr. Ef 2,14). Ci dobbiamo sentire, cari Sacerdoti, costruttori di 
questa pace, che è quella vera perché tocca il cuore dell'uomo redento da 
Cristo. Si è educatori in quanto si è anche testimoni e custodi del dono 
pasquale che Gesù fa anche a noi, come ai discepoli, quando dice: «Pace a 
voi!» (Cv 20,21).

Conclusione
«Ecco quanto è buono e quanto è soave che i fratelli vivano insieme» (Sal 133,1 ). 

Ricordiamo tutti e ci sentiamo in comunione con tutti, soprattutto gli amma­
lati, ed in particolare il nostro venerato Cardinal Saldarini, al quale lunedì 
scorso ho fatto visita portando anche il vostro augurio e assicurando la pre­
ghiera di noi tutti.

La Vergine Consolata ci custodisca sotto la sua protezione, ci tenga uniti 
nel vincolo di comunione e ci sostenga nel portare a compimento l'opera che 
Dio ha iniziato in noi.



Atti del Cardinale Arcivescovo 63!

Omelie del Triduo Sacro

Contempliamo il mistero ma sentiamoci da esso 
coinvolti, chiamati ad accoglierlo, a custodirlo, 

a difenderlo ed anche a testimoniarlo
Il Cardinale Arcivescovo ha presieduto nella Basilica Cattedrale le varie celebrazioni del Triduo 
Sacro, assistito dai Canonici del Capitolo Metropolitano: la liturgia del Giovedì (con la lavanda dei 
piedi a un gruppo di ragazzi) e del Venerdì Santo (compresa la Via Crucis dalla chiesa della Gran 
Madre di Dio alla Cattedrale), la Veglia Pasquale (con il conferimento dei Sacramenti dell'inizia­
zione cristiana a 43 catecumeni adulti e del Battesimo a un bimbo), l'Ufficio delle Letture e delle 
bxli Mattutine del Sabato Santo, la grande Domenica della Risurrezione con la Messa Pontificale 
e i Vespri solenni. Alle celebrazioni si è costantemente unito il Vescovo Ausiliare Mons. Giacomo 
Lanzetti, nel Venerdì Santo ed alla Veglia Pasquale si è aggiunto anche il Vescovo em. di Acqui 
Mons. Livio Maritano.
Pubblichiamo il testo dei vari interventi di Sua Eminenza:

GIOVEDÌ SANTO:
CENA DEL SIGNORE

«La Chiesa vive dell'Eucaristia». Questa affermazione esprime non solo 
una verità sempre professata nella storia del Cristianesimo, ma il nucleo 
stesso del mistero della Chiesa.

Con queste parole il Santo Padre inizia la sua XIV Lettera Enciclica che, 
proprio in questo tempo in cui noi siamo qui nella nostra Cattedrale, nella 
Basilica di San Pietro lui firma e pubblica. È un testo che ci invita a ricen­
trare la nostra attenzione sul mistero eucaristico e che penso sia nato, leg­
gendo tra le righe di questo Documento, per un'esigenza presente nel cuore 
del Santo Padre di rilanciare la devozione eucaristica e, soprattutto, di rifon­
dare la fede della Chiesa nel sacramento centrale dell'Eucaristia.

Non da ultimo penso che il Papa si sia anche preoccupato di alcuni 
"segnali di superficialità" attraverso i quali i cristiani esprimono l'abbassa­
mento della loro stima e del loro rispetto nei confronti di questo Sacramento, 
in particolare la poca attenzione che si pone nel ricevere la Comunione pur 
essendo in peccato grave e senza prima confessarsi, oppure nell'entrare e 
uscire da una chiesa senza accorgersi che nel tabernacolo è custodita la pre­
senza reale di Gesù, per cui il fare la genuflessione, entrando e uscendo da 
una chiesa, è praticamente scomparso dalle abitudini degli adulti e soprat­
tutto dei giovani, dei ragazzi e dei bambini. Infine, il Papa ci invita a consi­
derare anche le eventuali profanazioni delle specie eucaristiche.

È quindi utile leggere questo testo che il Santo Padre ci offre, per ripen­
sare la nostra fede nell'Eucaristia. Il primo capitolo è intitolato "Mistero della 
fede" e siamo invitati a vedere il collegamento profondo che c'è tra l'istitu­
zione dell'Eucaristia, avvenuta da parte di Gesù nel Cenacolo la sera prima 
di morire e anticipando nei segni sacramentali il suo sacrificio della croce -



632 Atti del Cardinale Arcivescovo

e che in particolare oggi Giovedì Santo ricordiamo in questa Messa, come 
abbiamo ascoltato nella seconda Lettura dal testo di San Paolo ai Corinzi 
che ricorda proprio il dono dell'istituzione, quando Gesù, dopo aver preso 
il pane, lo benedice e lo distribuisce invitando tutti a mangiarne perché è 
Lui che presenta il proprio corpo immolato per tutti - e quanto stiamo cele­
brando nella nostra Cattedrale e nelle altre chiese. Dobbiamo collegare 
quanto è avvenuto nel Cenacolo con quanto avviene sui nostri altari e nei 
nostri tabernacoli, proprio per risvegliare la nostra fede.

Carissimi, sento personalmente l'esigenza di rinnovare il mio atto di 
fede nella presenza reale di Gesù nell'Eucaristia e nella grandezza del 
mistero che stiamo celebrando e invito ciascuno di voi a fare altrettanto, per­
ché corriamo il rischio dell'abitudine, della superficialità, e andare a Messa 
e poi ricevere la Comunione senza accorgerci di aver incontrato la Persona 
vera, viva, reale di Cristo Signore.

Il Santo Padre in quel Documento richiama l'attenzione di tutti al 
legame profondo che c'è tra la vita della Chiesa e l'Eucaristia, che è la sua 
fonte ed il suo culmine, per cui dobbiamo veramente riconoscere che ogni 
volta che noi partecipiamo ad una Messa diventiamo spiritualmente con­
temporanei della Pasqua di Gesù, avvenuta duemila anni fa sul Calvario. 
L'espressione Pasqua, come sappiamo, vuol dire passaggio e nel nostro caso 
indica il passaggio di Cristo dalla vita alla morte e poi, con la Risurrezione, 
dalla morte alla vita, e quindi il mistero pasquale, ossia l'evento della 
Pasqua del Signore, racchiude insieme tutti questi passaggi: la Passione, la 
Morte, la Risurrezione e la gloriosa Ascensione in cielo del Signore Gesù. 
Nella Celebrazione eucaristica, che stiamo vivendo questa sera e come sem­
pre ogni volta che celebriamo la S. Messa, noi rendiamo presente quell'e­
vento, diventiamo contemporanei a quell'evento, come se fossimo stati pre­
senti, soprattutto a raccogliere i frutti di quella morte, perché sappiamo che 
il Cristo è morto per la nostra salvezza, non solo per espiare i nostri peccati, 
ma anche per aiutarci a realizzare la nostra umanità qui sulla Terra, e per 
darci pegno della gloria futura. «Ogni volta infatti che mangiate di questo pane 
- scriveva Paolo - e bevete di questo calice, voi annunziate la morte del Signore 
finché egli venga» (ICor 11,26).

È importante che questa sera ci sentiamo veramente partecipi di ciò che 
Gesù ha fatto nel Cenacolo duemila anni fa, di ciò che ha fatto sul Calvario, 
e della sua gioia gloriosa nel giorno della Risurrezione quando è apparso 
vivo ai suoi discepoli, ma è altrettanto importante che noi colleghiamo la 
nostra vita di quaggiù con l'eternità, sentendoci in comunione profonda con 
la Chiesa ormai glorificata nella contemplazione del volto del Signore anche 
con i tanti nostri parenti, amici e conoscenti che già godono di questa con­
templazione.

Ed è l'Eucaristia che diventa pegno della gloria futura. È l'Eucaristia che 
diventa sintesi di questo progetto di salvezza che il Padre ha realizzato 
attraverso Gesù Cristo, e che è un progetto di amore, di servizio.

Tra qualche istante compiremo, nei confronti di questi bambini, anche il 
gesto della lavanda dei piedi e tutti dobbiamo impegnarci a capire il signi­
ficato del gesto che il Cristo, il Figlio di Dio, ha compiuto quella sera nel



Atti del Cardinale Arcivescovo 633

Cenacolo, quando ha lavato i piedi agli Apostoli. È stato un gesto di servi­
zio: Dio che serve l'uomo! È un abisso di amore che non riusciamo a com­
prendere se non nella fede e se non dicendo al Signore che la nostra capa­
cità è limitata. Ci si perde di fronte al modo con cui Dio si rivela a noi come 
uno che ci ama al punto tale da "servirci". E il più grande atto di servizio 
che Cristo ha compiuto è l'aver dato la sua vita per noi. Ecco perché a Pie­
tro Gesù dice che, se non accetta di lasciarsi lavare i piedi, non ha capito che 
Egli è venuto sulla terra per morire anche per lui, perché lui fosse salvo e 
veramente chiamato alla comunione con Dio.

E allora stasera celebrando l'Eucaristia e poi portando processional- 
mente il Sacramento eucaristico all'altare dell'Adorazione, dove potremo 
fermarci questa sera e domani mattina davanti al Signore, siamo invitati a 
considerare che l'Eucaristia è

- sacrificio, perché rende presente l'unico sacrificio di Cristo sulla 
croce;

- presenza reale del Signore per noi. Il Papa, citando la Mysterium fidei 
di Paolo VI, ha scritto in questa ultima Enciclica che la presenza reale del­
l'Eucaristia non è in contrapposizione di altre presenze, ma è quella per 
eccellenza perché è una presenza sostanziale, e da qui deriva la necessità del 
nostro decoro, del nostro rispetto, del nostro onore nei confronti dell'Euca­
ristia, ricavandone per ciascuno di noi frutti di santità, come è avvenuto per 
Maria di Befania che, dopo aver unto il corpo del Signore con olio profu­
mato di vero nardo assai prezioso, ebbe tutta la casa piena di quel profumo, 
simbolo della santità che deve ricadere su di noi come frutto di ogni Messa 
e di ogni Comunione;

- comunione, che deve essere espressa, come dice il Papa, sia quella 
invisibile, sia quella visibile. Non possiamo accostarci alla Comunione se 
siamo in peccato grave, perché la comunione invisibile attraverso la grazia 
santificante presente in noi è condizione essenziale perché si realizzi una 
Comunione eucaristica. Deve esserci però anche la comunione visibile, 
esterna, nel senso che il cristiano che si accosta all'Eucaristia deve essere in 
comunione con la fede della Chiesa e deve vivere in una condizione pub­
blica di regolarità di vita e non di pubblica irregolarità o di peccato.

Facciamo quindi sorgere in noi, questa sera, degli atteggiamenti di rico­
noscenza verso il Signore per il dono dell'Eucaristia. Provate a pensare, lo 
dico ai Confratelli sacerdoti, ma anche a tutti voi, quante volte nella vita 
abbiamo fatto l'esperienza del conforto che ci veniva da una sosta prolun­
gata in preghiera davanti a Gesù presente nei nostri tabernacoli. Questa non 
deve però essere un'idea vaga, bisogna credere! Dobbiamo avere una fede 
profonda e vera nella presenza eucaristica, anche se i nostri sensi non ci 
danno conferma, perché attraverso i sensi continuiamo a vedere pane e vino 
anche dopo la consacrazione, la fede, fondata sulla Parola di Cristo, ci 
sostiene. Per questo la nostra risposta deve essere riconoscente e dobbiamo 
far crescere in noi anche un atteggiamento di amore, come quello di Gio­
vanni che reclina il capo sul petto di Gesù e che è fedele al Maestro fino a 
giungere con Lui ai piedi della croce.



634 Atti del Cardinale Arcivescovo

Concludo ricordando che il Santo Padre nella sua Enciclica ha un capi­
tolo finale dove ricorda il legame di Maria Santissima con l'Eucaristia e 
mette in relazione il momento in cui il Verbo si è fatto carne in lei, nel suo 
grembo, con quello in cui Gesù eucaristico entrava nel cuore di Maria che 
sicuramente ha partecipato a quelle celebrazioni eucaristiche, chiamate fra­
zione del pane, che le prime comunità facevano.

Vi suggerisco di collegare i sentimenti, gli stimoli, le richieste che la 
Chiesa pone davanti a noi questa sera, Giovedì Santo, con quello che faremo 
domani, sabato e domenica, perché la nostra Pasqua del 2003 sia davvero 
una Pasqua completa, dove contempliamo il mistero, ma ci sentiamo da 
esso coinvolti, chiamati ad accoglierlo, a custodirlo, a difenderlo ed anche a 
testimoniarlo.

VENERDÌ SANTO:
1. PASSIONE DEL SIGNORE

Carissimi, in questa Liturgia solenne del Venerdì Santo siamo invitati a 
contemplare Gesù crocifisso e morto in croce. Oggi è un giorno nel quale 
non si celebra l'Eucaristia, anche se al termine di questa Liturgia potremo 
ricevere Gesù presente nell'Ostia consacrata, facendo la Santa Comunione. 
La Chiesa, quindi, ci invita a concentrarci non sul Sacramento che attualizza 
attraverso la Celebrazione eucaristica l'evento centrale della nostra reden­
zione, ossia la passione e la morte di Gesù, ma sul momento in cui questo 
evento è accaduto, duemila anni fa.

La mia non è perciò un'omelia, ma solo un invito alla riflessione e alla 
preghiera silenziosa. Non si tratta di spiegarci come e quanto Gesù ha sof­
ferto per noi, la verità storica della sua morte e poi della sua risurrezione, 
ma di accogliere, interiorizzare per noi, questo fatto realmente accaduto. 
Gesù Cristo, il Figlio di Dio che si è fatto uomo, diventando in tutto simile 
a noi fuorché nel peccato, si è veramente sottoposto alla sofferenza della 
Passione e al sacrificio della morte per espiare i peccati di tutta l'umanità. 
Per questo ciascuno di noi deve dire a se stesso: «Gesù ha sofferto la Pas­
sione ed è morto in croce per espiare i miei peccati» e qui si fonda la certezza 
che noi siamo amati da Dio in modo unico e senza limiti, cioè infinito. 
Sarebbe sufficiente ricordare un'espressione del Vangelo di Giovanni che 
abbiamo ascoltato: Gesù in croce, dopo che per adempiere le Scritture aveva 
dichiarato di aver sete, chinato il capo spirò.

Oggi la Chiesa ci invita a contemplare il crocifisso, Gesù Cristo morto 
sulla croce per ciascuno di noi. San Paolo nella Lettera ai Galati ha scritto: 
«Ha amato me e ha dato se stesso per me». Questo è vero per me, è vero per cia­
scuno di noi, è vero per tutti. Si tratta allora di contemplare, approfondire, 
capire di più. Si tratta di credere! La nostra fede deve essere cosciente che



Atti del Cardinale Arcivescovo 635

questo è veramente avvenuto, che il Signore è morto per noi. Non possiamo 
essere indifferenti e superficiali rispetto alla morte del Signore.

Il gemito di Isaia (cap. 53) che abbiamo ascoltato nella prima Lettura, il 
quarto cantico del Servo di Jahvè, nel quale il Profeta vede descritta la pas­
sione del Messia, ci ha proposto quest'espressione: «Chi si affligge per la sua 
sorte? Chi si commuove? Chi si batte il petto? Chi comprende? Chi si ferma 
a guardare e a meditare?». Noi, cari fratelli e sorelle, siamo qui per fare que­
sto. Vorremmo dimostrare al Signore un po' della nostra attenzione, pre­
sentando a Lui il nostro povero amore, e anche noi ci sentiamo rivolgere la 
domanda che Gesù ha rivolto a Giuda e al gruppo di soldati che erano 
andati per arrestarlo: «Chi cercate?». Loro risposero: «Gesù, il Nazareno», e 
dopo Gesù disse: «Sono io!». Loro lo cercarono per arrestarlo, noi lo cer­
chiamo per incontrarlo e per aprire il nostro cuore e le nostre mani ad acco­
gliere il frutto della sua morte. Avete sentito che Giovanni, l'unico Evange­
lista che ci racconta il particolare del colpo di lancia inferto da un soldato nel 
costato di Cristo squarciandogli il cuore, commenta: «E subito ne uscì sangue 
ed acqua». È l'acqua che ci ha rigenerati nel Battesimo. È il sangue che ci 
salva nell'Eucaristia, il Sacramento che rende presenti per noi quella pas­
sione, quella morte e quella risurrezione.

Siamo qui a chiedere al Signore di aiutarci a capire un po' di più e di riu­
scire, ancora una volta anche noi qui nella nostra Cattedrale, a realizzare la 
parola del Profeta Zaccaria, citato dall'Evangelista Giovanni: «Volgeranno lo 
sguardo a colui che hanno trafitto».

Dopo la preghiera universale ci sarà l'adorazione della Croce. Vorrei che 
anche questo fosse un gesto non rituale, non abitudinario, ma uno sguardo 
d'amore, un gesto di fedeltà, un riavvicinamento al Signore Gesù che deve 
trovare in noi un po' di sensibilità e di generosità nel corrispondere al suo 
amore, quando morì in croce duemila anni fa sul monte Calvario.

2. ALLA VIA CRUCIS

Carissimi, siamo qui nella nostra Cattedrale, alla conclusione della 
solenne Via Crucis del Venerdì Santo, commentata dai ragazzi della nostra 
Città che quest'anno hanno vissuto la Missione diocesana a loro rivolta, e 
per noi adulti c'è l'impegno di parlare un po' di più del Signore Gesù ai 
nostri bambini e ragazzi.

Abbiamo sentito quanto loro ci hanno proposto, ed ho notato che in tutti 
i commenti, così come anche nella scelta delle cinque stazioni che abbiamo 
fatto durante il percorso dalla Gran Madre fino alla Cattedrale, sono state 
sottolineate figure che hanno tradito il Signore. Hanno cominciato ricor­
dandoci il tradimento di Giuda, anche se poi in modo molto caro hanno 
richiamato una famosa predica di don Primo Mazzolari, intitolata "Mio fra­
tello Giuda". Hanno detto che tutti noi siamo un po' Giuda, quando tra­
diamo Gesù, quando lo scambiamo molte volte per molto meno di trenta



636 Atti del Cardinale Arcivescovo

monete, quando calpestiamo la legge di Dio per comportarci come più ci 
piace.

Poi, i nostri ragazzi hanno ricordato Pietro. E il ragazzo che commentava 
la vicenda di Pietro, che per ben tre volte rinnega Gesù, nel suo slancio di 
amore verso il Signore, manifestava la sua antipatia nei confronti di Pietro. 
Ma poi ha detto che, ragionando, ha capito di essere come Pietro, perché 
sovente si è vergognato di Gesù, lo ha rinnegato, trascurato, non parteci­
pando all'Eucaristia domenicale. E poi, simpaticamente chiudeva dicendo: 
«Ciao, Gesù, e salutami il tuo amico Pietro».

In un terzo momento abbiamo sentito ricordare il tradimento della folla, 
che davanti a Pilato, urlando, chiede che sia liberato Barabba e manda così 
Gesù verso la croce. È ciò che sovente facciamo anche noi, nella nostra vita. 
E i ragazzi commentando ricordavano i loro piccoli tradimenti, i loro piccoli 
egoismi, gli atteggiamenti - vissuti con gli amici e i compagni di scuola - 
ogni volta che al posto di Gesù si sceglie altro.

Lungo il cammino della croce ci è stato poi ricordato l'aiuto che Simone 
di Cirene ha offerto a Gesù. Qualche Evangelista dice che quell'uomo fu 
costretto a portare la croce di Gesù, mentre il Signore vuole amici liberi, 
spontanei.

Infine, l'ultimo intervento che ricordava la Veronica - anche se il brano 
evangelico scelto aveva proclamato la morte di Cristo - una donna che nella 
sua tenerezza si commuove e, desiderando asciugare il volto di Gesù sudato 
e insanguinato, ottiene come premio che quel volto sia rimasto impresso sul 
lino che aveva presentato.

Siamo nella nostra Cattedrale dove, come sappiamo, è conservata la 
Santa Sindone, e nelle varie ostensioni abbiamo contemplato quel volto, 
affascinante e impressionante. La Sindone è qui a pochi metri da noi.

I nostri ragazzi ci hanno proposto le loro riflessioni. Consentitemi di 
ringraziarli perché si sono preparati, ma adesso tocca a noi adulti. A noi è 
chiesto di credere e di decidere se davvero Gesù Cristo ci interessa. Sono 
certo che se voi siete qui stasera è perché Gesù Cristo davvero vi interessa. 
Chiediamoci però quale Gesù ci interessa: un Gesù che qualche volta cer­
chiamo di manipolare perché ci dia ragione, perché chiuda gli occhi sulle 
nostre miserie, o un Gesù che è stato crocifisso ed è morto sulla croce per 
noi?

In questo Venerdì Santo, che ci ha portato a partecipare alla preghiera 
lungo una parte delle strade della nostra Città, riconosciamo che il nostro 
amico Gesù è il Figlio di Dio che è morto per noi.

Fratelli carissimi, siamo qui per dire che crediamo alla morte del Signore 
e siamo certi che Lui ha sofferto per noi ed è morto per noi, e quindi siamo 
certi che ci ama.

Tutti, allora, in qualche istante di silenzio, con il nostro cuore diciamo 
quella frase detta dal centurione e che il Vangelo ci ha presentato: «Vera­
mente costui era il Figlio di Dio!».

Questo ci fa pensare che se Dio ci ha amati fino a questo punto, siamo 
preziosi ai suoi occhi e non dobbiamo sciuparci con il peccato.



Atti del Cardinale Arcivescovo 637

DOMENICA DELLA RISURREZIONE: 
1. VEGLIA PASQUALE

Carissimi, vorrei che tutti insieme comprendessimo il significato straordi­
nario ed unico che ha la solenne Veglia Pasquale. Forse chi è meno abituato a 
partecipare alle celebrazioni liturgiche considererà la nostra una celebrazione 
un po' lunga, ma la Chiesa desidera che in questa Santa Notte, che ricorda la 
Risurrezione di Cristo, i cristiani si pongano davanti al Signore senza fretta, 
con tranquillità, perché l'annuncio che abbiamo sentito proclamare all'inizio 
di questa celebrazione: «Questa è la notte in cui Cristo, spezzando i vincoli della 
morte, risorge vincitore dal sepolcro», è il fondamento della nostra fede.

Noi siamo cristiani, discepoli di Cristo, proprio perché crediamo che Dio 
ha tanto amato il mondo da mandare sulla terra il suo Figlio Gesù, proprio 
perché crediamo che Gesù vero Dio era anche vero uomo, e si è sacrificato 
sulla croce e, dopo aver sofferto le prove della Passione, è veramente morto 
e poi sepolto, ma siamo cristiani soprattutto perché crediamo che Cristo è 
uscito vivo dal sepolcro tre giorni dopo la sua morte e, risorto, è qui pre­
sente in mezzo a noi.

La Veglia Pasquale è la madre di tutte le Veglie: culmine del cammino di 
tutto l'anno liturgico e anche quest'anno abbiamo la gioia di accogliere 
durante la Veglia Pasquale un folto gruppo di adulti che riceveranno i Sacra­
menti dell'Iniziazione cristiana: Battesimo, Cresima ed Eucaristia.

Ma, come dicevo, per tutti noi questa Celebrazione deve essere vissuta, 
quasi con lo stupore di una prima volta, come l'evento centrale di tutta la 
nostra fede.

• San Paolo nella Lettera ai Corinzi ha scritto che se Cristo non fosse 
risorto vana sarebbe la nostra fede. Ora, però, Cristo è risorto.

• «Questa è la notte in cui Cristo, spezzando i vincoli della morte, 
risorge vincitore dal sepolcro».

• Perciò nella Pasqua c'è chi decide di mettere la propria vita alla 
sequela di Cristo (i nostri catecumeni) e per noi, che dobbiamo risvegliare e 
rinnovare i nostri impegni cristiani, la Pasqua di risurrezione deve essere 
una Pasqua di rinnovamento e di vita nuova, nella fede, nella vita di grazia 
e nella testimonianza della carità.

1. La Parola di Dio che abbiamo ascoltato nelle quattro Letture dell'An­
tico Testamento ci fa da guida per aiutarci a comprendere che la nostra fede 
pasquale è:

a) riscoprire l'amore di Dio offerto a noi nella Passione e Morte di Gesù 
in croce: «Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto!»;

b) per far questo la Chiesa ci ha invitati ad ascoltare la Parola di Dio che 
ci ha ricordato quello che Dio ha fatto per noi in tutta la storia dell'umanità. 
E poi San Paolo, scrivendo ai Romani, collegava il dono del Battesimo con 
il mistero della morte di Gesù;

c) e finalmente il Vangelo di Marco ci ha offerto il percorso che spiri­
tualmente dobbiamo compiere per raggiungere la fede pasquale e viverla in 
pienezza:



638 Atti del Cardinale Arcivescovo

• come le donne che vanno al sepolcro, dobbiamo anche noi cercare 
di avviarci verso Gesù;

• come quelle donne non possiamo però non domandarci: «Chi ci 
rotolerà via la pietra dal sepolcro?». Non preoccupatevi: ci pensa il Signore 
a facilitarci la strada;

• e, infine, dobbiamo ascoltare l'annuncio dell'Angelo: «Voi cercate 
Gesù Nazareno, il crocifisso. È risorto, non è qui. Ecco il luogo dove l'avevano depo­
sto. Guardate la tomba vuota. Ora andate, dite ai suoi discepoli e a Pietro che egli 
vi precede in Galilea. Là lo vedrete».

Ecco il percorso da fare spiritualmente questa sera: metterci alla ricerca 
di Gesù - accorgerci che Dio ci viene incontro rimuovendo le tante pietre 
sepolcrali che ci impediscono di vivere la luminosità della fede -, ascoltare 
l'annuncio che Cristo è risorto - comunicare la notizia agli altri -, e poi 
incontrare e vedere Gesù (nell'Eucaristia questa sera, mentre il Vangelo ci 
presenta le apparizioni del Risorto).

2. È quindi importante, sia per i nostri catecumeni che saranno battez­
zati questa sera, sia per noi che questi Sacramenti li abbiamo ricevuti molti 
anni fa, cogliere i tre segni fondamentali che questa Veglia ci offre per indi­
carci i doni spirituali che la Pasqua di Gesù ci porta:

a) il fuoco: - brucia le scorie dei nostri peccati;
- è nuovo, per dire che ricomincia a scaldare, ricorda il pas­

saggio dalla morte alla vita, dal peccato alla grazia, dal­
l'egoismo alla generosità e all'amore;

- è anche luce;
- richiama inoltre il dono dello Spirito che a Pentecoste è 

stato effuso sugli Apostoli;
b) la luce: - simbolo chiaro della vita ritrovata che parte da Gesù. Il 

cero pasquale ci ricorda che Cristo è risorto;
- Cristo luce del mondo: quella vita Cristo la comunica 

anche a noi. Dalla piccola luce del cero pasquale tutta la 
Cattedrale è stata via via illuminata;

- richiamo alla sequela nel bene e nel rifiuto del male che è 
tenebra. Gesù dice: «Io sono la luce del mondo, chi segue me 
non cammina nelle tenebre, ma avrà la luce della vita»;

c) l’acqua: - del Battesimo che ci rigenera;
- l'acqua viva della grazia santificante; ricordiamo come, 

nel Vangelo di Giovanni, Gesù si è rivolto alla samarita­
na: «Sono venuto a portare nel mondo un'acqua viva» e poi 
quando Lui stesso dice: «Chi ha sete venga a me e beva chi 
crede in me»;

- l'acqua dello Spirito che ci accompagnerà per tutta la vita: 
«quella roccia che li seguiva era Cristo!» (2Cor).

3. I frutti della Pasqua vengono allora a noi per indicarci quale grande 
dono è la Risurrezione di Cristo, ma anche la nostra risurrezione spirituale, 
ossia il ricevere la vita nuova. Ecco i frutti della Pasqua del Signore Gesù:



Atti del Cardinale Arcivescovo 639

a) trovare il Risorto con i segni della sua Passione;
b) godere del suo amore ed accogliere questo amore nella vita nuova, 

per rinnovare noi stessi e l'ambiente di vita dove siamo inseriti;
c) portare la gioia della presenza viva di Gesù a tutti, specialmente a 

chi non crede, a chi è tribolato, malato, profugo, povero, vittima di guerre 
o di violenze,... «Non abbiate paura! Gesù è con noi: dalle sue piaghe noi siamo 
guariti».

Concludo, mentre ci accingiamo in profonda preghiera ad accompa­
gnare questi nostri fratelli che stanno per ricevere i Sacramenti dell'inizia­
zione cristiana, invitando ad accogliere l'augurio della Pasqua che Gesù ci 
rivolge. È un augurio di pace, che auspichiamo giunga nel profondo del 
nostro cuore, per poi allargarsi all'ambiente dove viviamo e raggiungere 
tutti i confini della terra.

Il nostro Signore Gesù è risorto, è vivo in mezzo a noi, e noi ci sentiamo 
amati e cercati da Lui e vogliamo seguirlo tutti i giorni della nostra vita.

2. MESSA DEL GIORNO

Carissimi, ci fermiamo qualche istante per approfondire il messaggio che 
viene a noi dalla grande solennità della Pasqua del Signore, un messaggio 
che è stato concretizzato dai testi della Parola di Dio che abbiamo ascoltato.

1. Il significato completo della Festa di Pasqua.
a) È molto importante non dimenticare che con la parola Pasqua di Gesù 

si considerano sia il cammino della sua Passione e poi la Morte, sia la sua 
gloriosa Risurrezione ed anche la sua Ascensione al cielo. Oggi noi ricor­
diamo che Cristo è risorto, ma prima Lui ha immolato la sua vita per noi 
nelle sofferenze della Passione e poi nella Crocifissione e Morte. San Pietro 
infatti, come abbiamo ascoltato nella prima Lettura tratta dal libro degli Atti 
degli Apostoli, raccontando la storia di Gesù parla della sua vita pubblica 
iniziata con il battesimo di Giovanni e conclusa con la Risurrezione e poi 
l'Ascensione al cielo, ma non trascura il momento centrale della sua vita ter­
rena, il grande sacrificio che è la prova più grande di amore di Dio per noi, 
e sottolinea: «Essi lo uccisero appendendolo a una croce».

b) Il grande evento della Risurrezione.
A questa certezza i discepoli arrivano con gradualità: incertezza, paura, 

tomba vuota, apparizioni. Pensano di vedere un fantasma, godono, ma poi 
dubitano ... fino alla Pentecoste.

Anche la nostra fede in Gesù risorto subisce questi alti e bassi, ma oggi 
siamo qui per confermarci insieme in questa certezza accogliendo la luce 
che ci viene dalla Parola e la forza che ci viene dall'Eucaristia.

c) La sua gloriosa Ascensione al cielo, perché così Gesù non solo vede 
glorificata la sua umanità alla destra del Padre, ma indica anche a noi la 
strada che ci è riservata qui sulla terra e poi anche nell'aldilà.



640 Atti del Cardinale Arcivescovo

2. I frutti della Pasqua per giungere a noi richiedono come condizione 
che interiorizziamo gli atteggiamenti di Pietro e Giovanni che sono andati 
al sepolcro la mattina della Risurrezione come ci riferisce una pagina del 
Vangelo stesso di San Giovanni.

a) Sono andati di corsa, è giunto per primo Giovanni, ma ha aspettato 
che fosse Pietro ad entrare e poi, entrato anche lui, «vide e credette». È impor­
tante per noi questa mattina dire al Signore che crediamo veramente e siamo 
certi, fondandoci sulla testimonianza di chi ha visto, che Lui è veramente 
risorto. Se non arriviamo a questo atto di fede che è certezza interiore che 
seguiamo il Vivente, perché risorto, noi non facciamo Pasqua. Il fatto che voi 
siate qui a Messa la mattina di Pasqua dice che questa fede è in voi, anche 
se comunque è necessario sostenerla con i Sacramenti, soprattutto con l'Eu­
caristia, perché la fede non è una cosa vaga, eterea, staccata dalla realtà della 
vita, ma è desiderio di conversione.

b) La vita nuova, cioè la conversione: «Se siete risorti con Cristo, cercate le 
cose di lassù, pensate alle cose di lassù, non a quelle della terra» (seconda Lettura: 
Colossesi).

La conversione dai peccati nostri e di tutta l'umanità (noi dobbiamo 
essere fermento nuovo per tutta la pasta del mondo) è condizione prelimi­
nare per realizzare l'incontro di comunione con Gesù. L'orientamento della 
nostra vita, pur non trascurando i suoi aspetti terreni, deve travalicare il 
tempo e raggiungere l'eternità.

c) La gioia: i discepoli gioiscono vedendo il Signore e la Chiesa sottoli­
nea questo sentimento nel giorno di Pasqua. L'Alleluia pasquale è l'espres­
sione gioiosa della Chiesa per glorificare Dio che ha risuscitato Gesù. Quale 
deve allora essere il percorso verso la gioia che un cristiano che partecipa 
alla Messa di Pasqua deve compiere?

Con la gioia che ci dà Gesù e che è un dono spirituale riusciamo a vin­
cere le paure: quelle che abbiamo dentro e quelle che ci vengono da fuori, la 
paura di non realizzarci nei nostri ideali, la paura di non essere di utilità a 
noi e agli altri, la paura di non saper rispondere ai tanti interrogativi che ci 
nascono dentro, la paura del futuro, la paura delle difficoltà economiche che 
possono raggiungerci, la paura della malattia, del dolore nostro e dei nostri 
cari, la paura della morte, la paura del dopo ... «Non abbiate paura, sono io!» 
dice Gesù ai discepoli che si trovavano sulla barca in un mare in tempesta e 
rassicura anche noi che con Lui si cammina verso la vita.

3. Un dono particolare dalla Pasqua di sempre, ma soprattutto di que­
st'anno: la PACE. Cristo apparendo risorto ai discepoli radunati nel Cena­
colo li saluta proprio con questo augurio: «Pace a voi!».

a) "Guerra e Pace" ecco le due sponde sulle quali si appoggia a tempi 
alterni la storia dell'umanità. Abbiamo vissuto la Quaresima con trepida­
zione per la guerra in Iraq, ma vorremmo sentire la stessa trepidazione per 
tantissimi altri luoghi e popoli che sono da anni nelle sofferenze provocate 
dalla guerra, dal terrorismo e dalla violenza, perché queste cose non sono 
mai secondo il progetto di Dio.



Atti del Cardinale Arcivescovo 641

Noi siamo per una pace senza colorazioni politiche e senza giochi di 
parte. Pace valore di tutti e pace per tutti, perché la pace è il progetto origi­
nario che Dio ha avuto per l'umanità creando Adamo ed Èva per farli cre­
scere nell'amore. Ma fin da subito Caino ha pensato a rompere questo pro­
getto, per cui al posto dell'amore è subentrato l'odio.

b) E quindi veramente importante oggi, solennità della Pasqua, capire 
che la pace che ci ha portato Gesù non è quella del mondo, ma qualcosa di 
più profondo che rinnova il cuore dell'uomo e lo rende capace di amore e 
capace di calpestare ogni sentimento di egoismo e di odio che potrebbe 
esplodere nel cuore di ciascuno. Come è possibile questo? Consideriamo la 
vita di Gesù che ha distrutto ogni forma di inimicizia:

- si è caricato di tutte le passioni e le croci dell'umanità. Non c'è pro­
blema o sofferenza umana di cui Egli non si sia fatto carico;

- il suo morire e risorgere ha riportato l'umanità alla comunione con 
Dio e con i fratelli: le due braccia della croce;

- il suo dono pasquale è questo: Pace a voi! «Egli - scrive Paolo agli 
Efesini - è la nostra Pace perché ha fatto dei due popoli (ebrei e pagani) un po­
polo solo, abbattendo il muro che era frammezzo, cioè l’inimicizia».

c) Noi quindi non abbiamo bisogno di altre bandiere oltre al Crocifisso, 
lì c'è il grande segno della pace: «Ecce lignum crucis in quo salus mundi (Salus 
mundi! Ha gridato il Papa venerdì scorso) pependit». Ecco il legno della croce 
sul quale è stato appeso il Salvatore del mondo.

Pasqua di pace per tutti, nel mondo ma anche qui da noi e dentro di noi.
Chiediamo alla Vergine Maria - addolorata ai piedi della croce, ma poi 

consolata dal suo Gesù, risorto - di portare un po' di consolazione anche a 
noi! E coloro che ci incontreranno vedranno che abbiamo "fatto Pasqua"!

La mia preghiera di questa mattina, unita ad un augurio di Buona 
Pasqua per tutti noi, è proprio questo: che questa sia per tutti una Pasqua di 
pace e di consolazione!

3. SECONDI VESPRI

Carissimi, il Santo Padre giovedì scorso ha pubblicato la sua XIV Enci­
clica, intitolata "Ecclesia de Eucharistia", per sottolineare che l'Eucaristia è la 
ripresentazione dell'unico sacrificio compiuto da Cristo immolandosi per 
noi sulla croce.

C'è un solo sacrificio che ci salva, quello compiuto da Cristo duemila 
anni fa, che non si ripete più, ma che è efficace per la salvezza di tutti ed ha 
come autore insostituibile, sacerdote e vittima, il Verbo di Dio fatto uomo, 
Gesù Cristo. Lui è l'unico e sommo sacerdote, il suo sacrificio è di valore 
infinito ed ha realizzato la salvezza di tutti gli uomini.

Chiediamoci allora cos'è l'Eucaristia. È un Sacramento, cioè un segno 
efficace della Grazia che rende presente per noi in ogni momento della sto­
ria ed in ogni parte del mondo il sacrificio della croce. Lo rende presente



642 Atti del Cardinale Arcivescovo

come realtà sacramentale perché sia per noi, che viviamo duemila anni 
dopo, ma anche per coloro che verranno dopo di noi, quel sacrificio com­
piuto sul Calvario diventa contemporaneo, e perché noi ne possiamo rice­
vere i frutti, accogliendo la comunione con Dio che lo stesso sacrificio rea­
lizza e ottenendo il perdono dei peccati.

E il cammino che abbiamo fatto nella Quaresima e poi nella Settimana 
Santa in preparazione alla Pasqua, ed ora siamo nei Vespri a rendere grazie 
proprio per il dono immenso della Redenzione. Come le Lodi del mattino 
solo un rendimento di grazie per il dono della creazione, così i Vespri sono 
un'espressione di riconoscenza al Padre che attraverso il suo Figlio ci ha 
redenti.

Penso quindi che sia importante accogliere il dono della Pasqua nella 
nostra vita, custodendolo non solo nel giorno di Pasqua, ma in ogni giorno 
dell'anno, e poi soprattutto testimoniandolo agli altri. Questa mattina ho 
concluso l'omelia della Messa, qui in Cattedrale, dicendo che ci incontra 
deve accorgersi che abbiamo "fatto Pasqua", che non consiste solo nell'aver 
ricevuto la Comunione, ma anche nel chiedere al Signore ed ottenere che ci 
rinnovi profondamente nella nostra vita. È quanto ancora una volta doman­
diamo al Signore in questa celebrazione dei Vespri e poi nella breve Adora­
zione che terminerà con la Benedizione Eucaristica.



Atti del Cardinale Arcivescovo 643

Omelia nel Centenario della nascita del Cardinale Pellegrino

Rimanga nella nostra Chiesa 
la sua testimonianza di Pastore 

e la sua eredità pastorale
Nel pomeriggio inoltrato di mercoledì 23 aprile, a due giorni dalla ricorrenza, la comunità dio­
cesana è stata convocata nella Basilica Cattedrale per celebrare il Centenario della nascita del 
Cardinale Michele Pellegrino, Arcivescovo Metropolita di Torino nel periodo 1965-1977. Dopo la 
commemorazione tenuta da Enzo Bianchi, Priore di Bose (cfr. in questo fascicolo di RDTo, 
pp. 662-669), il Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica con Mons. 
Livio Maritano Vescovo em. di Acqui e già Ausiliare del Card. Pellegrino, Mons. Massimo Giustetti 
Vescovo em. di Biella, Mons. Sebastiano Dho Vescovo di Alba, Mons. Giuseppe Anfossi Vescovo 
di Aosta, Mons. Francesco Ravinale Vescovo di Asti, Mons. Alfonso Badini Gonfalonieri Vescovo di 
Susa, Mons. Gabriele Mana Vescovo di Biella, i due Vescovi Ausiliari Mons. Guido Fiandino e 
Mons. Giacomo Lanzetti, i Canonici del Capitolo Metropolitano e numerosi altri sacerdoti.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Abbiamo appena ascoltato da Enzo Bianchi, priore di Bose, una com­
mossa e profonda commemorazione della figura del Cardinale Michele Pel­
legrino e lo ringrazio per le cose che ci ha detto e per l'equilibrio che ha 
dimostrato nel saper cogliere nella persona e nel ministero del Cardinale 
Pellegrino un aspetto meno citato, ma il più importante, e la spiegazione di 
tutto quello che egli ha fatto e che è la sua straordinaria spiritualità.

Nel contesto di questa Celebrazione eucaristica, che come Chiesa di 
Torino stiamo offrendo al Signore a ricordo e a suffragio del carissimo 
Padre, desidero sottolineare la motivazione vera che ci ha suggerito di 
ricordare il Centenario della sua nascita: rendere grazie a Dio per il dono 
che la nostra Chiesa ha ricevuto nella persona e nel ministero di questo 
grande Pastore in uno dei periodi non facili e delicati della sua storia 
recente.

Il nostro grazie si fa preghiera, si fa ricordo evocativo, e soprattutto si fa 
impegno per custodire la ricchezza della sua preziosa eredità spirituale 
senza troppi "distinguo", e senza indulgere alla tentazione di letture par­
ziali o interessate della sua figura e del suo servizio pastorale.

1. «Non possiedo né argento né oro, ma quello che ho te lo do: nel nome di Gesù 
Cristo, il Nazareno, cammina!» (At 3,6).

Queste parole, che nella prima Lettura abbiamo ascoltate in bocca a Pie­
tro e indirizzate al povero storpio che chiedeva l'elemosina alla porta del 
tempio, mi sembrano una meravigliosa chiave di lettura di tutto l'Episco­
pato pellegriniano.

Nella sua vita non ha cercato ricchezza o potere, ma ha aperto lo scrigno 
del suo tesoro interiore fatto di fede, di preghiera, di cultura, soprattutto 
biblica e patristica, e di grande sensibilità nei confronti di tutti, specialmente 
dei più poveri e più deboli, ed ha distribuito a piene mani quello che den-



644 Atti del Cardinale Arcivescovo

tro di sé aveva coltivato per tutta la vita. Nel Vescovo e Cardinale Pellegrino 
si sono rivelati ad un livello più alto i segni di una maturazione interiore che 
il Pellegrino sacerdote, il Pellegrino cristiano, o il Pellegrino uomo, mai 
aveva tralasciato di coltivare.

Personalmente, come Vescovo di Fossano, sua Diocesi di origine, ho 
potuto conoscere direttamente l'ambiente umano e cristiano nel quale era 
nato e cresciuto il nostro Cardinale. Da parte sua egli ci ha messo sicura­
mente del proprio, soprattutto a livello di studio serio e prolungato per tutto 
l'arco della sua vita, ma il terreno era stato ben preparato e coltivato in fami­
glia, in parrocchia e nella Diocesi da dove proveniva. Dai frutti si conosce la 
pianta: e Torino ha goduto i frutti di ciò che la Chiesa di Fossano aveva 
saputo trasmettergli.

Un frutto evidente è stata la sua capacità di dire a questa nostra Chiesa 
torinese, in un periodo di grandi trasformazioni quale fu il tempo del dopo 
Concilio: «Alzati e cammina». E questa Chiesa, sotto la sua guida e col suo 
impulso, ha saputo camminare e camminare insieme con lui.

2. Ma non tutti hanno saputo cogliere che egli camminava e faceva cam­
minare la nostra Chiesa insieme e dietro ad uno che si chiama Gesù. La 
pagina del Vangelo di Luca che abbiamo ascoltato ci aiuta a cogliere questo 
grande e profondo orientamento della sua esistenza: «Mentre discorrevano e 
discutevano insieme, Gesù in persona si accostò e camminava con loro. Ma i loro 
occhi erano incapaci di riconoscerlo» ci diceva Luca a proposito dei due disce­
poli di Emmaus (24,15-16).

Il Cardinale Pellegrino si è fatto compagno di strada di tutte le categorie 
di persone: dagli uomini di cultura fino alle persone più semplici ed umili. 
Per lui era naturale e motivo di gioia ascoltare, accogliere, suscitare e accet­
tare collaborazioni, condividere i problemi e le responsabilità, ma non tutti 
sono riusciti ad andare oltre l'immagine esteriore e di conseguenza non 
hanno saputo cogliere che il suo cuore ardeva per il Signore Gesù e su Gesù 
convergeva ogni suo gesto o scelta pastorale, anche la più problematica o 
difficile da capire. E stato un vero uomo di Dio e, proprio perché tale, anche 
segno di contraddizione.

3. «Resta con noi».
Questa sera potremmo anche noi rivolgere al Cardinale Pellegrino le 

parole che i due discepoli di Emmaus hanno detto a Gesù: «Resta con noi» 
(Le 24,29). Essi le hanno dette come preghiera, ma per noi queste parole, 
riferite al nostro Cardinale, assumono un altro significato: esprimono l'au- 
spicio che rimanga nella nostra Chiesa la sua luminosa testimonianza di 
Pastore e la sua eredità spirituale. Ma con un'attenzione particolare: che si 
riconosca che la nostra Chiesa ha camminato sia con lui che con coloro che 
prima e dopo di lui sono stati chiamati a guidarla, perché «il Pastore grande 
delle pecore» (Eb 13,20) è il Signore Gesù ed è Lui che garantisce la continuità 
della fede e il fondamento della carità. «I Vescovi - come ci ricorda il Con­
cilio - per divina istituzione sono succeduti agli Apostoli come pastori della 
Chiesa. Nei Vescovi, assistiti dai sacerdoti, è presente in mezzo ai credenti il 
Signore Gesù Cristo, Pontefice sommo» (Lumen gentium, 20. 21).



Atti del Cardinale Arcivescovo 645

È questo sguardo di fede che ci fa vedere nei Pastori il volto e la persona 
di Cristo, anche se alcuni più di altri riescono a manifestarlo con maggiore 
trasparenza. È ciò che per noi è riuscito a fare il Cardinale Pellegrino e di 
questo siamo non solo pieni di riconoscenza ma anche di gioia spirituale 
perché anche ora dal cielo egli continua ad intercedere per questa nostra 
Chiesa, che ha amato con le migliori energie della sua persona.

Se qualcuno vuole avere ancora una volta la prova di quale spessore 
fosse la spiritualità del Cardinale Pellegrino e quanta sintonia col Signore e 
quali valori spirituali egli sapesse coltivare, vada a leggersi, come ho fatto io 
ieri sera, il testo di una meditazione da lui dettata ai sacerdoti nel momento 
di lasciare il governo della Diocesi ed intitolata: "Se dovessi ricominciare..."*. 
Stupisce l'umiltà ed il candore d'animo con cui apre il cuore ai suoi preti e 
la spietata sincerità con la quale valuta se stesso e la sua vita. È un esempio 
straordinario di grande libertà interiore e di affidamento sereno al giudizio 
di Dio, di fronte al quale tutti siamo come un libro aperto, per cui nulla 
sfugge al suo sguardo di amore e di misericordia.

Possa egli aiutarci a sostenere i nostri passi in questo inizio del Terzo 
Millennio nel quale siamo invitati dal Santo Padre a «prendere il largo» 
(«Due in altum») (Novo Millennio ineunte, 1) per essere sempre più capaci di 
evangelizzare spiegando le Scritture agli uomini del nostro tempo, scal­
dando loro il cuore, come ha fatto Gesù con i discepoli di Emmaus.

La nostra Chiesa sappia camminare unita insieme con gli uomini di que­
sto nostro tempo, già molto cambiato, che attendono di essere evangelizzati 
e, soprattutto, cammini alla sequela di Cristo come ci ha insegnato a fare il 
carissimo ed indimenticabile Cardinale Pellegrino.

* In RDTo 54 (1977). 487-491 IN.d.R I.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Rinuncia
NICOLETTI don Luigi, nato in Torino il 13-6-1929, ordinato il 29-6-1952, ha presen­

tato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Martino Vescovo in Bruino. La rinun­
cia è stata accettata con decorrenza dall’ 1 maggio 2003.

Termine di ufficio
DECAMOTAN p. Milton Rey, O.A.D., nato in Cagayan De Oro City (Filippine) il 20- 

5-1974, ordinato il 28-8-2002, ha terminato in data 30 aprile 2003 l’ufficio di vicario par­
rocchiale nella parrocchia Madonna dei Poveri in Collegno.

FILIPELLO don Luigi, nato in Torino il 21-3-1941, ordinato il 26-6-1966, ha termina­
to in data 30 aprile 2003 l’ufficio di assistente religioso presso la Casa di Cura “Villa Cri­
stina" in Torino.

Trasferimenti

MESSINA don Sergio, nato in Caltagirone (CT) 1’8-7-1945, ordinato il 17-3-1973, è 
stato trasferito in data 1 maggio 2003 come assistente religioso dall’Ospedale “Amedeo di 
Savoia" in Torino alla Casa di cura “Villa Cristina" in Torino.

PERCIVALLE don Andrea, nato in Roccaforte Mondovì (CN) 1’11-4-1947, ordinato 
il 10-11-1973, è stato trasferito in data I maggio 2003 come collaboratore parrocchiale 
dalla parrocchia S. Remigio Vescovo in Torino alla parrocchia S. Rita da Cascia in 10136 
TORINO, v. Vernazza n. 38, tei. 011/329 01 69.

Nomine
ARZAROLI don Massimiliano, nato in Giaveno il 30-5-1973, ordinato il 12-12-1998, è 

stato nominato in data I maggio 2003 amministratore parrocchiale della parrocchia S. Mar­
tino Vescovo in Bruino, vacante per la rinuncia del parroco don Luigi Nicoletti.

647



648 Curia Metropolitana - Cancelleria

FERRO TESSIOR don Franco, nato in Avigliana il 4-11-1941, ordinato il 27-6-1965, 
parrocco della parrocchia S. Massimiliano Maria Kolbe in Grugliasco, è stato anche nomi­
nato in data 1 maggio 2003 vicedirettore spirituale dell’Opera Diocesana Pellegrinaggi; con­
testualmente assume l’incarico di vicepresidente della medesima Opera.

FILIPELLO don Luigi, nato in Torino il 21-3-1941, ordinato il 26-6-1966, è stato nomi­
nato in data 1 maggio 2003 parroco della parrocchia S. Anna in 10051 AVIGLIANA, fraz. 
Drubiaglio, p. Sant’Anna n. 10, tei. 011/934 24 33.

OLIVERO don Chiaffredo - del Clero diocesano di Fossano -, nato in Centallo (CN) 
il 6-10-1942, ordinato il 25-6-1967, in aggiunta agli incarichi da lui svolti, è stato anche 
nominato in data 1 maggio 2003 rettore della chiesa di S. Rocco in Torino; contestualmen­
te gli è affidato l’ufficio di assistente ecclesiastico della Confraternita di S. Rocco, Morte 
ed Orazione.

TICCHIATI don Maurizio, nato in Torino il 23-3-1950, ordinato il 16-4-1978, parroco 
della parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Berzano di San Pietro (AT), è stato anche 
nominato in data 1 maggio 2003 assistente religioso presso l’Ospedale “Amedeo di Savoia” 
in Torino.

Nomine e conferme in Istituzioni varie

* Pia Unione Missionarie Diocesane di Gesù Sacerdote • Torino
L’Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, ha nominato in data 8 aprile 2003 - per il 

triennio 2003-31 dicembre 2005 - il Consiglio della Pia Unione Missionarie Diocesane di 
Gesù Sacerdote con sede in Torino, che sarà quindi composto come segue:

Direttrice CARDILE Grazia
Consigliere ARDU Maria

NAZARIO Lucia
COLONNA Rosa Maria
ACCOSSATO Orsola

* Confraternita della Santa Croce - Moncalieri
L’Arcivescovo di Torino, in data 15 aprile 2003, ha confermato - per il quinquennio 

1 maggio 2003-30 aprile 2008 - il sig. LANZA Pietro come presidente della Confraternita 
della Santa Croce in Moncalieri.

Sacerdote extradiocesano defunto

LEONARDELLI don Angelo - del Clero diocesano di Porec i Pula -, nato in Pola 
(Croazia) il 7-2-1910, ordinato il 12-8-1934, è deceduto in Torino il 19 aprile 2003.



Curia Metropolitana - Cancelleria 649

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

OSELLA can. Lorenzo.
È deceduto in Torino, nell’Ospedale Cottolengo, il 16 aprile 2003, all’età di 83 anni, 

dopo 58 di ministero sacerdotale.
Nato in Castagnole Piemonte il 14 aprile 1920, dopo il normale curriculum nei Semi­

nari diocesani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale in Cat­
tedrale, il 29 giugno 1944, dall’Arcivescovo Card. Maurilio Fossati.

Dopo aver frequentato il primo anno nel Convitto Ecclesiastico, fu mandato nella par­
rocchia S. Andrea Apostolo in Bra come vicario cooperatore e l’anno successivo venne tra­
sferito in quella di S. Giovanni Battista a Racconigi. Nel 1950 fu nominato cappellano del 
santuario della Madonna delle Grazie, all’ombra dei castello reale di Racconigi, e si dedicò 
anche all’insegnamento della religione cattolica nelle scuole medie.

Dal 1968 al 1992 fu parroco di S. Giuseppe Artigiano a Settimo Torinese: una parroc­
chia di recente costituzione in zona di grande espansione edilizia, per cui dovette poi anche 
provvedere alla costruzione di una chiesa succursale, che volle dedicare alla Beata Vergine 
Consolata. Qui don Renzo profuse la sua viva intelligenza con grande generosità e tenacia: 
oltre all’impegno costante nella catechesi, nella preparazione dei nubendi al matrimonio e 
nella cura degli ammalati, offrì costantemente ai suoi parrocchiani il richiamo al valore della 
preghiera e della partecipazione alla Messa festiva. La presenza in parrocchia di molte gio­
vani famiglie, provenienti da varie parti dell’Italia, fu un’opportunità pastorale notevole per 
curare la pastorale giovanile e la vita di oratorio, con la collaborazione di un buon gruppo di 
adulti.

Il progressivo iniziale declino della salute fu uno dei motivi rilevanti per prendere in 
esame l’ipotesi di un ministero meno logorante e così al termine del 1992 don Renzo giun­
se nella determinazione di presentare la rinuncia all’ufficio di parroco. Il 1° gennaio 1993 fu 
nominato canonico effettivo del Capitolo Metropolitano; contestualmente divenne cappella­
no della Casa di riposo “Villa Card. Richelmy” in San Mauro Torinese, prestando anche un 
apprezzato servizio pastorale in aiuto ai parroci della zona.

11 suo corpo attende la risurrezione nel Cimitero di Castagnole Piemonte.





Documentazione

CENTENARIO DELLA NASCITA
DEL CARDINALE MICHELE PELLEGRINO

Il centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino - che vide la luce a Roata Chiusani, fra­
zione del Comune di Centallo (CN), nella Diocesi di Fossano, il 25 aprile 1903 - è stato sottoli­
neato da molteplici celebrazioni in vari luoghi.
La Chiesa torinese ha voluto ricordare nel pomeriggio di mercoledì 23 aprile questo suo Arcive­
scovo (1965-77) con una convocazione nella Basilica Cattedrale per ascoltare Enzo Bianchi, prio­
re di Bose, e per una Celebrazione Eucaristica presieduta dall'attuale Arcivescovo (cfr. in questo 
fascicolo di RDTo, pp. 643-645).
Sembra opportuno, per doverosa documentazione, proporre un testo autobiografico dello stesso 
Cardinale Pellegrino con il titolo II “Capitolo delle colpe", da lui steso tra aprile e maggio 1981 e 
poi pubblicato postumo su il nostro tempo dal 9 al 30 novembre 1986, poco dopo la sua morte. 
Nel merito, riproduciamo una nota previa esplicativa di mons. Piergiacomo Candellone, che del 
defunto Cardinale fu segretario dal 1968. Volutamente nella pubblicazione del testo si è rispetta­
ta l’esatta grafia del manoscritto dell'Em.mo Autore.
Pubblichiamo anche il testo della commemorazione tenuta da Enzo Bianchi in occasione delle 
celebrazioni torinesi.

IL “CAPITOLO DELLE COLPE”

Nota previa
// manoscritto de II “Capitolo delle colpe" mi è stato affidato dal Cardinale nei primi 

mesi della sua malattia (primavera 1982), quando, dopo l'ennesima domanda per interpre­
tare ciò che si sforzava di comunicarmi coi gesti e cogli occhi, gli chiesi se voleva dirmi 
qualcosa circa la busta “riservata" che teneva sotto chiave nel cassetto della sua scrivania.

Dopo un lungo "sì!" di approvazione (mi sembrò persino un delicato rimprovero per 
aver impiegato tanto tempo a capire) compresi che si trattava proprio di questi scritti. 
Domandai ancora se dovevo custodirli io e che uso avrei dovuto farne. Alla prima doman­
da fece un cenno affermativo, alla seconda, muovendo lentamente la mano, mi fece inten­
dere che lasciava a me piena libertà di decisione. Tutto questo avvenne alla presenza della 
segretaria Lidia Bechis e della domestica Concetta Crocco.

Ora che il Padre ci ha lasciati, ritengo utile affidare al settimanale cattolico torinese “il 
nostro tempo”, che gli fu caro, l’ultimo lavoro inedito, fedelmente dattiloscritto.

Queste pagine di Padre Pellegrino, stese nei mesi di aprile-maggio 1981 .non sono state 
riviste in modo definitivo dall'Autore. Chi ha dimestichezza con gli scritti del Cardinale se 
ne accorgerà subito, anche per l'incompletezza di molte citazioni (cosa del tutto inusuale 
nel Padre). Non ho voluto di proposito aggiungere nulla a quanto da Lui scritto.

sac. Piergiacomo Candellone. segretario

651



652 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino

Non credo di sapere esattamente che cosa sia il “capitolo delle colpe”. Ne ho sentito parla­
re, devo aver letto anche qualche cosa in proposito. Si tratta di un uso che si praticava - si pra­
tica ancora? - in alcune comunità religiose, credo soprattutto monastiche. Davanti alla comu­
nità riunita, i monaci confessano ciascuno le proprie colpe commesse durante la giornata (o la 
settimana?). Suppongo che si tratti di colpe che hanno un certo rilievo esterno, non penso che 
debbano essere oggetto d’accusa quelle segrete, da dirsi solo a Dio e al confessore.

Questa usanza mi è venuta in mente quando, pochi giorni fa, mi sono domandato se 
anch’io non avrei fatto bene a praticarla. Davanti a quale comunità? Da più di tre anni, quan­
do parlo della mia comunità, mi riferisco alla comunità parrocchiale di Vallo Torinese. Ne 
faccio parte dal novembre del 1977, quando venni ad abitare nella casa parrocchiale, messa 
a mia disposizione, non senza cordiale insistenza, dal prevosto (ma tutti lo chiamano sem­
plicemente don Vincenzo), il quale provvide, con l’aiuto di miei antichi collaboratori (nomi­
no soltanto mons. Valentino Scarasso, vicario generale allora e ancora adesso, e il mio segre­
tario don Piergiacomo Candellone), di molti volenterosi e generosi parrocchiani e di altri, a 
grossi lavori di sistemazione. Non si trattava tanto di assicurare un alloggio decente al sot­
toscritto e alla sua domestica (la cosa sarebbe stata molto semplice), ma di provvedere alla 
collocazione di qualche migliaio di volumi, in primissimo luogo di patristica, che avrebbe­
ro dovuto garantirmi dal rischio di restare disoccupato.

Ma per questa “confessione” ritengo di non potermi limitare a questa comunità, che mi 
è molto cara. Potrei dire con s. Paolo, come lo potrebbe dire non solo ogni vescovo, ma ogni 
cristiano, in forza della solidarietà che ci lega tutti in Cristo [anzi, tutti in Dio creatore che 
vuole che tutti gli uomini siano salvati e pervengano alla conoscenza di lui (cfr. ITm 2,4)], 
potrei dire: «Sono debitore a tutti gli uomini». Ma poiché non posso pensare che tutti gli 
uomini s’interessino ai fatti miei, mi limiterò a dire che mi sento debitore a tutti quelli con 
i quali la provvidenza di Dio mi ha messo in contatto durante i miei 78 anni di vita, soprat­
tutto verso coloro ai quali, nel corso di 56 anni di servizio da prete e poi da vescovo, ero e 
sono in dovere di ministrare il verhum e il sacramentum. (Mi permetto di far mio il binomio 
con cui s. Agostino amava sintetizzare il significato del suo ministero). Naturalmente, non 
mi riferisco solo a quel ministero che in senso stretto viene di solito indicato come “pasto­
rale”, come “cura d’anime”. 11 cristiano, a fortiori il vescovo e il prete, deve sentirsi tale (per 
usare un’espressione cara ad uno dei miei tanti amici, Ernesto Olivero) 24 ore su 24 ore. 
Questo vuol dire che la “comunità” di fronte alla quale mi sento responsabile (anche se non 
oserei chiamarla la mia comunità) comprende la parrocchia di Ruata Cesani dove sono nato 
e cresciuto, la Chiesa diocesana di Fossano, con tutte le sue articolazioni, dove sono stato 
chiamato a prestare svariati servizi, le Università dove ho studiato (la Cattolica del Sacro 
Cuore) e insegnato (Torino), con tutti i colleghi e alunni, la Chiesa torinese nella quale sono 
succeduto come pastore, immediatamente, al cardinale Maurilio Fossati - grande figura di 
vescovo! - e, lontanamente, a s. Massimo. Ma forse dovrei guardare anche più lontano. Pre­
dicando e scrivendo, ho accettato la responsabilità di comunicare con molti altri fratelli - 
come si fa a contarli? -. Ora, poiché non mi è possibile radunare tutta questa “comunità" per 
il “capitolo delle colpe”, se voglio fare la mia confessione coram multis testibus (anche qui 
posso far mia la parola di Agostino, Confessioni), non mi resta che ricorrere allo scritto (si 
potrebbe pensare alla televisione, ma sarebbe più complicato ...).

Ma perché la confessione?

Ho dovuto usare questo termine, ma ne chiarisco subito il significato in cui lo intendo. 
Non metto in capo a questo scritto il titolo Confessioni. Non vorrei che a qualcuno venisse 
in mente di confrontarlo con l'opera famosissima di s. Agostino, di cui tutti parlano (ma 
quanti l’hanno letta?): e nemmeno con le Confessioni di Gian Giacomo Rousseau.



Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 653

Non voglio confrontarmi con s. Agostino, non solo per non far la figura del pigmeo 
(anzi del lillipuziano) di fronte al gigante, ma anche perché l'intento di questo scritto, qua­
lunque possa essere il suo interesse, combacia solo in parte con quello delle Confessioni 
agostiniane, giacché ometto di proposito un elemento costitutivo che è essenziale a questo 
capolavoro. Esso vuol essere prima di tutto confessio laudis. È il significato prevalente del 
confiteri biblico. Da parte mia, so bene che mancherei al mio dovere primario di uomo, di 
cristiano, di vescovo, se non lodassi e ringraziassi Dio ogni giorno, con tutto il cuore. Ma 
non credo che sia questo lo scopo del “Capitolo delle colpe”. Qui ci si “confessa”. È quello 
che io mi propongo di fare.

Qualcuno probabilmente mi domanderà: «E chi te lo fa fare?». Anch’io mi sono doman­
dato, non una volta sola: «Perché lo dovrei fare? Non potrei impiegare meglio il mio tempo, 
dato anche che non posso pensare che me ne resti molto prima di presentarmi al tribunale di 
Dio, che mi giudicherà senza sia necessaria la mia confessione? Non rischio di cedere a una 
tentazione di vanità, di esibizionismo?». Dirò subito che prima, non dico di scrivere, ma di 
pubblicare quanto ho scritto, l’ho sottoposto alla revisione del mio direttore spirituale, 
lasciando a lui la decisione. Solo quando questa mi giunse decisamente affermativa pensai 
a un eventuale editore.

Comunque, ecco i motivi che mi hanno spinto a scrivere. Alcuni amici - pochi, ma buoni 
- mi hanno suggerito da tempo di scrivere le mie "memorie”, o qualcosa di simile. Ho rispo­
sto subito di no. Ma altro è, mi sembra, scrivere le memorie, altro è fare la confessione nel 
"Capitolo delle colpe”. Se l’hanno fatta (e forse la fanno ancora) i monaci, vuol dire che c’è 
qualche motivo. La parola di Dio c’insegna, con le esortazioni e con gli esempi, a confessa­
re le proprie colpe. E un mezzo per fame penitenza e ottenerne il perdono. Il buon senso cri­
stiano - solo cristiano? - ha coniato il proverbio: «Peccato confessato, mezzo perdonato».

Nel caso mio, mi sono anche detto: come dal ricordo di errori e colpe commesse mi pare 
d’aver imparato qualche cosa, non potrebbe qualcun altro imparare dai miei errori e dalle 
mie colpe a evitarli, senza dover imparare a proprie spese? Posso anche sperare che qualcu­
no dei lettori, vedendomi quale sono - oltre i peccati che non intendo confessare e quelli che 
io stesso non conosco (i peccati “occulti" per cui il salmista chiede perdono al Signore) - 
voglia dire una preghiera per me? S. Agostino lo sperava e lo chiedeva ai suoi lettori (cfr. 
Confessioni). Vivo o morto che io sia, sarebbe un atto di carità di cui ringrazio fin d’ora.

Che tipo di confessione?

Come ci si debba confessare, il buon cristiano lo sa dal catechismo; chi scrive, l’ha 
anche studiato nella teologia morale e nei libri di spiritualità. Ma temo che tutto questo non 
serva molto per il tipo di confessione che mi propongo di fare in queste pagine. Ricorrerò 
ancora al capitolo delle colpe (semmai, prima di finire me lo farò spiegare da chi ne sa più 
di me). Penso, come ho accennato, che in questa occasione non si confessano tutte le colpe, 
anche le più segrete. Per quanto mi riguarda, mentre ammiro la sincerità e l’umiltà di cui dà 
prova s. Agostino nel libro X delle Confessioni, “confesso” che non mi sento di imitarlo sino 
in fondo. Dunque, non intendo confessare tutto.

Passando per Londra nel recarmi ad Oxford per uno dei sei congressi patristici intema­
zionali ai quali ebbi la fortuna di partecipare, dal 1951 al 1975, desiderai salutare il cardi­
nale Heenan, che si trovava in campagna. Credo che fosse nel 1967. Mi disse, fra l’altro, che 
stava scrivendo le sue memorie, in un libro che avrebbe intitolato: Not all thè Truth (Non 
tutta la verità). Mi promise anche, gentilmente, che me l’avrebbe mandato. Non l’ho mai 
ricevuto, non ho più rivisto l'autore, morto alcuni anni dopo, non so se il libro sia uscito. Chi 
Volesse dare questo titolo al mio scritto lo potrebbe fare senza recriminazioni da parte mia. 
Quanto a me, posto che il libro sia stato pubblicato, non mi è consentito: potrei essere accu-



654 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino

sato di plagio. Anch’io non dirò tutta la verità. Ho studiato nel catechismo che l’ottavo 
comandamento ordina di dire la verità “a tempo e luogo”. Ora dire tutta la verità, in certi 
casi, potrebbe essere fuori tempo e fuori luogo. Tra l’altro, in certi casi dire tutta la verità 
potrebbe compromettere delle persone, anche se non se ne dice il nome, ciò che non è nel 
mio diritto. Ma poiché sempre l’ottavo comandamento proibisce di dire bugie, non ne dirò. 
Mi potrà capitare - anzi, l’esperienza mi fa pensare che capiterà - di riferire certe cose in 
modo non esatto per colpa della memoria, che non solo diminuisce, secondo l’aurea massi­
ma che ci hanno insegnato nel ginnasio, se non è esercitata, ma purtroppo s’indebolisce coi 
crescere degli anni, anche se si cerca di esercitarla. Di ciò chiedo venia, come di tutte le altre 
cose che potessero dispiacere, a chi avrà voglia di leggere queste pagine.

Delieta quis intellegit?

Questa domanda del salmista mi toma alla mente nell’accingermi all’esame di coscien­
za che dovrà trovar luogo in queste pagine. Intendo essere sincero: cioè, senza impegnarmi 
a dire “tutta la verità”, non dire nulla che non corrisponda alla verità. Ma non è facile cono­
scere la verità, anche nel campo morale; solo Dio giudicherà secondo verità parole, opere e 
omissioni (dei pensieri posso fare a meno di parlare, giacché non intendo spiattellare “tutta 
la verità”). Non è facile questo giudizio sugli altri - anche per questo Gesù ammonisce: 
«Non giudicate» -, è ancor meno facile quando si tratta di me stesso. Come posso preten­
dere d’esser perfettamente obiettivo (a parte la labilità della memoria, l’ho già detto), senza 
lasciarmi in qualche modo influenzare dal mio amor proprio o da quanto altri dicono di me, 
in bene o in male? Persuaso che una piena obiettività non è possibile, cercherò di dire le cose 
come le ricordo, le vedo, le sento. Prevedo che qualche volta mi capiterà di non potermi 
affermare con certezza colpevole o innocente. Come criterio di massima, preferirei correre 
il rischio di dire di più anziché quello di dire di meno. Chissà se chi mi legge non potrà, da 
osservatore disinteressato, vederci più chiaro di me nelle cose mie?

L'ordine di queste confessioni

Potrei, come ha fatto s. Agostino (mi si perdoni ancora una volta questo avvicinamen­
to), seguire, nel “Capitolo delle colpe” l’ordine cronologico; ma, al mio intento, mi sembra 
più opportuno raggruppare il materiale secondo il tipo di colpe che devo confessare. Ciò mi 
aiuta nell’esame di coscienza e forse giova a dare al lettore una idea più chiara della mia 
situazione. Naturalmente, dovrò tener conto anche della cronologia: altro è un errore o un 
peccato commesso nella adolescenza, altro è quello che si commette nella vecchiaia. Ma non 
sarà la cronologia il criterio discriminante.

Il “difetto predominante”
Ho detto che non seguirò l’ordine cronologico. Ma non saprei trovare un ordine in qual­

che modo logico e sistematico, per esempio, secondo la gravità o la natura delle colpe da 
confessare. Ne ho redatto un indice del tutto provvisorio, per aiutarmi a non dimenticare. 
Cercherò di seguirlo, salvo ripensamenti; ma non vorrei che il lettore ritenesse che, nel mio 
giudizio, sia più importante quello che viene da principio o alla fine o nel mezzo.

Tuttavia, se comincio dall’argomento indicato nel titolo di questo capitoletto c’è un 
motivo. Ma forse il titolo ha bisogno di una spiegazione per chi ha avuto una formazione 
spirituale (se l’ha avuta, il che è una grazia) parecchi decenni dopo gli anni della mia for­
mazione. A quei tempi, nei seminari, nei noviziati e in genere in gruppi impegnati in una for­
mazione cristiana, tutti sapevano cosa vuol dire “difetto predominante”. Si trattava di un



Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 655 

difetto, o inclinazione cattiva particolarmente accentuata in una persona, che quindi neces­
sitava d’essere sorvegliata e corretta con particolare attenzione. Mi ha colpito la denomina­
zione che ne avevo trovato in libri di spiritualità scritti in tedesco: Liehlingssùnde, cioè “pec­
cato beniamino". Era dovere di ciascuno cercare di scoprire il difetto predominante e di con­
centrare su quello gli sforzi per correggersi; correggendosi di quello, ci si migliorava in tutto 
il resto. Il direttore spirituale doveva aiutarci nella scoperta del nemico, spesso mascherato 
e insidioso, e nel combatterlo con i mezzi più efficaci.

Non mi ricordo che i direttori spirituali avuti nel lungo periodo del seminario - dal 1913 
al 1925 - mi abbiano mai segnalato con precisione il mio difetto predominante. Ricordo inve­
ce che in quarta ginnasio un superiore e professore, morto da parecchi anni, mi aveva aiuta­
to in questo senso con un rimprovero che suonava pressappoco così: «Per quattro cuius incro­
ciati ti credi chissà chi!». Non ho presente l’occasione precisa, doveva trattarsi di qualche suc­
cesso scolastico (i cuius alludevano al latino, che era il pezzo forte del nostro impegno di 
scuola) del quale io mi mostravo (o sembrava che mi mostrassi, come faccio a ricordarlo?) 
un po’ ringalluzzito. Ho pensato molte volte a quel rimprovero, e cominciavo a domandarmi 
se il mio “peccato beniamino” (ma allora non conoscevo ancora questa geniale denomina­
zione) non fosse la superbia, o la vanità o qualcosa di simile. Forse anche per questo, alcuni 
anni più tardi, presi come libro di meditazione un opuscolo del cardinale Gioachino Pecci 
intitolato: “La pratica dell’umiltà” (ma il titolo doveva essere un po’ più lungo), destinato in 
particolare, se ben ricordo, ai seminaristi. E poiché in quegli anni mi ero messo a studiare lo 
spagnolo (cominciando con una grammatichetta da 20 centesimi, edizioni Sonzogno) per cor­
rispondere con parenti emigrati in Argentina, mi presi il gusto di tradurre quel libretto in lin­
gua spagnola. Con quanto frutto per lo spagnolo e per l’umiltà, non so dire davvero.

Passò parecchio tempo. Quasi quattro anni dall’ottobre 1925 al luglio 1929, li passai a 
Milano, studiando lettere all’Università Cattolica del Sacro Cuore. Quattro anni di grazia. 
Non credo di saper valutare quanto ho ricevuto da professori e compagni e da tanti altri che 
vi ho incontrato, a cominciare da padre Gemelli, che non fu mio professore, ma solo esami­
natore giunto, per mia disgrazia, mentre stavo dando l’esame di psicologia sperimentale con 
padre Arcangelo Galli (noi studenti lo chiamavamo “mamma Galli”), Ludovico Necchi e 
Giuseppina Pastori: il peggiore di tutti i miei esami, non per colpa di padre Gemelli, al quale 
sono debitore di troppe cose per non dovergli perdonare la minaccia (non eseguita) di una 
bocciatura in quel memorabile esame.

Ma qui voglio ricordare un altro dei big (allora non si diceva così) della "Cattolica”. Lo 
ebbi anche professore di metafisica, ma soprattutto mi aiutò, ancora per molti anni dopo la 
fine degli studi, come direttore spirituale. Era il suo hobby, accanto alla ricerca e allo studio 
della filosofia e agli incalzanti impegni apostolici. Ogni sera, dalle 19 alle 21. riceveva i 
“pinucci”, piccoli e grandi, che aspettavano il loro turno, in Via Arcivescovado 16, nell’an­
ticamera popolata da gatti (in effigie) d’ogni razza. Al secolo Monsignor Francesco Olgiati, 
per i giovani era Gnao, per la Gioventù Femminile don Micio, di 83 anni. Un giorno padre 
Gemelli piombò all'improvviso nel seminario di filologia classica. Passavamo là le poche 
ore libere dalle molte lezioni. Dire che studiassimo sempre e solo greco e latino, sarebbe 
un’esagerazione. Ricordi, caro Vezzoli, discepolo di p. Caresana e p. Bevilacqua, amico, se 
ben ricordo, di don Battista Montini, di qualche anno più anziano di te. quando mi leggevi 
le focose invettive di Lucifero di Cagliari contro quella canaglia (così, e anche peggio, era 
per il vescovo Lucifero) dell’imperatore Costanzo, e ne facevi l’applicazione a qualcun 
altro, uno che aveva sempre ragione, anche quando faceva devastare dalle camicie nere i 
locali del "Cittadino", il quotidiano cattolico di Brescia? Dunque, ritornando a Gemelli, 
quella volta che piombò improvvisamente nel nostro seminario, diede anche un’occhiata al 
libro che stavo sfogliando. «Cosa legge?». Glielo mostrai: «La posta di Gnao e le lettere di 
don Micio». «E questo», mi domandò colui che chiamavamo il “Magnifico Terrore”, «le 
sembra filologia classica?». Ma tutto fini lì.



656 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino

L’autore di quel libro non propriamente di filologia classica era appunto Mons. Olgiati. 
Anch’io fui tra i “pinucci” che frequentavano Via Arcivescovado 16. Qualche volta nell’o­
rario normale, altre volte dietro appuntamento, come faceva spesso Gnao con i “pinucci” più 
grandi, per esempio preti o professori d’Università. Fu lui - vengo finalmente al tema - che 
una volta mi spifferò chiaro chiaro: «Lei ha un difetto predominante: il pessimismo». Non 
me l’aspettavo: motivo di più per fare l’esame di coscienza. L’esperto direttore spirituale non 
si fermò alla diagnosi. Allora, e per molti anni dopo che avevo lasciato Milano, continuò a 
suggerirmi la terapeutica. Con quali risultati? Non certo del tutto soddisfacenti, a giudizio 
di un altro prete, molto diverso da Mons. Olgiati. che mi fece più volte, spontaneamente, il 
dono di consigli sui quali ho meditato attentamente. Lo conobbi, anche lui, nell’ottobre del 
1925, ospite per qualche tempo dell’Opera “Cardinal Ferrari”, Via Mercalli 23. Mi disse una 
volta (o forse più d’una volta), ad Assisi: «Perché hai sempre un cipiglio così severo?». D’al- 
lora in poi ho cominciato a guardarmi di tanto in tanto nello specchio: ma come faccio a 
capire se ho un cipiglio severo?

Anche altri, a distanza di tempo, si mostrarono in fondo d’accordo con quei due ottimi 
preti. Per citare un caso che ricordo bene, quando da una decina d’anni insegnavo all’Univer­
sità di Torino e una mia alunna venne da me con una sua amica, studente di un’altra Facoltà. 
Di cosa si sia parlato, non saprei dire. So soltanto, perché me lo riferì poi quella mia alunna - 
se si capisse il bene che si fa ai “superiori” quando si dicono le cose che probabilmente non 
fanno piacere! -, il giudizio che diede di me la sua compagna: «È sempre così orso il tuo pro­
fessore?». Non so se anche questo si chiami pessimismo, ma siamo più o meno su quella linea.

Quello che è certo è che debbo rimproverarmi del pessimismo con cui troppe volte ho giu­
dicato situazioni e persone. Anche su questo punto le osservazioni di amici degni di questo 
nome mi sono state di aiuto. In un gruppo di preti si parlava della Chiesa d’oggi. Io ritenni giu­
sto rilevare certe lacune, carenze, difetti, che sento rimproverare spesso ai maggiori responsa­
bili della Chiesa. Lo ritenevo giusto, perché la correptio fraterna è presentata come un dove­
re dalla teologia morale. Poco tempo dopo, andandomi a confessare da uno dei preti presenti 
alla conversazione, ne ricevetti come penitenza: «Preghi il Signore che le dia un grande amore 
alla Chiesa». Non era la prima volta che facevo questa preghiera, senza che mi fosse imposta 
come penitenza. Qualche tempo prima avevo segnato sul mio registro delle messe questa 
intenzione: "ad petendum amorem erga ecclesiam". Ma sono grato a quel confessore: mi ha 
aiutato a fare l’esame di coscienza e a pregare con maggior impegno perché cresca in me quel­
l’amore per la Chiesa che credo di avere e che vorrei fosse sempre più ardente e operoso.

Anche più esplicito il rimprovero (o semplice domanda o suggerimento) venutomi da un 
ottimo sacerdote dopo aver letto una mia intervista, pubblicata su "Il Regno/Attualità", n. 8/ 
del 1981. Dichiarandosi d’accordo su quanto avevo detto, mi domandò: «Non avrebbe fatto 
bene a mettere meglio in rilievo gli aspetti positivi della Chiesa?». Gli risposi che mi sembra­
va d’averlo fatto in certa misura, che il “genere letterario” dell’intervista, impostata più sulle 
ombre che sulle luci, non mi rendeva facile la cosa. Comunque, temo che anche in questo caso 
sia affiorato il mio difetto predominante. Non penso d’aver detto cose non vere; ma una mag­
gior accortezza mi avrebbe probabilmente suggerito di seguire il consiglio di quell’amico.

Pessimismo, il mio difetto predominante? Forse perché sono stato messo opportuna­
mente sull’avviso, una delle preoccupazioni maggiori nel mio ministero è di combattere il 
pessimismo e lo scoraggiamento, di dare speranza. Vorrei essere anch’io, come Giorgio La 
Pira, un “venditore di speranza” come il non dimenticato coepiscopo Bartoletti, un “canto­
re della speranza”. Più d’una volta questo o quel vescovo, invitandomi a predicare gli eser­
cizi ai suoi preti, mi ha raccomandato: «Dia loro un po’ di speranza: ne hanno tanto biso­
gno!». Qualcuno, prete o non prete, mi ha detto che da me, cioè da Cristo “nostra speranza” 
(cfr. s. Paolo) aveva ricevuto, anche per mezzo mio, un dono di speranza. È un’altra delle 
grazie che chiedo con insistenza. "Adpetendam spem": è una delle intenzioni segnate, non 
una volta sola, sul mio “liher missarum".



Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 657

Don Subito
Un altro difetto - non so se anch’esso predominante - me l’hanno fatto scoprire non più 

il direttore spirituale, ma delle suore. Quale delle tre o quattro di cui dirò, o se tutte insieme, 
non lo so. Ma, purtroppo, non sono state le suore a dirmelo, quindi non ho potuto né chie­
dere spiegazioni né ringraziare. La notizia mi è pervenuta attraverso un’altra persona con cui 
esse si sono confidate. Bisogna sapere che, in un tempo più o meno lontano, in quasi tutti i 
seminari c’era una piccola o grande comunità di suore addette ai vari servizi. Suore sempli­
ci e generose, felici di portare la loro collaborazione di umili “Marte’’ di Betania al lungo e 
faticoso lavoro per la preparazione dei preti di domani. Oggi ne sono rimaste ben poche. 1 
noviziati sono vuoti o quasi, e alle poche religiose che restano si cerca giustamente di affi­
dare compiti più direttamente pastorali. Quando io vivevo, come seminarista e poi come 
direttore spirituale e poi come professore, nel seminario della mia Fossano c’erano tre o 
quattro suore del Cottolengo, di quelle che ho detto un momento fa. Ebbene, dopo qualche 
anno che avevo lasciato il seminario, ho appreso che queste buone suore mi avevano appiop­
pato un nomignolo: “Don Subito”. Me lo spiegò quella persona con cui le suore si confida­
rono - confidenza, evidentemente, del tutto innocente, direi quasi simpatica. Perché quando 
mi presentavo alla “ruota”, per la quale le merci culinarie passavano dalla cucina al refetto­
rio, per chiedere un caffè o una camomilla, ero solito dire - io non me ne accorgevo, ma se 
lo riferirono doveva essere vero «Per favore, un caffè, subito».

Quando venni a sapere di quel soprannome, in fondo non disonorevole, cominciai a fare un 
esame di coscienza. Non tardai a scoprire che la calma e la pazienza non brillavano nel mio 
comportamento e che invece mi lasciavo prendere facilmente dalla fretta. A cominciare, e qui la 
cosa può diventare seria, dalla preghiera. Quante volte ho raccomandato a preti e non preti di 
pregare bene, dando alla preghiera tutto il tempo necessario, di non aver fretta nel celebrare la 
messa e nel dire il “breviario”. Ero e sono d’accordo con quel parroco che non si stanca di dire 
ai parrocchiani che hanno fretta: «La messa è la messa!». (Ma bisogna sentirlo dire da lui per 
capire il significato di quella affermazione... tautologica...). Eppure quanti anni sono che quan­
do vado a confessarmi devo accusarmi d’essermi lasciato prendere dalla fretta nella preghiera?

E nel trattare con la gente? Per fortuna, c’è di quando in quando chi mi mette sull’avvi­
so: «Un po’ di pazienza!». Con quale risultato? Qualche volta riesco a vincermi. Come sta­
mattina. qui a Roma, il laboratorio analisi cliniche dove mi sono recato per il prelievo del 
sangue (glicemia e simili) dava come orario d’apertura le 8,30. Io, con altri, si aspettava 
dalle 8,25; alle 9,05 si sente dire: «La dottoressa non è ancora arrivata». La tentazione di 
andarmene era forte, ma l'ho vinta.

Invece non l’ho saputa vincere in occasioni più importanti, quando era mio dovere di 
vescovo ascoltare fino in fondo, con pazienza e attenzione, chi forse da tempo s’era prepa­
rato a quell’incontro.

Non so se sia vero quello che ho sentito da preti milanesi del cardinale Schuster, che nelle 
udienze sarebbe stato solito a interrompere dopo pochi minuti l’interlocutore con una doman­
da non propriamente incoraggiante: «E appresso?». Ma non sono qui per confessare i pecca­
ti di chi è in cammino verso gli onori degli altari. Quanto a me, debbo riconoscere che la 
pazienza non è il mio forte. Nel settembre del 1979, in Tanzania, ho sentito un proverbio che 
ho trascritto nella lingua originale, lo swahili, nel mio taccuino: «La fretta non porta benedi­
zione». Qualche volta mi ricordo di questo bel proverbio, ma ricordarsene non basta ...

«Lei non ha spirito di osservazione»

Una conseguenza della fretta è la superficialità. Difetti dai quali mettevo spesso in guar­
dia i miei alunni, poi i preti, ma che io stesso non sapevo e non so evitare quanto sarebbe 
necessario. Difetti compatibili in chi deve fare un giornale, come è capitato a me, prete di 
27 anni, col settimanale della mia piccola e cara diocesi, dal nome impegnativo: "La



658 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino

Fedeltà” (Fidelitatis insignia è il motto araldico della città di Fossano). Meno compatibile 
quando si scrivono dei libri. Arrossisco nel pensare al primo volumetto che ebbi la temera­
rietà di pubblicare, nel 1931 (ne ho ritrovato per caso una copia pochi giorni fa).

Il buon Monsignor Olgiati, su la “Rivista del clero italiano”, alla quale mi volle colla­
boratore, ne conchiudeva la presentazione con queste parole: «Non è un libro, è un gioiello». 
Penso che, occupato con s. Tommaso, con Cartesio, con Berkeley, ecc., non l’abbia letto. 
Invece Igino Giordani, che l’aveva letto, ne fece una stroncatura sulla rivista “Fides", della 
quale pure divenni in seguito assiduo collaboratore. In questo caso, la fretta aveva un’aggra­
vante: la presunzione. La lezione mi servì. Tuttavia, in qualche pubblicazione d’impegno, 
preparata con coscienza, la fretta mi giocò ancora qualche tiro. Una revisione più calma e 
attenta mi avrebbe probabilmente risparmiato certe sviste che furono rilevate dai recensori.

Anche nella predicazione superficialità e fretta, quindi mancanza di preparazione ade­
guata, sono difetti che mi debbo rimproverare. È troppo comodo cavarsela con l’invocare 
all’ultimo momento lo Spirito Santo.

Certi giudizi avventati rientrano ancora nel quadro che sto abbozzando; quando uno se 
ne accorge, non sempre fa a tempo a rimediare.

Ma forse ho trovato, dopo le aggravanti, un’attenuante alla superficialità di cui mi debbo 
accusare. Nel 1931 padre Gemelli venne a Fossano. Doveva anche parlare alla gente del­
l’Università Cattolica: in quegli anni la nostra piccola e cara diocesi era all’avanguardia nel­
l’entusiasmo fattivo per la giovane istituzione. Ma il motivo vero della venuta era un altro. 
Voleva chiedere al mio vescovo, tanto buono ma fermo quando lo riteneva necessario, di 
“imprestarmi” per qualche anno all’Università Cattolica, dove mi ero laureato due anni 
prima, come assistente spirituale. Da uomo pratico qual era aveva preparato il suo piano: in 
cambio del don Pellegrino di Fossano imprestato alla “Cattolica”, avrebbe accolto per il 
corso completo degli studi un altro don Pellegrino, di Cuneo (diocesi affidata pure a Mons. 
Travaini); quell’altro Pellegrino, mio amico fin da seminarista, divenne poi vicario genera­
le e morì ancora in buona età. 11 vescovo non cedette e io rimasi a Fossano: nessun proble­
ma per me; l’obbedienza non mi costava. Ma se ho ricordato questo fatto è per la ragione 
indicata nel titolo di questo paragrafo. Accompagnando padre Gemelli al “teatrino” dove era 
atteso per la conferenza, attraversammo la piazza dove il mercoledì si teneva - si tiene anco­
ra? - il mercato del pollame. P. Gemelli notò che in terra erano infissi dei grossi anelli di 
ferro e mi domandò a cosa servissero. Dovetti rispondere che non lo sapevo. «Lei», mi disse 
con suo tono di burbero benefico, «non ha spirito di osservazione. Chissà quante volte è pas­
sato di qui e non s’è mai curato di saperlo?». Aveva ragione da vendere. Lo dovetti costata­
re un’infinità di volte, anche se forse, in mezzo secolo, nessuno me lo fece più notare, alme­
no con la “parresia” di padre Gemelli. Mi capita di scoprire dopo giorni un vaso di fiori che 
una mano gentile ha messo sulla scrivania, dopo mesi un gatto che gira per casa, dopo anni 
una pianta del “mio” giardino. E pazienza quando si tratta di queste cose! Ma per chi ha 
responsabilità di guida o di governo, questa mancanza di “spirito di osservazione” qualche 
volta si paga cara. La fretta può avere anche qui la sua parte. Bisogna fare e fare presto: 
come si fa a badare ai dettagli (ma sono sempre “dettagli”?). Se poi la fretta possa giocare 
come un'attenuante alla superficialità, lo dirà, posto che la cosa gli interessi, il lettore.

Il vicario novellino

Ho fatto accenno alla presunzione. Un esempio tipico me lo fece scoprire, senza fatica, 
il vescovo che ho menzionato, Mons. Quirico Travaini. Nell’ottobre del 1933 moriva il vica­
rio generale, Mons. Trucco, un uomo di buon senso a cui credo tutti volessero bene. Il vesco­
vo mi chiamò a succedergli. Se dicessi che la cosa mi fece piacere, direi una bugia; la direi 
ancora più grossa se dicessi che me l’aspettavo. Tanto più che non avevo perso il “pallino” 
della patristica, e quel poco di tempo che le varie incombenze pastorali mi lasciavano libero



Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 659 

lo impiegavo nello studio, con qualche rapida corsa alle biblioteche di Torino. Ma la volontà 
del vescovo era chiara, e per me la volontà del vescovo (tanto più quella del Papa!) era ed è 
la volontà di Dio. Avevo trent'anni e mezzo; e mi misi al lavoro con un impegno che, come 
dovevo poi rendermene conto, era accompagnato da una buona dose di ingenua presunzione. 
Ricordo che, tra l’altro, presi “subito” contatto con il canonico organista del duomo (qualche 
anno prima andava anche, per sbarcare il lunario, mi dicevano, ad accompagnare al piano i 
fìlms muti d’allora al cinema Iride), per preparare un programma di radicale rinnovamento 
della “musica sacra” (io che in fatto di musica ero e sono analfabeta) sul piano diocesano. 
Quando il vescovo lo venne a sapere mi chiamò e, senza fare la voce grossa - era veramente 
un buon padre di famiglia -, non fece fatica a smorzare i miei giovanili entusiasmi.

«L’arcivescovo prega poco»

Mi sembra d’averlo detto. Le colpe da portare in capitolo molte le scopro da me stesso, 
talvolta quasi subito, talvolta più tardi (anche molto più tardi) con l’aiuto di critici, alcuni 
benevoli altri un po’ meno. Ne riferisco una che mi fu rimproverata, se ben ricordo, quand’e- 
ro arcivescovo da meno di un anno. Nell’autunno del 1966 ricevetti una lettera che diceva 
più o meno così (penso che sia tra i documenti conservati nell’archivio a disposizione dei 
miei successori): «Ho sentito dire dai preti della mia parrocchia che l’arcivescovo prega 
poco». E qui la scrivente esprimeva la sua preoccupazione perché se un vescovo non prega 
cosa può fare di bene? Dopo alcune considerazioni su questo argomento, aggiungeva: «Ma 
io spero che quanto ho sentito dire non sia vero. Ho assistito alla messa dell’arcivescovo a 
Usseglio (1.200 m.) il giorno dell’Assunta e mi sono convinta che prega bene». Dai preti 
della parrocchia (senza parlare della lettera) fui informato che chi scriveva era persona sti­
mata per il suo equilibrio e la sua schietta religiosità. Comunque, quella lettera non poteva 
non suggerirmi un serio esame di coscienza (che, ovviamente, non finì in quell’occasione). 
Il tema del rimprovero mossomi da alcuni preti non era certo di poco conto. Non ricordo se 
prima o dopo quella lettera, al Consilium per la riforma liturgica avevo sostenuto, con altri 
colleghi, e ottenuto l’inserimento nel documento “Princìpi e norme sulla liturgia delle ore” 
dell’art. 28, che presenta il vescovo come "primus in oratione”, subito dopo, i presbiteri.

La convinzione dell’importanza essenziale della preghiera, quale espressione fondamen­
tale della vita interiore, in primo luogo dei preti, contribuì a impegnarmi, dal 1967 in poi, nella 
predicazione degli esercizi spirituali (oltre ai ritiri mensili) al clero, nella diocesi di Torino, fin­
ché ne ebbi la responsabilità, e in seguito là dove fui invitato, in Italia e fuori. Sono lieto di 
aggiungere che la decisione concreta in questo senso mi fu suggerita dall’esempio del cardi­
nale Corrado Ursi, quando mi disse d'aver predicato nell’anno quattro corsi di esercizi al suo 
clero. Che poi negli esercizi si parli della preghiera - e, soprattutto, si preghi sul serio - c’è 
bisogno di dirlo? Comunque ho sentito il dovere di ritornare di proposito sulla preghiera anche 
con la pubblicazione di alcune meditazioni tenute su questo argomento nei corsi di esercizi.

“Bastian contrari”

Se non con queste parole precise, con termini equivalenti qualcuno mi ha fatto presen­
te che così si pensa - forse da molti - di me. Sono grato a chi, anche in questo, mi aiuta a 
fare l’esame di coscienza. Mi riferisco a qualche fatto concreto.

Quando sorse la questione delle ACL1, io cercai di spiegare, con confratelli vescovi 
nelle debite sedi, che non intendevo i provvedimenti presi come una “sconfessione” del 
movimento ma come un riconoscimento della libertà di azione e un’esortazione a fame un 
uso corretto (non ricordo le espressioni usate e non mi preoccupo di andarle a ricercare sulla 
“Rivista diocesana"). Una presentazione quasi identica ne fecero altri vescovi, che non



660 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 

nomino per non comprometterli. Che cosa avvenne? Un confratello, ora defunto, che ho sti­
mato e amato e che continuo a stimare moltissimo, entrò in polemica contro la mia inter­
pretazione, per invito - così mi fu detto, ma come faccio a saperlo? - venuto da più alto loco.

Su un bollettino parrocchiale della diocesi di Torino, che mi capitò sott’occhio per caso 
(non ho mai seguito di proposito tutti i bollettini parrocchiali) vidi pubblicato con notevole 
rilievo il comunicato della C.E.I., senza menzionare quello dell’arcivescovo di Torino. Nes­
suno si rivolse direttamente a me per chiedere spiegazioni o per usarmi la carità d’una cor­
reptio fraterna. Ovviamente, l’intento mio e dei confratelli che condividevano il mio punto 
di vista era di salvare il salvabile nel campo della pastorale operaia, evitando di mandare a 
picco quelle pochissime forze di cui disponiamo in questo campo.

Un altro caso che fece un certo rumore. In vista del referendum del 1974 sulla legge del 
divorzio, al Consiglio Permanente della C.E.I., dopo aver fatto invano il possibile perché si 
introducessero nel comunicato piccole modifiche che ritenevo necessarie, mi astenni dal 
votarlo. Anche su questo punto la “Rivista diocesana" portò i chiarimenti che mi sembrò di 
poter dare. Ebbi qualche contestazione espressami a viva voce, “da sinistra” (si fa per dire); 
dall’altra parte, un rumoreggiare vago, a cui, non sapendo da chi venisse, non vedevo come 
dare risposta.

Recentemente venni a conoscenza d’un caso che, se risponde a realtà, è piuttosto serio. 
Un vescovo (preferisco non sapere chi sia) confida a un prete (relata refero): «Ogni volta 
che il cardinale Pellegrino viene a parlare nella mia diocesi, mi occorrono tre mesi per rimet­
tere le cose a posto dopo il subbuglio che ha portato». Poiché non accetto mai di parlare in 
una diocesi se non invitato dal vescovo locale o col suo esplicito consenso, prego vivamen­
te il vescovo in causa di farmi sapere che cosa ho detto per provocare questo subbuglio: altri­
menti, come faccio a convertirmi? (Se poi questo scritto sarà pubblicato dopo la mia morte, 
mi faccia la carità di pregare per abbreviarmi le pene del purgatorio).

“Bastian contrari". Qualche volta ho dovuto toccare con mano che esprimendo un pen­
siero divergente da quello condiviso dalla maggioranza commettevo uno sbaglio. Ricordo un 
caso (probabilmente non è uno solo). Parlando nell’assemblea della C.E.I. di non so quale 
argomento, mi avvenne di esprimermi in modo errato sul fatto delle versioni della Bibbia, 
rispettivamente dall’ebraico e dai Settanta: cosa abbastanza grave per uno che per tanti anni 
aveva studiato i Padri della Chiesa, anche se non ero e non sono un biblista. Questa volta ci fu 
chi mi fece costatare apertamente l’errore: un biblista di professione, il venerando cardinale 
Florit. Gliene sono riconoscente. Anche per dirgli la mia riconoscenza, quando, andando a 
Firenze, ne ho avuto la possibilità, gli ho fatto visita, e spero di vederlo altre volte. Ma la cosa 
non finì qui. Rientrato a Torino, ricevetti una lettera molto dura, scritta, vi si leggeva, a nome 
di 37 vescovi, in cui si bollava la mia ignoranza, presunzione, ecc. Ma perché non figuravano 
i nomi dei 37 vescovi, almeno di uno, al quale avrei risposto ringraziando e chiedendo di pre­
gare per questo vescovo ignorante e presuntuoso? (Ma preferirei pensare che non c’entrasse 
per nulla nessun vescovo: non poteva presentarsi sotto questa mentita veste uno dei tanti auto­
ri di lettere anonime che in quegli anni - ora avviene più di rado - finivano sul mio tavolo?).

Quello che sto per raccontare può anche apparire divertente: comunque, giudichi il letto­
re se è una riprova del “bastian contrari”. Nei primi mesi del 1967, al termine di un’udien­
za nella quale Paolo VI s’era mostrato, come al solito, altrettanto attento nell’ascoltare come 
fermo nel rispondere e nel decidere - così io almeno ho visto il proverbiale “Amleto” -, mi 
aveva congedato con una domanda del tutto inaspettata: «Se dovessi chiederle un sacrificio, 
potrei contare su di lei?». (Non garantisco le parole precise, ma il pensiero era questo). Lì per 
lì risposi soltanto: «Santità, ogni suo desiderio per me è un comando». Non mi costava nes­
sun atto di obbedienza dopo quello che avevo dovuto fare il 26 agosto del 1965, a Castel- 
gandolfo, piegandomi alla volontà del Vicario di Cristo che mi voleva arcivescovo di Torino. 
Ma, tornato a casa, cominciai a domandarmi cosa mai volesse dire il Papa con quelle parole. 
Arcivescovo da meno di un anno e mezzo, stavo studiando, con i miei collaboratori, il prò-



Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 661

gramma di lavoro, pensavo alla visita pastorale, ecc. E se Paolo VI volesse cambiarmi di 
posto? Nell’incertezza, scrissi a Mons. Dell’Acqua, Sostituto, per eventuali spiegazioni. Mi 
rispose: «Non si meraviglierà nell’apprendere che nel prossimo Concistoro il Santo Padre 
intende nominarla cardinale. È Suo desiderio che lei si sottometta alle cerimonie d’uso in 
questa circostanza». Se si tratta solo di questo, dissi tra me, non ci sono grossi problemi. 
Pochi giorni dopo giunse dal Vaticano un incartamento con le “norme” relative ai cardinali: 
abitazione, mezzi di trasporto, guardaroba. Fu quest’ultimo articolo che mi mise in subbuglio: 
cappa e strascico, ferraiolone, vestito rosso e nero filettato di rosso, mantelletta, mozzetta, che 
a Roma (per rispetto al Papa, mi dissero) doveva essere coperta dalla mantelletta fino alle 
ginocchia, scarpe rosse, calze rosse, cappello rosso con greca d’oro, e non ricordo altro; quan­
to all’anello e al tricorno “d’ordinanza” ci avrebbe pensato il Papa. Intanto i giornali com­
mentavano: due milioni di spesa. Grossa esagerazione, che mi fece comodo: un parroco, pres­
so il quale avevo prestato un po’ di servizio festivo per tredici anni, senza ricevere in com­
penso, perché non l’avevo voluto, nemmeno un agnello (come il figlio maggiore della para­
bola), insistette perché accettassi un dono di due milioni. Spesi per l’occorrenza circa mezzo 
milione, e il resto andò a beneficio della diocesi. Ma, ritornando all’incartamento, quando lo 
lessi, malgrado il mio proposito d’essere obbediente, rimasi quasi esterrefatto. Da Pianezza, 
dove passavo, quando potevo, il venerdì, telefonai a Mons. Dell’Acqua: «Preghi, scongiuri il 
Santo Padre di alleggerire il guardaroba. La gente o ride o si scandalizza». «Ma è già stato 
alleggerito», rispose la voce del Sostituto, ed era vero. «Cosa vuole togliere ancora?». «Per 
esempio», mi venne spontaneo di rispondere, «la cappa con la coda». La voce dal Vaticano 
replicò: «Ma ce l’hanno anche i canonici». E da Pianezza: «Toglietela anche ai canonici!». 
Di fatto pochi anni dopo gliela tolsero, ma non pare che proprio tutti i venerandi Capitoli se 
ne siano accorti. La conversazione finì lì, e io mi procurai quasi tutto il guardaroba regola­
mentare. Non proprio tutto, a dire il vero. A un certo momento il cerimoniere (a ogni cardi­
nale ne viene assegnato uno al momento della nomina) mi domandò: «E il cappello rosso ce 
l’ha?». Dovetti confessare che no. «Come farà quando va in macchina?». «In macchina», gli 
risposi, ignorando il cerimoniale, «ci salgo coi piedi non col cappello». Scontai il mio "pec­
cato di omissione” quando, alcuni mesi dopo il Concistoro, il Comune di Fossano volle offri­
re un ricevimento ai suoi due cardinali. Il cardinale Beltrami, già mio “prefetto” e professo­
re in Seminario, aveva il cappello, e vi rinunciò per non farmi fare brutta figura.

Le scarpe rosse, usate forse una volta nella luna di miele, aspettano a Roma l’acquiren­
te (allora le pagai 20.000 lire), custodite rispettosamente in una scatola di cartone.

Il ferraiolone fu trasformato in una bella casula, il falso ermellino in un copriletto, e le 
mozzette in gonne. A una che la indossava le amiche espressero la loro ammirazione: «Che 
magnifico rosso-cardinale!». Spero che la proprietaria non abbia violato il segreto.

Perché, dimenticavo di dirlo, nel concistoro avvenuto due anni dopo tutte o quasi le mie 
strane pretese erano state accolte (ma chi avrà pensato che erano le mie pretese?).

* Michele Card. Pellegrino

Nota del Redattore.
L’incompiutezza di questo testo risulta inoltre dal fatto che è seguito da una serie di altri titoli che evidentemente 

dovevano essere la traccia di un’opera più ampia, di cui quanto qui pubblicato probabilmente era stato inteso come pane 
iniziale. Ecco, a titolo di specimen, l’indicazione di alcune delle altre pani rimaste nella mente dell'Em.mo Autore:

Ma che pignolo, quell’arcivescovo
“Severissimo”: e la misericordia?
Coraggio o paura?
Nemico dei ricchi?
“Sei così tirchio?”



662 Documentazione • Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino

Mercoledì 23 aprile 2003 
COMMEMORAZIONE 
DI ENZO BIANCHI

Memoria del Padre Michele Pellegrino 
a cent’anni dalla nascita

L'Arcivescovo, Cardinale Severino Poletto, mi ha invitato a riflettere per poi offrirvi una 
memoria dei Cardinale Michele Pellegrino: ho accettato con gioia e gratitudine, anche se 
resto consapevole dei limiti miei e di quelli insiti in una breve riflessione che tenti di deli­
neare il profilo di colui che ancora oggi spontaneamente con i miei fratelli chiamo “il 
Padre", come lo chiamavamo quando era in mezzo a noi.

Più volte, in vari luoghi, ho fatto memoria del Padre, ma in particolare vorrei ricordare, 
a complemento di quanto dirò, una ricerca puntuale da me svolta come contributo al Con­
vegno di studio "Chiese italiane e Concilio", svoltosi a Bologna il 24-25 ottobre 1986, suc­
cessivamente pubblicata nel volume degli Atti curato da Giuseppe Alberigo1. Quella mia 
relazione, recante il titolo La diocesi di Torino e l’episcopato di Michele Pellegrino ed este­
sa per trenta fitte pagine, voleva essere una prima lettura storica, mentre la riflessione che vi 
offro oggi tenta di delineare piuttosto la figura del cristiano, del padre conciliare, del Vesco­
vo di questa Città. E lo farò consapevole del grande debito che io e la mia comunità abbia­
mo verso di lui e convinto di dare una testimonianza soprattutto perché con lui ho avuto non 
solo conoscenza, ma anche assidua frequentazione e profonda amicizia: un legame che si è 
approfondito sempre più, dall’ascolto delle sue omelie in Sant’Alfonso e Sant’Anna, quan­
do, giovane studente universitario, alloggiavo in via Morghen, al primo incontro personale 
il 21 novembre 1966, nel quale mi chiedeva di far parte della Commissione Ecumenica pie­
montese, fino ai giorni della sua malattia e della sua morte.

Tracciare il profilo di Michele Pellegrino può sembrare operazione presuntuosa però, a 
venticinque anni dal termine del suo episcopato torinese, si fa necessaria, pur nella consape­
volezza che attorno all’operato episcopale del Padre resta tuttora presente un conflitto di inter­
pretazioni’, dovuto certamente alla sua straordinaria personalità e alla particolare stagione 
ecclesiale, il post-Concilio: una stagione ricca di creatività ma anche di crisi e lacerazioni 
profonde, una stagione di notevoli mutamenti della Città, vuoi a causa dell’espansione indu­
striale e dei congiunti flussi migratori, vuoi a causa degli eventi sociali e politici del '68, del­
l’autunno caldo e degli anni immediatamente successivi. A trent'anni circa di distanza possia­
mo oggi leggere quella dozzina d’anni (1965-1977) in cui si svolse l'episcopato di Pellegrino 
come gli anni più tumultuosi di un trapasso sociale, culturale e religioso difficilmente parago­
nabile a quello di altre epoche’.

' E. Bianchi, La diocesi di Torino e l'episcopato di Michele Pellegrino, in Aa.Vv., Chiese italiane e Conci­
lio (a cura di G. Alberigo), Genova 1988. pp. 61-89.

1 A 25 anni della fine dell'episcopato di M. Pellegrino, numerose sono le testimonianze su di lui e sulla sua 
azione pastorale, ma manca ancora una biografia spirituale. Un'ottima biografia sulla sua azione episcopale è quel­
la di Maria Elisabetta Brusa Caccia, Un padre e la sua città. Il Card. Michele Pellegrino Arcivescovo di Tori­
no (1965-1977), Leumann (To) 1996; cfr. anche V. Morero, Michele Pellegrino Bilancio, Fossano 1977; D. e R- 
Agasso, Michele Pellegrino: uomo di cultura. Cardinale audace, voce dei senza voce, Milano 1988. Vanno comun­
que segnalati come contributi che interpretano la sua figura soprattutto G. Tuninetti, L'attività pastorale del Car­
dinal Michele Pellegrino, Arcivescovo di Torino (1965-1977), in Atti del Convegno su Michele Pellegrino a dieci 
anni dalla sua morte, “Archivio Teologico Torinese" 3 (1997/1), p. 52-98; e poi: R. Savarino, Il postconcilio a Tori­
no. in "La Rivista del Clero Italiano" 75 (1994), pp. 178-191 e 257-274; C. Ciancio, Padre Pellegrino: un grand? 
Vescovo tra secolarizzazione e rinnovamento, in F. Bolgiani (a cura di). Una città e il suo Vescovo. Bologna 2003-

’ Cfr. M. E. Brusa Caccia, op. cit.. pp. 70 ss.



Documentazione • Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 663

Michele Pellegrino, un cristiano

Pellegrino amava citare, in conferenze e conversazioni, le parole di Tertulliano: «Cri­
stiani non si nasce ma si diventa». Questa era una consapevolezza che accompagnava la sua 
vita cristiana, fornendogli una “vigilanza" straordinaria sui suoi sentimenti e comportamen­
ti di uomo, di cristiano e di Vescovo. Non solo era un cristiano con una fede saldissima e 
profonda, ma riteneva la forma del vivere cristiano soprattutto come diretta “opera fidei” e 
così era sempre teso ad acquisire e a rinnovare una coerenza rigorosa proprio con il Vange­
lo che era per lui il canone, la regola della vita cristiana quotidiana. Perciò il Padre era un 
cristiano severo, severo con se stesso, e sapeva diventare severo anche con gli altri, soprat­
tutto quando il Vangelo gli pareva minacciato o depauperato.

Purtroppo, l’immagine del Vescovo intellettuale ha fatto dimenticare la ricerca sul 
ragazzo e giovane Michele che da Roata approda al Seminario di Fossano: certo non posse­
diamo, come invece per Papa Giovanni, diari che ci indichino il percorso di crescita e matu­
razione4, ma conosciamo abbastanza qual era l’itinerario spirituale di un ragazzo avviato 
agli studi ecclesiastici all’inizio del Novecento: una formazione di fede cattolica solida, una 
ascetica che riguardava ogni aspetto della crescita e della vita, una disciplina del tempo che 
consentiva di dare il primato alla vita interiore e spirituale anche in situazioni di notevole 
impegno. Né si può dimenticare che la sua vita fu segnata in modo definitivo dalla perdita 
della madre - «lo e lei siamo entrambi segnati dalla perdita della madre in tenera età», ebbe 
a dirmi più volte - scomparsa quando Michele aveva solo 4 mesi e quindi da lui mai cono­
sciuta. Ma anche questo fatto era sentito da lui come evento attraverso il quale Dio operava 
nella sua vita. Questo convincimento profondo emerge anche dalle parole di una sua omelia 
risalente al tempo in cui era Vicario Capitolare a Fossano (1935): «Quella mamma ha pre­
gato così: “Signore Gesù, non farlo morire (questo figlio): che egli viva. Piuttosto prendi me: 
ti offro tutta la vita, ma che egli viva!”» sicché «la Madonna avrebbe pensato lei a fare da 
mamma al suo bimbo! Quella mamma era mia mamma, e quel bimbo sono io»’.

Queste evocazioni del Padre non sono solo ricordi commoventi, fanno parte di una 
visione di fede e di una consapevolezza di vocazione, che non a caso lo portò, quando aveva 
vent’anni, a scrivere sul retro di una fotografia che lo ritrae in divisa durante il servizio mili­
tare a Mantova: «8 settembre 1923, festa di Maria. Da diversi giorni mi perseguita un’idea, 
un proposito: voglio farmi santo! ... il pensiero del sacerdozio mi spaventa sempre, ma 
comincio a pensare che con l’aiuto di Dio posso farmi sacerdote santo. O sacerdote santo o 
non sacerdote»6.

Basta questo proposito per introdurci a conoscere il cristiano: volontà di raggiungere la 
santità, in un’alternativa rigorosa, impellente. «O sacerdote santo o non sacerdote!». 11 cri­
stiano Michele Pellegrino sarà così perché in questo progetto è cresciuto e a questo propo­
sito ha voluto restare fedele fino alla fine. Occorre dirlo: in lui il radicalismo o, se volete, il 
rigorismo evangelico si esprimeva in mille modi, a volte anche paradossali, massimalisti, 
portati all'estremo: si esprimeva nella sua ricerca intellettuale e spirituale, nel rifiuto di esse­
re chiamato “Eccellenza”, nel suo vestire in modo dimesso e povero come nel suo rapporto 
con il cibo, ma anche n^l suo rifuggire inaugurazioni e cerimonie ufficiali, nel suo declina­
re doni e privilegi, nel suo magistero pronto a ricordare che il Vangelo non è solo “buona 
notizia” ma anche “giudizio” in cui un giorno si sarà chiamati a rispondere’.

Questo rigorismo ascetico e spirituale si nutriva ogni giorno innanzi tutto della preghie­
ra, che sempre ha avuto il primato nella sua vita di prete, di docente universitario e poi di

* Proprio il giorno della lettura di questa relazione mi è stato consegnato il contributo appena edito di Ales­
sandro Parola, Michele Pellegrino. Gli anni giovanili. Cuneo, aprile 2003.

’ Cfr. C. Bonardi, La prima pagina di sua vita, in “La Fedeltà”, 17 ottobre 1965. p. 3.
• Citato in D. e R. Aoasso, op. cit., p. 28.
’ Cfr. l'omelia dell'Ingresso a Torino il 21 novembre 1965, In D. e R. Agasso, op. cit., p. 77.



664 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino

Vescovo. Su questo aspetto il Padre non ha lasciato scritti autobiografici, ma tutti ne sono 
testimoni: la sua fedeltà alla Liturgia delle Ore, strappando il tempo alle intense attività 
pastorali, ma soprattutto la sua assiduità alla Parola di Dio contenuta nelle Sacre Scritture. 
«Fare la meditazione», diceva lui. In realtà si trattava di una lectio divina sui testi originali 
- in ebraico e greco - confrontandoli sovente con la Vulgata o le versioni antiche usate dai 
Padri: il Padre faceva regolarmente questa lectio, cui qualche volta fui invitato a partecipa­
re (e non sono stato il solo!) quando mi trovavo presso di lui. Proprio a causa della sua espe­
rienza personale, amava dire che per la vita cristiana è assolutamente necessario non solo 
meditare ma studiare e ruminare la Parola di Dio quotidianamente, a più riprese nella gior­
nata, ogni volta che se ne presentasse l'opportunità.

Certamente i Vangeli erano la sua meditazione preferita e, tra di essi, quello secondo 
Luca attraversato da una costante attenzione alla vita della Chiesa, una Chiesa segnata dalla 
koinonia, fatta di poveri, una Chiesa la cui forma era ritenuta essenziale alla sua verità e alla 
sua autenticità. Quante volte, citando il suo amico esegeta protestante di Neuchatel, Philip­
pe Menoud, ricordava come normanti le quattro perseveranze della Chiesa descritta negli 
Atti degli Apostoli! Sì. si deve applicare a Pellegrino l’adagio patristico: «Se preghi vera­
mente sarai teologo; e se sei vero teologo, preghi veramente!». Per questo la ruminatio scan­
diva la sua giornata tesa a una preghiera continua, attraverso ripetizioni di invocazioni trat­
te dal Salmi, o di parole pronunciate dal Signore - «Salus tua ego sum» - o ancora di sup­
pliche di ispirazione evangelica - «Signore, aiutami a compiere la tua volontà!». Alcune 
volte, al semplice ricordo di alcune di queste parole - come: «Si amas, pasce!» - il Padre si 
commuoveva ...’.

Sì, Pellegrino fu un grande cristiano, un cristiano autentico e, per me come per molti, 
un richiamo al primato della fede e a condurre una vita cristiana rigorosa il cui traguardo è 
rappresentato dall’«essere trovati irreprensibili nel giorno del giudizio».

Michele Pellegrino, uomo delle fonti
Non si può certo tracciare il profilo di Michele Pellegrino senza almeno menzionare la 

sua competenza storica, filologica e teologica in ambito patristico, acquisita all’Università 
Cattolica di Milano e proseguita nella ricerca e poi, dal 1938, nell'insegnamento all’Uni­
versità di Torino1'. L’apologetica greca e latina dei primi secoli, la poesia cristiana antica, 
la letteratura del martirio e, infine, la costante “frequentazione” di Agostino non rappre­
sentano solo l'itinerario scientifico di Pellegrino, ma sono le fonti che, insieme alle Sante 
Scritture, hanno plasmato la sua spiritualità cristiana. L’attenzione alla humanitas della 
prima letteratura cristiana, a quella pacatezza del dialogo intessuto dai cristiani con la 
sapienza pagana, porrà i fondamenti per quel suo atteggiamento di apertura e di ascolto al 
mondo, per quella disponibilità al dialogo con la cultura della società, per quella “sym- 
patheia" con quanto gli uomini a fatica cercano di realizzare in vista di una terra più abi­
tabile e di una polis più umanizzata. Scriveva: «Se il Logos opera dappertutto, sia pure in 
maniera seminale e parziale, è giusto attendersi dappertutto delle espressioni conformi a 
verità e giustizia»'0.

“Uomo delle fonti”. Pellegrino non si era formato né sui saggi né sui manuali e, proprio 
perché non estraneo ma nemmeno determinato dalla teologia sistematica, era uomo mai

■ Cfr. la testimonianza di Maria Grazia Mara, in Ani del Convegno su Michele Pellegrino a dieci anni dalla 
sua morte, op. cit„ p. 100.

* Cfr. P. Siniscalco, L'impegno scientifico di Michele Pellegrino, in Atti del Convegno su Michele Pellegri­
no a dieci anni dalla sua morte, op. cit., pp. 16-34; F. Bolgiani, Michele Pellegrino e la cultura, in Aa.Vv., Il 
Vescovo che ha fatto strada ai poveri. Firenze 1977. pp. 111-180.

Michele Pellegrino, / Padri della Chiesa e i problemi della cultura, in "Studia Ephemeridis Augustinia- 
num” 11(1971), p. 33.



Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 665 

ossessionato dai problemi e dunque capace di essere saldo, di esprimere convinzioni e di 
assumere atteggiamenti profetici grazie a una sicurezza che derivava dall’assiduità con la 
Parola di Dio e con la grande tradizione patristica. La stessa parresia del Padre, cioè quel 
parlare con chiarezza, forza e coraggio in obbedienza al Vangelo, proveniva proprio da que­
ste “fonti”. Amava andare sovente agli Acta Martyrum, per indicare il prezzo e il limite 
estremo cui può giungere la sequela cristiana, senza paura, senza esitazioni, senza compro­
messi con gli idola fori e con il potere. Amava le ammonizioni profetiche dei Padri - di Cri­
sostomo, di Basilio, di Ambrogio ... - in difesa del povero, in vista della prassi di koinonia 
della comunità cristiana, contro l'egoismo dei ricchi e il dominio di chi misconosce la giu­
stizia. Anche il suo motto episcopale - Evangelizare pauperibus - estratto dal programma 
messianico di Gesù proclamato nella sinagoga di Nazaret (cfr. Le 4), dice questo suo cuore 
di pastore teso a portare il Vangelo ai poveri, a quelli che erano, per i Padri come per lui, i 
primi clienti di diritto della buona notizia. Voleva che i poveri sentissero la Chiesa solidale 
con loro e, in questa ansia, arrivò a pensare che fosse necessaria da parte della Chiesa una 
richiesta di perdono ai lavoratori con un mea culpa semplice e sincero.

Quando mi chiese che la nostra comunità gli dipingesse un’icona con i Padri della Chie­
sa, volle che ci fossero Agostino, Basilio e il Crisostomo, perché gli ricordavano - disse - 
tre dimensioni episcopali in lui sempre presenti: l’amore per le pecore (Agostino), l’ansia 
della comunione ecclesiale (Basilio), la sollecitudine per i poveri (Giovanni Crisostomo)! li 
Padre aveva anche una forte consapevolezza di sedere sulla cattedra di San Massimo, e per 
questo lo leggeva e lo citava sovente, ispirandosi soprattutto al suo insegnamento di pater 
pauperum.

Si potrebbe anche dire oggi che quel suo essere uomo delle fonti gli forniva una certa 
ingenuità, che la sua libertà nel parlare, da lui ritenuta in coscienza e dopo essersi confron­
tato con altri, obbedienza al Vangelo, fosse imprudenza, incapacità alla mediazione, ma in 
lui c'era sempre la necessità di non svuotare il Vangelo e di adempierlo sine glossa, pun­
tualmente. I tempi sono talmente differenti oggi che molte sue parole sembrano lontane, ma 
allora facevano ardere il cuore a quanti desideravano che il Concilio fosse attuato anche 
attraverso una riforma della Chiesa, in modo che questa fosse sempre più degna dello Sposo, 
il suo Signore. L’istanza di riforma - spirituale, innanzi tutto, ma anche delle strutture eccle­
siali - che stava tanto a cuore al Padre proveniva soprattutto dalla conoscenza della Chiesa 
dei Padri, che a lui appariva certamente nella forma più evangelica rispetto alla Chiesa degli 
ultimi secoli.

Pellegrino, il Vescovo del Concilio

Il 26 agosto 1965, a Castelgandolfo, Paolo VI chiede a Michele Pellegrino di acco­
gliere in obbedienza la nomina a Vescovo di Torino. È proprio come Vescovo eletto che 
prende parte alla IV e ultima sessione del Concilio e interviene due volte con suggerimenti 
sempre riguardanti il tema della cultura: il primo sulla libertà di ricerca nella Chiesa, da 
affermarsi e garantirsi per chierici e laici (intervento che gli meritò in aula l’abbraccio del 
padre de Lubac), l’altro in cui chiedeva, anche a nome di dodici Cardinali e centoquaran­
ta Vescovi, che si promuovessero gli studi teologici nella formazione dei presbiteri". Ma 
l'appellativo “Vescovo del Concilio” o “padre conciliare" gli fu attribuito da p. Caprile 
sulla Civiltà Cattolica, e poi da molti altri, soprattutto a motivo del suo magistero conci­
liare che per anni, si può dire fino alla conclusione del suo episcopato anzi, fino all'ulti­
ma sua parola pronunciata o scritta, lo impegnò all'interno della sua Diocesi e in altre 
Chiese locali.

" Sugli interventi di Michele Pellegrino al Concilio, cfr. G. Caprili- (a cura di). Il Concilio Valicano U Cro­
nache del Concilio Vaticano U. Quarto periodo. 1965. Volume V, Roma 1969. pp. 149-150.



666 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino

In una conversazione con i chierici del Seminario nel 1970 disse: «Potreste dirmi per­
ché non attingo al Vangelo. So di attingervi anche quando cito il Concilio, perché il Conci­
lio è un’eco fedelissima del Vangelo, della Parola di Dio ascoltata e interpretata dalla Chie­
sa con i suoi Vescovi e proposta al mondo di oggi nella maniera più piena e attuale». Que­
sta era la sua fiducia nel testi conciliari, che in un’altra occasione definisce «muniti di un 
valore dottrinale e normativo dal quale non posso assolutamente prescindere»l2. Sì, il Con­
cilio per padre Pellegrino era evento e testi promulgati, entrambi da ascoltare sinfonica­
mente. Così scriveva: «L'evento Concilio senza i testi non può essere né capito né trasmes­
so, ma se i testi dimenticano l’evento, perdono la loro forza e la loro dinamica», questa la 
sua convinzione!

È interessante rileggere la prima lettera al Clero del 4 novembre 1965, scritta quindi 
prima della conclusione del Concilio. Il Vescovo Pellegrino legge il post-Concilio in un 
modo visionario che gli derivava dalla sua conoscenza della storia della Chiesa: «Due oppo­
ste tentazioni affioreranno facilmente nel periodo postconciliare. Ci saranno i conservatori 
ad oltranza, che vorrebbero seppellire nell’oblio l’opera di aggiornamento e di ringiovani­
mento intrapresa dal Concilio, adagiandosi nella comoda routine delle vecchie abitudini, 
anche di quelle che non rispondono più alle esigenze del nostro tempo. Altri, ritenendo che 
il Concilio abbia innovato troppo poco e che le riforme procedano troppo lentamente, si cre­
deranno lecito introdurre di loro arbitrio novità e cambiamenti. No, cari confratelli! Lo stu­
dio ponderato delle cose, lo spirito di fede, il senso di obbedienza debbono farci procedere 
sulla via maestra indicata (...) da chi ci parla in nome di Cristo, capo supremo della Chiesa; 
dobbiamo frenare le impazienze e non sostituire, con un atteggiamento di riprovevole pre­
sunzione, le nostre vedute alle norme che ci vengono dalla Chiesa stessa»1'. Parole, queste, 
che anticipano la pressura che patirà nel post-Concilio, ma che testimoniano anche la sua 
docilità, innanzi tutto vissuta in prima persona e quindi proposta agli altri, nei confronti del 
Concilio. Certamente, quando invocava il mutamento nell'attuazione dei dettati conciliari, 
poneva sempre l’accento sul fatto che la fecondità del Concilio si misura innanzi tutto su 
quel «cambiamento primo e tra tutti più importante: la conversione del cuore!».

Nel leggere il magistero conciliare di Pellegrino attraverso i suoi interventi, le temati­
che affrontate e le citazioni utilizzate, si comprende che c’è in lui una ricezione non appiat­
tita ma intelligente del Concilio. Nel testi egli aveva individuato un centro, «un’idea centra­
le» (così aveva intitolato una sua conferenza del 31 marzo 1973 a Bologna) nella koinonia- 
comunione ecclesiale, ben prima che l’affermazione sull'ecclesiologia del Vaticano II come 
ecclesiologia di comunione diventasse un adagio universale11. Già il 2 gennaio 1966 (quin­
di appena rientrato dal Concilio nella sua Città), aveva dato inizio in Cattedrale a una serie 
di commenti sulla Lumen gentium, poi sulla Dei Verbum e la Sacrosanctum Concilium, quin­
di sulla Gaudium et spes, ossia sulle quattro Costituzioni conciliari. Questa idea centrale 
della comunione, che poneva l’Eucaristia al centro di tutta la vita ecclesiale (cfr. la Lettera 
dall'Eremo di Camaldoli alla diocesi* del 1969), lo guiderà sempre nel suo ministero di 
pastore e lo spingerà a formare subito il Consiglio Presbiterale e il Consiglio Pastorale, isti­
tuiti già nel 1966, in vista di una corresponsabilità ecclesiale concreta e operante.

Un “Vescovo del Concilio”, in parte “convertito” - così amava dire - dal Concilio stes­
so. Padre Pellegrino non era un intempestivo innovatore, anzi, per la sua formazione era 
semmai un conservatore, ma era un pastore capace di ascoltare quelli che amava definire, 
sulla scia giovannea e conciliare, “i segni dei tempi”.

11 Michele Pellegrino, Che cosa aspetta la Chiesa torinese dai preti di domani, Leumann (To) 1970, p. 7.
” "Rivista Diocesana Torinese", n. 11, 1965. pp. 262 ss.; cfr. anche Nova et Vetera. Ciò che resta e ciò che 

cambia dopo il Concilio. “Rivista Diocesana Torinese", n. 2. 1968.
14 Michele Pellegrino, L'idea centrale del Vaticano II ("Maestri della fede", 100). Leumann (To) 1976.
* In RDTo 46 ( 1969), 327-329 INdR).



Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 667

Il Vescovo in mezzo al suo popolo

“Si amas. pasce!", “Se ami, sii pastore”: queste parole di commento di Sant’Agostino 
al capitolo 21 del Vangelo di Giovanni erano sovente citate da Michele Pellegrino come una 
memoria della sua azione di pastore della Chiesa affidatagli dal Signore. Era un Vescovo di 
profonda carità, anche se non era sempre capace di esprimerla con atteggiamenti affettivi; 
ma la sua attenzione ai piccoli e agli ultimi, la sua capacità di misericordia anche verso quel­
li che lo contraddicevano, la sua carità pastorale, soprattutto verso i confratelli presbiteri, 
sono state universalmente riconosciute: gli stessi “avversari” ne hanno sempre dato testi­
monianza.

“Si amas. pasce!", altrimenti non fare il pastore. Egli era consapevole che «il servizio 
di cui il pastore è debitore alla comunità è l'esercizio dell’autorità. (...) Un’autorità che non 
sia come quella dei potenti di questo mondo»1’, ma sia esercitata a nome di Cristo. Ma que­
sta autorità doveva assolutamente essere segnata dall’amore e dalla pratica della comunio­
ne. Un amore disinteressato e generoso, sempre memore che le pecore sono e rimangono del 
Signore, e una comunione che è data non tanto da parole ma da una presenza: «La comu­
nione si vive stando insieme, come Gesù, che durante tutto il suo ministero ha voluto vici­
no a sé gli apostoli ... Essere in comunione vuol dire servire insieme ... La comunione si 
attua soffrendo insieme ... Pregare insieme»'".

E questa sua volontà di essere Vescovo nella carità e sempre ispirato dalla comunione la 
si poteva constatare nella sua capacità di dialogo. Con lui non “si parlava” soltanto, ma si 
praticava il dialogo, il confronto, perché era innanzi tutto un uomo di ascolto, capace di pre­
stare attenzione all'altro, di interessarsi alle cose più concrete e di ricercare ciò che brucia­
va nel cuore dell'altro! Inoltre era un uomo talmente vero da essere capace di confessare i 
propri limiti, di riconoscere i propri difetti, di chiedere perdono e scusa quando si accorge­
va di aver sbagliato: posso testimoniare che un giorno mi rimproverò al telefono con voce 
severa e alta, per poi richiamarmi, un paio di settimane dopo, resosi conto di aver sbagliato 
nel giudizio, e chiedermi scusa! Era un pastore limpido, di cui si era certi di potersi fidare 
nel consegnargli parole o nell'aprirgli il cuore.

Quanto al dialogo ecclesiale, Pellegrino lo ha sempre tentato e lo ha perseguito anche 
quando doveva constatare con sofferenza che non solo era diventato inutile ma che finiva 
addirittura per risultare foriero di giudizi negativi su di lui. Il suo modo di affermare la 
libertà cristiana - l'aspetto che forse amava di più nell’Apostolo Paolo - lo muoveva al 
rispetto dell’altro, all'offrirgli sempre la possibilità di spiegarsi, senza mai lasciar posto al 
giudizio personale o alla precomprensione e tantomeno al disprezzo. E, quando non poteva 
condividere la posizione dell’altro, rifletteva a lungo poi, fatto discernimento, parlava secon­
do coscienza, la coscienza di un cristiano e di un Vescovo cui è stata affidata una Chiesa da 
guidare. Per questo sapeva chiedere obbedienza con una forza rara in quei giorni in cui 
«l’obbedienza non era più una virtù»! Tuttavia condannava ogni gesto di obbedienza for­
male, così come diffidava di qualsiasi atteggiamento adulatorio: il Padre considerava «l’ob­
bedienza come un atto di consapevole collaborazione all’autorità»", inscindibile dalla 
nozione di comunione e dall'istanza di libertà.

Certo, il magistero e il servizio del Padre erano una sfida in tempi in cui si teorizzava­
no due Chiese, in cui la contestazione, di fatto, non sembrava più discernere la forma della 
Chiesa consegnata dalla grande tradizione e chiedeva una radicale novità che comportava il 
rifiuto e la condanna del passato; tempi in cui la disciplina ecclesiastica non era più ritenu­
ta canonica per la vita dei presbiteri e dei fedeli, fino a spingerne alcuni alla scelta di rottu­
ra della comunione ecclesiale. D’altro canto non si può dimenticare la presenza di quanti

” “Rivista Diocesana Torinese", n. 3, 1975, p. 116.
“Rivista Diocesana Torinese", n. 12, 1970, pp. 532-533.

” Essere Chiesa oggi. Scritti pastorali del Cardinale Michele Pellegrino. Ixumann (To) 1983, p. 97.



668 Documentazione - Centenario della nascita del Card. Michele Pellegrino 

accusavano il Concilio, e di conseguenza il Vescovo stesso, di tutte le crisi e i disastri di que­
gli anni: di fronte al Concilio le posizioni contrapposte erano sempre più radicali e in aper­
to conflitto. «Da molto tempo mi sono proposto (ma quanto è difficile riuscirci!) di seguire 
Papa Giovanni (che a sua volta non fa che seguire Cristo Signore) nello sforzo di scoprire 
quanto vi è di buono negli uomini... Ritengo che ciò sia più efficace che non il perseguire i 
peccati, i difetti e le debolezze che vedo anch'io in tanti fratelli e prima di tutto in me stes­
so ... Ma so che Dio Padre chiede di essere servito ncll'amore, nella pace e nella gioia, men­
tre dobbiamo essere sempre disposti a sperimentare con Cristo le ore del Getsemani»1’.

E il Getsemani venne anche per padre Pellegrino, già nel 1971, in occasione della Cam­
minare insieme*, vertice del suo insegnamento e modello del suo metodo pastorale: pur­
troppo, di questa Lettera pastorale si fece subito un’interpretazione politicizzata, fortemen­
te riduttiva e, simmetricamente, si levò una contestazione sempre più ossessiva nei confron­
ti del suo episcopato. Attacchi rozzi, calunniosi presero di mira soprattutto quell'espressio­
ne - «scelta cristiana di classe» - con la quale si era cercato di tradurre in termini applicati 
alla situazione di quel momento la «scelta preferenziale per i poveri». In realtà si trattava di 
un'espressione non forgiata dal Padre, bensì appartenente al dibattito ecclesiale italiano e 
assunta da un articolo di p. Sorge pubblicato dall'autorevole Civiltà Cattolica del 20 novem­
bre 1971. Nella Camminare insieme, accanto a citazioni del magistero di Paolo VI (Octage- 
sima adveniens, 23; Populorum progressio) e a riferimenti patristici, questa espressione 
voleva soltanto far comprendere in termini più attuali e cogenti quella scelta preferenziale 
dei poveri che la Chiesa ha sempre predicato, ma va riconosciuto che qui c'è stato un vero 
misconoscimento delle intenzioni di Pellegrino, un'interpretazione faziosa che ha dato ori­
gine a fraintedimenti continui dei suoi interventi e ha radicalizzato schieramenti opposti che 
hanno segnato dolorosamente l’episcopato di Pellegrino fino alla sua conclusione1’.

Pellegrino, consapevole di percorrere spesso cammini non ancora esplorati dalla Chie­
sa, spiegherà così questa espressione: «Mi sembra di aver detto chiaro che cosa intendevo 
per “scelta di classe”, sull’esempio di Cristo e secondo la migliore tradizione della Chiesa: 
come l’impegno di dare il primo posto nell’opera di evangelizzazione e di promozione 
sociale - richiesta essa pure dall’evangelizzazione - ai poveri e agli indifesi,... tenendo pre­
sente che non basta rivolgersi ai poveri individualmente perché esiste veramente una povertà 
di classe»2". Il Padre avrà anche la consolazione di una lettera autografa di Paolo VI del 4 
marzo 1972, in cui il Papa esprimeva la sua «compiacenza per la (...) Lettera pastorale (...], 
che finalmente ho potuto leggere per disteso [...], gustandone l'accento semplice, calmo e 
autorevole, e scoprendo il cuore pastorale da cui questo documento trae la sua sapienza (...) 
vorrei - continuava Paolo VI - confortare il venerato Pastore della santa Chiesa di Torino 
nella fatica del suo grave ministero»21. «Che qualche volta il bene lo ha anche aiutato a col­
tivare illusioni non lo si potrà negare», affermava il suo Successore, «ma questo è il suo 
merito, questa è la testimonianza della sua onestà: voler bene agli uomini, non perché se lo 
meritano sempre, ma perché sempre sono benvoluti da Dio»22.

Ma io mi permetto di affermare che in verità noi non eravamo preparati ad avere un 
pastore come Michele Pellegrino, e so di non essere il solo a pensarlo, trent'anni dopo. Era­
vamo impreparati ad avere un Vescovo che credeva alla libertà e alla possibilità di una cor­
responsabilità ecclesiale, a un autentico "camminare insieme" - syn-odos - un'autentica

" Lettera ad Adriana Zarri del 25 marzo 1970 (Archivio Arcivescovile di Torino 14.15/16).
* In RDTo 50 (1972). 20-51 /NdR./.
" Sulla Camminare insieme, cfr. D. Novelli (a cura di). Genesi di una lettera pastorale. Torino 1972; D. 

NoveU-L Michele Pellegrino, l'uomo della "Camminare insieme", Torino 1986; Aa. Vv.. Camminare insieme. 
Momenti del post-Concilio di una Chiesa particolare. Leumann (To) 1974.

» // Regno 27 (1982/4). p. 107.
11 “Rivista Diocesana Torinese", n. 3, 1972. p. 97.
H "Rivista Diocesana Torinese", n. 10. 1986. p. 751.



Documentazione - Centenario delia nascita del Card. Michele Pellegrino 669 

sinodalità. Impreparati al suo metodo che chiedeva obbedienza intelligente e matura. 
Impreparati alla sua parola libera che non temeva i giudizi degli uomini, non temeva nean­
che, a volte, di manifestare con severità preoccupazioni alle autorità superiori e che, soprat­
tutto, mai cedeva alla menzogna. Mons. Maritano, suo Ausiliare, affermò un giorno: «C’è 
un peccato che il vostro Arcivescovo non riuscirebbe a fare: mentire! Né con parole, né con 
maneggi, né con falsità e ipocrisia nel comportamento!»11. E io aggiungo che il Padre, pro­
prio per questa sua sincerità, non poteva neppur pensare che un presbitero osasse mentirgli! 
E vero che negli ultimi anni, in un crescendo, il Padre sentiva di non essere obbedito, nono­
stante l’ossequio, di essere «assediato e strumentalizzato» da alcuni, e di non essere com­
preso da altri (queste sono parole sue): oserà riconoscere che si poteva parlare anche di fal­
limento della lettera Camminare insieme, ma non del “camminare insieme” come metodo 
ecclesiale24.

Il profilo spirituale di Padre Pellegrino, che ho cercato di delineare come memoria di 
lui, si ferma qui, nella consapevolezza di non aver messo in risalto altri aspetti importanti 
del suo ministero: il suo ecumenismo con l’amicizia con teologi e Vescovi di altre Chiese, 
la sua attenzione al Terzo Mondo, la sua promozione del laicato. Voglio solo ricordare come 
i suoi ultimi anni siano stati segnati dal silenzio, un silenzio preannunciato dal titolo del suo 
ultimo scritto prima della malattia che lo privò della parola: "Mutus Christum loquar". 
Silenzio dopo aver lasciato la diocesi prima del compimento dei settantacinque anni (quan­
te volte, sollecitato a dire qualcosa sullo stile del suo Successore non rispondeva, ma alle 
affermazioni dell'interlocutore, replicava con un semplice: «Già, già,...»!); silenzio dell’a­
gnello afono dopo l’ictus; silenzio evocativo nella discreta presenza in mezzo ai “suoi” 
poveri del Cottolengo,...

A noi. ancora oggi restano le sue parole: «Solo Gesù Cristo conta ... Agostino non si 
stancava mai di ripetere ai fedeli: “Non è in me che dovete riporre la fiducia, ma in Gesù 
Cristo!”»25. «Gesù vuole che ci consideriamo servitori e nient’altro che servitori»26.

A noi resta l’eredità di quest’uomo vero, di questo cristiano radicale e di questo pasto­
re capace di amore, al di là delle polemiche e delle interpretazioni. A un intervistatore che 
gli chiedeva tre chiavi, tre talismani per il 20(X) - quindi per noi oggi - il Padre rispose: 
«Ricordati che la prima cosa è l'umiltà, la seconda è l’umiltà, la terza è l’umiltà. Ma vorrei 
aggiungere con l'umiltà, la speranza!»27.

” Citato in D. e R. Agasso, op. cit., p. 137.
14 Cfr. D. e R. Agasso, op. cit., p. 114.
” Conferenza pronunciata a Firenze nel 1978 e pubblicala su “Il Regno” 23 (1978/12).
“ Omelia tenuta in occasione del 50° anniversario della sua Ordinazione sacerdotale, il 12 ottobre 1975 (in 

HDTo 53 ( 1975). 404 - NdR |.
" La fede e la morale, intervista a cura di Alberto Sinigalla. in Una città e il suo Vescovo, op. cit., p. 176.



670 Documentazione

Economia, etica e sviluppo sostenibile
Nel contesto della Settimana della Carità, programmata dalla Caritas diocesana di Roma, e nel 
ricordo del 50° di Ordinazione sacerdotale dell'Indimenticato mons. Luigi Di Liegro, l’Arcivesco­
vo Mons. Renato Raffaele Martino, Presidente del Pontifìcio Consiglio della Giustizia e della Pace, 
sabato 5 aprile ha propasto queste riflessioni nella sala dell’Immacolata annessa alla Basilica roma­
na dei Santi XII Apastoli in un incontro promosso dalla Fondazione Di Liegro.

È un onore per me essere invitato, nella mia qualità di Presidente del Pontificio Consi­
glio della Giustizia e della Pace, a celebrare una data simbolica per la vostra Fondazione, 
istituzione che vuole mantenere viva la memoria di mons. Di Liegro ricalcandone le orme: 
il 50° anniversario dell’Ordinazione sacerdotale di don Luigi!

1. Oltre che un onore è una gioia piena di significato parlare a voi proprio qui, nella 
Sala adiacente alla Basilica dedicata ai Santi Apostoli, testimoni della fede per eccellenza. 
Desidero confidarvi, inoltre, che ogni ritorno in questa Basilica è per me fonte di spirituale 
commozione perché, il 14 dicembre del 1980, vi fui ordinato Vescovo.

L’incarico che ricopro attualmente, colloca le mie riflessioni su quel versante etico­
sociale che si propone - secondo le parole del Santo Padre - come «dimensione impre­
scindibile della testimonianza cristiana» (Novo Millennio ineunte, 52). Ed è lo stesso ver­
sante da cui ha dato preminentemente la sua testimonianza di cristiano e di sacerdote don 
Luigi, assicurando forza inequivocabile alla carità delle parole con la carità delle sue opere 
(cfr. Ivi, 50).

2. Ora, le parole con le quali è formulato il tema della riflessione di questa sera, “Eco­
nomia, etica e sviluppo sostenibile", la cui interconnessione è ormai comunemente ricono­
sciuta, prefigurano tre ambiti vastissimi. Come è naturale, gli specialisti di ognuno di questi 
tre ambiti vedono l’interconnessione secondo la loro ottica particolare, alla quale la Chiesa 
attribuisce sicuro valore. Così, ad esempio, il punto di vista di alcuni economisti fra i più 
importanti degli ultimi decenni è stato raccolto proprio dal Dicastero che oggi presiedo 
quando, in vista del centenario dell’Enciclica Rerum novarum, li invitò, il 5 novembre 1990, 
a discutere su alcuni aspetti della relazione tra i valori etici e la realtà economica (Aspetti 
sociali ed etici dell’economia. Un colloquio in Vaticano, Città del Vaticano, 1994). Una 
simile esperienza venne ripetuta il 4 gennaio 1993 con un gruppo di studiosi delle questio­
ni relative allo sviluppo. Anche essi si riunirono al Pontificio Consiglio per discutere pro­
blemi economici rilevanti per le loro implicazioni etiche e sociali, partendo dall’esigenza di 
studiare una strategia globale per l’eliminazione della povertà (World Development and Eco­
nomie Institutions, Città del Vaticano, 1994).

3. La chiave di lettura di cui mi servirò per la mia presentazione è costituita dalla dot­
trina sociale della Chiesa. Si tratta di una chiave ben “oleata”, per così dire, dalla mia lunga 
esperienza nel campo delle Organizzazioni Intemazionali.

Il principio di bene comune, e in questo caso di bene comune universale, mi sembra sia 
quello che meglio si adatti a fare da collante fra i tre clementi: economia, etica e sviluppo 
sostenibile. Questo principio esige che la società globale si organizzi in modo tale che ogni 
uomo possa realizzare al meglio le sue potenzialità. E la realizzazione personale dipende 
dall'impegno di tutti a cercare, appunto, il bene comune. Infatti, lo sviluppo del quale par­
liamo - quello sostenibile, considerato come componente dello sviluppo umano integrale e 
che si appoggia sui tre pilastri, economico, sociale e ambientale - deve riguardare tutti, per 
il presente e per il futuro. In questa universalità c’è una duplice radice: etica ed economico-



Documentazione 671

funzionale. Quella etica si fonda sul principio della eminente dignità di ogni persona umana, 
per cui «si tratta di costruire un mondo in cui ogni uomo, senza esclusioni di razza, di reli­
gione. di nazionalità, possa vivere una vita pienamente, umana, affrancata dalle servitù che 
gli vengono dagli uomini e da una natura non sufficientemente padroneggiata» (Populorum 
progressio, 47). La seconda radice, quella economico-funzionale, affonda nella constatazio­
ne che, se io sviluppo non è universale, se non raggiunge tutti i popoli, non è efficace poi­
ché si priva del contributo fattivo di molti e perché le zone di sottosviluppo sono, a lungo 
andare, causa di squilibri, turbando la dinamica positiva dello sviluppo stesso.

4. Avrete notato che poco fa, introducendo il concetto di sviluppo sostenibile, ho spe­
cificato che questo, nella nostra chiave di lettura, va considerato come componente dello svi­
luppo umano integrale che è concetto più ampio, che va più in profondità. Per conseguire 
uno sviluppo così concepito, cioè umano c integrale, non si deve mai perdere di vista il para­
metro interiore dell’uomo, quel parametro che è nella natura specifica dell’essere umano, 
«natura corporale e spirituale, simboleggiata nel secondo racconto della creazione dai due 
elementi: la terra, con cui Dio plasma il fisico dell’uomo, e l’alito di vita, soffiato nelle sue 
narici (cfr. Gen 2,7)» (Sollicitudo rei socialis, 29). È per questo che, accanto alla questione 
ecologica comunemente intesa, che concerne la salvaguardia dell’ambiente naturale, Gio­
vanni Paolo II pone la questione di «un’autentica ecologia umana», sottolineando come ci 
si preoccupi troppo poco di salvaguardarne le condizioni morali. Afferma il Papa nell’Enci­
clica Centesimus annus: «Non solo la terra è stata data da Dio all’uomo, che deve usarla 
rispettando l’intenzione originaria di bene, secondo la quale gli è stata donata; ma l’uomo è 
donato a se stesso da Dio e deve, perciò, rispettare la struttura naturale e morale di cui è stato 
dotato» (n. 38). Giova tenere a mente che «la prima e fondamentale struttura a favore 
dell’“ecologia umana” è la famiglia» fondata sul matrimonio (Ivi, 39).

5. Detto questo, tutto ciò che si muove intorno allo sviluppo sostenibile, le discussioni 
per approfondirne i contenuti e le decisioni e le azioni che la Comunità Intemazionale pren­
de e mette in pratica per realizzarlo, sono di grande interesse e rilevanza per la Chiesa cat­
tolica. Ho avuto modo di ribadirlo quando ho guidato la Delegazione della Santa Sede al 
Vertice Mondiale sullo sviluppo sostenibile che si è svolto a Johannesburg, in Sud Africa, 
nel mese di settembre dello scorso anno.

Infatti, fin dal 1992, quando si tenne la Conferenza delle Nazioni Unite su "Ambiente e 
Sviluppo", conosciuta come Conferenza di Rio, essendosi celebrata in quella Città, il tema 
dello sviluppo sostenibile è ampiamente dibattuto in seno alla Comunità Intemazionale. 
Bisogna dire che l’avvio della riflessione in questo campo fu promettente, poiché il primo 
principio della Dichiarazione di Rio suona così: «Gli esseri umani sono al centro delle 
preoccupazioni per lo sviluppo sostenibile. Essi hanno diritto ad una vita sana e produttiva 
in armonia con la natura». Tutti voi conoscete quanto sia stato determinante il contributo 
della Delegazione della Santa Sede, che avevo l’onore di guidare, nella formulazione e nel­
l’acquisizione di questo principio antropologico di grande valore etico e culturale.

Inoltre, non c’è dubbio che mettere la persona umana anche al centro dell’attenzione per 
l’ambiente sia la maniera migliore per salvaguardare la creazione (cfr. Giovanni Paolo II, 
Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1999, 10). Del resto, se promuovere la 
dignità della persona umana è promuoverne i diritti - e nella questione che ci interessa il 
diritto allo sviluppo e ad un ambiente sano -, ciò significa anche richiamarne i doveri, cioè, 
la responsabilità verso se stesso, verso gli altri, verso i beni della natura che le sono stati affi­
dati dal Creatore e, in definitiva, verso Dio.

6. Vorrei ora tornare alla nozione di sviluppo sostenibile perché mi permette di intro­
durre il tema della povertà, anzi, dei poveri, dei quali la Chiesa vuole essere e e per i quali 
don Di Liegro ha speso la vita.



672 Documentazione

Per essere sostenibile, lo sviluppo deve trovare l’equilibrio fra i tre obiettivi che men­
zionavo prima: economico, sociale e ambientale e questo al fine di assicurare il benessere di 
oggi senza compromettere quello delle generazioni future: «Eredi delle generazioni passate 
e beneficiari del lavoro dei nostri contemporanei, noi abbiamo degli obblighi verso tutti, e 
non possiamo disinteressarci di coloro che verranno dopo di noi ad ingrandire la cerchia 
della famiglia umana. La solidarietà universale, ch’è un fatto e per noi un beneficio, è altre­
sì un dovere» (Paolo VI, Populorum progressio, 17). Ora, la sostenibilità ecologica è possi­
bile solo in un contesto di sviluppo sociale e di crescita economica, quindi, l’eliminazione, 
lo “sradicamento" della povertà, per usare la terminologia degli organismi intemazionali, è 
una componente cruciale dello sviluppo sostenibile.

Ma, se è vero che la povertà e la miseria costituiscono minacce alla sostenibilità in tutti 
i loro aspetti, è anche vero il contrario. Infatti, se oggi i problemi ambientali più rilevanti 
sono problemi globali, non vi è dubbio, però, che ad esserne colpite sono più le popolazio­
ni povere che quelle benestanti. Tanto per fare qualche esempio: sono di solito i poveri a 
vivere negli ambienti peggiori, nelle periferie delle città o nelle “bidonvilles”; sono ancora i 
poveri che subiscono i danni maggiori dagli incidenti ambientali perché di solito vivono nei 
pressi dei luoghi più esposti a tali incidenti (leggi Bhopal). Inoltre, molte popolazioni dei 
Paesi poveri traggono le risorse essenziali per la vita dall’attività agricola, l’ambiente, quin­
di, per loro, non è un lusso, ma l’insieme dei mezzi essenziali per la sussistenza: la fame, la 
malnutrizione, la migrazione forzata derivano anche dal degrado ambientale, quale la distru­
zione di risorse ittiche e forestali e via dicendo.

7. Bisogna ammettere che uno dei segni positivi dei nostri tempi è la rilevanza premi­
nente che la lotta alla povertà ha assunto anche per la Comunità Internazionale. In parti­
colare. il carattere etico di questa lotta costituisce un punto d'incontro fra la Comunità 
Internazionale, appunto, e la Chiesa cattolica. Nella Dichiarazione del Vertice sullo svilup­
po sociale - incontro tenutosi a Copenhagen, nel 1995, tre anni dopo la Conferenza di Rio 
-, i Capi di Stato e di Governo, al numero 2, si impegnavano «ad operare per eliminare la 
povertà nel mondo mediante interventi nazionali condotti con determinazione e attraverso 
la cooperazione internazionale, poiché - aggiungevano - consideriamo che si tratti, per l’u­
manità, di un imperativo etico, sociale, politico ed economico». Il Papa, dal canto suo, se 
ai cristiani parla di opzione preferenziale per i poveri come di una forma speciale di pri­
mato nell'esercizio della carità (Sollicitudo rei socialis, 4), quando si rivolge a tutti gli 
uomini di buona volontà, fa riferimento alla coscienza. Scrive, ad esempio, nel Messaggio 
per la Giornata Mondiale della Pace del 2000: «All’inizio di un nuovo secolo, la povertà di 
miliardi di uomini e donne è la questione che più di ogni altra interpella la nostra coscien­
za umana» (n. 8).

In effetti, la situazione, specie dei più poveri fra i poveri, è drammatica: basti pensare, 
in termini di risorse economiche, che nel 2000 erano 1,2 miliardi gli esseri umani a vivere 
al di sotto della soglia della povertà, cioè con meno di un dollaro al giorno, mentre un altro 
miliardo e seicento milioni vivevano con meno di due dollari. E, come si sa, il reddito non 
è che uno dei modi di misurare la povertà, poiché, se si considera questo fenomeno in modo 
più ampio, e più aderente alla realtà, come “privazione di qualcosa”, mancanza di aspettati­
ve di vita, di anni di scolarizzazione, scarsità di cure sanitarie anche di base o impossibilità 
di accesso all’acqua potabile, per non parlare, più in generale, di impossibilità di partecipa­
zione, la situazione appare anche più grave.

Di questo, come dicevo, la Comunità Intemazionale è perfettamente consapevole, tanto 
è vero che il primo dei cosiddetti Obiettivi del Millennio - indicati in un documento sotto­
scritto dai responsabili di ONU. OCSE (Organizzazione per la cooperazione e lo sviluppo 
economico). Fondo Monetario Intemazionale e Banca Mondiale — è proprio quello di ridur­
re della metà, fra il 1990 e il 2015, il numero degli abitanti del pianeta che vivono in povertà



Documentazione 673

assoluta. E da allora, a cominciare dal Millennium Summit di New York del settembre 2000, 
mi pare non ci sia stata Conferenza dell’ONU o delle sue Agenzie specializzate. Vertici di 
Capi di Stato e di Governo a livello mondiale o regionale, dei Paesi più industrializzati o dei 
Paesi in via di sviluppo, che non abbia ribadito la priorità della lotta alla povertà assoluta e 
del raggiungimento di questo obiettivo.

Vero è che, purtroppo, giunti oramai quasi ai due terzi del “Primo Decennio delle Nazio­
ni Unite per lo sradicamento della povertà (1997-2006)” non si può ancora prevedere quali 
saranno i risultati raggiunti al suo termine, tanto più che il pessimismo sembra prevalere 
anche in merito all’obiettivo del dimezzamento della povertà assoluta entro il 2015. A tutto 
ciò, naturalmente, non è estranea la crisi cominciata 1’11 settembre del 2001, dolorosamen­
te precipitata con il recente inizio delle ostilità in Iraq.

8. Ciò che stiamo vivendo in questi giorni, quando i mezzi di comunicazione di massa 
ci fanno assistere alla “guerra in diretta”, accentua, se ce ne fosse ancora bisogno, la nostra 
percezione del fenomeno della globalizzazione. Fenomeno mitizzato o demonizzato dai giu­
dizi più disparati, se non contraddittori, che va letto, a mio avviso, nell’ottica della dottrina 
sociale della Chiesa, come un “segno dei tempi”, come un dato umano. L’uomo, infatti, vi 
è implicato, sia come destinatario sia come soggetto attivo e, dunque, esercitando la sua 
libertà, egli potrà fame risultare un bene o un male. Il Papa lo ha detto chiaramente e lo ha 
ribadito più volte: la globalizzazione a priori non è né buona né cattiva. Sarà quello che l’uo­
mo ne farà, poiché si tratta di un fenomeno ambivalente, a metà strada fra il bene potenzia­
le per l’umanità ed un danno sociale di non lievi conseguenze (cfr. Centesimus annus, 58).

Poiché la caratteristica più vistosa della globalizzazione è l’aumento della competitività, 
esiste un danno sociale che appare, almeno per ora, inevitabile: ('aumento delle disugua­
glianze. Infatti la disparita tra ricchi e poveri si è fatta più evidente, anche nelle Nazioni eco­
nomicamente più sviluppate e la sensazione di precarietà sembra dilagare, specie fra le gio­
vani generazioni. Non si può non convenire, a questo proposito, con il Santo Padre quando 
definisce intollerabile «un mondo in cui vivono fianco a fianco straricchi e miserabili, nul­
latenenti privi persino dell’essenziale e gente che sciupa senza ritegno ciò di cui altri hanno 
disperato bisogno» (Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1998, 4).

9. In definitiva, ci si trova di fronte ad una paradossale e dolorosa situazione in cui. pur 
non essendo le risorse, globalmente considerate, insufficienti - grazie anche, è doveroso 
riconoscerlo, alla mondializzazione -, la povertà cosiddetta relativa di ben oltre tre miliardi 
di persone si è fatta più stridente. Dunque, a parte il caso di Paesi poverissimi, il problema 
consiste in una distribuzione inefficace, quando non ingiusta, delle risorse, dovuta ad una 
governante inadeguata, per varie cause, a livello nazionale e intemazionale.

Per cercare di ridurre questi effetti negativi del fenomeno, Giovanni Paolo II invoca una 
«globalizzazione della solidarietà» (cfr. Centesimus annus, 36), invitando la Chiesa, in que­
sto contesto, a contribuire alla creazione di un’autentica cultura globalizzata della solidarietà 
(Ecclesia in America, 55).

Come procedere per realizzare questo tipo di globalizzazione? È bene risalire, innanzi 
tutto, alla definizione di solidarietà che si trova nella Sollicitudo rei socialis, in cui si legge, 
fra l’altro, che essa è «la determinazione ferma e perseverante ad impegnarsi per il bene 
comune» (n. 38). Il verbo “impegnarsi” implica il prendere iniziative concrete, mentre gli 
aggettivi “ferma” e "perseverante" comportano che si tratti di iniziative realistiche e alle 
quali si deve tener fede.

Proviamo a richiamarne alcune.
Dare soluzione alla questione del debito internazionale dei Paesi poveri. Una questione 

della quale il Papa ha fatto, per così dire, un impegno ecclesiale di fine Millennio, trasfor­
mandosi, al tempo stesso, in catalizzatore di molte altre iniziative, anche di carattere ecu­
menico. Sono lieto di rilevare che il Pontificio Consiglio della Giustizia c della Pace ha gio-



674 Documentazione

cato, in questo impegno, un ruolo non indifferente fin dalla metà degli anni ’SO. Gli agget­
tivi che ho evocato poco fa si addicono particolarmente a tale questione. Mentre il realismo 
vuole che si riconosca l’inesigibilità dei debiti di alcuni Paesi poverissimi - e in parte ciò è 
già avvenuto - è importante che i meccanismi studiati e già avviati per darvi soluzione, sia 
dagli Stati creditori che dalle Istituzioni Finanziarie Intemazionali, vengano applicati alme­
no entro i tempi stabiliti. È importante, altresì, vegliare che le somme corrispondenti ai 
debiti liberati vengano effettivamente impiegate dai Governi degli Stati debitori in pro­
grammi sociali, in primo luogo sanitari ed educativi. Bisogna riconoscere che in questo 
ambito alcuni risultati sono stati ottenuti, specie a livello bilaterale. Non è senza soddisfa­
zione che posso rilevare che l’Italia, con la legge 290/2000, con l’opera di sensibilizzazione 
della Chiesa e con l’iniziativa concreta della Conferenza Episcopale, fa da battistrada per i 
maggiori Stati creditori.

Se, però, queste operazioni di alleggerimento o di liberazione dei debiti andranno a sca­
pito dell'Aiuto Pubblico allo Sviluppo, il tutto non servirà a granché. Anche qui bisogna 
mantenere quanto promesso: finora, non solo non è stato raggiunto l’obiettivo di portare 
l’Aiuto Pubblico allo Sviluppo allo 0,7% del PIL fissato nel 1970 dai Paesi ricchi, ma la 
misura dell’Aiuto Pubblico allo Sviluppo è andata, in media, decrescendo progressivamen­
te fino a non superare, ora, una media dello 0,22% ...

Un modo più duraturo per dare corpo alla solidarietà a livello globale è quello di ripor­
tare Vequità nel commercio internazionale abbattendo le barriere protezionistiche. Sono 
necessari ulteriori sforzi per assicurare a tutti i partner l’opportunità di trarre beneficio dal­
l’apertura dei mercati e dalla libera circolazione dei beni, dei servizi e dei capitali. In effet­
ti, nel mondo di oggi, commercio, sviluppo e lotta alla povertà sono strettamente legati, 
tanto che, ad esempio, in occasione della Conferenza Ministeriale dell'Organizzazione 
Mondiale del Commercio di Seattle, il Pontificio Consiglio avanzò la proposta di un trat­
tamento speciale e differenziato per i Paesi in via di sviluppo, accompagnato da assistenza 
tecnica, legale e finanziaria, e questo al fine di consentire loro l’accesso effettivo ai mer­
cati intemazionali.

Inoltre, è oggi universalmente riconosciuto che la chiave dello sviluppo in generale, e 
quella dello sviluppo sostenibile in particolare, risiede nella scienza e nella tecnologia e in 
questo ambito il problema principale sono i rilevanti ostacoli al trasferimento del ‘‘know- 
how’’ connesso al progresso tecnologico dai Paesi ricchi, che ne dispongono, ai Paesi pove­
ri (cfr. Centesimus annus, 32). Se si pensa che la maggior parte di questi ultimi si trova in 
aree tropicali in cui la vita media è sui 50 anni e se si tiene presente che nel mondo oltre 861 
milioni di adulti, di cui i 2/3 sono donne, non hanno accesso all’alfabetizzazione e più di 113 
milioni di bambini non vanno a scuola, si capisce che una priorità assoluta la devono avere 
le iniziative che riguardano l'educazione e la sanità. C’è da agurarsi che raggiungano risul­
tati positivi almeno il Decennio delle Nazioni Unite per l’Alfabetizzazione (2003-2012), che 
vuole ottenere il miglioramento del 50% del livello di alfabetizzazione entro il 2015, come 
pure l’obiettivo che la Comunità Internazionale si è data, alla Sessione speciale dell’As­
semblea Generale dell’ONU nel giugno del 2001, di ridurre del 25% il virus dell’HIV per i 
giovani di età dai 15 ai 24 anni nei Paesi più colpiti entro il 2005 e, per tutti i Paesi, della 
stessa percentuale entro il 2010.

10. Dicevo prima che i risvolti negativi della globalizzazione sono in buona parte impu­
tabili ad una governante inadeguata, anche perché incapace di adattarsi con lo stesso ritmo 
ai mutamenti velocissimi della società odierna.

Le lacune della governant e, a livello nazionale, dei Paesi poveri sono ben note e lo sono 
in primo luogo ai cittadini di quegli stessi Stati. Prime misure da prendere, per cercare di 
colmarle, potrebbero essere queste: superare le numerose situazioni di conflitto, per lo più 
etniche; diminuire le spese in armamenti; combattere la corruzione ed impedire la fuga dei



Documentazione 675

capitali all’estero; favorire, come si è detto, programmi educativi e sanitari andando verso la 
creazione di sistemi, anche elementari, di sicurezza sociale. Specie nell’ottica dello svilup­
po sostenibile, è però anche necessario, in ossequio al principio di sussidiarietà, favorire la 
partecipazione delle popolazioni locali al loro stesso sviluppo. Nei Paesi più poveri, passi in 
avanti su questa strada si vanno compiendo, anche se faticosamente. Infatti, tanto per fare 
un esempio, l’iniziativa del Fondo Monetario e della Banca Mondiale per l’alleggerimento 
del debito dei Paesi Poveri Altamente Indebitati, conosciuta come iniziativa HIPC e che ha 
dei meccanismi molto complessi, prevede, fra l’altro, la presentazione di piani d’azione 
denominati Piani Strategici di Riduzione della Povertà (PRSP). Si tratta di piani a lungo ter­
mine che devono essere elaborati dai Governi locali con ampia consultazione della società 
civile. Inutile nascondersi le difficoltà che la consultazione stessa incontra, specie in pre­
senza, in molti casi, di Governi non propriamente democratici e in Paesi dove a volte man­
cano i registri dell'anagrafe, i diritti di proprietà sono quanto meno incerti e i catasti non si 
sa in cosa consistano. Ciònonostante, è positivo constatare come il principio di partecipa­
zione sia diventato un principio condiviso, tanto che in alcuni Paesi la Chiesa locale ha rite­
nuto di poter partecipare alla stesura dei PRSP.

A livello di governarn e globale, non sono mai state tanto evidenti le difficoltà che il 
sistema multilaterale, nato dopo la Seconda Guerra Mondiale, trova nel fare fronte alla com­
plessità del mondo globalizzato e alle molteplici situazioni “calde" dei nostri giorni. Basti 
pensare alle dure contestazioni che si levano ad ogni riunione del G7/G8, alle critiche di cui 
sono oggetto le Istituzioni Finanziarie Intemazionali oppure la composizione e il meccani­
smo di funzionamento del Consiglio di Sicurezza delle Nazioni Unite. Tali critiche sono 
spesso il riflesso di un positivo consolidamento del senso di cittadinanza mondiale, concre­
tizzato dal numero e dall’influenza sempre in crescita delle Organizzazioni Non Governati­
ve. È forse giunto il momento che queste ultime giochino un ruolo più formale nella vita 
pubblica intemazionale.

Nel campo dello sviluppo sostenibile, poi, di fronte al degrado ambientale del pianeta e 
alla frammentazione delle istituzioni intemazionali nate in relazione ai diversi accordi in 
materia, una governante globale è da più parti invocata. Bisogna riconoscere, infatti, che, 
malgrado resistenza di un apposito organismo delle Nazioni Unite, l’UNEP (United 
Nations Environment Programme), per il mandato ad esso affidato e per la scarsità di mezzi 
di cui dispone, attualmente esiste una debolezza piuttosto evidente del cosiddetto “pilastro 
ambientale” a livello intemazionale. Sarebbe necessaria, ad esempio, una supervisione sul­
l’attuazione degli accordi multilaterali. Ma una delle questioni che si impongono in modo 
sempre più pressante, in questo ambito, è quella relativa al problema dell’acqua, elemento 
fondamentale per l’esistenza umana. Problema gravissimo, se si pensa che, proseguendo 
l’attuale modello di sviluppo, circa la metà della popolazione mondiale soffrirà di mancan­
za di acqua nei prossimi 25 anni. Nel mio intervento al Vertice di Johannesburg nel settem­
bre del 2002 dicevo, a questo proposito: «Oggi, molti appartenenti alla famiglia umana si 
trovano di fronte alla scarsità di acqua, ad una decrescente possibilità di accesso all'acqua 
dolce e ad una grave mancanza di servizi sanitari. La responsabilità primaria per l’uso equo 
e sostenibile, la protezione e la gestione delle risorse idriche mondiali spetta ai Governi. 
Nella lotta per l’eliminazione della povertà, l’acqua gioca un molo vitale, non solo per quan­
to riguarda la salute, ma anche come indispensabile elemento nella produzione di beni. Que­
sto Vertice Mondiale deve far fronte a tale sfida per la disponibilità di una risorsa chiave per 
la vita, poiché, se viene accantonata, il risultato non potrà essere che la morte di coloro che 
non saranno in grado di avervi accesso».

Queste preoccupazioni sono emerse in tutta la loro gravità nel corso del Terzo Forum 
Mondiale dell’acqua che si è appena concluso a Kyoto (16-23 marzo) e in occasione del 
quale il Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace ha elaborato un Documento che pre­
senta la posizione della Santa Sede in materia.



676 Documentazione

11. Bene, ho toccato, anzi, sfiorato, gli argomenti più diversi - e non poteva essere altri­
menti data la vastità del tema dell’incontro - parlando anche della necessità di un adegua­
mento delle strutture intemazionali al nostro mondo che cambia tanto rapidamente. Sono 
ben consapevole, però, che non ci sarà cambiamento di strutture o di istituzioni senza la con­
versione delle persone, quella conversione che stava tanto a cuore a don Luigi e che si 
rispecchia in uno dei suoi insegnamenti fondamentali: la necessità di cambiare mentalità 
prima di cambiare atteggiamento. Mi sembra, questo, un messaggio che ben si adatta all’ul­
timo scorcio di tempo quaresimale che abbiamo davanti, prima di giungere alla Pasqua di 
Risurrezione!

* Renato Raffaele Martino 
Arcivescovo tit. di Segerme 

Presidente del Pontificio Consiglio 
della Giustizia e della Pace

Da L'Osservatore Romano, 6 aprile 2003



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56 201 - fax 011/51 56 209 - ore 9-12

Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271 - E-maii: archivio@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 (escluso sabato)

Lflìcio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/51 56 203 - fax 011/51 56209
E-mail: sacramenti@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Lflìcio per le Cause dei Santi (tei. ab. 011/74 02 72) su appuntamento

Lflìcio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/51 56 295 (ab. 335/632 3590) 
ore 9-12 (escluso giovedì e sabato)

Lflìcio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56369
E-mail: amministrativo@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Lflìcio dell’Avvocatura - tei. 011/51 56202 - fax 011/51 56 209
E-mail: awocatura@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Lflìcio per le Confraternite - tei. 011/51 56216 - fax 011/51 56209 
venerdì ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56 286 
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Lflìcio Catechistico - tei. 011/51 56 310 - fax 011/51 56319

E-mail: catechistico@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Lflìcio Liturgico - tel._OI 1/51 56280 - fax 011/51 56289
E-mail: liturgico@tonno.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

l flìcio per il Servizio della Carità - tei. 011/51 56410 - fax 011/51 56419
E-mail: caritas@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 
ore 9-12.30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Lflìcio Missionario - tei. 011/51 56 220 - fax 01 1/51 56 229
E-mail: missionario@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12- 15-18 (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale dei Giovani e dei Ragazzi - tei. 011/51 56 350 - fax 011/51 56349
E-mail: giovani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/51 56340 - fax 011/51 56349
E-mail: famiglia@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/51 56 338
E-mail: anziani@torino.chiesacattolica.it - ore 9-12 (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale Sodale c del Lavoro - tei. 011/51 56450 - fax 011/51 56 459
E-mail: lavoro@torino.chiesacattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale dell'Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e delTUniversità 
tei. 011/51 56230 - fax 011/51 56239 - E-mail: scuola@torino.chiesacattolica.it 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/51 56430 - fax 01 1/51 56439
E-mail: sanita@torino.chiesaeattolica.it - via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale dei Migranti - tei. 011/2462092 - fax 011/202542
E-mail: serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it - www.toriiio.chiesacattoliea.it migranti 
via Ceresole n. 42 - ore 9-12 - 14,30-17,30 (escluso mercoledì pomeriggio e sabato)

Lflìcio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero c Sport - tei. 01 1/51 56332
E-mail: turisino@torino.chiesacattolica.it
ore 9-12 martedì e venerdì - ore 15,30-17,30 tutti i giorni (escluso sabato)

Lflìcio per la Pastorale delle Comunicazioni Stxiali - tei. 011/51 56335 - fax 011/51 5630!!
E-mail: comunicazioni@torino.chiesacattolica.it - ore 10.30-13 (escluso sabato)

mailto:archivio@torino.chiesacattolica.it
mailto:sacramenti@torino.chiesacattolica.it
mailto:amministrativo@torino.chiesacattolica.it
mailto:awocatura@torino.chiesacattolica.it
mailto:catechistico@torino.chiesacattolica.it
mailto:liturgico@tonno.chiesacattolica.it
mailto:caritas@torino.chiesacattolica.it
mailto:missionario@torino.chiesacattolica.it
mailto:giovani@torino.chiesacattolica.it
mailto:famiglia@torino.chiesacattolica.it
mailto:anziani@torino.chiesacattolica.it
mailto:lavoro@torino.chiesacattolica.it
mailto:scuola@torino.chiesacattolica.it
mailto:sanita@torino.chiesaeattolica.it
mailto:serviziomigranti@torino.chiesacattolica.it
http://www.toriiio.chiesacattoliea.it
mailto:turisino@torino.chiesacattolica.it
mailto:comunicazioni@torino.chiesacattolica.it


RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE (= RDTo)
Ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia Metropolitana

Anno LXXX - N. 4 - Aprile 2003
Abbonamento annuale per il 2003 € 50,00 - Una copia € 5.00
C.C.P. 25493107 intestato a Rivista Diocesana Torinese - c.so Matteotti n. Il - 10121 Torino

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana 
via dell’Arcivescovado n. 12 - 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Preservazione Fede "Buona Stampa" 
c.so Matteotti n. 11 - 10121 Torino - Tel. 011/545497 - 011/53 1326 (+ fax)

Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12 - 10023 Chieri (TO)

Sped. A.P. - 45‘ f - Art. 2 Collima 20 B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 2/2004

Spedito: Febbraio 2004


