
Anno XL - N. 4 - Aprile 1963 Sped. in abbon. post. - Gr. 3°

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE 

PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Atti della S. Sede

LETTERA ENCICLICA 
"PACEM IN TERRIS „

Diamo una nostra traduzione dell’odierna Lettera Enciclica di Sua 
Santità Giovanni XXIII « Pacem in terris ».

AI VENERABILI FRATELLI 
PATRIARCHI, PRIMATI, 
ARCIVESCOVI, VESCOVI 

E ALTRI ORDINARI 
AVENTI PACE E COMUNIONE 

CON LA SEDE APOSTOLICA 
AL CLERO E AI FEDELI 
DI TUTTO IL MONDO 

NONCHÉ’ A TUTTI GLI UOMINI 
DI BUONA VOLONTÀ’

LA PACE TRA TUTTE LE GENTI FONDATA SULLA VERITA' 

SULLA GIUSTIZIA, SULL'AMORE, SULLA LIBERTA'

GIOVANNI PP. XXIII



114

VENERABILI FRATELLI
E DILETTI FIGLI 

SALUTE ED APOSTOLICA 
BENEDIZIONE

INTRODUZIONE

L'ordine nell'universo

LA PACE IN TERRA, anelito profondo degli esseri umani di tutti 
i tempi, può venire instaurata e consolidata solo nel pieno rispetto 
dell’ordine stabilito da Dio.

I progressi delle scienze e le invenzioni della tecnica attestano 
come negli esseri e nelle forze che compongono l’universo regni un 
ordine stupendo; e attestano pure la grandezza dell’uomo, che scopre 
tale ordine e crea gli strumenti idonei per impadronirsi di quelle forze 
e volgerle al suo servizio.

Ma i progressi scientifici e le invenzioni tecniche manifestano in­
nanzitutto la grandezza infinita di Dio che ha creato l’universo e 
l’uomo. Ha creato l’universo, profondendo in esso tesori di sapienza 
e di bontà, come esclama il Salmista : O Signore, Signor nostro, quanto 
è ammirabile il tuo nome su tutta la terra! (1) Quanto sono grandi le 
opere tue, o Signore! Tu hai fatto ogni cosa con sapienza (2) ; e ha 
creato l’uomo intelligente e libero, a sua immagine e somiglianza (3), 
costituendolo signore dell’universo: Hai fatto l’uomo — esclama an­
cora il Salmista — per poco inferiore agli Angeli, lo hai coronato di 
gloria e di onore; e lo hai costituito sopra le opere delle tue mani. 
Hai posto tutte le cose sotto i suoi piedi (4).

L'ordine negli esseri umani

Con l’ordine mirabile dell’universo continua a fare stridente con­
trasto il disordine che regna tra gli esseri umani e tra i popoli ; qua- 
sicchè i loro rapporti non possano essere regolati che per mezzo 
della forza.

Senonchè il Creatore ha scolpito l’ordine anche nell’essere degli 
uomini: ordine che la coscienza rivela e ingiunge perentoriamente di 
seguire: Essi mostrano scritta nei loro cuori l’opera della legge, testi­
mone la loro coscienza (5). Del resto come potrebbe essere diversa- 
mente? Ogni opera di Dio è pure un inflesso della sua infinita Sa­
pienza: riflesso tanto più luminoso quanto più l’opera è posta in alto 
nella scala delie perfezioni (6).



115

Una deviazione, nella quale si incorre spesso, sta nei fatto ohe si 
ritiene di poter regolare i rapporti di convivenza tra gli esseri umani 
e le rispettive Comunità politiche con le stesse leggi che sono proprie 
delle forze e degli elementi irrazionali di cui risulta l’universo ; quando 
invece le leggi con cui vanno regolati gli accennati rapporti sono di 
natura diversa, e vanno cercate là dove Dio le ha scritte, cioè nella 
natura umana.

Sono quelle, infatti, le leggi ohe indicano chiaramente come gli uo­
mini devono regolare i loro vicendevoli rapporti nella convivenza; e 
come vanno regolati i rapporti fra i cittadini e le pubbliche autorità 
all’interno delle singole Comunità politiche ; come pure i rapporti fra 
le stesse Comunità politiche; e quelli fra le singole persone e le Co­
munità politiche da una parte, e dall’altra la Comunità mondiale, la 
cui creazione oggi è urgentemente reclamata dalle esigenze del bene 
comune universale.

PARTE 1

L'ORDINE TRA GLI ESSERI UMANI

Ogni essere umano è persona, soggetto di diritti e di doveri

In una convivenza ordinata e feconda va posto come fondamento 
il principio che ogni essere umano è persona, cioè una natura dotata 
di intelligenza e di volontà libera; e quindi è soggetto di diritti e di 
doveri che scaturiscono immediatamente e simultaneamente dalla sua 
stessa natura: diritti e doveri che sono perciò universali, inviolabili, 
inalienabili (7).

Che se poi si considera la dignità della persona umana alla luce 
della rivelazione divina, allora essa apparirà incomparàbilmente più 
grande, poiché gli uomini sono stati redenti dal Sangue di Gesù Cristo, 
e con la grazia sono divenuti figli e amici di Dio e costituiti eredi 
della gloria eterna.

I diritti

Il diritto all'esistenza e ad un tenore di vita dignitoso

Ogni essere umano ha il diritto all’esistenza, all’integrità fisica, ai 
mezzi indispensabili e sufficienti per un dignitoso tenore di vita, spe­
cialmente per quanto riguarda l’alimentazione, il vestiario, l’abitar 
zione, il riposo, le cure mediche, i servizi Sociali necessari ; ed ha quindi 
il diritto alla sicurezza in caso di malattia, di invalidità, di vedovanza, 
di vecchiaia, di disoccupazione, e in ogni altro caso di perdita dei mezzi 
di sussistenza per circostanze indipendenti dalla sua volontà (8).



116

Diritti riguardanti i valori morali e culturali

Ogni essere umano ha il diritto al rispetto della sua persona; alla 
buona riputazione ; alla libertà nella ricerca del vero, nella manifesta­
zione del pensiero e nella sua diffusione, nel coltivare l’arte, entro i 
limiti consentiti dall’ordine morale e dal bene comune ; e ha il diritto 
all’obbiettività nella informazione.

Scaturisce pure dalla natura umana il diritto di partecipare ai beni 
della cultura, e quindi il diritto ad un’istruzione di base e ad una for­
mazione tecnico-professionale adeguata al grado di sviluppo della pro­
pria Comunità politica. Ci si deve adoperare perchè sia soddisfatta 
l’esigenza di accedere ai gradi superiori dell’istruzione sulla base del 
merito; cosicché gli esseri umani, nei limiti del possibile, nella vita 
sociale coprano posti e assumano responsabiltà conformi alle loro atti­
tudini naturali e alle loro capacità acquisite (9).

Il diritto di onorare Iddio secondo il dettame della retta coscienza

Ognuno ha il diritto di onorare Iddio secondo il dettame della retta 
coscienza ; e quindi il diritto al culto 'di Dio privato e pubblico. Infatti, 
come afferma con chiarezza Lattanzio : Siamo stati creati allo scopo di 
rendere a Dio creatore il giusto onore che gli è dovuto, di riconoscere 
Lui solo e di seguirlo. Questo è il vincolo di pietà che a Lui ci stringe 
e a Lui ci lega, e dal quale deriva il nome stesso di religione (10). Ed 
il Nostro Predecessore di imm. mem. Leone XIII così si esprime: Que­
sta libertà vera e degna dei figli di Dio, che mantiene alta la dignità 
dell’uomo, è più forte di qualunque violenza ed ingiuria, e la Chiesa 
la reclamò e l’ebbe carissima ognora. Siffatta libertà rivendicarono con 
intrepida costanza gli Apostoli, la sancirono con gli scritti gli apolo­
gisti, la consacrarono gran numero di Martiri col proprio sangue (11).

Il diritto alla libertà nella scelta del proprio stato

Gli esseri umani hanno il diritto alla libertà nella scelta del pro­
prio stato; e quindi il diritto di creare una famiglia, in parità di 
diritti e di doveri fra uomo e donna ; come pure il diritto di seguire la 
vocazione al sacerdozio o alla vita religiosa (12).

La famiglia, fondata sul matrimonio contratto liberamente, uni­
tario e indissolubile, è e deve essere considerata il nucleo naturale ed 
essenziale della società. Verso di essa vanno usati i riguardi di natura 
economica, sociale, culturale e morale che ne consolidano la stabilità 
e facilitano l’adempimento della sua specifica missione.

I genitori posseggono un diritto di priorità nel mantenimento dei 
figli e nella loro educazione (13).



117

Diritti attinenti il mondo economico

Agli esseri umani è inerente il diritto di libera iniziativa in campo 
economico e il diritto al lavoro (14).

A siffatti diritti è indissolubilmente congiunto il diritto a condi­
zioni di lavoro non lesive della sanità fisica e del buon costume, e non 
intralcianti lo sviluppo integrale degli esseri umani in formazione; e, 
per quanto concerne le donne, il diritto a condizioni di lavoro conci­
liabili con le loro esigenze e con i loro doveri di spose e di madri (15).

Dalla dignità della persona scaturisce pure il diritto di svolgere le 
attività economiche in attitudine di responsabilità (16). Va inoltre e 
in modo speciale messo in rilievo il diritto ad una retribuzione del 
lavoro determinata secondo i criteri di giustizia, e quindi sufficiente, 
nelle proporzioni rispondenti alla ricchezza disponibile a permettere 
al lavoratore ed alla sua famiglia un tenore di vita conforme alla di­
gnità umana. In materia il Nostro Predecessore Pio XII così si espri­
meva : Al dovere personale del lavoro imposto dalla natura corrisponde 
e consegue il diritto naturale in ciascun individuo a fare del lavoro il 
mezzo per provvedere alla vita propria e dei figli: tanto altamente è 
ordinato per la conservazione dell’uomo l’impero della natura (17). 
Scaturisce pure dalla natura dell’uomo il diritto di proprietà privata 
sui beni anche produttivi : 'diritto che costituisce un mezzo idoneo al­
l’affermazione della persona umana e all’esercizio della responsabilità 
in tutti i campi, un elemento di consistenza e di serenità per la vita 
familiare e di pacifico e ordinato sviluppo nella convivenza (18).

Toma opportuno ricordare che ai 'diritto di proprietà privata è 
intrinsecamente inerente una funzione sociale (19).

Diritto di riunione e di associazione

Dall’intrinseca socialità degli esseri umani fluisce il diritto di riu­
nione e di assocazione ; come pure il diritto di conferire alle associa­
zioni la struttura che si ritiene idonea a perseguire gli obbiettivi delle 
medesime ; e il diritto di muoversi nell’intemo di esse di propria inizia­
tiva e sulla propria responsabilità per il concreto perseguimento di 
detti obbiettivi (20).

Nell’Enciclica Mater et Magistra a ragione è detto che la creazione 
di una ricca gamma di associazioni o corpi intermedi per il persegui­
mento di obbiettivi che i singoli esseri umani non possono efficace­
mente perseguire che associandosi, si rivela un elemento necessario e 
insostituibile perchè sia assicurata alla persona umana una sfera suf­
ficiente di libertà e di responsabilità (21).

Diritto di emigrazione e di immigrazione.

Ogni essere umano ha diritto alla libertà di movimento e di dimora 
nell’interno della Comunità politica di cui è cittadino; ed ha pure il



118

diritto, quando legittimi interessi lo consiglino, di immigrare in altre 
Comunità politiche e stabilirsi in esse (22). Per il fatto che si è citta­
dini di una determinata Comunità politica, nulla perde di contenuto 
la propria appartenenza, in qualità dii membri, alla stessa famiglia 
umana ; e quindi l’appartenenza, in qualità di cittadini, alla 'Comunità 
mondiale.

Diritti a contenuto politico

Dalla dignità della persona scaturisce il diritto di prender parte 
attiva alla vita pubblica e addurre un apporto personale all’attuazione 
del bene comune. L’uomo, come tale, lungi dall’essere l’oggetto e un ele­
mento passivo della vita sociale, ne è invece e deve esserne e rima­
nerne, il soggetto, il fondamento e il fine (23).

Fondamentale diritto della persona è pure la tutela giuridica dei 
propri diritti : tutela efficace, imparziale, informata a criteri obbiettivi 
di giustizia. Dall’ordinamento giuridico, voluto da Dio, promana l’ina­
lienabile diritto dell’uomo alla sicurezza giuridica, e con ciò stesso ad 
una sfera concreta di diritto, protetta contro ogni arbitrario at­
tacco (24).

I doveri

Indissolubile rapporto fra diritti e doveri nella stessa persona

I diritti naturali testé ricordati sono indissolubilmente congiunti, 
nella stessa persona che ne è il soggetto, con altrettanti rispettivi do­
veri; e hanno entrambi nella legge naturale, che li conferisce o che 
li impone, la loro radice, il loro alimento, la loro forza indistruttibile.

Il diritto, ad esempio, di ogni essere umano all’esistenza è connesso 
con il suo dovere di conservarsi in vita ; il diritto ad un dignitoso te­
nore di vita con il dovere di vivere dignitosamente; e il diritto alla 
libertà nella ricerca del vero, è congiunto con il dovere di cercare la 
verità, in vista di una conoscenza della medesima sempre più vasta e 
profonda.

Reciprocità di diritti e di doveri fra persone diverse

Nella convivenza umana ogni diritto naturale in una persona com­
porta un rispettivo dovere in tutte le altre persone : il dovere di rico­
noscere e rispettare quel diritto. Infatti ogni diritto fondamentale della 
persona trae la sua forza morale insopprimibile dalla legge naturale 
che io conferisce, e impone un rispettivo dovere. Coloro pertanto che, 
mentre rivendicano i propri diritti, dimenticano o non mettono nel 
debito rilievo i rispettivi doveri, corrono il pericolo di costruire con 
una mano e distruggere con l’altra.



119

Nella mutua collaborazione

Gli esseri umani, essendo persone, sono sociali per natura. Sono 
nati quindi per convivere e operare gli uni a bene degli altri. Ciò do­
manda che la convivenza umana sia ordinata, e quindi che i vicende­
voli diritti e doveri siano riconosciuti ed attuati; ma domanda pure 
ohe ognuno porti generosamente il suo contributo alla creazione di 
ambienti umani, in cui diritti e doveri siano sostanziati da contenuti 
sempre più ricchi.

Non basta, ad esempio riconoscere e rispettare in ogni essere umano 
il 'diritto ai mezzi di sussistenza: occorre pure che ci si adoperi, se­
condo le proprie forze, perchè ogni essere umano disponga di mezzi di 
sussistenza in misura sufficiente.

La convivenza fra gli esseri umani, oltre che ordinata, è necessario 
che sia per essi feconda di bene. Ciò postula che essi riconoscano e 
rispettino i loro vicendevoli diritti ed adempiano i rispettivi doveri, ma 
postula pure che collaborino tra loro nelle mille forme e gradi che 
l’incivilimento acconsente, suggerisce, reclama.

In attitudine di responsabilità

La 'dignità di persona, propria di ogni essere umano, esige che esso 
operi consapevolmente e liberamente. Per cui nei rapporti della convi­
venza i diritti vanno esercitati, i doveri vanno compiuti, le mille forme 
di collaborazione vanno attuate specialmente in virtù di decisioni per­
sonali; prese cioè per convinzione, di propria iniziativa, in attitudine 
di responsabilità, e non in forza di coercizioni o pressioni provenienti 
soprattutto dall’esterno.

Una convivenza fondata soltanto su rapporti di forza non è umana. 
In essa infatti è inevitabile che le persone siano coartate o compresse, 
invece di essere facilitate e stimolate a sviluppare e perfezionare se 
stesse.

Convivenza nella verità, nella giustizia, nell'amore, nella libertà

La convivenza fra gli esseri umani è quindi ordinata, feconda e ri­
spondente alla loro dignità di persone, quando si fonda sulla verità, 
conformemente al richiamo dell’Apostolo Paolo: Via dunque da voi 
la menzogna e parli ciascuno col suo prossimo secondo verità; poiché 
siamo membri gli uni degli altri (25). Ciò domanda che siano sincera­
mente riconosciuti i reciproci diritti e i vicendevoli doveri. Ed è inoltre 
una convivenza che si attua secondo giustizia o nell’effettivo rispetto 
di quei diritti e nel leale adempimento dei rispettivi doveri ; che è vivi­
ficata e integrata dall’amore, atteggiamento d’animo che fa sentire 
come propri i bisogni e le esigenze altrui, rende partecipi gli altri dei



120

propri beni e mira a rendere sempre più vivida la comunione nel mondo 
dei valori spirituali; ed è attuata nella libertà, nel modo cioè che si 
addice alla dignità di esseri portati dalla loro stessa natura razionale 
ad assumere la responsabilità del proprio operare.

La convivenza umana, Venerabili Fratèlli e diletti figli, deve essere 
considerata anzitutto come un fatto spirituale : quale comunicazione di 
conoscenze nella luce del vero; esercizio di diritti e adempimento di 
doveri; impulso e richiamo al bene morale; e come nobile comune go­
dimento del bello in tutte le sue legittime espressioni; permanente 
disposizione ad effondere gli uni negli altri il meglio di se stessi ; ane­
lito ad una mutua e sempre più ricca assimilazione di valori spirituali : 
valori nei quali trovano la loro perenne vivificazione e il loro orienta­
mento di fondo le espressioni culturali, il mondo economico, le isti­
tuzioni sociali, i movimenti e i regimi politici, gli ordinamenti giuri­
dici e tutti gli altri elementi esteriori, in cui si articola e si esprime la 
convivenza nel suo evolversi incessante.

Ordine morale che ha per fondamento oggettivo il vero Dio

L’ordine tra gli esseri umani nella convivenza è di natura morale. 
Infatti, è un ordine che si fonda sulla verità ; che va attuato secondo 
giustizia; domanda di essere vivificato e integrato dall’amore; esige 
di essere ricomposto nella libertà in equilibri sempre nuovi e più umani.

Senonchè l’ordine morale — universale, assoluto ed immutabile nei 
suoi principi — trova il suo oggettivo fondamento nel vero Dio, tra­
scendente e personale. Egli è la prima Verità e il sommo Bene ; e quindi 
la sorgente più profonda da cui soltanto può attingere la sua genuina 
vitalità una convivenza fra gli esseri umani ordinata, feconda, rispon­
dente alla loro dignità di persone (26). In materia, con chiarezza si 
esprime S. Tommaso: La ragione umana è norma della volontà, di cui 
misura pure il grado di bontà, per il fatto che deriva dalla legge eterna, 
che si identifica con la stessa ragione divina. ...E’ quindi chiaro che 
la bontà della volontà umana dipende molto più dalla legge eterna che 
non dalla ragione umana (27).

Segni dei tempi

Tre fenomeni caratterizzano l’epoca moderna.
Anzitutto l’ascesa economico-sociale delle classi lavoratrici. Nelle 

prime fasi del loro movimento di ascesa i lavoratori concentravano la 
loro azione nel rivendicare diritti a contenuto soprattutto economico- 
sociale ; la estendevano quindi ai diritti di natura politica ; e infine al 
diritto di partecipare in forme e gradi adeguati ai beni della cultura. 
Ed oggi, in tutte le comunità nazionali, nei lavoratori è vividamente



121

operante la esigenza di essere considerati e trattati non mai come 
esseri privi di intelligenza e di libertà, in balia dell’altrui arbitrio, ma 
sempre come soggetti o persene in tutti i settori della convivenza, e 
cioè nei settori economico-sociali, in quelli della cultura e in quelli della 
vita pubblica.

In secondo luogo viene un fatto a tutti noto, e cioè l’ingresso della 
donna nella vita pubblica : più accentuatamente, forse, nei popoli di ci­
viltà cristiana ; più lentamente, ma sempre su larga scala, tra le genti 
di altre tradizioni o civiltà. Nella donna infatti diviene sempre più 
chiara e operante la coscienza della propria dignità. Sa di non poter 
permettere di essere considerata e trattata come istrumento; esige di 
essere considerata come persona, tanto nell’ambito della vita dome­
stica che in quello della vita pubblica.

Infine la famiglia umana, nei confronti di un passato recente, pre­
senta una configurazione scciale-politica profondamente trasformata. 
Non più popoli dominatori e popoli dominati: tutti i popoli si sono 
costituiti o si stanno costituendo in Comunità politiche indipendenti.

Gli esseri umani, in tutti i Paesi e in tutti i Continenti, o sono cit­
tadini di uno Stato autonomo e indipendente, o stanno per esserlo: 
nessuno ama sentirsi suddito di poteri politici provenienti dal di fuori 
della propria Comunità umana o gruppo etnico. In moltissimi esseri 
umani si va così dissolvendo il complesso di inferiorità protrattosi per 
secoli e millenni; mentre in altri si attenua e tende a scomparire il 
rispettivo complesso di superiorità, derivante dal privilegio economico- 
sociale o dal sesso o dalla posizione politica.

Al contrario è diffusa assai largamente la convinzione che tutti gli 
uomini sono uguali per dignità naturale. Per cui le discriminazioni 
razziali non trovano più alcuna giustificazione, almeno sul piano della 
ragione e della dottrina, ciò rappresenta una pietra miliare sulla via 
che conduce all’istaurazione di una convivenza umana informata ai 
principi sopra esposti. Quando, infatti, negli esseri umani affiora la 
coscienza dei loro diritti, in quella coscienza non può non sorgere l’av­
vertimento dei rispettivi doveri : nei soggetti che ne sono titolari, del 
dovere di far valere i diritti come esigenza ed espressione della loro 
dignità; e in tutti gli altri esseri umani, del dovere di riconoscere gli 
stessi diritti e di rispettarli.

E quando i rapporti della convivenza si pongono in termini di diritti 
e di doveri, gli esseri umani si aprono sul mondo dei valori spirituali, e 
comprendono che cosa sia la verità, la giustizia, l’amore, la libertà; e 
'diventano consapevoli di appartenere a quel mondo. Ma sono pure sulla 
via che li porta a conoscere meglio il vero Dio, trascendente e perso­
nale e ad assumere il rapporto fra se stessi e Dio a solido fondamento 
e a criterio supremo della loro vita : di quella che vivono nell’intimità 
di se stessi e di quella che vivono in relazione con gli altri.



122

PARTE II

RAPPORTI TRA GLI ESSERI UMANI E I POTERI PURRLICI 

ALL'INTERNO DELLE SINGOLE COMUNITÀ POLITICHE

Necessità dell'aulorità e sua origine divina

La convivenza fra gli esseri umani non può essere ordinata e fe­
conda se in essa non è presente un’autorità che assicuri l’ordine e con­
tribuisca all’attuazione del bene comune in grado sufficiente.

Tale autorità, come insegna San Paolo, deriva da Dio: Non vi è 
infatti autorità se non da Dio ( 28 ). Il quale testo dell’Apostolo viene 
commentato nei seguenti termini da S. Giovanni Crisostomo: Che 
dici? Forse ogni singolo governante è costituito da Dio? No, non dico 
questo: qui non si tratta infatti di singoli governanti, ma del gover­
nare in se stesso. Ora il fatto che esista l’autorità e che vi sia chi co­
manda e chi obbedisce, non proviene dal caso, ma da una disposizione 
della Provvidenza divina (29). Iddio, infatti, ha creato gli esseri umani 
sociali per natura ; e poiché non vi può essere società che si sostenga, 
se non c’è chi sovrasti agli altri, movendo ognuno con efficacia ed uni­
tà di mezzi verso di un fine comune, ne segue che alla convivenza 
civile è indispensabile l’autorità che la regga; la quale, non altrimenti 
che la società, è da natura, e perciò stesso viene da Dio (30).

L’autorità non è una forza incontrollata; è invece la facoltà di 
comandare secondo ragione. Trae quindi la virtù di obbligare dall’or­
dine morale: il quale si fonda in Dio, che ne è il primo principio e 
l’ultimo fine. Lo stesso ordine assoluto degli esseri e dei fini phe 
mostra l’uomo come persona autonoma, vale a dire soggetto di doveri 
e di diritti inviolabili, radice e termine della sua vita sociale, abbrac­
cia anche lo Stato come società necessaria, rivestita dell’autorità, 
senza la quale non potrebbe nè esistere, nè vivere... E poiché quell’or­
dine assoluto, alla luce della sana ragione, e segnatamente della fede 
cristiana, non può avere altra origine che in un Dio personale, nostro 
Creatore, consegue che la dignità dell’autorità politica è la dignità 
della sua partecipazione all’autorità di Dio (31).

L’autorità che si fonda solo o principalmente sulla minaccia o sul 
timore di pene o sulla promessa e attrattiva di premi, non muove 
efficacemente gli esseri umani all’attuazione del bene comune; e se 
anche, per ipotesi, li muovesse, ciò non sarebbe conforme alla loro 
dignità di persone, e cioè di esseri ragionevoli e liberi. L’autorità è, 
soprattutto, una forza morale; deve, quindi, in pròno luogo, fare ap­
pello alla coscienza, al dovere cioè che ognuno ha di portare volonte­
rosamente il suo contributo al bene di tutti. Senonchè gli esseri umani



123

sono tutti uguali per dignità naturale: nessuno di essi può obbligare 
gli altri interiormente. Soltanto Dio lo può, perchè Egli solo vede e 
giudica gli atteggiamenti che si assumono nel segreto del proprio spirito.

L’autorità umana pertanto può obbligare moralmente soltanto se 
è in rapporto intrinseco con l’autorità di Dio, ed è una partecipar 
zione di essa (32).

In tal modo è pure salvaguardata la dignità personale dei citta­
dini, giacché la loro obbedienza ai Poteri pubblici non è sudditanza 
di uomo a uomo, ma nel suo vero significato è un atto di omaggio 
a Dio creatore e provvido, il quale ha disposto ohe i rapporti della 
convivenza siano regolati secondo un ordine da Lui stesso stabilito; 
e rendendo omaggio a Dio, non ci si umilia, ma ci si eleva e ci si 
nobilita, giacché servire Deo regnare est (33).

L’autorità, come si è detto, è postulata dall’ordine morale e deriva 
da Dio. Qualora pertanto le sue leggi o autorizzazioni siano in con­
trasto con quell’ordine, e quindi in contrasto con la volontà di Dio, 
esse non hanno forza di obbligare la coscienza, poiché bisogna obbe­
dire a Dio piuttosto che agli uomini (34); in tal caso, anzi, l’autorità 
cessa di essere tale e degenera in sopruso: La legge umana in tanto 
è tale in quanto è conforme alla retta ragione e quindi deriva dalla 
legge eterna. Quando invece una legge è in contrasto con la ragione, 
la si denomina legge iniquia; in tal caso però cessa di essere legge 
e diviene piuttosto un atto di violenza (35).

Tuttavia per il fatto che l’autorità deriva da Dio, non ne segue che 
gli esseri umani non abbiano la libertà di scegliere le persone inve­
stite del compito di esercitarla; come pure di determinare le strut­
ture dei poteri pubblici, e gli ambiti entro cui e i metodi secondo i 
quali l’autorità va esercitata. Per cui la dottrina sopra esposta è 
pienamente conciliabile con ogni sorta di regimi genuinamente de­
mocratici (36).

L'attuazione del bene comune ragione d'essere dei Poteri pubblici

Tutti gli esseri umani e tutti i corpi intermedi sono tenuti a 
portare il loro specifico contributo all’attuazione del bene comune. 
Ciò comporta che perseguano i propri interessi in armonia con le 
sue esigenze; e adducano, allo stesso scopo, gli apporti — in beni e 
servizi — che le legittime autorità stabiliscono, secondo criteri di 
giustizia, nella debita forma e nell’ambito della propria competenza; 
e cioè con atti formalmente perfetti e i cui contenuti siano moral­
mente buoni o, almeno, ordinabili al bene.

Però l’attuazione del bene comune costituisce la stessa ragione 
di essere dei Poteri pubblici ; i quali sono tenuti ad attuarlo nel rico­
noscimento e nel rispetto dei suoi elementi essenziali e secondo con­
tenuti postulati dalle situazioni storiche (37).



124

Aspetti fondamentali del bene comune

Vanno certamente considerati come elementi del bene comune le 
caratteristiche etniche che contraddistinguono i vari gruppi umani 
(38 ). Però quei valori e quelle caratteristiche non esauriscono il con­
tenuto del bene comune. Il quale nei suoi aspetti essenziali e più 
profondi non può essere concepito in termini dottrinali e meno an­
cora determinato nei suoi contenuti storici, che avendo riguardo al­
l’uomo, essendo esso un oggetto essenzialmente correlativo alia na- 
tura umana (39).

In secondo luogo quello comune è un bene a cui hanno diritto di 
partecipare tutti i membri di una Comunità politica, anche se in 
grado idiverso a seconda dei loro compiti, meriti e condizioni. I Po­
teri pubblici quindi sono tenuti a promuoverlo a vantaggio di tutti 
senza preferenza per alcuni cittadini o per alcuni gruppi di essi, come 
insegna il Nostro Predecessore Leone XIII. Né in veruna guisa si 
deve far sì che la civile autorità serva all’interesse di uno o di pochi, 
essendo essa invece stabilita a vantaggio di tutti (40). Però ragioni 
di giustizia e di equità possono talvolta esigere, che i Poteri pubblici 
abbiano speciali riguardi per le membra più deboli del corpo sociale, 
trovandosi esse in condizioni di inferiorità nel far valere i loro diritti 
e nel perseguire i loro legittimi interessi (41).

Ma qui dobbiamo richiamare l’attenzione sul fatto che il bene 
comune ha attinenza a tutto l’uomo: tanto ai bisogni del suo corpo 
che alle esigenze del suo spirito. Per cui i Poteri pubblici si devono 
adoprare ad attuarlo nei modi e nei gradi che ad essi convengono; in 
maniera tale però da promuovere simultaneamente, nel riconosci­
mento e nel rispetto della gerarchia dei valori, tanto la prosperità 
materiale che i beni spirituali (42).

I principi sopra indicati sono in perfetta armonia con quanto 
abbiamo esposto nella Mater et Magistra: il bene comune consiste 
nell’insieme di quelle condizioni sociali che consentono e favoriscono 
negli esseri umani lo sviluppo integrale della loro persona (43).

Ma gli esseri umani, composti di corpo e di anima immortale, 
non esauriscono la loro esistenza nè conseguono la loro perfetta 
felicità nell’ambito del tempo. Per cui il bene comune va attuato 
in modo non solo da non porre ostacoli, ma da servire altresì ai rag­
giungimento del loro fine ultraterreno ed eterno (44).

Compili dei Poteri pubblici e diritti e doveri della persona

Nell’epoca moderna l’attuazione del bene comune trova la sua 
indicazione di fondo nei diritti e nei doveri della persona. Per cui 
i compiti precipui dei Poteri pubblici consistono, soprattutto, nel rico­
noscere, rispettare, comporre, tutelare e promuovere quei diritti; e



125

nel contribuire, di conseguenza, a rendere più facile l’adempimento 
dei «rispettivi doveri. Tutelare l’intangibile campo dei diritti della 
persona umana e renderle agevole il compimento dei suoi doveri vuol 
essere ufficio essenziale di ogni pubblico potere (45).

Per cui ogni atto dei Poteri pubblici che sia od implichi un misco­
noscimento od una violazione di quei diritti, è un atto contrastante 
con la stessa loro ragione di essere e rimane per ciò stesso destituito 
d’ogni valore giuridico (46).

Armonica composizione ed efficace tutela dei diritti e dei doveri della persona

E’ quindi compito fondamentale dei Poteri pubblici disciplinare e 
comporre armonicamente i rapporti tra gli esseri umani in maniera 
che l’esercizio dei diritti negli uni non costituisca un ostacolo od una 
minaccia per l’esercizio degli stessi diritti negli altri, e si accompa­
gni all’adempimento dei rispettivi doveri; ed è ancora compito loro 
tutelare efficacemente o ripristinare l’esercizio di tali diritti (47).

Dovere di promuovere i diritti della persona

E’ inoltre un’esigenza del bene comune che i Poteri pubblici con­
tribuiscano positivamente alla creazione di un «ambiente umano nel 
quale a tutti i membri del corpo sociale sia reso «possibile e facilitato 
l’effettivo esercizio degli accennati diritti, come pure l’adempimento 
dei rispettivi doveri. Infatti l’esperienza attesta che qualora manchi 
un’appropriata azione dei Poteri pubblici, gli squilibri economici, so­
ciali e culturali tra gli esseri umani tendono, sopratutto nell’epoca 
nostra, ad accentuarsi; di conseguenza i fondamentali diritti della 
persona rischiano di rimanere privi di contenuto; e viene compro­
messo l’adempimento dei rispettivi doveri.

E’ perciò indispensabile che i Poteri pubblici si adoperino perchè 
allo sviluppo economico si adegui il progresso sociale ; e quindi perchè 
siano sviluppati, in proporzione dell’efficenza dei sistemi produttivi, 
i servizi essenziali, quali: la viabilità, i trasporti, le comunicazioni, 
l’acqua potabile, l’abitazione, l’assistenza sanitaria, l’istruzione, con­
dizioni idonee per la vita religiosa, i mezzi ricreativi. E devono anche 
provvedere a che si dia vita a sistemi assicurativi in maniera che, 
al verificarsi di eventi negativi o di eventi che comportino maggiori 
responsabilità familiari, ad ogni essere umano non vengano meno i 
mezzi necessari ad un tenore di vita dignitoso; come pure affinchè 
a quanti sono in grado di lavorare, sia offerta una occupazione rispon­
dente alle loro capacità; la remunerazione del lavoro sia determinata 
secondo criteri di giustizia e di equità; ai lavoratori, nei complessi 
produttivi, sia acconsentito di svolgere le proprie attività in attitu­
dine di responsabilità; sia facilitata la istituzione dei corpi inter-



126

medi che rendono più articolata e più feconda la vita sociale ; sia resa 
accessibile a tutti, nei modi e gradi opportuni, la partecipazione ai 
beni della cultura.

Equilibrio fra le due forme di intervenio dei Poteri pubblici

Il bene comune esige che i Poteri pubblici, nei onfronti dei diritti 
della persona, svolgano una duplice azione: l’ima 'diretta a comporre 
e tutelare quei diritti, l’altra a promuoverli. In materia però va posta 
ila più vigilante attenzione perchè le due azioni siano saggiamente 
contemperate. Si deve quindi evitare che attraverso la preferenza 
data alla tutela dei diritti di alcuni individui o gruppi sociali, si crei­
no posizioni di privilegio; e si deve pure evitare che, nell’intento 
di promuovere gli accennati diritti, si arrivi all’assurdo risultato di 
ridurne eccessivamente o renderne impossibile il genuino esercizio. 
Dev’essere sempre riaffermato il principio che la presenza dello Stato 
in campo economico non va attuata per ridurre sempre più la sfera 
di libertà della iniziativa personale dei singoli \cittadini, ma per ga­
rantire a quella sfera la maggiore ampiezza possibile, nell’effettiva 
tutela, per tutti e per ciascuno, dei diriti essenziali della persona (48).

Allo stesso principio devono ispirarsi i Poteri pubblici nello svol­
gimento della loro multiforme azione diretta a promuovere l’esercizio 
di diritti e a rendere meno arduo l’adempimento di doveri in tutti i 
settori della vita sociale.

Struttura e funzionamento dei Poteri pubblici

Non si può stabilire, una volta per sempre, qual è la struttura mi­
gliore secondo cui devono organizzarsi i Poteri pubblici, come pure 
il modo più idoneo secondo il quale devono svolgere le loro specifiche 
funzioni, e cioè la funzione legislativa, amministrativa, giudiziaria.

Giacché la struttura e il funzionamento dei Poteri pubblici non 
possono non essere in relazione con le situazioni storiche delle rispet­
tive Comunità politiche; situazioni che variano nello spazio e mu­
tano nel tempo. Però riteniamo rispondente ad esigenze insite nella 
stessa natura degli uomini l’organizzazione giuridico-politica delle Co­
munità umane, fondata su una conveniente divisione dei Poteri in 
corrispondenza alle tre specifiche funzioni dell’autorità pubblica. In 
essa infatti la sfera di competenza e il funzionamento dei Poteri 
pubblici sono definiti in termini giuridici ; e in termini giuridici sono 
pure disciplinati i rapporti fra semplici cittadini e funzionari. Ciò 
costituisce un elemento di garanzia a favore dei cittadini nell’eser­
cizio dei loro diritti e nell’adempimento dei loro doveri.

Però affinchè l’accennata organizzazione giuridico-politica delle Co­
munità umane arrechi i vantaggi che le sono propri, è indispensabile



127

che i Poteri pubblici si adeguino nei metodi e nei mezzi alla natura 
e complessità dei problemi che sono chiamati a risolvere nell’am­
biente in cui operano; ed è pure indispensabile che ognuno di essi 
svolga la propria funzione in modo pertinente. Ciò comporta che il 
Potere legislativo si muova nell’ambito dell’ordine morale e della nor­
ma costituzionale, e interpreti obbiettivamente le esigenze del bene 
comune nell’incessante evolversi delle situazioni; che il Potere ese­
cutivo applichi le leggi con saggezza nella piena conoscenza delle 
medesime e in una valutazione serena dei casi concreti; che il Po­
tere giudiziario amministri la giustizia con umana imparzialità, in­
flessibile di fronte alle pressioni di qualsivoglia interesse di parte; 
e comporta pure che i singoli cittadini e i corpi intermedi, nell’eser­
cizio dei loro diritti e nell’adempimento dei loro doveri, godano di 
una tutela giuridica efficace tanto nei loro vicendevoli rapporti che 
nei confronti dei funzionari pubblici (49).

Ordinamento giuridico e coscienza morale
Un ordinamento giuridico in armonia con l’ordine morale e rispon­

dente al grado di maturità della Comunità politica, di cui è espressione, 
costituisce, non v’è dubbio, un elemento fondamentale per l’attua­
zione del bene comune.

Però la vita sociale, nei nostri tempi, è così varia, complessa e 
dinamica, che gli ordinamenti giuridici, anche se elaborati con com­
petenza consumata e lungimirante avvedutezza, sono sempre ina­
deguati.

Inoltre i rapporti fra i singoli esseri umani; fra i singoli esseri 
umani e i corpi intermedi da una parte, e i Poteri pubblici dall’altra; 
come pure i rapporti fra gli stessi Poteri pubblici nell’interno della 
compagine statale, presentano zone spesso così delicate e nevralgi­
che, che non sono suscettibili di essere disciplinate con quadri giu­
ridici ben definiti. Per cui le persone investite di autorità per essere, 
nello stesso tempo, fedeli agli ordinamenti giuridici esistenti, con­
siderati nei loro elementi e nella loro ispirazione di fondo, e aperti 
alle istanze ohe salgono dalla vita sociale; come pure per adeguare 
gli ordinamenti giuridici all’evolversi delle situazioni e risolvere, nel 
modo migliore, i sempre nuovi problemi, devono avere idee chiare 
sulla natura e sull’ampiezza dei loro compiti ; e devono essere persone 
di grande equilibrio e di spiccata dirittura morale, fomite di intuito 
pratico, per interpretare con rapidità e obbiettivamente i casi concre­
ti, e di volontà decisa e vigorosa per agire con tempestività ed effi­
cacia (50).

La partecipazione dei cittadini alla vita pubblica
E’ un’esigenza della loro dignità di persone che gli esseri umani 

prendano parte attiva alla vita pubblica, anche se le forme con cui



128

vi partecipano sono necessariamente legate al grado di maturità uma­
na raggiunto dalla Comunità politica di cui sono membri e in cui 
operano.

Attraverso la partecipazione alla vita pubblica si aprono agli 
esseri umani nuovi e vasti campi di bene; mentre i frequenti con­
tatti fra cittadini e funzionari pubblici rendono a questi meno arduo 
cogliere le esigenze obbiettive del bene comune; e l’avvicendarsi dei 
titolari nei Poteri pubblici impedisce il loro logorio e assicura il loro 
rinnovarsi in rispondenza all’evolversi sociale (51).

Segni dei tempi

Nell’organizzazione giuridica delle Comunità politiche, nell’epoca 
moderna, si riscontra anzitutto la tendenza a redigere in formule 
concise e chiare una carta dei diritti fondamentali degli esseri uma­
ni: carta che viene, non di rado, inserita nelle costituzioni o che for­
ma parte integrante di esse.

In secondo luogo si tende pure a fissare in termini giuridici, per 
mezzo della compilazione di un documento denominato Costituzione, 
le vie attraverso le quali si formano i Poteri pubblici; come pure 
i loro reciproci rapporti, le sfere di loro competenza, i modi o metodi 
secondo cui sono tenuti a procedere nel porre in essere i loro atti.

Si stabiliscono, quindi, in temini di diritti e di doveri i rapporti 
tra i Cittadini e i poteri pubblici; e si ascrive ai Poteri pubblici il 
compito preminente di riconoscere, rispettare, comporre armonica- 
mente, tutelare e promuovere i diritti e i doveri dei cittadini.

Certo non può essere accettata come vera la posizione dottrinale 
di quanti erigono la volontà degli esseri umani, presi individual­
mente o comunque raggruppati, a fonte prima ed unica donde sca­
turiscono diritti e doveri, e donde promana tanto la obbligatorietà 
delle Costituzioni che l’autorità dei Poteri pubblici (52).

Però le tendenze di cui si è fatto cenno, sono pure un segno indub­
bio che gli esseri umani, nell’epoca moderna, hanno acquistato una 
coscienza più viva della propria dignità: coscienza che, mentre li 
sospingere a prendere parte attiva nella vita pubblica, esige pure che 
i diritti della persona — diritti inalienabili ed inviolabili — siano 
riaffermati negli ordinamenti giuridici positivi; ed esige inoltre che 
i Poteri pubblici siano formati con procedimenti stabiliti da norme 
costituzionali, ed esercitino le loro specifiche funzioni nell’ambito di 
quadri giuridici.



129

PARTE HI

RAPPORTI FRA LE COMUNITÀ POLITICHE

Soggetti di diritti e di doveri

Riaffermiamo Noi pure quello che costantemente hanno insegnato 
i Nostri Predecessori : le Comunità politiche, le une rispetto alle altre, 
sono soggetti di diritti e di doveri ; per cui anche i loro rapporti vanno 
regolati nella verità, nella giustizia, nella solidarietà operante, nella 
libertà. La stessa legge morale che regola i rapporti fra i singoli esseri 
umani, regola pure i rapporti tra le rispettive Comunità politiche.

Ciò non è diffìcile a capirsi quando si pensi che le persone che rap­
presentano le Comunità politiche, mentre operano in nome e per l’in­
teresse delle medesime, non possono venir meno alla propria dignità; 
e quindi non possono violare la legge della propria natura, che è la 
legge morale.

Sarebbe del resto assurdo anche solo il pensare che gli uomini, per 
il fatto che vengono preposti al governo della cosa pubblica, possano 
essere costretti a rinunciare alla propria umanità ; quando invece sono 
scelti a quell’alto compito perchè considerati membra più ricche di 
qualità umane e fra le migliori del corpo sociale.

Inoltre, l’autorità è un’esigenza dell’ordine morale nella società uma­
na; non può quindi essere usata contro di esso, e se lo fosse, nello 
stesso istante cesserebbe di essere tale; perciò ammonisce il Signore: 
Udite pertanto voi, o re, o ponete mente, imparate voi che giudicate 
tutta la terra. Porgete le orecchie voi che avete il governo dei popoli, 
e vi gloriate di aver soggette molte nazioni: la potestà è stata data a 
voi dal Signore e la dominazione dall’Altissimo il quale disaminerà le 
opere vostre, e sarà scrutatore dei pensieri (53).

Infine è pure da ricordare che anche nella regolazione dei rapporti 
fa le comunità politiche, l’autorità va esercitata per attuare il bene co­
mune, che costituisce la sua ragione di essere. Elemento però fonda­
mentale del bene comune è il riconoscimento e il rispetto dell’ordine 
morale. L’ordine tra le Comunità politiche ha da essere innalzato sulla 
rupe incrollabile e immutabile della legge morale, manifestata dal Crea­
tore stesso per mezzo dell’ordine naturale e da Lui scolpita nei cuori 
degli uomini con caratteri incancellabili. ...Quale faro splendente, essa 
deve, coi raggi dei suoi principi, dirigere il corso dell’operosità degli 
uomini e degli Stati, i quali avranno da seguirne le ammonitrici, salu­
tari e proficue segnalazioni, se non vorranno condannare alla bufera 
e al naufragio ogni lavoro e sforzo per stabilire un nuovo ordina­
mento (54).



130

Nella venia

I rapporti fra le Comunità politiche vanno regolati nella verità. La 
quale esige anzitutto che da quei rapporti venga eliminata ogni traccia 
di razzismo ; e venga quindi riconosciuto il principio che tutte le Comu­
nità politiche sono uguali per dignità di natura ; per cui ognuna di esse 
ha il diritto all’esistenza, al proprio sviluppo, ai mezzi idonei per at­
tuarlo, ed essere la prima responsabile nell’attuazione del medesimo; 
e ha pure il diritto alla buona reputazione e ai dovuti onori.

Fra gli esseri umani molto spesso sussistono differenze, anche spic­
cate, nel sapere, nella virtù, nelle capacità inventive, nel possesso di 
beni materiali. Ma ciò non può mai giustificare il proposito di far pe­
sare la propria superiorità sugli altri ; piuttosto costituisce una sorgente 
di maggiore responsabilità nell’apporto che ognuno e tutti devono ad­
durre alla vicendevole elevazione.

Così le Comunità politiche possono differire tra loro nel grado di 
cultura e di civiltà o di sviluppo economico ; però ciò non può mai giu­
stificare il fatto che le une facciano valere ingiustamente la loro supe­
riorità sulle altre ; piuttosto può costituire un motivo perchè si sentano 
più impegnate nell’opera per la comune ascesa.

Non ci sono esseri umani superiori per natura ed esseri umani infe­
riori per natura; ma tutti gli esseri umani sono uguali per dignità 
naturale. Di conseguenza non ci sono neppure Comunità politiche supe­
riori per natura e Comunità politiche inferiori per natura: tutte le 
Comunità politiche sono uguali per dignità naturale, essendo esse dei 
corpi le cui membra sono gli stessi esseri umani. Né va qui dimenticato 
che i popoli, a ragione, sono sensibilissimi in materia di dignità e di 
onore.

Inoltre la verità esige che nelle molteplici iniziative rese possibili 
dai progressi moderni nei mezzi espressivi — iniziative attraverso le 
quali si diffonde la mutua conoscenza fra i popoli — ci si ispiri a se­
rena obbiettività: il che non esclude che sia legittima nei popoli una 
preferenza di far conoscere gli aspetti positivi della loro vita. Vanno 
però respinti i metodi di informazione con i quali, venendo meno alla 
verità, si lede ingiustamente la riputazione di questo o di quel po­
polo (55).

Secondo giustizia

I rapporti fra le Comunità politiche vanno inoltre regolati secondo 
giustizia: il che comporta, oltre che il riconoscimento dei vicendevoli 
diritti, l’adempimento dei rispettivi doveri.

Le Comunità politiche hanno il diritto all’esistenza, al proprio svi­
luppo, ai mezzi idonei per attuarlo; ad essere le prime artefici nell’at-



131

Inazione del medesimo; ed hanno pure il diritto alla buona riputa­
zione e ai debiti onori: di conseguenza e simultaneamente le stesse 
Comunità politiche hanno pure il dovere di rispettare ognuno di quei 
diritti ; e di evitare quindi le azioni che ne costituiscono una violazione. 
Come nei rapporti tra i singoli esseri umani, agli uni non è lecito per­
seguire i propri interessi a danno degli altri, così nei rapporti fra le 
Comunità politiche, alle une non è lecito sviluppare se stesse compri­
mendo od opprimendo le altre. Cade qui opportuno il detto di S. Ago­
stino: Abbandonata la giustizia, a che si riducono i regni, se non a 
grandi latrocini? (56).

Certo anche tra le Comunità politiche possono sorgere e di fatto 
sorgono contrasti di interessi; però i contrasti vanno superati e le 
rispettive controversie risolte, non con il ricorso alla forza, con la frode 
o con l’inganno, ma, come si addice agli esseri umani, con la reciproca 
comprensione, attraverso valutazioni serenamente obiettive e l’equa 
composizione.

Il trattamento delle minoranze

Dal XIX secolo una tendenza di fondo assai estesa nell’evolversi sto­
rico è che le Comunità politiche si adeguano a quelle nazionali. Però 
per un insieme di cause, non sempre riesce di far coincidere i confini 
geografici con quelli etnici : ciò dà origine al fenomeno delle minoranze 
e ai rispettivi complessi problemi.

Va affermato nel modo più esplicito che un’azione diretta a compri­
mere e a soffocare il flusso vitale delle minoranze è grave violazione 
della giustizia; e tanto più lo è, quando viene svolta per farle scom­
parire.

Risponde invece ad un’esigenza di giustizia che i Poteri pubblici por­
tino il loro contributo nel promuovere lo sviluppo umano delle mino­
ranze con misure efficaci a favore della loro lingua, della loro cultura, 
del loro costume, delle loro risorse ed iniziative economiche (57).

Qui però va rilevato che i membri delle minoranze, come conse­
guenza idi una reazione al loro stato attuale o a causa delle loro vicende 
storiche, possono essere portati, non di rado, ad accentuare l’impor­
tanza degli elementi etnici, da cui sono caratterizzati, fino a porli al 
di sopra dei valori umani ; come se ciò che è proprio dell’umanità fosse 
in funzione di ciò che è proprio della nazione. Mentre saggezza vorrebbe 
che sapessero pure apprezzare gli aspetti positivi di una condizione che 
consente loro l’arricchimento di se stessi con l’assimilazione graduale 
e continuata di valori propri di tradizioni o civiltà differenti da quella 
alla quale essi appartengono. Ciò però si verificherà soltanto se essi 
sapranno essere come un ponte che facilita la circolazione della vita 
nelle sue varie espressioni fra le differenti tradizioni o civiltà, e non 
invece una zona di attrito che arreca danni innumerevoli e determina 
ristagni o involuzioni.



132

Solidarietà operante

I rapporti tra le Comunità politiche vanno regolati nella verità e 
secondo giustizia ; ma quei rapporti vanno pure vivificati dall’operante 
solidarietà attraverso le mille forme di collaborazione economica so­
ciale, politica, culturale, sanitaria, sportiva: forme possibili e feconde 
nella presente epoca storica. In argomento occorre sempre considerare 
che la ragione d’essere dei Poteri pubblici non è quella di chiudere e 
comprimere gli esseri umani nell’ambito delle rispettive Comunità poli­
tiche ; è invece quella di attuare il bene comune delle stesse Comunità 
politiche : il quale bene comune però va concepito e promosso come una 
componente del bene comune dell’intera famiglia umana.

Ciò importa non solo che le singole Comunità politiche perseguano 
i propri interessi senza danneggiarsi le une le altre, ma che mettano 
pure in comune l’opera loro quando ciò sia indispensabile per il rag­
giungimento di obiettivi altrimenti non raggiungibili : nel qual caso 
però occorre usare ogni riguardo perchè ciò che toma di utilità ad un 
gruppo di Comunità politiche, non sia di nocumento ad altre, ma abbia 
anche su esse riflessi positivi.

Il bene comune universale inoltre esige che le Comunità politiche 
favoriscano gli scambi, in ogni settore, fra i rispettivi cittadini e i ri­
spettivi corpi intermedi.

Sulla terra esiste un numero rilevante di gruppi etnici, più o meno 
accentuatamente differenziati l’uno dall’altro. Però gli elementi ohe 
caratterizzano un gruppo etnico non devono trasformarsi in uno scom­
partimento stagno in cui degli esseri umani vengano impediti di comu­
nicare con gli esseri umani appartenenti a gruppi etnici differenti ; ciò 
sarebbe in stridente contrasto con un’epoca come ila nostra, nella quale 
le distanze tra i popoli sono state quasi eliminate. Nè va dimenticato 
che se, in virtù delle proprie peculiarità etniche, gli esseri umani si 
distinguono gli uni dagli altri, posseggono però elementi essenziali co­
muni, e sono portati per natura a incontrarsi nel mondo dei valori spi­
rituali, la cui progressiva assimilazione apre ad essi possibilità di per­
fezionamento senza limiti. Deve quindi essere loro riconosciuto il diritto 
e il dovere di vivere in comunione gli uni con gli altri.

Equilibrio ira popolazione, terra e capitali

Come è noto, vi sono nella terra paesi che abbondano di terreni col­
tivabili e scarseggiano di uomini ; in altri paesi invece non vi è propor­
zione tra le ricchezze naturali e i capitali a disposizione. Ciò pure do­
manda che i popoli instaurino rapporti di mutua collaborazione, faci­
litando tra essi la circolazione di capitali, di beni, di uomini (58).

Qui crediamo opportuno di osservare che, ogniqualvolta è possibile, 
pare che debba essere il capitale a cercare il lavoro e non viceversa.



133

In tal modo si offrono a molte persone possibilità concrete di crearsi 
un avvenire migliore senza essere costrette a trapiantarsi dal proprio 
ambiente in un altro ; il che è quasi impossibile che si verifichi senza 
schianti dolorosi, e senza difficili periodi di riassestamento umano o di 
integrazione sociale.

Il problema dei profughi politici

Il sentimento di universale paternità che il Signore ha acceso nel 
Nostro animo, Ci fa sentire profonda amarezza nel considerare il feno­
meno dei profughi politici : fenomeno che ha assunto proporzioni am­
pie e che nasconde sempre innumerevoli e acutissime sofferenze.

Esso sta purtroppo ad indicare come vi sono regimi politici ohe non 
assicurano alle singole persone una sufficiente sfera di libertà, entro cui 
al loro spirito sia acconsentito respirare con ritmo umano ; anzi in quei 
regimi è messa in discussione o addiritura misconosciuta la legittimità 
della stessa esistenza di quella sfera. Ciò, non v’è dubbio, rappresenta 
una radicale inversione nell’ordine della convivenza giacché la ragione 
di essere dei Poteri pubblici è quella di attuare il bene comune, di cui 
elemento fondamentale è riconoscere quella sfera di libertà e assicu­
rarne l’immunità.

Non è superfluo ricordare che i profughi politici sono persone; e 
che a loro vanno riconosciuti tutti i diritti inerenti alla persona : diritti 
che non vengono meno quando essi siano stati privati della cittadi­
nanza nelle Comunità politiche di cui erano membri.

Fra i diritti inerenti alla persona vi è pure quello di inserirsi nella 
Comunità politica in cui si ritiene di potersi creare un avvenire per sé e 
per la propria famiglia; di conseguenza quella Comunità politica, nei 
limiti acconsentiti dal bene comune rettamente inteso, ha il dovere di 
permettere quell’inserimento, come pure di favorire l’integrazione in 
se stessa delle nuove membra.

Siamo lieti di cogliere l’occasione per esprimere il Nostro sincero 
apprezzamento per tutte le iniziative suscitate e promosse dalla solida­
rietà umana e dall’amore cristiano alla scopo di rendere meno doloroso 
il trapianto di persone da un corpo sociale ad un altro.

E Ci sia pure consentito di segnalare all’attenzione e alla gratitudine 
di ogni animo retto la multiforme opera che in un campo tanto delicato 
svolgono Istituzioni intemazionali specializzate.

Disarmo

Ci è pure doloroso constatare come nelle Comunità politiche econo­
micamente più sviluppate si siano creati e si continuino a creare ar­
mamenti giganteschi; come a tale scopo venga assorbita una percen-



134

tuale altissima di energie spirituali e di risorse economiche; gli stessi 
cittadini di quelle Comunità politiche siano sottoposti a sacrifìci non 
lievi; mentre altre Comunità politiche vengano, di conseguenza, pri­
vate di collaborazioni indispensabili al loro sviluppo economico e al loro 
progresso sociale.

Gli armamenti, come è noto, si sogliono giustificare adducendo il 
motivo che se una pace oggi è possibile, non può essere che la pace 
fondata sull’equilibrio delle forze. Quindi se una Comunità politica si 
arma, le altre Comunità politiche devono tenere il passo ed armarsi esse 
pure. E se una Comunità politica produce armi atomiche, le altre de­
vono pure produrre armi atomiche di potenza distruttiva pari.

In conseguenza gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un uragano 
che potrebbe scatenarsi ad ogni istante con una travolgenza inimma­
ginabile. Giacché le armi ci sono: e se è difficile persuadersi che vi 
siano persone capaci di assumersi la responsabilità delle distruzioni e 
dei dolori che una guerra causerebbe, non è escluso che un fatto impre­
vedibile ed .incontrollabile possa far scoccare la scintilla che metta in 
moto l’apparato bellico. Inoltre va pure tenuto presente che se anche 
una guerra a fondo, grazie all’efficacia deterrente delle stesse armi, non 
avrà luogo, è giustificato il timore che il fatto della sola continuazione 
degli esperimenti nucleari a scopi bellici possa avere conseguenze fatali 
per la vita sulla terra.

Per cui giustizia, saggezza ed umanità domandano che venga arre­
stata la corsa agli armamenti ; si riducano simultanemente e recipro­
camente gli armamenti già esistenti ; si mettano al bando le armi nu­
cleari ; e si pervenga finalmente al disarmo integrato da controlli effi­
caci. Non si deve permettere — proclama Pio XII — che la sciagura di 
una guerra mondiale con le sue rovine economiche e sociali e le sue 
aberrazioni e perturbamenti morali si rovesci per la terza volta sul­
l’umanità (59).

Occorre però riconoscere che l’arresto negli armamenti a scopi bel­
lici, la loro effettiva riduzione e, a maggior ragione, la loro eliminazione 
sono impossibili o quasi, se nello stesso tempo non si procede ad un 
disarmo integrale ; se cioè non si smontano anche gli spiriti, adopran- 
dosi sinceramente a dissolvere in essi la psicosi bellica : il che comporta, 
a sua volta, che al criterio della pace che si regge sull’equilibrio degli 
armamenti, si sostituisca il principio che la vera pace si può costruire 
soltanto nella vicendevole fiducia. Noi riteniamo che si tratti di un 
obiettivo che può essere conseguito. Giacché esso è reclamato dalla 
retta ragione, è desideratissimo, ed è della più alta utilità.

E’ un obbiettivo reclamato dalla ragione. E’ evidente, o almeno 
dovrebbe esserlo per tutti, che i rapporti fra le Comunità politiche, 
come quelli fra i singoli esseri umani, vanno regolati non facendo ri­
corso alla forza delle armi, ma nella luce della ragione; e cioè nella 
verità, nella giustizia, nella solidarietà operante.



135

E’ un obbiettivo desideratissimo. Ed invero chi è che non desidera 
ardentissimamente che il pericolo della guerra sia eliminato e la pace 
sia salvaguardata e consolidata?

E’ un obbiettivo della più alta utilità. Dalla pace tutti traggono van­
taggi : individui, famiglie, popoli, la intera famiglia umana. Risuonano 
ancora oggi severamente ammonitrici le parole di Pio XII : Nulla è 
perduto con la pace. Tutto può essere perduto con la guerra (60).

Perciò come Vicario di Gesù Cristo, Salvatore del mondo e artefice 
della pace, e come interpreti dell’anelito più profondo dell’intera fami­
glia umana, seguendo l’impulso del Nostro animo, preso dall’ansia di 
bene per tutti, Ci sentiamo in dovere di scongiurare gli uomini, soprat­
tutto quelli che sono investiti di responsabilità pubbliche, a non rispar­
miare fatiche per imprimere alle cose un corso ragionevole ed umano.

Nelle assemblee più alte e qualificate considerino a fondo il pro­
blema della ricomposizione pacifica dei rapporti tra le Comunità poli­
tiche su piano mondiale : ricomposizione fondata sulla mutua fiducia, 
sulla sincerità nelle trattative, sulla fedeltà agli impegni assunti. Scru­
tino il problema fino a individuare il punto, donde è possibile iniziare 
l’avvio verso intese leali, durature, feconde.

Da parte Nostra non cesseremo di implorare le benedizioni di Dio 
sulle loro fatiche, affinchè apportino risultati positivi.

Nella libertà

I rapporti tra le Comunità politiche vanno regolati nella libertà. Il 
che significa che nessuna di esse ha il diritto di esercitare un’azione 
oppressiva sulle altre o di indebita ingerenza. Tutte invece devono pro­
porsi di contribuire perchè in ognuna sia sviluppato il senso di respon­
sabilità, lo spirito di iniziativa, e l’impegno ad essere la prima prota­
gonista nel realizzare la propria ascesa in tutti i campi.

L'ascesa delle Comunità politiche in fase di sviluppo economico

Una comunanza di origine, di redenzione, di supremo destino lega 
tutti gli esseri umani e li chiama a formare un’unica famiglia cristiana. 
Per tale ragione nell’Enciclica Mater et Magistra abbiamo esortato le 
Comunità politiche economicamente sviluppate a istaurare rapporti di 
multiforme cooperazione con le Comunità politiche in via di sviluppo 
economico (61).

Possiamo ora constatare con soddisfazione che il Nostro appello ha 
riscosso una larga favorevole accoglienza; e Ci arride la speranza che 
ancor più per l’avvenire esso contribuisca a far sì che i Paesi meno 
provvisti di beni pervengano, nel tempo più breve possibile, ad un grado 
di sviluppo economico che consenta ad ogni cittadino di vivere in con­
dizioni rispondenti alla propria dignità di persona.



136

Ma non è mai abbastanza ripetuto che la cooperazione di cui si è 
fatto cenno, va attuata nel più grande rispetto per la libertà delle Co­
munità politiche in fase di sviluppo. Le quali Comunità è necessario 
ohe siano e si sentano le prime responsabili e le principali artefici nel­
l’attuazione del loro sviluppo economico e del loro progresso sociale.

Già il Nostro Predecessore Pio XII proclamava che nel campo di 
un nuovo ordinamento fondato sui principi morali, non vi è posto 
per la lesione della libertà, dell’integrità e della sicurezza di altre 
nazioni, qualunque sia la loro estensione territoriale o la loro capa­
cità di difesa. Se è inevitabile che i grandi Stati, per le loro maggiori 
possibilità e la loro potenza, traccino il cammino per la costituzione 
di gruppi economici fra essi e le nazioni più piccole e deboli; è non­
dimeno incontestabile — come di tutti, nell’ambito dell’interesse gene­
rale — il diritto di queste al rispetto della loro libertà nel campo poli­
tico, alla efficace custodia di quella neutralità nelle contese tra gli 
Stati, che loro spetta secondo il gius naturale e delle genti, alla tu­
tela del loro sviluppo economico, giacche soltanto in tal guisa po­
tranno conseguire adeguatamente il bene comune, il benessere mate 
riale e spirituale del proprio popolo (62).

Pertanto le comunità politiche economicamente sviluppate, nel 
prestare la loro multiforme opera, sono tenute al riconoscimento e 
àl rispetto dei valori morali e delle peculiarità etniche proprie delle 
Comunità in fase di sviluppo economico; come pure ad agire senza 
propositi di predominio politico; in tal modo portano un contributo 
prezioso alla formazione di una Comunità mondiale nella quale tutti 
i membri siano soggetti consapevoli dei propri doveri e dei propri 
diritti, operanti in rapporto di uguaglianza all’attuazione del bene 
comune universale (63).

Segni dei tempi

Si diffonde sempre più tra gli esseri umani la persuasione che le 
eventuali controversie tra i popoli non debbono essere risolte con il 
ricorso alle armi; ma invece attraverso il negoziato.

Vero è che sul terreno storico quella persuasione è piuttosto in 
rapporto con la forza terribilmente distruttiva delle armi moderne ; 
ed è alimentata dall’orrore che suscita nell’animo anche solo il pen­
siero delle distruzioni immani e dei dolori immensi che l’uso delle 
armi apporterebbe alla famiglia umana; per cui riesce quasi impos­
sibile pensare che nell’era atomica la guerra possa essere utilizzata 
come strumento di giustizia.

Però tra i popoli, putroppo, spesso regna ancora la legge del ti­
more. Ciò li sospinge a profondere spese favolose in armamenti : non 
già, si afferma — nè vi è motivo per non credervi — per aggredire, 
ma per dissuadere gli altri daU’aggressione.



137

E’ lecito tuttavia sperare che gli uomini, incontrandosi e nego­
ziando, abbiano a scoprire meglio i vincoli che li legano, provenienti 
dalla loro comune umanità; e abbiano pure a scoprire che una fra 
le più profonde esigenze della loro comune umanità è che tra essi 
e tra i rispettivi popoli regni non il timore, ma l’amore: il quale 
tende ad esprimersi nella collaborazione leale, multiforme, apporta­
trice di molti beni.

PARTE IV

RAPPORTI DEGLI ESSERI UMANI E DELLE COMUNITÀ POLITICHE 

CON LA COMUNITÀ MONDIALE

Interdipendenza ira le Comunità politiche

I recenti progressi delle scienze e delle tecniche incidono profon­
damente sugli esseri umani, sollecitandoli a collaborare tra loro e 
orientandoli verso una convivenza unitaria a raggio mondiale. Si 
è infatti intensamente accentuata la circolazione delle idee, degli 
uomini, delle cose. Per cui sono aumentati enormemente e si sono 
infìttiti i rapporti tra i cittadini, le famiglie, i corpi intermedi ap­
partenenti a diverse Comunità politiche; come pure fra i poteri pub­
blici delle medesime. Mentre si approfondisce l’interdipendenza tra 
le economie nazionali : le une si inseriscono progressivamente sulle 
altre fino a diventare ciascuna quasi parte integrante di un’unica eco­
nomia mondiale; e il progresso sociàle, l’ordine, la sicurezza e la pa­
ce all’interno di ciascuna Comunità politica è in rapporto vitale con 
il progresso sociale, l’ordine, la sicurezza, la pace di tutte le altre 
Comunità politiche.

Nessuna Comunità politica oggi è in grado di perseguire i suoi 
interessi e di svilupparsi chiudendosi in se stessa; giacché il grado 
della -sua prosperità e del suo sviluppo sono pure il riflesso ed una 
componente del grado di prosperità e dello sviluppo di tutte le altre 
Comunità politiche.

Insufficienza dell'attuale organizzazione dell'autorità 
pubblica nei confronti del bene comune universale

L’unità della famiglia umana è esistita in ogni tempo, giacché 
essa ha come membri gli esseri umani che sono tutti uguali per di­
gnità naturale. Di conseguenza esisterà sempre l’esigenza obbietiva 
all’attuazione, in grado sufficiente, -del bene comune universale, e 
cioè del bene comune della intera famiglia umana,



138

Nei tempi passati si poteva, a ragione, ritenere che i Poteri pub­
blici delle differenti Comunità politiche potessero essere in grado di 
attuare il bene comune universale: o attraverso le normali vie diplo­
matiche o con incontri a più alto livello, utilizzando gli strumenti 
giuridici, quali, ad esempio, le convenzioni e i trattati: strumenti 
giuridici suggeriti dal diritto naturale, e determinati dal diritto delle 
genti e dal diritto intemazionale.

In seguito alle profonde trasformazioni intervenute nei rapporti 
della convivenza umana, da una parte il bene comune universale 
solleva problemi complessi, gravissimi, estremamente urgenti, spe­
cialmente per ciò che riguarda la sicurezza e la pace mondiale; dal­
l’altra parte i Poteri pubblici delle singole Comunità politiche, posti 
come sono su un piede di uguaglianza giuridica tra essi per quanto 
moltiplichino i loro incontri e acuiscano la loro ingegnosità nell’ela- 
borare nuovi strumenti giuridici, non sonò più in grado di affron­
tare e risolvere gli accennati problemi adeguatamente; e ciò non 
tanto per mancanza di buona volontà o di iniziativa, ma a motivo 
di una loro deficienza strutturale.

Si può dunque affermare che sul terreno storico è venuta meno 
la rispondenza fra l’attuale organizzazione e il rispettivo funziona­
mento del principio autoritario operante su piano mondiale e le esi­
genze obbiettive del bene comune universale.

Rapporto fra contenuti storici del bene comune e struttura 
e funzionamento dei Poteri pubblici

Esiste un rapporto intrinseco fra i contenuti storici del bene co­
mune da una parte e la configurazione e il funzionamento dei Poteri 
pubblici dall’altra. L’ordine morale, cioè, come esige l’autorità pub­
blica nella convivenza per l’attuazione del bene comune, di conse­
guenza esige pure che l’autorità a tale scopo sia efficiente. Ciò po­
stula che gli organi nei quali l’autorità prende corpo, diviene operante 
e persegue il suo fine, siano strutturati e agiscano in maniera da es­
sere idonei a tradurre nella realtà i contenuti nuovi che il bene co­
mune viene assumendo nell’evolversi storico della convivenza.

Il bene comune universale pone ora problemi a dimensioni mon­
diali che non possono essere adeguatamente affrontati e risolti che 
ad opera di Poteri pubblici aventi ampiezza, strutture e mezzi delle 
stesse proporzioni; di Poteri pubblici cioè, che siano in grado di ope­
rare in modo efficiente su piano mondiale. Lo stesso ordine morale 
quindi domanda che tali Poteri vengano istituiti.

Poteri pubblici istituiti di comune accordo e non imposti con la fona

I Poteri pubblici, aventi autorità su piano mondiale e dotati di 
mezzi idonei a perseguire efficacemente gli obbiettivi che costituì-



139

scono i contenuti concreti del bene comune universale, vanno isti­
tuiti di comune accordo e non imposti con la forza. La ragione è che 
siffatti Poteri devono essere in grado di operare efficacemente; però, 
nello stesso tempo, la loro azione deve essere informata a sincera 
ed effettiva imparzialità; deve cioè essere un’azione diretta a soddi­
sfare alle esigenze obbiettive del bene comune universale. Senonchè 
ci sarebbe certamente da temere che Poteri pubblici supernazionali o 
mondiali imposti con la forza dalle Comunità politiche più potenti 
non siano o non divengano strumento di interessi particolaristici; 
e qualora ciò non si verifichi, è assai difficile che nel loro operare 
risultino immuni da ogni sospetto di parzialità: il che compromet­
terebbe l’efficacia della loro azione.

Le Comunità politiche, anche se fra esse corrano differenze ac­
centuate nel grado di sviluppo economico e nella potenza militare, 
sono tutte assai sensibili quanto a parità giuridica e alla loro digni­
tà morale. Per cui, a ragione, non facilmente si piegano ad obbe­
dire a Poteri imposti con la forza; o a Poteri alla cui creazione non 
abbiano contribuito; o ai quali non abbiano esse stesse deciso di 
sottoporsi con scelte consapevoli e libere.

Il bene comune universale e i diritti della persona

Come il bene comune delle singole Comunità politiche, così il 
bene comune universale non può essere determinato che avendo 
riguardo alla persona umana. Per cui anche i poteri pubblici della 
Comunità mondiale devono proporsi come obbiettivo fondamentale 
il riconoscimento, il rispetto, la tutela e la promozione dei diritti 
della persona: con un’azione diretta, quando il caso lo comporti; o 
creando un ambiente a raggio mondiale in cui sia reso più facile 
ai Poteri pubblici delle singole Comunità politiche svolgere le pro­
prie specifiche funzioni.

Il principio di sussidiarietà

Come i rapporti tra individui, famiglie, corpi intermedi, e i Po­
teri pubblici delle rispettive Comunità politiche, nell’interno delle 
medesime, vanno regolati secondo il principio di sussidiarietà, così 
nella luce dello stesso principio vanno regolati pure i rapporti fra 
i Poteri pubblici delle singole Comunità politiche e i Poteri pub­
blici della Comunità mondiale. Ciò significa che i Poteri pubblici 
della Comunità mondiale devono affrontare e risolvere i problemi 
a contenuto economico, sociale, politico, culturale che pone il bene 
comune universale; problemi però che per la loro ampiezza, com­
plessità e urgenza i Poteri pubblici delle singole Comunità politiche 
non sono in grado di affrontare con prospettiva di soluzioni positive.



140

I Poteri pubblici della Comunità mondiale non hanno lo scopo 
di limitare la sfera di azione ai Poteri pubblici delle singole Comu­
nità politiche e tanto meno di sostituirsi ad essi; hanno invece lo 
scopo di contribuire alla creazione, su piano mondiale, di un am­
biente nel quale i Poteri pubblici delle singole Comunità politiche, 
i rispettivi cittadini e i corpi intermedi possano svolgere i loro com­
piti, adempiere i loro doveri, esercitare i loro diritti con maggiore 
sicurezza (64).

Segni dei tempi
Come è noto, il 26 giugno 1945, venne costituita l’Organizzazione 

delle Nazioni Unite ( O. N. U. ) ; alla quale, in seguito, si collegarono 
gli Istituti Intergovernativi aventi vasti compiti intemazionali in 
campo economico, sociale, culturale, educativo, sanitario. Le Nazio­
ni Unite si proposero come fine essenziale mantenere e consolidare 
la pace fra i popoli, sviluppando fra essi le amichevoli relazioni, fon­
date sui principi dell’uguaglianza, del vicendevole rispetto, della mul­
tiforme cooperazione in tutti i settori della convivenza.

Un atto della più alta importanza compiuto dalle Nazioni ' Unite 
è la dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo approvata in As­
semblea Generale il 10 dicembre 1948. Nel preambolo della stessa 
Dichiarazione si proclama come un ideale da perseguirsi da tutti i 
popoli e da tutte le Nazioni l’effettivo riconoscimento e rispetto di 
quei diritti e delle rispettive libertà.

Su qualche punto particolare della Dichiarazione sono state sol­
levate obbiezioni e fondate riserve. Non è dubbio però che il Docu­
mento segni un passo importante nel cammino verso l’organizza­
zione giuridico-politica della Comunità mondiale. In esso infatti viene 
riconosciuta, nella forma più solenne, la dignità di persona a tutti 
gli esseri umani; e viene di conseguenza proclamato come loro fon­
damentale diritto quello di muoversi liberamente nella ricerca del 
vero, nell’attuazione del bene morale e della giustizia; e il diritto 
a una vita dignitosa ; e vengono pure proclamati altri diritti con­
nessi con quelli accennati.

Auspichiamo pertanto che l’Organizzazione delle Nazioni Unite — 
nelle strutture e nei mezzi — si adegui sempre più alla vastità e no- 

- biltà dei suoi compiti ; e che arrivi il giorno nel quale i singoli esseri 
umani trovino in essa ima tutela efficace in ordine ai diritti che 
scaturiscono immediatamente 'dalla loro dignità di persone; e che 
perciò sono diritti universali, inviolabili', inalienabili. Tanto più che 
i singoli esseri umani, mentre partecipano sempre più attivamente 
alla vita pubblica delle proprie Comunità politiche, mostrano un 
crescente interessamento alle vicende di tutti i popoli, e avvertono 
con maggiore «consapevolezza di essere membra vive di una Comu­
nità mondiale.



141

PARTE V

RICHIAMI PASTORALI

Dovere di partecipare alla vita pubblica

Ancora una volta ci permettiamo di richiamare i Nostri figli al 
dovere che hanno di partecipare attivamente alla vita pubblica e di 
contribuire all’attuazione del bene comune della famiglia umana e 
della propria Comunità politica; e di adoprarsi quindi, nella luce 
della Fede e con la forza dell’Amore, perchè le istituzioni a finalità 
economiche, sociali, culturali e politiche, siano tali da non creare 
ostacoli, ma piuttosto facilitare o rendere meno arduo alle persone 
il loro perfezionamento : tanto nell’ordine naturale che in quello 
soprannaturale.

Competenza scientifica, capacità tecnica, esperienza professionale

Non basta essere illuminati dalla Fede ed accesi dal desiderio del 
bene per penetrare di sani principi una civiltà e vivificarla nello spi­
rito del Vangelo. A tale scopo è necessario inserirsi nelle sue istitu­
zioni e operare validamente dal di dentro delle medesime. Però la 
nostra civiltà si contraddistingue soprattutto per i suoi contenuti scien­
tifico-tecnici.

Per cui non ci si inserisce nelle sue istituzioni e non si opera con 
efficacia dal di dentro delle medesime se non si è scientificamente 
competenti, tecnicamente capaci, professionalmente esperti.

L'azione come sintesi di elementi scientifico-tecnico-professionali 

e di valori spirituali

Amiamo pure richiamare all’attenzione che la competenza scienti­
fica, la capacità tecnica, l’esperienza professionale, se sono necessar 
rie, non sono però sufficienti per ricomporre i rapporti della convi­
venza in un ordine genuinamente umano: e cioè in un ordine di cui 
fondamento è la verità, misura e obbiettivo la giustizia, forza propul­
siva l’Amore, metodo di attuazione la libertà.

A tale scopo si richiede certamente che gli esseri umani svolgano 
le proprie attività a contenuto temporale, obbedendo alle leggi che 
sono ad esse immanenti, e seguendo metodi rispondenti alla loro na­
tura; ma si richiede pure, nello stesso tempo, che svolgano quelle at­
tività nell’ambito dell’ordine morale; e quindi come esercizio o riven­
dicazione di un diritto, come adempimento di un dovere e prestazione 
di un servizio ; come risposta positiva al disegno provvidenziale di Dio



142

mirante alla nostra salvezza ; si richiede cioè che gli esseri umani, 
nell’interiorità di se stessi, vivano il loro operare a contenuto tempo­
rale come una sintesi di elementi scientifico-tecnico-professionali e di 
valori spirituali.

Ricomposizione unitaria nei credenti fra fede religiosa 
e attività a contenuto morale

Nelle Comunità Nazionali di tradizione cristiana, le istituzioni del­
l’ordine temporale, nell’epoca moderna, mentre rivelano spesso un 
alto grado di perfezione scientifico-tecnica e di efficienza in ordine ai 
rispettivi fini specifici, nello stesso tempo si caratterizzano non di rado 
per la povertà di fermenti e di accenti cristiani.

E’ certo tuttavia che alla creazione di quelle istituzioni hanno con­
tribuito e continuano a contribuire molti che si ritenevano e si riten­
gono cristiani ; e non è dubbio ohe, in parte almeno, lo erano e lo sono. 
Come si spiega? Riteniamo che la spiegazione si trovi in una frattura 
nel loro animo fra la credenza religiosa e l’operare a contenuto tem­
porale. E’ necessario quindi che in essi si ricomponga la unità inte­
riore; e nelle loro attività temporali sia pure presente la Fede come 
faro che illumina e la Carità come forza che vivifica.

Sviluppo integrale degli esseri umani in formazione

Ma pensiamo pure che l’accennata frattura nei credenti fra cre­
denza religiosa e operare a contenuto temporale, è il risultato, in gran 
parte se non del tutto, di un difetto di solida formazione cristiana. Ca­
pita infatti, troppo spesso e in molti ambienti, che non vi sia propor­
zione fra istruzione scientifica e istruzione religiosa: l’istruzione scien­
tifica continua ad estendersi fino ad attingere gradi superiori, mentre 
l’istruzione religiosa rimane di grado elementare. E’ perciò indispen­
sabile che negli esseri umani in formazione, la educazione sia inte­
grale e ininterrotta ; e cioè che in essi il culto dei valori religiosi e l’af­
finamento della coscienza morale proceda di pari passo con la conti­
nua sempre più ricca assimilazione di elementi scientifico-tecnici; ed 
è pure indispensabile che siano educati circa il metodo idoneo secondo 
cui svolgere in concreto i loro compiti (65).

Impegno costante

Riteniamo opportuno di fare presente come sia difficile cogliere, 
con sufficiente aderenza, il rapporto fra esigenze obbiettive della giu­
stizia e situazioni concrete; di individuare cioè i gradi e le forme se­
condo cui i principi e le direttive dottrinali devono tradursi nella realtà.

E l’individuazione di quei gradi e di quelle forme è tanto più dif­
ficile nell’epoca nostra, caratterizzata da un dinamismo accentuato.



143

Per cui il problema dell'adeguazione della realtà sociale alle esigenze 
obbiettive della giustizia è problema che non ammette mai una solu­
zione definitiva. I Nostri figli pertanto devono vigilare su se stessi per 
non adagiarsi soddisfati in obbiettivi già raggiunti.

Anzi per tutti gli esseri umani è quasi un dovere pensare che 
quello che è stato realizzato è sempre poco rispetto a quello che resta 
ancora da compiere per adeguare gli organismi produttivi, le associa­
zioni sindacali, le organizzazioni professionali, i sistemi assicurativi, 
gli ordinamenti giuridici, i regimi politici, le istituzioni a finalità cul­
turali, sanitarie, ricreative e sportive, alle dimensioni proprie dell’èra 
dell’atomo e delle conquiste spaziali : èra nella quale la famiglia uma­
na è già entrata e ha iniziato il suo nuovo cammino con prospettive 
di -un’ampiezza sconfinata.

Rapporti fra cattolici e non cattolici in campo economico-sociale-politico

Le linee dottrinali tracciate nel presente Documento scaturiscono 
o sono suggerite da esigenze insite nella stessa natura umana, e rien­
trano, per lo più, nella sfera del diritto naturale. Offrono quindi ai cat­
tolici un vasto campo di incontri e di intese tanto con cristiani separ 
rati da questa Sede Apostolica, quanto con esseri umani non illumi­
nati dalla Fede in Gesù Cristo, nei quali però è presente la luce della 
ragione ed è pure presente ed operante l’onestà naturale. In tali rap­
porti i Nostri figli siano vigilanti per essere sempre coerenti con se 
stessi, per non venire mai a compromessi riguardo alla religione e alla 
morale. Ma nello stesso tempo siano e si mostrino animati da spirito 
di comprensione, disinteressati, e disposti ad operare lealmente nel 
l’attuazione di oggetti che siano di loro natura buoni o riducibili al 
bene (66).

Non si dovrà però mai confondere l’errore coll’ errante, anche 
quando trattisi di errore o di conoscenza inadeguata della verità in 
campo morale-religioso. L’errante è sempre ed anzitutto un essere 
umano e conserva, in ogni caso, la sua dignità di persona; e va sem­
pre considerato e trattato come si conviene a tanta dignità. Inoltre 
in ogni essere umano non si spegne mai l’esigenza, congenita alla sua 
natura, di spezzare gli schemi dell’errore per aprirsi alla conoscenza 
della verità. E l’azione di Dio in lui non viene mai meno. Per cui chi 
in particolare momento- della sua vita non ha chiarezza di fede, o ade­
risce ad opinioni erronee, può essere domani illuminato e credere alla 
verità. Gli incontri e le intese, nei vari settori dell’ordine temporale, 
fra credenti e quanti non credono o credono in modo non adeguato, per­
chè aderiscono ad errori, possono essere occasione per scoprire la verità 
e per renderle omaggio.

Va altresì tenuto presente che non si possono neppure identificare 
false dottrine filosofiche sulla natura, l’origine e il destino dell’uni-



144

verso e dell’uomo, con movimenti storici a finalità economiche, sociali, 
culturali e politiche, anche se questi movimenti sono stati originati da 
quelle dottrine e da esse hanno tratto e traggono tuttora ispirazione. 
Giacché le dottrine, una volta elaborate e definite, rimangono sempre 
le stesse ; mentre i movimenti suddetti, agendo sulle situazioni storiche 
incessantemente evolventisi, non possono non subirne gli influssi e 
quindi non possono non andare soggetti a mutamenti anche profondi. 
Inoltre chi può negare che in quei movimenti, nella misura in cui sono 
conformi ai dettami della retta ragione e si fanno interpreti delle giu­
ste aspirazioni della persona umana, vi siano elementi positivi e meri­
tevoli di approvazione?

Pertanto, può verificarsi che un avvicinamento o un incontro di 
ordine pratico, ieri ritenuto non opportuno o non fecondo, oggi invece 
sia o lo possa divenire domani. Decidere se tale momento è arrivato, 
come pure stabilire i modi e i gradi dell’eventuale consonanza di atti­
vità al raggiungimento di scopi economici, sociali, culturali, politici 
onesti e utili al vero bene della Comunità, sono problemi che si pos­
sono risolvere soltanto con la virtù della prudenza, che è la guida delle 
virtù che regolano la vita morale, sia individuale che sociale. Perciò, 
da parte dei cattolici tale decisione spetta in primo luogo a coloro che 
vivono od operano nei settori specifici della convivenza, in cui quei 
problemi si pongono, sempre tuttavia in accordo con i principi del di­
ritto naturale, con la dottrina sociale della Chiesa e con le direttive 
dell’autorità ecclesiastica. Non si deve, infatti, dimenticare che com­
pete alla Chiesa il diritto e il dovere non solo di tutelare i principi del­
l’ordine etico e religioso, ma anche di intervenire autoritativamente 
presso i suoi figli nella sfera dell’ordine temporale, quando si tratta di 
giudicare dell’applicazione di quei principi ai casi concreti (67).

Gradualità

Non mancano anime particolarmente dotate di generosità, che, tro­
vandosi di fronte a situazioni nelle quali ile esigenze della giustizia non 
sono soddisfatte o non lo sono in grado sufficiente, si sentono accese 
dal desiderio di innovare, superando con un balzo solo tutte le tappe, 
come volessero far ricorso a qualcosa che può rassomigliare alla ri­
voluzione.

Non si dimentichi che la gradualità è la legge della vita in tutte le 
sue espressioni; per cui anche nelle istituzioni umane non si riesce ad 
innovare verso il meglio che agendo dal di dentro di esse gradualmente. 
Non nella rivoluzione — proclama Pio XII — ma in una evoluzione 
concordata sta la salvezza e la giustiziti. La violenza non ha mai fatto 
altro che abbattere, non innalzare; accendere le passioni non cal­
marle; accumulare odio e rovine, non affratellare i contendenti; e ha 
precipitato gli uomini e i partiti nella dura necessità di ricostruire 
lentamente, dopo prove dolorose, sopra i ruderi della discordia (68).



145

Compito immenso

A tutti gli uomini di buona volontà spetta un compito immenso : il 
compito di ricomporre i rapporti della convivenza nella verità, nella 
giustizia, nell’amore, nella libertà: i rapporti della convivenza tra i 
singoli esseri umani ; fra i cittadini e le rispettive Comunità politiche ; 
fra le stesse Comunità politiche; fra individui, famiglie, corpi inter­
medi e Comunità politiche da una parte e dall’altra la Comunità mon­
diale. Ufficio nobilissimo quale è quello di attuare la vera pace nell’or­
dine stabilito da Dio.

Certo, coloro che prestano la loro opera alla ricomposizione dei rap­
porti della vita sociale secondo i criteri sopra accennati, non sono 
molti; ad essi vada il Nostro paterno apprezzamento, il Nostro pres­
sante invito a perseverare nella loro opera con slancio sempre rinno­
vato. E Ci conforta la speranza, che il loro numero aumenti, soprat­
tutto fra i credenti. E’ un imperativo del dovere; è un’esigenza del­
l’Amore. Ogni credente, in questo nostro mondo, deve essere una scin­
tilla di luce, un centro di amore, un fermento vivificatore nella massa : 
e tanto più lo sarà, quanto- più, nella intimità di se stesso, vive in 
comunione con Dio.

Infatti non si dà pace agli uomini se non vi è pace in ciascuno 
di essi, se cioè ognuno non instaura in se stesso l’ordine voluto da Dio. 
Vuole l’anima tua — si domanda Sant’Agostino — vincere le tue pas­
sioni? Sia sottomessa a Chi è in alto e vincerà ciò che è in basso. E 
sarà in te la pace: vera, sicura, ordinatissima. Qual’è l’ordine di que­
sta pace? Dio comanda all’anima, l’anima al corpo; niente di piu or­
dinato (69).

Il Principe della Pace

Queste Nostre parole, che abbiamo voluto dedicare ai problemi che 
più assillano l’umana famiglia, nel momento presente, e dalla cui equa 
soluzione dipende l’ordinato progresso della società, sono dettate da 
una profonda aspirazione, che sappiamo comune a tutti gli uomini di 
buona volontà: il consolidamento della pace nel mondo.

Come Vicario — benché tanto umile ed indegno — di Colui, che il 
profetico annuncio chiama il Principe della Pace (70), abbiamo il do­
vere di spendere tutte le nostre energie per il rafforzamento di questo 
bene. Ma la Pace rimane solo vuoto suono di parole, se non è fondata 
su quell’ordine che il presente Documento ha tracciato con fiduciosa 
speranza: ordine fondato sulla verità, costruito secondo giustizia, vi­
vificato e integrato dalla carità, e posto in atto nella libertà.

E’ questa un’impresa tanto nobile ed alta, che le forze umane, an­
che se animate da ogni lodevole buona volontà, non possono da sole 
portare ad effetto. Affinchè l’umana società sia uno specchio il più 
fedele possibile del Regno di Dio, è necessario l’aiuto dall’alto. Per



146

questo la Nostra invocazione in questi giorni sacri sale più fervorosa 
a Colui, che ha vinto nella Sua dolorosa Passione e Morte il peccato, 
elemento disgregatore e apportatore di lutti e squilibri ed ha ricon­
ciliato l’umanità col Padre Celeste nel Suo Sangue : Poiché Egli è la 
nostra Pace, Egli, che delle due ne ha fatta una sola. ...E venne ad 
evangelizzare la pace a voi, che eravate lontani, e la pace ai vicini (71).

E nella Liturgia di questi giorni risuona l’annuncio : Surgens lesus 
Dominus noster, stans in medio discipulorum suorum, dixit : « Pax 
vobis, Alleluia»; gavisi sunt discipuli, viso Domino (72).

Egli lascia la pace, Egli porta la pace : Pacem relinquo vobis, pacem 
meam do vobis, non quomodo mundus dat Ego do vobis (73). Questa è 
la pace che chiediamo a Lui con l’ardente sospiro della Nostra pre­
ghiera.

Allontani Egli dal cuore degli uomini ciò che la può mettere in pe­
ricolo ; e li trasformi in testimoni di verità, di giustizia, di amore fra­
terno. Illumini i responsabili dei popoli, affinchè accanto alle solleci­
tudini per il giusto benessere dei loro cittadini, garantiscano e difen­
dano il gran dono della pace ; accenda le volontà di tutti a superare 
le barriere che dividono, ad accrescere i vincoli della mutua carità, a 
comprendere gli altri, a perdonare coloro che hanno recato ingiurie; 
in virtù della Sua azione, si affratellino tutti i popoli della terra e fio­
risca in essi e sempre regni la desideratissima pace.

In pegno di questa pace e con l’augurio che essa irraggi nelle cri­
stiane Comunità a voi affidate, specialmente a beneficio dei più umili 
e più bisognosi di aiuto e di -difesa, siamo lieti di dare a Voi, Venera­
bili Fratelli, ed ai sacerdoti del clero secolare e regolare, ai religiosi e 
alle religiose e ai fedeli delle vostre Diocesi, particolarmente a coloro 
che porranno ogni impegno per mettere in pratica le Nostre esorta­
zioni, la Benedizione Apostolica, propiziatrice dei celesti favori. Infine, 
per tutti gli uomini di buona volontà, destinatari anch’essi di questa 
Nostra Lettera Enciclica, imploriamo dal Sommo Iddio salute e pro­
sperità.

Dato in Roma, presso S. Pietro, nella Solennità della Cena di Nostro 
Signore, il giorno 11 Aprile dell’anno 1963, V° del Nostro Pontificato.



147

(1) Ps. 8, 1.
(2) Ps. 103, 24.
(3) Cfr. Gen. 1, 26.
(4) Ps. 8, 5-6.
(5) Rom. 2, 15.
(6) Cfr. Ps. 18, 8-11.
(7) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho- 

nicus, 'datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1942, A. A. S. XXXV, 1943, pr>. 9-24; 
et Ioannis XXIII Senno, habitus die 
4 mensis lanuarii anno 1963, A. A. S. 
LV, 1963, pp. 89-91.

(8) Cfr. Pii XI Litt. Encycl. Divini 
Redemptoris, A. A. S. XXIX, 1937. 
p. 78; et Pii XII Nuntius radiophoni- 
cus, datus in festo Pentecostes, die 1 
mensis Iunii anno 1941 A. A. S. 
XXXIII, 1941, pp. 195-205.

(9) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho- 
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1942, A. A. S. XXXV, 1943, pp. 9-24.

(10) Divinae Institutiones, lib. IV, c. 
28, 2; PL. 6, 535.

(11) Litt. Encycl. Libertas praestan- 
tissimum, Acta Leonis XIII, VIII, 1888, 
pp. 237-238.

(12) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho- 
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1942, A. A. S. XXXV, 1943, pp. 9-24.

(13) Cfr. Pii XI Litt. Encycl. Casti 
Connubii, A. A. S. XXII, 1930, pp. 539- 
592 ; et Pii XII Nuntius radiophcnicus, 
aatus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 1942, 
A. A. S. XXXV, 1943, pp. 9-24.

(14) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho- 
nicus, datus in festo Pentecostes, die l 
mensis lunii anno 1941, A. A. S. 
XXXIII, 1941, p. 201.

(15) Cfr. Leonis XIII Litt. Encycl. 
Rerum Novarum, Acta Leonis XIII, 
XI, 1891, pp. 128-129.

(16) Cfr. Ioannis XXIII Litt. Encycl. 
Mater et Magistra, A. A. S. LITI, 1961, 
p. 422.

(17) Cfr. Nuntius radiophonicus, da­
tus in festo Pentecostes, die 1 mensis 
lunii anno 1941, A. A. S. XXXm, 1941, 
p. 201.

(18) Litt. Encycl. Mater et Magistra, 
A. A. S. LUI, 1961, p. 428.

(19) Cfr. Ibid., p. 430.
(20) Cfr. Leonis XIII Litt. Encycl. 

Rerum Novarum, Acta Leonis XIII, XI, 
1891, pp. 134-142; Pii XI Litt. Encycl. 
Quadragesimo Anno, A. A. S. XXIII, 
1931, pp. 199-200; et Pii XII Epist.

Encycl. Sertum laetitiae, A. A. S. 
XXXI, 1939, pp. 635-644.

(21) Cfr. A. A. S. Lin, 1961, p. 430.
(22) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­

nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1952, A. A. S. XLV, 1953, pp. 33-46.

(23) Cfr. Nuntius radiophonicus, da­
tus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 1944, 
A. A. S. XXXVII, 1945, p. 12.

(24) Cfr. Nuntius radiophonicus, da­
tus prid. Nativ. D.NJ.C. anno 1942, 
A. A. S. XXXV, 1943, p. 21.

(25) Eph. 4, 25.
(26) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­

nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. an­
no 1942, A. A. S. XXXV, 1943, p. 14.

(27) Summa Theol., I“-ire, q 19, 
a. 4; cfr. a. 9.

(28) Rom. 13, 1-6.
(29) In Epist. ad Rom. c. 13, vv. 1-2, 

homil. XXIII: PG. 60, 615.
(30) Leonis XIII Epist. Encycl. Im­

mortale Dei, Acta Leonis XIII, V, 1885, 
p. 120.

(31) Cfr. Nuntius radiophonicus, da­
tus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 1944, A. 
A. S. XXXVII, 1945, p. 15.

(32) Cfr. Leonis XIII Epist. Encycl. 
Diuturnum illud, Acta Leonis XIII, 
li, 1880-1881, p, 274.

(33) Cfr. Ibid., p. 278; et eiusdem 
Leonis XIII Epist. Encycl. Immortale 
Dei, Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 130.

(34) Act. 5, 29.
(35) Summa Theol , I*-!!”, q. 93, a. 

3 ad 2um; cfr. Pii XII Nuntius radio­
phonicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. 
anno 1944, A. A. S. XXXVII, 1945, 
pp. 5-23.

(36) Cfr. Leonis XIII Epist. Encycl. 
Diuturnum illud, Acta Leonis XIII, II, 
1880-81, pp. 271-272; et Pii XII Nuntius 
radiophonicus, datus prid. Nativ. D.N. 
l.C. anno 1944, A. A. S. XXXVII, 1945, 
pp. 5-23.

(37) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus prid. Nativ. D;N.I.C. anno 
1942, A. A. S. XXXV, 1943, p. 13; et 
leonis XIII Epist. Encycl. Immortale 
Dei, Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 120.

(38) Cfr. Pii XII Litt. Encycl. Summi 
Pontificatus, A. A. S. XXXI, 1939, pp. 
412-453.

(39) Cfr. Pii XI Litt. Encycl. Mit 
brennender Sorge, A. A. S. XXIX. 1937, 
p. 159; et Litt. Encycl. Divini Re-



148

demptoris A. A. S. XXIX, 1937, pp. 
65-106.

(40) Epist. Encycl. Immortale Dei, 
Acta Leonis XIII, V, 1885, p. 121

(41) Cfr. Leonis XIII Litt. Encycl. 
Rerum Novarum, Acta Leonis XIII, 
XI, 1891, pp. 133-134.

(42) Cfr. Pii XII Litt. Encycl. Sum­
mi Pontificatus A. A. S. XXXI, 1939, 
p. 433.

(43) A. A. S. LUI, 1961, p. 19.
(44) Cfr. Pii XI Litt. Encycl. Qua­

dragesimo Anno, A. A. S. XXIII. 1931, 
p 215.

(45) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho- 
nicus, datus in festo Pentecostes, 'die 
1 mensis lunii anno 1941, A. A. S. 
XXXIII, 1941, p. 200.

(46) Cfr. Pii XI Litt. Encycl Mit 
brennender Sorge, A. A. S. XXIX, 1937, 
p. 159; et Litt. Encycl. Divini Redem­
ptoris, A. A. S XXIX, 1937, p. 79; et 
Pii XII Nuntius radiophonicus, datus 
prid. Nativ. D.N.I.C. anno 1942, A. A. S. 
XXXV, 1943, pp. 9-24.

(47) Cfr. Pii XI Litt. Encycl. Divini 
Redemptoris, A. A. S. XXIX, 1937, p. 
81; et Pii XII Nuntius radiophonicus, 
datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 1942, 
A. A. S. XXXV 1943, pp. 9-24.

(48) Ioannis XXIII Litt. Encycl Ma­
ter et Magistra, A. A. S. LIII, 1961, 
p. 415.

(49) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1942, A. A. S. XXXV, 1943, p. 21.

(50) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho- 
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1944, A. A. S. XXXVII, 1945, pp. 15-16.

(51) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1942, A. A. S. XXXV, 1943, p. 12.

(52) Cfr. Leonis XIII Epist. Apost. 
Annum ingressi, Acta Leonis XIII, 
XXII, 1902-1903. pp. 52-80.

(53) Sap. 6, 2-4.
(54) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­

nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1941, A. A. S. XXXIV, 1942, p. 16.

(55) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1940, A. A. S. XXXIII, 1941, pp. 5-14.

(56) De civitate Dei, lib. IV, c. 4; PL. 
41, 115; cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1939, A. A. S. XXXII, 1940, pp. 5-13.

(57) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1941, A. A. S. XXXIV, 1942, pp. 10-21.

(58) Cfr. Ioannis XXIII Litt. Encycl. 
Mater et Magistra, A. A. S. LUI, 1961, 
p 439.

(59) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1941, A. A. S. XXXIV, 1942, p. 17; et 
Benedicti XV Adhortatio ad modera­
tores populorum belligerantium, data 
die 1 mensis Augusti anno 1917, A. A. S. 
IX, 1917, p. 418.

(60) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­
nicus, datus die XXIV mensis Augusti 
anno 1939, A. A. S. XXXI, 1939, p 334.

(61) A. A. S. LIII, 1961, pp. 440-441.
(62) Cfr. Pii XII Nuntius radiopho­

nicus, datus prid. Nativ. D.N.I.C. anno 
1941, A. A. S. XXXIV, 1942, pp. 16-17.

(63) Ioannis XXIII Litt. Encycl. Ma­
ter et Magistra A. A. S. LIII, 1961, 
p. 443.

(64) Cfr. Pii XII Allocutio ad iu- 
venes ab Actione Catholica ex Italiae 
dioecesibus Romae coadunatos, habita 
die 12 mensis Septembris anno 1948, 
A. A. S. XL, p. 412.

(65) Cfr. Ioannis XXIII Litt. Lncycl. 
Mater et Magistra, A. A. S. LIII, 1961, 
p. 454.

(66) Ibid. p. 456.
(67) Ibid., p. 456; cfr. Leonis XIII 

Epist. Encycl. Immortale Dei, Acta 
Leonis XIII, V, 1885, p. 128; Pii XI 
Litt. Encycl. Ubi Arcano, A. A. S. XIV, 
1922, p. 698; et Pii XII Allocutio ad 
Delegatas Unionis Internationalis So­
dalitatum mulierum catholicarum ob 
communem Conventum Roma; coadu­
natas, habita die 11 mensis Septem­
bris anno 1947, A. A. S. XXXIX, 1947, 
p. 486.

(68) Cfr. Pii XII Allocutio ad opi­
fices ex Italiae dioecesibus Romae coa­
dunatos, habita in festo Pentecostes, 
die 13 mensis lunii anno 1943, A. A. S. 
XXXV, 1943, p. 175.

(69) Miscellanea Augustiniana... S. 
Augustini Sermones post Maurinos re­
perti, Roma, 1930, p. 633.

(70) Cfr. Is. 9, 6.
(71) Eph. 2, 14-17.
(72) Resp. ad Mat. in feria VI infra 

oct. Paschae.
(73) Io. 14, 27.



149

COMUNICAZIONI DELLA CURIA ARCIVESCOVILE

DALLA CANCELLERIA

NOMINE E PROMOZIONI

Con DECRETO ARCIVESCOVILE :
in data 12 Marzo 1963 il Rev. Sac. DON EZIO RAIMONDO veniva 

provvisto del Beneficio Parrocchiale sotto il titolo di CURA di S. MA­
RIA DELLA SPINA in BRIONE;

in data 21 Marzo 1963 a seguito di presentazione canonica da parte 
dei Superiori Maggiori il Rev. Sac. Padre NICOLA ZUNINO dell’Ordine 
dei Predicatori (Domenicani) veniva nominato VICARIO ATTUALE 
della Parrocchia sotto il titolo di CURA di S. MARIA DELLE ROSE 
commendata all’Ordine dei Predicatori, in TORINO;

in data 8 Aprile 1963 il Rev. Sac. DON CARLO RUSPINO Prevosto 
di Argenterà (Diocesi di Ivrea) veniva nominato VICARIO ECONOMO 
della Parrocchia di BENNE di OGLIANICO.

DALL’UFFICIO AMMINISTRATIVO DIOCESANO

SUPPLEMENTO DI CONGRUA

A seguito dell’aumento del supplemento di congrua, ai Rev.mi Par­
roci aventi diritto all’intero supplemento l’assegno annuo sarà di L. 426 
mila 305 e l’assegno per le spese di culto di L. 63.946.

La Direzione Provinciale del Tesoro, mentre comunica che è in corso 
il pagamento degli arretrati, raccomanda di riscuotere l'assegno bime­
strale entro il primo mese del bimestre e cioè : gennaio, marzo, maggio, 
luglio, settembre, novembre.



150

DALL’UFFICIO CATECHISTICO :

ISTRUZIONI PARROCCHIALI

5 maggio: Decalogo in generale
12 maggio: Rispetto al Nome di Dio
19 maggio: La bestemmia
26 maggio : Il giuramento
2 giugno : PENTECOSTE
9 giugno : SS. TRINITÀ’

16 giugno : Il voto

Commissione Liturgica Diocesana

Lezione propria di S. Domenico Savio

Per comodità dei RR. Sacerdoti, non essendo ancora stampato il 
Proprio Diocesano, si pubblica la « lectio III » di S. Domenico Savio e 
la Commemorazione di Maria Ausiliatrice.

DIE 6 MAH 
(d. r. e 9 MARTII)

S. DOMINICI SAVIO Conf.

III CLASSIS
AD MATUTINUM 

Bened. Ad Societatem
LECTIO III

Dominicus Savio, in Subalpinis humili loco ortus, incontaminatam 
toto vitae curriculo primam servare gratiam sategit, eamque ita adau­
gere, ut consummatus in brevi expleverit tempora milita. Septennis 
propositum edidit: Potius mori quam culpa foedari. Duodecennis, a 
sancto Ioanne Bosco in Taurinense ephebeum receptus, ad hoc acriter 
contendit, ut sanctitatis suae condicioni consonae prospiceret. Discipli­
nae observantissimus, atque litterarum studio apprime deditus, ut inge-



151

nio, ita inter coaequales, angelica praestabat puntate. Inexhausta fere­
batur in sodales cantate, utpote qui in deliciis haberet alios catechismum 
edocere, infirmos invisere, tepidos ad pietatem allicere, litesque com­
ponere. Hanc autem agendi rationem et maxima exornabat animi lae­
titia et iugi mortificatione tuebatur. Cotidie ad sanctissimun accedebat 
Eucharistiae sacramentum; gratiarumque actionem ita protrahebat, 
ut quandoque veluti ab extasi plures post horas revocatus fuerit. Dei­
param adeo diligebat, ut nihil omitteret quod in eius laudem fore arbi­
traretur. Decimum quintum aetatis annum agens, Mondonii die nona 
martii anni millesimi octingentesimi quinquagesimi septimi, angelus 
ad Angelos evolavit. Eum Pius Papa duodecimus, anno sacro iubilaei, 
Beatorum et quadriennio post, anno mariali, Sanctorum fastis 
adscripsit.

Te Deum laudamus.

DIE 24 MAII

B. MARIAE VIRGINIS titolo AUXILIUM CHRISTIANORUM

COMMEMORATIO
AD LAUDES

Ant. Laetare, Virgo Mater, quia per te liberavit nos Dominus ab ini­
micis nostris, et fecit nobiscum misericordiam suam (t. p. Alleluia), 
V Salve, radix sancta, salve, mundi gloria (t. p. Alleluia).
R Tuum pro nobis deprecare Filium (t. p. Alleluia).

ORATIO
Concede nos, quaesumus, Domine, Auxiliatricis Mariae pietate fir­

matos : et ardenter in terris pro fide certare, et tuas in caelis magnifi­
care victorias. Per Dominum.



152

LA CAMPAGNA « CONTRO LA FAME NEL MONDO »

Dobbiamo con soddisf azione constatare che la campagna « CON­
TRO LA FAME NEL MONDO », lanciata al principio della Quaresima 
per le Associazioni di Azione Cattolica, e in coincidenza con la « Setti­
mana mondiale contro la fame nel mondo » indetta dalla FAO, per tutti 
i fedeli, ebbe l’esito rilevante che si sperava.

Sotto il punto di vista psicologico, la campagna ha efficacemente 
presentato alla considerazione e alla coscienza del pubblico un proble­
ma di spaventose dimensioni, convincendo molti della doverosa neces­
sità di un personale intervento ; spiritualmente ha richiamato i fedeli 
al senso della Quaresima, trascorsa nello spirito di rinunzia per la 
carità ; e sotto il punto di vista economico, il risultato apparisce molto 
considerevole, anche se non si possono ancora avere dati definitivi, 
perchè non tutte le Parrocchie hanno trasmesso le somme raccolte.

Diamo sinceramente il nostro plauso al Comitato per la vasta ed 
efficace organizzazione, anche capillare, e allo zelo ed abnegazione 
ammirabile con cui parecchi giovani e signorine si sono prodigati nel 
provvedere a tutti i servizi occorrenti, perchè a questi elementi è indub­
biamente dovuta gran parte del successo ; come anche a quei molti Par­
roci e relative Associazioni, che hanno sposato con ardore questa gran­
de causa di carità ed umanità.

Una viva raccomandazione alle Parrocchie ed Enti vari, che non lo 
avessero ancora fatto, a sollecitare l’invio del loro contributo al CEN­
TRO CATTOLICO TORINESE « CONTRO LA FAME NEL MONDO » 
(Via XX Settembre 83 - Torino).

Il centro si fa un impegno, appena sia possibile, di dare un rendi­
conto integrale sia delle somme ricevute, sia della precisa destina­
zione dei fondi raccolti.



La PIU' COMPLETA SERIE DI LIBRI SUL 
CONCILIO e sui PROBLEMI ECUMENICI

« Poiché la consapevolezza e la conoscenza dei fatti essenziali ri­
guardanti le Chiese cristiane nel mondo è indispensabile per chi voglia 
aiutare lo sforzo ecumenico nella via verso l’unità, le pubblicazioni cu­
rate a questo fine dalla Morcelliana si presentano tempestive e utili ».

RAI - TV III Programma

Lorenz Jaeger
Arcivescovo di Paderbon 

IL CONCILIO, LA CHIESA, 
LE CHIESE

pp. 240 L. 1.800

R. VOILLAUME - Y. CONGAR 
M. D. Chenu - ecc.

UN CONCILIO 
PER IL NOSTRO TEMPO 

II ed., pp. 150 L. 700

Josef Michael
CRISTIANI ALLA RICERCA 

DELL’UNITA’ 
Pref. del Card. A. Bea 
pp. 284 L. 700

Jean Meyendorff
LA CHIESA ORTODOSSA 

IERI E OGGI 
pp. 240 L. 700

Emilianos Timiadis
LA SPIRITUALITÀ’ 

ORTODOSSA 
pp. 96 L. 600

Josè Luis L. Aranguren 
CATTOLICESIMO 

E PROTESTANTESIMO 
COME FORMA DI VITA 

pp. 284 L. 2.000

Josef Hornef 
IL DIACONATO-

Prospettive per un rinnovamento 
pp. 148 L. 500

Bosc - Guitton - Danièlou 
DIALOGO TRA CATTOLICI 

E PROTESTANTI
pp. 112 L. 500

Louis Bouyer
PAROLA, CHIESA, 

SACRAMENTI 
nel cattolicesimo e nel protestan­
tesimo
pp. 70 L. 400

Johannes Chrysostomus 
LE FORZE RELIGIOSE 

NELLA STORIA RUSSA
pp 208 L. 700

MORCELLIANA EDITRICE - BRESCIA



Ditta G. GALLINO - CARBONI
CARBONI d'ogni genere delle migliori importazioni

IMPORTATORE E CONCESSIONARIO DEGLI STABILIMENTI
COSTE CAUMARTIN e SEGOR SOCOMAS 

Apparecchi da riscaldamento francesi

CALDAIE 
automatiche 

a 
carbone 

e 
a nafta



TORINO ■ Corso Raffaello 5-Tel.682.061



PIANOFORTI
Hi. Fi.

ARMONIUM

RESTAGNO
Corso Vittorio Emanuele, 90 — Telefono 44658 — TORINO

Cambi - noleggi 
riparazioni - accordature 

occasioni delle migliori marche

Magnetofoni speciali per 
registrazioni musicali 

Apparecchiature alla fedeltà e 
stereo fedeltà

Qualità, prezzi equi, facilitazioni di pagamento

Sartoria per Ecclesiastici
LANO ERNESTO

Corso S. Martino, 4 - TORINO - Telefono 521.355
CONFEZIONI ACCURATISSIME A PREZZI CONVENIENTI

Ritagliando ed esibendo il 
presente trafiletto avrete 
diritto ad uno

Sconto del 10%
sui nostri accessori 

MOBILETTI
MACCHINE D’OGNI TIPO

REVISIONI ■ RIPARAZIONI 
GRATIS

MACCHINE PER CUCIRE

TELEFONANDO AL 488931

ERMETE
SUCC.RI DEVALLE

Via S. Donato, 7 — TORINO



il riscaldamento nelle Chiese
Con l’esperienza di centinaia di casi risolti con i più soddisfa­

centi risultati, la Ditta MUNDULA, risolvendo ogni problema di am­
piezza, silenziosità, distribuzione, estetica, offre i migliori impianti 
e la collaborazione dei tecnici più qualificati per il riscaldamento a 
termoventilazione di CHIESE - SALONI - RITROVI.

— Costi di esercizio ridottissimi.
—• Immediata messa a regime e massimo rendimento. 
— Facile adattabilità ad ogni esigenza architettonica.
—. Silenziosità, gradualità, automaticità.
Alcuni impianti realizzati in CHIESE del Piemonte:

Parrocchia PATROCINIO S. GIUSEPPE - Torino — Parr. S. GIORGIO - 
Torino — Parr. S. CAFASSO - Torino — Duomo IVREA - Ivrea — Parr. VOLPIA­
MO - Volpiano (TO) — Parr. di CHIVASSO - Chivasso (TO) — Parr. di SET­
TIMO - Settimo (TO) — Parr. di CARAVINO - Caravino (TO) — Parr. di 
CUORGNE’ - Cuorgnè (TO) - Parr. di SANTENA - Santena (TO) — Parr. 
FELETTO - Feletto (TO) — Parr. di NONE - None (TO) — Parr. di CASAL­
GRASSO - Casalgrasso (TO) — Parr. di SAN MICHELE - Rivarolo (TO) — 
Parr. di SANTA MARIA DEL BORGO - Vigone (TO) — Parr. SAN MICHELE 
- Carmagnola — Parr. S. MARIA - Venaria (TO) — Parr. S. LORENZO - Vena­
ria (TO) — Parr. di PESSIONE - Chieri (TO) — Parr. di CERCENASCO - Cer- 
cenasco (TO) — Parr. S. AMBROGIO - Cuneo — Parr. S. BATOLOMEO - Rivoli 
(TO) — Chiesa dei PADRI DOMENICANI - Carmagnola (TO) — Parr. di 
BRANDIZZO - Brandizzo (TO) — Parr. di SAN PIERRE - Aosta — Parr. S. 
GIOVANNI - Bra (Cuneo) — Oratorio di VALDENGO - Valdengo (VC) — 
Opera diocesana per la gioventù Colonia P G. FRASSATI - Cesana (TO) — 
Parr. di BORRIANA - Borriana (VC) — Parr. di ROVASENDA - Rovasenda 
(VC) — Parr. REGINA MUNDI - Nichelino (TO) — Parr. di AZEGLIO - Azeglio 
(TO) — Parr. di BOLLENGO - Bollengo (TO) — Parr. di PINASCA - Rinasca 
(TO) — Parr. S. PIETRO VAL LEMINA - Pinerolo (TO) — Chiesa S. ROCCO 
- Pinerolo (TO) — Parr. S. MARIA RACCONIGI - Racconigi (CN) — Parr. 
BORGO S. DALMAZZO - Bg. San Dalmazzo (CN) — Parr. di PIANEZZA 
Pianezza (TO) — Parr. BORGATA PALERÀ - Moncalieri (TO) — Parr. COLLE­
GIATA - Novi Ligure (AL) — Parr. di SAREZZANO - Alessandria — Parr. di 
SERRAVALLE SCRIVIA - Alessandria — Parr. di MORANO PO - Morano Po 
(Alessandria).

SENZA ALCUN IMPEGNO, i nostri tecnici possono studiare e 
proporvi la loro migliore soluzione per il riscaldamento della Vostra 
Chiesa o altre opere Parrocchiali.
RICHIEDERE LA VISITA ALLA:

Dilla MUNDULA - Corso Re Umberto 146 - TORINO - Tei 58.10.76



Mariani
arredamenti scolastici

CARONNO PERTUSELLA (VARESE) Telefono 96 33 67
CARPENEDOLO (BRESCA) Telefono 20

SPECIALIZZATI in 
arredamenti per scuole, asili, 
istituti, collegi, convitti, chie­
se, scuole materne, comunità

PRODUZIONE di 
banchi, cattedre, armadi, la­
vagne, refettori, lettini, co­
modini, sedie, ecc. ecc. . . .

RICHIEDETE CATALOGHI - PREVENTIVI CAMPIONI

PREMIATA FONDERIA 

Ditta Cav. Paolo Capanni 
del dott. ing. ENRICO CAPANNI 

fondata nel 1846

Casielnovo Monti (Reggio Emilia) 
Telefono n. 2

a richiesta e senza impegni da parte 
dei richiedenti, si fanno sopraluo­
ghi e si rilasciano preventivi per 
qualsiasi lavoro di campane e loro 

accessori
La fusione della monumentale cam­
pana di Rovereto (ql. 210) è affidata 

alla ns. Ditta.



GROTTAFERRATA
Casa Santa Rosa, FRANCESCANE MISSIONARIE DI MARIA

• SOGGIORNO IDEALE per gruppi femminili di pellegrine e turiste 
a soli 15 Km. da Roma cui è coliegata da numerosi e rapidi 
servizi privati e pubblici.
Tram: Stazione Termini — Autobus: P. S. Giovanni Laterano.

• POSIZIONE INCANTEVOLE dominante i Castelli Romani e la 
verde distesa dell’Agro, sino al Tirreno.

• ATMOSFERA RIPOSANTE nello sfondo della Città Eterna. 
Stanze ariose e comode - acqua corrente - veranda di soggiorno - 
sala per conferenze e proiezioni.

• LOCALI ADATTI per : ritiri, convegni, incontri giovanili, giornate 
di studio, campeggi.

Per informarzioni rivolgersi a :
REV. MADRE SUPERIORA
Casa Santa Rosa — Telef. 07 - 94.52.96 — Grottaferrata (Roma)

ALTRI PENSIONATI DELLE F. M. M.
Milano - Via Ponzio 75
Firenze - Piazza del Carmine 21
Napoli - Vicoletto Montedonzellj 14




