
Anno XLI - N. 9 - Settembre 1964 Spedizione in abbon. post. - Gr. 3°

RIVISTA DIOCESANA 
TORINESE

Periodico ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia

TELEFONI: S. E. il Card. Arcivescovo, 54.71.72
Curia Arcivescovile, 54.52.34 - 54 49.69 - c. c. p. 2-14235
Tribunale Ecclesiastico Regionale, 40.903 - c. c. p. 2-21322
Ufficio Amministrativo, 54.59.23 - c. c. p. 2-10499
Ufficio Catechistico, 53.376 - 52 83.66 - c. c. p. 2-16426
Ufficio Missionario, 51.86.25 - c. c. p. 2-14002
Ufficio Preservazione Fede - Nuove Chiese, 53.321 - c. c. p. 2-21520

SOMMARIO
ATTI DELLA S. SEDE
Enciclica « Ecclesiam suam » pag. 317

COMUNICAZIONI DI S. E. MONS. VESCOVO COADIUTORE
Per la terza sessione del Concilio Ecumenico » 341
Catechismo e catechesi » 342
Istituto Piemontese di Teologia Pastorale » 345

COMUNICAZIONI DELLA CURIA ARCIVESCOVILE
Dalla Cancelleria: Nomine e promozioni - Concorso Canonico generale - 

Necrologio » 348
Dall’Ufficio Catechistico: Catechesi agli adulti . Congresso Catechistico 

Diocesano » 349

UFFICIO MISSIONARIO DIOCESANO
18 ottobre: Giornata Missionaria Mondiale » 350

VARIE
Soluzione del caso di morale » 353
Resoconto Collette Parrocchiali 1963 » 355

Redazione della RIVISTA DIOCESANA: Arcivescovado 
Amministrazione: Corso Matteotti, 11 - Torino (111)

Telefono 545.497 - Conto Corrente Postale n. 2/33845

Abbonamento per l'anno 1964 - L 1000



Premiata Cereria Luigi Conterno e C.
Negozio: P.za Solferino 3 iel. 42.016 TORINO Fabbrica: V. Modena 55 tei. 276.126

Fondata nel 1795

Accenaicandele - Bicchierini per luminarie - Candele e ceri per tutte le funzioni religiose 
- Candele decorative - Candele steariche - Carboncini per turibolo - Cere per pavimenti e 
mobili - Incenso - Lucidanti per argento e per altri metalli - Lucido per calzature - Lumini 

da notte - Lumini giganti con olio (gialli) - Luminelli per olio

BANCO AMBROSIANO
Sede Sociale e Direzione Centrale in Milano 

CAPITALE INTERAMENTE VERSATO L. 3.000.000.000 
RISERVA ORDINARIA L. 3.500.000.000

Anno di Fondazione 1896
BOLOGNA - GENOVA - MILANO . ROMA - TORINO - VENEZIA 

Abbiategrasso - Alessandria - Bergamo . Besana - Costeggio - Como . Concorezzo 
Erba . Fino Mornasco - Lecco - Luino . Marghera - Monza - Pavia . Piacenza 

Seregno - Seveso - Varese . Vigevano
Ufficio Cambio: BROGEDA (Ponte Chiasso)

SEDE DI TORINO VIA XX SETTEMBRE, 37 - Tel. 5773 (rie. aut. 10 linee)
AGENZIA A. - Corso Francia ang. Corso Racconigi n. 2 - Tel. 70656 - 779567.
AGENZIA B. - Corso Giulio Cesare n. 17 - Tel. 851.332 . 287.474.
AGENZIA C. - Corso Sebastopoli ang. Via Cadorna 24 - Tel. 399696 - 367456
BANCA AGENTE DELLA BANCA D’ITALIA per il commercio dei cambi

Tutti i servizi di Banca, Borsa e Cambio in ! talia e all’Estero

SOCIETÀ’ CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE - INCENDIO - FURTI - CRISTALLI - VITA - FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE - TRASPORTI - INFORTUNI - RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI - CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse L. 13.089 348.590
Premi incassati anno 1962 L. 6.462 603.900

Agente Generale per Torino e Provincia:
DOTT. CAV. LUIGI GIOVANELLI - Via Pietro Micca 20 - Tel. 546.330 - 510.916 . TORINO

Premiata Fonderia Campane
CASA FONDATA NEL 1400

Achille Mazzola fu Luigi
VALDUGGIA (Vercelli) - Tele!. 47.133

Campane nuove garantite in perfetto accordo con le vecchie - Costruzio­
ne dei relativi castelli in ferro e ghisa - Concerti completi di campane di 
qualsiasi tono garantite di prima fusione - Voce armoniosa, argentina, 

squillante della massima potenzialità

Facilitazioni nei pagamenti Preventivi Disegni e So<praluoghi gratuiti



Anno XLI - N. 9 - Settembre 1964 Spedizione in abbon. post. - Gr. 3°

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE 

PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Atti della S. Sede

L'ENCICLICA "ECCLESIAM SUAM.
Le vie della Chiesa

II.
IL RINNOVAMENTO

Poi, Noi siamo presi dal desiderio che la Chiesa di Dio sia quale 
Cristo la vuole : una, santa, tutta rivolta verso la perfezione alla quale 
Egli l’ha chiamata ed abilitata. Perfetta nella sua concezione ideale, nel 
pensiero divino, la Chiesa deve tendere alla perfezione nella sua espres­
sione reale, nella sua esistenza terrestre. E’ questo il grande problema 
morale che sovrasta alla vita della Chiesa, la misura, la stimola, la 
accusa, la sostiene, la riempie di gemiti e di preghiere, di pentimenti 
e di speranze, di sforzo e di fiducia, di responsabilità e di meriti. E’ un 
problema inerente alle realtà teologiche da cui dipende la vita umana; 
non si può concepire il giudizio su l’uomo stesso, sulla sua natura, sulla 
sua originaria perfezione e sulle rovinose conseguenze del peccato ori­
ginale, sulla capacità dell’uomo al bene e sull’aiuto di cui ha bisogno 
per desiderarlo e per compierlo, sul senso della vita presente e delle 
sue finalità, sui valori di cui l’uomo ha desiderio o disponibilità, sul 
criterio di perfezione e di santità e sui mezzi ed i modi per dare alla 
vita il suo grado più alto di bellezza e di pienezza, senza riferirsi all’in­
segnamento dottrinale di Cristo e del conseguente magistero ecclesia­
stico. L’ansia di conoscere le vie del Signore è e dev’essere continua 
nella Chiesa, e la discussione, sempre tanto feconda e varia, che sulle



318

questioni relative alla perfezione si va alimentando, di secolo in secolo, 
in seno alla Chiesa, noi vorremmo che riprendesse l’interesse sovrano 
ch’essa merita avere, e non tanto per elaborare nuove teorie, quanto 
per generare nuove energie, rivolte appunto a quella santità che Cristo 
c’insegnò e che, con il suo esempio, la sua parola, la sua grazia, la sua 
scuola, sorretta dalla tradizione ecclesiastica, fortificata dalla sua azione 
comunitaria, illustrata dalle singolari figure dei Santi, rende a noi pos­
sibile conoscere, desiderare ed anche conseguire.

Perfettibilità dei cristiani

Questo studio di perfezionamento spirituale e morale è stimolato 
anche esteriormente dalle condizioni in cui la Chiesa svolge la sua vita. 
Non può essa rimanere immobile e indifferente davanti ai mutamenti 
del mondo circostante. Per mille vie questo influisce e mette condizioni 
sul comportamento pratico della Chiesa. Essa, come ognuno sa, non è 
separata dal mondo ; ma vive in esso. Perciò i membri della Chiesa ne 
subiscono l’influsso, ne respirano la cultura, ne accettano le leggi, ne 
assorbono i costumi. Questo immane contatto della Chiesa con la 
società temporale genera per essa una continua situazione problema- 
tica, oggi laboriosissima. Da un lato la vita cristiana, quale la Chiesa 
difende e promuove, deve continuamente e strenuamente guardarsi da 
quanto può illuderla, profanarla, soffocarla, quasi cercasse di immu­
nizzarsi dal contagio dell’errore e del male; dall’altro lato la vita cri­
stiana deve non solo adattarsi alle forme di pensiero e di costume, che 
l’ambiente temporale le offre e le impone, quando siano compatibili 
con le esigenze essenziali del suo programma religioso e morale, ma 
deve cercare di avvicinarle, di purificarle, di nobilitarle, di vivificarle, 
di santificarle : altro compito questo che impone alla Chiesa un pe­
renne esame di vigilanza morale, che il nostro tempo reclama con par­
ticolare urgenza e con singolare gravità.

Anche a questo riguardo la celebrazione del Concilio è provviden­
ziale. Il carattere pastorale ch’esse si propone di assumere, gli scopi 
pratici di « aggiornamento » della disciplina canonica, il desiderio di 
rendere quanto più agevole sia possibile, in armonia col carattere so­
prannaturale che le è proprio, la pratica della vita cristiana conferi­
scono a questo Concilio un merito particolare fin da questo momento, 
che ancora precede la maggior parte delle deliberazioni, che da esso 
aspettiamo. Esso infatti risveglia, sia nei Pastori sia nei Fedeli, il desi­
derio di conservare e di accrescere nella vita cristana il suo carattere 
di soprannaturale autenticità, e ricorda a tutti il dovere d’imprimere 
tale carattere positivamente e fortemente nella propria condotta, educa 
i fiacchi ad essere buoni, i buoni ad essere migliori, i migliori ad essere 
generosi, i generosi a farsi santi. Apre alla santità nuove espressioni, 
sveglia l’amore a diventare geniale, provoca nuovi slanci di virtù e di 
eroismo cristiano.



319

In quale senso intendere la riforma.

Naturalmente spetterà al Concilio suggerire quali siano le riforme 
da introdurre nella legislazione della Chiesa, e le Commissioni post- 
conciliari, quella specialmente istituita per la revisione del Codice di 
Diritto Canonico, da Noi fin d’ora designata, procureranno di formu­
lare in termini concreti le deliberazioni del Sinodo ecumenico. A voi 
perciò, Venerabili Fratelli, spetterà indicarci quali provvedimenti sa­
ranno da prendere per mondare e ringiovanire il volto della santa 
Chiesa. Ma sia ancora una volta manifestato il Nostro proposito di fa­
vorire tale riforma : quante volte nei secoli scorsi questo proposito è 
associato alla storia dei Concilii ; ebbene lo sia una volta di più, e questa 
volta non già per togliere dalla Chiesa determinate eresie e generali 
disordini, che, per grazia di Dio, non sono nel suo seno, ma per infon­
dere nuovo spirituale vigore nel Corpo mistico di Cristo, in quanto 
società visibile, purificandolo da difetti di molti suoi membri e stimo­
landolo a nuove virtù.

Affinchè ciò possa avvenire, mediante il divino aiuto, sia a Noi con­
sentito qui a voi presentare alcune previe considerazioni atte ad age­
volare l’opera del rinnovamento, a infonderle il coraggio di cui essa 
ha bisogno — non senza qualche sacrificio infatti essa può compiersi 
—, e a tracciarle alcune linee, secondo le quali sembra possa meglio 
realizzarsi.

Dovremo innanzi tutto ricordare alcuni criteri che ci avvertono 
con quali indirizzi questa riforma dev’essere promossa. Essa non può 
riguardare nè la concezione essenziale, nè le strutture fondamentali 
della Chiesa cattolica. La parola riforma sarebbe male usata se in tale 
senso fosse da noi impiegata. Non possiamo accusare d’infedeltà questa 
nostra diletta e santa Chiesa di Dio, alla quale reputiamo somma grazia 
appartenere e dalla quale sentiamo salire al nostro spirito la testimo- 
nienza « che siamo figli di Dio»! (Rom. 8, 16). Oh, non è orgoglio, 
non è presunzione, non è ostinazione, non è follia, ma luminosa cer­
tezza, ma gioiosa convinzione la nostra, d’essere costituiti membra vive 
e genuine del Còrpo di Cristo, d’essere autentici eredi del Vangelo di 
Cristo, d’essere rettamente continuatori degli Apostoli, d’avere in noi, 
nel grande patrimonio di verità e di costumi che caratterizzano la 
Chiesa cattolica, quale oggi è, l’eredità intatta e viva della tradizione 
originaria apostolica. Se questo forma il nostro vanto, o meglio il mo­
tivo per cui dobbiamo « sempre rendere grazie a Dio » (cfr. Eph. 5, 20), 
costituisce altresì la nostra responsabilità davanti a Dio stesso, al quale 
dobbiamo rendere conto di tanto beneficio ; davanti alla Chiesa, a cui 
dobbiamo infondere con la certezza il desiderio, il proposito di conser­
vare il tesoro — il « Deposito » di cui parla S. Paolo (cfr. 1 Tim. 6, 20), 
— e davanti ai Fratelli tuttora da noi separati e al mondo intero, 
perchè tutti abbiano a condividere con noi il dono di Dio.

Così che, su questo punto, se si può parlare di riforma, non si deve



320 

intendere cambiamento, ma piuttosto conferma nell’impegno di man­
tenere alla Chiesa la fisionomia che Cristo le impresse, anzi di volerla 
sempre riportare alla sua forma perfetta, rispondente da un lato al 
suo primigenio disegno, riconosciuta dall’altro coerente ed approvata 
nel doveroso sviluppo che, come albero dal seme, da quel disegno ha 
dato alla Chiesa la sua legittima forma storica e concreta. Non ci 
illuda il criterio di ridurre l’edificio della Chiesa, diventato largo e 
maestoso per la 'gloria di Dio, come un suo tempio magnifico, alle sue 
iniziali e minime proporzioni, quasi che quelle siano solo le vere, solo 
le buone ; nè c’incanti il desiderio di rinnovare la struttura della Chiesa 
per via carismatica, quasi che nuova e vera fosse quell’espressione 
ecclesiastica che nascesse da idee particolari, fervorose senza dubbio 
e talvolta persuase di godere di divina ispirazione, introducendo così 
arbitrari sogni di artificiosi rinnovamenti nel disegno costitutivo della 
Chiesa. La Chiesa quale è dobbiamo servire ed amare, con senso intel­
ligente della storia, e con umile ricerca della volontà di Dio, che assiste 
e guida la Chiesa anche quando permette che la debolezza umana ne 
offuschi alquanto la purezza di linee e la bellezza d’azione. Questa 
purezza e questa bellezza noi andiamo cercando e vogliamo promuovere.

Danni e pericoli della concezione profana della vita.

E’ necessario confermare in noi tali convinzioni per evitare un altro 
pericolo, che il desiderio di riforma potrebbe generare non tanto in 
noi Pastori, cui trattiene un vigile senso di responsabilità, quanto nel­
l’opinione di molti fedeli che pensano dover consistere principalmente 
la riforma della Chiesa nell’adattamento dei suoi sentimenti e dei suoi 
costumi a quelli mondani. Il fascino della vita profana oggi è poten­
tissimo. Il conformismo sembra a molti fatale e sapiente. Chi non è 
ben radicato nella fede e nella pratica della legge ecclesiastica pensa 
facilmente essere venuto il momento di adattarsi alla concezione pro­
fana della vita, come se questa fesse la migliore, fosse quella che un 
cristiano può e deve far propria. Questo fenomeno di adattamento si 
pronuncia tanto nel campo filosofico (quanto può la moda anche nel 
regno del pensiero, che dovrebbe essere autonomo e libero, e solo avido 
e docile davanti alla verità e all’autorità di provati maestri!), quanto 
nel campo pratico, dove diventa sempre più incerto e diffìcile segnare 
la linea dèlia rettitudine morale, e della retta condotta pratica.

Il naturalismo minaccia di vanificare la concezione originale del 
cristianesimo; il relativismo, che tutto giustifica e tutto qualifica di 
pari valore, attenta al carattere assoluto dei principii cristiani; l’abi­
tudine di togliere ogni sforzo, ogni incomodo dalla pratica consueta, 
della vita accusa d’inutilità fastidiosa la disciplina e l’ascesi cristiana ; 
anzi talvolta il desiderio apostolico d’avvicinare ambienti profani o di 
farsi accogliere dagli animi moderni, da quelli giovanili specialmente, 
si traduce in una rinuncia alle forme proprie della vita cristiana e a



321

quello stile stesso di contegno, che deve dare a tale premura di acco­
stamento e di influsso educativo il suo senso ed il suo vigore.

Non è forse vero ohe spesso il giovane Clero, ovvero anche qualche 
zelante Religioso guidato dalla buona intenzione di penetrare nelle 
masse popolari o in ceti particolari cerca di confondersi con essi in­
vece di distinguersi, rinunciando con inutile mimetismo all’efficacia 
genuina del suo apostolato? Il grande principio, enunciato da Cristo, 
si ripresenta nella sua attualità e nella sua difficoltà : essere nel mondo, 
ma non del mondo; e buon per noi se la sua altissima e opportunis­
sima preghiera sarà da Lui, « sempre vivo per intercedere a nostro 
favore » (Hebr. 7, 25), ancor oggi proferita davanti al Padre celeste: 
« Non chiedo che tu li tolga dal mondo, ma che li custodisca dal ma­
ligno » (lo. 17, 15).

Non immobilità, ma « aggiornamento ».

Ciò non vuol dire che debba essere nostra intenzione credere che la 
perfezione sia l’immcbilità delle forme, di cui la Chiesa s’è, lungo i 
secoli, rivestita; e neppure ch’essa consista nel rendersi refrattari 
agli avvicinamenti ed accostamenti alle forme oggi comuni e accetta­
bili del costume e dell’indole del nostro tempo. La parola, resa ormai 
famosa, del nostro venerato Predecessore Giovanni XXIII di felice 
memoria, la parola « aggiornamento » sarà da noi sempre tenuta pre­
sente come indirizzo programmatico; lo abbiamo confermato quale 
criterio direttivo del Concilio Ecumenico, e lo verremo ricordando quasi 
imo stimolo alla sempre rinascente vitalità della Chiesa, alla sua sem­
pre vigile capacità di studiare i segni dei tempi, e alla sua sempre 
giovane agilità di « tutto provare e di far proprio ciò ch’è buono » (cfr. 
1 Thess. '5, 21 ), sempre e dappertutto.

Obbedienza, energie morali, sacrificio.

Ma sia ancora una volta ripetuto a nostro comune ammonimento e 
profitto : non tanto cambiando le sue leggi esteriori la Chiesa ritroverà 
là sua rinascente giovinezza, quanto mettendo interiormente il suo 
spirito in attitudine di obbedire a Cristo, e perciò di osservare quelle 
leggi che la Chiesa nell’intento di seguire la via di Cristo prescrive a se 
stessa : qui sta il segreto del suo rinnovamento, qui la sua « metanoia », 
qui il suo esercizio di perfezione. Se l’osservanza della norma ecclesia­
stica potrà essere resa più facile per la semplificazione di qualche pre­
cetto e per la fiducia accordata alla libertà del cristiano d’oggi, reso più 
edotto dei suoi doveri e più maturo e più saggio nella scelta dei modi 
con cui adempirli, la norma tuttavia rimane nella sua essenziale esi­
genza: la vita cristiana, quale la Chiesa viene interpretando e codifi­
cando in sapienti disposizioni, esigerà sempre fedeltà, impegno, mor­
tificazione e sacrificio ; sarà sempre segnata dalla « via stretta », di 



cui Nostro Signore ci parla (cfr. Matth. 7, 13 ss.); domanderà a noi 
cristiani moderni non minori, anzi forse maggiori energie morali che 
non ai cristiani di ieri, una prontezza all’obbedienza, oggi non meno 
che in passato doverosa e forse più difficile, certo più meritoria perchè 
guidata più da motivi soprannaturali che naturali. Non la conformità 
allo spirito del mondo, non l’immunità dalle discipline d’una ragio­
nevole ascetica, non l’indifferenza verso i liberi costumi del nostro tem­
po, non l’emancipazione dall’autorità di prudenti e legittimi superiori, 
non l’apatìa verso le forme contraddittorie del pensiero moderno posso­
no dare vigore alla Chiesa, possono renderla idonea a ricevere l’influsso 
dei doni dello Spirito Santo, possono darle l’autenticità della sua se­
quela a Cristo Signore, possono conferirle l’ansia della carità verso i 
fratelli e la capacità di comunicare il suo messaggio di salvezza, ma 
la sua attitudine a vivere secondo la grazia divina, la sua fedeltà al 
Vangelo del Signore, la sua coesione gerarchica e comunitaria. Non 
molle e vile è il cristiano, ma forte e fedele.

Oh ! Noi sappiamo quanto il discorso diventerebbe lungo, se voles­
simo tracciare anche solo nelle sue linee principali il programma mo­
derno della vita cristiana; nè intendiamo ora addentrarci in tale im­
presa. Voi, del resto, sapete quali siano i bisogni morali del nostro 
tempo, e voi non cesserete di richiamare i fedeli alla comprensione 
della dignità, della purezza, dell’austerità della vita cristiana, come 
non ometterete di denunciare, come meglio è possibile, anche pubblica­
mente, i pericoli morali ed i vizi di cui soffre l’età nostra. Noi tutti 
ricordiamo le solenni esortazioni che la sacra Scrittura grida verso di 
noi : « Conosco le tue opere, la tua fatica e la tua perseveranza e che 
non puoi sopportare i malvagi » (Apoc. 2, 2), e tutti cercheremo di 
essere Pastori vigilanti ed operosi. Il Concilio Ecumenico deve dare a 
noi stessi nuovi e salutari ordinamenti; e tutti certamente dobbiamo 
disporre fin d’ora i nostri animi ad ascoltarli e ad eseguirli.

Lo spirilo di povertà.

Ma Noi non vogliamo rinunciare a due accenni particolari, che ci 
sembrano riguardare bisogni e doveri principali, e che possono offrire 
tema di riflessione per gli orientamenti generali del buon rinnovamento 
della vita ecclesiastica.

Accenniamo dapprima allo spirito di povertà. Pensiamo che esso 
sia così proclamato nel santo Vangelo, che sia così insito nel disegno 
della nostra destinazione al regno di Dio, che sia messo così in pericolo 
dalla valutazione dei beni nella mentalità moderna, che sia così neces­
sario per farci comprendere tante nostre debolezze e rovine nel tempo 
passato e per farci altresì comprendere quale debba essere il nostro 
tenore di vita e quale il metodo migliore per annunciare alle anime la 
religione di Cristo, e che sia infine così difficile praticarlo a dovere, che 
osiamo fame menzione esplicita in questo Nostro messaggio, non già



323

perchè Noi abbiamo in mente di emanare speciali provvedimenti ca­
nonici a questo riguardo, quanto piuttosto per chiedere a voi, Venerabili 
Fratelli, il conforto del vostro consenso, del vostro consiglio e del vo­
stro esempio. Noi attendiamo che voi, quale voce autorevole che in­
terpreta gli impulsi migliori, onde palpita lo Spirito di Cristo nella San­
ta Chiesa, diciate come debbano Pastori e fedeli alla povertà educare og­
gi il linguaggio e la condotta : « abbiate in voi lo stesso sentire che fu in 
Cristo Gesù», ci ammonisce l’Apostolo (Phil. 2, 5); e come insieme 
dobbiamo proporre alla vita ecclesiastica quei criteri direttivi che de­
vono fondare la nostra fiducia più su l’aiuto di Dio e sui beni dello 
spirito, che non su i mezzi temporali; che devono a noi stessi ricor­
dare, e al mondo insegnare, il primato di tali beni su quelli economici, 
e che di questi tanto dobbiamo limitare e subordinare il possesso e l’uso 
quanto è utile al conveniente esercizio della nostra missione apostolica.

La brevità di questo accenno alla eccellenza e all’obbligo dello spi­
rito di povertà, che caratterizza il Vangelo di Cristo, non ci esonera 
dal ricordare che tale spirito non ci preclude la comprensione e l’im­
piego, a noi consentito, del fatto economico, reso gigantesco e fondar 
mentale nello sviluppo della moderna civiltà, specialmente in ogni suo 
riflesso umano e sociale. Pensiamo anzi che l’interiore liberazione, 
prodotta dallo spirito della povertà evangelica, ci renda più sensibili 
e più idonei a comprendere i fenomeni umani collegati con i fattori 
economici, sia nel dare alla ricchezza e al progresso di cui può essere 
generatrice il giusto e spesso severo apprezzamento che le si addice, 
sia nel dare alla indigenza l’interessamento più sollecito e generoso, 
sia infine nel desiderare che i beni economici non siano fonte di lotte, 
di egoismi, di orgoglio fra gli uomini, ma siano rivolti, per vie di giu­
stizia e di equità, al bene comune, e perciò sempre più provvidamente 
distribuiti. Tutto quanto si riferisce a questi beni economici, inferiori 
a quelli spirituali ed eterni, ma necessari alla vita presente, trova l’a­
lunno del Vangelo capace di valutazione sapiente e di cooperazione 
umanissima: la scienza, la tecnica e specialmente il lavoro umano si 
fanno per noi oggetto di vivissimo interesse; e il pane che ne risulta 
diventa sacro per la mensa e per l’altare. Gli insegnamenti sociali della 
Chiesa non lasciano dubbio su questo tema ; e Ci piace avere questa 
occasione per riaffermare in proposito la Nostra coerente adesione a tali 
salutari dottrine.

L'ora della carità.

L’altro accenno che vogliamo fare è allo spirito di carità. Ma non 
è già questo tema presentissimo ai vostri animi? Non segna forse la 
carità il punto focale dell’economia religiosa dell’Antico e del Nuovo 
Testamento? Non sono alla carità rivolti i passi dell’esperienza spiri­
tuale della Chiesa? Non è forse la carità la scoperta sempre più lumi­
nosa e più gaudiosa che la teologia da un lato, la pietà dall’altro vanno



324 

facendo nella incessante meditazione dei tesori scritturali e sacramen­
tali, di cui la Chiesa è l’erede, la custode, la maestra e la dispensatrice? 
Noi pensiamo, con i nostri Predecessori, con la corona di Santi che l’età 
nostra ha dato alla Chiesa celeste e terrestre, e con l’istinto devoto 
del popolo fedele, che la carità debba oggi assumere il posto che le 
compete, il primo, il sommo, nella scala dei valori religiosi e morali, 
non solo nella teorica estimazione, ma altresì nella pratica attuazione 
della vita cristiana. Ciò sia detto della carità verso Dio, che la sua 
Carità riversò sopra di noi, come della carità che di riflesso noi dob­
biamo effondere verso il nostro prossimo, vale a dire il genere umano. 
La carità tutto spiega. La carità tutto ispira. La carità tutto rende 
possibile. La carità tutto rinnova. La carità « tollera tutto, crede tutto, 
spera tutto, tutto sopporta» il Cor. 13, 7). Chi di noi ignora queste 
cose? E se le sappiamo, non è forse questa l’ora della carità?

Culto a Maria.

Questo ideale di umile e profonda pienezza cristiana richiama il 
nostro pensiero a Maria Santissima, come Colei che perfettamente e 
meravigliosamente in sè lo riflette, anzi l’ha in terra vissuto ed ora in 
Cielo ne gode il fulgore e la beatitudine. E’ felicemente in fiore il culto 
alla Madonna oggi nella Chiesa; e Noi in questa occasione volentieri 
vi rivolgiamo lo spirito per ammirare nella Vergine Santissima, Madre 
di Cristo, e perciò Madre di Dio e Madre nostra il modello della per­
fezione cristiana, lo specchio delle virtù sincere, la meraviglia della 
vera umanità. (Pensiamo che il culto a Maria sia fonte di insegnamenti 
evangelici: nel Nostro pellegrinaggio in Terra Santa, da Lei, la bea­
tissima, la dolcissima, l’umilissima, l’immacolata creatura, a cui toccò 
il privilegio di offrire al Verbo di Dio la carne umana nella sua primi­
genia e innocente bellezza, abbiamo voluto assumere l’insegnamento 
dell’autenticità cristiana, e a 'Lei ancora rivolgiamo lo sguardo implo­
rante, come ad amorosa maestra di vita, mentre ragioniamo con voi, 
Venerabili Fratelli, della rigenerazione spirituale e morale della vita 
della Santa Chiesa.

III.
IL DIALOGO

Vi è un terzo atteggiamento che la Chiesa cattolica deve assumere 
in quest’ora della storia del mondo, ed è quello caratterizzato dallo 
studio dei contatti ch’essa deve tenere con l’umanità. Se la Chiesa 
acquista sempre più chiara coscienza di sè, e se essa cerca di model­
lare se stessa secondo il tipo che Cristo le propone, avviene che la 
Chiesa si distingue profondamente dall’ambiente umano, in cui essa 
pur vive, o a cui essa si avvicina. Il Vangelo ci fa avvertire tale distin­
zione quando ci parla del « mondo », dell’umanità cioè avversa al lume



325

della fede e al dono della grazia ; dell’umanità, che si esalta in un in­
genuo ottimismo credendo bastino a se stessa le proprie forze per dare 
di sè espressione piena, stabile e benefica; ovvero dell’umanità, che si 
deprime in un crudo pessimismo dichiarando fatali, inguaribili e forse 
anche appetibili come manifestazioni di libertà e di autenticità i propri 
vizi, le proprie debolezze, le proprie morali infermità. Il Vangelo, che 
conosce e denuncia e compatisce e guarisce le umane miserie con pene­
trante e talora straziante sincerità, non cede tuttavia nè all’illusione 
della bontà naturale dell’uomo quasi a sè sufficiente e di null’altro bi­
sognoso che d’essere lasciato libero di effondersi arbitrariamente, nè 
alla disperata rassegnazione alla corruzione insanabile dell’umana na­
tura. Il Vangelo è luce, è novità, è energia, è rinascita, è salvezza. 
Perciò genera e distingue una forma di vita nuova, della quale il nuovo 
Testamento ci dà continua e mirabile lezione: « Non vogliate confor­
marvi a questo mondo; trasformatevi e rinnovatevi invece nella mente 
per saper discernere qual’è la volontà di Dio : quello che è buono, che 
piace a Lui ed è perfetto » (Rom. 12, 2) ci ammonisce S. Paolo.

Questa diversità della vita cristiana dalla vita profana deriva an­
cora dalla realtà e dalla ccnsegeunte coscienza della giustificazione 
prodotta in noi dalla nostra comunicazione col mistero pasquale, con 
il santo battesimo innanzi tutto, come sopra dicevamo, che è e deve 
essere considerato una vera rigenerazione. Ancora S. Paolo ce lo ri­
corda: « ...tutti noi che fummo battezzati in Cristo Gesù, fummo bat­
tezzati nella sua morte. Fummo, infatti, col battesimo, sepolti con Lui 
nella morte, affinchè, come Cristo fu risuscitato da morte dalla potenza 
gloriosa del Padre, così noi pure vivessimo di una vita nuova » (Rom. 
6, 3-4).

Vivere nel mondo ma non del mondo

Sarà opportunissima cosa che anche il cristiano d’oggi abbia sem­
pre presente questa sua originale e mirabile forma di vita, che lo so­
stenga nel gaudio della sua dignità e che lo immunizzi dal contagio 
dell’umana miseria circostante, o dalla seduzione dell’umano splen­
dore parimente circostante.

Ecco come S. Paolo medesimo educava i cristiani della prima gene­
razione: «Non unitevi a un giogo sconveniente cogli infedeli; poiché 
che cosa ha a che fare la giustizia coll’iniquità? e che comunanza v’è 
tra la luce e le tenebre?... che rapporto tra il fedele e l’infedele? » (2 
Cor. 6, 14-15). La pedagogia cristiana dovrà ricordare sempre all’alunno 
dei tempi nostri questa sua privilegiata condizione e questo suo conse­
guente dovere di vivere nel mondo ma non del mondo, secondo il voto 
stesso sopra ricordato di Gesù a riguardo dei suoi discepoli: « Non 
chiedo che tu li tolga dal mondo, ma che li custodisca dal maligno.



326

Essi non sono del mondo, come Io non sono del mondo » (Io. 17, 15-16). 
E la Chiesa fa proprio tale voto.

Ma questa distinzione non è separazione. Anzi non è indifferenza, 
non è timore, non è disprezzo. Quando la Chiesa si distingue dall’uma- 
nità non si oppone ad essa, anzi si congiunge. Come il medico, Che, 
Conoscendo le insidie d’una pestilenza cerea di guardare sè e gli altri 
da tale infezione, ma nello stesso tempo si consacra alla guarigione di 
coloro che ne sono colpiti, cosi la Chiesa non fa della misericordia a 
lei concessa dalla bontà divina un esclusivo privilegio, non fa della 
propria fortuna una ragione per disinteressarsi di chi non l’ha conse­
guita; si bene della sua salvezza fa argomento d’interesse e di amore 
per chiunque le sia vicino e per chiunque, nel suo sforzo comunicativo 
universale, le sia possibile avvicinare.

Missione da compiere annuncio da diffondere

Se davvero la Chiesa, come dicevamo, ha coscienza di ciò che il 
Signore vuole ch’ella sia, sorge in lei una singolare pienezza e un bi­
sogno di effusione, con la chiara avvertenza d’una missione che la tra­
scende, d’un annuncio da diffondere. E’ il dovere dell’evangelizzazione. 
E’ il mandato missionario. E’ l’ufficio apostolico. 'Non è sufficiente un 
atteggiamento di fedele conservazione. Certo, il tesoro di verità e di 
grazia, a noi venuto in eredità dalla tradizione cristiana, dovremo 
custodirlo, anzi dovremo difenderlo. « Custodisci il Deposito » ammo­
nisce S. Paolo (1 Tim. 6, 20). Ma nè la custodia, nè la difesa esauri­
scono il dovere della Chiesa rispetto ai doni che essa possiede. Il do­
vere congeniale al patrimonio ricevuto da Cristo è la diffusione, è 
l’offerta, è l’annuncio, ben lo sappiamo : « Andate, dunque, istruite 
tutte le genti» (Matth. 28, 19) è l’estremo mandato di Cristo ai suoi 
Apostoli. Questi nel nome stesso di Apostoli definiscono la propria 
indeclinabile missione. Noi daremo a questo interiore impulso di carità, 
che tende a farsi esteriore dono di carità, il nome, oggi diventato co­
mune, di dialogo.

Il dialogo.

La Chiesa deve venire a dialogo col mondo in cui si trova a vivere. 
La Chiesa si fa parola ; la Chiesa si fa messaggio ; la Chiesa si fa 
colloquio.

Questo capitale aspetto della vita odierna della Chiesa sarà oggetto 
di speciale ed ampio studio da parte del Concilio Ecumenico come è 
noto ; e Noi non vogliamo entrare nell’esame concreto dei temi che tale 
studio si propone per lasciare ai Padri del Concilio il compito di trat­
tarli liberamente. Noi vogliamo soltanto invitarvi, Venerabili Fratelli, 
a premettere a tale studio alcune considerazioni, affinchè ci siano più 
chiari i motivi che spingono la Chiesa al dialogo, più chiari i metodi



327

da seguire, più chiari i fini da conseguire. Vogliamo disporre gli 'animi, 
non trattare le cose.

Nè possiamo fare altrimenti, nella convinzione che il dialogo debba 
caratterizzare il Nostro ufficio apostolico, eredi come siamo d’un tale 
stile, d’un tale indirizzo pastorale che ci è tramandato dai Nostri Pre­
decessori dell’ultimo secolo, a partire dal grande e sapiente Leone XIII, 
il quale, quasi impersonando la figura evangelica dello scriba sapiente 
« ...che come un padre di famiglia cava dal suo tesoro cose antiche e 
cose nuove» (Matth. 13, 52), riprendeva maestosamente l’esercizio del 
magistero cattolico facendo oggetto del suo ricchissimo insegnamento 
i problemi del nostro tempo considerati alla luce della parola di Cristo. 
Così i suoi successori, come sapete. Non ci lasciarono i nostri Predeces­
sori, specialmente i Papi Pio XI e Pio XII, un patrimonio magnifico 
e amplissimo di dottrina, concepita nell’amoroso e sapiente tentativo 
di congiungere il pensiero divino al pensiero umano, non astratta- 
mente considerato, ma concretamente espresso nel linguaggio del­
l’uomo moderno? E che cos’è questo apostolico tentativo se non un 
dialogo? E non diede Giovanni XXIII, nostro immediato Pre­
decessore di venerata memoria, un’ accentuazione anche più mar­
cata al suo insegnamento nel senso di accostarlo quanto più possibile 
all’esperienza e alla comprensione del mondo contemporaneo? Al Con­
cilio stesso non s’è voluto dare, e giustamente, uno scopo pastorale, 
tutto rivolto all’inserimento del messaggio cristiano nella circolazione 
di pensiero, di parola, di cultura, di costume, di tendenza dell’umanità, 
quale oggi vive e si agita sulla faccia della terra? Ancor prima di con­
vertirlo, anzi per convertirlo, il mondo bisogna accostarlo e parlargli.

Per quanto riguarda l’umile Nostra persona, sebbene alieni di par­
larne e desiderosi di non attirare su di essa l’altrui attenzione, non 
possiamo, in questa Nostra intenzionale presentazione al collegio epi­
scopale e al popolo cristiano, tacere il Nostro proposito di perseverare, 
per quanto le nostre deboli forze ce lo concederanno e, soprattutto, la 
divina grazia Ci darà modo di farlo, nella medesima linea, nel mede­
simo sforzo di avvicinare il mondo, nel quale la Provvidenza Ci ha 
destinati a vivere, con ogni riverenza, con ogni premura, con ogni 
amore, per comprenderlo, per offrirgli i doni di verità e di grazia di cui 
Cristo Ci ha resi depositari, per comunicargli la nostra meravigliosa 
sorte di redenzione e di speranza. Sono profondamente scolpite nel 
Nostro spirito le parole di Cristo, di cui umilmente, ma tenacemente, 
Ci vorremmo appropriare : « Dio non mandò il Figlio nel mondo per 
condannare il mondo, ma affinchè sia salvato per mezzo di Lui » 
(Io. 3, 17).

La religione dialogo fra Dio el'uomo

Ecco, Venerabili Fratelli, l’origine trascendente del dialogo. Essa si 
trova nell'intenzione stessa di Dio. La religione è di natura sua un rap­
porto tra Dio e 1’uomo. La preghiera esprime a dialogo tale rapporto.



328

La rivelazione, cioè la relazione soprannaturale che Dio stesso ha 
preso l’iniziativa di instaurare con l’umanità, può essere raffigurata in 
un dialogo, nel quale il Verbo di Dio si esprime nell’Incarnazione e 
quindi nel Vangelo. Il colloquio paterno e santo, interrotto tra Dio e 
l’uomo a causa del peccato originale, è meravigliosamente rispreso nel 
corso della storia. La storia della salvezza narra appunto questo lungo 
e vario dialogo che parte da Dio, e intesse con l’uomo varia e mirabile 
conversazione. E’ in questa conversazione di Cristo fra gli uomini (cfr. 
Bar. 3, 38 ) che Dio lascia capire qualche cosa di Sè, il mistero della sua 
vita, unicissima nell’essenza, trinitaria nelle Persone ; e dice finalmente 
come vuol essere conosciuto ; Amore Egli è ; e come vuole da noi essere 
onorato e servito : amore è il nostro comandamento supremo. Il dialogo 
si fa pieno e confidente; il fanciullo vi è invitato, il mistico vi si 
esaurisce.

Superiori caratteristiche del colloquio della salvezza

Bisogna che noi abbiamo sempre presente questo ineffabile e realis­
simo rapporto dialogico, offerto e stabilito con noi da Dio Padre, me­
diante Cristo, nello Spirito Santo, per comprendere quale rapporto noi, 
cioè la Chiesa, dobbiamo cercare d’instaurare e di promuovere con la 
umanità.

Il dialogo della salvezza fu aperto spontaneamente dalla iniziativa 
divina : « Egli (Dio) per primo ci ha amati » ( 1 Io. 4, 10) : toccherà a noi 
prendere l’iniziativa per estendere agli uomini il dialogo stesso, senza 
attendere d’essere chiamati.

Il dialogo della salvezza partì dalla carità, dalla bontà divina : « Dio 
ha talmente amato il mondo da dare il suo Figliuolo unigenito» (Io. 
3, 16): non altro che amore fervente e disinteressato dovrà muovere 
il nostro.

Il dialogo della salvezza non si commisurò ai meriti di coloro a cui 
era rivolto, e nemmeno ai risultati che avrebbe conseguito o che sareb­
bero mancati: «non hanno bisogno del medico i sani» (Luc. 5, 31): 
anche il nostro dev’essere senza limiti e senza calcoli.

Il dialogo della salvezza non obbligò fisicamente alcuno ad acco­
glierlo ; fu una formidabile domanda d’amore, la quale, se costituì una 
tremenda responsabilità in coloro a cui fu rivolta (cfr. Matth. 11, 21), 
li lasciò tuttava liberi di corrispondervi o di rifiutarla, adattando per­
fino la quantità dei segni (cfr. Matth. 12, 38, ss.) alle esigenze e alle 
disposizioni spirituali dei suoi uditori e la forza probativa dei segni 
medesimi (cfr. Matth. 13, 13, ss.), affinchè fosse agli uditori stessi fa­
cilitato il libero consenso alla divina rivelazione, senza tuttavia perdere 
il merito di tale consenso. Così la nostra missione, anche se è annuncio 
di verità indiscutibile e di salute necessaria, non si presenterà armata 
di esteriore coercizione, ma solo per le vie legittime dell’umana educa-



329

zione, dell’interiore persuasione, della comune conversazione offrirà il 
suo dono di salvezza, sempre nel rispetto della libertà personale e civile.

Il dialogo della salvezza fu reso possibile a tutti ; a tutti senza discri­
minazione alcuna destinato (cfr. Col. 3, 11): il nostro parimente deve 
essere potenzialmente universale, cattolico cioè e capace di annodarsi 
con ognuno, salvo che l’uomo assolutamente non lo respinga o insince­
ramente fìnga di accoglierlo.

Il dialogo della salvezza ha conosciuto normalmente delle graduar 
lità, degli svolgimenti successivi, degli umili inizi prima del pieno suc­
cesso (cfr. Matth. 13, 31); anche il nostro avrà riguardo alle lentezze 
della maturazione psicologica e storica e all’attesa dell’ora in cui Dio 
lo renda efficace. Non per questo il nostro dialogo rimanderà al domani 
ciò che oggi può compiere; esso deve avere l’ansia dell’ora opportuna 
e il senso della preziosità del tempo (cfr. Eph. 5, 16). Oggi, cioè ogni 
(giorno, deve ricominciare ; e da noi prima che da coloro a cui è rivolto.

Il messaggio cristiano nella circolazione dell'umano discorso

Com’è chiaro, i rapporti fra la Chiesa ed il mondo possono assu­
mere molti aspetti e diversi fra loro. Teoricamente parlando, la Chiesa 
potrebbe prefiggersi di ridurre al minimo tali rapporti, cercando di 
sequestrare se stessa dal commercio della società profana; come po­
trebbe proporsi di rilevare i mali che in essa possono riscontrarsi, ana­
tematizzandoli e movendo crociate contro di essi ; potrebbe invece tanto 
avvicinarsi alla società profana da cercare di prendervi influsso pre­
ponderante o anche di esercitarvi un dominio teocratico; e così via. 
Sembra a Noi invece che il rapporto della Chiesa col mondo, senza 
precludersi altre forme legittime, possa meglio raffigurarsi in un dia­
logo, e neppure questo in modo univoco, ma adattato all’indole dell’in­
terlocutore e delle circostanze di fatto (altro è infatti il dialogo con 
un fanciullo, ed altro con un adulto; altro con un credente, ed altro 
con un non credente). Ciò è suggerito: dall’abitudine ormai diffusa 
di così concepire le relazioni fra il sacro e il profano, dal dinamismo 
trasformatore della società moderna, dal pluralismo delle sue manife­
stazioni, non che dalla maturità dell’uomo, sia religioso che non reli­
gioso, fatto abile dall’educazione civile a pensare, a parlare, a trattare 
con dignità di dialogo.

Questa forma di rapporto indica un proposito di correttezza, di 
stima, di simpatia, di bontà da parte di chi lo instaura ; esclude la con­
danna aprioristica, la polemica offensiva ed abituale, la vanità d’inu­
tile conversazione. Se certo non mira ad ottenere immediatamente la 
conversione dell’interlocutore, perchè rispetta la sua dignità e la sua 
libertà, mira tuttavia al di lui vantaggio, e vorrebbe disporlo a più piena 
comunione di sentimenti e di convinzioni.

Suppone pertanto il dialogo un stato d’animo in noi, che intendiamo 
introdurlo e alimentarlo con quanti ci circondano : lo stato d’animo di



330 

chi sente dentro di sè il peso del mandato apostolico, di chi avverte 
di non poter più separare la propria salvezza dalla ricerca di quella 
altrui, di chi si studia continuamente di mettere il messaggio, di cui 
è depositario, nella circolazione dell’umano discorso.

Chiarezza mitezza fiducia prudenza

Il colloquio è perciò un modo d’esercitare la missione apostolica; 
è un’arte di spirituale comunicazione. Suoi caratteri sono i seguenti. 
1) La chiarezza innanzi tutto; il dialogo suppone ed esige compren­
sibilità, è un travaso di pensiero, è un invito all’esercizio delle supe­
riori facoltà dell’uomo; basterebbe questo suo titolo per classificarlo 
fra i fenomeni migliori dell’attività e della cultura umana; e basta 
questa sua iniziale esigenza per sollecitare la nostra premura apostolica 
a rivedere ogni forma del nostro linguaggio : se comprensibile, se popo­
lare, se eletto. 2) Altro carattere è poi la mitezza, quella che Cristo ci 
propose d’imparare da Lui stesso : « Imparate da me che sono man­
sueto e umile di cuore » (Matth. 11, 29) ; il dialogo non è orgoglioso non 
è pungente, non è offensivo. La sua autorità è intrinseca per la verità 
che espone, per la carità che diffonde, per l’esempio che propone ; non 
è comando, non è imposizione. E’ pacifico ; evita i modi violenti ; è pa­
ziente; è generoso. 3) La fiducia, tanto nella virtù della parola propria, 
quanto nell’attitudine ad accoglierla da parte dell’interlocutore; pro­
muove la confidenza e l’amicizia ; intreccia gli spiriti in una mutua 
adesione ad un Bene, che esclude ogni scopo egoistico. 4 ) La prudenza 
pedagogica infine, la quale fa grande conto delle condizioni psicolo­
giche e morali di chi ascolta (cfr. Matth. 7,6): se bambino, se incolto, 
se impreparato, se diffidente, se ostile ; e si studia di conoscere la sen­
sibilità di lui, e di modificare, ragionevolmente, se stesso e le forme 
della propria presentazione per non essergli ingrato e incomprensibile.

Nel dialogo, così condotto, si realizza l’unione della verità e della 
carità; dell’intelligenza e dell’amore.

Dialettica di autentica sapienza

Nel dialogo si scopre come diverse sono le vie che conducono alla 
luce della fede, e come sia possibile farle convergere allo stesso fine. 
Anche se divergenti, possono diventare complementari, spingendo il 
nostro ragionamento fuori dei sentieri comuni e obbligandolo ad ap­
profondire le sue ricerche, a rinnovare le sue espressioni. La dialettica 
di questo esercizio di pensiero e di pazienza ci farà scoprire elementi di 
verità anche nelle opinioni altrui, ci obbligherà ad esprimere con gran­
de lealtà il nostro insegnamento e ci darà merito per la fatica d’averlo 
esposto all’altrui obbiezione, all’altrui lenta assimilazione. Ci farà sa­
pienti, ci farà maestri.

E quale è la sua forma di esplicazione?



331

Oh! molteplici sono le forme del dialogo della salvezza. Esso obbe­
disce a esigenze sperimentali, sceglie i mezzi propizi, non si lega a vani 
apriorismi, non si fìssa in espressioni immobili, quando queste avessero 
perduto virtù di parlare e di muovere gli uomini. Qui si pone una 
grande questione, quella dell’aderenza della missione della Chiesa alla 
vita degli uomini in un dato tempo, in un dato luogo, in una data 
cultura, in una data situazione sociale.

Come avvicinare i fratelli nella interezza della verità

Fino a quale grado la Chiesa deve uniformarsi alle circostanze sto­
riche e locali in cui svolge la sua missione? come deve premunirsi dal 
pericolo d’un relativismo che intacchi la sua fedeltà dogmatica e mo­
rale? ma come insieme farsi idonea a tutti avvicinare per tutti salvare, 
secondo l’esempio dell’Apostolo : « mi son fatto tutto a tutti, perchè 
tutti io salvi» (1. Cor. 9, 22)? Non si salva il mondo dal di fuori; 
occorre, come il Verbo di Dio che si è fatto uomo, immedesimarsi, in 
certa misura, nelle forme di vita di coloro a cui si vuole portare il 
messaggio di Cristo, occorre condividere, senza porre distanza di pri­
vilegi, o diaframma di linguaggio incomprensibile, il costume comune, 
purché umano ed onesto, quello dei più piccoli specialmente, se si 
vuole essere ascoltati e compresi. Bisogna, ancor prima di parlare, 
ascoltare al voce, anzi il cuore dell’uomo ; comprenderlo, e per quanto 
possibile rispettarlo e dove lo merita assecondarlo. Bisogna farsi fratelli 
degli uomini nell’atto stesso che vogliamo essere loro pastori e padri 
e maestri. Il clima del dialogo è l’amicizia. Anzi il servizio. Tutto que­
sto dovremo ricordare e studiarci di praticare secondo l’esempio e il 
precetto che Cristo ci lasciò (cfr. Io. 13, 14-17).

Ma il pericolo rimane. L’arte dell’apostolato è rischiosa. La solleci­
tudine di accostare i fratelli non deve tradursi in una attenuazione, in 
una diminuzione della verità. Il nostro dialogo non può essere una de­
bolezza rispetto all’impegno verso la nostra fede. L’apostolato non può 
transigere con un compromesso ambiguo rispetto ai principii di pen­
siero e di azione che devono qualificare la nostra professione cristiana. 
L’irenismo e il sincretismo sono in fondo forme di scetticismo rispetto 
alla forza e al contenuto della Parola di Dio, che vogliamo predicare. 
Solo chi è pienamente fedele alla dottrina di Cristo può essere effica- 
cernente apostolo. E solo chi vive in pienezza la vocazione cristiana 
può essere immunizzato dal contagio di errori con cui viene a contatto.

Supremazia insostituibile delia predicazione

Noi pensiamo che la voce del Concilio, trattando delle questioni 
relative alla Chiesa operante nel mondo moderno, indicherà alcuni 
criteri teorici e pratici, che serviranno da guida per bene condurre il 
nostro dialogo con gli uomini del tempo nostro. E pensiamo parimente 
che, trattandosi di questione riguardante, da un lato, la missione pro-



332 

priamente apostolica della Chiesa, e concernente, dall’altro, le varie 
e mutevoli circostanze in cui essa si svolge, sarà opera del saggio e 
attivo governo della Chiesa stessa tracciare di volta in volta limiti e 
forme e sentieri per la continua animazione d’un dialogo vivo e 
benefico.

Lasciamo perciò questo tema per limitarci a ricordare ancora una 
volta la somma importanza che la predicazione cristiana conserva, ed 
assume oggi maggiormente, nel quadro dell’apostolato cattolico, e cioè, 
per quanto ora ci riguarda, del dialogo. Nessuna forma di diffusione 
del pensiero, anche se tecnicamente assurta, con la stampa e con i 
mezzi audiovisivi, a straordinaria potenza, la sostituisce. Apostolato e 
predicazione, in un certo senso, si equivalgono. La predicazione è il 
primo apostolato. Il nostro, Venerabili Fratelli, è innanzi tutto mini­
stero della Parola. Noi sappiamo benissimo queste cose ; ma ci sembra 
convenga ora ricordarle a noi stessi, per dare alla nostra azione pa- 
storale la giusta direzione. Dobbiamo ritornare allo studio non già del­
l’umana eloquenza, o della vana retorica, ma della genuina arte della 
parola sacra.

Dobbiamo cercare le leggi della sua semplicità, della sua limpidezza, 
della sua forza e della sua autorità per vincere la naturale imperizia 
nell’impiego di così alto e misterioso strumento spirituale, qual'è la 
parola, e per gareggiare nobilmente con quanti oggi hanno larghissimo 
influsso con la parola mediante l’accesso alle tribune della pubblica 
opinione. Dobbiamo domandare al Signore stesso il grave e inebriante 
carisma (cfr. Jer. 1, 6). per essere degni di dare alla fede il suo pratico 
efficace principio (cfr. Rom. 10, 17), e di far giungere il nostro mes­
saggio fino ai confini della terra (cfr. Ps. 18, 5 e Rom. 10, 18). Che le 
prescrizioni della Costituzione conciliare « de Sacra Liturgia » sul mi­
nistero della parola trovino in noi zelanti ed abili esecutori. E che la 
catechesi al popolo cristiano e a quanti altri sia possibile offrirla di­
venti sempre esperta nel linguaggio, sapiente nel metodo, assidua nel­
l’esercizio, suffragata dalla testimonianza di virtù reali, avida di pro­
gredire e di far giungere gli uditori alla sicurezza della fede, all’intui­
zione della coincidenza fra la Parola divina e la vita, e agli albori del 
Dio vivente.

Noi dovremmo infine accennare a coloro a cui si rivolge il nostro 
dialogo.

Ma non vogliamo prevenire, anche sotto questo aspetto, la voce del 
Concilio. Essa si farà udire, a Dio piacendo, tra poco.

Parlando in generale circa questo atteggiamento di collocutrice, che 
la Chiesa cattolica oggi deve assumere con rinnovato fervore, vogliamo 
semplicemente accennare che essa dev’essere pronta a sostenere il 
dialogo con tutti gli uomini di buona volontà, dentro e fuori l’àmbito 
suo proprio.



333

Con chi il dialogo

Nessuno è estraneo al suo cuore. Nessuno è indifferente per il suo 
ministero. Nessuno le è nemico, che non voglia egli stesso esserlo. Non 
indarno si dice cattolica ; non indarno è incaricata di promuovere nel 
mondo l’unità, l’amore, la pace.

La Chiesa non ignora le formidabili dimensioni d’una tale mis­
sione ; conosce le sproporzioni delle statistiche fra ciò che essa è e ciò 
ch’è la popolazione della terra ; conosce i limiti delle sue forze ; conosce 
perfino le proprie umane debolezze, i propri falli ; conosce anche che 
1’acccglimento del Vangelo non dipende, alla fine, da alcuno suo sforzo 
apostolico, da alcuna favorevole circostanza d’ordine temporale : la 
fede è dono di Dio ; e Dio solo segna nel mondo le linee e le ore della 
sua salute. Ma la Chiesa sa d’essere seme, d’essere fermento, d’essere 
sale e luce del mondo. La Chiesa avverte la sbalorditiva novità del 
tempo moderno; ma con candida fiducia si affaccia sulle vie della 
storia, e dice agli uomini : io ho ciò che voi cercate, ciò di cui voi man­
cate. Non promette così la felicità terrena, ma offre qualche cosa — 
la sua luce, la sua grazia — per poterla, come meglio possibile, con­
seguire; e poi parla agli uomini del loro trascendente destino. E in­
tanto ragiona ad essi di verità, di giustizia, di libertà, di progresso, 
di concordia, di pace, di civiltà. Sono parole queste, di cui la Chiesa 
conosce il segreto ; Cristo glielo ha confidato. E allora la Chiesa ha un 
messaggio per ogni categoria di uomini: lo ha per i bambini, lo ha 
per la gioventù, lo ha per gli uomini di scienza e di pensiero, lo ha per 
il mondo del lavoro e per le classi sociali, lo ha per gli artisti, lo ha 
per i politici e per i governanti. Per i poveri specialmente, per i dise­
redati, per i sofferenti, perfino per i morenti. Per tutti.

Potrà sembrare che così parlando Noi ci lasciamo trasportare dal­
l’ebbrezza della nostra missione e che trascuriamo di considerare le 
posizioni concrete, in cui l’umanità si trova rispetto alla Chiesa cat­
tolica. Ma non è così, perchè Noi vediamo benissimo quali siano tali 
posizoni concrete; e per darne un’idea sommaria Ci pare di poterle 
classificare a guisa di cerchi concentrici intorno al centro, in cui la 
mano di Dio Ci ha posti.

Primo cerchio: tulio ciò ch'è umano

Vi è un primo, immenso cerchio, di cui non riusciamo a vedere i 
confini; essi si confondono con l’orizzonte; cioè riguardano l’umanità 
in quanto tale, il monde. Noi misuriamo la distanza che da noi lo tiene 
lontano; ma non lo sentiamo estraneo. Tutto ciò ch’è umano ci ri­
guarda. Noi abbiamo in comune con tutta l’umanità la natura, cioè la 
vita, con tutti i suoi doni, con tutti i suoi problemi. Siamo pronti a 
condividere questa prima universalità ; ad accogliere le istanze pro­
fonde dei suoi fondamentali bisogni, ad applaudire alle affermazioni



334 

nuove e talora sublimi del suo genio. E abbiamo verità morali, vitali, 
da mettere in evidenza e da corroborare nella coscienza umana, per 
tutti benefiche. Dovunque è l’uomo in cerca di comprendere se stesso 
e il mondo, noi possiamo comunicare con lui ; dovunque i consessi dei 
popoli si riuniscono per stabilire i diritti e i doveri dell’uomo, noi siamo 
onorati, quando ce lo consentono, di assiderci fra loro. Se esiste nel­
l’uomo un’« anima naturalmente cristiana », noi vogliamo onorarla 
della nostra stima e del nostro colloquio. Noi potremmo ricordare a 
noi stessi e a tutti come il nostro atteggiamento sia, da un lato, total­
mente disinteressato : non abbiamo alcuna mira politica o temporale ; 
dall’altro, sia rivolto ad assumere, cioè ad elevare a livello sopranna­
turale e cristiano, ogni onesto .valore umano e terreno ; non siamo la 
civiltà, ma fautori di essa.

La negazione di Dio: ostacolo al dialogo

Noi sappiamo però che in questo cerchio sconfinato sono molti, mol­
tissimi purtroppo, che non professano alcuna religione; sappiamo anzi 
che molti, in diversissime forme, si professano atei. E sappiamo che 
vi sono alcuni che della loro empietà fanno professione aperta e la 
sostengono come programma di educazione umana e di condotta poli­
tica, nella ingenua ma fatale persuasione di liberare l’uomo da conce­
zioni vecchie e false della vita e del mondo, per sostituirvi, dicono, una 
concezione scientifica e conforme alle esigenze del moderno progresso.

E’ questo il fenomeno più grave del nostro tempo. Siamo ferma­
mente convinti che la teoria su cui si fonda la negazione di Dio è 
fondamentalmente errata, non risponde alle istanze ultime e indero­
gabili del pensiero, priva l’ordine razionale del mondo delle sue basi 
autentiche e feconde, introduce nella vita umana non una formula 
risolutrice, ma un dogma cieco che la degrada e la rattrista, indebo­
lisce alla radice ogni sistema sociale che su di esso pretende fondarsi. 
Non è una liberazione, ma un dramma che tenta di spegnere la luce 
del Dio vivente. Perciò noi resisteremo con tutte le nostre forze a 
questa irrompente negazione, nell’interesse supremo della verità, per 
l’impegno sacrosanto alla confessione fedelissima di Cristo e del suo 
Vangelo, per l’amore appassionato e irrinunciabile alle sorti dell’uma­
nità, e nella speranza invincibile che l’uomo moderno sappia ancora 
scoprire nella concezione religiosa, a lui offerta dal cattolcesimo, la 
sua vocazione alla civiltà che non muore, ma che sempre progredisce 
verso la perfezione naturale e soprannaturale dello spirito umano, abi­
litato, per grazia di Dio, al pacifico e onesto possesso dei beni tempo­
rali e aperto alla speranza dei beni eterni.

Sono queste le ragioni che Ci obbligano, come hanno obbligato 1 
Nostri Predecessori e con essi quanti hanno a cuore i valori religiosi, 
a condannare i sistemi ideologici negatori di Dio e oppressori della 
Chiesa, sistemi spesso identificati in regimi economici, sociali e politici.



335

e tra questi specialmente il comuniSmo ateo. Si potrebbe dire che non 
tanto da parte nostra viene la loro condanna, quanto da parte dei si­
stemi stessi e dei regimi che li personificano viene a noi radicale op­
posizione di idee e oppressione di fatti. La nostra deplorazione è, in 
realtà, lamento di vittime ancor più che sentenza di giudici.

Anche nel silenzio un vigile amore

L’ipotesi d’un dialogo si fa assai difficile in tali condizioni, per non 
dire impossibile, sebbene nel Nostro animo non vi sia ancor oggi alcuna 
preconcetta esclusione verso le persone che professano i suddetti si­
stemi e aderiscono ai regimi stessi. Per chi ama la verità, la discus­
sione è sempre possibile. Ma ostacoli d’indole morale accrescono enor­
memente le difficoltà, per la mancanza di sufficiente libertà di giudizio 
e di azione e per l’abuso dialettico della parola, non già rivolta alla 
ricerca e all’espressione della verità obbiettiva, ma posta al servizio di 
scopi utilitari prestabiliti.

E’ per questo che il dialogo tace. La Chiesa del silenzio, ad esempio, 
tace, parlando solo con la sua sofferenza, e le fa compagnia quella 
d’una società compressa e avvilita, dove i diritti dello spirito sono 
soverchiati da quelli di chi dispone delle sue sorti. E quando il nostro 
discorso si aprisse in tale stato di cose, come potrebbe offrire il dia­
logo, mentre non dovrebbe essere che quello d’una « voce che grida nel 
deserto »? (Marc. 1, 3). Silenzio, grido, pazienza, e sempre amore di­
ventano in tal caso la testimonianza che ancora la Chiesa può dare e 
che nemmeno la morte può soffocare.

Ma se ferma e franca dev’essere l’affermazione e la difesa della 
religione e dei valori umani ch’essa proclama e sostiene, non è senza 
pastorale riflessione che noi cerchiamo di cogliere nell’intimo spirito 
dell’ateo moderno i motivi del suo turbamento e della sua negazione. 
(Li vediamo complessi e molteplici, così da renderci cauti nel giudicarli 
e più efficaci nel confutarli; li vediamo nascere talora dall’esigenza 
d’una presentazione del mondo divino più alta e più pura, che non 
quella forse invalsa in certe forme imperfette di linguaggio e di culto, 
forme che dovremmo studiarci di rendere quanto più possibile pure e 
trasparenti per meglio esprimere quel sacro di cui sono segno. Li vedia­
mo invasi dall’ansia, pervasa da passionalità e da utopia, ma spesso 
altresì generosa, d’un sogno di giustizia e di progresso, verso finalità 
sociali divinizzate, surrogati dell’Assoluto e del Necessario, che denun­
ciano il bisogno insopprimibile del Principio e del Fine divino, di cui 
toccherà al nostro paziente e sapiente magistero svelare la trascenden­
za e l’immanenza. Li vediamo valersi, talora con ingenuo entusiasmo, 
d’un ricorso rigoroso alla razionalità umana nell’intento di dare una 
concezione scientifica dell’universo, ricorso tanto meno discutibile, 
quanto più fondato sulle vie logiche del pensiero non dissimili spesso 
da quelle della nostra classica scuola, e trascinato, contro la volontà



336

di quelli stessi che pensano trovarvi un’arma inespugnable per il loro 
ateismo, per la sua intrinseca validità, trascinato — diciamo — a 
procedere verso una nuova e finale affermazione sia metafisica, che 
logica del sommo Iddio : non sarà tra noi chi possa aiutare questo 
obbligato processo del pensiero, che l'ateo-politico-scienziato arresta vo­
lutamente ad un dato punto spegnendo la luce suprema della com­
prensibilità dell’universo, a sfociare in quella concezione della realtà 
oggettiva dell’universo cosmico, che rimette nello spirito il senso della 
Presenza divina, e sulle labbra le umili e balbettanti sillabe d’una 
felice preghiera? Li vediamo anche talvolta mossi da nobili sentimen­
ti, sdegnosi della mediocrità e dell’egoismo di tanti ambienti sociali 
contemporanei, e abili ad usurpare al nostro Vangelo forme e linguag­
gio di solidarietà e di compassione umana : non saremo un giorno ca­
paci di ricondurre alle sorgenti, che pur sono cristiane, tali espressioni 
di valori morali?

Ricordando perciò quanto scrisse il 'Nostro Predecessore, di venera­
ta memoria, Papa Giovanni XXIII, nell’Enciclica « Pacem in terris », 
e cioè che le dottrine di tali movimenti, una volta elaborate e definite, 
rimangono sempre le stesse, ma che i movimenti stessi non possono 
non evolversi e non andare soggetti a mutamenti anche profondi (cfr. 
A.A.S. LV, 1963, p. 300), Noi non disperiamo che essi possano aprire 
un giorno con la Chiesa altro positivo colloquio, che non quello pre­
sente della Nostra deplorazione e del Nostro obbligato lamento.

Il dialogo per la pace
Ma non possiamo staccare il Nostro sguardo dal panorama del mon­

do contemporaneo senza esprimere un voto lusinghiero : quello che il 
nostro proposito di coltivare e perfezionare il nostro dialogo con le va­
rie e mutevoli facce, ch’esso presenta di sè, possa giovare alla causa 
della pace fra gli uomini ; come metodo, che cerca di regolare i rapporti 
umani nella nobile luce del linguaggio ragionevole e sincero; e come 
contributo, di esperienza e di sapienza, che può in tutti ravvivare la 
considerazione dei valori supremi. L’apertura d’un dialogo, come vuol 
essere il nostro, disinteressato, obbiettivo, leale, decide per se stessa in 
favore d’una pace libera ed onesta ; esclude infingimenti, rivalità, 
inganni e tradimenti; non può non denunciare, come delitto e come 
rovina, la guerra di aggressione, di conquista o di predominio ; e non 
può non estendersi dalle relazioni al vertice delle nazioni a quelle nel 
corpo delle nazioni stesse e alle basi sia sociali, che familiari e individua­
li, per diffondere in ogni istituzione ed in ogni spirito il senso, il gusto, il 
dovere della pace.

Secondo cerchio: i credenti in Dio

Poi intorno a Noi vediamo delinearsi un altro cerchio, immenso 
anche questo, ma da noi meno lontano : è quello degli uomini innanzi 
tutto che adorano il Dio unico e sommo, quale anche noi adoriamo;



337

alludiamo ai figli, degni del nostro affettuoso rispetto, del popolo ebrai­
co, fedeli alla religione che noi diciamo dell’Antico testamento; e poi 
agli adoratori di Dio secondo la concezione della religione monotei­
stica, di quella musulmana specialmente, meritevoli di ammirazione 
per quanto nel loro culto di Dio vi è di vero e di buono ; e poi ancora 
i seguaci delle grandi religioni afro-asiatiche. Noi non possiamo eviden­
temente condividere queste varie espressioni religiose, nè possiamo ri­
manere indifferenti, quasi che tutte, a loro modo, si equivalessero, e 
quasi che autorizzassero i loro fedeli a non cercare se Dio stesso abbia 
rivelato la forma, scevra d’ogni errore, perfetta e difinitiva con cui 
Egli vuole essere conosciuto, amato e servito; chè anzi, per dovere di 
lealtà, noi dobbiamo manifestare la nostra persuasione essere unica 
la vera religione ed essere quella cristiana, e nutrire speranza che tale 
sia riconosciuta da tutti i cercatori e adoratori di Dio.

Ma non vogliamo rifiutare il nostro rispettoso riconoscimento ai 
valori spirituali e morali delle varie confessioni religiose non cristiane ; 
vogliamo con esse promuovere e difendere gli ideali, che possono es­
sere comuni nel campo della libertà religiosa, della fratellanza umana, 
della buona cultura, della beneficenza sociale e dell’ordine civile. In 
ordine a questi comuni ideali un dialogo da parte nostra è possibile; 
e noi non mancheremo di offrirlo là dove, in reciproco e leale rispetto, 
sarà benevolmente accettato.

Terzo cerchio: i Cristiani Fratelli separati

Ed ecco il cerchio, a Noi più vicino, del mondo che a Cristo s’inti­
tola. In questo campo il dialogo, che ha assunto la qualifica di ecume­
nico, è già aperto; in alcuni settori è già in fase di iniziale e positivo 
svolgimento. Molto vi sarebbe da dire su questo tema tanto complesso 
e tanto delicato, ma il Nostro discorso non finisce qui. Esso si limita 
ora a pochi accenni, e non nuovi. Volentieri facciamo nostro il prin­
cipio : mettiamo in evidenza anzitutto ciò che ci è comune, prima di 
notare ciò che ci divide. E’ questo un tema buono e fecondo per il no­
stro dialogo. Siamo disposti a proseguirlo cordialmente. Diremo di più : 
che su tanti punti differenziali, relativi alla tradizione, alla spiritua­
lità, alle leggi canoniche, al culto, Noi siamo disposti a studiare come 
assecondare i legittimi desideri dei Fratelli cristiani, tuttora da noi 
separati. Nulla tanto Ci può essere più ambito che di abbracciarli in 
una perfetta unione di fede e di carità. Ma dobbiamo pur dire che non 
è in Nostro potere transigere sull’integrità della fede e sulle esigenze 
della carità. Intravediamo diffidenze e resistenze a questo riguardo. 
Ma ora che la Chiesa cattolica ha preso l’iniziativa di ricomporre 
l'unico ovile di Cristo, essa non cesserà di procedere con ogni pazienza 
e con ogni riguardo ; non cesserà di mostrare come le prerogative, che 
tengono ancora da lei lontani i Fratelli separati, non sono frutto d’am­
bizione storica o di fantastica speculazione teologica, ma sono derivar



338 

te dalla volontà di Cristo, e che esse, comprese nel loro vero significato, 
sono a beneficio di tutti, per l’unità comune, per la libertà comune, per 
la pienezza cristiana comune; la Chiesa cattolica non cesserà di ren­
dersi idonea e degna, nella preghiera e nella penitenza, dell’auspicata 
riconciliazione.

Un pensiero, a questo riguardo, Ci affligge, ed è quello che fa vedere 
come proprio Noi, fautori di tale riconciliazione, siamo, da molti Fra­
telli separati, considerati l’ostacolo ad essa, a causa del primato di 
onore e di giurisdizione, che Cristo ha conferito all’apostolo Pietro, 
e che Noi abbiamo da lui ereditato. Non si dice da alcuni che, se fosse 
rimosso il primato del Papa, l’unificazione delle Chiese separate con 
la Chiesa cattolica sarebbe più facile? Vogliamo supplicare i Fratelli 
separati a considerare la inconsistenza di tale ipotesi; e non già sol­
tanto perchè, senza il Papa, la Chiesa cattolica non sarebbe più tale ; 
ma perchè, mancando nella Chiesa di Cristo l’ufficio pastorale sommo, 
efficace e decisivo di Pietro, la unità si sfascerebbe ; e indarno poi 
si cercherebbe di. ricompensarla con criteri sostitutivi di quello auten­
tico, stabilito da Cristo stesso : « vi sarebbero nella Chiesa tanti scismi 
quanti sono i sacerdoti » scrive giustamente S. Girolamo (Dial. contra 
Luciferianos, P.L. 23, 173). E vogliamo altresì considerare che questo 
cardine centrale della santa Chiesa non vuole costituire supremazia 
di spirituale orgoglio e di umano dominio, ma primato di servizio, di 
ministero, di amore. Non è vana retorica quella che al Vicario di Cristo 
attribuisce il titolo di « servo dei servi di Dio ».

Su questo piano veglia il Nostro dialogo, che ancor prima di svol­
gersi in fraterne conversazioni si esprime a colloquio col Padre celeste 
in effusione di preghiera e di speranza.

Auspici e speranze

Dobbiamo con gaudio e con fiducia notare, Venerabili Fratelli, che 
questo vario ed estesissimo settore dei Cristiani separati è tutto per­
vaso da fermenti spirituali, che sembrano preludere a futuri conso­
lanti sviluppi per la causa della loro ricomposizione nell’unica Chiesa 
di Cristo. Vogliamo implorare il soffio dello Spirito Santo sul « movi­
mento ecumenico » ; vogliamo ripetere la Nostra commozione ed il No­
stro gaudio per l’incontro pieno di carità e non meno di nuova speran­
za, che abbiamo avuto a Gerusalemme con il Patriarca Atenagora; 
vogliamo salutare con rispetto e con riconoscenza l’intervento di tanti 
Rappresentanti delle Chiese separate al Concilio Ecumenico Vaticano 
secondo; vogliamo assicurare ancora una volta che guardiamo con 
attento e sacro interesse i fenomeni spirituali, caratterizzati dal pro­
blema dell’unità, che muovono persone e gruppi e comunità di viva 
e nobile religiosità. Con amore, con riverenza salutiamo tutti questi 
Cristiani, nell’attesa che ancor meglio nel dialogo della sincerità e



339

dell’amore Ci sia dato promuovere con loro la causa di Cristo e della 
unità da Lui voluta per la sua Chiesa.

Il dialogo nell'interno della Chiesa cattolica

E finalmente il Nostro dialogo si offre ai Figli della Casa di Dio, 
la Chiesa una santa cattolica e apostolica, di cui questa romana è 
« mater et caput ». Quanto lo vorremmo godere in pienezza di fede, 
di carità, di opere questo domestico dialogo! quanto lo vorremmo in­
tenso e familiare ! quanto sensibile a tutte le verità, a tutte le virtù, 
a tutte le realtà del nostro patrimonio dottrinale e spirituale! quanto 
sincero e commosso nella sua genuina spiritualità! quanto pronto a 
raccogliere le voci molteplici del mondo contemporaneo! quanto capa­
ce di rendere i cattolici uomini veramente buoni, uomini saggi, uomini 
liberi, uomini sereni e forti !

Carità e obbedienza

Questo desiderio d’improntare i rapporti interiori della Chiesa dello 
spirito proprio d’un dialogo fra membri d’una comunità, di cui la ca- 
rità è principio costitutivo, non toglie l’esercizio della virtù dell’obbe­
dienza là dove l’esercizio della funzione propria dell’autorità da un 
lato, della sottomissione dall’altro è reclamato sia dall’ordine conve­
niente ad ogni ben compaginata società, sia soprattutto dalla costitu­
zione gerarchica della Chiesa. L’autorità della Chiesa è istituita da 
Cristo, è anzi rappresentativa di Lui, è veicolo autorizzato della sua 
parola, è trasposizione della sua pastorale carità ; così che la obbedien­
za muove da motivo di fede, diventa scuola di umiltà evangelica, asso­
cia l’obbediente alla sapienza, all’unità, all’edificazione, alla carità che 
reggono il corpo ecclesiastico, e conferisce a chi la impone e a chi vi 
si uniforma il merito dell’imitazione di Cristo « fattosi obbediente sino 
alla morte » (Phil. 2, 8).

Per obbedienza perciò svolta a dialogo intendiamo l’esercizio dell’au­
torità tutto pervaso dalla coscienza di essere servizio e ministero di verità 
e di carità ; e intendiamo l’osservanza delle norme canoniche e l’ossequio 
al governo del legittimo superiore, resi pronti e sereni, come si conviene 
a figli liberi ed amorosi. Lo spirito d’indipendenza, di critica, di ribel­
lione male si accorda con la carità animatrice della solidarietà, della 
concordia, della pace nella Chiesa, e trasforma facilmente il dialogo 
in discussione, in diverbio, in dissidio; spiacevolissimo fenomeno, an­
che se pur troppo sempre facile a prodursi, contro il quale la voce del­
l’Apostolo Paolo ci premunisce : « non vi siano tra voi degli scismi » ( 1 
Cor. 1, 10).

Fervore di sentimenti e di opere.

Siamo cioè ardentemente desiderosi che il dialogo interiore in seno 
alla comunità ecclesiastica si arricchisca di fervore, di temi, e di locu-



340 

tori, così che si accresca la vitalità e la santificazione del Corpo mi­
stico terreno di Cristo. Tutto ciò che mette in circolazione gli inse­
gnamenti, di cui la Chiesa è depositaria e dispensatrice, è da Noi au­
spicato : già dicemmo della vita liturgica e interiore e della predica­
zione, possiamo aggiungere: la scuola, la stampa, l’apostolato sociale, 
le missioni, l’esercizio della carità; temi questi che anche il Concilio 
ci farà considerare. E tutti quelli che al dialogo vitalizzante della 
Chiesa sotto la guida della competente autorità partecipano siano da 
Noi incoraggiati e benedetti: i Sacerdoti in modo speciale, i Religiosi, 
i carissimi Laici militanti per Cristo nella Azione Cattolica e in tante 
altre forme d’associazione e di azione.

Oggi più che mai la Chiesa è viva!

Noi siamo lieti e confortati osservando che un tale dialogo all’inter­
no della Chiesa, e per l’esterno che la circonda, è già in atto : la Chiesa 
è viva oggi più che mai ! Ma a ben considerare sembra che tutto ancora 
resti da fare; il lavoro comincia oggi e non finisce mai. E’ questa la 
legge del nostro pellegrinaggio sulla terra e nel tempo. E’ questo l’uffi­
cio consueto, Venerabili Fratelli, del nostro ministero, cui oggi tutto 
stimola a farsi nuovo, vigile, intenso.

Quanto a Noi, mentre di ciò vi diamo avvertimento, Ci piace con­
fidare nella vostra collaborazione, mentre vi offriamo la Nostra: questa 
comunione di intenti e di opere Noi chiediamo ed esibiamo appena sa­
liti, col nome e, Dio voglia, con qualche cosa dello spirito dell’Apostolo 
delle genti, sulla cattedra dell’Apostolo Pietro; e celebrando così la 
unità di Cristo fra noi, vi mandiamo con questa Nostra Lettera 
iniziale, in nomine Domini, la nostra fraterna e paterna Benedizione 
Apostolica, che volentieri estendiamo a tutta la Chiesa e all’intera 
umanità.

Dato a Roma, presso San Pietro, nella Festa della Trasfigurazione 
di Nostro Signore Gesù Cristo, il 6 agosto 1964.

PAULUS PP. VI



341

Comunicazioni di S. E. Mons. Vescovo Coadiutore

PER LA TERZA SESSIONE DEL CONCILIO ECUMENICO

La Lettera del Santo Padre Paolo VI all’ Em. Card. Tisserant, Primo 
Presidente del Concilio Ecumenico Vaticano II, conferma la data del 
14 Settembre per l’inizio della terza Sessione del Concilio. In quella 
Lettera il Papa, dopo aver annunziato la solenne funzione di apertura, 
nella quale con Lui concelebreranno 24 Padri Conciliari, dopo aver 
incaricato il Card. Presidente di esortare tutti i Padri Conciliari a 
preparare diligentemente i loro animi a questo eccezionale momento 
della vita della Chiesa, vuole che tale esortazione sia estesa a tutti i 
fedeli: ai Sacerdoti anzitutto, ai Religiosi e alle Religiose, a quanti tra 
i cattolici aspirano a vivere in cosciente e stretta unione con la Chiesa.

« Deve ogni membro aderente alla Chiesa considerare come proprio 
interesse il singolare e storico episodio del Concilio Ecumenico, e deve 
parteciparvi con vigile e ardente comunione spirituale ».

Due sono le forme, che il Papa raccomanda per questa spirituale 
partecipazione : la penitenza e la preghiera.

Il santo desiderio del Sommo Pontefice deve essere per noi una 
legge ; perciò vorremmo che ognuno si facesse un impegno di rispondere 
alle esortazioni del Papa su questi due punti:

a) PENITENZA. « Siano quest’anno santificati i giorni delle QUAT­
TRO TEMPORA, che cadono il 23, il 25 e il 26 Settembre ; osservi chi 
può il digiuno nei giorni indicati, e ciascuno si faccia obbligo di prati­
care qualche esercizio di mortificazione e di penitenza.

b) PREGHIERA. « Il giorno 27 Settembre, Domenica, potrebbe es­
sere dedicato in tutto il mondo, in ogni assemblea di fedeli ed in ogni 
comunità ecclesiale ad una universale preghiera per il buon esito del 
Concilio Ecumenico : una solenne recita del « PATER NOSTER » po­
trebbe esserne la viva espressione ». In ossequio a questa venerata esor­
tazione, prescriviamo che in tutte le Chiese della Diocesi, negli Oratori 
pubblici e semipubblici, a tutte le Funzioni sacre (Messe, Predicazioni, 
Benedizioni, ecc.) si premetta, spiegandone il significato, la recita col­
lettiva, grave e devota del PATER NOSTER; la stessa esortazione fac­
ciamo a tutte le associazioni cattoliche per l’inizio delle loro adunanze 
e manifestazioni. Inoltre, nel pomeriggio di Domenica 27, esortiamo i 
Rev.di Parroci e Rettori di Chiese a organizzare un’Ora di Adorazione, 
od altra speciale Funzione allo stesso scopo. Questo, naturalmente, 
senza pregiudizio di quelle altre forme: Comunioni, Ss. Messe, Fun­
zioni, che si volessero realizzare.



342

Intanto si ricorda ai Rev.di Parroci e Rettori di Chiese che per 
tutto il tempo della Sessione Conciliare è di obbligo la Colletta Impe­
rata dello Spirito Santo in tutti i giorni permessi dalle rubriche (cioè 
esclusi solo i giorni di I e di II classe, le Messe cantate e le Messe dei 
Defunti).

+ fr. F. Stefano Tinivella 
Vesc. Coadiutore

CATECHISMO E CATECHESI

In relaz. me al Convegno indetto recentemente in Roma dall’Ufficio 
Catechistico Nazionale e conclusosi con un mirabile discorso del Santo 
Padre, vorrei intrattenermi un pochino sull’importante e delicato pro­
blema della catechesi.

L’attività catechistica in diocesi sta attraversando un momento 
particolarmente delicato e intenso di iniziative, di esperienze, di rin­
novamento.

Vorrei fermare l’attenzione di tutto il ven. Clero su tre settori in 
modo particolare.

1. L'insegnamento religioso nella scuola.
Il Convegno Nazionale cui sopra mi riferivo aveva un tema ben 

delimitato ; « Pastorale e scuola secondaria ».
A esso hanno preso parte 1600 convegnisti da tutta Italia, e sia le 

relazioni che gli interventi hanno sottolineato l’assoluta necessità di 
adeguare sempre più gli insegnanti di religione al delicatissimo e diffi­
cile compito ad essi affidato, di formare cioè allo spirito di fede le gio­
vani generazioni. Questo problema specifico, della preparazione e della 
scelta degli insegnanti di religione, nonché dei loro rapporti giuridici 
e pastorali con il clero impegnato nella cura parrocchiale, è di estrema 
importanza e richiede un attento studio, onde eliminare non pochi 
inconvenienti che oggi si riscontrano: inconvenienti causati in gran 
parte dal fatto che gli incarichi di religione sono stati assegnati anno 
per anno cercando di rispondere alle singole necessità man mano che 
queste sorgevano, senza mai arrivare ad una impostazione generale 
del problema, secondo criteri ben definiti.

Sarà lo studio di questi criteri che impegnerà nel prossimo futuro 
l’Ufficio Catechistico, e del quale mi riprometterò di dare ampia infor­
mazione. Per il momento mi limito a riportare quanto la S. Congre­
gazione del Concilio, con lettera agli Ecc.mi Ordinari d’Italia, in data 
4-6-1964, dice in proposito:



343

« Nella designazione dei professori di Religione nelle scuole secon­
darie non entri altro criterio di scelta che quello della loro idoneità 
dottrinale, pedagogica e spirituale. Non è sufficiente una preparazione 
generica, ma è necessaria una qualificata formazione specifica, special- 
mente didattica e pedagogica, per l’insegnamento nelle scuole. All’uopo 
gli insegnanti di religione, oltre che della preparazione ricevuta nel 
Seminario dalla cattedra di catechesi, dovranno essere fomiti di speci­
fica competenza, documentata possibilmente da diplomi rilasciati da 
apposite Scuole e Corsi a ciò autorizzati, senza però che questo costi­
tuisca un titolo esigitivo nei confronti di altri ».

L’Ufficio Catechistico Diocesano sta impostando un’azione di affian- 
camento all’opera degli insegnanti di religione, attraverso la forma­
zione di gruppi di insegnanti, i quali durante l’anno metteranno in­
sieme le proprie esperienze e i propri sforzi ai fini di un più alto ren­
dimento. E’ mia vivissima brama che tutti gli insegnanti si servano 
di questo prezioso mezzo per meglio qualificare la propria azione e per 
formare un’unità compatta delle forze cattoliche nella scuola.

Per quanto riguarda l’insegnamento religioso nelle scuole elemen­
tari, raccomando ai Rev.di Parroci di avere la massima cura nel pro­
muovere il retto svolgimento delle XX lezioni integrative in tutte le 
classi III, IV e V site nel proprio territorio. Per venire incontro ai sa­
cerdoti impegnati in questo insegnamento, l’Ufficio Catechistico ha 
provveduto a due iniziative, una di ordine didattico e l’altra di ordine 
economico : la compilazione cioè di una particolare guida per lo svol­
gimento delle venti lezioni secondo un sano ed efficace criterio di inte­
grazione; la sovvenzione, a tutti i sacerdoti viceparroci impegnati in 
questo insegnamento, di una cifra corrispondente al numero delle le­
zioni impartite durante tutto l’anno scolastico. Con questo modesto 
contributo non si intende in alcun modo svilire l’opera apostolica disin­
teressata dei viceparroci, ma dare un segno di riconoscenza doverosa 
a coloro che, oltre al faticoso lavoro della cura parrocchiale, dedicano 
parte del loro tempo alla catechesi scolastica, senza remunerazione da 
parte dello Stato, e sovente senza la possibilità di potersi fornire di libri 
e sussidi per un’adeguata preparazione.

L’opera dei sacerdoti impegnati nelle venti lezioni sia completata 
dalla solerte attività dei Sacerdoti Ispettori : purtroppo non si è an­
cora giunti alla ispezione di tutte le classi in ogni anno scolastico. Il 
numero degli Ispettori è stato notevolmente aumentato per non ag­
gravare su poche spalle un compito così vasto e impegnativo. Confido 
e sollecito che esso sia svolto con zelo e tempestività, nella convinzione 
che un’accurata ispezione, ripetuta di anno in anno, crea in tutti i 
maestri elementari l’abitudine a svolgere con impegno e preparazione 
il loro compito di catechisti dei fanciulli.



344

2. Il Congresso Catechistico Diocesano.

I tre congressi zonali svolti in primavera hanno avuto una vasta 
eco in tutta la diocesi. La peparazione che sta svolgendosi nelle altre 
15 zone ha suscitato un notevole fermento di studio e di discussione 
sui problemi così scottanti della catechesi parrocchiale. Ho ferma con­
vinzione che la formula scelta per questo nostro Congresso Diocesano 
sia la più indicata non solo per approfondire i temi di discussione, ma 
per creare un clima di fraterna collaborazione fra tutte le forze del 
clero sia secolare che regolare, come anche delle religiose e del laicato.

Ai quindici congressi zonali che si svolgeranno entro la fine di no­
vembre, si aggiungerà un « congresso al vertice », al quale verranno in­
vitati tutti i più alti responsabili del clero diocesano e regolare, come 
pure delle religiose e del laicato cattolico. I risultati, non certo piccoli 
nè pochi, di questi dibattiti verranno attentamente studiati e raccolti, 
e verranno presentati nel Congresso finale, che assumerà le dimensioni 
diocesane, e che si spera possa essere concluso nella primavera prossima.

A tutti i collaboratori mando il mio plauso, augurando a me, ad essi, 
e a tutta la diocesi che da questo Congresso possano uscire preziose 
norme ed efficaci riforme, che tutti desideriamo per una più ampia e 
profonda evangelizzazione.

3. Le sperimentazioni catechistiche.

Con queste parole, forse un po’ sibilline, intendo presentare al 
Ven.do Clero le nuove iniziative studiate nelle « tre giorni » di Cesana 
del luglio scorso, e promosse a titolo di esperimento in diverse parroc­
chie, da parte dell’Ufficio Catechistico.

Queste sperimentazioni riguardano la catechesi agli adulti, la for­
mazione dei catechisti, l’insegnamento delle venti lezioni integrative.

Questo nuovo modo di studiare e risolvere i problemi della pasto­
rale catechistica dovrà estendersi in futuro anche ad altri settori. 
Forse, all’inizio, questo metodo « sperimentale » lascerà dubbiosi non 
pochi sacerdoti, abituati a quello tradizionale cui sono da sempre abi­
tuati. Certo, coloro che si sono offerti di dare inizio a questi esperi­
menti sanno di affrontare delle incognite: incognite dovute sia alla 
novità di alcuni metodi, sia alla difficoltà degli ambienti da catechiz­
zare. Ad essi però vada il mio particolare plauso e il mio compiaci­
mento; sono desideroso di poter esaminare i risultati dei primi espe­
rimenti, nella speranza di poterne constatare frutti copiosi. A quanti 
sono impegnati nella cura delle anime faccio l’augurio di poter cammi­
nare con frutto per questa strada, in modo che l’intera diocesi diventi 
come una grande fucina di apostolato in fraterna collaborazione.



345

Benedico allo zelo con cui l’Ufficio Catechistico si è accinto a svol­
gere tutta questa mole di lavoro. Esso però potrà portare frutto soltanto 
se non sarà isolato, ma troverà la collaborazione del clero e ne accet­
terà osservazioni e critiche.

L’Ufficio Catechistico Diocesano, come è stato autorevolmente detto 
nel Convegno di Roma, è il più importante Ufficio della diocesi, dal 
punto di vista pastorale. Ma il lavoro di questo ufficio non è affidato 
solo a coloro che a ciò sono stati espressamenti designati; bensì è 
affidato ad ogni sacerdote, e ai laici che con essi collaborano, ciascuno 
portando il proprio contributo di esperienza, di azione e di sacrificio.

Ringraziamo perciò tutti insieme il Signore, che ci ha dato la pos­
sibilità e l’onore, sebbene indegni, di collaborare alla diffusione del 
buon seme evangelico in questa nostra cara Diocesi.

+ fr. F. Stefano Tinivella
Vesc. Coadiutore

ISTITUTO PIEMONTESE DI TEOLOGIA PASTORALE

I

Comunicazioni della Segreteria

Martedì 20 ottobre p. v. sarà inaugurato l’Istituto Piemontese di 
Teologia Pastorale, che ha sede nel Seminario Vecchio di Torino, in 
Via XX Settembre 83.

Già ne ha parlato S. Eccellenza Mons. F. S. Tinivella sulla Rivista 
Diocesana di luglio (pp. 254-258), pubblicando lo Satuto provvisorio e 
dando preziose direttive.

E’ quindi già noto da tempo che l’Istituto Pastorale, sorto per vo­
lontà dell’Episcopato Piemontese, persegue come scopo essenziale l’ag­
giornamento culturale e pastorale del clero.

L’Istituto è destinato ai sacerdoti diocesani che abbiano compiuto 
non meno di 4 anni di sacerdozio. Alle stesse condizioni ammette pure 
i Religiosi. Gli iscritti si distinguono in allievi e uditori.

La complessità dei problemi pastorali della Chiesa nel mondo mo­
derno fa sentire il bisogno di una riflessione approfondita e coordinata 
tra professori e « pastori », per prospettare insieme indicazioni sicure 
di soluzioni in sede locale e regionale.

Il contatto con sacerdoti di altre diocesi dovrà allargare gli oriz­
zonti, mentre l’organizzazione su piano regionale dovrà recare vantaggi 
nella serietà di impostazione e nell’efficienza.



346

Si sottopone il programma sistematico delle lezioni con i nomi dei 
docenti, facendo notare che se le materie appaiono eccessivamente di­
stribuite, si farà il possibile per garantire non solo la specializzazione, 
ma anche la necessaria organicità e unità. Si richiama intanto che 
l’Istituto tiene lezioni ogni martedì da ottobre a giugno (tempo natali­
zio e pasquale escluso). Le 4 lezioni di ogni settimana iniziano al 
mattino alle ore 10. L’ultima lezione è alle ore 15. I professori facili­
teranno lo studio mediante dispense.

Per le iscrizioni, l’Istituto sarà aperto ogni lunedì, martedì e mer­
coledì, a cominciare dal 5 ottobre p. v.

S. Eccellenza Mons. F. S. Tinivella, mentre fa invito generale ai 
sacerdoti, ricorda che sono obbligati a frequentare l’Istituto nell’anno 
accademico 1964-65, i sacerdoti che furono ordinati negli anni 1958-60 
e dispone, come già altri Ecc.mi Vescovi, che i loro nomi siano pubbli­
cati sulla Rivista Diocesana.

Sacerdoti ordinati nel 1958 : D. BAUDUCCO Giuseppe, D. CIVRA 
Ferruccio, D. DONADIG Michele, D. FRANCO Alessio, D. GALLETTO 
Sebastiano, D. MOLINAR Renato, D. NOTA Pietro, D. ODONE Giu­
seppe, D. PICCAT Giacomo, D. VILLA Vittorio, D. GARIGLIO 
Francesco.

Ordinati nel 1959 : D. ANFOSSI Giuseppe, D. ARDUSSO Franco, 
D. CHIABRANDO Romolo, D. FISSORE Pietro, D. MARTINA Gio­
vanni, D. PAINO Giovanni, D. ORMANDO Salvatore, D. TAMAGNO
NE Giuseppe, D. SAVARINO Lorenzo, D. SOLA Giovanni.

Ordinati nel 1960: D. ABELLO Angelo, D. COCCOLO Pier Gior­
gio, D. DE ANGELIS Antonio, D. NOVERO Franco, D. FORADINI 
Mario, D. MILANESIO Gabriele, D. RADICI Felice, D. SAVIO Giu­
seppe.

ISTITUTO PIEMONTESE DI TEOLOGIA PASTORALE

Programma lezioni per il 1964-65

L - La Chiesa - Teologia Pastorale fondamentale

1. La natura della Chiesa nella Bibbia e nei Padri. Mons. G. Og
gioni (Milano) 5

2. Missione, poteri e attività della Chiesa. D. G. M. Rolando 
(Rivoli) 5

3. I grandi temi di cui vive la comunità cristiana. Monsignor N. 
Bussi ( Alba ) 5

4. Lettura delle Encicliche Ecclesiologiche. Padre E. Costa SJ 
(Chieri) 5

Totale 20 ore



347

II. - Magistero - Pastorale Catechistica

1. Teologia della predicazione. P. D. Grasso SJ (P. Università 
Gregoriana, Roma) 4

2. Forme di predicazione : 6
— Catechesi liturgica. P. M. Magrassi OSB (Genova) 2
— Predicazione speciale. D. S. Maggiolini (Venegono) 2
— Strumenti di comunicazione sociale. D. F. Ceriotti (Mi) 2

3. Metodologia catechistica generale e speciale. D. V. Cambino 
e D. G. Torok SDB (Leumann) 10

Totale 20 ore

III. - Ministero - Pastorale Liturgica

1. Princìpi generali e spiritualità liturgica. S. Ecc. Monsignor C. 
Rossi (Biella) 4

2. Pastorale della Messa e omiletica liturgica. D. G. Sobrero SDB 
(Leumann) e D. S. Rinaudo (Saluzzo) 6

3. Pastorale dei Sacramenti. D. L. Della Torre (Roma) '6
4. I tempi dell’anno liturgico. D. V. Noè (Pavia) 3
5. Mezzi e modi d’espressione della Liturgia. D. L. Borello SDB 

( Torino ) 3
Totale 22 ore

IV. - Governo e Guida - Pastorale Direttiva

1. Formazione e apostolato dei laici e dell’A.C. Mons. A. Del 
Monte (Roma) 3

2. Pastorale d’ambiente: 9
— Nella famiglia. Can. M, Mignone (Alba) 3
— Nella scuola. P. G. Giampietro SJ (Roma) 3
— Nel lavoro. S. Ecc. Mons. S. Quadri ( Pinerolo) 3

3. Pastorale parrocchiale :  6
— Comunità di fede e preghiera. D. C. Moretti (Mondovì) 3 
— Comunità di apostolato e carità. Mons. E. Lupo (No) 3

4. Pastorale d’insieme. Mons. N. Bussi (Alba) 2
Totale 20 ore

V. - Scienze ausiliarie

1. Sociologia. Componenti socio - culturali e realtà contempo­
ranea italiana. D. A. Ellena SDB (Torino) 4
Sociologia della parrocchia. P. E. Pin SJ (P. Università
Gregoriana, Roma) 8

2. Psicologia. Elementi di psicologia volutiva e religiosa. D. P. 
Canova (Torino) 7

3. Le grandi correnti contemporanee: ideologie e movimenti 
D. T. De Maria SDB (Torino) 4

Totale 23 ore



348

VI. - Corsi speciali e Seminari di ricerca

1. Pastorale del Turismo. P. G. Arrighi OP (Roma) 4
2. Pastorale dell’Ecumenismo. D. A. Javierre SDB (Torino) 4
3. Pastorale della famiglia. D. V. Gambino SDB (Leumann) 4
4. Problemi di morale sociale. D. L. Maritano (Rivoli) 4
5. Grandi correnti contemporanee : ideologie e movimenti. D.

T. De Maria SDB (Torino) 4
N. B. — Due corsi sono obbligatori. Totale 8
Aggiornamenti sul Concilio Ecumenico. Mons. G. Ceriani 
(Milano) 3

Totale generale 116 lezioni

COMUNICAZIONI DELLA CURIA ARCIVESCOVILE
DALLA CANCELLERIA

NOMINE E PROMOZIONI

Con Decreto Arcivescovile in data:
22 Luglio 1964 il Rev. Sac. Don GIOVANNI PIGNATA Rettore del 

Santuario di S. Ignazio veniva provvisto della Parrocchia sotto il titolo 
di CURA di S. GIACOMO MAGGIORE AP. in GISOLA di Pessinetto.

12 Agosto 1964 il Rev. P. BENEDETTO DOTTO O.E.E.S.A. veniva 
nominato VICARIO-ATTUALE della Parrocchia sotto il titolo di PRE- 
VOSTURA dei Ss. MONICA e MASSIMO in REGINA MARGHERITA 
di Collegno, commendata all’Ordine degli Eremitani Scalzi di S. Ago­
stino (Agostiniani).

11 Settembre 1964 il Rev. Sac. DON LUIGI GAIDONE Parroco di 
Indiritto di Coazze veniva nominato VICARIO-ECONOMO della Par­
rocchia di S. MARIA DEL PINO in COAZZE.

CONCORSO CANONICO GENERALE

Si rende noto che nei giorni 5 e 6 novembre c. a. avrà luogo nella 
Curia Metropolitana (dalle ore 8 alle ore 12 e dalle ore 14 alle 18) il 
CONCORSO CANONICO GENERALE per tutte le parrocchie che si 
renderanno vacanti nei dodici mesi successivi, secondo le norme del 
Decreto Arcivescovile pubblicate sulla Rivista Diocesana Torinese n. 3 
Marzo 1959 a pag. 43.

I Revv. Sigg. Concorrenti sono pregati di ritirare i moduli per la 
domanda presso la Cancelleria della Curia.



349

Il tempo utile per la presentazione della domanda, che deve essere 
stesa a norma delle disposizioni emanate dall’Episcopato Subalpino 
(cfr. Appendice II del Concilio Pedemontano) scade alle ore 12 del 
giorno 3 novembre.

Il Cancelliere Arcivescovile 
Can. Tito Badi

NECROLOGIO

FALETTI Don Antonio da Pertusio, morto in Feletto (diocesi di 
Ivrea) il 20 agosto 1964. Anni 79. 

CANDELO Don Giacomo da Racconigi, morto in Torino il 7 set­
tembre 1964. Anni 86.

ACCASTELLO Don Giov. Battista da Casalgrasso, Prevosto di 
Coazze, Can. On. di Giaveno, morto in Orbassano per incidente stra­
dale il 10 settembre 1964. Anni 68.

DALL’UFFICIO CATECHISTICO

CATECHESI AGLI ADULTI

In ossequio all’art. 52 della Costituzione « de sacra liturgia » del 
Concilio Vaticano II, durante ogni messa festiva si tenga l’omelia, e 
in essa si espongano « traendoli dal testo sacro, i misteri della fede e 
le norme della vita cristiana ».

Per una catechesi sistematica e qualificata agli adulti si cerchi il 
momento ad essi più adatto (domenica pomeriggio serate dei giorni 
feriali). L’argomento di questa catechesi, per il corrente anno, è la­
sciato alla scelta dei Sigg. Parroci.

Chi desiderasse conoscere e tentare nuove esperienze ai fini di rag­
giungere con la catechesi un maggiore numero di fedeli, e di offrire 
una catechesi più adeguata ed efficace, può chiedere informazioni 
dettagliate all’Ufficio Catechistico.

CONGRESSO CATECHISTICO DIOCESANO

Risulta che, in preparazione alle assemblee zonali del Congresso 
Catechistico, molti reverendi Parroci hanno già iniziato un’ampia e 
approfondita discussione insieme con i propri parrocchiani.

Si ha fiducia che in ogni parrocchia la preparazione al Congresso 
venga svolta con assidua partecipazione dei laici militanti.

Si informano infine i rev.di Parroci, specialmente della Città, che 
— nel caso vi fossero laici qualificati non ancora iscritti al congresso 
— essi possono essere ancora acclusi, richiedendo il materiale corri­
spondente all’Ufficio Catechistico, o direttamente o tramite il Segre­
tario zonale.



350

Ufficio Missionario Diocesano

18 OTTOBRE: GIORNATA MISSIONARIA MONDIALE 
Qualche suggerimento per la predicazione

Un discorso missionario può essere come la lingua di Esopo: la 
migliore o la peggiore delle cose. La migliore se determina negli udi­
tori una conoscenza più protenda e un amore più effettivo per le mis­
sioni ; la peggiore se falsa nello spirito degli uditori le prospettive reali 
della Chiesa in stato di missione, o apparisce soltanto come un appello 
a mettere mano al portamonete in cambio del racconto di qualche 
storiella folcloristica non priva di interesse.

Non occorre esser lunghi, ma chiari, semplici, convinti, persuasivi. 
Non si oltrepassi mai il tempo prescritto perchè si rischierebbe, so­
pratutto nelle parrocchie di città di essere indiscreti e di ottenere 
quindi effetto contrario.

Il discorso sia 'ben preparato tenendo presente la psicologia del­
l’uditorio, il suo grado di formazione, la sua capacità recettiva. E’ que­
sta la prima condizione di comunicazione con l’uditorio. L’importante 
non è la parola che parte, ma la parola che porta ! L’essenziale non è 
che la gente ascolti, ma che comprenda e assimili.

Un solo tema dottrinale è sufficiente se permette di richiamare il 
triplice dovere missionario del fedele : preghiera, sacrificio, carità. Si 
può, per esempio, partendo dal Corpo Mistico, sviluppare il concetto 
della solidarietà internazionale dei cristiani sotto tutti gli aspetti. Non 
si tratta di fare un discorso di propaganda per l’Opera della Propa­
gazione della Fede. Non è un’opera che dobbiamo difendere; dobbiamo 
invece fare in modo che la nostra predicazione sia tale che aiuti i fe­
deli ad essere cattolici in tutte le manifestazioni della loro vita.

E’ bene illuminare i fedeli sulla situazione obbiettiva delle mis­
sioni, per esempio sulla percentuale dei cristiani in rapporto al nu­
mero di abitanti e sulle responsabilità che pesano su ciascuno di tale 
situazione. Non pochi cristiani pensano che il messaggio evangelico sia 
a proprio servizio, mentre siamo noi che dobbiamo essere a servizio 
del Vangelo ! Purtroppo non comprendiamo abbastanza le esigenze uni­
versali del nostro cattolicesimo. Si crede quasi compiuta l’opera di 
evangelizzazione che invece è appena agli inizi.

Non si tema di sottolineare che è la parrocchia tutta intera che 
deve interessarsi alla vita missionaria della Chiesa. E’ la parrocchia 
l’organismo base attraverso il quale i fedeli si integrano nella Chiesa



351

Corpo Mistico di Cristo. E’ nella parrocchia che il battezzato deve tro­
vare l’ambiente vitale che lo aiuta ad adempiere i suoi doveri morali 
e religiosi. Ora, attraverso il battesimo ogni fedele ha contratto il do­
vere di partecipare alla crescita della Chiesa : non si può possedere la 
carità senza far niente per comunicarla agli altri; non si può essere 
cristiani se non si ha spirito missionario.

La Giornata Missionaria Mondiale, in occasione della quale siamo 
chiamati ad una predicazione missionaria, si pone su un piano eccle­
siastico. Di conseguenza essa non può, in nessun caso, avere per scopo 
quello di suscitare l’interesse o di provocare la generosità a profitto di 
una Missione particolare o di un Istituto Missionario, qualunque esso 
sia. Il Papa domanda a tutti i cristiani di aiutarlo nella sua missione 
di evangelizzazione del mondo intero. « Le Pontificie Opere Missio­
narie sono le mani tese del Papa per tutte le missioni del mondo » 
(Pio XII).

E’ bene far notare che la Giornata Missionaria Mondiale non può 
essere per i cristiani il mezzo per liberarsi, una volta l’anno, del proprio 
dovere verso la Chiesa e i fratelli, ma piuttosto una occasione per in­
tensificare ogni giorno più lo spirito cattolico, per ritrovarsi tutti in­
sieme in una preghiera missionaria comune, per crescere in generosità 
cercando di attuare la grande missione di cui Cristo ha investito la 
Chiesa.

Si può presentare il discorso sotto l’aspetto di un rapporto di lavoro 
compiuto nelle missioni, non temendo di mettere in risalto episodi di 
generosità e talora di eroismo da parte delle giovani cristianità.

E’ opportuno raccontare qualche aneddoto, purché non se ne abusi 
e sia tale da illustrare o sottolineare un pensiero missionario. Non oc­
corre dire che esso deve sempre essere autentico.

In ogni caso i fedeli devono sentire nella voce e nel modo di porgere 
di chi parla tanto amore per le missioni e per quei popoli. Guai a di­
sprezzarli! Più ancora che di pane e di aiuto, è di rispetto e di stima 
cordiale che essi hanno bisogno. Si mettano in rilievo le loro qualità 
naturali.

Si tenga presente che se un discorso missionario si limitasse a de­
scrivere l’aspetto etnologico o folcloristico dei paesi di missione e non 
si fermasse invece su considerazioni di fede, mancherebbe l’essenziale. 
Bisogna che gli uditori, dopo aver ascoltato, abbiano compreso che an- 
ch’essi devono partecipare, ciascuno secondo la sua grazia e la sua 
misura, alla crescita della Chiesa, di cui essi sono membri privilegiati. 
La missione infatti non è un’impresa di proselitismo o di propaganda 
umana. Essa consiste essenzialmente per tutta la cristianità nell’im- 
piantare e nello strutturare dappertutto la Chiesa attraverso l’opera 
dei Missionari.



352

Non si dimentichi di sottolineare la necessità sempre attuale delle 
vocazioni missionarie propriamente dette, mettendo in evidenza le 
diverse forme di vocazione missionaria (Sacerdoti, fratelli, suore, lai­
ci) e sottolineando l’aspetto di servizio alla Chiesa di ogni vocazione 
apostolica.

Si richiami il concetto che le vocazioni missionarie sono « affare di 
grazia » —dunque di preghiera e di sacrificio — e « affare di clima fa­
vorevole » donde la responsabilità di tutti e in primo luogo della fami­
glia e della comunità cristiana, di creare e conservare tale clima.

Certo, poiché così Dio ha voluto, scegliendo l’economia della Incar­
nazione per la salvezza degli uomini, ai missionari sono necessari an­
che mezzi umani per assicurare quelle strutture materiali che facili­
teranno il loro lavoro di evangelizzazione, Sarà bene ricordare a que­
sto proposito le parole di Pio XII nell’Enciclica « ‘Fidei Donum ».

« Con il denaro che i cristiani spendono talvolta per dei piaceri fug­
gitivi che cosa non farebbe un missionario paralizzato nel suo aposto­
lato per mancanza di mezzi ! Che ogni famiglia, ogni comunità cri­
stiana s’interroghi su questo punto! ». Non sarà inutile stabilire a 
questo punto un raffronto tra quello che si dà per le missioni e quello 
che si spende ogni anno nel mondo per il cinema, il tabacco, ecc.

Ma non si tralasci di spiegare il senso dell’offerta alle Missioni : non
si tratta di ima qualsiasi elemosina, ma è di una prova concreta di V
amore che si esprime attraverso una privazione spontanea e personale.

Gaston Courtois
(Da « Clero e Missioni » di settembre)

Note organizzative

* L’ufficio Missionario pone gratuitamente a disposizione dei richie­
denti tutto il materiale occorrente per la celebrazione della 'Giornata 
Missionaria.
♦ Anche quest’anno il Sig. Questore ha gentilmente concesso l’autoriz­
zazione di pubblica questua dal pomeriggio di sabato 17 ottobre a tutta 
la domenica 1'8 per le parrocchie ed istituti della Diocesi compresi nella 
provincia di Torino.
♦ In preparazione alla Giornata Missionaria, RAOUL FOLLERAU, 
l’Apostolo dei lebbrosi, terrà una conferenza in Torino lunedì 12 ottobre 
alle ore 21 nel Salone del Collegio S. Giuseppe via Andrea Doria. L’in­
gresso è libero a tutti.



353

SOLUZIONE DEL CASO DI MORALE

Gervasius, in aliqua religione novitius, interdum in peccata turpia 
lapsus, pudore affectus confessarium occasionalem qucerit. Confessor 
occasionalis audit et absolvit, nullo verbo de vocatione facto. Gervasius 
sic usque ad temporaneam professionem pergit; at ante vota tempora­
nea Magistro novitiorum se aperit extra confessionem et, etiam quoad 
castitatem, secreta pandit. Inter alia Magistro etiam narrat suam cum 
comite pravam conversationem ante novitiatus ingressum quocum facile 
consortium habebat ratione studiorum; abrupto Consortio nullam iam 
cum illo culpam admisit. Magister Gervasium ad confessionem apud se 
invitat. Quam Gervasius acceptat.

Quid dicendum de Gervasio, de confessano occasionali, de Magistro 
et de Gervasii vocatione?

Soluzione

Il caso è delicato perchè presenta aspetti un po’ sfumati pur avendo 
un nucleo centrale piuttosto orientatore. Cercherò di completare con 
delle supposizioni. Suppongo per ora che si tratti di peccati solitari.

Incominciamo da Gervasio novizio. Se questo novizio non sufficiente- 
mente istruito si presenta ad un confessore occasionale in perfetta buo­
na fede non credendosi obbligato a presentarsi allo stesso confessore 
per far discutere la sua vocazione, la sua confessione è valida essendovi 
le disposizioni sostanziali richieste. Suppongo che abbia intenzione seria 
di evitare il peccato e ciò sembra certo dal fatto che vuole ricevere il 
perdono e non restare in disgrazia di Dio.

Se invece Gervasio cerca un confessore occasionale per evitare il 
giudizio sulla sua vocazione presso il confessore ordinario nel timore di 
ricevere l’ordine di uscire, non è disposto e le sue confessioni sono sacri­
leghe volendo proseguire per una strada in modo da sfuggire al con­
trollo legittimo della Comunità in foro interno.

Dovendo ora portare un giudizio sulla sua vocazione dagli scarsi 
elementi emergenti dal caso direi che questa vocazione è per lo meno 
dubbia e che perciò nessuno può ammettere Gervasio ad una profes­
sione definitiva. Sarebbe una disobbedienza alle disposizioni chiare del­
la Chiesa che proibisce di lasciar procedere all’impegno definitivo chi 
non ha una vocazione sicura e certa. Per avere una vocazione sicura e 
certa non è sufficiente che Gervasio desideri di essere religioso ; questo 
desiderio non è determinante se non ci sono le doti che lo rendono abile 
a giudizio della Chiesa.

Trattandosi di novizio che vuole salire agli ordini sacri direi che 
sarebbe meglio per lui abbandonare la strada perchè si mette in peri­
colo di una vita intessuta di sacrilegi e peccati ; si pone anche in peri­
colo di dare scandalo non potendosi evitare che un sacerdote scenda 
a contatto col popolo.



354

Se poi volesse solo restare religioso laico si potrebbe ammettere alla 
professione dopo un periodo di prova positiva. Il religioso laico è meno 
esposto ai pericoli del mondo. Però il codice non permette troppe dila­
zioni (c. '571 p. 2) per non rendere troppo difficile il ritorno al secolo.

Se poi questi peccati contro la castità avvenuti nel periodo del novi­
ziato fossero di complicità sia eterosessuali che omosessuali, 'Gervasio 
non avrebbe certamente vocazione nè religiosa nè sacerdotale e dovreb­
be subito lasciare la casa religiosa che lo ospita. Nessun periodo di prova 
potrebbe rendere sicura la sua correzione perchè chi cade in complicità 
nel periodo più propizio alla virtù non dà sufficiente garanzia per l’av­
venire. Sarebbe una disobbedienza alle chiare disposizioni della Chiesa 
e un danno allo stesso interessato mettendolo fuori strada. (Confr. lette­
ra riservata inviata ai Superiori Religiosi).

Veniamo ora al confessore occasionale. Se costui non si accorse dalla 
confessione che si trattava di un novizio perchè non risultò da nessun 
accenno non vi è nulla da dire.

Se invece si accorse o almeno ebbe il dubbio che si trattasse di un 
novizio doveva imporre al penitente di aprirsi ad un confessore fisso 
perchè potesse discutere la sua vocazione. Non avendolo fatto può es­
sere scusato da ignoranza ; ma oggettivamente avrebbe peccato grave­
mente contro il suo officio di giudice non sottoponendo al penitente la 
conoscenza di doveri gravi che hanno il loro riflesso sul bene comune 
della Chiesa. La confessione di un novizio come quella di un chierico 
non si può esaurire nell’assoluzione se rimane aperto il problema della 
vocazione.

Infine giudichiamo l’operato del maestro dei novizi. Nulla vieta al 
novizio di aprire la sua coscienza, anche i peccati, al maestro dei novizi 
e perciò il maestro poteva ricevere le sue confidenze fuori di confessione.

Il maestro dei novizi se anche dall’indole esterna di Gervasio poteva 
essere in dubbio sulla sua vocazione, doveva imporgli di accedere ad un 
confessore fisso.

Se poi avesse conosciuto che si trattava di peccati di complicità du­
rante il noviziato doveva espellerlo chiedendo il permesso al novizio di 
usare del segreto professionale. Io penso però che in caso di negato 
permesso il maestro poteva rimandarlo motivando l’espulsione con mo­
tivi non infamanti. Il Boschi però non permette al maestro di usare 
delle notizie raccolte da confidenze; sarebbe un tradire le confidenze 
ricevute sotto segreto.

Nell’invitare il novizio a confessarsi presso di sè mancò al suo uffi­
cio che gli interdice di confessare i novizi se non sono essi che sponta­
neamente e in casi eccezionali chiedono di farlo. LC. 891).

Questo canone di per sè obbliga sub gravi. Ma anche dopo la con­
fessione il maestro può servirsi del segreto professionale nei limiti con­
sentiti dalla morale perchè il segreto sacramentale si aggiunge, ma non 
sopprime il professionale. Sono due fonti distinte di informazione an­
che se hanno lo stesso contenuto.

Can. Giuseppe Rossino



R
es

oc
on

to
 Co

lle
tte

 Pa
rro

cc
hi

al
i 19

63
 

ve
rs

at
e in

 Cu
ria

 fin
o a

d a
go

st
o 1

96
4

PA
RZ

RO
CC

H
TA

 
U

ni
ve

rs
ità

 Azione O
bo

lo
 

O
pe

ra
 Sanatorio 

Ca
ss

a 
im

Ca
tto

lic
a Cattolica 

di
 S

. P
ie

tro
 Emigrant

i del Clero 
as

si
st.

 C
le

ro

M
et

ro
po

lit
an

a 
'5

70
0 

17
34

0 
17

50
0 

10
00

 
10

00
A

bb
ad

ia
 di 

St
ur

a (
S.

G
ia

c.
) 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
50

0
A

ng
el

i C
us

to
di

 
10

00
0 

50
00

 
50

00
 

50
00

 
50

00
A

nn
un

zi
at

a 
60

00
 

20
00

0 
54

00
 

10
00

 
10

00
Ca

rm
in

e 
20

00
 

35
00

Ca
vo

re
tto

 
15

00
 

10
00

 
20

00
Co

rp
us

 D
om

in
i

Cr
oc

e (S
an

ta
) 

10
00

 
10

00
Cr

oc
et

ta
 

<5
80

00
 

13
90

00
 

13
00

00
 

20
00

0 
20

00
0

Cu
or

e d
i G

es
ù 

15
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

50
0

Cu
or

e d
i M

ar
ia

 
10

00
0 

10
00

0 
11

00
0 

30
00

 
30

00
Fa

lc
he

rà
 - 

S.
 P

io
 X

G
es

ù A
do

le
sc

en
te

 
12

00
0 

20
00

 
30

00
G

. B
uo

n P
as

to
re

G
es

ù N
az

ar
en

o 
50

00
 

10
00

 
10

50
0 

10
00

 
10

00
 

50
00

G
es

ù O
pe

ra
io

 
8'

20
0 

90
00

 
20

00
 

10
00

 
10

00
 

20
00

G
ra

n M
ad

re
 di 

D
io

 
42

5 
26

5 
21

0 
16

0 
22

0 
28

0
Li

ng
ot

to
 

70
00

 
20

00
 

80
00

 
10

00
 

10
O

0 
20

00
Lu

ce
nt

o 
10

00
 

10
00

 
50

0 
10

00
 

10
00

M
ad

on
na

 de
gl

i A
ng

el
i 

50
00

 
30

00
 

15
60

0 
50

00
M

ad
on

na
 di 

Ca
m

pa
gn

a 
50

00
 

50
00

M
ad

. D
iv

in
a P

ro
vv

id
en

za
 3000 3000

 
30

00
M

ad
on

na
 de

l P
ilo

ne
 

20
00

 
50

0 
50

0 
20

00
 

20
0q

M
ar

ia
 Au

sil
ia

tri
ce

 
45

69
5 

12
00

0 
10

00
0

M
ar

ia
 di 

Pi
az

za
 

43
00

 
50

0 
20

00
 

10
00

M
ar

ia
 SS

. S
pe

ra
nz

a N
os

tra
 

50
00

 
50

00



o A
 'D

rP
in

nn
TT

T 
A

 
U

ni
ve

rs
ità

 Azione 
O

bo
lo

 
O

pe
ra

 Sanatorio 
Ca

ss
a 

im
Ca

tto
lic

a Cattolica 
di

 S
. P

ie
tro

 Emigrant
i del Clero 

as
si

st.
 C

le
ro

 

M
ira

fio
ri (

V
isi

t, d
i M

. V
.) 

10
00

0 
40

00
 

30
00

M
on

gr
en

o <
S.

G
ra

to
) 

27
90

 
29

45
 

16
63

0
N

om
e S

S.
 di 

G
es

ù 
65

00
 

'5
00

0 
46

80
 

10
00

 
10

00
N

om
e S

S.
 di 

M
ar

ia
 

15
00

 
10

00
 

80
00

 
10

00
 

20
00

 
10

0q
N

. S
. de

l S
. C.

 Ae
ro

na
ut

ic
a 1000 

50
0 

10
00

 
50

0 
10

00
 

50
0

N
. S.

 de
lla

 Pa
ce

 
10

00
 

20
00

 
20

00
 

20
00

 
20

00
N

. S
. di

 Fa
tim

a -
 F

io
cc

ar
do

 
53

00
N

. S
. S

S.
 Sa

cr
am

en
to

 
30

00
 

25
00

 
10

00
 

15
00

 
10

00
 

10
00

 
15

00
N

. S
. de

lla
 Sa

lu
te

 
10

00
0 

20
00

 
36

70
 

20
00

 
20

00
 

30
00

Pa
tro

c.
 S. 

G
iu

se
pp

e 
10

00
0 

10
00

0 
20

00
0 

'2
00

0 
20

00
Pi

lo
ne

tto
 (A

dd
ol

or
at

a)
 

20
00

 
30

00
 

10
00

 
50

0 
50

0 
2O

O
o

Po
zz

o S
tra

da
 

40
00

 
50

00
 

20
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Re

ag
lie

 - A
ss

un
z.

 M
. V

. 
10

00
 

50
0 

50
0 

50
0 

10
00

 
10

0 
10

00
S.

 Ag
ne

se
 

S.
 Ag

os
tin

o 
15

00
 

50
00

 
10

00
 

50
00

 
50

00
S.

 Al
fo

ns
o d

e’ L
ig

uo
ri 

20
00

 
20

00
 

20
00

 
20

00
S.

 A
nn

a 
10

00
0 

10
00

0 
10

00
0 

80
00

 
10

00
0 

80
00

S.
 An

to
ni

o A
b.

 
20

00
S.

 Ba
rb

ar
a 

20
00

 
37

00
0 

30
00

0 
20

00
 

20
00

 
20

00
S.

 B
er

na
rd

in
o 

50
00

 
30

00
 

10
00

 
20

00
S.

 Ca
rlo

 
20

00
 

10
00

 
10

00
S.

 C
at

er
in

a 
SS

.C
ro

ce
fis

so
 

10
00

 
30

00
 

20
00

 
20

00
 

10
00

S.
 Da

lm
az

zo
 

58
00

 
50

0 
10

00
 

30
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
S.

 Do
m

. Sa
vi

o 
50

00
S.

 D
on

at
o 

50
00

 
20

00
0 

30
00

 
50

00
 

50
00

S.
 Fi

lip
po

 
10

00
 

30
00

 
10

00
 

10
00

S.
 Fr

an
c.

 da
 Pa

ol
a 

20
00

 
10

00
 

50
0 

50
0

S.
 Fr

. d
’A

ss
isi

 - N
. S

. G
ua

rd
ia

 2000 
50

0 
50

0 
50

0 
50

0 
50

0 
10

00
S.

 Ga
et

an
o 

50
00

 
10

00
 

10
00

0 
10

00
 

50
00



S.
 Gi

oa
ch

in
o 

I 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
S.

 Gi
or

gi
o 

50
0 

'5
00

S.
 Gi

ov
. B

os
co

 
52

50
 

30
0 

70
0 

60
0 

55
0

S.
 G

iu
lia

 
10

00
 

20
00

 
20

00
 

15
00

 
15

00
 

10
00

S.
 G

iu
se

pp
e C

af
as

so
 

50
0 

20
00

0 
10

00
 

10
00

 
50

00
S.

 Gi
us

. B.
 Co

tto
le

ng
o 

80
00

 
70

00
 

20
00

 
18

00
0

S.
 M

ar
gh

er
ita

 
10

00
 

40
00

 
20

0 
30

0
S.

 M
ar

ia
 de

lle
 R

os
e 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

S.
 M

as
sim

o 
80

00
 

60
00

 
18

00
0 

50
00

 
50

00
S.

 M
ic

he
le

 Ar
ca

ng
el

o 
S.

 Pe
lle

gr
in

o L
az

io
si 

10
00

 
20

00
SS

. P
ie

tro
 e 

Pa
ol

o 
10

00
0 

50
00

 
10

00
0 

10
00

0
SS

. R
ed

en
to

re
S.

 Re
m

ig
io

 
10

00
 

10
00

 
10

00
0 

10
00

 
10

00
S.

 R
ita

 da
 Ca

sc
ia

 
50

00
0 

12
00

0 
15

00
0 

90
00

 
10

00
0 

15
00

0
S.

 Se
co

nd
o 

20
50

0 
30

00
0 

40
50

0 
45

00
 

50
00

S.
 Te

re
sa

 
50

00
 

30
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

S.
 Te

re
sin

a d
el

 B.
 Ge

sù
 

20
00

0 
10

00
 

10
00

 
10

00
0 

10
00

 
10

00
 

10
00

S.
 To

m
m

as
o 

30
00

 
50

0
S.

 Vi
to

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
20

00
Sa

ss
i 

51
30

 
1 
00

0 
85

00
 

50
0 

50
0

St
im

m
. S.

 
Fr

an
e.

 d’A
ss

. 
20

00
 

20
00

 
10

00
 

10
00

 
20

00
 

10
00

Su
pe

rg
a 

20
00

 
20

00

A
ira

li -
 Ch

ie
ri 

p.
 A 

50
0 

30
0 

20
0 

20
0 

30
0 

30
0

A
ira

sc
a -

 N
on

e 
20

00
 

30
00

 
10

00
 

20
00

 
10

00
 

20
00

A
la

 di 
St

ur
a - 

Ce
re

s 
50

0 
50

0 
50

0
A

lp
ig

na
no

 - .
Pi

an
ez

za
 

35
00

 
30

00
 

30
00

 
25

00
 

40
00

 
30

00
A

lte
ss

an
o - 

S.
 L

or
en

zo
 

50
0 

10
00

 
10

00
A

lte
ss

an
o -

 S.
 Fr

an
ce

sc
o 

30
00

 
15

00
 

50
0 

10
00

A
nd

ez
en

o 
10

00
 

54
70

 
20

00
A

ra
m

en
go

 
10

00
 

90
0 

90
0 

80
0 

80
0 

60
0

A
rig

na
no

 - 
A

nd
ez

en
o 

50
0 

50
0

A
vi

gl
ia

na
 - S

. M
ar

ia
 M

ag
g.

 1500 1
00

0 
20

00
 

10
00

 
50

0 
50

0 
15

00
A

vi
gl

ia
na

 - 
Ss

. G
io

v.
 e 

Pi
et

ro
 

37
00

 
25

00
 

25
00

 
45

00





Ca
nn

isc
hi

o 
- C

uo
rg

né
 

f 
( 

30
0 

/ 
20

0 
/ 

20
0 [f

i ^UU 
[

Ca
nt

oi
ra

 - 
G

hi
al

am
be

rto
 / 1000 

30
00

 
10

00
 

70
0 

/ 
50

0
Ca

ra
m

ag
na

 P
. - 

Ra
cc

on
ig

i 
10

00
 

10
00

 
20

00
Ca

rig
na

no
 

60
0 

50
0 

50
0 

30
0 

40
0

Ca
rm

ag
no

la
 - C

ol
le

gi
at

a 
10

00
0 

50
00

 
20

00
 

35
00

 
30

00
Ca

rm
ag

no
la

 - B
. S

al
as

io
 

95
00

 
34

0 
71

5 
60

0 
60

0 
‘55

0
Ca

rm
ag

no
la

 - 
B.

 S.
 B

er
na

rd
o 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0

Ca
rm

ag
no

la
 - 

B.
 S

. 'G
io

va
nn

i 
10

00
 

30
00

 
17

00
 

10
00

Ca
rm

ag
no

la
 - 

B.
 S

. M
ic

he
le

 
50

0
Ca

rm
ag

no
la

 - 
B.

 La
 M

ot
ta

 
45

0 
10

0 
20

0 
10

0 
10

0 
40

0
Ca

rm
ag

no
la

 - T
un

in
et

ti 
50

0 
20

00
 

10
00

 
50

0 
50

0 
80

0
Ca

sa
lb

or
go

ne
 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0

Ca
sa

lg
ra

ss
o -

 R
ac

co
ni

gi
 

10
00

 
50

0 
50

0 
50

0
Ca

sa
no

va
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Ca

se
le

tte
 - P

ia
ne

zz
a 

10
00

 
15

00
 

10
00

 
10

00
Ca

se
lle

 T
. -

 S
. M

ar
ia

 - C
iri

è 
20

00
 

10
00

 
10

00
 

20
00

Ca
se

lle
 - S

. G
io

v.
 Ev

. - 
Ci

riè
 500 120

0 
15

00
 

80
0 

80
0 

10
00

 5Oo
Ca

se
lle

 - 
M

ap
an

o 
- C

iri
è

Ca
sta

gn
et

o P
o -

 G
as

al
bo

rg
. 

10
0 

10
00

 
10

0 
30

0 
20

0 
20

0
Ca

sta
gn

ol
e P

. - 
N

on
e 

20
00

 
20

00
 

30
00

 
10

00
Ca

ste
ln

uo
vo

 D
. B

os
co

 
10

00
 

10
00

 
50

0 
10

00
 

10
00

 
50

0 
50

0
Ca

sti
gl

io
ne

 To
r. -

 G
as

sin
o 

10
0 

10
0 

10
0 

20
0 

10
0 

10
0

Ca
va

lle
rle

on
e - 

Ra
cc

on
ig

i 
50

0 
50

0 
60

0 
10

00
 

60
0

Ca
va

lle
rm

ag
g.

 - P
ie

ve
 - S

av
. 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0

Ca
v.

 - 
Ss

. M
ic

h.
 e 

Pi
et

ro
 - 

Sa
v.

 
30

00
 

40
00

 
10

00
 

20
00

Ca
va

lle
r. 

- F
or

es
to

 - S
av

ig
l. 250 100

0 
20

00
 

25
0 

50
0 

25
0 

25
0

Ca
va

lle
r. 

- M
ad

. d
el

 'P
ilo

ne
Ca

vo
ur

 
15

00
 

45
00

 
80

0 
10

00
Ce

rc
en

as
co

 - V
ig

on
e 

13
00

 
45

0 
50

0 
50

0 
68

0
Ce

re
s 

50
0 

10
00

 
50

0 
10

00
Ce

re
tta

 - 
Ci

riè
 

50
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0

Ch
ia

la
m

be
rto

Ch
ia

ve
s 

10
0 

10
0 

10
0 

10
0 

10
0 

10
0 

10
0

Ch
ie

ri 
- C

ol
le

gi
at

a 
10

00
 

20
00

 
30

00
 

50
00

 
50

00
 

10
00

Ch
ie

ri 
- S

. G
io

rg
io

 M
. 

10
00

 
50

0 
50

0 
50

0 
10

00
 

50
0



A
TS

tjr
xr

'r
'T

JT
 A 

U
ni

ve
rs

ità
 Azione 

O
bo

lo
 

O
pe

ra
 

Sa
na

to
ri

o 
C

as
sa

 
A

di
'P

A
rO

K
O

U
t/X

ilA
 

C
at

to
lic

a Cattolica 
di

 S
. P

ie
tr

o Emigran
ti del Clero 

as
sis

t. 
C

le
ro

Ci
nz

an
o -

 Ca
ste

ln
uo

vo
 

10
00

 
50

0 
50

0 
20

0 
30

0 
50

0
Ci

riè
 - 

S.
 G

io
v.

 B
at

t.
Ci

riè
 - S

. M
ar

tin
o 

. 40
00

0 
10

00
 

10
00

 
10

00
Co

as
so

lo
 - S

. N
ic

ol
ao

 - 
La

nz
o 

50
0 

30
0 

30
0 

30
0 

30
0 

50
0

Co
as

so
lo

 - S
. P

ie
tro

 - 
La

nz
o 

10
00

 
10

00
 

15
00

Co
az

ze
 - G

ia
ve

no
 

43
45

 
13

93
5 

45
05

 
20

0 
20

0
Co

lle
gn

o -
 Pi

an
ez

za
 

10
00

Co
l. S

. G
io

va
nn

i - 
V

iù
Co

rd
ov

a -
 G

as
sin

o 
Co

rio
 - R

oc
ca

 Ca
na

ve
se

 
15

00
 

15
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Co

rio
 - 

Be
nn

e 
10

00
 

15
00

 
50

0 
10

00
 

10
00

 
50

0
Cr

iv
el

le
 - C

as
te

l. D
. 

Bo
sc

o 
25

0 
20

0 
30

0 
20

0 
50

0 
30

0
Cu

m
ia

na
 - M

ot
ta

 e V
er

na
 27200 

20
00

 
10

00
 

37
00

 
50

0
Cu

m
ia

na
 - A

lli
ve

ll.
 - P

io
ss

as
co

 
50

0 
50

0
Cu

m
ia

na
 - C

os
ta

 - P
io

ss
as

co
Cu

m
ia

na
 - P

ie
ve

 - 
Pi

os
sa

sc
o 1500 

50
0 

50
0

Cu
m

ia
na

 - V
er

na
 - (

co
n 

M
ot

ta
 

Cu
or

gn
è 

50
00

 
20

00
 

20
00

 
50

00
 

50
00

 
50

00
D

ev
es

i - 
Ci

riè
 

50
0 

10
00

 
25

0 
25

0 
25

0
D

ru
bi

ag
lio

 
35

00
 

25
00

 
25

00
 

35
00

 
20

00
 

35
00

D
ru

en
t - 

V
en

ar
ia

 
30

0 
50

00
 

30
00

 
10

00
 

30
00

Fa
ul

e -
 V

ill
af

r. 
Pi

em
. 

10
00

 
50

0 
10

00
 

50
0 

30
0 

50
0 

30
0

Fa
vr

ia
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Fi

an
o 

50
0 

10
00

 
10

00
 

50
0 

60
0

Fo
rn

o A
lp

i G
ra

ie
 - C

hi
al

am
. 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0

Fo
rn

o 
Ca

na
v.

 - R
oc

ca
 C

an
. 

10
00

 
15

00
0 

20
00

 
10

00
 

50
00

Fo
rn

o d
i C

oa
zz

e - 
G

ia
ve

no
 

50
0 

20
0 

60
0 

10
0 

20
0 

20
0 

20
0

Fr
on

t - 
Ca

na
ve

se
 

50
5 

20
0 

16
0 

17
0 

10
0 

18
0 

14
0

G
ar

zi
gl

ia
na

 - C
av

ou
r 

30
0 

30
0 

50
0 

50
0 

50
0 3Oo

G
as

sin
o 

30
00

 
60

00
 

12
00

0 
20

00
Tv

nf
es

e 
\ 

\ 
12

00
 l 500 

l 300 
\ 

50
0 y 50

0 I 40q
G

er
bi

do
 T

or
in

es
e 

( 
! 

__
__

_ / ____ 
/ 

/ 
/ 

f



3 «*

uo

g

G
er

m
ag

na
no

 
/ 

15
00

 
13

00
G

ia
ve

no
 

16
30

 
15

00
 

23
00

 
67

55
 

19
10

 
10

2q
G

iso
la

 - L
an

zo
 T

or
. 

10
0 

10
0 

10
0 

10
0

G
iv

ol
et

to
 - P

ia
ne

zz
a 

20
0 

30
0 

20
0 

20
0 

30
0 

30
0 

40
0

G
ra

ng
e d

i F
ro

nt
. C

an
av

es
e 150 10

0 
18

0 
12

0 
10

0
G

ra
ng

e d
i N

oi
e -

 C
iri

è 
20

0 
20

0 
20

0
G

ro
sc

av
al

lo
 - C

hi
al

am
be

rto
G

ro
ss

o -
 C

iri
è 

50
0 

30
0 

10
0 

10
0 

10
0 

30
0

G
ru

gl
ia

sc
o -

 R
iv

ol
i 

50
00

In
di

rit
to

 di
 Co

az
ze

 - G
ia

ve
no

 1000 
La

 Ca
ss

a -
 Fi

an
o 

25
0 

25
0 

25
0 

25
0 

25
0 

25
0 

25
0

La
 Lo

gg
ia

 - C
ar

ig
na

no
 

80
0 

45
00

La
nz

o T
or

in
es

e 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

La
ur

ia
no

 - C
as

al
'b

or
go

ne
 

30
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Le

yn
ì - 

Se
tti

m
o 

20
00

 
10

00
 

15
00

 
10

00
Le

m
ie

 - V
iù

 
42

0 
45

0 
36

0 
23

0 
38

0 
50

0
Le

um
an

n - 
Ri

vo
li 

50
0 

20
0 

20
0 

20
0 

10
00

 
20

0 
10

0
Le

vo
ne

 - R
oc

ca
 Ca

na
ve

se
 

50
0 

10
00

 
50

0 
10

00
 

10
00

 
50

0
Lo

m
br

ia
sc

o - 
Ca

rig
na

no
 

50
0 

30
0 

50
0 

30
0

M
ad

da
le

na
 - G

ia
ve

no
 

15
00

 
30

0 
10

00
 

30
0 

40
0 

10
00

M
ad

on
na

 Sc
al

a - 
Ch

ie
ri 

40
0 

20
00

 
40

0 
30

0 
40

0 
40

q

M
al

an
gh

er
o - 

Ci
riè

 
40

0 
10

00
 

50
0 

50
0 

10
00

 
10

00
 

'5
00

M
ar

en
e - 

Sa
vi

gl
ia

no
 

22
00

0 
61

00
 

10
30

0 
77

50
M

ar
en

tin
o -

 A
nd

ez
en

o 
20

0 
30

0 
20

0 
10

0 
20

0 
20

0
M

ar
m

or
ito

 - C
on

ce
z.

 M
. V

. 
50

0 
65

 
25

 
70

 
36

M
ar

m
or

ito
 S.

 M
. d

. N
ev

e -
 A

ra
m

. 
28

 
50

 
40

 
60

M
ar

oc
ch

i - 
Po

iri
no

 
15

00
 

50
0

M
at

hi
 - L

an
zo

 To
rin

es
e 

20
00

 
20

00
 

10
00

 
15

00
 

15
00

M
ez

ze
ni

le
 - C

er
es

 
50

0 
10

00
M

ez
zi

 Po
 - G

as
sin

o  
20

0 
10

0 
20

0
M

om
be

llo
 To

r. -
 A

nd
ez

en
o 

50
0 

21
00

 
25

00
 

10
00

M
on

as
te

ro
 di 

La
nz

o 
43

0 
35

0 
42

0 
50

0 
45

0
M

on
as

te
ro

lo
 di 

Sa
vi

gl
ia

no
 

60
00

 
30

00
 

30
00

 
30

00
 

30
00

M
on

as
te

ro
lo

 To
r. -

 L
an

zo
 To

r. 
90

5 
20

0
M

on
ca

lie
ri -

 Co
lle

gi
at

a 
10

00
 

50
0 

10
00

 
10

00
 

10
00

 10
00



.D
A

D
D

nn
rm

i 
U

ni
ve

rs
ità

 Azione 
O

bo
lo

 
O

pe
ra

 Sanatorio 
Ca

ss
a 

A
CT

 T
irA

rC
rtO

U
Ct

liA
 

Ca
tto

lic
a Cattolica 

di
 S

. P
ie

tro
 Emigrant

i del Clero 
as

si
st.

 C
le

ro

M
on

ca
lie

ri -
 S. 

Eg
id

io
 

20
0 

20
0 

20
0

M
on

ca
lie

ri B
or

g.
 M

er
ca

to
 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

'5
00

M
on

ca
lie

ri -
 B

or
g.

 S
. P

ie
tro

 
50

0 
25

0 
35

0 
20

0 
30

0
M

on
cu

cc
o T

. - 
Ca

ste
ln

uo
vo

 1500 
80

0 
20

00
 

80
0 

30
0

M
on

dr
on

e - 
Ce

re
s 

20
0 

20
0 

10
0

M
on

ta
ld

o T
or

. - 
A

nd
ez

en
o 

28
0 

15
0 

30
0

M
or

et
ta

 - V
ill

af
ra

nc
a 

10
00

 
20

00
 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0

M
or

io
nd

o -
 M

on
ca

l. 
50

0 
25

0 
'5

00
 

25
0 

30
0 

25
0

M
or

io
nd

o P
o -

 C
ol

om
ba

ro
 

15
0 

10
0 

10
0 

20
0 

10
0 

20
0 

10
0

M
or

io
nd

o T
. - 

Ca
st.

 D
. B

os
co

 
25

0 
50

0 
50

0
M

ur
el

lo
 - R

ac
co

ni
gi

 
50

0 
10

00
 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0

N
ic

he
lin

o -
 M

on
ca

lie
ri 

30
00

 
40

00
 

20
00

 
20

00
 

20
00

N
oi

e - 
Ci

riè
 

10
00

0 
20

00
0 

50
0 

50
00

 
50

00
N

on
e 

50
0 

10
00

 
50

0 
10

00
 

50
0

O
gl

ia
ni

co
 - F

av
ria

 
70

00
 

10
00

O
gl

ia
ni

co
 Be

nn
e - 

Fa
vr

ia
 

30
0 

20
0 

30
0 

20
0 

20
0

O
rb

as
sa

no
 - P

io
ss

as
co

 
O

sa
sio

 - C
ar

ig
na

no
 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0

Pa
le

ra
 di

 M
on

ca
lie

ri 
50

0
Pa

nc
al

ie
ri 

- V
ill

af
ra

nc
a 

10
00

 
20

00
 

50
0 

10
00

Pa
ss

er
an

o -
 A

ra
m

en
go

 
10

00
 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0

Pa
va

ro
lo

 - C
hi

er
i 

50
 

50
 

10
0 

50
 

50
Pe

ce
tte

 To
r - C

hi
er

i 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

Pe
rtu

sio
 - C

uo
rg

nè
 

19
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0 

20
0

Pe
ss

in
et

to
 - L

an
zo

 T
or

. 
14

15
 

23
00

 
15

00
Pe

ss
in

et
to

 Fu
or

i - 
Ce

re
s 

10
0 

10
0 

10
0 

10
0 

50
0 

50
0 

10
0

Pe
ss

io
ne

 - C
hi

er
i 

50
0

Pi
an

a d
i S

. R
af

f. -
 Ga

ss
in

o 
40

00
 

40
0 

30
0 

40
0 

20
0 

15
0 

25
0

Pi
an

ez
za

 
50

0 
10

00
 

50
0 

50
0 

10
00

Pi
an

o d
eg

li A
ud

i - 
Ro

cc
a 

15
0 

25
0 

20
0 

25
0 

20
0 

20
0 

20
0

Pi
az

zo
 - C

as
al

bo
rg

on
e 

30
0 

20
0 

50
0 

50
0 

10
00

 
10

00
 

50
0



Pi
no

 To
rin

es
e -

 Ch
ie

ri 
f ( 200 | 

20
0 

( 200
 

( 10
00

 f 500
 

| 
I

Pi
ob

es
i T

or
in

. - 
Ca

rig
ua

no
Pi

os
sa

sc
o - 

S.
 V

ito
 

15
00

 
10

00
 

10
00

Pi
os

sa
sc

o S
. F

ra
nc

, d’
A

ss
isi

 
46

0 
12

00
 

40
00

 
60

0 
50

0 
50

0
Pi

sc
in

a - 
N

on
e 

80
0 

10
00

 
30

0 
30

0 
50

0 
80

0
Po

iri
no

 - S
. M

. M
ag

gi
or

e 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Po

iri
no

 - S
. G

io
v.

 B
at

t. 
40

0 
10

00
 

40
0 

40
0

Po
iri

no
 - B

. V
. C

on
s. 

10
0 

30
00

 
20

0 
50

0 
50

0 
10

0
Po

iri
no

 - F
av

ar
i 

80
0 

10
00

 
20

00
Po

lo
ng

he
ra

 
50

0 
20

00
 

'5
00

 
50

0 
15

00
 

50
0

Pr
as

co
rs

an
o -

 Cu
or

gn
è 

45
00

 
50

0 
• 100

0
Pr

at
ig

lio
ne

 - C
uo

rg
nè

 
50

0 
10

0 
50

0 
50

0 
50

0 
10

0 
10

00
Pr

im
eg

lio
 

50
0 

50
0 

20
0 

20
0 

10
0 

10
0 

50
0

Pr
ov

on
da

 di
 G

ia
ve

no
 

30
0 

10
0 

50
 

10
0 

50
 

50
 - 

50
Ra

cc
on

ig
i - 

S.
 M

ar
ia

 M
ag

g.
 

67
35

 
66

90
 

14
65

 
10

00
 

50
0 

50
0

Ra
cc

on
ig

i - 
S.

 Gi
ov

. B
at

tis
ta

 
87

00
 

10
00

 
20

00
Re

an
o -

 A
vi

gl
ia

na
 

15
0 

15
0 

15
0 

15
0 

18
0 

15
0

Re
gi

na
 M

ar
gh

. - 
Pi

an
ez

za
Re

vi
gl

ia
sc

o T
. - 

M
on

ca
lie

ri 
15

00
 

10
00

 
50

0 
10

00
 

10
00

 
10

00
Ri

va
 pr

. C
hi

er
i - 

Ch
ie

ri 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

Ri
va

lb
a - 

G
as

sin
o 

54
40

 
80

0 
65

0 
50

0 
'5

50
 

80
0 

60
0

Ri
va

lta
 To

rin
. - 

Ri
vo

li 
10

00
 

25
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Ri

va
ra

 - F
av

ria
 

10
00

 
50

0 
10

00
 

50
0

Ri
va

ro
ss

a -
 F

ro
nt

 
15

0 
50

0 
30

0 
10

0 
50

 
10

0 
15

0
Ri

vo
do

ra
 - G

as
sin

o 
30

0 
50

0 
50

0 
50

0 
30

q

Ri
vo

li -
 S.

 M
ar

ia
 Co

U
eg

. 
52

0 
25

0 
20

0 
10

0 
25

0 
25

0 
25

0
Ri

vo
li -

 S
. M

ar
tin

o v
. 

30
0 

50
0 

30
0 

30
0 

30
0

Ri
vo

li -
 S

. B
ar

to
lo

m
eo

 a.
 

31
35

 
10

00
 

25
85

 
23

25
 

50
0 

60
0

Ri
vo

li -
 Ca

sc
in

a V
ic

a
Ri

vo
li 

- T
et

ti 
N

ei
ro

tti
  

50
0 

50
0 

50
0 

30
0 

30
0 

10
00

Ro
ba

ss
om

er
o - 

Fi
an

o 
50

0 
20

0 
20

0
Ro

cc
a C

an
av

es
e 

10
00

 
15

00
 

15
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Ro

sta
 - R

iv
ol

i 
35

0 
45

0 
35

0 
35

0 
35

0 
25

0
Sa

la
 di

 G
ia

ve
no

 
60

0 
10

00
Sa

la
ss

a -
 Cu

or
gn

è 
50

0 
50

0 
40

0 
60

0 
40

0 
50

0



D
A

Po
nm

nT
A

 
U

ni
ve

rs
ità

 Azione 
O

bo
lo

 
O

pe
ra

 Sanatorio 
C

as
sa

 
A

C
TT

C
at

to
lic

a Cattolica 
di

 S
. P

ie
tr

o Emigran
ti del Clero 

as
sis

t. 
C

le
ro

 

S.
 Ca

rlo
 C

an
av

. - 
Ci

riè
 

10
00

 
10

00
 

50
0

S.
 C

ol
om

ba
no

 B.
 - C

uo
rg

nè
 500 100

 
50

0 
10

0 
10

0 
10

0 
10

0
S.

 Fr
an

o,
 al 

Ca
m

po
 - C

iri
è 

10
00

 
20

00
 

50
0 

50
0 

10
00

 
50

0
Sa

nf
rè

 - B
ra

 
'6

00
 

20
0 

20
0

Sa
ng

an
o - 

A
vi

gl
ia

na
 

10
00

 
34

00
 

30
00

 
50

0
S.

 'G
en

es
io

 - C
as

al
bo

rg
on

e 
10

0 
50

 
50

 
10

0 
50

S.
 Gi

lli
o T

er
. - 

Pi
an

ez
za

S.
 M

au
riz

io
 C.

 - C
iri

è 
50

0 
20

00
 

20
00

 
'5

00
 

50
0 

50
0

S.
 M

au
ro

 T.
 - S

. A
nn

a 
(B

or
g.

 Pe
sc

at
or

i) 
'5

00
 

50
0 

50
0 

10
00

S.
 M

au
ro

 T
. -

 S
. M

. P
ul

ch
er

ad
a 

10
00

 
10

00
0 

10
00

 
50

0 
10

00
 

10
00

S.
 M

au
ro

 - S
. B

en
ed

. A
b.

(o
ltr

e 
Po

) 
10

00
 

50
0 

50
0 

10
00

 
50

0
S.

 Po
ns

o C
an

av
es

e -
 F

av
ria

S.
 Ra

ffa
el

e C
im

en
a - 

G
as

sin
o 

20
0 

45
0 

1'
50

 
25

0 
25

0 
25

0
S.

 Se
ba

st.
 da

 Po
 - C

as
al

bo
rg

on
e 

50
0 

70
0 

17
00

 
50

0 
10

00
Sa

nt
en

a - 
Po

iri
no

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
50

0 
50

0
Sa

vi
gl

ia
no

 - C
ol

l. S
. A

nd
re

a 
40

00
 

30
00

 
30

00
 

20
00

 
50

00
Sa

vi
gl

ia
no

 - S
. P

ie
tro

 ap
os

to
lo

 
40

00
 

50
00

 
22

00
 

20
00

 
10

00
 

12
00

Sa
vi

gl
ia

no
 - 

S.
 G

io
v.

 B
at

tis
ta

 2000 
20

00
 

20
00

 
20

00
 

20
00

 
20

00
 

20
00

Sa
vi

gl
ia

no
 - S

. M
ar

ia
 Pi

ev
e 

40
0 

15
0 

25
0 

25
0 

20
0 

20
0

Sa
vi

gl
ia

no
 - S

. S
al

va
to

re
 

50
00

 
10

00
 

15
00

 
10

00
 

50
0

Sa
vo

ne
ra

 - V
en

er
ia

 
12

00
 

50
0 

15
00

 
50

0 
50

0 
'5

00
Sc

al
en

gh
e -

 S.
 Ca

te
r. -

 V
ig

on
e 600 

50
0 

30
0 

70
0 

40
0 

'5
00

Sc
al

en
gh

e -
 P

ie
ve

 V
ig

on
e 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0

Sc
hi

er
an

o -
 A

ra
m

en
go

 
50

0 
20

0 
10

0 
50

0 
20

0 
10

0 
50

q

Sc
io

lz
e - 

G
as

sin
o 

50
0 

50
0

Se
tti

m
o T

or
in

es
e 

11
20

0 
10

08
0 

12
24

5 
20

00
 

20
00

 
48

00
So

m
m

ar
iv

a B
os

oo
 - 

Br
a 

25
0 

60
0 

22
0 

30
0 

20
0 

20
0

St
up

in
ig

i - 
M

on
ca

lie
ri 

10
00

 
lO

O
o

. Tav
em

et
te

 - P
io

ss
as

co



/ / / 
/ / / 

/ /
Te

m
av

as
so

 - P
oi

ri
no

 
30

00
 

20
00

 
III

Te
sto

na
 - M

on
ca

lie
ri 

20
00

 
90

00
 

10
00

 
10

00
 

50
00

 
10

00
To

rre
 V

al
go

rre
ra

 
25

0 
50

0 
50

0 
30

0
Tr

an
a -

 G
ia

ve
no

 
10

00
 

30
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
Tr

av
es

 - L
an

zo
 To

rin
es

e 
50

0 
14

00
 

40
0 

30
0 

30
0 

40
0

Tr
of

ar
el

lo
 - M

on
ca

lie
ri 

40
00

1 
15

00
 

20
00

 
30

00
 

50
0

U
ss

eg
lio

 - V
iù

 
V

al
de

lla
to

rre
 - P

ia
ne

zz
a 

30
0 

13
00

 
35

0 
30

0 
10

0 
50

0
V

al
gi

oi
e d

i G
ia

ve
no

 
20

0 
20

0 
15

0 
15

0 
15

0 
20

0 
10

0
V

al
le

 C
ep

pi
 - C

hi
er

i 
15

0 
30

 
30

 
30

 
20

 
20

 
50

V
al

lo
 T

or
in

es
e -

 L
an

zo
 T

. 
40

0 
35

0 
30

0
V

al
lo

ng
o 

40
0 

20
0 

20
0 

50
0 

30
0 

15
00

V
al

pe
rg

a -
 Cu

or
gn

è 
50

00
 

11
50

0 
80

00
 

10
00

 
10

00
V

al
sa

ug
lio

 - M
on

ca
lie

ri 
20

0 
10

0 
30

0 
20

0
V

ar
ise

la
 

25
0 

’ 3
00

 
30

0 
50

0
V

au
da

 C
an

av
. In

f. -
 Ro

cc
a 200 20

0 
20

0 
20

0 
30

0 
20

0 
20

0
V

au
da

 Ca
na

v.
 Su

p.
 - R

oc
ca

 300 
15

0 
15

0 
10

0 
15

0 
15

0
V

en
ar

ia
 

10
00

 
10

00
 

10
00

 
10

00
 

10
00

V
er

gn
an

o -
 C

as
te

ln
uo

vo
 

30
0 

30
0 

50
0 

20
0

V
er

no
ne

 - A
nd

ez
en

o 
85

0 
13

60
 

88
0 

25
0

V
ig

on
e -

 S.
 M

ar
ia

 d. 
Bo

rg
o 

50
0 

16
00

0 
50

0 
50

0 
50

0 
50

0
V

ig
on

e -
 S.

 C
at

er
in

a 
18

00
 

30
00

 
15

00
 

50
0

V
ill

af
ra

nc
a P

. - 
S.

 M
. M

ad
d.

 
50

0 
50

0 
52

0 
50

0
V

ill
af

ra
nc

a P
. - 

S.
 St

ef
an

o 
10

00
 

50
0 

50
0 

80
0 

10
00

 
50

0
V

ill
af

ra
nc

a P
. - 

S.
 L

uc
a 

15
00

 
28

0 
68

0 
31

0 
40

0 
29

5 
75

0
V

ill
af

ra
nc

a P
. - 

Te
tti

 M
ot

tu
ra

 
30

0 
20

0 
50

0 
20

0 
30

0 
30

0 
25

0
V

ill
af

ra
nc

a P
. - 

M
ad

. d
. O

rti
 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

50
0 

10
00

 
50

0
V

ill
an

ov
a C

an
. - 

Ci
riè

 
50

0 
20

00
 

10
00

 
10

00
 

50
0 

15
00

V
ill

ar
ba

ss
e - 

Ri
vo

li 
. 

30
0 

45
0 

20
0 

15
0 

30
0

V
ill

as
te

llo
ne

 - C
ar

m
ag

no
la

 10000 
50

00
 

40
00

 
30

00
 

10
00

0 
50

00
 

50
00

V
in

ov
o -

 M
on

ca
lie

ri 
10

00
 

50
0 

50
0 

50
0

V
irl

e P
ie

m
on

te
 - V

ig
on

e 
45

00
 

10
00

V
iù

 
50

0 
50

0 
50

00
 

50
0 

50
0 

50
0

V
ol

pi
an

o - 
Se

tti
m

o 
30

00
V

ol
ve

ra
 - N

on
e 

15
00

 
60

00
 

20
00

 
10

00
 

60
00



366

Resoconto :
COLLETTE PARROCCHIALI 1963 

VERSATE IN CURIA FINO AD AGOSTO 1964

1° GRUPPO
Collette pubblicate in questo numero della Rivista Diocesana.

Università Cattolica
A.C.I. (segnate pure le cifre versate non in Curia 

ma direttamente)
Obolo di S. Pietro
Opera Emigranti (ed Immigrati)
Sanatorio del Clero
Cassa Assistenza Clero
Giornata A.CJL.I.

289.015

439.175
859.145
741.695
290.605
242.545
245.135

Totale 1° Gruppo i3.107.315

2° GRUPPO
Collette di Opere con proprio bollettino per la pubblicazione

Quotidiano Cattolico 605.620
Crociata Antiblasfema 155.205
Luoghi Santi 135.950
Ospedale Cottolengo 211.925
Congresso Eucaristico 189.360
Buona Stampa 274.090
Centro Giornali Cattolici 367.790
Giornata Catechistica 268.355

Totale 2° Gruppo 2.208.295

Totale Collette 1963 versate in Curia dalle Parrocchie 5.315.610



il riscaldamento nelle Chiese
Con l’esperienza di centinaia di casi risolti con i più soddisfa­

centi risultati, la Ditta MUNDULA, risolvendo ogni problema di am­
piezza, silenziosità, distribuzione, estetica, offre i migliori impianti 
e la collaborazione dei tecnici più qualificati per il riscaldamento a 
termoventilazione di CHIESE - SALONI - RITROVI.

— Costi di esercizio ridottissimi.
—- Immediata messa a regime e massimo rendimento. 
— Facile adattabilità ad ogni esigenza architettonica. 
— Silenziosità, gradualità, automaticità.
Alcuni impianti realizzati in CHIESE del Piemonte:

Parrocchia S. FRANCESCO DA PAOLA - Torino — Parr N. S. DEL SACRO 
CUORE DI GESÙ’ - Torino — Parr. PATROCINIO S. GIUSEPPE - Torino — 
Parr. S. GIORGIO - Torino — Parr. S. CAFASSO - Torino — Parr. SS. REDEN­
TORE - Torino — Parr S. GIOVANNI EVANG. - Torino — Parr. di BOSCO­
NERO (TO) — Parr. di VESTIGNE’ (TO) — Parr. di TINA DI VESTIGNE’ 
(TO) — Duomo di .IVREA — Parr. SS. SALVATORE - Ivrea — Parr. di AZE­
GLIO (TO) — Parr. di BOLLENGO (TO) — Parr. di CARAVINO (TO) — 
Parr. VALLO DI CALUSO (TO) — Parr. S. MARIA - Chivasso — Parr. di 
TORRAZZA PIEMONTE — Parr. di CUORGNE’ — Parr. S. MICHELE - Riva- 
rolo.(TO) — Parr. di FELETTO (TO) — Parr. di BIBIANA (TO) — Parr. di 
FENESTRELLE (TO) — Parr. di LOMBRIASCO (TO) — Parr. di MOTTA DI 
CARMAGNOLA — Parr. di NONE (TO) — Parr. S. MARIA.DEL BORGO - Vi­
none (TO) — Parr. di CERCENASCO (TO) — Parr. di CASALGRASSO (CN) — 
Parr. di RIVA DI PINEROLO —- Parr. di PINASCA (TO) — Priorato MAURI- 
ZIANO - Torre Pellice — Parr di VOLPIANO (TO) — Parr. di BRANDIZZO 
(TO) — Parr. di SETTIMO TOR — Parr. di TESTONA - Moncalieri — Parr. 
di PALERÀ - Moncalieri— Parr. di SANTENA (TO) — Parr. REGINA MUNDI 
- Nichelino (TO) — Parr. S. MARIA - Venaria (TO) — Parr. S. LORENZO - 
Venaria (TO) — Parr. di PIANEZZA (TO) — Parr. di PESSIONE (TO) — 
Parr di S. MAURIZIO CAN. (TO) — Parr. S. MARIA DEGLI ANGELI - Bra 
— Parr. S. CHIARA - Bra — Parr. s. ANDREA - Bra — Parr. ,S. Giovanni - Bra 
— Parr. S. MARIA - Racconigl Parr. S. GIOVANNI - Racconigl — Parr. 
SACRO CUORE - Mondovì — Parr. dj.SOMMARIVA B. (CN) — Parr. di BORGO 
S. DALMAZZO (CN) — Parr. di CARAGLIO (CN) — Parr. di BERNEZZO (CN) 
— Parr. S. AMBROGIO (CN) — Parr. di CERES (TO) — Parr. di;MONASTE- 
RO LANZO (TO) — Parr. di CASALBORGONE (TO) — Parr. di RIVALSA (TO) 
— Parr. di ROVASENDA (VC) — Parr. di S PIERRE (AO) — Parr. di BORRIA- 
NA (VC) — Parr. di ARVIER (AO) — Parr. di VALDENGO (VC) — Parr. di 
SANGANO (TO).

SENZA ALCUN IMPEGNO, i nostri tecnici possono studiare e 
proporvi la loro migliore soluzione per il riscaldamento della Vostra 
Chiesa o altre opere Parrocchiali.
RICHIEDERE LA VISITA ALLA:

Ditta MUNDULA - Cono Re Umberto 146 - TORINO - TeL 58.10.76



Parrocchia ”S. AMORE»,,
MILANO — Via Crema, 22

IMPIANTO DI RISCALDAMENTO AD ÀRIA 
CALDA REALIZZATO CON RISCALDATORE

SILENZIOSO AUTOMATICO

Costruito in 10 modelli da 65.000 cal/h 
a 500.000 cal/h

FONDERIE E OFFICINE DI SARONNO S.p.A.
- . - . . , : :

Via Legnano, 6 - MILANO - Tel. 867.731/2/3/4/5



PIANOFORTI

ARMONIUM

Hi. Fi.

RESTAGNO
Corso Vittorio Emanuele, 90 — Telefono 44658 — TORINO

Cambi - noleggi 
riparazioni - accordature 

occasioni delle migliori marche

Magnetofoni speciali per 
registrazioni musicali 

Apparecchiature alla fedeltà e 
stereo fedeltà

Qualità, prezzi equi, facilitazioni di pagamento

Sartoria per Ecclesiastici
LANO ERNESTO

Via Duchessa Iolanda, 20 - Piazza Benefica — Telefono 75.98.89
CONFEZIONI ACCURATISSIME A PREZZI CONVENIENTI

PREMIATA FONDERIA 

Ditta Cav. Paolo Capanni 
del dott. ing. ENRICO CAPANNI 

fondata nel 1846

Castelnovo Monti (Reggio Emilia) 
Telefono n. 2

a richiesta e senza impegni da parte 
dei richiedenti, si fanno sopraluo­
ghi e si rilasciano preventivi per 
qualsiasi lavoro di campane e loro 

accessori
La fusione della monumentale cam­
pana di Rovereto (ql. 210) è affidata 

alla ns. Ditta.





Ditta SPINELLI FABIO
Via Volta, 31 CACATE BONZA (Mi) Tel. 9286
mini n imi in ninnimi imi iimminn iiiiiiii i ii uni il niellili ih ititi i nini tiimiiuiiiiiiiiiiiiiiiii li 11111111111111111

A RICHIESTA INVIAMO SENZA IMPEGNO CATALOGHI E PREVENTIVI



SARTORIA ECCLESIASTICA

VINCENZO SCARA VELLI
Via Garibaldi, 10 - TORINO - Telefono 510.929

Specializzala in corredi prelatizi — Cappe — Mazzette 
Impermeabili speciali per Sacerdoti

La Piemontese
SOCIETÀ’ MUTUA ASSICURAZIONI 

AMMINISTRATA DIRETTAMENTE DAI SOCI 
Sede Direzione Generale: C. Palestra 3 (Palazzo proprio)

TORINO

REVISIONI - RIPARAZIONI

MACCHINE PER CUCIRE

TELEFONANDO AL 488931

Ritagliando ed esibendo il 
presente trafiletto avrete 
diritto ad uno

Sconto del 10%
sui nostri accessori 

MOBILETTI
MACCHINE D’OGNI TIPO

VALLE
Via S. Donato, 7 — TORINO

Ditta ROBERTO MAZZOLA di Pasquale Mazzola
VALDUGGIA (Vercelli) — Telef 47.120

CAMPANE NUOVE
Garantite in perfetto accordo musicale alle esistenti.

Voce chiara, argentina, fortemente diffusiva 
Concerti completi di qualsiasi tono e peso.

Costruzione di incastellature moderne.
Apparecchi per il suono elettrico delle campane.

CASA FONDATA NEL 1400 E PREMIATA IN 22 
Facilitazioni nei pagamenti - Cataloghi illustrativi 

Preventivi e sopraluoghi.

ESPOSIZIONI 
a richiesta.

Mona. JOSE COTTINO, Dirett. Resp Lab Graf. BIGLIARDI e C. - Chleri (To)


