
Anno XLIX - N. 4 - Aprile 1967 Sped. in abbon. post. - Gr. 30

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE 

PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Atti della S. Sede

Testo italiano dell’enciclica 
"POPULORUM PROGRESSIO"

Diamo la traduzione italiana della Lettera Enciclica « Populorum progressio », 
diretta dal Sommo Pontefice Paolo VI ai Vescovi, ai Sacerdoti, ai Religiosi, ai fe­
deli e a tutti gli uomini di buona volontà, sul grave, urgente problema « Lo svi­
luppo dei Popoli ».

LA QUESTIONE SOCIALE E’ OGGI MONDIALE

Sviluppo dei popoli
1. Lo sviluppo dei popoli, in modo particolare di quelli che lottano per libe­

rarsi dal giogo della fame, della miseria, delle malattie endemiche, dell’ignoranza; 
che cercano una partecipazione più larga ai frutti della civiltà, una più attiva valo­
rizzazione delle loro qualità umane; che si muovono con decisione verso la meta 
di un loro pieno rigoglio, è oggetto di attenta osservazione da parte della Chiesa. 
All’indomani del Concilio Ecumenico Vaticano Secondo, una rinnovata presa di 
coscienza delle esigenze del messaggio evangelico le impone di mettersi al servizio 
degli uomini, onde aiutarli a cogliere tutte le dimensioni di tale grave problema e 
convincerli dell’urgenza di una azione solidale in questa svolta della storia della 
umanità.

Insegnamento sociale dei Papi
2. Nelle loro grandi encicliche, Rerum novarum (1) di Leone XIII, Quadra­

gesimo anno (2) di Pio XI, Mater et Magistra (3) e Pacem in terris (4) di Gio-



144

vanni XXIII — senza contare i messaggi al mondo di Pio XII (5) —, i Nostri pre­
decessori non mancarono al dovere, proprio del loro ufficio, di proiettare sulle 
questioni sociali del loro tempo la luce del Vangelo.

Il fatto maggiore
3. Oggi, il fatto di maggior rilievo, del quale ognuno deve prender coscienza, 

è che la questione sociale ha acquistato dimensione mondiale. Giovanni XXIII l’ha 
affermato nettamente, (6) e il Concilio gli ha fatto eco con la sua Costituzione pa­
storale su La chiesa nel mondo contemporaneo (7). Si tratta di un insegnamento 
di particolare gravità che esige un’applicazione urgente. I popoli della fame inter­
pellano oggi in maniera drammatica i popoli dell’opulenza. La Chiesa trasale davanti 
a questo grido d’angoscia e chiama ognuno a rispondere con amore al proprio 
fratello.

I Nostri viaggi
4. Prima della nostra chiamata al supremo Pontificato, due viaggi, nell’Ame­

rica Latina (i960) e in Africa (1962), Ci avevano messo a contatto immediato con 
i laceranti problemi che attanagliano continenti pieni di vita e di speranza. Rive­
stiti della paternità universale, abbiamo potuto, nel corso di nuovi viaggi in Terra 
Santa e in India, vedere coi Nostri occhi e quasi toccar con mano le gravissime 
difficoltà che assalgono popoli di antica civiltà alle prese con il problema dello 
sviluppo. Mentre ancora si stava svolgendo a Roma il Concilio Ecumenico Vaticano 
Secondo, circostanze provvidenziali Ci portarono a rivolgerci direttamente all’As­
semblea generale delle Nazioni Unite. E davanti a quel vasto areopago Ci facemmo 
l’avvocato dei popoli poveri.

Giustizia e pace
5. Infine, recentemente, nel desiderio di rispondere al voto del Concilio e di 

volgere in forma concreta l’apporto della Santa Sede a questa grande causa dei 
popoli in via di sviluppo, abbiamo ritenuto che facesse parte del Nostro dovere 
il creare presso gli organismi centrali della Chiesa una Commissione pontificia che 
avesse il compito di « suscitare in tutto il Popolo di Dio la piena conoscenza del 
ruolo che i tempi attuali reclamano da lui, in modo da promuovere il progresso 
dei popoli più poveri, da favorire la giustizia sociale tra le nazioni, da offrire a 
quelle che sono meno sviluppate un aiuto tale che le metta in grado di provvedere 
esse stesse e per se stesse al loro progresso » (8): Giustizia e Pace è il suo nome e 
il suo programma. Noi pensiamo che su tale programma possano e debbano con­
venire, assieme ai Nostri figli cattolici e ai fratelli cristiani, gli uomini di buona 
volontà. E’ dunque a tutti che Noi oggi rivolgiamo questo appello solenne a una 
azione concertata per lo sviluppo integrale dell’uomo e lo sviluppo solidale della 
umanità.



145

PARTE PRIMA
PER UNO SVII.UPPO INTEGRALE DELL’UOMO

1.1 dati del problema

Aspirazioni degli uomini
6. Essere affrancati dalla miseria, garantire in maniera più sicura la propria 

sussistenza, la salute, una occupazione stabile; una partecipazione più piena alle 
responsabilità, al di fuori da ogni oppressione, al riparo da situazioni che offendono 
la loro dignità di uomini; godere di una maggiore istruzione; in una parola, fare 
conoscere e avere di più, per essere di più: ecco l’aspirazione degli uomini di oggi, 
mentre un gran numero d’essi è condannato a vivere in condizioni che rendono 
illusorio tale legittimo desiderio. D’altra parte, i popoli da poco approdati all’in­
dipendenza nazionale sperimentano la necessità di far seguire a questa libertà po­
litica una crescita autonoma e degna, sociale non meno che economica, onde assi­
curare ai propri cittadini la loro piena espansione umana, e prendere il posto che 
loro spetta nel concerto delle nazioni.

Colonizzazione e colonialismo
7. Di fronte alla vastità e all’urgenza dell’opera da compiere, gli strumenti 

ereditati dal passato, per quanto inadeguati, non fanno tuttavia difetto. Bisogna 
certo riconoscere che le potenze colonizzatrici hanno spesso avuto di mira soltanto 
il loro interesse, la loro potenza o il loro prestigio, e che il loro ritiro ha lasciato 
talvolta una situazione economica vulnerabile, legata per esempio al rendimento di 
un’unica cultura, i cui corsi sono soggetti a brusche e ampie variazioni. Ma, pur 
riconoscendo i misfatti di un certo colonialismo e le sue conseguenze negative, 
bisogna nel contempo rendere omaggio alle qualità e alle realizzazioni dei coloniz­
zatori che, in tante regioni abbandonate, hanno portato la loro scienza e la loro 
tecnica, lasciando testimonianze preziose della loro presenza. Per quanto incom­
plete, restano tuttavia in piedi certe strutture che hanno avuto una loro funzione, 
per esempio sul piano della lotta contro l’ignoranza e la malattia, su quello, non 
meno benefico, delle comunicazioni o del miglioramento delle condizioni di vita.

Squilibrio crescente
8. Fatto questo riconoscimento, resta fin troppo vero che tale attrezzatura è 

notoriamente insufficiente per affrontare la dura realtà dell’economia moderna. 
Lasciato a se stesso, il suo meccanismo è tale da portare il mondo verso un aggra­
vamento, e non una attenuazione, della disparità dei livelli di vita: i popoli ricchi 
godono di una crescita rapida, mentre lento è il ritmo di sviluppo di quelli poveri. 
Aumenta lo squilibrio: certuni producono in eccedenza beni alimentari, di cui altri 
soffrono atrocemente la mancanza, e questi ultimi vedono rese incerte le loro espor­
tazioni.

Aumentata pròsa di coscienza
9. Nello stesso tempo, i conflitti sociali si sono dilatati fino a raggiungere le 

dimensioni del mondo. La viva inquietudine, che si è impadronita delle classi po-



146

vere nei paesi in fase di industrializzazione, raggiunge ora quelli che hanno un’eco­
nomia quasi esclusivamente agricola: i contadini prendono coscienza, anch’essi, 
della loro « miseria immeritata ». (9) A ciò s’aggiunga lo scandalo di disuguaglianze 
clamorose, non solo nel godimento dei beni, ma più ancora nell’esercizio del potere. 
Mentre una oligarchia gode, in certe regioni, di una civiltà raffinata, il resto della 
popolazione, povera e dispersa, è « privata pressoché di ogni possibilità di inizia­
tiva personale e di responsabilità, e spesso anche costretta a condizioni di vita e 
di lavoro indegne della persona umana » (10).

Urti di civiltà
10. Inoltre l’urto tra le civiltà tradizionali e le novità portate dalla civiltà in­

dustriale ha un effetto dirompente sulle strutture, che non si adattano alle nuove 
condizioni. Dentro l’ambito, spesso rigido, di tali strutture s’inquadrava la vita per­
sonale e familiare, che trovava in esse il suo indispensabile sostegno, e i vecchi vi 
rimangono attaccati, mentre i giovani tendono a liberarsene, come d’un ostacolo 
inutile, per volgersi avidamente verso nuove forme di vita sociale. Accade così che 
il conflitto delle generazioni si carica di un tragico dilemma: o conservare istitu­
zioni e credenze ancestrali, ma rinunciare al progresso, o aprirsi alle tecniche e ai 
modi di vita venuti da fuori, ma rigettare in una con le tradizioni del passato tutta 
la ricchezza di valori umani che contenevano. Di fatto, avviene troppo spesso che 
i sostenitori morali, spirituali e religiosi del passato vengono meno, senza che l’inser­
zione nel mondo nuovo sia per altro assicurata.

Conclusione
11. In questo stato di marasma si fa più violenta la tentazione di lasciarsi 

pericolosamente trascinare verso messianismi carichi di promesse, ma fabbricatori 
di illusioni. Chi non vede i pericoli che ne derivano, di reazioni popolari violente, 
di agitazioni insurrezionali, e di scivolamenti verso le ideologie totalitarie? Questi 
sono i dati del problema, la cui gravità non può sfuggire a nessuno.

2. La Chiesa e lo sviluppo

L’opera dei missionari
12. Fedele all’insegnamento e all’esempio del suo divino Fondatore, che po­

neva l’annuncio della Buona Novella ai poveri quale segno della sua missione, ( 11) 
la Chiesa non ha mai trascurato di promuovere l’elevazione umana dei popoli ai 
quali portava la fede nel Cristo. I suoi missionari hanno costruito, assieme a chiese, 
centri di assistenza e ospedali, anche scuole e università. Insegnando agli indigeni 
il modo onde trarre miglior profitto dalle loro risorse naturali, li hanno spesso pro­
tetti dall’avidità degli stranieri. Senza dubbio la loro opera, per quel che v’è in 
essa di umano, non fu perfetta, e potè capitare che taluni mischiassero all’ahnuncio 
dell’autentico messaggio evangelico molti modi di pensare e di vivere propri del 
loro paese d’origine. Ma seppero anche coltivare le istituzioni locali e promuoverle. 
In parecchie regioni, essi sono stati i pionieri del progresso materiale come dello 
sviluppo culturale. Basti ricordare l’esempio del padre Carlo de Foucauld, che fu



147

giudicato degno d’esser chiamato, per la sua carità, il « Fratello universale », e al 
quale si deve la compilazione di un prezioso dizionario della lingua tuareg. E’ No­
stro dovere rendere omaggio a questi precursori troppo spesso ignorati, uomini 
sospinti dalla carità di Cristo, così come ai loro emuli e successori che continuano 
ad essere, anche oggi, al servizio di coloro che evangelizzano.

Chiesa e mondo
13. Ma ormai le iniziative locali e individuali non bastano più. La situazione 

attuale del mondo esige una azione d’insieme sulla base di una visione chiara di 
tutti gli aspetti economici, sociali, culturali e spirituali. Esperta in umanità, la 
Chiesa, lungi dal pretendere minimamente d’intromettersi nella politica degli Stati, 
« non ha di mira che un unico scopo: continuare, sotto l’impulso dello Spirito con­
solatore, la stessa opera del Cristo, venuto nel mondo per rendere testimonianza 
alla verità, per salvare, non per condannare, per servire, non per essere servito» (12). 
Fondata per porre fin da quaggiù le basi del regno dei cieli e non per conquistare 
un potere terreno, essa afferma chiaramente che i due uomini sono distinti, così 
come sono sovrani i due poteri, ecclesiastico e civile, ciascuno nel suo ordine (13). 
Ma, vivente com’è nella storia, essa deve « scrutare i segni dei tempi e interpretarli 
alla luce del Vangelo » (14). In comunione con le migliori aspirazioni degli uomini 
e soffrendo di vederle insoddisfatte, essa desidera aiutarli a raggiungere la loro 
piena fioritura, e a questo fine offre loro ciò che possiede in proprio: una visione 
globale dell’uomo e dell’umanità.

Visione cristiana dello sviluppo
14. Lo sviluppo non si riduce alla semplice crescita economica. Per essere au­

tentico sviluppo, deve essere integrale, il che vuol dire volto alla promozione di 
ogni uomo e di tutto l’uomo. Com’è stato giustamente sottolineato da un eminente 
esperto: « noi non accettiamo di separare l’economico dall’umano, lo sviluppo dalla 
civiltà dove si inserisce. Ciò che conta per noi è l’uomo, ogni uomo, ogni gruppo 
d’uomini, fino a comprendere l’umanità intera» (15).

Vocazione e crescita
15. Nel disegno di Dio, ogni uomo è chiamato a uno sviluppo, perchè ogni 

vita è vocazione. Fin dalla nascita, è dato a tutti in germe un insieme di attitudini 
e di qualità da far fruttificare: il loro pieno svolgimento, frutto a un tempo del­
l’educazione ricevuta dall’ambiente e dello sforzo personale, permetterà a ciascuno 
di orientarsi verso il destino propostogli dal suo Creatore. Dotato d’intelligenza e 
di libertà, egli è responsabile della sua crescita, così come della sua salvezza. 
Aiutato, e talvolta impedito, da coloro che lo educano e lo circondano, ciascuno 
rimane, quali che siano le influenze che si esercitano su di lui, l’artefice della sua 
riuscita o del suo fallimento: col solo sforzo della sua intelligenza e della sua 
volontà, ogni uomo può crescere in umanità, valere di più, essere di più.

Dovere personale...
16. Tale crescita non è d’altronde facoltativa. Come tutta intera la creazione 

è ordinata al suo Creatore, la creatura spirituale è tenuta ad orientare spontanea-



148

mente la sua vita verso Dio, verità prima e supremo bene. Così la crescita umana 
costituisce come una sintesi dei nostri doveri. Ma c’è di più: tale armonia di natura, 
arricchita dal lavoro personale e responsabile, è chiamata a un superamento. Me­
diante la sua inserzione nel Cristo vivificatore, l’uomo accede a una dimensione 
nuova, a un umanesimo trascendente, che gli conferisce la sua più grande pienezza: 
questa è la finalità suprema dello sviluppo personale

... e comunitario
17. Ma ogni uomo è membro della società: appartiene all’umanità intera. 

Non è soltanto questo o quell’uomo, ma tutti gli uomini sono chiamati a tale svi­
luppo plenario. Le civiltà nascono, crescono e muoiono. Ma come le ondate dell’alta 
marea penetrano ciascuna un po’ più a fondo nell’arenile, così l’umanità avanza sul 
cammino della storia. Eredi delle generazioni passate e beneficiari del lavoro dei 
nostri contemporanei, noi abbiamo degli obblighi verso tutti, e non possiamo di­
sinteressarci di coloro che verranno dopo di noi ad ingrandire la cerchia della fa­
miglia umana. La solidarietà universale, che è un fatto e per noi un beneficio, è 
altresì un dovere.

Scala dei valori
18. Siffatta crescita personale e comunitaria verrebbe compromessa ove si de­

teriorasse la vera scala dei valori. Legittimo è il desiderio del necessario, e il lavoro 
per arrivarci è un dovere: « Se qualcuno si rifiuta di lavorare, non deve neanche 
mangiare» (16). Ma l’acquisizione dei beni temporali può condurre alla cupidigia, 
al desiderio di avere sempre di più e alla tentazione di accrescere la propria po­
tenza. L’avarizia delle persone, delle famiglie e delle nazioni può contagiare i meno 
abbienti come i più ricchi, e suscitare negli uni e negli altri un materialismo 
soffocatore.

Crescita ambivalente
19. Avere di più, per i popoli come per le persone, non è dunque lo scopo 

ultimo. Ogni crescita è ambivalente. Necessaria onde permettere all’uomo di essere 
più uomo, essa lo rinserra come in una prigione, quando diventa il bene supremo 
che impedisce di guardare oltre. Allora i cuori s’induriscono e gli spiriti si chiu­
dono, gli uomini non s’incontrano più per amicizia, ma spinti dall’interesse, il quale 
ha buon gioco nel metterli gli uni contro gli altri e nel disunirli. La ricerca esclusiva 
dell’avere diventa così un ostacolo alla crescita dell’essere e si oppone alla sua vera 
grandezza: per le nazioni come per le persone, l’avarizia è la forma più evidente 
del sottosviluppo morale.

Verso una condizione più umana
20. Se il perseguimento dello sviluppo richiede un numero sempre più grande 

di tecnici, esige ancor di più uomini di pensiero capaci di riflessione profonda, 
votati alla ricerca d’un umanesimo nuovo, che permetta all’uomo moderno di ri­
trovare se stesso, assumendo i valori superiori d’amore, d’amicizia, di preghiera e 
di contemplazione (17). In tal modo potrà compiersi in pienezza il vero sviluppo, 
che è il passaggio, per ciascuno e per tutti, da condizioni meno umane a condizioni 
più umane.



149

L’ideale da perseguire
21. Meno umane: le carenze materiali di coloro che sono privati del minimo 

vitale, e le carenze morali di coloro che sono mutilati dall’egoismo. Meno umane: 
le strutture oppressive, sia che provengano dagli abusi del possesso che da quelli 
del potere, dallo sfruttamento dei lavoratori che dall’ingiustizia delle transazioni. 
Più umane: l’ascesa dalla miseria verso il possesso del necessario, la vittoria sui 
flagelli sociali, l’ampliamento delle conoscenze, l’acquisizione della cultura. Più 
umane, altresì: l’accresciuta considerazione della dignità degli altri, l’orientarsi 
verso lo spirito di povertà, (18) la cooperazione al bene comune, la volontà di pace. 
Più umane, ancora: il riconoscimento da parte dell’uomo dei valori supremi, e di 
Dio che ne è la sorgente e il termine. Più umane, infine e soprattutto: la fede, 
dono di Dio accolto dalla buona volontà dell’uomo, e l’unità nella carità del Cristo 
che ci chiama tutti a partecipare in qualità di figli alla vita del Dio vivente, Padre 
di tutti gli uomini.

3. L’opera da compierò

La destinazione universale dei beni
22. «Riempite la terra e assoggettatela»: (19) la Bibbia, fin dalla prima 

pagina, ci insegna che la creazione intera è per l’uomo, cui è demandato il compito 
d’applicare il suo sforzo intelligente nel metterla in valore e, col suo lavoro, por­
tarla a compimento, per così dire, sottomettendola al suo servizio. Se la terra è 
fatta per fornire a ciascuno i mezzi della sua sussistenza e gli strumenti del suo 
progresso, ogni uomo ha dunque il diritto di trovarvi ciò che gli è necessario. II 
recente Concilio l’ha ricordato: « Dio ha destinato la terra e tutto ciò che contiene 
all’uso di tutti gli uomini e di tutti i popoli, dimodoché i beni della creazione de­
vono equamente affluire nelle mani di tutti, secondo la regola della giustizia, ch’è 
inseparabile dalla carità » (20). Tutti gli altri diritti, di qualunque genere, ivi com­
presi quelli della proprietà e del libero commercio, sono subordinati ad essa: non 
devono quindi intralciarne, bensì, al contrario, facilitarne la realizzazione, ed è un 
dovere sociale grave e urgente restituirli alla loro finalità originaria.

La proprietà
23. « Se qualcuno, in possesso delle ricchezze che offre il mondo, vede il suo 

fratello nella necessità e chiude a lui le sue viscere, come potrebbe l’amore di Dio 
abitare in lui? » (21). Si sa con quale fermezza i Padri della Chiesa hanno preci­
sato quale debba essere l’atteggiamento di coloro che posseggono nei confronti di 
coloro che sono nel bisogno: « Non è del tuo avere, afferma sant’Ambrogio, che 
tu fai dono al povero; tu non fai che rendergli ciò che gli appartiene. Poiché è 
quel che è dato in comune per l’uso di tutti, ciò che tu ti annetti. La terra è data 
a tutti, e non solamente ai ricchi » (22). E’ come dire che la proprietà privata non 
costituisce per alcuno un diritto incondizionato e assoluto. Nessuno è autorizzato 
a riservare a suo uso esclusivo ciò che supera il suo bisogno, quando gli altri man­
cano del necessario. In una parola, « il diritto di proprietà non deve mai eserci­
tarsi a detrimento della utilità comune, secondo la dottrina tradizionale dei Padri 
della Chiesa e dei grandi teologi ». Ove intervenga un conflitto « tra diritti privati



150

acquisiti ed esigenze comunitarie primordiali », spetta ai poteri pubblici « adope­
rarsi a risolverlo, con l’attiva partecipazione delle persone e dei gruppi sociali » (23).

L’uso dei redditi
24. Il bene comune esige dunque talvolta l’espropriazione se, per via della 

loro estensione, del loro sfruttamento esiguo o nullo, della miseria che ne deriva 
per le popolazioni, del danno considerevole arrecato agli interessi del paese, certi 
possedimenti sono di ostacolo alla prosperità collettiva. Affermandolo in maniera 
inequivocabile (24), il Concilio ha anche ricordato non meno chiaramente che il 
reddito disponibile non è lasciato al libero capriccio degli uomini, e che le specu- 
lazoni egoiste devono essere bandite. Non è di conseguenza ammissibile che dei 
cittadini provvisti di redditi abbondanti, provenienti dalle risorse e dall’attività 
nazionale, ne trasferiscano una parte considerevole all’estero, a esclusivo vantaggio 
personale, senza alcuna considerazione del torto evidente ch’essi infliggono con ciò 
alla loro patria (25).

L'industrializzazione
25. Necessaria all’accrescimento economico e al progresso umano, l’introdu­

zione dell’industria è insieme segno e fattore di sviluppo. Mediante l’applicazione 
tenace della sua intelligenza e del suo lavoro, l’uomo strappa a poco a poco i suoi 
segreti alla natura, favorendo un miglior uso delle sue ricchezze. Mentre imprime 
una disciplina alle sue abitudini, egli sviluppa del pari in se stesso il gusto della 
ricerca e dell’invenzione, l’accettazione del rischio calcolato, l’audacia nell’intrapren- 
dere, l’iniziativa generosa, il senso delle responsabilità.

Capitalismo liberale
26. Ma su queste condizioni nuove della società si è malauguratamente in­

staurato un sistema che considerava il profitto come motore essenziale del pro­
gresso economico, la concorrenza come legge suprema dell’economia, la proprietà 
privata dei mezzi di produzione come un diritto assoluto, senza limiti nè obblighi 
sociali corrispondenti. Tale liberalismo senza freno conduceva alla dittatura, a 
buon diritto denunciata da Pio XI come generatrice dell’« imperialismo internazio­
nale del denaro » (26). Non si condanneranno mai abbastanza simili abusi, ricor­
dando ancora una volta solennemente che l’economia è al servizio dell’uomo (27). 
Ma se è vero che un certo capitalismo è stato la fonte di tante sofferenze, di 
tante ingiustizie e lotte fratricide, di cui perdurano gli effetti, errato sarebbe attri­
buire alla industrializzazione stessa dei mali che sono dovuti al nefasto sistema che 
l’accompagnava. Bisogna, al contrario, e per debito di giustizia, riconoscere l’ap­
porto insostituibile dell’organizzazione del lavoro e del progresso industriale alla 
opera dello sviluppo.

Il lavoro...
27. Così pure, se è vero che talvolta può imporsi una mistica esagerata del 

lavoro, non è men vero che questo è voluto e benedetto da Dio. Creato a sua 
immagine, « l’uomo deve cooperare col Creatore al compimento della creazione, e 
segnare a sua volta la terra dell’impronta spirituale che egli stesso ha ricevuto» (28). 
Dio, che ha dotato l’uomo d’intelligenza, d’immaginazione e di sensibilità, gli ha



151

in tal modo fornito il mezzo onde portare in certo modo a compimento la sua 
opera: sia egli artista o artigiano, imprenditore, operaio o contadino, ogni lavo­
ratore è un creatore. Chino su una materia che gli resiste, l’operaio le imprime il 
suo segno, sviluppando nel contempo la sua tenacia, la sua ingegnosità e il suo 
spirito inventivo. Diremo di più: vissuto in comune, condividendo speranze, soffe­
renze, ambizioni e gioie, il lavoro unisce le volontà, ravvicina gli spiriti e fonde 
i cuori: nel compierlo, gli uomini si scoprono fratelli (29).

... la sua ambivalenza
28. Senza dubbio ambivalente, dacché promette il denaro, il godimento e la 

potenza, invitando gli uni all’egoismo e gli altri alla rivolta, il lavoro sviluppa 
anche la coscienza professionale, il senso del dovere e la carità verso il prossimo. 
Più scientifico e meglio organizzato, esso rischia di disumanizzare il suo esecutore, 
divenuto suo schiavo, perchè il lavoro è umano solo se resta intelligente e libero. 
Giovanni XXIII ha ricordato l’urgenza di rendere al lavoratore la sua dignità, fa­
cendolo realmente partecipare all’opera comune: « Bisogna tendere a far sì che 
l’impresa diventi una comunità di persone, nelle relazioni, nelle funzioni e nella 
situazione di tutti i suoi componenti » (30). La fatica degli uomini ha poi per il 
cristiano un significato ben maggiore, avendo essa anche la missione di collaborare 
alla creazione del mondo soprannaturale (31)), che resta incompiuto fino a che non 
saremo pervenuti tutti insieme a costituire quell’Uomo perfetto di cui parla san 
Paolo, « che realizza la pienezza del Cristo » (32).

L’urgenza dell’opera da compiere
29. Bisogna affrettarsi: troppi uomini soffrono, e aumenta la distanza che 

separa il progresso degli uni e la stagnazione, se non pur anche la regressione, degli 
altri. Bisogna altresì che l’opera da svolgere progredisca armonicamente, pena la 
rottura di equilibri indispensabili. Una riforma agraria improvvisata può fallire al 
suo scopo. Una industrializzazione precipitosa può dissestare delle strutture ancora 
necessarie, e generare delle miserie sociali che costituirebbero un passo indietro dal 
punto di vista dei valori umani.

Tentazione della violenza
30. Si danno certo delle situazioni la cui ingiustizia grida verso il cielo. 

Quando popolazioni intere, sprovviste del necessario, vivono in uno stato di di­
pendenza tale da impedir loro qualsiasi iniziativa e responsabilità, e anche ogni 
possibilità di promozione culturale e di partecipazione alla vita sociale e politica, 
grande è la tentazione di respingere con la violenza simili ingiurie alla dignità 
umana.

Rivoluzione
31. E tuttavia lo sappiamo: l’insurrezione rivoluzionaria — salvo nel caso di 

una tirannia evidente e prolungata che attenti gravemente ai diritti fondamentali 
della persona e nuoccia in modo pericoloso al bene comune del paese — è fonte 
di nuove ingiustizie, introduce nuovi squilibri, e provoca nuove rovine. Non si 
può combattere un male reale a prezzo di un male più grande.



152

Riforma
32. Ci si intenda bene: la situazione presente deve essere affrontata corag­

giosamente e le ingiustizie che essa comporta combattute e vinte. Lo sviluppo 
esige delle trasformazioni audaci, profondamente innovatrici. Riforme urgenti de­
vono essere intraprese senza indugio. A ciascuno di assumervi generosamente la 
sua parte, soprattutto a quelli che per la loro educazione, la loro situazione, il 
loro potere, si trovano ad avere delle grandi possibilità d’azione. Che, pagando 
esemplarmente di persona, essi non esitino a incidere su quello che è loro, come 
hanno fatto diversi dei Nostri fratelli nell’episcopato (33). Risponderanno così 
all’attesa degli uomini e saranno fedeli allo Spirito di Dio: giacché è « il fermento 
evangelico che ha suscitato e suscita nel cuore umano una esigenza incoercibile di 
dignità » (34).

Programmi e pianificazione...
33. La sola iniziativa individuale e il semplice giuoco della concorrenza non 

potrebbero assicurare il successo dello sviluppo. Non bisogna correre il rischio di 
accrescere ulteriormehte la ricchezza dei ricchi e la potenza dei forti, ribadendo la 
miseria dei poveri e rendendo più pesante la servitù degli oppressi. Sono dunque 
necessari dei programmi per « incoraggiare, stimolare, coordinare, supplire e inte­
grare » (35) l’azione degli individui e dei corpi intermedi. Spetta ai poteri pub­
blici di scegliere, o anche di imporre, gli obiettivi da perseguire, i traguardi da 
raggiungere, i mezzi onde pervenirvi, tocca ad essi stimolare tutte le forze orga­
nizzate in questa azione comune. Certo, devono aver cura di associare a quest’opera 
le iniziative private e i corpi intermedi, evitando in tal modo il pericolo d’una 
collettivizzazione integrale o d’una pianificazione arbitraria che, negatrici di libertà 
come sono, escluderebbero l’esercizio dei diritti fondamentali della persona umana.

... a servizio dell’uomo
34. Giacché ogni programma, elaborato per aumentare la produzione, non ha 

in definitiva altra ragion d’essere che il servizio della persona. La sua funzione è 
di ridurre le disuguaglianze, combattere le discriminazioni, liberare l’uomo dalle 
sue servitù, renderlo capace di divenire lui stesso attore responsabile del suo mi­
glioramento materiale, del suo progresso morale, dello svolgimento pieno del suo 
destino spirituale. Dire sviluppo è in effetti dire qualcosa che investe tanto il pro­
gresso sociale che la crescita economica. Non basta accrescere la ricchezza comune 
perchè sia equamente ripartita, non basta promuovere la tecnica perchè la terra 
diventi più umana da abitare. Coloro che sono sulla via dello sviluppo devono im­
parare dagli errori di coloro che hanno sperimentato prima tale strada quali sono 
i pericoli da evitare in questo campo. La tecnocrazia di domani può essere fonte 
di mali non meno temibili che il liberalismo di ieri. Economia e tecnica non hanno 
senso che in rapporto all’uomo ch’esse devono servire. E l’uomo non è veramente 
uomo che nella misura in cui, padrone delle proprie azioni e giudice del loro valore, 
diventa egli stesso autore del proprio progresso, in conformità con la natura che 
gli ha dato il suo Creatore e di cui egli assume liberamente le possibilità e le 
esigenze.



153

Alfabetizzazione
35. Si può affermare che la crescita economica è legata innanzitutto al pro­

gresso sociale ch'essa è in grado di suscitare, e che l’educazione di base è il primo 
obiettivo d’un piano di sviluppo. La fame d’istruzione non è in realtà meno depri­
mente della fame di alimenti: un analfabeta è uno spirito sottoalimentato. Saper 
leggere e scrivere, acquista una formazione professionale, è riprendere fiducia in se 
stessi e scoprire che si può progredire insieme con gli altri. Come dicevamo nel 
Nostro messaggio al Congresso dell’UNESCO, del 1965, a Teheran, l’alfabetizza­
zione è per l’uomo « un fattore primordiale d’integrazione sociale così come di ar­
ricchimento personale, e per la società uno strumento privilegiato di progresso 
economico e di sviluppo » (36). Vogliamo anche rallegrarci del buon lavoro svolto 
in questo campo ad opera di iniziative private, di poteri pubblici e di organizzazioni 
internazionali: sono i primi artefici dello sviluppo, perchè mirano a rendere l’uomo 
atto a farsene egli stesso protagonista.

Famiglia
36. Ma l’uomo non è se stesso che nel suo ambiente sociale, nel quale la fa­

miglia giuoca un ruolo primordiale. Ruolo che, secondo i tempi e i luoghi, ha 
potuto anche essere eccessivo, quando si è esercitato a scapito di libertà fondamen­
tali della persona. Spesso troppo rigide e male organizzate, le vecchie strutture 
sociali dei paesi in via di sviluppo sono tuttavia necessarie ancora per un certo 
tempo, pur in un processo di progressivo allentamento del loro dominio esagerato. 
Ma la famiglia naturale, monogamica e stabile, quale è stata concepita nel disegno 
divino (37) e santificata dal cristianesimo, deve restare « luogo d’incontro di più 
generazioni che si aiutano vicendevolmente ad acquistare una saggezza più grande 
e ad armonizzare i diritti delle persone con le altre esigenze della vita sociale» (38).

Demografia
37. E’ vero che troppo spesso una crescita demografiva accelerata aggiunge 

nuove difficoltà ai problemi dello sviluppo: il volume della popolazione aumenta 
più rapidamente delle risorse disponibili e ci si trova apparentemente chiusi in un 
vicolo cieco. Per cui, la tentazione è grande di frenare l’aumento demografico per 
mezzo di misure radicali. E’ certo che i poteri pubblici, nell’ambito della loro com­
petenza, possono intervenire, mediante la diffusione di una appropriata informa­
zione e l’adozione di misure opportune, purché siano conformi alle esigenze della 
legge morale e rispettose della giusta libertà della coppia: perchè il diritto al ma­
trimonio e alla procreazione è un diritto inalienabile, senza del quale non si dà 
dignità umana. Spetta in ultima istanza ai genitori di decidere, con piena cognizione 
di causa, sul numero dei loro figli, prendendo le loro responsabilità davanti a Dio, 
davanti a se stessi, davanti ai figli che già hanno messo al mondo, e davanti alla 
comunità alla quale appartengono, seguendo i dettami della loro coscienza illu­
minata dalla legge di Dio, autenticamente interpretata, e sorretta dalla fiducia in 
Lui » (39).

Organizzazione professionale
38. Nell’opera dello sviluppo l’uomo, che trova nella famiglia il suo ambiente 

di vita primordiale, è spesso aiutato da organizzazioni professionali. Se la loro



154

ragion d’essere è di promuovere gli interessi dei loro associati, la loro responsa­
bilità è grande in rapporto alla funzione educativa ch’esse possono e debbono nel 
contempo svolgere. Attraverso l’informazione che forniscono, la formazione che 
offrono, esse possono molto per dare a tutti il sentimento del bene comune e delle 
obbligazioni che esso comporta per ciascuno.

Pluralismo legittimo
39. Ogni azione sociale implica una dottrina. Il cristiano non può ammettere 

quella che suppone una filosofia materialistica e atea. che non rispetta nè l’orien­
tamento religioso della vita verso il suo fine ultimo nè la libertà e la dignità 
umana. Ma, purché siano salvaguardati questi valori, un pluralismo di organizza­
zioni professionali e sindacali è ammissibile, e, da certi punti di vista, utile, se 
serve a proteggere la libertà e a provocare l’emulazione. E di gran cuore Noi ren­
diamo omaggio a tutti coloro che vi lavorano al servizio disinteressato dei loro 
fratelli.

Formazione culturale
40. Oltre le organizzazioni professionali sono altresì all’opera le istituzioni 

culturali, il cui ruolo non è di minor peso per la riuscita dello sviluppo. « L’avve­
nire del mondo sarebbe in pericolo, afferma gravemente il Concilio, se la nostra 
epoca non sapesse far emergere dal suo seno uomini dotati di sapienza ». E ag­
giunge: « Numerosi paesi economicamente poveri, ma ricchi di sapienza, potranno 
dare un potente aiuto agli altri su questo punto » (40). Ricco o povero, ogni paese 
possiede una sua civiltà ricevuta dalle generazioni passate: istituzioni richieste per 
lo svolgimento della vita terrena e manifestazioni superiori — artistiche, intellet­
tuali e religiose — della vita dello spirito. Quando queste contengono dei veri 
valori umani, sarebbe grave errore sacrificarle a quelle. Un popolo che consentisse 
a tanto perderebbe con ciò stesso il meglio di sè: sacrificherebbe, per vivere, le 
sue ragioni di vita. L’ammonimento del Cristo vale anche per i popoli: « Che cosa 
servirebbe all’uomo guadagnare l’universo, se poi perde l’anima? » (41).

Tentazione materialista
41. I popoli poveri non staranno mai troppo in guardia contro questa ten­

tazione che viene loro dai popoli ricchi, i quali offrono troppo spesso, insieme con 
l’esempio del loro successo nel campo della cultura e della civiltà tecnica, un mo­
dello di attività tesa prevalentemente alla conquista della prosperità materiale. Non 
che quest’ultima costituisca per se stessa un ostacolo all’attività dello spirito, il 
quale anzi, reso così « meno schiavo delle cose, può facilmente elevarsi all’adora­
zione e alla contemplazione del Creatore » (42). Tuttavia « la civiltà moderna, non 
certo per la sua natura intrinseca, ma perchè si trova soverchiamente irretita nelle 
realtà terrestri, può rendere spesso più diffìcile l’accesso a Dio» (43). In quanto 
viene loro proposto, i popoli in via di sviluppo devono dunque saper fare una 
scelta: criticare ed eliminare i falsi beni che porterebbero con sè un abbassamento 
dell’ideale umano, accettare i valori sani e benefici per svilupparli, congiuntamente 
ai loro, secondo il proprio genio particolare.



155

VERSO UN UMANESIMO PLENARIO

Conclusione
42. E’ un umanesimo plenario che occorre promuovere (44). Che vuol dire 

ciò, se non lo sviluppo di tutto l’uomo e di tutti gli uomini? Un umanesimo chiuso, 
insensibile ai valori dello spirito e a Dio che ne è la fonte, potrebbe apparente­
mente avere maggiori possibilità di trionfare. Senza dubbio l’uomo può organizzare 
la terra senza Dio, ma « senza Dio egli non può alla fine che organizzarla contro 
l’uomo. L’umanesimo esclusivo è un umanesimo inumano » (45). Non v’è dunque 
umanesimo vero se non aperto verso l’Assoluto, nel riconoscimento d’una voca­
zione, che offre l’idea vera della vita umana. Lungi dall’essere la norma ultima dei 
valori, l’uomo non realizza se stesso che trascendendosi. Secondo l’espressione così 
giusta di Pascal: « L’uomo supera infinitamente l’uomo » (46).

PARTE SECONDA
VERSO LO SVILUPPO SOLIDALE DELL’UMANITÀ’

Introduzione
43. Lo sviluppo integrale dell’uomo non può aver luogo senza lo sviluppo 

solidale dell’umanità. Come dicevamo a Bombay: « L’uomo deve incontrare l’uomo, 
le nazioni devono incontrarsi come fratelli e sorelle, come i figli di Dio. In questa 
comprensione e amicizia vicendevoli, in questa comunione sacra, noi dobbiamo 
parimente cominciare a lavorare assieme per edificare l’avvenire comune dell’uma­
nità » (47). E suggerivamo altresì la ricerca di mezzi concreti e pratici di organiz­
zazione e di cooperazione, onde mettere in comune le risorse disponibili e così 
realizzare una vera comunione fra tutte le nazioni.

Fraternità dei popoli
44. Questo dovere riguarda in primo luogo i più favoriti. I loro obblighi sono 

radicati nella fraternità umana e soprannaturale e si presentano sotto un triplice 
aspetto: dovere di solidarietà, cioè l’aiuto che le nazioni ricche devono prestare ai 
paesi in via di sviluppo; dovere di giustizia sociale, cioè il ricomponimento in ter­
mini più corretti delle relazioni commerciali difettose tra popoli forti e popoli 
deboli; dovere di carità universale, cioè la promozione di un mondo più umano 
per tutti, un mondo nel quale tutti abbiano qualcosa da dare e da ricevere, senza 
che il progresso degli uni costituisca un ostacolo allo sviluppo degli altri. Il pro­
blema è grave, perchè dalla sua soluzione dipende l’avvenire della civiltà mondiale.

1. L’assistenza ai deboli

Lotta contro la fame...
45. « Se un fratello o una sorella sono nudi, dice san Giacomo, se mancano 

del sostentamento quotidiano, e uno di voi dice loro: "Andate in pace, riscalda-



156

tevi, sfamatevi”, senza dar loro quel che è necessario al loro corpo, a che servi­
rebbe? » (48). Oggi, nessuno lo può ignorare, sopra interi continenti, innumere­
voli sono gli uomini e le donne tormentati dalla fame, innumerevoli i bambini 
sottonutriti, al punto che molti di loro muoiono in tenera età, che la crescita fìsica 
e lo sviluppo mentale di parecchi altri ne restano compromessi, che regioni intere 
sono per questo condannate al più cupo avvilimento.

... Oggi
46. Appelli angosciati sono già risonati. Quello di Giovanni XXIII è stato 

calorosamente accolto (49). Noi stessi l’abbiamo reiterato nel Nostro messaggio del 
Natale 1963 (50), e poi di nuovo in favore dell’India nel 1966 (51). La campagna 
contro la fame, lanciata dall’Organizzazione Internazionale per l’alimentazione e la 
agricoltura (FAO) e incoraggiata dalla Santa Sede, è stata generosamente accolta. 
La nostra Caritas Internationalis è dappertutto all’opera e numerosi cattolici, sotto 
l’impulso dei Nostri fratelli nell’Episcopato, danno, e si prodigano anche perso­
nalmente senza riserva, per aiutare quelli che sono nel bisogno, allargando pro­
gressivamente la cerchia di quanti riconoscono come loro prossimo.

... domani
47. Ma tutto ciò non può bastare, come non possono bastare gli investimenti 

privati e pubblici realizzati, i doni e i prestiti concessi. Non si tratta soltanto di 
vincere la fame e neppure di ricacciare indietro la povertà. La lotta contro la mi­
seria, pur urgente e necessaria, è insufficiente. Si tratta di costruire un mondo, in 
cui ogni uomo, senza esclusioni di razza, di religione, di nazionalità, possa vivere 
una vita pienamente umana, affrancata dalle servitù che gli vengono dagli uomini 
e da una natura non sufficientemente padroneggiata; un mondo dove la libertà non 
sia una parola vana e dove il povero Lazzaro possa assidersi alla stessa mensa del 
ricco (52). Ciò esige da quest’ultimo molta generosità, numerosi sacrifici e uno 
sforzo incessante. Ciascuno esamini la sua coscienza, che ha una voce nuova per 
la nostra epoca. E’ egli pronto a sostenere col suo denaro le opere e le missioni 
organizzate in favore dei più poveri? a sopportare maggiori imposizioni affinchè i 
poteri pubblici siano messi in grado di intensificare il loro sforzo per lo sviluppo? 
a pagare più cari i prodotti importati, onde permettere una più giusta rimunera­
zione per il produttore? a lasciare, ove fosse necessario, il proprio paese, se è gio­
vane, per aiutare questa crescita delle giovani nazioni?

Dovere di solidarietà
48. Il dovere di solidarietà che vige per le persone vale anche per i popoli: 

« Le nazioni sviluppate hanno l’urgentissimo dovere di aiutare le nazioni in via di 
sviluppo» (53). Bisogna mettere in pratica questo insegnamento conciliare. Se è 
normale che una popolazione sia la prima beneficiata dei doni che le ha fatto la 
Provvidenza come dei frutti del suo lavoro, nessun popolo può, per questo, preten­
dere di riservare a sua esclusivo uso le ricchezze di cui dispone. Ciascun popolo deve 
produrre di più e meglio, onde dare da un lato a tutti i suoi componenti un livello 
di vita veramente umano, e contribuire nel contempo, dall’altro, allo sviluppo soli­
dale dell’umanità. Di fronte alla crescente indigenza dei paesi in via di sviluppo,



157

si deve considerare come normale che un paese evoluto consacri una parte della sua 
produzione al soddisfacimento dei loro bisogni; normale altresì che si preoccupi di 
formare educatori, ingegneri, tecnici, scienziati, destinati a mettere scienza e com­
petenza al loro servizio.

Il superfluo
49. Una cosa va ribadita di nuovo: il superfluo dei paesi ricchi deve servire 

ai paesi poveri. La regola che valeva un tempo in favore dei più vicini deve essere 
applicata oggi alla totalità dei bisognosi del mondo. I ricchi saranno del resto i 
primi ad esserne avvantaggiati. Diversamente, ostinandosi nella loro avarizia, non 
potranno che suscitare il giudizio di Dio e la collera dei poveri, con conseguenze 
imprevedibili. Chiudendosi dentro la corazza del proprio egoismo, le civiltà attual­
mente fiorenti finirebbero coll’attentare ai loro valori più alti, sacrificando la vo­
lontà di essere di più alla bramosia di avere di più. E sarebbe da applicare ad essi 
la parabola dell’uomo ricco, le cui terre avevano dato frutti copiosi e che non 
sapeva dove mettere al sicuro il suo raccolto: « Dio gli disse: insensato, questa 
notte stessa la tua anima ti sarà ritolta » (54).

Programmi
50. Questi sforzi, per raggiungere la loro piena efficacia, non possono rimanere 

dispersi e isolati, tanto meno opposti gli uni agli altri per motivi di prestigio o di 
potenza: la situazione esige dei programmi concertati. Un programma è in realtà 
qualcosa di più e di meglio che un aiuto occasionale lasciato alla buona volontà di 
ciascuno. Esso suppone, come abbiamo detto più sopra, studi approfonditi, indivi­
duazione degli obiettivi, determinazione dei mezzi, organizzazione degli sforzi, onde 
rispondere ai bisogni presenti e alle prevedibili esigenze future. Ma è anche molto 
di più in quanto trascende le prospettive della semplice crescita economica e del 
progresso sociale e conferisce senso e valore all’opera da realizzare. Nell’atto stesso 
in cui lavora alla migliore sistemazione del mondo, esso valorizza l’uomo.

Fondo mondiale...
51. Occorre spingersi ancora più innanzi. Noi domandavamo a Bombay la 

costituzione di un grande Fondo mondiale, alimentato da una parte delle spese 
militari, onde venire in aiuto ai più diseredati (55). Ciò che vale per la lotta im­
mediata contro la miseria vale altresì per il livello dello sviluppo. Solo una colla­
borazione mondiale, della quale un fondo comune sarebbe insieme l’espressione e 
lo strumento, permetterebbe di superare le rivalità sterili e di suscitare un dialogo 
fecondo e pacifico tra tutti i popoli.

... i suoi vantaggi
52. Senza dubbio, degli accordi bilaterali o multilaterali possono utilmente 

essere mantenuti, in quanto permettono di sostituire ai rapporti di dipendenza e 
ai rancori derivati dall’era coloniale proficue relazioni d’amicizia, sviluppate su un 
piano di uguaglianza giuridica e politica. Ma incorporati in un programma di colla­
borazione mondiale essi sarebbero immuni da ogni sospetto. Le diffidenze di coloro 
che ne sono i beneficiari ne uscirebbero attenuate, poiché essi avrebbero meno



158

ragioni di temere, dissimulate sotto l’aiuto finanziario o l’assistenza tecnica, certe 
manifestazioni di quello che è stato chiamato il neocolonialismo: fenomeno che si 
configura in termini di pressioni politiche e di potere economico esercitati allo 
scopo di difendere o di conquistare una egemonia dominatrice.

... la sua urgenza
53. Chi non vede d’altronde come un tale fondo faciliterebbe la riconversione 

di certi sperperi, che sono frutto della paura o dell’orgoglio? Quando tanti popoli 
hanno fame, quando tante famiglie soffrono la miseria, quando tanti uomini vivono 
immersi nell’ignoranza, quando restano da costruire tante scuole, tanti ospedali, 
tante abitazioni degne di questo nome, ogni sperpero pubblico o privato, ogni spesa 
fatta per ostentazione nazionale o personale, ogni estenuante corsa agli armamenti 
diviene uno scandalo intollerabile. Noi abbiamo il dovere di denunciarlo. Vogliano 
i responsabili ascoltarci prima che sia troppo tardi.

Dialogo da instaurare...
54. Ciò significa essere indispensabile che si stabilisca fra tutti quel dialogo 

già da Noi invocato nella Nostra prima Enciclica, Ecclesiam suam (56). Tale dialogo 
tra coloro che forniscono i mezzi e coloro cui sono destinati consentirà di commi­
surare gli apporti, non soltanto secondo la generosità e disponibilità degli uni, ma 
anche in funzione dei bisogni reali e delle possibilità di impiego degli altri. I paesi 
in via di sviluppo non correranno più in tal modo il rischio di vedersi sopraffatti 
di debiti, il cui soddisfacimento finisce coll’assorbire il meglio dei loro guadagni. 
Tassi di interesse e durata dei prestiti potranno essere distribuiti in maniera soppor­
tabile per gli uni e per gli altri, equilibrando i doni gratuiti, i prestiti senza interesse 
o a interesse minimo e la durata degli ammortamenti. Garanzie potranno essere of­
ferte a coloro che forniscono i mezzi finanziari, sull’impiego che ne verrà fatto in 
base al piano convenuto e con una ragionevole preoccupazione di efficacia, giacche 
non si tratta di favorire la pigrizia o il parassitismo. E i destinatari potranno a loro 
volta esigere che non vi siano ingerenze nella loro politica, nè che si provochino 
sconvolgimenti nelle strutture sociali del paese. Stati sovrani, a loro solo spetta di 
condurre in maniera autonoma le loro faccende, di determinare la loro politica, di 
orientarsi liberamente verso il tipo di società preferito. E’ dunque una collabora­
zione volontaria che occorre instaurare, una compartecipazione efficace degli uni con 
gli altri, in un clima di eguale dignità, per la costruzione di un mondo più umano.

... la sua necessità
55. E’ un impegno che potrebbe apparire inattuabile in regioni dove le preoc­

cupazioni della sussistenza quotidiana è tale da assorbire tutta l’esistenza di famiglie 
incapaci di concepire un lavoro atto a preparare un avvenire meno miserabile. Tut­
tavia sono questi gli uomini e le donne che bisogna aiutare, che bisogna convincere 
della necessità di por mano essi stessi al loro sviluppo, acquisendone progressiva­
mente i mezzi. Quest’opera comune sarà certamente impossibile senza uno sforzo 
concertato, costante e coraggioso. Ma deve essere ben chiaro ad ognuno che ciò che 
è in giuoco è la vita stessa dei popoli poveri, è la pace civile nei paesi in via di svi­
luppo, ed è la pace del mondo.



159

2. L’equità delle relazioni commerciali

56. Gli sforzi, anche considerevoli, che vengono dispiegati per aiutare sul pia­
no finanziario e tecnico i paesi in via di sviluppo, sarebbero illusori, se il loro risul­
tato fosse parzialmente annullato dal giuoco delle relazioni commerciali tra paesi 
ricchi e paesi poveri. La fiducia di questi ultimi verrebbe profondamente scossa se 
avessero l’impressione che si toglie loro con una mano quel che si porge con l’altra.

Distorsione crescente
57. Le nazioni altamente industrializzate esportano in realtà soprattutto manu­

fatti, mentre le economie poco sviluppate non hanno da vendere che prodotti agri­
coli e materie prime. Grazie al progresso tecnico, i primi aumentano rapidamente di 
valore e trovano sufficienti sbocchi sui mercati, mentre, per contro, i prodotti pri­
mari provenienti dai paesi in via di sviluppo subiscono ampie e brusche variazioni 
di prezzo, che li mantengono ben lontani dal plusvalore progressivo dei primi. Di 
qui le grandi difficoltà cui si trovano di fronte le nazioni da poco industrializzate, 
quando devono contare sulle esportazioni per equilibrare le loro economie e realiz­
zare i loro piani di sviluppo. Così finisce che i poveri restano ognora poveri, mentre 
i ricchi diventano sempre più ricchi.

Al di là del liberalismo
58. Ciò significa che la legge del libero scambio non è più in grado di reggere 

da sola le relazioni internazionali. I suoi vantaggi sono certo evidenti quando i con­
traenti si trovino in condizioni di potenza economica non troppo disparate: allora 
è uno stimolo al progresso e una ricompensa agli sforzi compiuti. Si spiega quindi 
come i paesi industrialmente sviluppati siano portati a vedervi una legge di giustizia. 
La cosa cambia, però, quando le condizioni siano divenute troppo disuguali da paese 
a paese: i prezzi che si formano « liberamente » sul mercato possono, allora, con­
durre a risultati iniqui. Giova riconoscerlo: è il principio fondamentale del libera­
lismo come regola degli scambi commerciali che viene qui messo in causa.

Giustizia dei contratti a livello dei popoli
59. L’insegnamento di Leone XIII nella Rerum novarum mantiene la sua vali­

dità: il consenso delle parti, se esse versano in una situazione di eccessiva disugua­
glianza, non basta a garantire la giustizia del contratto, e la legge del libero consenso 
rimane subordinata alle esigenze del diritto naturale (57). Ciò che era vero rispetto 
al giusto salario individuale lo è anche rispetto ai contratti internazionali: una eco­
nomia di scambio non può più poggiare esclusivamente sulla legge della libera con­
correnza, anch’essa troppo spesso generatrice di dittatura economica. La libertà de­
gli scambi non è equa se non subordinatamente alle esigenze della giustizia sociale.

Misure da prendere
60. Del resto, i paesi sviluppati l’hanno pur essi ben compreso, dal momento 

che s’adoperano a ristabilire con delle misure adeguate, all’interno delle rispettive 
economie, un equilibrio che la concorrenza abbandonata a se stessa tende a compro­
mettere. Per cui li vediamo spesso sostenere la loro agricoltura mediante sacrifici



160

imposti ai settori economici più favoriti. Vediamo pure come, per sostenere le rela­
zioni commerciali che si sviluppano tra loro, particolarmente all’interno di un mer­
cato comune, la loro politica finanziaria, fiscale e sociale di sforzi di ridare a delle 
industrie concorrenti, disugualmente prospere, condizioni di ristabilita competitività.

Convenzioni internazionali
61. Non è lecito usare in questo campo due pesi e due misure. Ciò che vale 

nell’ambito di una economia nazionale, ciò che è ammesso tra paesi sviluppati, vale 
altresì nelle relazioni commerciali tra paesi ricchi e paesi poveri. Non che si debba 
o voglia prospettare l’abolizione del mercato basato sulla concorrenza: si vuol sol­
tanto dire che occorre però mantenerlo dentro limiti che lo rendano giusto e mo­
rale, e dunque umano. Nel commercio tra economie sviluppate e in via di sviluppo, 
le situazioni di partenza sono troppo squilibrate e le libertà reali troppo inegualmente 
distribuite. La giustizia sociale impone che il commercio internazionale, se ha da 
essere cosa umana e morale, ristabilisca tra le parti almeno una relativa eguaglianza 
di possibilità. Quest’ultima non può essere che un traguardo a lungo termine. Ma 
per raggiungerlo occorre fin d’ora creare una reale eguaglianza nelle discussioni e 
nelle trattative. Anche questo è un campo nel quale delle convenzioni internazionali 
a raggio sufficientemente vasto sarebbero utili, in quanto capaci di introdurre norme 
generali in vista di regolarizzare certi prezzi, di garantire certe produzioni, di soste­
nere certe industrie nascenti. Ognuno vede come un siffatto sforzo comune verso 
una maggiore giustizia nelle relazioni internazionali tra i popoli arrecherebbe ai paesi 
in via di sviluppo un aiuto positivo, con effetti non solo immediati, ma duraturi.

Ostacoli da superare: il nazionalismo
62. Altri ostacoli ancora si oppongono alla edificazione di un mondo più giusto 

e più strutturato secondo una solidarietà universale: intendiamo parlare del nazio­
nalismo e del razzismo. E’ naturale che delle comunità da poco pervenute all’indi­
pendenza politica siano gelose di una unità nazionale ancora fragile, e si preoccupino 
di proteggerla. E’ pure normale che nazioni di vecchia cultura siano fiere del patri­
monio, che hanno avuto in retaggio dalla loro storia. Ma tali sentimenti legittimi 
devono essere sublimati dalla carità universale che abbraccia tutti i membri della fa­
miglia umana. Il nazionalismo isola i popoli contro il loro vero bene; e risulterebbe 
particolarmente dannoso là dove la fragilità delle economie nazionali esige invece 
la messa in comune degli sforzi, delle conoscenze e dei mezzi finanziari onde realiz­
zare i programmi di sviluppo e intensificare gli scambi commerciali e culturali.

Il razzismo
63. Il razzismo non è appannaggio esclusivo delle nazioni giovani, dove esso si 

dissimula talvolta sotto il velo delle rivalità di clan e di partiti politici, con grande 
pregiudizio della giustizia e mettendo a repentaglio la pace civile. Durante l’era co­
loniale ha spesso imperversato tra coloni e indigeni, creando ostacoli a una feconda 
comprensione reciproca e provocando rancori che sono la conseguenza di reali ingiu­
stizie. Esso costituisce altresì un ostacolo alla collaborazione tra nazioni sfavorite e 
un fermento generatore di divisione e di odio nel seno stesso degli Stati, quando, in 
spregio dei diritti imprescrittibili della persona umana, individui e famiglie si vedono



161

ingiustamente sottoposti a un regime d’eccezione, a causa della loro razza o del loro 
colore.

Verso un mondo solidale
64 Una tale situazione così gravida di minacce per l’avvenire, Ci affligge pro­

fondamente. Conserviamo tuttavia la speranza che un bisogno più sentito di collabo- 
razione, un sentimento più acuto della solidarietà finiranno coll’aver la meglio sulle 
incomprensioni e sugli egoismi. Speriamo che i paesi a meno elevato livello di svi­
luppo sappiano trar profitto da buoni rapporti di vicinanza coi paesi confinanti, allo 
scopo di organizzare tra di loro, sopra aree territoriali più vaste, zone di sviluppo 
concertato: stabilendo programmi comuni, coordinando gli investimenti, distribuendo 
le possibilità di produzione, organizzando gli scambi. Speriamo anche che le organiz­
zazioni multilaterali e internazionali trovino, attraverso una necessaria riorganizza­
zione, le vie che permetteranno ai popoli tuttora in via di sviluppo di uscire dal 
punto morto in cui paiono dibattersi come prigionieri e di rinvenire da se stessi, nella 
fedeltà al genio di ciascuno, i mezzi del loro progresso sociale e umano.

Tutti i popoli artefici del loro destino
65. Perchè è proprio a questo che bisogna arrivare. La solidarietà mondiale, 

sempre più efficiente, deve consentire a tutti i popoli di divenire essi stessi gli arte­
fici del loro destino. Il passato è stato troppo spesso contrassegnato da rapporti di 
forza tra nazione e nazione: venga finalmente il giorno in cui le relazioni internazio­
nali portino il segno del rispetto vicendevole e dell’amicizia, dell’interdipendenza 
nella collaborazione, e della promozione comune sotto la responsabilità di ciascuno. 
I popoli più giovani e più deboli reclamano la parte attiva che loro spetta nella co­
struzione d’un mondo migliore, più rispettoso dei diritti e della vocazione di ciascu­
no. Il loro appello è legittimo: a ognuno d’intenderlo e di rispondervi.

3. La carità universale

66. Il mondo è malato. Il suo male risiede meno nella dilapidazione delle risor­
se e nel loro accaparramento da parte di alcuni, che nella mancanza di fraternità tra 
gli uomini e tra i popoli.

Doveri connessi con l’ospitalità
67. Noi non insisteremo mai abbastanza sul dovere della accoglienza — dovere 

di solidarietà umana e di carità cristiana — che incombe sia alle famiglie, sia alle 
organizzazioni culturali dei paesi ospitanti. Occorre, soprattutto per i giovani, molti­
plicare le famiglie e i luoghi atti ad accoglierli. Ciò innanzitutto allo scopo di proteg­
gerli contro la solitudine, il sentimento d’abbandono, la disperazione, che minano 
ogni capacità di risorsa morale, ma anche per difenderli contro la situazione malsana 
in cui si trovano, che li forza a paragonare l’estrema povertà della loro patria col 
lusso e lo spreco donde sono spesso circondati. E ancora: per salvaguardarli dal con­
tagio delle dottrine eversive e dalle tentazioni aggressive cui li espone il ricordo di 
tanta « miseria immeritata » (58). Infine soprattutto per dare a loro, insieme con



162

il calore d’una accoglienza fraterna, l’esempio d’una vita sana, il gusto della carità 
cristiana autentica e fattiva, lo stimolo ad apprezzare i valori spirituali.

Dramma dei giovani studenti
68. E’ doloroso il pensarlo: numerosi giovani, venuti in paesi più progrediti 

per apprendervi la scienza, la competenza e la cultura che li renderanno più atti a 
servire la loro patria, vi acquistano certo una formazione di alta qualità, ma finiscono 
in non rari casi col perdervi il senso dei valori spirituali che spesso erano presenti, 
come un prezioso patrimonio, nelle civiltà che li avevano visti crescere.

Lavoratori emigrati
69. La stessa accoglienza è dovuta ai lavoratori emigrati che vivono in condi­

zioni spesso disumane, costretti a spremere il proprio salario per alleviare un po’ le 
famiglie rimaste nella miseria sul suolo natale.

Senso sociale
70. La Nostra seconda raccomandazione è per quelli che in forza della loro 

attività economica sono chiamati in paesi recentemente aperti all’industrializzazione: 
industriali, commercianti, capi o rappresentanti di grandi imprese. Si tratta magari 
di uomini che si dimostrano, nel loro paese, non sprovvisti di senso sociale: perchè 
dovrebbero regredire ai princìpi disumani dell’individualismo quando operano in 
paesi meno sviluppati? La loro condizione di superiorità deve al contrario spronarli 
a farsi iniziatori del progresso sociale e della promozione umana, là dove sono con­
dotti dai loro impegni economici. Il loro stesso senso dell’organizzazione dovrà ad 
essi suggerire il modo migliore per valorizzare il lavoro indigeno, formare operai 
qualificati, preparare ingegneri e dirigenti, lasciare spazio alla loro iniziativa, intro­
durli progressivamente nei posti più elevati, preparandoli così a condividere, in un 
avvenire meno lontano, le responsabilità della direzione. Che la giustizia, almeno, 
regoli sempre le relazioni tra capi e subordinati. Che esse siano rette da contratti 
regolari con obblighi reciproci. Infine, che nessuno, qualunque sia la sua condizione, 
resti ingiustamente in balìa dell’arbitrio.

Missione di sviluppo
71. Sempre più numerosi, e Ce ne rallegriamo, sono gli esperti inviati in mis­

sione di sviluppo ad opera di istituzioni internazionali o bilaterali o di organismi 
privati: « Essi non devono comportarsi da padroni, ma da assistenti e da collabora­
tori » (59). Una popolazione intuisce subito se l’aiuto che vengono a portare è dato 
con passione oppure no, se sono lì semplicemente per applicare delle tecniche o non 
anche per dare all’uomo tutto il suo valore. Il loro messaggio rischia di non essere 
accolto, se non è accompagnato da uno spirito di amore fraterno.

Qualità degli esperti
72. Alla competenza tecnica indispensabile, bisogna dunque accoppiare i segni 

autentici d’un amore disinteressato. Spogli d’ogni superbia nazionalistica come d’ogni 
parvenza di razzismo, gli esperti devono imparare a lavorare in stretta collaborazione 
con tutti. Essi devono sapere che la loro competenza non conferisce loro una supe-



163

riorità in tutti i campi. La civiltà nella quale si sono formati contiene indubbiamente 
degli elementi d’umanesimo universale, ma non è nè unica nè esclusiva, e non può 
essere importata senza adattamenti. I responsabili di queste missioni devono preoc­
cuparsi di scoprire, insieme con la sua storia, le caratteristiche e le ricchezze cultu­
rali del paese che li accoglie. Si stabilirà così un avvicinamento che risulterà fecondo 
per ambedue le civiltà.

Dialoghi di civiltà
73. Tra le civiltà, come tra le persone, un dialogo sincero è di fatto creatore 

di fraternità. L’impresa dello sviluppo ravvicinerà i popoli, nelle realizzazioni portate 
avanti con uno sforzo comune, se tutti, a cominciare dai governi e dai loro rappre­
sentanti, e fino al più umile esperto, saranno animati da uno spirito di amore fra­
terno e mossi dal desiderio sincero di costruire una civiltà fondata sulla solidarietà 
mondiale. Un dialogo centrato sull’uomo, e non sui prodotti e sulle tecniche, potrà 
allora aprirsi. Un dialogo che sarà fecondo, se arrecherà ai popoli che ne fruiscono i 
mezzi di elevarsi e di raggiungere un più alto grado di vita spirituale; se i tecnici 
sapranno farsi educatori e se l’insegnamento trasmesso porterà il segno d’una qualità 
spirituale e morale così elevata da garantire uno sviluppo che non sia soltanto eco­
nomico, ma umano. Passata la fase dell’assistenza, le relazioni in tal modo instaurate 
perdureranno, e non v’è chi non scorga di quale importanza esse saranno per la pace 
del mondo.

Appello ai giovani
74. Molti giovani hanno già risposto con ardore e sollecitudine all’appello di 

Pio XII per un laicato missionario (60). Numerosi sono anche quelli che si sono 
spontaneamente messi a disposizione di organismi, ufficiali o privati, di collaborazio­
ne con i popoli in via di sviluppo. Ci rallegriamo nell’apprendere che in talune nazio­
ni il « servizio militare » può essere scambiato in parte con un « servizio civile », un 
« servizio puro e semplice », e benediciamo tali iniziative e le buone volontà che vi 
rispondono. Possano tutti quelli che si richiamano a Cristo intendere il suo appello: 
« Ho avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da 
bere, ero straniero e mi avete accolto, nudo e mi avete vestito, malato e mi avete 
visitato, prigioniero e siete venuti a trovarmi » (61). Nessuno può rimanere indif­
ferente alla sorte dei suoi fratelli tuttora immersi nella miseria, in preda all’ignoran­
za, vittime della insicurezza. Come il Cuore di Cristo, il cuore del cristiano deve 
muoversi a compassione di questa miseria: « Ho compassione di questa folla » (62).

Preghiera e azione
75. La preghiera di tutti deve salire con fervore verso l’Onnipotente, perchè la 

umanità, dopo aver preso coscienza di così grandi mali, si dedichi con intelligenza 
e fermezza ad abolirli. A questa preghiera deve corrispondere l’impegno risoluto di 
ciascuno, nella misura delle sue forze e delle sue possibilità, nella lotta contro il sotto­
sviluppo. Possano le persone, i gruppi sociali e le nazioni darsi fraternamente la 
mano, il forte aiutando il debole a crescere, mettendo in questo tutta la sua compe­
tenza, il suo entusiasmo e il suo amore disinteressato. Più che chiunque altro, colui 
ch’è animato da una vera carità è ingegnoso nello scoprire le cause della miseria, nel



164

trovare i mezzi per combatterla, nel vincerla risolutamente. Operatore di pace, « egli 
percorrerà la sua strada, accendendo la gioia e versando la luce e la grazia nel cuore 
degli uomini su tutta la superficie della terra, facendo loro scoprire, al di là di tutte 
le frontiere, volti di fratelli, volti di amici » (63).

LO SVILUPPO E’ IL NUOVO NOME DELLA PACE

Conclusione
76. Le disuguaglianze economiche, sociali e culturali troppo grandi tra popolo 

e popolo provocano tensioni e discordie, e mettono in pericolo la pace. Come dice­
vamo ai Padri Conciliari al ritorno dal Nostro viaggio di pace all’ONU: « La condi­
zione delle popolazioni in via di sviluppo deve formare l’oggetto della nostra consi­
derazione, diciamo meglio, la nostra carità per i poveri che si trovano nel mondo — 
e sono legione infinita — deve divenire più attenta, più attiva, più generosa » (64). 
Combattere la miseria e lottare contro l’ingiustizia, è promuovere, insieme con il 
miglioramento delle condizioni di vita, il progresso umano e spirituale di tutti, e 
dunque il bene comune dell’umanità. La pace non si riduce ad un’assenza di guerra, 
frutto dell’equilibrio sempre precario delle forze. Essa si costruisce giorno per gior­
no, nel perseguimento d’un ordine voluto da Dio, che comporta una giustizia più 
perfetta tra gli uomini (65).

Uscire dall’isolamento
77. Artefici del loro proprio sviluppo, i popoli ne sono i primi responsabili. 

Ma non potranno realizzarlo nell’isolamento. Accordi regionali tra popoli deboli per 
sostenersi vicendevolmente, intese più ampie per venir loro in aiuto, convenzioni più 
ambiziose tra gli uni e gli altri, volte a stabilire programmi concertati: sono le tappe 
di questo cammino dello sviluppo che conduce alla pace.

Verso un’autorità mondiale efficace
78. Questa collaborazione internazionale a vocazione mondiale postula delle 

istituzioni che la preparino, la coordinino e la reggano, fino a costituire un ordine 
giuridico universalmente riconosciuto. Di tutto cuore Noi incoraggiamo le organiz­
zazioni che hanno preso in mano questa collaborazione allo sviluppo, e auspichiamo 
che la loro autorità s’accresca. « La vostra vocazione — dicevamo ai rappresentanti 
delle Nazioni Unite a New York — è di far fraternizzare, non già alcuni popoli, ma 
tutti i popoli... Chi non vede la necessità di arrivare in tal modo progressivamente 
a instaurare una autorità mondiale in grado d’agire efficacemente sul piano giuridico 
e politico? » (66).

Fondate speranze in un mondo migliore
79. Certuni giudicheranno utopistiche siffatte speranze. Potrebbe darsi che il 

loro realismo pecchi per difetto, e ch’essi non abbiano percepito il dinamismo d’un 
mondo che vuol vivere più fraternamente, e che, malgrado le sue ignoranze, i suoi 
errori, e anche i suoi peccati, le sue ricadute nella barbarie e le sue lunghe divaga­
zioni fuori della via della salvezza, si avvicina lentamente, anche senza rendersene



165

conto, al suo Creatore. Questo cammino verso una crescita di umanità richiede 
sforzo e sacrifìcio: ma la stessa sofferenza, accettata per amore dei fratelli, è porta­
trice di progresso per tutta la famiglia umana. I cristiani sanno che l’unione al sacri­
fìcio del Salvatore contribuisce all’edificazione del Corpo di Cristo nella sua pienezza: 
il Popolo di Dio coadunato (67).

Tutti solidali
80. In questo cammino siamo tutti solidali. A tutti perciò abbiamo voluto 

ricordare la vastità del dramma e l’urgenza dell’opera da compiere. L’ora dell’azione 
è già sonata: la sopravvivenza di tanti bambini innocenti, l’accesso a una condizione 
umana di tante famiglie sventurate, la pace del mondo, l’avvenire della civiltà sono 
in giuoco. A tutti gli uomini e a tutti i popoli di assumersi le loro responsabilità.

APPELLO FINALE
Cattolici

81. Noi scongiuriamo per primi tutti i Nostri figli. Nei paesi in via di sviluppo 
non meno che altrove, i laici devono assumere come loro compito specifico il rinnova­
mento dell’ordine temporale. Se l’ufficio della Gerarchia è quello di insegnare e in­
terpretare in modo autentico i princìpi morali da seguire in quetso campo, spetta 
a loro, attraverso la loro libera iniziativa e senza attendere passivamente consegne e 
direttive, di penetrare di spirito cristiano la mentalità e i costumi, le leggi e le strut­
ture della loro comunità di vita (68). Sono necessari dei cambiamenti, indispensabili 
delle riforme profonde: essi devono impegnarsi risolutamente a infonder loro il 
soffio dello spirito evangelico. Ai Nostri figli cattolici appartenenti ai paesi più favoriti 
Noi domandiamo l’apporto della loro competenza e della loro attiva partecipazione 
alle organizzazioni ufficiali o private, civili o religiose, che si dedicano a vincere le 
difficoltà delle nazioni in via di sviluppo. Essi avranno senza alcun dubbio a cuore 
di essere in prima linea tra coloro che lavorano a tradurre nei fatti una morale inter­
nazionale di giustizia e di equità.

Cristiani e credenti
82. Tutti i cristiani, nostri fratelli, vorranno, non ne dubitiamo, ampliare il 

loro sforzo comune e concertato allo scopo di aiutare il mondo a trionfare dell’e­
goismo, dell’orgoglio e delle rivalità, a superare le ambizioni e le ingiustizie, ad apri­
re a tutti le vie di una vita più umana, in cui ciascuno sia amato e aiutato come il 
prossimo del suo fratello. E, ancora commossi al ricordo dell’indimenticabile incon­
tro di Bombay con i nostri fratelli non cristiani, di nuovo Noi li invitiamo a operare 
con tutto il loro cuore e la loro intelligenza, affinchè tutti i figli degli uomini pos­
sano condurre una vita degna dei figli di Dio.

Uomini di buona volontà
83. Infine, Ci volgiamo verso tutti gli uomini di buona volontà consapevoli 

che il cammino della pace passa attraverso lo sviluppo. Delegati presso le istituzioni 
internazionali, uomini di Stato, pubblicisti, educatori, tutti, ciascuno al vostro posto, 
voi siete i costruttori di un mondo nuovo. Supplichiamo Dio Onnipotente di illumi-



166

nare la vostra intelligenza e di fortificare il vostro coraggio nel risvegliare l’opinione 
pubblica e trascinare i popoli. Educatori, tocca a voi di suscitare sino dall’infanzia 
l’amore per i popoli in preda all’abbandono. Pubblicisti, vostro è il compito di met­
tere sotto i nostri occhi gli sforzi compiuti per promuovere il reciproco aiuto tra i 
popoli, così come lo spettacolo delle miserie che gli uomini hanno tendenza a dimen­
ticare per tranquillizzare la loro coscienza: che i ricchi sappiano almeno che i poveri 
sono alla loro porta e fanno la posta agli avanzi dei loro festini.

Uomini di Stato
84. Uomini di Stato, su voi incombe l’obbligo di mobilitare le vostre comu­

nità ai fini di una solidarietà mondiale più efficace, e anzitutto di far loro accettare 
i necessari prelevamenti sul loro lusso e i loro sprechi per promuovere lo sviluppo 
e salvare la pace. Delegati presso le organizzazioni internazionali, da voi dipende che 
il pericoloso e sterile fronteggiarsi delle forze ceda il posto alla collaborazione ami­
chevole, pacifica e disinteressata per uno sviluppo solidale dell’umanità: un’umanità 
nella quale sia dato a tutti gli uomini di raggiungere la loro piena fioritura.

Uomini di pensiero
85. E se è vero che il mondo soffre per mancanza di pensiero, Noi convochiamo 

gli uomini di riflessione e di pensiero, cattolici, cristiani, quelli che onorano Dio, che 
sono assetati di assoluto, di giustizia e di verità: tutti gli uomini di buona volontà. 
Sull’esempio di Cristo, Noi osiamo pregarvi pressantemente: « Cercate e trovere­
te » (69), aprite le vie che conducono, attraverso l’aiuto vicendevole, l’approfondi­
mento del sapere, l’allargamento del cuore, a una vita più fraterna in una comunità 
umana veramente universale.

Tutti all’opera
86. Voi tutti che avete inteso l’appello dei popoli sofferenti, voi tutti che lavo­

rate per rispondervi, voi siete gli apostoli del buono e vero sviluppo, che non è la 
ricchezza egoista e amata per se stessa, ma l’economia al servizio dell’uomo, il pane 
quotidiano distribuito a tutti, quale sorgente di fraternità e segno della Provvidenza.

Benedizione
87. Di gran cuore vi benediciamo, e chiamiamo tutti gli uomini di buona 

volontà ad unirsi fraternamente a voi. Perchè, se lo sviluppo è il nuovo nome della 
pace, chi non vorrebbe cooperarvi con tutte le sue forze? Sì, tutti: Noi vi invitiamo 
a rispondere al Nostro grido di angoscia, nel Nome del Signore.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 26 marzo, solennità della Risurrezione di 
Nostro Signore Gesù Cristo, 1967, anno quarto del Nostro Pontificato.

PAULUS PP. VI



167

NOTE

(1) Cfr. Acta Leonis XIII, t. XI, 1892, pp. 97-148.
(2) Cfr. A.A.S. 23, 1931, pp. 177-228.
(3) Cfr. A.A.S. 53, 1961, pp. 401-464.
(4) Cfr. A.A.S. 55, 1963, pp. 257-304.
(5) Cfr., in particolare, Radiomessaggio del 1° giugno 1941 per il 50.mo anniversario 

della Rerum novarum, in A.A.S. 33, 1941, pp.195-205; Radiomessaggio di Natale 
1942, in A.A.S. 35, 1943, pp. 9-24; Allocuzione a un gruppo di lavoratori per l’anni­
versario della Rerum novarum, 14 maggio 1953, in A.A.S. 45, 1953, pp. 402-408.

(6) Cfr. Enciclica Mater et Magistra, 15 maggio 1961, A.A.S. 53, 1961, p. 440.
(7) Gaudium et Spes, n. 63-72: A.A.S. 58, 1966, pp. 1084-1094.
(8) Motu Proprio Catholicam Christi Ecclesiam, 6 gennaio 1967: A.A.S. 59, 1967, p. 27.
(9) Enciclica Rerum Novarum, 15 maggio 1891: Acta Leonis XIII, t. XI, 1892, p. 98.

(10) Gaudium et Spes, n. 63, § 3.
(11) Cfr. Lue. 7, 22.
(12) Gaudium et Spes, n. 3, § 2.
(13) Cfr. Enciclica Immortale Dei, 1 novembre 1885: Acta Leonis XIII, t. V, 1885, p. 127.
(14) Gaudium et Spes, n. 4, § 1.
(15) L.-J. Lebret O. P., Dynamique concrète du développement, Paris, Economie et 

Humanisme, Les Editions Ouvrières, 1961, p. 28.
(16) 2 Thess. 3, 10.
(17) Cfr., per es., J. Maritain, Les conditions spirituelles du progrès et de la paix, in 

Rencontre des cultures à l'UNESCO sous le signe du Concile Oecuménique Vati- 
cain II, Paris, Marne, 1966, p. 66.

(18) Cfr. Matth. 5, 3.
(19) Gen. 1, 28.
(20) Gaudium et Spes, n. 69, § 1.
(21) 1 Io. 3, 17.
(22) De Nabuthe, c. 12, n. 53: P.L. 14, 747; cfr. R. Palanque, Saint Ambroise et l’empire 

romain, Paris, de Boccard, 1933, pp. 336 sq.
(23) Lettera alla Settimana Sociale di Brest, in L’homme et la revolution urbaine, Lyon, 

Chronique sociale, 1965, pp. 8-9.
(24) Gaudium et Spes, n. 71, § 6.
(25) Cfr. ibid., n. 65, § 3.
(26) Enciclica Quadragesimo Anno, 15 maggio 1931: A.A.S. 23, 1931, p. 212.
(27) Cfr., per es., Colin Clark, The conditions of economie progress, 3* ed., London, 

Macmillan & Co., New York, St. Martin’s Press, 1960, pp. 3-6.
(28) Lettera alla Settimana Sociale di Lione, in Le travail et les travailleurs dans la 

société contemporaine, Lyon, Chronique sociale, 1965, p. 6.
(29) Cfr., per es., M.-D Chenu O. P., Pcur une théologie du travail, Paris, Editions du 

Seuil, 1955.
(30) Mater et Magistra-. A.A.S. 53, 1961, p. 423.
(31) Cfr., per es., O. von Nell-Breuning, Wirtschaft und Gesellschaft, t. 1. Grund- 

fragen, Freiburg, Herder, 1956, pp. 183-84.
(32) Eph. 4, 13.
(33) Cfr., per es., Mons. M. Larrain Errazuriz, Vescovo di Talea (Cile), Presidente del 

CELAM, Lettre pastorale sur le développement et la paix, Paris, Pax Christi, 1965.
(34) Gaudium et Spes, n. 26, § 4.
(35) Mater et Magistra-. A.A.S. 53, 1961, p. 414.
(36) L’Osservatore Romano, 11 settembre 1965.
(37) Cfr. Matth. 19, 6.
(38) Gaudium et Spes, n. 52, § 2.
(39) Cfr. Ibid., n. 50, § 2; e n. 87, §§ 2-3.



168

(40) Ibid., n. 15, § 3.
(41) Matth. 16, 26.
(42) Gaudium et Spes, n. 57, § 4.
(43) Ibid., n. 19, § 2.
(44) Cfr., per es., J. Maritain, L’humanisme integrai, Paris, Aubier, 1936.
(45) H. de Lubac s.i., Le drame de l’humanisme athée, 3* ed-, Paris, Spes, 1945, p. IO.
(46) Pensées, ed Brunschvicg, n. 434; cfr. M. Zundel, L’homme passe l’homme, Le 

Caire, Editions du lien, 1944.
(47) Allocuzione ai Rappresentanti delle religioni non cristiane, 3 dicembre 1964: A.A.S.

57, 1965, p. 132.
(48) lac. 2, 15-16.
(49) Cfr. Mater et Magistra-. A.A.S. 53, 1961, pp. 441 sq.
(50) Cfr. A.A.S. 56, 1964, pp. 57-58.
(51) Cfr. Encicliche e Discorsi di Paolo VI, voi. IX, Roma, Ed. Paoline, 1966, pp. 132-136. 

Documentation Catholique. t. 43, Paris, 1966, col. 403-406.
(52) Cfr. Lue. 16, 19-31.
(53) Gaudium et Spes, n. 86, § 3.
(54) Lue. 12, 20.
(55) Messaggio al mondo affidato ai giornalisti, 4 dicembre 1964; A.A.S. 57, 1965, p. 135.
(56) Cfr. A.A.S. 56, 1964, pp. 639 ss.
(57) Cfr. Acta Leonis XIII, t. XI, 1892, p. 131.
(58) Cfr. ibid., p. 98.
(59) Gaudium et Spes, n. 85, §2.
(60) Cfr. Enciclica Fidei Donum, 21 aprile 1957: A.A.S. 49, 1957, p. 246.
(61) Matth. 25, 35-36.
(62) Marc. 8, 2.
(63) Cfr. Allocuzione di Giovanni XXIII per la consegna del Premio Balzan, 10 maggio 

1963: A.A.S. 55, 1963, p. 455.
(64) A.A.S. 57, 1965, p. 896.
(65) Cfr. Enciclica Pacem in terris, 11 aprile 1963: A.A.S. 55, 1963, p. 301.
(66) A.A.S. 57, 1965, p. 880.
(67) Cfr. Eph. 4, 12; Lumen Gentium, n. 13.
(68) Cfr. Apostolicam Actuositatem, nn. 7, 13 e 24.
(69) Lue. 11, 9.



169

SACRA CONGREGAZIONE DEI RITI

ISTRUZIONE SULLA MUSICA NELLA SACRA LITURGIA

PROEMIO

i. La musica sacra ha formato oggetto di considerazione da parte del Concilio 
Vaticano II, per gli aspetti che hanno relazione con la riforma liturgica. Il Con­
cilio, infatti, ne ha messo in rilievo i compiti nel culto divino, fissando in propo­
sito vari princìpi e varie norme nella Costituzione sulla sacra Liturgia, e dedican­
dole un intero capitolo nella medesima Costituzione.

2. Le decisioni del Concilio hanno già avuto una prima applicazione nella ri­
forma liturgica da poco iniziata. Ma le nuove norme circa l’ordinamento dei riti 
e la partecipazione attiva dei fedeli hanno suscitato alcune difficoltà riguardanti 
la musica sacra e il suo compito ministeriale. E’ quindi sembrato utile risolvere 
tali difficoltà anche per mettere meglio in luce alcuni princìpi posti dalla Costitu­
zione sulla sacra Liturgia.

3. Pertanto il « Consilium » per l’applicazione della Costituzione sulla sacra 
Liturgia, per incarico del Sommo Pontefice, ha accuratamente esaminato tali que­
stioni ed ha preparato la presente Istruzione, che non si propone di raccogliere 
tutta la legislazione sulla musica sacra, ma soltanto di fissare le norme principali 
che sembrano più necessarie in questo momento. Essa viene quasi a continuare e 
completare la precedente Istruzione di questa Sacra Congregazione, ugualmente 
preparata dal « Consilium », riguardante la esatta applicazione della Costituzione 
sulla sacra Liturgia, ed emanata il 26 settembre 1964.

4. E’ lecito sperare che i pastori d’anime, i musicisti e i fedeli, accogliendo 
volentieri e mettendo in pratica queste norme, uniranno, in piena concordia, i loro 
sforzi per raggiungere il vero fine della musica sacra « che è la gloria di Dio e la 
santificazione dei fedeli » ( 1 ).

a) Musica sacra è quella che, composta per la celebrazione del culto divino, è 
dotata di santità e bontà di forme (2).

b) Sotto la denominazione di Musica sacra si comprende, in questo documento: 
il canto gregoriano, la polifonia sacra antica e moderna nei suoi diversi generi, la 
musica sacra per organo e altri strumenti legittimamente ammessi nella Liturgia, e 
il canto popolare sacro, cioè liturgico e religioso (3).

I - Alcune norme generali
L’azione liturgica riveste una forma più nobile quando è celebrata in canto, con 

i ministri di ogni grado che svolgono il proprio ufficio, e con la partecipazione del 
popolo (4). In questa forma di celebrazione, infatti, la preghiera acquista un’espres-



170

sione più gioiosa, il mistero della sacra Liturgia e la sua natura gerarchica e comu­
nitaria vengono manifestati più chiaramente, l’unità dei cuori è resa più profonda 
dall’unità delle voci, gli animi si innalzano più facilmente alle cose celesti per 
mezzo dello splendore delle cose sacre, e tutta la celebrazione prefigura più chiara­
mente la liturgia che si svolge nella Gerusalemme celeste.

Perciò i pastori di anime si sforzino in ogni modo di realizzare questa forma 
di celebrazione; anzi, sappiano convenientemente applicare, anche alle celebrazioni 
senza canto, cui il popolo partecipa, la distribuzione degli uffici e delle parti, pro­
pria dell’azione liturgica celebrata in canto; curando soprattutto che vi siano i mini­
stri necessari e idonei e sia favorita la partecipazione attiva dei fedeli.

La preparazione pratica di ogni celebrazione liturgica si faccia d’accordo tra tutti 
coloro che devono curare la parte rituale o pastorale o del canto, sotto la guida 
del rettore della chiesa.

6. L’ordinamento autentico della celebrazione liturgica presuppone anzitutto la 
debita divisione ed esecuzione degli uffici, per cui « ciascuno, ministro o semplice 
fedele, svolgendo il proprio ufficio, si limiti a compire tutto e soltanto ciò che, 
secondo la natura del rito e le norme liturgiche, è di sua competenza » (5); richiede 
inoltre che si rispetti il senso e la natura propria di ciascuna parte e di ciascun 
canto. Per questo è necessario in particolare che le parti, che di per se richiedono 
il canto, siano di fatto cantate, usando tuttavia il genere e la forma richiesti dalla 
loro natura.

7. Tra la forma solenne più completa delle celebrazioni liturgiche, nella quale 
tutto ciò che richiede il canto viene di fatto cantato, e la forma più semplice, nella 
quale non si usa il canto, si possono avere diversi gradi a seconda della maggiore 
o minore ampiezza che si attribuisce al canto. Tuttavia nello scegliere le parti da 
cantarsi si cominci da quelle che per loro natura sono di maggiore importanza: 
prima di tutto quelle spettanti al sacerdote e ai ministri, cui deve rispondere il 
popolo, o che devono essere cantate dal sacerdote insieme al popolo; si aggiungano 
poi gradualmente quelle che sono proprie dei soli fedeli o della sola « schola 
cantorum ».

8. Ogni volta che, per una celebrazione liturgica in canto, si può fare una 
scelta di persone, è bene dar la preferenza a coloro che sono più capaci nel canto; 
e ciò soprattutto quando si tratta di azioni liturgiche più solenni, di celebrazioni 
che comportano un canto più cifficile o che vengono trasmesse per radio o per 
televisione (6).

Se poi questa scelta non è possibile, e il sacerdote o il ministro non è capace 
di eseguire convenientemente le parti di canto, questi può recitare ad alta voce, 
declamando, l’una o l’altra delle parti più difficili a lui spettanti; ma ciò non deve 
favorire solo la comodità del sacerdote o del ministro.

9. Nello scegliere il genere di musica sacra, sia per la « schola cantorum » che 
per i fedeli, si tenga conto delle possibilità di coloro che devono cantare. La 
Chiesa non esclude dalle azioni liturgiche nessun genere di musica sacra, purché



171

corrisponda allo spirito dell’azione liturgica e alla natura delle singole parti (7), e 
non impedisca una giusta partecipazione dei fedeli (8).

10. Perchè i fedeli partecipino attivamente alla liturgia più volentieri e con 
maggior frutto, conviene che le forme di celebrazione e i gradi di partecipazione 
siano opportunamente variati, per quanto è possibile, secondo la solennità dei giorni 
e delle assemblee.

11. Si tenga presente che la vera solennità di un’azione liturgica dipende non 
tanto dalla forma più ricca del canto e dall’apparato più fastoso delle cerimonie, 
quanto piuttosto dal modo degno e religioso della celebrazione, che tiene conto 
dell’integrità dell’azione liturgica, dell’esecuzione cioè di tutte le sue parti, secondo 
la loro natura. La forma più ricca del canto e dell’apparato più fastoso delle ceri 
monie sono sì qualche volta desiderabili, quando cioè vi sia la possibilità di fare 
ciò nel modo dovuto; sarebbero tuttavia contrari alla vera solennità dell’azione 
liturgia, se portassero ad ometterne qualche elemento, a mutarlo o a compierlo in 
modo indebito.

12. Alla sola Sede Apostolica compete di stabilire, secondo le norme tradizio­
nali, ma specialmente secondo la Costituzione sulla sacra Liturgia, i princìpi gene­
rali più importanti, che sono come il fondamento della musica sacra. Tale diritto 
spetta, entro i limiti stabiliti, anche alle Conferenze Episcopali, legittimamente 
costituite, e al Vescovo (9).

II -1 partecipanti alle celebrazioni liturgiche
13. Le azioni liturgiche sono celebrazioni della Chiesa, cioè del popolo santo 

radunato e ordinato sotto la guida del Vescovo o del sacerdote (io). In esse hanno 
un posto particolare, per il sacro ordine ricevuto, il sacerdote e i suoi ministri; e, 
per l’ufficio che svolgono, i ministranti, il lettore, il commentatore e i membri della 
« schola cantorum » ( 11 ).

14. Il sacerdote presiede la santa assemblea in persona di Cristo. Le preghiere 
che egli canta o dice ad alta voce, poiché proferite in nome di tutto il popolo santo 
e di tutti gli astanti (12), devono essere da tutti ascoltate religiosamente.

15. I fedeli adempiono il loro ufficio liturgico per mezzo di quella piena, consa­
pevole e attiva partecipazione che è richiesta dalla natura stessa della Liturgia e 
alla quale il popolo cristiano ha diritto e dovere in forza del battesimo (13).

Questa partecipazione:
a) deve essere prima di tutto interna: e per essa i fedeli conformano la loro 

mente alle parole che pronunziano o ascoltano, e cooperano con la grazia divina (14);
b) deve però essere anche esterna: e con questa manifestano la partecipazione 

interna attraverso i gesti e l’atteggiamento del corpo, le acclamazioni, le risposte 
e il canto (15).

Si educhino inoltre i fedeli a saper innalzare la loro mente a Dio attraverso 
la partecipazione interiore, mentre ascoltano ciò che i ministri o la « schola » 
cantano.



172

i6. Non c’è niente di più solenne e festoso nelle sacre celebrazioni di una as­
semblea che, tutta, esprime con il canto la sua pietà e la sua fede. Pertanto la par­
tecipazione attiva di tutto il popolo, che si manifesta con il canto, si promuova con 
ogni cura, seguendo questo ordine:

a) Comprenda prima di tutto le acclamazioni, le risposte ai saluti del sacerdote 
e dei ministri e alle preghiere litaniche; e inoltre le antifone e i salmi, i versetti 
intercalari o ritornelli, gli inni e i cantici (16).

b) Con una adatta catechesi e con esercitazioni pratiche si conduca gradata- 
mente il popolo ad una sempre più ampia, anzi fino alla piena, partecipazione a 
tutto ciò che gli spetta.

c) Si potrà tuttavia affidare alla sola « schola » alcuni canti del popolo, special- 
mente se i fedeli non sono ancora sufficientemente istruiti, o quando si usano com­
posizioni musicali a più voci, purché il popolo non sia escluso dalle altre parti che 
gli spettano. Ma non è da approvarsi l’uso di affidare per intero alla « schola canto- 
rum » tutte le parti cantate del « Proprio » e dell’« Ordinario », escludendo com­
pletamente il popolo dalla partecipazione nel canto.

17. Si osservi anche, a tempo debito, il sacro silenzio (17); per esso, infatti, 
i fedeli non sono ridotti a partecipare all’azione liturgica come estranei e muti spet­
tatori: ma si inseriscono più intimamente nel mistero che si celebra, in forza delle 
disposizioni interne, che derivano dalla Parola di Dio che si ascolta, dai canti e 
le preghiere che si pronunziano, e dall’unione spirituale con il sacerdote che profe­
risce le parti a lui spettanti.

18. Tra i fedeli siano istruiti con speciale cura nel canto sacro i membri delle 
associazioni religiose di laici, affinchè contribuiscano più efficacemente a sostenere 
e promuovere la partecipazione dei fedeli (18). La formazione di tutti i fedeli al 
canto sia promossa con zelo e pazienza, insieme alla formazione liturgica, secondo 
l’età, la condizione, il genere di vita e il grado di cultura religiosa dei fedeli stessi, 
iniziando già dai primi anni di istruzione nelle scuole elementari (19).

19. E’ degno di particolare attenzione, per il servizio liturgico che svolge, il 
« coro » o « cappella musicale » o « schola cantorum ».

A seguito delle norme conciliari riguardanti la riforma liturgica, il suo compito 
è divenuto di ancor maggiore rilievo e importanza: deve infatti curare l’esecuzione 
esatta delle parti sue proprie, secondo i vari generi di canto, e favorire la parte­
cipazione attiva dei fedeli nel canto.

Pertanto:
a) un « coro » o una « cappella musicale » o una « schola cantorum » si abbia 

e si promuova con cura, specialmente nelle cattedrali e altre chiese maggiori, nei 
Seminari e negli studentati religiosi;

b) « scholae », benché modeste, è opportuno istituirle anche presso le chiese 
minori.

20. Le cappelle musicali già esistenti presso le basiliche, cattedrali, monasteri 
e altre chiese maggiori, e che nel corso dei secoli si sono acquistate grandi meriti,



173

custodendo e sviluppando un patrimonio musicale di inestimabile valore, si con­
servino, con propri regolamenti, riveduti e approvati dall’Ordinario, per una cele­
brazione delle azioni sacre in una forma più sontuosa.

Tuttavia i maestri di quelle « scholae » e i rettori delle chiese si curino che 
i fedeli possano sempre associarsi al canto, almeno nell’esecuzione delle parti più 
facili che loro spettano.

2i. Si provveda, specialmente dove non si abbia la possibilità di istituire nep­
pure una « schola » modesta, che ci siano almeno uno o due cantori, conveniente­
mente istruiti, che propongano almeno dei canti semplici per la partecipazione del 
popolo e guidino e sostengano opportunamente i fedeli nell’esecuzione di quanto 
loro spetta.

E’ bene che ci siano cantori anche per quelle celebrazioni alle quali la 
« schola » non può partecipare e tuttavia nelle chiese che hanno una « schola », 
devono svolgersi con una certa solennità, e perciò con il canto.

22. La « schola cantorum », secondo le legittime consuetudini dei vari paesi 
e le diverse situazioni concrete, può essere composta sia di uomini e ragazzi, sia 
di soli uomini o di soli ragazzi, sia di uomini e donne, ed anche, dove il caso vera­
mente lo richieda, di sole donne.

23. La « schola cantorum », tenendo conto della disposizione di ogni chiesa, 
sia collocata in modo che:

a) chiaramente appaia la sua natura: che essa cioè fa parte dell’assemblea dei 
fedeli e svolge un suo particolare ufficio;

b) sia facilitata l’esecuzione del suo ministero liturgico (20);
c) sia assicurata a ciascuno dei suoi membri la comodità di partecipare alla 

Messa nel modo più pieno, cioè attraverso la partecipazione sacramentale.
Quando poi la « schola cantorum » comprenda anche delle donne, sia posta 

fuori del presbiterio.

24. Oltre alla formazione musicale, si dia ai membri della « schola cantorum » 
anche un’adeguata formazione liturgica e spirituale, in modo che dalla esatta ese­
cuzione del loro ufficio liturgico, derivi non soltanto il decoro dell’azione sacra e 
l’edificazione dei fedeli, ma anche un vero bene spirituale per gli stessi cantori.

25. Ad assicurare più facilmente questa formazione tecnica e spirituale, pre­
stino la loro opera le associazioni diocesane, nazionali ed internazionali di musica 
sacra, e specialmente quelle approvate e più volte raccomandate dalla Sede 
Apostolica.

26. Il sacerdote celebrante, i ministri sacri o i ministranti, il lettore, i membri 
della « schola cantorum » e il commentatore proferiscano le parti loro assegnate in 
modo ben intelligibile, così da rendere più facile e quasi naturale la risposta dei 
fedeli, quando è richiesta dal rito. E’ bene che il sacerdote e i ministri di ogni 
grado uniscano la propria alla voce di tutta l’assemblea nelle parti spettanti al 
popolo (21).



174

III - Il canto nella celebrazione della Messa
27. Nella celebrazione dell’Eucaristia, con la partecipazione del popolo, special- 

mente nelle domeniche e nei giorni festivi, si preferisca, per quanto è possibile, 
la forma della Messa in canto anche più volte nello stesso giorno.

28. Rimane in vigore la distinzione tra Messa solenne, Messa cantata e Messa 
letta, stabilita dalla Istruzione del 1958 (n. 3) secondo la tradizione e le vigenti 
leggi liturgiche. Tuttavia, per motivi pastorali, vengono proposti per la Messa can­
tata dei gradi di partecipazione, in modo che risulti più facile, secondo le possibi­
lità di ogni assemblea liturgica, rendere più solenne con il canto la celebrazione 
della Messa.

L’uso di questi gradi sarà così regolato: il primo potrà essere usato anche da 
solo; il secondo e il terzo, integralmente o parzialmente, solo insieme al primo. 
Perciò si curi di condurre sempre i fedeli alla partecipazione piena al canto.

29. Iljjrimo grado comprende:
a) nei riti d’ingresso:
— il saluto del sacerdote celebrante con la risposta dei fedeli;
— l’orazione;
b) nella liturgia della parola:
— le acclamazioni al Vangelo;
c) nella liturgia eucaristica:
— l’orazione sulle offerte;
— il prefazio, con il dialogo e il Sanctus;
— la dossologia finale del Canone;
— il Pater noster con la precedente ammonizione e l’embolismo;
— il Pax Domini;
— l’orazione dopo la comunione;
— le formule di congedo.

30. Il secondo grado comprende:
a) il Kyrie, il Gloria e l’Agnus Dei;
b) il Credo;
c) l’orazione dei fedeli.

31. Il terzo grado comprende:
a) i canti processionali d’ingresso e di comunione;
b) il canto interlezionale dopo la Lettura o l’Epistola;
c) Alleluia prima del Vangelo;
d) il canto d’offertorio;
e) le letture della Sacra Scrittura, a meno che non si reputi più opportuno 

proclamarle senza canto.

32. L’uso legittimamente vigente in alcuni luoghi, qua e là confermato con 
indulto, di sostituire con altri testi i canti d’ingresso, d’offertorio e di comunione,



175

che si trovano nel Graduale, può essere conservato, a giudizio della competente au­
torità territoriale, purché tali canti convengano con il particolare momento della 
Messa, con la festa e il tempo liturgico. La stessa autorità territoriale deve appro­
vare il testo di questi canti.

33. E’ bene che l’assemblea partecipi, per quanto è possibile, ai canti del « Pro­
prio »; specialmente con ritornelli facili o forme musicali convenienti.

Fra i canti del « Proprio » riveste particolare importanza il canto interlezionale 
in forma di graduale o di salmo responsoriale. Esso, per sua natura, fa parte della 
liturgia della parola; si deve perciò eseguire mentre tutti stanno seduti e in ascolto 
e anzi, per quanto è possibile, con la partecipazione dell’assemblea.

34. I canti che costituiscono l’Ordinario della Messa, se sono cantati su com­
posizioni musicali a più voci, possono essere eseguiti dalla « schola » nel modo tra­
dizionale, cioè o « a cappella » o con accompagnamento, purché, tuttavia, il popolo 
non sia totalmente escluso dalla partecipazione al canto.

Negli altri casi, i canti dell’Ordinario della Messa possono essere distribuiti tra 
la « schola » e il popolo, o anche tra due cori del popolo stesso, in modo cioè che 
la divisione sia fatta a versetti alternati, o in altro modo più conveniente, che tenga 
conto di sezioni più ampie del testo.

In questi casi, tuttavia, si tenga presente:
— Il Credo, essendo la formula di professione di fede, è preferibile che venga 

cantato da tutti, o in un modo che permetta una adeguata partecipazione dei fedeli.
— Il Sanctus, quale acclamazione finale del Prefazio, è preferibile che sia can­

tato, ordinariamente, da tutta l’assemblea, insieme al sacerdote.
— L’Agnus Dei può essere ripetuto quante volte è necessario, specialmente 

nella concelebrazione, durante la frazione del Pane. E’ bene che il popolo partecipi 
a questo canto, almeno con l’invocazione finale.

35. E’ conveniente che il Pater noster sia cantato dal popolo insieme al sacer­
dote (22). Se è cantato in latino, si usino le melodie approvate già esistenti; se si 
canta in lingua volgare, le melodie devono essere approvate dalla competente auto­
rità territoriale.

36. Nulla impedisce che nelle Messe lette si canti qualche parte del « Proprio » 
o dell’« Ordinario ». Anzi talvolta si possono usare anche altri canti all’inizio, all’of- 
fertorio, alla comunione e alla fine della Messa: non è però sufficiente che siano 
canti « eucaristici », ma devono convenire con quel particolare momento della Mes­
sa, con la festa o con il tempo liturgico.

IV - Il canto dell’Ufficio divino
37. La celebrazione in canto dell’Ufficio divino, è la forma che maggiormente 

si addice alla natura di questa preghiera ed è segno di una più completa solennità 
e di una più profonda unione dei cuori nel celebrare la lode di Dio. Secondo il 
desiderio espresso dalla Costituzione sulla sacra Liturgia, questa forma è calda-



176

mente raccomandata a coloro che celebrano l’Ufficio divino in coro o in 
comune (23).

E’ bene che essi cantino almeno qualche parte dell’Ufficio divino e in particolare 
le Ore principali, cioè le Lodi e i Vespri, soprattutto la domenica e i giorni festivi.

Anche altri chierici che per ragione di studio fanno vita in comune, o vengono 
a trovarsi insieme in occasione di esercizi spirituali o di altri convegni, santifichino 
opportunamente i loro incontri con la celebrazione in canto di alcune parti dell’Uf­
ficio divino.

38. Nella celebrazione in canto dell’Ufficio divino, fermi restando il diritto 
vigente per coloro che sono obbligati al coro e ogni indulto particolare, può am­
mettersi il principio della solennizzazione « progressiva »: si possono cioè cantare 
quelle parti che per la loro natura sono più direttamente destinate al canto, come 
i dialoghi, gli inni, i versetti, i cantici, e recitare le altre.

39. Si invitino i fedeli, e si educhino con una conveniente catechesi, a celebrare 
in comune, la domenica e i giorni festivi, alcune parti dell’Ufficio divino, special- 
mente i Vespri o altre Ore, secondo la consuetudine dei luoghi e delle varie comu­
nità. Generalmente s’indirizzino i fedeli, e in particolare i più istruiti, ad usare 
nelle loro preghiere i salmi, compresi nel loro senso cristiano, cosicché siano a poco 
a poco iniziati ad usare e gustare maggiormente la preghiera pubblica della Chiesa.

40. Questa iniziazione sarà assicurata in modo particolare ai membri degli Isti­
tuti che professano i consigli evangelici, affinchè da essa attingano ricchezze più 
abbondanti per alimentare la loro vita spirituale. Ed è bene che essi celebrino anche 
in canto, per quanto è possibile, le Ore principali, per partecipare più intensamente 
alla preghiera pubblica della Chiesa.

41. A norma della Costituzione sulla sacra Liturgia, secondo la secolare tradi­
zione del rito latino, per i chierici sia conservata nell’Ufficio divino, celebrato in 
coro, la lingua latina (24).

Ma poiché la stessa Costituzione sulla sacra Liturgia prevede l’uso della lingua 
volgare nell’Ufficio divino, sia per i fedeli che per le Monache e i membri, non 
chierici, degli Istituti che professano i consigli evangelici (25), si curi la prepara­
zione delle melodie da usarsi nel canto dell’Ufficio divino in lingua volgare.

V - La musica sacra nella celebrazione dei Sacramenti e dei Sa­
cramentali, in particolari azioni sacre dell’anno liturgico, 
nelle sacre celebrazioni della parola di Dio e nei pii e sacri 
esercizi

42. Secondo il principio enunciato dal Concilio, che cioè « ogni qualvolta i riti 
comportano, per loro natura, una celebrazione comunitaria, caratterizzata dalla pre­
senza e dalla partecipazione attiva dei fedeli, questa debba preferirsi alla celebra­
zione individuale e quasi privata » (26), ne consegue necessariamente l’importanza 
da attribuire al canto, come mezzo quanto mai adatto a manifestare l’aspetto « ec­
clesiale » della celebrazione.



177

43- Alcune celebrazioni dei Sacramenti e dei Sacramentali che hanno partico­
lare importanza nella vita dell’intera comunità parrocchiale, come la Cresima, le 
sacre Ordinazioni, il Matrimonio, la Consacrazione di una chiesa o di un altare, le 
esequie, ecc., per quanto è possibile, si svolgano in canto, in modo che anche la 
solennità del rito contribuisca ad una maggiore efficacia pastorale. Si abbia però 
molta cura nell’evitare che, sotto le apparenze della solennità, si introduca nelle 
celebrazioni alcunché di puramente profano o di meno conveniente al culto divino: 
ciò si applica specialmente alla celebrazione dei matrimoni.

44. Si rendano più solenni con il canto anche quelle celebrazioni cui la liturgia 
assegna, nel corso dell’anno liturgico, uno speciale rilievo. Ma in modo del tutto 
particolare si dia la dovuta solennità ai riti sacri della Settimana Santa, i quali, 
attraverso la celebrazione del mistero pasquale, conducono i fedeli al centro stesso 
dell’anno liturgico e di tutta la liturgia.

45. Anche per la liturgia dei Sacramenti e dei Sacramentali e per le altre prin­
cipali azioni sacre dell’anno liturgico si preparino le opportune melodie, per pro­
muovere in forma più solenne la loro celebrazione anche nella lingua volgare, se­
condo le norme fissate dall’autorità competente e le possibilità di ciascuna 
assemblea.

46. Grande è l’efficacia della musica sacra nell’alimentare la pietà dei fedeli 
anche nelle sacre celebrazioni della parola di Dio e nei pii e sacri esercizi.

Nelle sacre celebrazioni della parola di Dio (27) si prenderà come esempio la 
liturgia della parola della Messa (28); nei pii e sacri esercizi saranno di grande uti­
lità specialmente i salmi, opere di musica sacra tratte dal repertorio antico e mo­
derno, i canti religiosi popolari e il suono dell’organo e di altri strumenti più 
caratteristici.

Inoltre in questi pii e sacri esercizi e specialmente nelle sacre celebrazioni della 
parola di Dio, si possono benissimo ammettere anche alcune opere musicali le 
quali, benché non abbiano più posto nella liturgia, possono tuttavia nutrire lo spi­
rito religioso e favorire la meditazione dei misteri sacri (29).

VI - Quale lingua usare nelle azioni liturgiche celebrate in canto, 
e come conservare il patrimonio di musica sacra

47. A norma della Costituzione sulla sacra Liturgia, « l’uso della lingua latina, 
salvo diritti particolari, sia conservato nei riti latini » (30).

Dato però che « non di rado l’uso della lingua volgare può riuscire di grande 
utilità per il popolo » (31), « spetta alla competente autorità territoriale, decidere 
circa l’ammissione e l’estensione dell’uso della lingua volgare, proponendo alla ac­
cettazione o conferma della Sede Apostolica le sue deliberazioni » (32).

Perciò, nel pieno rispetto di queste norme, si sceglierà la forma di partecipa­
zione che meglio risponde alle possibilità di ciascuna assemblea.

Curino i pastori d’anime che, oltre che in lingua volgare « i fedeli sappiano 
recitare e cantare insieme, anche in lingua latina, le parti dell’Ordinario della Messa 
che spettano ad essi » (33).



178

48. Là dove è stato introdotto l’uso della lingua volgare nella celebrazione 
della Messa, gli Ordinari del luogo giudichino dell’opportunità di conservare una 
o più Messe in lingua latina, specialmente in canto, in alcune chiese, soprattutto 
delle grandi città, ove più numerosi vengono a trovarsi fedeli di diverse lingue.

49. Circa l’uso della lingua latina o volgare nelle sacre celebrazioni nei seminari, 
si osservino le norme date dalla Sacra Congregazione dei Seminari e delle Univer­
sità degli Studi sulla formazione liturgica dei chierici.

I membri degli Istituti che professano i consigli evangelici osservino su questo 
punto quanto è stato stabilito nella Lettera Apostolica Sacrificium Laudis del 15 
agosto 1966, e nella Istruzione sulla lingua da usarsi nell’Ufficio divino e nella 
Messa conventuale o di comunità presso i religiosi, emanata da questa Sacra Con­
gregazione dei Riti il 23 novembre 1965.

50. Nelle azioni liturgiche in canto celebrate in lingua latina:
a) Al canto gregoriano, come canto proprio della liturgia romana, si riservi, a 

parità di condizioni, il primo posto (34). Le melodie esistenti nelle edizioni tipiche 
si usino nel modo più opportuno.

b) « Conviene inoltre che si prepari un’edizione che contenga melodie più 
semplici, ad uso delle chiese minori » (35).

c) Le composizioni musicali di altro genere, a una o più voci, appartenenti al 
patrimonio tradizionale, o contemporanee, siano tenute in onore, si incrementino 
e si eseguiscano secondo la possibilità (36).

51. Inoltre, tenendo presenti le condizioni dell’ambiente, l’utilità pastorale dei 
fedeli e la natura di ogni lingua, vedano i pastori di anime se — oltre che nelle 
azioni liturgiche celebrate in latino — parti del patrimonio di musica sacra, com­
posta nei secoli precedenti per testi in lingua latina, possano usarsi anche nelle 
celebrazioni fatte in lingua volgare. Niente infatti impedisce che in una stessa cele­
brazione si cantino alcune parti in un’altra lingua.

52. Per conservare il patrimonio della musica sacra e per favorire debitamente 
le nuove forme del canto sacro, « si curi molto la formazione e la pratica musicale 
nei seminari, nei noviziati e negli studentati dei Religiosi e delle Religiose, come 
pure negli altri istituti e scuole cattoliche », specialmente presso gli Istituti supe­
riori creati a questo scopo (37). Si incrementi prima di tutto lo studio e l’uso del 
canto gregoriano che, per le sue caratteristiche, è una base importante nella edu­
cazione alla musica sacra.

53. Le nuove composizioni di musica sacra si conformino fedelmente ai prin­
cìpi e alle norme" esposte. Perciò « abbiano le caratteristiche della vera musica 
sacra; e possano essere cantate non solo dalle maggiori "scholae cantorum”, ma 
convengano anche alle "scholae” minori e favoriscano la partecipazione attiva di 
tutta l’assemblea dei fedeli » (38).

Per quanto riguarda il repertorio tradizionale, prima di tutto si mettano in 
luce quelle parti che rispondono alle esigenze della sacra Liturgia rinnovata; consi­
derino inoltre attentamente gli esperti in materia se anche altre parti possono adat-



179

tarsi alle stesse esigenze quanto infine assolutamente non risponde alla natura del­
l’azione liturgica o alla sua conveniente celebrazione pastorale, si trasferisca oppor­
tunamente ai pii esercizi e, più ancora, alle sacre celebrazioni della parola di 
Dio (39).

VII - La preparazione delle melodie per i testi in lingua volgare
54. Nel tradurre in volgare le parti che dovranno essere musicate, e special- 

mente i salmi, gli esperti abbiano cura che nel testo volgare siano opportunamente 
congiunte e la fedeltà al testo latino e l’adattabilità al canto: in questo lavoro, 
tengano conto della natura e delle leggi di ciascuna lingua e dell’indole e delle 
caratteristiche di ogni popolo. Tutto questo complesso di dati, insieme alle leggi 
della musica sacra, abbiano ben presente anche i musicisti nel preparare le 
nuove melodie.

L’autorità territoriale competente provveda perciò che nella commissione inca­
ricata di preparare le traduzioni in lingua volgare ci siano esperti per le suddette 
discipline e per la lingua latina e volgare: tutti costoro lavorino in piena collabo- 
zione fin dall’inizio.

55. Spetta all’autorità territoriale competente stabilire se un testo in lingua 
volgare, tramandato dal passato, e legato a una melodia, possa essere usato anche 
quando non concordi completamente con la versione dei testi liturgici legittima- 
mente approvata.

56. Tra le melodie da prepararsi per i testi in volgare, hanno particolare im­
portanza quelle proprie del sacerdote celebrante e dei ministri, sia che le debbano 
cantare da soli o insieme all’assemblea o in dialogo con essa. Nel comporlo, i mu­
sicisti vedano se le melodie tradizionali della liturgia latina, usate a questo scopo, 
possano suggerire delle melodie anche per i testi in lingua volgare.

57. Le nuove melodie per il sacerdote e i ministri devono essere approvate dal­
l’Autorità territoriale competente (40).

58. Le Conferenze Episcopali interessate facciano in modo che ci sia un’unica 
traduzione per ogni lingua parlata in più regioni. E’ pure conveniente che ci siano, 
per quanto è possibile, una o più melodie comuni per le parti che spettano al sa­
cerdote celebrante e ai ministri e per le risposte e le acclamazioni del popolo; e 
ciò per favorire la partecipazione comune dei fedeli di una stessa lingua.

59. I compositori si accingano alla nuova opera con l’impegno di continuare 
quella tradizione musicale che ha donato alla Chiesa un vero patrimonio per il 
culto divino. Studino le opere del passato, i loro generi e le loro caratteristiche, 
ma considerino attentamente anche le nuove leggi e le nuove esigenze della sacra 
Liturgia, così che « le nuove forme scaturiscano organicamente, in qualche maniera, 
da quelle già esistenti » (41), e le nuove opere formino una nuova parte del patri­
monio musicale della Chiesa, non indegna di stare a fianco del patrimonio del 
passato.



180

6o. Le nuove melodie per i testi in lingua volgare hanno certamente bisogno 
di un periodo di esperienza per poter raggiungere sufficiente maturità e perfezione. 
Tuttavia si deve evitare che, anche soltanto con il pretesto di compiere degli espe­
rimenti, si facciano nelle chiese tentativi che disdicano alla santità del luogo, alla 
dignità dell’azione liturgica e alla pietà dei fedeli.

61. L’adattamento della musica sacra nelle regioni che hanno una propria tradi­
zione musicale, specialmente nelle Missioni (42), esige una particolare preparazione 
da parte dei periti: si tratta infatti di saper fondere opportunamente il senso del 
sacro con lo spirito, le tradizioni e le espressioni caratteristiche di quei popoli. 
Coloro che si dedicano a quest’opera devono avere una sufficiente cognizione sia 
della liturgia e della tradizione musicale della Chiesa, che della lingua, del canto 
popolare e delle espressioni caratteristiche dei popoli in favore dei quali prestano 
la loro opera.

VIII - La musica sacro strumentale
62. Gli strumenti musicali possono essere di grande utilità nelle sacre cele­

brazioni, sia che accompagnino il canto sia che si suonino soli.
« Nella Chiesa latina si abbia in grande onore l’organo a canne, strumento mu­

sicale tradizionale, il cui suono è in grado di aggiungere notevole splendore alle 
cerimonie della Chiesa, e di elevare potentemente gli animi a Dio e alle cose celesti.

Altri strumenti, poi, si possono ammettere nel culto divino a giudizio e con il 
consenso dell’autorità ecclesiastica territoriale competente, purché siano adatti al­
l’uso sacro o vi si possano adattare, convengano alla dignità del luogo sacro e favo­
riscano veramente l’edificazione dei fedeli » (43).

63. Nel permettere l’uso degli strumenti musicali e nella loro utilizzazione si 
deve tener conto dell’indole e delle tradizioni dei singoli popoli. Tuttavia gli stru­
menti, che secondo il giudizio e l’uso comune, sono propri della musica profana, 
siano tenuti completamente al di fuori di ogni azione liturgica e dai pii e sacri 
esercizi (44).

Tutti gli strumenti musicali, ammessi al culto divino, si usino in modo da ri­
spondere alle esigenze dell’azione sacra, e servire al decoro del culto divino e alla 
edificazione dei fedeli.

64. L’uso di strumenti musicali per accompagnare il canto, può sostenere le 
voci, facilitare la partecipazione, e rendere più profonda l’unità dell’assemblea. Tut­
tavia il loro suono non deve coprire le voci, rendendo difficile la comprensione del 
testo; anzi, gli strumenti musicali tacciano quando il sacerdote celebrante o un mi­
nistro, nell’esercizio del loro ufficio, proferiscono ad alta voce un testo loro proprio.

65. Nelle Messe cantate o lette si può usare l’organo, o altro strumento legit­
timamente permesso per accompagnare il canto della « schola cantorum » e dei 
fedeli; gli stessi strumenti musicali, soli, possono suonarsi all’inizio, prima che il 
sacerdote si rechi all’altare, all’offertorio, alla comunione e al termine della Messa.

La stessa norma vale, fatte le debite applicazioni, anche alle altre azioni sacre.



181

66. Il suono, da solo, di questi stessi strumenti musicali non è consentito in 
Avvento, in Quaresima, durante il Triduo sacro, nelle Messe e negli Uffici dei 
defunti.

67. E’ indispensabile che gli organisti e gli altri musicisti, oltre a possedere 
un’adeguata perizia nell’usare il loro strumento, conoscano e penetrino intimamente 
lo spirito della sacra Liturgia in modo che, anche dovendo improvvisare, assicurino 
il decoro della sacra celebrazione, secondo la vera natura delle sue varie parti, e 
favoriscano la partecipazione dei fedeli (45).

IX - Le Commissioni per la musica sacra
68. Le Commissioni diocesane di musica sacra sono di valido aiuto nel pro­

muovere in diocesi la musica sacra in accordo con l’azione liturgica pastorale.
Devono perciò esistere, per quanto è possibile, in ogni diocesi e operare in 

stretta collaborazione con la Commissione liturgica.
Anzi sarà spesso opportuno che delle due commissioni se ne formi una sola, 

composta di esperti nell'una e nell’altra disciplina; ciò aiuterà a conseguire più 
facilmente il risultato voluto.

Si raccomanda anche vivamente che più diocesi insieme costituiscano un’unica 
Commissione, se ciò sembrerà più utile, per creare maggiore uniformità in una 
stessa regione e collegare più fruttuosamente le forze disponibili.

69. La Commissione liturgica, che si consiglia di istituire presso la Conferenza 
Episcopale (46), si interessi anche della musica sacra; includa perciò tra i suoi 
membri degli esperti di musica sacra. E’ bene che questa commissione si tenga in 
relazione non solo con le Commissioni diocesane, ma anche con le altre associa­
zioni musicali esistenti nella regione. Lo stesso vale anche per l’Istituto pastorale 
liturgico, di cui si tratta nell’art. 44 della Costituzione.

(1) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 112
(2) Cfr. S. Pio X, Motu proprio Tra le sollecitudini, n. 2.
(3) Cfr. S. Congr. dei Riti, Istruzione del 3 sett. 1958, n. 4.
(4) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 113.
(5) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 28.
(6) S. Congr. dei Riti, Istruzione del 3 sett. 1958, n. 95.
(7) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 116.
(8) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 28.
(9) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 22.

(10) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, artt. 26 e 41-42; Cost. dogtn. sulla Chiesa, Lumen
gentium, n. 28.

(11) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 29.
(12) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 33.
(13) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 14.
(14) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 11.
(15) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 30.
(16) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 30.
(17) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 30.
(18) Cfr. S. Congr. dei Riti, Istruzione del 26 settembre 1964, nn. 19 e 59.



182

(19) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 19; S. Congr. dei Riti, Istruzione del 3 settem­
bre 1958, nn. 106-108.

(20) Cfr. S. Congr. dei Riti, Istruzione del 26 settembre 1964, n. 97.
(21) Cfr. S. Congr. dei Riti, Istruzione del 26 sett. 1964, n. 48b.
(22) Cfr. S. Congr. dei Riti, Istruzione del 26 sett. 1964, n. 48g.
(23) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 99.
(24) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 101, § 1; S. Congr. dei Riti, Istruzione del 26 

sett. 1964, n 85.
(25) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 101, §§ 2, 3.
(26) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 27.
(27) Cfr. S. Congr. dei Riti, Istruzione del 26 sett. 1964, nn. 37-39.
(28) Cfr. ibidem, n. 37.
(29) Cfr. n. 53 di questa Istruzione.
(30) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 36, § 1.
(31) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 36, S 2.
(32) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 36, § 3.
(33) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 54; S. Congr. dei Riti, Istruzione del 26 sett. 1964, 

n. 59.
(34) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 116.
(35) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 117.
(36) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art. 116.
(37) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 115.
(38) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 121.
(39) Cfr. art. 46 di questa Istruzione.
(40) S Congr. dei Riti, Istruzione del 26 sett. 1964, n. 42.
(41) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 23.
(42) Cfr. Cost. sulla sacra Liturgia, art 119.
(43) Cost. sulla sacra Liturgia, art. 120.
(44) S. Congr. dei Riti, Istruzione del 3 sett. 1958, n. 70.
(45) Cfr. nn. 24-25 di questa Istruzione

Un commento alla presente Istruzione — a cura di don Giuseppe 
Cerino, direttore della Sezione Musica sacra della Commissione litur­
gica diocesana — è comparso in tre puntate sui numeri 12-13-14 di 
« La voce del popolo » ed è in vendita, riunito in fascicolo, presso 
l’Ufficio liturgico diocesano.



183

ATTI dell’ARCIVESCOVO

L’OBBEDIENZA DEL SACERDOTE

Ritengo opportuno mettere a disposizione di tutti i carissimi Sacerdoti dioce­
sani le due meditazioni che ho tenuto, sull’argomento indicato nel titolo, nel ritiro 
del clero il 14 marzo.

Ci conceda Cristo Signore, « fatto obbediente fino alla morte » di imitarlo nello 
spirito di obbedienza pronto e generoso.

RITIRO CLERO - Torino, 14 marzo 1967 (alla Consolata)

Dell’umiltà e dell’obbedienza proprie del sacerdote tratta di proposito l’art. 15 
del Decreto Presbyterorum Ordinis, che mi propongo di commentare con qualche 
integrazione che mi sembra opportuna.

Vorrei richiamare alcune parole pronunciate da Paolo VI nella domenica in 
Albis dell’anno scorso, quando fu beatificato il nostro Ignazio di Santhià. Verso 
la fine di quel discorso, a cui eravamo presenti in molti di Torino, il Papa disse: 
« Noi diremmo essere nel Beato Ignazio da Santhià primeggiarne la virtù dell’ob­
bedienza, la virtù oggi più in crisi, ma appunto per questo più degna di essere 
considerata nello specchio di questo nuovo Beato, che la Provvidenza ci consente 
d’onorare forse proprio a nostro ammonimento e a nostro conforto nel momento, 
che di tale virtù, per cui Cristo, factus oboediens usque ad mortem, ci istruì sulle 
vie del Vangelo e ci salvò, vi è maggiore bisogno ».

Ora, se è vero che di questa virtù c’è particolare bisogno, è certamente oppor­
tuno che riflettiamo un po’ su questo argomento.

I) Crisi dell’obbedienza.
Si parla di crisi dell’obbedienza. Sarà bene chiarire subito che se l’obbedienza 

è in crisi non è solo questione di cattiva volontà, anche se questo fattore va tenuto 
presente. Nè si tratta soltanto di scarso spirito di fede, che pure può spiegare in 
certa misura la crisi dell’obbedienza. Il P. Voillaume, nel suo bellissimo libro « Au 
coeur des masses » (in italiano è tradotto con il titolo « Come loro »), avverte una 
ragione importante di questa crisi dell’obbedienza nei giorni nostri. Parla delle 
« prevenzioni di certuni riguardo a una disciplina di cui non comprendevano la 
ragione d’essere e di cui avevano in passato sofferto nel quadro di una educazione 
collettiva mal compresa ». Se ci rifacciamo un po’ alla nostra esperienza credo che 
consentiamo facilmente in questo giudizio. Certe difficoltà di capire e di praticare 
l’obbedienza sorgono di qui: siamo stati certamente educati allo spirito di obbe­
dienza, ci è stata inculcata questa virtù, ma forse non in modo tale da aiutarci a 
capire la sua vera ragione. Si è praticato un metodo di educazione collettiva, mal



184

compresa, in cui non si è puntato abbastanza sulla persona, sulla funzione del 
singolo, in modo che quando poi, tolti dall’ambiente del seminario, abbiamo do­
vuto affrontare noi la vita con le sue responsabilità, non eravamo abbastanza pre­
parati, mancando il sostegno che ci veniva da un ambiente nel quale eravamo cre­
sciuti, senza che la nostra personalità si fosse sviluppata in modo adeguato. E il 
P. Voillaume afferma la necessità di una decantazione « di certe pratiche e anche 
di certe concezioni in parte false dell’obbedienza » (p. 412). A questo argomento 
il fondatore dei Piccoli Fratelli e delle Piccole Sorelle di Gesù dedica un capitolo, 
a mio avviso stupendo.

Un’analisi puntuale e realistica di questa crisi è stata fatta dal P. Balducci, nel 
numero 90 di « Testimonianze »: « Le classi dirigenti, anche quelle ecclesiastiche, 
si mostrano spesso preoccupate della « crisi dell’obbedienza » nei giovani d’oggi. 
Esse dovrebbero rendersi conto, prima di tutto, che c’è stata, nella nostra storia 
recente, (e cioè quando « i superiori » erano giovani) una « crisi dell’autorità », il 
cui sintomo più grave non era la tendenza a disobbedire, ma piuttosto la tendenza 
a obbedire e a trasferire alle istituzioni anche il ruolo normativo che compete alla 
coscienza. Piuttosto esse dovrebbero adoperarsi, a tutti i livelli, per consentire alla 
crescente autonomia morale dei giovani d’oggi un libero spazio di esercizio pub­
blico. Abbiamo alle spalle secoli di diffidenza verso l’uomo e di delittuosi soffoca­
menti della sua libertà creativa. Prima di scandalizzarci perchè i giovani, nella scuola 
e nei seminari, non obbediscono più, dovremmo domandarci se mai il nostro pas­
sato e il nostro temperamento morale ci mettono in grado di rispettare in loro 
quella dignità di cui nei nostri teneri anni ci fu insegnato quasi a vergognarci. 
Quelli di noi che hanno superato gli otto lustri si domandino se hanno mai saputo, 
da giovani, che cosa fosse la libertà di coscienza e soprattutto se hanno avuto il 
coraggio, in circostanze decisive per l’umanità, di esercitarla! Stiamo tra i giovani 
per servire, con forza e soavità, il loro sforzo di inventare un mondo diverso dal 
nostro, un mondo in cui, probabilmente, la virtù tipica non sarà l’obbedienza: sarà 
il senso di responsabilità » (p. 783). Sarà bene fare di questa pagina un tema di 
seria riflessione.

II ) In che cosa consiste.

« Una approfondita riflessione sul significato cristiano dell’obbedienza ci farà 
riconoscere che non si può fare questione di sminuire il significato dell’obbedienza 
nella vita cristiana, ma solo di intendere meglio il suo senso ». Così il Padre Hàring 
(Problemi attuali di teologia morale e pastorale, Ed. Paoline 1965, p. 213).

Domandiamoci pertanto: in che consiste l’obbedienza? Il Presbyterorum Or­
dinis ne dà questa breve definizione o descrizione. Essa è « quella disposizione di 
animo per cui sempre sono pronti (i sacerdoti) a cercare non la soddisfazione dei 
propri desideri, ma il compimento della volontà di Colui che li ha inviati ». Obbe­
dienza non è dunque abulia, non è passività, non è indifferenza. E’ una virtù emi­
nentemente attiva. E’ strano che si sia potuto classificare l’obbedienza fra le virtù 
passive, come se si potesse obbedire restando passivi! La passività è una caricatura 
dell’obbedienza.



185

In questa presentazione dell’obbedienza possiamo sottolineare un duplice aspetto, 
uno negativo, l’altro positivo. « Cercare non la soddisfazione dei propri desideri ». 
L’obbedienza insegna questo: cercare, per riprendere il linguaggio di san Paolo, non 
« quae sua sunt », ma, ecco l’aspetto positivo, « il compimento della volontà di 
Colui che li ha inviati ».E’ questo il senso attivo e responsabile dell’obbedienza. 
Si tratta di cercare che cosa vuole Iddio da noi, Lui che ci ha mandati, e di risol­
verci a compiere la Sua volontà. Poco dopo l’obbedienza è definita « dono della 
propria volontà nel servizio di Dio e dei fratelli ». E’ l’obbedienza di fede (Rom. 
16, 26), menzionata nella Dei Verbum al n. 5.

Questa dunque è l’obbedienza in una presentazione essenziale.

Ili) Fondamenti.
Quali sono i fondamenti su cui si basa la virtù dell’obbedienza? Mi riferisco 

sempre a noi, ai sacerdoti, commentando appunto il decreto P. O.

A) Esigenza del ministero sacerdotale. L’obbedienza è anzitutto per noi un’esi­
genza del ministero sacerdotale. Il P. Voillaume ha delle pagine profonde dove de­
nuncia la lacuna nella formazione dell’obbedienza di cui abbiamo sofferto negli 
ultimi secoli, quando l’obbedienza è stata presentata soprattutto come pratica asce­
tica. Non che l’obbedienza non abbia la sua importanza come esercizio di virtù, di 
mortificazione (ci ritorneremo sopra), ma l’obbedienza nella Chiesa non è in primo 
luogo un esercizio ascetico. L’obbedienza si fonda in primo luogo sulla realtà ec­
clesiale, è esigita dalla Chiesa perchè nella Chiesa si possa lavorare tutti insieme 
per raggiungere i fini che Cristo ha prefisso alla sua Chiesa.

« L’obbedienza », dice il P. Voillaume, « è una delle esigenze inalienabili della 
Chiesa, è uno dei valori essenziali di essa» (p. 412).

1) Il P.O. ci aiuta a penetrare in questo concetto facendoci anzitutto riflettere 
su questa realtà: il nostro ministero è opera di Dio, non è opera d’uomo, non è 
una scelta che abbiamo fatto noi e nella quale possiamo regolarci secondo le nostre 
vedute. « L’opera divina per la quale sono stati scelti dallo Spirito Santo (cf. Atti 
13, 2) trascende ogni forza umana e qualsiasi umana sapienza: « Dio ha scelto le 
cose deboli del mondo per confondere quelle forti» (1 Cor. 1, 27). Consapevole 
quindi della propria debolezza, il vero ministro di Cristo lavora con umiltà, cer­
cando di sapere ciò che è grato a Dio (cf. Ef. 5, 10), e come se avesse mani e 
piedi legati dallo Spirito (cf. Atti 20, 22), si fa condurre in ogni cosa dalla volontà 
di Colui che vuole che tutti gli uomini siano salvi ».

In altre parole, l’obbedienza deve radicarsi nella visione di fede dell’economia 
salvifica. Se la salvezza fosse opera umana l’uomo dovrebbe fare i suoi piani, do­
vrebbe studiare lui come operare per la salvezza sua e dei fratelli. Invece non è 
questo che siamo chiamati a fare noi uomini. In primo luogo siamo chiamati a sco­
prire ciò che Dio vuole e a disporci a cooperare docilmente alla volontà di Dio. 
Quanta pace dà questo pensiero! Come ci aiuta a liberarci da tante preoccupazioni 
superflue, dall’affanno con cui cerchiamo noi di elaborare i nostri piani, mentre 
dobbiamo in primo luogo lasciarci condurre dalla volontà di Dio.



186

La volontà di Dio sarà anche, senza dubbio, che a un certo momento studiamo 
piani e programmi valendoci dell’intelligenza che Egli ci ha dato: ma in primo 
luogo è necessario che cerchiamo di scoprire la volontà di Dio e ci lasciamo con­
durre dalla sua mano giorno per giorno, momento per momento. Se porgiamo at­
tento l’orecchio alla voce di Dio, scopriamo quali sono i suoi disegni, e come dob­
biamo cooperare perchè si realizzino.

2) Il ministero sacerdotale è opera della Chiesa. Non è opera mia o di ciascuno 
di noi preso individualmente, ma della Chiesa.

Il decreto dice: « D’altra parte, il ministero sacerdotale, dato che è il ministero 
della Chiesa stessa, non può essere realizzato se non nella comunione gerarchica di 
tutto il corpo ». E’ illusione credere che io debba affrontare il ministero con le mie 
vedute e con le mie forze. Io sono nella Chiesa, debbo lavorare in comunione con 
la Chiesa. Non siamo, nella Chiesa, dei franchi tiratori. Abbiamo il nostro posto 
in questo pacifico esercito di Cristo nel quale tutto deve svolgersi secondo ordine, 
alle dipendenze di Cristo stesso e di coloro che lo rappresentano.

La comunione è una funzione essenziale nella Chiesa, e il Concilio l’ha messa 
fortemente in rilievo; e poiché la Chiesa è gerarchica, la comunione, come leggiamo 
in questo passo, deve essere gerarchica. « Comunione gerarchica »: mi pare che 
questa espressione definisca stupendamente il senso della nostra obbedienza.

Un po’ prima, nel n. 7 del P.O., si leggeva: « Questa obbedienza sacerdotale, 
pervasa dallo spirito di collaborazione, si fonda sulla partecipazione stessa del mi­
nistero episcopale, conferita ai Presbiteri attraverso il Sacramento dell’Ordine e la 
misisone canonica ». Dunque anche qui l’obbedienza non è in primo luogo un eser­
cizio ascetico: è l’adattamento, l’accettazione volenterosa e attiva di quella realtà 
ontologica che è costituita dal nostro sacerdozio, in quanto partecipazione al sacer­
dozio e al ministero episcopale. E’ per questo che la Chiesa ha sempre avuto, ha 
e avrà sempre bisogno di obbedienza.

Nell’udienza generale del 5 ottobre dello scorso anno, Paolo VI si domandava: 
« Di che cosa ha ora maggiore bisogno la Chiesa? Daremo oggi una risposta sem­
plicissima, che voi, perchè buoni, perchè fedeli, perchè fervorosi, potete compren­
dere ed accettare: la Chiesa ha bisogno di obbedienza. Sì, figli e figlie, che amate 
la Chiesa: di obbedienza. Ed ancor più che dell’esteriore obbedienza passiva ed 
esecutiva, dell’interiore e spontaneo spirito di obbedienza ».

3) Una terza riflessione, sempre in quest’ambito del senso ecclesiale dell’obbe­
dienza, è suggerita dalla carità pastorale. Dice il Concilio: « La carità pastorale 
esige pertanto che i presbiteri, lavorando in questa comunione, con l’obbedienza 
facciano dono della propria volontà nel servizio di Dio e dei fratelli ». L’obbe­
dienza è un atto di carità. Uscire dall’obbedienza vuol dire mancare di carità, vuol 
dire rompere la comunione, vuol dire non disporsi al servizio di Dio e dei fratelli 
nel quale consiste il nostro ministero.

B) Esempio di Cristo. Secondo fondamento a cui ci richiama il P.O. è l’esempio 
di Cristo.

« Con questa umiltà e obbedienza responsabile e volontaria, i Presbiteri si con­
formano all’esempio di Cristo, e arrivano ad avere in sè gli stessi sentimenti di



187

Cristo Gesù, il quale « annientò se stesso prendendo forma di servo... fatto obbe­
diente fino alla morte » (Fil. 2, 7-8) ».

« L’obbedienza della santissima umanità di Gesù è insieme partecipazione al 
dono che il Verbo eterno fa di sè al Padre e ringraziamento per l’accoglimento della 
natura umana nel Verbo del Padre. E’ l’omaggio della creatura, che, ad opera del 
Figlio identico a lui nell’essenza, viene offerta al Padre in cielo » (P. Hàring, Pro­
blemi attuali di teologia morale e pastorale, ed Paoline 1965, p. 215).

Vorrei poter rileggere intere pagine del P. Voillaume a questo riguardo: Cito 
solo un breve testo: « La sofferenza volontaria e redentrice della Croce, e la miste­
riosa obbedienza che vi condusse Cristo, sono al centro del mondo nuovo a cui noi 
apparteniamo » (cf. p. 414). Non a caso san Paolo dà tanto rilievo all’obbedienza 
di Cristo nella lettera ai Filippesi e nella lettera ai Romani; nell’una presentandoci 
Cristo come nostro modello perchè si fece obbediente fino alla morte, nell’altra 
sviluppando il parallelo fra Cristo e Adamo, fra la disobbedienza di Adamo, causa 
della rovina e l’obbedienza di Cristo, causa della salvezza del mondo. Questa obbe­
dienza, è necessario che ce ne rendiamo conto, non è un qualche cosa di marginale 
nella vita e nello spirito di Cristo. L’obbedienza ha impegnato tutto lo sforzo più 
generoso ed eroico della sua volontà durante tutta la sua vita e soprattutto nella 
sua passione.

Come Cristo, così Maria, colei che riflette più perfettamente Cristo in se stessa, 
leggiamo nella Leumen gentium, 56: « Maria, figlia di Adamo, acconsentendo alla 
parola divina, diventò madre di Gesù, e abbracciando, con tutto l’animo e senza 
peso alcuno di peccato, la volontà salvifica di Dio, consacrò totalmente se stessa 
quale ancella del Signore alla persona e all’opera del Figlio suo, servendo al mistero 
della redenzione sotto di Lui e con Lui, con la grazia di Dio onnipotente. Giusta­
mente quindi i Santi Padri ritengono che Maria non fu strumento veramente pas­
sivo nelle mani di Dio, ma che cooperò alla salvezza dell’uomo con libera fede e 
obbedienza. Infatti, come dice s. Ireneo, essa « obbedendo divenne causa di sal­
vezza per sè e per tutto il genere umano ». Onde non pochi antichi Padri, nella 
loro predicazione, volentieri affermano con Ireneo che « il nodo della disobbedienza 
di Èva ha avuto la sua soluzione con l’obbedienza di Maria; ciò che la vergine Èva 
legò con la sua incredulità, la Vergine Maria sciolse con la fede ».

IV) A chi obbedire?

A) La prima risposta è molto chiara, anzi è la risposta essenziale: si obbedisce 
a Dio. Obbedienza è « il compimento della volontà di Colui che li ha inviati », dice 
il Concilio. Il P. Voillaume scrive: « La volontà non deve sottomettersi che a Dio, 
perchè lui solo ha il diritto di obbligare una volontà libera, ma creata da lui. Non 
si può dunque parlare di obbedienza se non di fronte a Dio, o a un uomo autenti­
camente investito da Dio stesso d’una piccola parte di questa autorità divina » (p. 
413). Perciò, continua, si può parlare di obbedienza solo nella luce della fede, me­
ditando il mistero di Cristo e della sua Chiesa.

L’obbedienza ha come termine essenziale Dio e non sarebbe obbedienza cri­
stiana, non sarebbe obbedienza sacerdotale se non avesse come termine Dio e Cristo.



188

Obbedire significa anzitutto, lo dicevamo prima, lasciarsi condurre dalla volontà 
di Dio « e questa volontà », continua il Concilio, il ministro di Dio « la può sco­
prire e seguire nelle circostanze di ogni giorno ». Obbedire a Dio, accettando pa­
zientemente la fatica del lavoro quotidiano, le preoccupazioni o le ansietà del nostro 
ministero, l’incontro con un parrocchiano petulante, l’insistenza in una raccoman­
dazione impossibile, un mal di denti e via dicendo. La volontà di Dio si manifesta 
anche in queste circostanze della vita di tutti i giorni.

B) Dio fa conoscere la sua volontà attraverso coloro che nella Chiesa Egli ha 
posto come suoi rappresentanti. Nella Lumen gentium, al numero 28: «A ragione 
di questa loro partecipazione nel sacerdozio e nel lavoro apostolico, i sacerdoti ri­
conoscano nel Vescovo il loro padre e gli obbediscano con rispettoso amore ». Nel 
P.O., 7: « I presbiteri, dal canto loro, avendo presente la pienezza del Sacramento 
dell’Ordine, di cui godono i Vescovi, venerino in essi l’autorità di Cristo supremo 
Pastore. Siano dunque uniti al loro Vescovo con sincera carità e obbedienza ».

C) Obbedire agli uomini, ma sempre con lo sguardo fisso in Dio: « Dall’obbe­
dienza di Cristo impariamo prima di tutto che l’obbedienza verso gli uomini deve 
essere glorificazione del Padre celeste. Bisogna indirizzare lo sguardo alla suprema 
autorità di Dio. Solo così l’obbedienza prestata a uomini può evitare di divenire 
indegna schiavitù » (P. Haring, Problemi, ecc. p. 218).

A chi obbedire? Possiamo andare più avanti, sempre sulla scorta del Concilio. 
Se si dovesse obbedire solamente ai superiori in autorità, un parroco e anche il Ve­
scovo non avrebbero molte occasioni di esercitare la virtù dell’obbedienza. Ma la 
obbedienza, dice il P.O., il sacerdote la esercita non solo verso i superiori, ma « ser­
vendo umilmente coloro che gli sono affidati da Dio in ragione della funzione che 
deve svolgere e dei molteplici avvenimenti della vita ». Se così è, cari Confratelli, 
io credo che più si sta in alto (per modo di dire) e più c’è occasione di esercitare 
l’obbedienza, perchè sono più numerosi quelli che ci comandano e che hanno in 
fondo il diritto di comandarci. Noi abbiamo il dovere di essere al loro servizio. Non 
possiamo scegliere le nostre occupazioni, fissare il nostro orario così come piace a 
noi, ma secondo le esigenze dei nostri fratelli che siamo stati chiamati a servire.

V) Come obbedire.
Anche qui il Concilio ci dà delle risposte sintetiche ma essenziali e molto 

concrete.

A) Anzitutto: con spirito di abnegazione.
Rivediamo ciò che abbiamo letto in principio, nella definizione dell’obbedienza: 

« I presbiteri devono essere pronti a cercare non la soddisfazione dei propri desideri, 
ma il compimento della volontà di Colui che li ha inviati ». L’obbedienza esige di 
sua natura abnegazione. Piegare la nostra volontà a quella di qualcuno altro, sia la 
volontà di Dio, sia la volontà di un uomo che è investito dell’autorità di Dio, richie­
de uno sforzo di rinuncia a quelle che sono le nostre preferenze, le nostre incli­
nazioni.

Il Concilio, continuando, ci indica come questa rinuncia deve attuarsi in con-



189

creto, come lo spirito di abnegazione deve portarci a obbedire, « dando volentieri 
tutto di sè in ogni incarico che venga loro affidato, anche se umile e povero ».

Come vale la pena di sottolineare queste parole! Quando — sono passati tanti 
anni — fui nominato vicario generale ricevetti da un caro confratello un biglietto 
che diceva più o meno così: « Ti faccio tante congratulazioni e tanti auguri, sempre 
pronto a ricevere tutti i favori che mi vorrai fare ». L’obbedienza in questa forma 
non è eccessivamente difficile. Ma l’accettare ogni incarico che ci venga affidato, 
« anche se umile e povero », è la marca della vera obbedienza.

Osserva giustamente il P. Haring: « L’uomo del peccato originale è sempre 
indotto a considerare se stesso come centro, a rannicchiarsi nel suo piccolo io. Egli 
crede di aver trovato nella propria volontà la misura della sua libertà. In realtà egli 
si chiude così nella torre del suo nulla e s’immerge nell’anonimo movimento di un 
mondo appiattito e di attivismo senza via di salvezza... ”E’ per vivere in questa 
libertà che Cristo ci ha resi liberi” (Gal. 5, 1), liberi dal peccato, dall’egoismo, dal­
l’orgoglio e dal mondo maligno... Però il mezzo della liberazione altro non è che 
”la sua obbedienza fino alla morte in croce”. Non possiamo partecipare alla sua 
libertà, se non percorriamo con lui la via dell’obbedienza » (Problemi, ecc., Ed. Pao- 
line 1965, p. 148, s.).

Vi leggo ancora un passo del P. Voillaume: « Il destino soprannaturale dell’uo­
mo e la sua filiazione divina gl’impongono un comportamento che lo costringe a 
oltrepassare se stesso, ad andare al di là delle sue tendenze e dei suoi bisogni spon­
tanei... La nascita sulla terra del Verbo Incarnato, la sua vita e la sua morte su un 
patibolo, il suo mistero intimo di obbedienza e di sofferenza, la fondazione della 
Chiesa e la nostra introduzione personale nel cuore di queste realtà col Battesimo, 
ci obbligano a tendere verso una vita nuova le cui esigenze oltrepassano quelle che 
avremmo potuto naturalmente concepire e realizzare ». Due cose vorrei far notare 
qui circa il fondamento teologico dell’obbedienza. Essa non è una pia pratica consi­
gliata a chi vuol farsi dei meriti. Il suo fondamento è teologico. L’obbedienza con­
siste nell’accettare la nostra condizione di creatura, di figli di Dio, inseriti nella 
Chiesa, nel corpo di Cristo. E’ questo carattere soprannaturale dell’obbedienza per 
cui dobbiamo andare al di là di quelle che sono le aspirazioni, le esigenze, le forze 
della nostra natura.

« Solo a prezzo di strappi dolorosi » dice sempre il P. Voillaume, « e d’una attiva 
collaborazione all’azione di Dio, collaborazione costantemente rimessa in questione, 
noi arriveremo a riprodurre in noi tutti gli aspetti del mistero di Cristo » 
(p. 413 s.).

B) Dobbiamo obbedire in spirito di comunione, quindi di carità. L’obbedienza 
deve essere ispirata da una comunione, da una partecipazione animata dalla carità 
fraterna. Sembra di notare in alcuni cattolici, indubbiamente volenterosi e generosi, 
un senso di diffidenza verso la Chiesa, un preconcetto per cui tutto ciò che viene 
dall’autorità della Chiesa è ispirato da una mentalità autoritaria, è una minaccia alla 
libertà e alla spontaneità del cristiano. Non dico che tali apprensioni talvolta non 
siano giustificate, che tali timori siano sempre infondati. Ma guai se i rapporti abi­
tuali tra chi deve obbedire e chi deve comandare fossero su questo piano! Sarebbe 
finita con la comunione. Ecco il Concilio: « Facciano sapere con fiducia le loro ini-



190

ziative ed espongano chiaramente i bisogni del proprio gregge ». Questa è la comu­
nione, che deve attuarsi in spirito di umiltà, di franchezza, di amore sincero.

Comunione significa « sentire cum Ecclesia », significa « fiducioso abbandono alla 
dottrina, allo spirito e alla guida della Chiesa » (P. Hàring, Problemi, ecc., p. 247).

Non è vera obbedienza quella di chi si piega magari con parole melate di fronte 
a un invito, a un ordine del superiore, salvo poi a sfogarsi alla prima occasione, 
leggendo la vita a colui che poco prima ha incensato. Non è obbedienza, non è com­
portamento degno di un sacerdote, di un cristiano, di un uomo. Se c’è lo spirito di 
comunione, l’obbedienza nel subordinato diventerà docilità, cioè disponibilità.

Chiarirò ancora questo concetto. Ma vorrei insistere su questo spirito di comu­
nione che deve animare sia chi comanda e sia chi obbedisce. Uno spirito di carità 
per cui ci sentiamo corresponsabili e per cui abbiamo fiducia gli uni negli altri, 
cosicché l’obbedienza è ispirata da un senso di vera comprensione e carità.

In tal modo l’obbedienza e l’autorità collaborano al raggiungimento degli stessi 
scopi: « edificare una comunità d’amore che testimonia Cristo, pronta al servizio 
umile nella Chiesa e, insieme, incarnare quell’amore, quella maturità e quella gioiosa 
responsabilità, che indica a tutti la via "alla piena maturità di Cristo” » P. Hàring, 
in « Via, Verità e Vita », 12, p. 74 s.).

C) Obbedire in unione con Cristo. Leggo ancora un tratto di quel discorso di 
Paolo VI del 5-10-1966 che ho citato prima: « L’obbedienza ancor prima di essere 
ossequio puramente formale e giuridico alle leggi ecclesiastiche e sottomissione al­
l’autorità ecclesiastica, è penetrazione e accettazione del mistero di Cristo, che me­
diante l’obbedienza ci ha salvati; è continuazione e imitazione del suo gesto fonda­
mentale: il sì alla volontà del Padre; è comprensione del principio che domina tutto 
il piano dell’Incarnazione e della Redenzione (cfr. Lumen Gentius n. 3). Così l’ob­
bedienza diventa assimilazione a Cristo, il divino obbediente; diventa norma fonda­
mentale della nostra pedagogia di formazione cristiana, diventa coefficiente indispen­
sabile dell’unità interiore ». Mi piace molto questo aggettivo: unità « interiore » 
della Chiesa. Non soltanto esterna, non soltanto giuridica e organizzativa, ma inte­
riore, fonte e segno della sua pace. « Diventa cooperazione effettiva alla sua mis­
sione evangelizzatrice; diventa esercizio ascetico di umiltà e spirituale carità (cfr. 
Phil. 2, 5-12); diventa comunione con Cristo e con chi di Cristo è per noi apostolo 
e rappresentante ».

D) Ultima nota di un’obbedienza autentica, degna del cristiano e del ministro 
di Dio: senso di responsabilità. Il decreto parla di « umiltà e obbedienza responsa­
bile e volontaria ». Si può discutere se una certa concezione divenuta tradizionale 
rispecchi veramente la forma più autentica dell’obbedienza, quando si ritiene che 
obbedienza significhi rinunciare a pensare, a formarsi un qualsiasi giudizio personale 
per far solo ciò che viene imposto o consigliato. Certo, non può essere l’obbedienza 
del sacerdote che ha una sua responsabilità e ha un suo campo di lavoro. Ecco perchè 
il Concilio dice: « I presbiteri nello svolgimento della loro missione... sono indotti 
dalla carità a cercare prudentemente vie nuove per un maggior bene della Chiesa ». 
Non si tratta semplicemente di attendere ordini e direttive senza muovere un passo 
finché queste non vengano. No. Nell’ambito dell’obbedienza, senza mai contraddire



191

alle leggi della Chiesa e alle direttive legittimamente date, c’è tanto campo per stu­
diare, elaborare e attuare responsabilmente un programma pastorale. Di questo noi 
dobbiamo sentire il dovere e la responsabilità. Direi che questo impegno fa parte 
dell’obbedienza, perchè il superiore consapevole del suo compito non può desiderare 
nè accettare che i subordinati attendano per agire un ordine che viene dall’alto. Il 
superiore fa assegnamento sull’intelligenza, sulla buona volontà, sullo spirito di ca­
rità, sul senso di responsabilità e di iniziativa di ciascuno nel proprio campo. « E’ 
spesso comodo ritirarsi in una obbedienza passiva e fare solo quello che ci è imposto 
espressamente o tramite la lettera di una legge. Ma entrambe queste cose non sono 
feconde per il regno di Dio e per la maturazione della nostra responsabilità. E’ più 
alta e più meritevole di benedizione l’obbedienza che si interroga sul senso del co- 
mandamento e del singolo precetto, che ricerca anche nuove strade e, dove ce n’è 
necessità, viene in aiuto dell’autorità con critiche costruttive e col proprio sforzo » 
(P. Hàring, Problemi, ecc., p. 368 s.).

E’ stato scritto ancora recentemente: « L’autorità, in concreto, è una testa che 
pensa per gli altri ». Cari confratelli, vorrei interpretare nel senso più benevolo que­
ste parole, ma non me la sento di accettarle così come suonano. Investito, per vo­
lontà di Dio, di un’autorità, non mi sento chiamato a pensare anche per gli altri, 
ma mi auguro che tutte le teste dei sacerdoti e dei laici pensino in collaborazione 
responsabile con il Vescovo.

C’è una differenza fra l’obbedienza autentica e il dar ragione al superiore. Si 
può dar ragione e fare i propri comodi, si può obbedire e non riuscire a dar ragione. 
Certo, bisognerà stare in guardia dai facili tranelli dell’amor proprio e della presun­
zione. Ma l’obbedienza non è affatto fondata sull’infallibilità del superiore. La grazia 
di stato, l’assistenza che Cristo assicura alla sua Chiesa, i carismi particolari che 
accompagnano chi è investito di una responsabilità, lo aiutano nell’adempimento del 
suo compito, non gli garantiscono assolutamente di indovinarla sempre e in tutto.

E allora, cari Confratelli, che cosa bisognerà fare? Il P. Voillaume ha un sugge­
rimento che mi pare molto concreto. Noi dobbiamo renderci conto con un « giudizio 
pratico » del dovere di obbedire. Un giudizio pratico: cioè non sono obbligato ogni 
volta a rendermi conto di tutte le ragioni di un ordine, così da poter conchiudere: 
obbedisco perchè ho capito perfettamente che questa direttiva è l’unica giusta; il su­
periore ha detto così e deve essere così. D’altra parte, non sarebbe sufficiente, per 
una vera obbedienza, l’esecuzione materiale di un ordine. Il giudizio pratico m’in­
duce a dire: debbo obbedire perchè il bene della Chiesa e quindi il mio dovere di 
sacerdote lo richiede. Non è detto che ciò mi impedisca di far sentire rispettosamente 
e francamente, al momento opportuno, le mie ragioni che mettono in dubbio l’op­
portunità di questo ordine. Ma è necessario che ci sia l’adesione sincera della vo­
lontà. Sentiamo ancora il P. Voillaume: « l’obbedienza deve essere una collabora­
zione cosciente, pienamente umana, alla volontà divina sulla nostra vita, soprattutto 
se siete fedeli al dovere d’informare colui che deve prendere le decisioni, apportan­
dogli gli elementi di giudizio che siete capaci di apportargli » (p. 434). Fa parte 
anche questo dell’obbedienza responsabile. Aiutare chi deve prendere delle decisioni, 
fornendogli informazioni, elementi di giudizio, perchè le sue decisioni siano quanto 
più possibile ispirate alle esigenze obiettive della realtà del momento, e poi disporci



192

con animo volenteroso, con spirito di abnegazione, con sincera unione di cuore con 
nostro Signor Gesù Cristo, nella certezza che obbedendo così noi compiamo la vo­
lontà di Colui che ci ha mandato.

VI) Frutti dell’obbedienza.

A) In primo luogo, nota il Concilio, Punita nell’esercizio del ministero sacer­
dotale.

« Con questo atteggiamento i presbiteri custodiscono e rafforzano la necessaria 
unità con i fratelli nel ministero, specialmente con quelli che il Signore ha costituito 
reggitori visibili della sua Chiesa ».

Abbiamo già visto come il dovere e la necessità dell’obbedienza hanno la loro 
radice nella struttura stessa della Chiesa, che è ordinata gerarchicamente, legata da 
un vincolo di unità: l’obbedienza realizza questa unità nella pratica, nell’unità di 
intenti e di lavoro.

B) Secondo frutto, legato col precedente, l'efficienza del nostro ministero. Lavo­
rando nell’obbedienza, i presbiteri « lavorano alla edificazione del Corpo di Cristo, 
il quale cresce per ogni articolazione di servizio » cf. Ef. 4, 1-16).

L’efficienza del ministero sacerdotale ha come fondamento e come modello l’ob­
bedienza stessa di Cristo, il quale « con questa obbedienza ha vinto e redento la 
disobbedienza di Adamo, come dice l’Apostolo: ”Come infatti per la disobbedienza 
di quell’uomo, solo, i molti furono costituiti peccatori, così per la obbedienza di quel 
solo, i molti saranno costituiti giusti” (Rom. 5, 19) ».

Credo che non ci sia bisogno di insistere sopra la necessità dell’obbedienza per 
raggiungere l’efficacia del nostro ministero. E’ chiaro che gli sforzi isolati, anche se 
sostenuti da uno zelo esemplare ed eroico, avranno sempre una efficacia limitata ri­
spetto agli sforzi attuati congiuntamente in spirito di carità e di obbedienza.

C) Terzo frutto: Libertà. Sembra un paradosso. L’obbedienza vincola la libertà; 
l’obbedienza appare come un attentato alla libertà. La crisi dell’obbedienza a cui si 
accennava da principio ha certamente delle ragioni in questa rivendicazione della 
libertà a cui l’uomo di oggi è così singolarmente sensibile. Ma il Concilio assicura 
che l’obbedienza « porta a una più matura libertà di figli di Dio ». Parlando dei reli­
giosi afferma: « L’obbedienza religiosa, lungi dal diminuire la dignità della persona 
umana, la fa pervenire al suo pieno sviluppo, avendo accresciuta la libertà dei figli 
di Dio » (Perf. carit. 14).

E già nella Lumen Gentium: Cristo, « con la sua obbedienza fino alla morte, 
ha aperto a tutti gli uomini la via beata della libertà dei figli di Dio » (37).

Mi pare che la spiegazione sia abbastanza semplice. L’obbedienza ci insegna a 
dominare i nostri istinti, a rinnegare la nostra volontà quando essa non è conforme 
alla volontà di Dio. E’ in questo senso che l’obbedienza ci aiuta a raggiungere la li­
bertà dei figli di Dio, perchè non abbiamo più preoccupazioni suscitate dall’interesse 
o secondi fini che si vogliano raggiungere. L’unica preoccupazione è quella di lavo­
rare per la gloria di Dio, di essere fedeli a Cristo fino alla fine. Ebbene, questa è la



193

vera libertà. La libertà il Signore ce l’ha data perchè possiamo orientarci e operare 
al raggiungimento del fine che Lui stesso ci ha prefisso.

« L’obbedienza del cristiano in vera libertà è un dono promanante dall’obbedienza 
di Cristo. E’ un compito continuo e un continuo progresso verso la perfetta libertà 
in unione con Cristo » (P. Hàring, Problemi, ecc. p. 149).

Mi si consenta di riportare un breve tratto da un libro in cui ho cercato di pre­
sentare la spiritualità di s. Agostino nei suoi tratti caratteristici: « Carità e libertà. 
L’atto di amore procede da una scelta che è autentico esercizio della libertà. Chi agi­
sce per amore afferma la sua libertà non solo dalla costrizione esteriore ma anche 
dalla paura servile del castigo e da quegli istinti di egoismo e di passione che 
spingono l’uomo là dove la ragione, dove il senso della verità e della giustizia 
gli dicono che non dovrebbe andare. ”La carità di Dio è stata irradiata nei 
nostri cuori”, non mediante la lettera della Legge, ”ma per opera dello Spirito 
Santo che ci fu dato” (Rom. 5, 5). Questa è la legge di libertà, non di schiavitù, 
appunto perchè è legge di carità, non di timore (De natura et gratia 60 - CSEL 
60, p. 283, 28) ». La carità dilata il cuore e lo fa esultare nella libertà 
dei tìgli di Dio. Agostino, assai più sensibile all’insegnamento spirituale che all’in­
canto della poesia biblica, scorge questo significato in quella stupenda pagina di Giob­
be (31, 19-25) ove si descrive il cavallo che fiuta fremente l’odore della battaglia: 
« Uscendo dalla luce della libertà, gli è facile compiere l’opera buona e scalpita esul­
tante nel vasto campo della carità [Adnot, in lob. 39 - CSEL 28, p. 621, 1] » (S. A- 
gostino, Itinerario Spirituale, p. 195).

VII) Come farsi obbedire.
In margine al decreto, che di questo non parla, vorrei aggiungere alcune consi­

derazioni che mi sembrano di una certa importanza, perchè ognuno di noi, Vescovi, 
Parroci, Sacerdoti, qualunque sia il nostro posto di ministero, abbiamo il dovere di 
obbedire, ma abbiamo anche il dovere e la necessità di farci obbedire da qualcuno.

Abbiamo già constatato da principio, o almeno abbiamo sentito delle constata­
zioni secondo cui la crisi dell’obbedienza sarebbe anche e forse in primo luogo crisi 
dell’autorità. Si obbedisce male molte volte perchè si comanda male. Non si sa 
obbedire perchè non si sa comandare. Credo di dover subito aggiungere che noi siamo 
obbligati ad obbedire nei limiti in cui ci è richiesto dalla volontà di Dio e dal nostro 
ministero. E se chi comanda comanda male dovrà rispondere al Signore. Ma noi 
siamo ancora obbligati ad obbedire. Però è un fatto che l’obbedienza può venire sin­
golarmente o facilitata o resa difficile dal mondo con cui si comanda. Leggo alcune 
parole del Cardinale Bevilacqua che prendo dal libro di don Barra « Un cardinale 
Parroco» (p. 135). «L’obbedienza non è forse essenziale linea creaturale? Non è 
il senso più abissale del volto di Cristo? Non costituisce la porta d’ingresso di quella 
cattolicità che diviene illusoria se contesta il divino ordinamento gerarchico eccle­
siale, e che importa il sacrificio dell’io anche quando il dettaglio può apparire incom­
prensibile non potendosi sempre scorgere il punto d’inserimento nel piano d’assie­
me? ». (Dunque l’obbedienza è essenziale, l’obbedienza appartiene al mistero di Cri­
sto, l’obbedienza è esigita dalla struttura stessa della Chiesa). « Indubbiamente; ma 
non è lecito svuotare l’obbedienza di ogni sostanza umana e di ogni ambientazione



194

nello spazio e nel tempo » (L’obbedienza deve esercitarsi in concreto da parte di 
quei dati uomini, in quell’ambiente di spazio e di tempo). « I giovani chiedevano 
anche su tale terreno chiarezza, autenticità, linearità. Ciò non si realizzò sempre; 
piccoli ordini di caporali sfuggivano sistematicamente ad ogni responsabilità, rifu­
giandosi sotto nomi altissimi e troppo venerati per sopportare di essere coinvolti in 
minuscole tattiche, in scacchieri equivoci di interessi e di personalismi. Allora tem­
peste di collera fecero apparire anche l’obbedienza come cooperazione all’equivoco, 
dimissione da persona, tradimento di Dio e dei compagni di strada. I giovani rifiu­
tarono di essere trattati come semplici spettatori del dramma nel quale si erano 
sentiti attori i più impegnati nel rischio; alcuni si chiusero in un vero silenzio del 
mare ».

Padre Bevilacqua scriveva così nel 1951. Forse parecchi di noi hanno conosciuto 
giovani che vissero questo dramma e che si misero ai margini, allora, della vita della 
Chiesa, nella quale erano militanti, proprio perchè mancò il rispetto alla persona, 
perchè si credette di irregimentare gli uomini facendoli marciare, inquadrati, al passo 
dell’oca, col risultato che rimasero gli uomini privi di personalità e di spina dorsale 
e si allontanarono molti che concepivano il loro impegno con un senso di responsa­
bilità e di iniziativa.

Queste sono constatazioni. Veniamo ora ad alcune esigenze che si impongono a 
chi deve comandare, deve chiedere l’obbedienza.

A) Il Padre Voillaume (p. 423) cita ancora una volta la nota parola di Cristo 
« chi ascolta voi ascolta me » (Lue. 10, 16) e commenta: « Questo suppone, nel 
capo autenticamente investito di questa autorità una ricerca permanente della natura 
di questa volontà divina secondo le differenti congiunture e i bisogni vari degli uo­
mini affidati alla sua direzione ». In altre parole, se prendiamo sul serio questa 
parola di Cristo « chi ascolta voi ascolta me », sappiamo di parlare in nome di Cri­
sto, di essere gli altoparlanti di Cristo. Ma come potremmo avere questa pretesa 
se le nostre disposizioni le diamo in un momento di eccitazione o mossi da ricerche 
di interesse personale, da secondi fini o comunque con leggerezza senza studiare a 
fondo quali sono le esigenze della Chiesa e del ministro in nome del quale noi chie­
diamo di essere obbediti? « Una ricerca permanente della natura della volontà di 
Dio »: il carisma promesso a chi deve governare nella Chiesa non lo dispensa certa­
mente da questa ricerca, da questo impegno.

Tra i mezzi ordinari — è sempre Padre Voillaume che parla — « uno dei prin­
cipali è la collaborazione fiduciosa, franca, senza reticenze dei subordinati... Niente 
è così temibile come l’isolamento di un superiore » (p. 424 s.). Sono parole molto 
gravi! Un superiore può isolarsi per colpa sua, perchè non permette la franchezza, 
non consente l’apertura, perchè allontana i subordinati. Ma può anche essere iso­
lato senza sua colpa, o almeno anche per responsabilità di chi o per una pavidità 
fuor di posto, che non è degna di un uomo, di un sacerdote, o peggio per interesse, 
pensando che se fa qualche osservazione rischia la sua carriera, non avvicina il su­
periore e non parla.

B) C’è una esigenza di chiarezza. Bisogna sapere a chi dobbiamo obbedire e in 
che cosa dobbiamo obbedire. Non per favorire un atteggiamento casuistico del tutto



195

biasimevole, cioè di chi cerca il pelo nell’uovo, di chi cerca il pretesto per esimersi 
ad ogni modo dalla obbedienza; ma l’obbedienza che consiste nel dono della propria 
volontà a servizio di Dio e dei fratelli deve essere fondata, deve essere giustificata. 
Noi dobbiamo sapere a chi dobbiamo obbedire e in che cosa dobbiamo obbedire.

Il superiore non deve temere di esporsi, non deve ricorrere, per esprimere il 
suo pensiero, a mezzi tortuosi, all’opera di portavoce che mascherano le vere respon­
sabilità. Deve dire chiaramente ciò che è richiesto e, possibilmente, i motivi per 
cui è richiesto. Facendo altrimenti alimenta un clima di sospetto nel quale non si 
osa più parlare, fioriscono gli intrighi e l’obbedienza e la carità vanno a farsi 
benedire.

C) Come farsi obbedire? C’è uno che ci ha chiesto l’obbedienza e ce la chiede 
ogni giorno. Ed è, abbiamo detto, il solo a cui in ultima analisi dobbiamo ubbidire: 
è nostro Signore Gesù Cristo. Come ha obbedito Gesù Cristo? Come si è fatto ob­
bedire? « Voi mi chiamate ”il maestro” e ”il Signore”, e dite bene, perchè lo sono. 
Se dunque vi ho lavato i piedi io, il Signore e il Maestro, dovete anche voi lavarvi 
i piedi l’un l’altro » (Giov. 13, 13-14). « Il Figlio dell’uomo non è venuto per 
essere servito ma per servire e per dare la sua vita a redenzione dei molti » 
(Matt. 20, 28).

C’è dunque, in chi deve comandare, un’esigenza di umiltà e di carità, un sin­
cero spirito di servizio.

« Non solo colui che è chiamato ad obbedire all’autorità ecclesiastica, ma anche 
i detentori dell’autorità devono ispirarsi sempre all’obbedienza di colui che è Signore 
di tutti. Essi devono in ogni circostanza domandarsi se davvero rappresentano l’au­
torità di colui che di sè poteva dire: "sono tra voi come uno che serve” (Lue. 22, 
27). La posizione di preminenza nella Chiesa comporta, per sua essenza, una parti­
colare disposizione a servire, una particolare umiltà, almeno come meta cui bisogna 
tendere con risolutezza, nella fiducia di una grazia particolare » (P. Hàring, Pro­
blemi, cit., p. 232).

Vi leggo una pagina che mi sembra gustosa. E’ del beato Oglerio, abate di 
S. Maria di Lucedio preso Trino Vercellese, morto nel 1214. Commenta la lavanda 
dei piedi (Beati Oglerii de Tridino... opera quae supersunt, Torino 1873, p. 114 s). 
« Udite, o prelati, che sedete in cattedra per governare. Pensate voi di imitare l’e­
sempio del Signore? Ciascuno di voi interroghi la sua coscienza: si rallegri, se lo 
imita; se non lo imita, non è discepolo di Cristo. Sarebbe meglio per lui avere al 
collo una macina d’asino ed essere sommerso nel profondo (cf. Matt. 18, 6), piut­
tosto che portare il nome di abate. Sarebbe meglio per lui essere guardiano di porci 
che abate di monaci (Melius illi esset, si esset pastor porcorum, quam quod est 
abbas monachorum). O catino del Signore! O umiltà di Cristo, come sei andata 
lontano! O quanto sono rari, quanto sono pochi coloro che versino acqua nel catino 
e s’inginocchino chiedendo di poter lavare i piedi dei fratelli. Il fratello pecca, il 
fratello inciampa: non c’è catino, non c’è acqua, non c’è chi si disponga a lavarlo, 
ma piuttosto a cacciarlo. Imparate, o prelati: questo non è secondo la regola di 
Cristo ».

Ricordiamo tutti il Patriarca di Venezia Angelo Roncalli, che chiede ad un 
povero sacerdote, ad un pastore smarrito che aspettava forse di essere sospeso, di 
confessarlo.



196

Il Concilio è anche in questo proposito chiaro e insistente. Troviamo nella 
Lumen Gentium (n. 28): « Il Vescovo consideri i sacerdoti suoi cooperatori come 
figli e amici, come Cristo che chiama i suoi discepoli non servi, ma amici ».

Nel Christus Dominus (n. 28): « Le relazioni tra il Vescovo e i sacerdoti dio­
cesani devono poggiare principalmente sulla base di una carità soprannaturale, 
affinchè l’unità di intenti tra i sacerdoti e il Vescovo renda più fruttuosa la loro 
azione pastorale ».

Nel Presbyterorum ordinis (n. 7): « I Vescovi hanno dei necessari collaboratori 
e consiglieri nel ministero e nella funzione di istruire, santificare e governare il 
popolo di Dio ».

Come farci obbedire, come aiutare il fratello a praticare l’obbedienza? Seguire 
l’esempio di Gesù Cristo: carità e umiltà! Non si tratta di abdicare alle proprie 
responsabilità. Ognuno di noi le deve affrontare. Lo richiede l’obbedienza alla vo­
lontà di Dio. Sia un vescovo con i sacerdoti e i laici, sia un parroco nei rapporti 
con i suoi collaboratori e con tutti i fedeli, sia un sacerdote nei rapporti con coloro 
che in qualche modo dipendono da lui, debbono assumersi ciascuno la propria re­
sponsabilità. Dobbiamo, come Paolo, esercitare l’autorità che il Signore ci ha dato, 
per edificare e non per distruggere » (II Cor. 13, 10). Sempre con spirito di carità 
e di umiltà.

L’umiltà potrà indurre il superiore anche a riconoscere con semplicità e sincerità 
i propri sbagli e i propri torti.

« Si è scritto », così ancora il P. Bevilacqua, « che l’uomo di Chiesa non con­
fessa mai i suoi torti; respingiamo questa maschera di orgoglio farisaico che si è 
voluta chiodare sulla nostra faccia.

La verità totale perchè altrimenti non è più verità.
La verità nuda perchè, essendo verità forte, è la verità che libera dai pudori 

e dai timori del quieto vivere.
La verità che umilia perchè è la verità che salva » (p. 116)..
Dopo tutto nessuno è infallibile! Perchè non essere sinceri, confessando che 

abbiamo mancato? E questo non per mostraci umili e così guadagnarci maggior 
stima, ma per rispetto alla verità e alla sincerità di cui siamo sempre debitori e 
per favorire quello spirito di intesa, di collaborazione, che è essenziale proprio 
perchè l’obbedienza diventi più facile, perchè chi deve obbedire si senta incorag­
giato a farlo.

Carissimi Confratelli! Durante questo tempo di passione più e più volte ripe­
teremo le parole di San Paolo a cui ho già fatto allusione: Christus factus est 
obediens usque ad mortem.

Ci accompagni la visione dell’obbedienza di Cristo, obbedienza fondata sulla 
volontà del Padre, obbedienza che si è espressa con una umiltà che ci sbalordisce, 
obbedienza che ha avuto per frutto l’esaltazione di Cristo obbediente e la salvezza 
del mondo.

Ci ispiri l’esempio di Maria ancilla Domini. L’obbedienza praticata nello spi­
rito di Gesù Cristo ci assimili sempre più a lui, cementi sempre più i vincoli di 
sincera carità che devono unire tutti noi e assicurare i frutti più copiosi al nostro 
apostolato.

+ Michele Pellegrino, arcivescovo



197

CONSIGLIO PRESBITERALE - CONSIGLIO PASTORALE 
E COMMISSIONI DIOCESANE

Sono lieto di presentare a tutti i diocesani i nuovi organismi destinati 
a collaborare efficacemente per l’attuazione di una pastorale diocesana che 
corrisponda alle esigenze del momento, nell’impegno di realizzare fedel­
mente le direttive proposte dal Concilio Ecumenico Vaticano II.

Ringrazio vivamente tutti i diocesani, sacerdoti, religiosi e laici, che 
hanno accettato di prestare la loro volonterosa collaborazione.

Nella ferma fiducia che, in piena unità di intenti e di lavoro i nuovi 
organismi recheranno un valido contributo per l’incremento delle varie 
attività pastorali, invoco su tutti la benedizione del Signore.

Domenica in Albis 1967
+ Michele Pellegrino, arcivescovo

CONSIGLIO PRESBITERALE

Membri di diritto:
Mons. SANMARTINO Francesco
Mons. BOTTINO Francesco
Mons. MONASTEROLO Martino Secondo
Mons. ROSSINO Giuseppe
Prof. Don MARITANO Livio
Can. FERRERO Vittorio
Sac. REVIGLIO Rodolfo
Mons. ROLLA Vincenzo
Mons. ENRIORE Michele
Sac. BOSCO Esterino
Sac. MARENGO Aldo
Sac. PERADOTTO Franco

Vescovo Ausiliare
Vescovo Ausiliare
Vicario Generale
Vicario Episcopale
Rettore del Seminario Maggiore 
Presidente del Collegio Parroci 
Direttore Ufficio Catechistico 
Direttore Ufficio Missionario Diocesano 
Direttore Opera Torino Chiese 
Delegato Arcivescovile del Lavoro 
Direttore Ufficio Liturgico
Delegato Arcivescovile per l’Az. Catt.

Membri elettivi
3 Rappr. dei Seminari:

Mons. Burzio Bartolomeo — Sac. Prof. Cavaglià Felice — Sac. Prof.
Marocco Giuseppe. 

5 Rappr. Ass. Parroci:
Sac. Cossai Gabriele — Sac. Ferrero Camillo — Sac. Foco Domenico — 
Can. Pipino Giuseppe — Can. Pistone Guglielmo.

3 Rappr. Collegio Parroci:
Sac. Bava Mario — Can. Perardi Giuseppe — Can. Riva Giuseppe.

2 Rappr. Viceparroci di Città:
Sac. Costa Michi — Sac. Fasano Giuseppe.

2 Rappr. Viceparroci Campagna:
Sac. Novero Francarlo. Sac. Vacha Giancarlo.



198

P. U. San Massimo:
Sac. Pignata Giovanni:

i Rappr. Rettori Chiese di città:
Sac. Demarchi Giovanni.

i Rappr. Rettori Chiese di campagna:
Sac. Ingegneri Carlo.

3 Rappr. Rami di A. C.:
Teol. Gallesio Pippo — Can. Gosso Francesco — Sac. Zocco Ottavio.

2 Rappr. Insegnanti di Religione:
Prof. Arosio Roberto — Can. Salietti Giovanni.

i Rappr. Cappellani Ospedali:
Sac. Reinotti Fiorino.

i Rappr. Cappellani del Lavoro:
Un cappellano del lavoro.

2 Rappr. Un. Provinciale Religiosi:
P. Costa Eugenio S. J. — Sac. Fantozzi Aldo SDB.

Eletti da Mons. Arcivescovo:
Can. Appendino Filippo Natale — Sac. Lepori Matteo — Can. Pejron 
Michele.

GIUNTA ESECUTIVA DEL CONSIGLIO PRESBITERALE

SAROGLIA can. Ugo - Segretario Consiglio Presbiterale

AROSIO sac. Roberto 
BAVA sac. Mario S.D.B. 
COSSAI sac. Gabriele 
COSTA sac. Michi 
GIACOBBO sac. Piero 

MARENGO sac. Aldo 
PIPINO can. Giuseppe 
REVIGLIO sac. Rodolfo 
ZOCCO sac. Ottavio

MEMBRI DEL CONSIGLIO PASTORALE

Di diritto
S. Ecc. Mons. Francesco SANMARTINO 
S. Ecc. Mons. Francesco BOTTINO 
Mons. Can. Martino MONASTEROLO 
Mons. Can. Giuseppe ROSSINO 
Mons. Can. Attilio VAUDAGNOTTI 
Sac. Prof. Livio MARITANO 
Sac. Franco PERADOTTO 
Avv. Giovanni DARDANELLO 
Ing. Michele BERTERO 
D.ssa Carla ROSSI 
Ing. Carlo BAFFERT 
Sig.na Rinuccia CHIADO’

Vicario Generale
Vescovo Ausiliare
Vicario Generale
Vicario Episcopale
Prevosto Capitolo Metropolitano
Rettore Seminario Maggiore
Delegato Arc. A. C.
Presidente Giunta A. C.
Presidente Uomini Az. Catt.
Presidente Donne A. C.
Presidente G.I.A.C.
Presidente G.F.A.C.



199

Sig. Giuliano NOZZOLI
Sig.na Donatella FERRARIS
Dott. Gigi OLIVIERI
Prof. M. Ugo TERZUOLO
Prof.sa Camilla VALSANIA CODEGONE 
Sac. Rodolfo REVIGLIO 
Sac. Aldo MARENGO
Can. Filippo APPENDINO
Mons. Vincenzo ROLLA 
Can. Vittorio FERRERO 
Sac. Michi COSTA 
Rev. Padre Cesare da MAZZE’ 
Rev. Padre Ceslao ARIETTI 
Rev. Madre Pierina MAGNANI 
Rev. Suora Carla ROLLONE 
Dott. Domenico CONTI 
Sac. Esterino BOSCO 
Sac. Luciano ALLAIS 
Sac. Fiorino REINOTTI 
Mons. Jose COTTINO

Nominati dall’Arcivescovo
Sac. Giov. Batt. BOSSO 
Sac. Aldo ELLENA 
Sig.na A. M. AUXILIA 
Prof.sa Giuseppina BARAVALLE 
Dott.sa Carla BAUSONE 
Prof. Franco BOLGIANI 
Sig. Giovanni BOTTIGLIENGO 
Sig.na Valeria CAFASSO 
Suor Maria CASAROTTI 
Dott. Giorgio GARNERI 
Geom. Giovanni GASTALDO 
Sig. Mario GHEDDO 
Prof. Silvio GOLZIO 
Comm. Giulio Cesare GRIVA 
Rev. Suor Maria del CARMELO 
Sac. Antonio MARTINO 
Rev. Padre Mario MORDIGLIA 
Dott. Aldo MORGANDO 
Dott. Memo PIACENZA 
Sac. Prof. Giorgio PIOVANO 
Sig. Matteo PISTONE 
Ing. Fiorenzo SAVIO 
Dott. Cornelio VALETTO 
Ardi. Giuseppe VARALDO

Presidente F.U.C.I.
Presidente F.U.C.I.
Presidente Laureati Catt. 
Presidente Maestri Catt. 
Vicepresidente Laureati C. 
Direttore Ufficio Catech. 
Direttore Ufficio Liturgico 
Direttore Istituto Pastorale 
Direttore Ufficio Missionario 
Presidente Collegio Parroci 
Rappresentante Viceparroci 
Rappresentante Ordini Religiosi 
Rappresentante Ordini Religiosi 
Rappresentante Congregaz. religiose 
Rappresentante Congregaz. religiose 
Rappresentante Istituti Secol.
Delegato Arc. per la Past. Lavor. 
Delegato Arc. per gli Immigrati 
Rappresentante Cappellani Osp. 
Rappresentante Stampe Catt.

Segretario Consiglio Pastorale 
Segretario Ufficio Studi

Prof.sa
Prof.sa
Dott.sa


200

GIUNTA ESECUTIVA DEL CONSIGLIO PASTORALE

BOSSO sac. Giov. Battista - Segretario del Consiglio Pastorale 
MARTINO sac. Antonio - Segretario

BOSCO sac. Esterino 
CASAROTTI suor Maria 
FERRERO can. Vittorio 
GASTALDO geom. Giovanni 

MARITANO sac. Livio 
MORDIGLIA padre Mario 
MORGANDO dott. Aldo 
ROSSI prof. Carla

1 - COMMISSIONE PER IL CLERO

Pres. SAROGLIA can. Ugo
Segr. LANFRANCO don Giov. Battista

ARIETTI padre Ceslao 
BRUNO sac. Giuseppe 
BURZIO mons. Bartolomeo 
padre CESARE da Mazze 
COSSAI sac. Gabriele 
GIORDANO can. Pietro

PIGNATA sac. Giovanni 
SCARASSO sac. Valentino 
SERRA sac. Vincenzo 
TONUS sac. Isidoro 
VACHA mons. Emilio 
VAUDAGNOTTI mons. Attilio

2. - COMMISSIONE PER LA CATECHESI E LA PREDICAZIONE

Pres. PIGNATA sac. Giovanni
Segret. REVIGLIO sac. Rodolfo

ANFOSSI sac. Giuseppe 
AUXILIA dott. Annamaria 
BRUNO sac. Giuseppe 
FERRAUDO sac. Francesco 
FONTI geom. Giovanni 
GALLESIO sac. dott. Filippo

GAMBINO sac. Vittorio S.D.B. 
suor MADDALENA 
MAGNANI suor Pierina
MEDICA sac. Giacomo Maria S.D.B. 
RUATA can. Giuseppe
VIGANO’ sac. Angelo S.D.B.

3 - COMMISSIONE PER LA LITURGIA

Pres. BORELLO sac. Luciano SDB 
Segret. MARENGO sac. Aldo

sezione pastorale
responsabile SOBRERO sac. Giuseppe SDB

APPENDINO can. Filippo Natale 
COTTINO mons. Jose 
FASSERO sac. Giuseppe 
FERRUA padre Angelico 
QUAGLIA mons. Luigi

ROSSO sac. Michele 
RUATA can. Giuseppe 
SAVIO ing. Fiorenzo 
TALLANDINI sac. Aldo 
VAUDAGNOTTO sac. Mario



201

sezione musica sacra
responsabile CERINO sac. Giuseppe

BELLONE m° sac. Virginio s.d.b. STEFANI m° Gino 
BOYER sac. Gustavo SURBONE m° cav. Angelo
DEMONTE m° can. Antonio suor Francesca Saveria 
PISTONE can. Guglielmo suor Maria Assunta

sezione arte sacra
responsabile ROGGERO arch. Mario

ARCOZZI MASINO mons. Vincenzo FILIPELLO can. Pierino
BARDELLI ing. arch. Felice 
BECHIS prof. Mario 
CAFFARO RORE prof. Mario 
CARA VERA don Alberto

FILIPPI arch. Cesare 
GABRIELLI prof. Noemi 
GARZINO arch. Oreste 
MONETTI mons. Luigi

CAVALLARI MURAT prof. Augusto TARANTINO prof. Giuseppe 
CHIAPPINI fratel. prof. Alessandro VARALDO arch. Giuseppe

4 - COMMISSIONE PER LA CULTURA TEOLOGICA

Segr

BOLGIANI prof. Francesco 
ELLENA don Aldo S.D.B. 
FERRETTI sac. prof. Giovanni 
GOSSO can. Francesco 
MARITANO prof. sac. Livio 
MAROCCO sac. prof. Giuseppe

Pres. COSTA padre Eugenio SJ 
. BAUSONE Carla

OLIVERO prof. Giuseppe 
PIACENZA dott. Domenico 
padre SECONDO da Torino OMC 
USSEGLIO mons. Roberto 
VATTIMO prof. Gianni

5 - COMMISSIONE PER LA PASTORALE SOCIALE 
Lavoro

Pres. MANNINI per. ind. Massimo 
Segr. TESTORE Mariuccia

BOSCO sac. Esterino 
BOTTIGLIENGO Giovanni 
CAFASSO Valeria 
CARLEVARIS sac. Carlo 
CAVALLINI ing. Valter 
CONTI dott. Domenico 
ELLENA sac. Aldo S.D.B. 
GIACOBBO sac. Piero 
GHEDDO Mario

GORZEGNO rag. Edo 
GRISERI geom. Mario 
INGEGNERI sac. Carlo 
LEPORI sac. Matteo 
LOMBARDINI prof. Siro 
MOREZZI ing. Ettore 
PISTONE Matteo
VALETTO comm. dott. Cornelio 
VINCI per. ind. Giuseppe



202

6 - COMMISSIONE PER LA PASTORALE SOCIALE 
Assistenza

Pres. ANFOSSI Renza
Segr. ROLLONE suor Carla

ARBINOLO sac. Giov. Battista 
DEMARCHI sac. Giovanni 
FIORINA dott. Lorenzo 
FANTINI dott. Marco 
GRIVA can. Giovanni

GRIVA comm. Giulio Cesare 
MARANZANA geom. Germano 
REINOTTI sac. Fiorino 
RIVA can. Giuseppe 
SIBILLE BERAUD Ada

7 - COMMISSIONE PER LA PASTORALE SOCIALE 
Immigrazione

Pres. GUIGLIA per. ind. Alessandro 
Segret. ALLAIS sac. Luciano

GARNERI dott. Giorgio 
LIGREGNI sac. Giuseppe

POLLAROLO sac. Giuseppe F.D.P. 
TROVATI padre Stefano SJ

8 - COMMISSIONE MEZZI DI COMUNICAZIONE SOCIALE
Pres. COTTINO mons. Jose
Segret. GIROLA GALLESIO Anna Rosa

sezione stampa
responsabile DEL COLLE dr. Giuseppe

BARBERI SQUAROTTI dr. Giorgio PERADOTTO sac. Franco
BERTONE prof. Giovanni 
CHIAVAZZA mons. Carlo 
GROSSO prof.sa Augusta 
MEOTTO sac. Francesco S.D.B.

PERARDI can. Giuseppe 
ROSSOTTI dr. Renzo 
TROVATI dr. Giovanni

sezione spettacolo
responsabile ROMANO prof. Augusto

ABBATE arch. Beppe MORETTI dr. Giovanni
ARCOZZI MASINO mons. Vincenzo PERADOTTO sac. Franco 
BONGIOANNI sac. Marco S.D.B. PIANO prof. Stefano 
BOYER sac. Gustavo RONDOLINO prof. Gianni
FERRERO sac. Camillo ZANETTI prof. Giovanni
GUALERZI dott. Giorgio

prof.sa


203

9. - COMMISSIONE TEMPO LIBERO — TURISMO E SPORT

Pres. GIACOSA rag. Romano 
Segret. NEGRO Fernanda

ALA sac. Aldo BUNINO sac. Oreste
BASSO-PETRINO rag. Pietro FASANO sac. Giuseppe 
BERTOLDO rag. Aurelio PEYRON can. Michele

10 - COMMISSIONE ECONOMICA E FINANZIARIA

Pres. FEYLES sac. Giovanni 
Segr. BEILIS can. Bartolo

BAJETTO mons. Alessandro 
BERTERO ing. Michele 
CHICCO rag. Teotimo 
ENRIORE mons. Michele 
GOLZIO prof. Silvio 
MORGANDO dott. Aldo

SCREMIN can. Mario 
STROPPIANA geom. Giuseppe 
VACHA mons. Emilio 
VALETTO dott. Cornelio 
ZURLETTI avv. Casimiro

11 - COMMISSIONE PER LA RIPARTIZIONE DELLE ZONE

Pres. BOTTINO mons. Francesco
Segret. ENRIORE mons. Michele

CIBRARIO can. Domenico 
DARDANELLO avv. Giovanni 
DELAUDE sac. Eusebio 
FERRERO can. Pietro 
FERRERO can. Vittorio 
FOCO can. Domenico

OBERTO geom. Daniele 
PIPINO can. Giuseppe 
PORCELLANA ing. Giovanni 
QUAGLIA sac. Carlo 
SCARASSO sac. Valentino

12 - CONSULTA PER LA FAMIGLIA

Pres. DELORENZI prof. Enzo 
Segret. FANTON - FRASSATI Anna

AROSIO sac. Roberto 
CAFFARATO prof. Mario 
CAVAGLIA’ sac. Felice 
DARDANELLO Giovanni e Sofia 
suor GERMANA
GIACHINO padre Leonardo OFM Lella
GHIOTTI Ing. Marco e dott. MariellaVENDITTI prof. Rodolfo e dott. Luisa

LANA prof. Italo e dott. Marisa 
LOMBARDI prof. ing. Paolo 
MAZZA Ing. Mattia e Dott. Anna 
SAVIO Ing. Fiorenzo e Dott. A. Maria 
SINOSCALCO prof. Paolo e dott.



204

13 - CONSULTA PER LA SCUOLA

Pres. CARAMELLO prof. Celestino 
Segr. BORGHEZIO sac. Pompeo

BARAVALLE prof. Felicita MORO prof. Maria Vittoria
CAPELLARI sac. Saulo S.D.B. PEYRETTI sac. dott. Enrico 
CODEGONE Valsania prof. Camilla REVIGLIO sac. Rodolfo
COMETTO fratel Felice 
CONTI dott. Domenico 
GIOVANOZZI prof. Renato 
MANZONE prof. Benedetto

RINETTI prof. Paola 
TERZOLO prof. Ugo 
VIZIALE prof. Anna Maria

14 - COMMISSIONE PASTORALE DEI GIOVANI

Pres. BAFFERT ing. Carlo 
Segret. NOZZOLI Giuliano

AGHEMO dott. Beppe 
ANFOSSO sac. Mario 
AUDISIO Gemma 
BORGETTI sac. Carlo S.D.B. 
BOSSO sac. Giov. Battista 
CAVALLO sac. Ludovico 
FERRARIS Donatella 
GARIGLIO sac. Paolo 
GEPETTI ing. Guido 
GIACOMETTO sac. Michele

GUELPA Gianna
LOSANA dott. Camillo 
MERINAS sac. Vittorio 
NOVERO sac. Franco Carlo 
PEPINO Livio 
PIOVANO sac. Giorgio 
PITET sac. Luigi 
SALIETTI can. Giovanni 
ZOCCO sac. Ottavio



205

STATUTO DELL’« OPERA DIOCESANA PELLEGRINAGGI »

1. — L’Opera Diocesana Pellegrinaggi è un servizio pastorale della Giunta 
Diocesana dell’A. C.

2. — Essa si propone di raggiungere i seguenti fini:
a) provvedere all’organizzazione tecnica dei pellegrinaggi diretti ai Santuari 

d’Italia e dell’estero;
b) assicurare un’adeguata assistenza religiosa ai partecipanti ai vari pellegri­

naggi diocesani.

3. — Gli organi dell’Opera sono:
a) il Consiglio di Amministrazione composto di un Presidente e di quattro 

membri nominati tutti dalla Giunta Diocesana di A. C.
Il Consiglio viene rinnovato ogni triennio in concomitanza col rinnovo delle 

cariche nell’Azione Cattolica. I suoi membri sono rieleggibili;
b) l’Assistente Spirituale;
c) il Direttore Tecnico.

4. — Il Consiglio di Amministrazione è l’organo deliberativo dell’Opera e 
pertanto:

— esamina ed approva il programma annuale dei pellegrinaggi;
— esamina ed approva il bilancio preventivo e consuntivo;
— approva le eventuali spese straordinarie;
— delibera, su proposta del Direttore Tecnico, sulla assunzione, sulla cessa­

zione e sul trattamento economico dei dipendenti, salvo quanto disposto nell’art. 7;
— tiene i collegamenti con i vari enti per la organizzazione di gruppi spe­

ciali ed il coordinamento delle iniziative;
— studia e sostiene le forme di propaganda.

II Presidente convoca almeno due volte all’anno il Consiglio di Amministrazio­
ne e lo presiede. Rappresenta l’Opera nei rapporti esterni.

Alle sedute del Consiglio di Amministrazione partecipano con voto consultivo 
l’Assistente Spirituale ed il Direttore Tecnico.

Quest’ultimo funge da segretario del Consiglio.

5. — E’ compito dell’Assistente Spirituale assicurare per ogni singolo pellegri­
naggio una adeguata assistenza spirituale che ne garantisca il preminente carattere 
religioso, nonché tenere i collegamenti tra l’Opera e l’Autorità Diocesana.

6. — Il Direttore Tecnico propone al Consiglio di Amministrazione il calen­
dario annuale dei pellegrinaggi e ne cura l’organizzazione tecnica e logistica prov­
vedendo anche all’accompagnamento dei vari gruppi da parte di persone preparate.

7. — La nomina dell’Assistente Spirituale e del Direttore Tecnico è fatta dal­
l’Arcivescovo di Torino su proposta della Giunta Diocesana di Azione Cattolica.



206

8. — L’Opera Diocesana Pellegrinaggi ha funzionamento autonomo. L’Assi­
stente Spirituale ed il Direttore Tecnico possono essere invitati a partecipare alle 
riunioni della Giunta Diocesana di A. C. per illustrare i problemi dell’Opera.

9. — Gli utili risultanti alla fine di ogni esercizio finanziario vengono devoluti 
alla Giunta Diocesana di Azione Cattolica, dedotta una somma percentuale da ver­
sare ad un fondo di riserva per l’impostazione del lavoro del nuovo anno e per 
eventuali spese straordinarie.

A tal fine, alla chiusura di ogni esercizio verrà subito trasmesso alla Giunta 
Diocesana di A. C. il bilancio consuntivo approvato dal Consiglio di Amministra­
zione dell’Opera e gli utili risultanti di cui sopra.

10. — Ogni modifica al presente statuto deve essere approvata dalla Giunta 
Diocesana di Azione Cattolica e ratificata dall’Ordinario Diocesano.

Visto, si approva
Torino, 31 marzo 1967 + Michele Pellegrino



207

Comunicazioni della Curia Metropolitana

DAL VICARIATO EPISCOPALE PER LE PIE UNIONI

Ordinaria e straordinaria amministrazione
A tutti gli Enti Religiosi che non hanno riconoscimento Pontificio si ricor­

da che:
a) tutti gli atti di straordinaria amministrazione devono essere autorizzati 

dall’Ordinario, al Quale deve essere presentata domanda tramite l’Ufficio Ammini­
strativo Diocesano;

b) per la ordinaria amministrazione provvede il competente Superiore Reli­
gioso, però l’Istituto è tenuto a presentare il Conto Consuntivo al Consiglio Dio­
cesano d’Amministrazione, tramite l’Ufficio Amministrativo Diocesano.

Can. Giuseppe Rossino 
DALLA CANCELLERIA

NOMINE
Con Decreto Arcivescovile in data:

1° marzo 1967 il Sac. ALFREDO MORINO veniva provvisto della Parrocchia 
detta Prevostura della B. Vergine dei Dolori in BORGO CORNALESE (Villa- 
stellone).

12 marzo 1967 il Sac. GIUSEPPE ALLANDA veniva provvisto della nuova 
Parrocchia detta Cura di GESÙ’ MAESTRO eretta in BEINASCO (Fornaci) con 
Decreto Arcivescovile in data 15 febbraio 1967.

23 marzo 1967 il Sac. GIOVANNI BATTISTA QUAGLIA veniva nominato 
Vicario Economo della Parrocchia B. Vergine delle Grazie (Crocetta) in Torino, 
resasi vacante per la volontaria rinuncia del rev.mo Mons. Baldassarre Schierano.

23 marzo 1967 il Sac. AMEDEO CAVAGLIA’ veniva nominato Canonico 
Onorario della Chiesa Metropolitana e titolare del Beneficio dei Ss. Cosma e 
Damiano.

RINUNCIA
Con lettera in data 15 marzo 1967 Mons. Arcivescovo accettava la rinuncia del 

rev.mo Can. LUIGI FEBRARO, Pievano di Brandizzo.

NECROLOGIO
AUTHEMAN Sac. Delfino, da Torino, prelato dom. di S. S., già Cappellano 

degli Italiani in U.S.A., morto a Torino il 3-3-1967. Anni 86.
POZZATI Sac. Ilario, da Contarina, viceparroco di Pozzo Strada, morto ivi il 

4-3-1967. Anni 29.



208

DALL’UFFICIO LITURGICO

1. Autorizzazione preventiva per lavori di restauro, rinnova­
mento o modificazione.
Si ricorda ai responsabili di Enti di culto la necessità che ogni lavoro di re­

stauro, rinnovamento o modificazione sia preventivamente sottoposto all’esame 
della Sezione Arte sacra della Commissione liturgica diocesana, in quanto non solo 
l’Autorità civile rifiuterà d’ora innanzi le autorizzazioni a lavori sprovvisti del 
« nulla osta » della Commisisone liturgica diocesana, ma l’Autorità ecclesiastica 
dovrà intervenire contro l’inadempienza a queste norme, a ciò richiamata anche 
da precisi interventi tanto della Pontificia Commissione Arte sacra quanto del com­
petente Ministero della Pubblica istruzione.

Quest’ultimo infatti ha sollecitato precise garanzie circa la sorveglianza e la 
tutela del patrimonio artistico degli Enti di culto.

Per espresso incarico dell’Arcivescovo la Sezione Arte sacra, consapevole di 
compiere un servizio di alto valore nell’interesse dei responsabili degli Enti di culto, 
ricorda la necessità di osservare esattamente quanto già stabilito dal diritto cano­
nico e dalle norme diocesane.

Le richieste di autorizzazione possono essere indirizzate all’Ufficio liturgico o 
presentate ogni giovedì mattina al Direttore della Sezione Arte sacra presso l’Ufficio 
stesso.

Analoghe disposizioni ricorda la Sezione Musica Sacra per ciò che riguarda l’au­
torizzazione preventiva a lavori di restauro, rinnovamento e modificazione degli 
organi.

 2. Repertorio Diocesano Canti liturgici.
Dal 10 aprile sono in vendita presso l’Ufficio liturgico i fascicoli di aggiorna­

mento — per il tempo di Pentecoste all’Avvento (« per annum ») — del Reper­
torio diocesano di canti liturgici « Nella casa del Padre », con il relativo disco 
didattico e gli accompagnamenti.

Con il presente aggiornamento resta quindi completata la parte contenente la 
liturgia eucaristica, mentre per la parte dei canti continueranno ad uscire altri fa­
scicoli in corrispondenza dei tre tempi liturgici di Natale, Pasqua e Pentecoste, 
unitamente ad una serie speciale di canti per le « scholae cantorum ».

L’aggiornamento di Pentecoste propone i seguenti canti:
1. « La cena del Signore »
2. « Come il grano »
3. « Il Signore è il mio pastore »
4. « O santissima »
5. «Nobile, santa Chiesa»
6. « Il tuo Spirito, Signor »
7. « L’eterno riposo »
8. « Io credo: risorgerò »



209

ai quali, nel disco e negli accompagnamenti, sono aggiunti il « Gloria » della 
Messa « Vaticano II » ed il « Padre nostro », già stampati nei fascicoli precedenti.

3. Lezionario feriale.
E’ ancora disponibile presso l’Ufficio liturgico il terzo volume del Lezionario 

feriale, contenente la lettura continuata della Bibbia dal lunedì « in albis » fino alla 
domenica V dopo Pentecoste, oltre a 13 nuove « Preghiere dei fedeli ».

Il Lezionario feriale sarà particolarmente opportuno in questi mesi in cui il 
Messale non offre molta varietà di letture.

4. Versione italiana del proprio Diocesano delle Messe.
Per il 24 aprile — in modo da poter essere utilizzato per la festa di S. G. B. 

Cottolengo del 29 aprile — sarà disponibile presso l’Ufficio liturgico e le librerie 
cattoliche di Torino il Proprio diocesano delle Messe, nella nuova edizione bilin­
gue, edita da Marietti, al prezzo di L. 1500 sciolto e di L. 1700 legato in linson 
flessibile.

UFFICIO MISSIONARIO DIOCESANO

Compiacimento del Direttore Nazionale 
per l’incremento della Giornata Missionaria

A S. Ecc. Rev.ma Torino, 14 febbraio 1967
Mons. Michele PELLEGRINO
ARCIVESCOVO
TORINO

Eccellenza Rev.ma,
in questi giorni il Direttore dell’Ufficio Missionario Diocesano, ha portato a 

questa Direzione Nazionale il ricavato delle offerte della Diocesi di Torino per la 
Giornata Missionaria Mondiale.

Esse hanno raggiunto la bella somma di L. 46.000.000.— con un incremento 
di circa 3.000.000.— sullo scorso anno.

E’ una nuova testimonianza tangibile della generosità delI’Archidiocesi e dello 
spirito veramente cattolico che l’anima. Esprimendo la più viva riconoscenza della 
Direzione a Vostra Eccellenza, rinnovo il plauso per l’efficiente organizzazione 
missionaria diocesana e formulo l’augurio che, sotto la guida di V.a Eccellenza, 
Torino non solo conservi, ma anche migliori le sue tradizioni missionarie e 
cattoliche.

Con sensi di stima e di ossequio, godo confermarmi

di V.a Eccellenza Rev.ma 
dev.mo

+ UGO POLETTI,
Direttore Nazionale Pontif. Opere Missionarie



210

ISTITUTO PIEMONTESE DI TEOLOGIA PASTORALE

Giovedì 13 Aprile 1967
GIORNATA LITURGICA PER IL CLERO DIOCESANO

Lettura e commento della nuova Instructio « Musicam Sacram » del 5 mar­
zo 1967.

Relatori principali-, don Luciano Borello e don Giuseppe Cerino, rispettivamente 
presidente e direttore della sezione musicale nella Commissione liturgica diocesana.

Scopi: aggiornamento dottrinale del posto della musica sacra nell’ambito della 
liturgia - concorso ed equiibrio delle parti per la formazione dell’assemblea - supera­
mento delle polemiche e accettazioni dei punti rinnovatori fondamentali.

Orario: ore 9,45-12,45 (3 lezioni, primo turno); ore 15-18 (3 lezioni, secondo 
turno).

Luogo: Aula Magna dell’Istituto Pastorale, via XX Settembre 83 - Torino.

Martedì 18 Aprile
GIORNATA PER IL CLERO

Si rende noto che per martedì 18 aprile 1967 l’Istituto Pastorale Piemontese 
in collaborazione con l’Unione Apostolica del Clero, ha programmato una giornata 
generale per il clero piemontese.

La giornata si svolgerà nel Seminario Metropolitano di Torino in via XX Set­
tembre 83 con il seguente orario.

Ore 9,45: Prima lezione: « Il prete e la pastorale del mondo operaio ». 
Discussione.

Ore 11,30: S. Messa con Omelia.
Ore 14,45: Seconda lezione: « Il significato sacerdotale del celibato ».

Oratore: S. E. Mons. Alfred ANCEL, Superiore generale « des prétres du 
Prado », Vescovo Ausiliare di Lione, Presidente della Commissione dei Vescovi 
di Francia per la pastorale nel mondo del lavoro.

La giornata regionale ha carattere di studio e di ritiro spirituale secondo il 
Decreto « Optatam totius » n. 22.



211

Giovedì 27 Aprile 1967
GIORNATA TEOLOGICA GENERALE

Si porta a conoscenza, per il suo alto valore teologico, la giornata di studio pres­
so l’Istituto Pastorale sul tema del prossimo Sinodo universale dei Vescovi.

Programma:, ore 9,45: Il Sinodo episcopale e il suo significato per l’avvenire 
della Chiesa;
Ore 11: Le Commissioni e l’attività post-conciliare;
Ore 12: Discussione.

Relatore: S. Ecc. Mons. Carlo Colombo, Vescovo titolare di Vittoriana.

PROBLEMI DELL’AZIONE CATTOLICA NELL’ARCHIDIOCESI

Principii fondamentali e indicazioni organizzative

La giunta diocesana di A. C., di fronte ad alcune incertezze manife­
statesi in ambienti e settori dell’Archidiocesi circa la validità attuale 
dell’Azione Cattolica e circa il suo metodo, ha ritenuto opportuno 
di enucleare i princìpi indicativi del suo essere e del suo operare, 
adeguandoli sia all’insegnamento pontificio e conciliare, sia alla situa­
zione pastorale dell’Archidiocesi.
Tali princìpi, che vengono qui riportati, vennero sottoposti all’Arci­
vescovo Mons. Pellegrino il quale li ha pienamente approvati.

1) Riproporre il tema della validità dell’Azione Cattolica sembrerebbe super­
fluo oggi dopo le indicazioni conciliari (sepcialmente quelle contenute nel decreto 
sull’Apostolato dei Laici), i discorsi di Paolo VI, gli interventi vari della Gerarchia.

Tuttavia, per meglio sottolineare la validità dell’A. C. è bene ricordare che:

— tale movimento laicale intende offrire alla Chiesa il « servizio » di una auten­
tica esperienza di laicato ispirata alla ecclesiologia del Vaticano II e maturata con 
gli aiuti che possono venire dalla vita associativa;

— tale movimento laicale, in un impegno di costante aggiornamento, si è sfor­
zato di studiare e di attuare iniziative di varia importanza ed a vari livelli: rinno­
vamento dei rami adulti secondo la linea della pastorale familiare unitarietà di 
azione dei « rami » e dei « movimenti » attorno alla Giunta Diocesana; collabora-



212

zione più assidua tra clero e laicato; cooperazione tra i « rami » giovanili; consulte 
educative per la pastorale dei ragazzi; gruppi sperimentali di dialogo tra i giovani; 
pastorale del mondo del lavoro; coordinamento giovanile; proposta di democratiz­
zazione delle cariche; azione pastorale nel mondo universitario, ecc. Si tratta di 
una attività intensa che ha preso stimolo e orientamento dagli insegnamenti conci­
liari: se fosse bloccata, ne verrebbero ripercussioni negative su tutta la pastorale 
diocesana e parrocchiale.

— Tale movimento non si considera come l’unica forma di apostolato dei laici 
e perciò cercherà sempre l’intesa e la collaborazione con tutte le associazioni e le 
persone che tale apostolato in altre forme intendono attuare.

2) Un atteggiamento polemico nei confronti dell’A. C. non sarebbe in sintonia 
con i tempi, nè con il Concilio. Oggi più che mai le iniziative singole rischiano di 
essere sterili. Le critiche alle attuali strutture dell’Azione Cattolica, a loro volta, 
devono essere seriamente fondate ed accuratamente studiate per servire ad un effi­
cace rinnovamento quale è richiesto dai tempi. Occorre però evitare la tentazione 
di distruggere quanto già esiste quando si ha solo una ipotetica volontà o possibilità 
di creare qualche cosa di nuovo. Non c’è contraddizione tra la situazione attuale 
dell’Azione Cattolica ed i tentativi nuovi che in seno ad essa vengono operati: a 
condizione che non siano eversivi della stessa definizione dell’Azione Cattolica se­
condo le quattro note proposte dal Decreto sull’Apostolato dei Laici.

3) Il discorso da farsi oggi non è dunque se l’A. C. valga; ma come, con quali 
mezzi, addirittura con quale rinnovamento di struttura essa possa raggiungere la 
sua massima validità conforme ai tempi.

Tale ricerca deve essere condotta unitariamente, non con tentativi isolati che 
possono solo disorientare. Non si dimentichi che l’Azione Cattolica ha tra le sue 
caratteristiche l’organizzazione, seme e frutto di unità.

4) Proprio in quanto associazione di laici, l’A. C. si sente impegnata dal 
Concilio:

a) ad offrire ai laci stimoli ed aiuti perchè assumano nella Chiesa il loro ruolo 
attivo e corresponsabile;

b) a suscitare l’esigenza di una pastorale unitaria e a sostenerne l’azione;
c) a chiarire a se stessa sempre meglio il ruolo che specificatamente le 

compete all’interno di questa pastorale;
d) a collaborare con la Gerarchia « nel ponderare le circostanze in cui si deve 

esercitare l’azione pastorale della Chiesa, e nella elaborazione ed esecuzione del 
piano di attività » (Decreto sull’Apostolato dei Laici, n. 20).

5) In questa pospettiva le direttrici che segnano il suo cammino sono:
a) Impegno verso la famiglia intesa nella ricchezza proposta dal Vaticano II, 

in particolare dalle Costituzioni « Lumen gentium » e « Gaudium et spes ».



213

b) Responsabilità verso il mondo giovanile vedendo nelle associazioni un 
punto di riferimento e di sostegno per l’azione di dialogo che i giovani « i primi 
ed immediati apostoli tra i giovani » (Decreto sull’Apostolato dei Laici) devono 
condurre con i loro coetanei.

c) Presenza nel mondo del lavoro (agricolo ed industriale) inteso nella sua 
accezione completa (operai, tecnici, imprenditori, dirigenti) in vista di una effettiva 
evangelizzazione.

d) Maturazione di efficaci esperienze di apostolato coordinato nel mondo della 
scuola e della cultura.

6) Per quanto concerne problemi specifici, acuitisi in questi utlimi tempi, si 
ritiene opportuno affermare che:

— il lavoro unitario tra GIAC e GF è richiesto dalla pastorale del mondo gio­
vanile e si manifesta in riunioni, ricerche, iniziative varie comuni. La situazione 
evidentemente riguarda le sezioni « seniores » ed « effettive ». Per quanto riguarda 
le altre sezioni è normale che una collaborazione debba avvenire a livello dirigenti.

— le sezioni minori (aspiranti, beniamine, fanciulli, piccolissime, ecc.) debbono 
collaborare con la famiglia e gli altri organismi educativi per realizzare una auten­
tica pastorale unitaria a vantaggio dei ragazzi;

— i « Gruppi parrocchiali » — recentissima e ancora assai limitata esperienza 
dell’ A. C. torinese — sono da considerarsi autentica Azione Cattolica e debbono 
perciò conservare la loro finalità esplicitamente apostolica che si fonda sul dialogo, 
evitando di trasformarsi in gruppi ricreativi o turistici;

— il tesseramento costituisce la verifica e il mezzo per una efficace unione di 
tutti gli iscritti e consente all’Azione Cattolica di rappresentare nell’ambito pasto­
rale una forza unita ed operante.

La tessera non ha solo il significato spirituale di un impegno: rivela adesione 
ed aiuto tangibile alla organizzazione.



214

MENTALITÀ’ SCIENTIFICA E ADESIONE ALLA FEDE 
NEI GIOVANI, OGGI.

Queste poche osservazioni sono state oggetto di una conversazione nel corso di 
aggiornamento per gli insegnanti di religione e potranno forse essere utili anche a 
sacerdoti che, nella cura d’anime, si trovano a contatto con i giovani e la loro men­
talità e problemi.

Il giovane, entrato in liceo, ha spesso problemi di fede risvegliati dal contatto, 
per lui nuovo, con l’insegnamento della storia, della storia della filosofia e delle scien­
ze. Mi riferisco particolarmente alle scienze sperimentali, fisica, chimica e soprattutto 
biologia.

Generalmente non è quasi mai il singolo problema scientifico a costituire diffi­
coltà ma tutta la mentalità che nasce a contatto con i problemi sollevati dalla scienza.

E’ anche vero che alcuni problemi più facilmente impressionano i ragazzi: l’e­
voluzione e quindi la creazione dell’uomo; l’origine del mondo e la spiegazione 
del mondo immanente nel mondo stesso e quindi Dio escluso o identificato con 
la natura; il pensiero e lo spirito visti come differenze quantitative e funzioni legate 
all’evoluzione del sistema nervoso. Per quanto importanti i problemi, mi pare che 
metta conto di considerare soprattutto la mentalità.

Il mondo di chi parla.
E’ facile che l’insegnante di religione e in genere il sacerdote, abbiano fre­

quentato corsi in cui venivano accuratamente distinti due aspetti fondamentali dei 
programmi: l’aspetto « informativo » — destinato a istruire — e l’aspetto « for­
mativo » destinato ad educare. La parte informativa che verteva sulle « materie » 
(chimica, fisica, matematica, ecc.) era vista ben subordinata alla parte formativa che 
riguardava le « discipline » (autori classici, filosofia, ecc.) le quali richiedevano l’e­
sercizio di tutte le facoltà dell’uomo e concorrevano a formare l’uomo.

Riecheggiando in certo senso quanto aveva detto Platone, si venivano a for­
mare due livelli nello stesso insegnamento: quello delle materie scientifiche e quello 
delle discipline umanistiche; e due classi negli studiosi: quella dei subalterni legati 
a cognizioni nozionistiche e alla pura constatazione e descrizione dei dati di fatto, 
e l’altra classe degli « aristocratici » che attraverso la incessante ricerca e l’esercizio 
delle facoltà raziocinative sviluppavano il pensiero critico e personalità.

Fino a cento anni fa la scienza era quasi prerogativa o ornamento di una società 
agiata, ed era professata da dilettanti e appassionati. Si limitava a raccogliere dati, 
a descriverli, a interpretarli. I dati erno accettati come certi. Da allora la scienza 
è profondamente cambiata, soprattutto per merito della fisica che, dal '20 al '30 
del nostro secolo determinò una rivoluzione maggiore di quella di Copernico. Non 
si tratta più come nell’ottocento, della indagine dei fatti naturali e della descri­
zione delle osservazioni; ma viene messa in questione e scompare la autoevidenza 
dei dati (cioè il fatto che un dato appaia, non è più ritenuto criterio incontrover­
tibile di verità). Lo stesso vale per le dimensioni costanti e le proprietà tradizio-



215

nali di « tempo, spazio, moto ». Questo non perchè il fisico abbia riscontrato, per 
osservazione diretta dello spazio luogo tempo, essere errato quanto si credeva ieri. 
Le affermazioni di ieri sono cambiate perchè i fisici cominciarono a non conside­
rarle come verità evidenti, ma come principi euristici, cioè ipotesi per la ricerca, 
da rivedersi se necessario in base a teorie, raccolte di dati, criteri forniti dal pro­
gresso scientifico.

La scienza ha sempre un carattere revisionale: cioè tutti i principi nella scienza 
sono oggetto di costante revisione. Questo fatto non è facilmente accettabile da 
una formazione mentale che parte da principi sicuri, immutabili, per i quali non 
si dà revisioni ma soltanto diversità di applicazione. Il sacerdote insegnante di re­
ligione si trova facilmente in questa situazione. In possesso di soluzioni sicure per 
alcuni problemi ultimi, è tentato di dogmatizzare tutto e di cercare soluzioni sicure 
a tutti i problemi. Il mondo mentale del ragazzo invece, come anche il mondo in 
cui viviamo, ha tutta un’altra visione. Infatti gli scienziati moderni e il nuovo indi­
rizzo di insegnamento delle materie scientifiche all’estero e domani in Italia, non 
accettano più e non insegnano come assolute e sicure le grandi leggi della chimica 
e della fisica. Ne viene un senso di relatività di tutto, dove anche i « dati scienti­
fici » non sono assoluti nè presi come certi; ma partendo dal principio che potreb­
bero anche essere diversi da come si presentano, vengono messi in discussione e 
spesso così rivelano aspetti non sospettati. Tutto questo nasce da una nuova men­
talità scientifica: ma nello stesso tempo la forma e l’influsso di essa si fanno sentire 
in tutti i campi del mondo in cui il giovane vive.

Il mondo in cui vive il giovane
E’ un mondo in cui la scienza, non più di elite nè hobby ma democratizzata, è 

diventata il fondamento della potenza e della produttività delle nazioni. Nella va­
lutazione pratica e nel valore economico, la scienza oggi ha il posto che un tempo 
aveva l’esplorazione di terre vergini, e la conquista di un impero. Oggi lo sfrutta­
mento coloniale delle risorse di un paese è sostituito dallo sfruttamento tecnologico. 
Un tempo si chiedeva alla scienza di soddisfare i bisogni; oggi la tecnologia pre­
corre e crea i bisogni.

Il potere politico stesso sta sostituendo le tradizionali leve di potere con gli 
scienziati. Kennedy che si circonda di un trust di cervelli è la dimostrazione di un 
potere politico che, a livello decisionale, ha sostituito le leve tradizionali con uomini 
di scienza. E’ nota a tutti l’influenza esercitata dagli scienziati atomici sulla politica 
degli Stati Uniti. Il mondo di oggi è quindi un mondo in cui la scienza ha sempre 
più importanza e stima. Però la scienza di oggi è basata sulla ricerca « fluida » 
e non più « stabilizzata ».

La ricerca fluida è aperta, problematica; basata su ipotesi di lavoro che met­
tono in discussione tutto. La ricerca stabilizzata accetta i principi dati dalla ricerca 
fluida, eseguisce, traduce i principi in tecnica.

Oggi è il tempo della ricerca fluida che non tiene nulla come assoluto. Ne viene 
una mentalità in cui si crede che l’intelligenza potrà fare domani quanto oggi è 
impossibile, perchè non riceve nulla di assolutamente stabile e mette in discussione 
anche le cose più sicure.



216

Ne deriva, nello scienziato, un senso di orgoglio e un senso di umiltà; mentre 
si rifiuta pregiudizialmente ogni limite, allo stesso tempo si ha un profondo senso 
del limite. C’è orgoglio per ciò che si riesce a realizzare e per le barriere ritenute 
invalicabili e che cadono; nasce umiltà per i sempre più vasti campi sconosciuti che 
si aprono al cadere di ogni diaframma, e per non sentirsi più centro dell’universo.

Il tasso di revisione delle teorie nella scienza alla fine del secolo scorso era 
ancora così lento che uno scienziato poteva iniziare e finire tutta la propria attività 
senza trovare cambiamenti radicali nei proprii campi. Invece una inchiesta condotta 
ultimamente da Joseph J. Schwab (1), biologo e pedagogista americano, tra alcuni 
fisici ha indicato una previsione di vita media per un insieme di conoscenze della 
fisica delle particelle subatomiche la quale non oltrepassa i quattro anni. Un fisico 
che fosse stato assente dalla terra dal 1915 al 1926 tornando sarebbe rimasto com­
pletamente confuso davanti alla fisica progredita nel frattempo. Per la biologia il 
tasso modale di previsione è valutabile attorno a quindici anni. Un laureato quin­
dici anni fa che non si sia tenuto aggiornato deve rivedere tutto il proprio corpo 
di nozioni. Tutto questo porta, assieme ad un senso di umiltà, il desiderio di og­
gettività. Come dato fondamentale mi pare che il mondo di oggi abbia questo 
desiderio: di trovare la verità come e quale che sia: una verità oggettiva, au­
tenticala).

C’è nello stesso tempo il pericolo, e non solo il pericolo ma anche l’errore di 
confondere oggettivo con sperimentale, e di rifiutare come irreale tutto ciò che in 
un modo o nell’altro non si può controllare con l’esperienza. Questo è il mondo 
in cui il giovane vive; anzi, il giovane vive questo mondo.

Il giovane e il mondo di oggi
Il giovane che si accosta alla scienza vive in tappe accelerate il processo, lo svi­

luppo e il cambiamento di mentalità che la nostra civiltà ha subito con il progresso 
della scienza.

Se mi è permesso un paragone: nello sviluppo della sua formazione intellettuale 
il giovane ricapitola le fasi dello sviluppo della scienza con tutte le implicazioni, 
gli eccessi, l’entusiasmo, la critica, l’orgoglio e l’umiltà. A queste ultime tappe — 
di critica, di limite ed umiltà — il giovane arriverà più tardi, e forse mai.

Un altro carattere della scienza odierna che influisce anche sulla mentalità è 
che gran parte della sperimentazione non può essere tenuta segreta sia per la mole 
dei mezzi impiegati sia anche per il desiderio degli scienziati di comunicare le loro 
ricerche. Anche i dubbi e gli insuccessi sono conosciuti. Ne è prova la storia dei 
missili e dei satelliti. Il giovane, abituato a tutta l’informazione non si accontenta 
più delle sole conclusioni: vuole conoscere anche tutto il processo attraverso cui 
si è arrivato a quelle conclusioni. Ma nel campo della storia ecclesiastica, della 
ricerca biblica, della storia del dogma, della sacramentaria e delle discipline eccle­
siastiche egli non ha la preparazione per seguire tutto il processo che porta a de­
terminate conclusioni. Allora rifiuta le conclusioni delle quali non ha potuto con­
trollare la formazione e verificare i presupposti; anche perchè in genere gli vengono 
presentate sempre le sole conclusioni. Quando ad esempio al giovane viene addotto 
il criterio della Tradizione come motivo dell’assenso ad una determinata verità di



217

fede, istintivamente si rifiuta perchè non conosce il valore e la vitalità della Tra­
dizione nella Chiesa.

In conclusione il giovane pendola fra due opposti stati d’animo: tra un asso­
lutismo dettato dalla sua fede nel progresso e nelle possibilità offerte dalla scienza 
e un relativismo per cui nulla c’è di sicuro e di assoluto, perchè così gli si pre­
senta la scienza che ha un linguaggio che egli ben capisce e che lo affascina.

Il sacerdote e il mondo del giovane
Anche parte del clero ripercorre, a tappe accelerate, le varie posizioni che una 

certa mentalità chiesastica ha assunto nei confronti della scienza. Come risposta 
ad una settaria negazione delle verità religiose in nome della scienza, nel secolo 
scorso, c’è stata una decisa reazione di dogmatismo, seguito poi dalla ricerca di 
accordo tra scienza e fede, di cui è più conosciuto esempio il tentativo di conciliare 
Bibbia e dati scientifici. Si è anche cercato talvolta nelle scoperte scientifiche una 
conferma delle affermazioni della Bibbia. Ha fatto seguito a questa posizione, da 
parte di molti, una serena attesa di conclusioni nel rispetto di campi che non sono 
propri e nella certezza che ogni passo sicuro sulla via della scienza conduce sempre 
più vicino alla Verità.

Nel sacerdote, e in particolare nell’insegnante di religione, di fronte a posizioni 
polemiche di certa scienza o di professori non sereni, c’è la tentazione di entrare 
in polemica, quasi sempre indiretta perchè avviene tramite il giovane, e ci si lascia 
trascinare a controbattere ad una invasione di campi di competenza con altre in­
vasioni; col rischio di compromettere la verità dei principi religiosi per la incom­
petenza in campo scientifico.

Molti poi arrivano a trovare una possibilità di dialogo nel chiarimento dei 
campi propri a ciascuna disciplina. Si svincola così la fede da prove autorevoli non 
assolute e che, potendo essere cambiate o addirittura cadere, coinvolgerebbero una 
fede che si poggiasse su loro.

L’atteggiamento più giusto e lo sforzo maggiore dovrebbe essere inteso, a mio 
giudizio, a riportare la scienza nel campo che le compete — il che vuol dire rispet­
tarla alla fine — e viceversa.

E’ necessario, allo stesso tempo, accettare la realtà in cui vive il giovane e va­
lorizzare la sua ricerca di oggettività, aiutandolo a superare quella mentalità che 
identifica oggettività con sperimentalità.

Un aiuto spesso risolutivo nella crisi generata dai problemi della scienza è il 
convincere della necessità che ogni scienza usi mezzi di indagine propri e rispetti 
i propri limiti. La filosofia e la speculazione possono essere altrettanto scienza con 
propri mezzi di indagine, validi quanto un laboratorio.

D’altra parte questa è anche la convinzione di studiosi seri e sereni. E’ signi­
ficativo a questo proposito quanto afferma nelle « considerazioni preliminari sugli 
scopi dell’insegnamento scientifico » La Science Masters’ Association. « ... dovrem­
mo evitare, a qualsiasi costo, di permettere che i nostri allievi restino imprigionati 
nella scienza, divenendo incapaci di guardare oltre i suoi confini. ... La scienza mira 
alla verità, una verità di enorme valore, ma non ha il monopolio dei valori; essa



218

non rivela che un aspetto della realtà; altri aspetti si trovano nell’arte, nella reli­
gione, nella filosofia e, solo considerando di volta in volta ognuno di questi aspetti, 
acquisteremo la possibilità di venire in possesso del tesoro della conoscenza... La 
scienza non entra in conflitto con altri studi, come l’arte, la politica, la religione; 
essa però può accrescere la nostra conoscenza in questi campi » (3).

Anche riguardo problemi particolari e appassionanti, quali l’evoluzione e l’ori­
gine della vita, lo scienziato si sente impegnato, in quanto tale, a chiedere alla 
scienza tutte le risposte che essa può dare.

Dice il Padova, teologo di molto valore e di altra religione, a proposito della 
evoluzione: « Conviene anche in evoluzione, aver fiducia nel metodo scientifico: 
cercare interpretazioni razionali ai fenomeni osservati: respingere nettamente le 
facilonerie vitalistiche teologiche; mantenere una posizione agnostica, diciamo così 
gelidamente cortese in questioni teologiche — finché si è in laboratorio — natural­
mente; fuori ognuno la pensa come vuole... » (4).

Il che non vuole essere agnosticismo o pieno relativismo ma un invito a non 
postulare principi se e quando si possono trovare ragioni.

Altrove infatti lo stesso autore dice « nè l’uomo di scienza può escludere a 
priori la necessità di arrivare a una soluzione extrascientifica: lo scienziato deve 
essere pronto a correre qualunque avventura del pensiero compreso il riconosci­
mento dell’esistenza del soprannaturale, di un Agente capace di sospendere, modi­
ficare, dirigere il corso dei fenomeni naturali. Solamente che gli scienziati sono, 
devono essere terribilmente esigenti e pretendere prove inoppugnabili prima di cre­
dere ai miracoli » (5).

Conoscere, per quanto si può, la situazione e la mentalità che la scienza va 
formando in sempre più vasti strati, può essere un presupposto a un dialogo vero 
coi giovani.

Don Guido Arosio

(1) Schwab J. J. - L’insegamento della scienza, Armando Roma 1964 pagine 43-46.
(2) Mons. Pellegrino - La Chiesa nel mondo, Riv, Dioc. Tor. XLIX, 2 pag. 59.
(3) Science Masters’ Association: Aspetti didattici e sperimentali nell’insegnamento delle 

scienze - Feltrinelli 1966 pag. 20 sg
(4) Padova E. - Biologia generale - Boringhieri 1962 pag. 570.
(5) Padova E., sopra citato pag. 551.



219

LA GIORNATA DELL’ASSISTENZA SOCIALE 
PER IL PATRONATO ACLI

(Domenica 30 aprile) 

La giornata dell’Assistenza Sociale a favore del Patronato Acli che si celebra 
normalmente il 19 marzo festa di San Giuseppe, quest’anno a causa della coinci­
denza con la festa delle Palme è stata spostata a domenica 30 aprile.

Essa si propone un triplice obiettivo che è bene conoscere, fare rilevare e 
diffondere.

1. — Far conoscere la natura, l’importanza di questo servizio a disposizione 
di tutti i lavoratori dell’industria, dell’agricoltura, dell’artigianato e di altri rami 
di attività. In molti comuni e Parrocchie è già diffuso e tutti ne riconoscono facil­
mente l’utilità dalle decine di migliaia di casi umani, spesso diffìcili e delicati, che 
esso affronta e risolve.

Però a molti lavoratori rimane ancora sconosciuto, con loro grave danno, per­
chè non ottengono od ottengono in modo insufficiente delle prestazioni di fonda­
mentale importanza.

Trattandosi di una materia estremamente complicata come la legislazione pre- 
videnzialè e assistenziale, i singoli interessati non sono perlopiù in grado di portare 
a termine le loro pratiche. Moltissime volte non basta neppure l’aiuto di qualche 
amico o persona privata che si interessa, perchè le questioni si prestano spesso, 
specie in casi di infortunio o di invalidità o altri casi più impegnarvi, a contesta­
zioni di carattere medico e legale.

In questi casi ci vogliono medici esperti e legali capaci di sostenere il confronto. 
Il singolo privato o anche i servizi sociali delle aziende non possono farlo anche 
perchè non sono autorizzati per legge. Solo un Patronato può difendere valida­
mente il lavoratore, perchè è legalmente autorizzato e perchè è attrezzato adegua­
tamente per farlo con appositi uffici e servizi medici e legali.

Si aggiungano anche altri inconvenienti come le speculazioni di privati che ta­
lora fanno questi servizi facendoseli pagare cari; il limite dei servizi sociali svolti 
dalle aziende per i motivi sopra ricordati, limiti particolarmente evidenti quando 
gli interessi del lavoratore sono in contrasto con quelli dell’azienda, per esempio 
in caso di infortunio e anche perchè questo servizio aumenta il senso di dipendenza 
del lavoratore dall’azienda stessa, diminuendo la sua già ridotta libertà personale.

Molti sacerdoti e laici conoscono bene queste situazioni e per di più spesso 
sono oberati personalmente di richieste che portano via tempo e fatica e difficoltà 
per rispondere seriamente.

Tutti questi motivi consigliano di prendere in seria considerazione l’iniziativa e 
di diffondere la conoscenza del Patronato Acli, che oggi in Torino è il più efficiente 
e svolge la maggiore attività nel settore.

2. — Estendere e rendere più capillare l’attività del Patronato Acli nei Co­
muni, nelle Parrocchie o nelle zone. Il potenziamento della rete capillare per la



220

raccolta delle pratiche è stato notevole in questi anni, attraverso anche all’opera dei 
circoli Adi. Molto rimane ancora da fare.

La Sede Provinciale è intenzionata ad estendere il servizio. I Sacerdoti ed i 
Laici responsabili studino sul posto le iniziative possibili, individuino persone ca­
paci e disponibili, si mettano in contatto con la Direzione provinciale.

Si studierà così come impiantare l’iniziativa; si prowederà a preparare le per­
sone disposte a lavorare e si stabiliranno dei collegamenti permanenti per un buon 
funzionamento. L’importante è istituire sul posto dei Segretariati del Popolo fun­
zionanti che rispondano alle esigenze in modo serio ed adeguato.

Sarà un grande aiuto ai lavoratori e a molte persone in condizioni di bisogno, 
un vero servizio espressione di carità. Evidentemente esso richiede spirito di amore 
e di servizio, una costanza nell’attività (fedeltà ad un orario fisso, pazienza, com­
prensione e tatto nel ricevere le persone) e insieme serietà e competenza tecnica 
(anche se limitata, perchè la parte più importante viene svolta dai tecnici della Sede 
provinciale).

3. — Raccogliere i fondi per potenziare i servizi. I Patronati hanno un contri­
buto economico per legge perchè sono enti di diritto pubblico. Però esso è netta­
mente insufficiente sia per l’imperfezione della legge sia per la scarsa funzionalità 
della burocrazia degli Enti previdenziali. Lascia quindi scoperta una larga parte di 
esigenze e di attività.

D’altronde i costi di questi servizi (spese mediche e legali, locali, spese di can­
celleria, corrispondenza, atrezzature di ambulatori e di uffici) sono notevoli e si 
possono affrontare solo con l’aiuto di tutti, perchè il servizio è gratuito per tutti i 
lavoratori che lo richiedono. Per questo si promuove nella Giornata la raccolta di 
fondi. L’aiuto di tutti ha permesso di migliorare e nella misura in cui si rafforzerà 
permetterà nuovi passi in avanti. E’ importante quindi che da parte di tutte le 
Parrocchie e Associazioni si dia un generoso contributo a questa attività che non 
serve un’associazione, ma tutti i lavoratori senza alcuna distinzione.

I fondi raccolti serviranno in parte a potenziare i servizi e le attrezzature dei 
Segretariati del Popolo locali e in parte a sostenere e migliorare i servizi della Sede 
Provinciale.

Nota:
Le offerte raccolte nella Giornata vengono trasmesse con c.-c. o versamento 

diretto alla Direzione Provinciale del Patronato Adi - Via Perrone, 3 - Torino. 
Telefono 570888.



221

LE ATTIVITÀ’ DEL PATRONATO ACLI DI TORINO 
NEL 1966

Il complesso delle attività assistenziali — per tutela dei diritti e del patrocinio 
legale — svolto nello scorso 1966 dal Patronato ACLI di Torino, è in sintesi:

— pensioni di invalidità, vecchiaia e superstiti n. 19.995
— assicurazioni sociali in genere » 40.243
— previdenze sociali ad emigrati » 635
— infortuni sul lavoro » 7.241
— malattie professionali » 2.152
— prestazioni di malattie generiche » 1.086

Totale pratiche tecniche n. 71.352

Assistenze varie: (ospedaliere, sanatoriali, interventi per cause
professionali, economiche, post belliche e per gli immigrati) n. 99-443

n. I7O.795
Interventi sanitari » 8.790
Cause avanti la Magistratura » 313
Consulenze legali » 530

La Sede di Torino del Patronato Adi — che dispone oltre al personale tecnico 
e caratterizzato, di 8 consulenti sanitari e 9 consulenti legali — specializzati nei 
vari rami e materie — è sempre a disposizione di tutti indistintamente con nor­
male orario giornaliero d’ufficio.

I Rev.mi Parroci e Sacerdoti — così spesso richiesti di aiuto in tante circo­
stanze individuali e sociali — possono rivolgersi, con ogni fiducia, alla Sede Pro­
vinciale del Patronato Adi in Via Perrone 3, certi di ottenere intervento ed interes­
samento anche per costituire nelle Parrocchie validi Segretariati del Popolo.

Dal Vaticano, 9 marzo 1967 
Ill.mo e Rev.mo Signore,

l’Augusto Pontefice ha appreso con vivo compiacimento che il 30 aprile p. v., 
avrà luogo l’annuale « Giornata dell’Assistenza Sociale », organizzata da codeste 
Associazioni Cristiane dei Lavoratori Italiani allo scopo di sempre più sensibiliz­
zare l’opinione pubblica a riguardo della provvida opera, svolta dal Patronato ACLI 
in favore dei lavoratori, e di avvalorarne l’efficacia e la tempestività con l’apporto 
di generose offerte.

Nella significativa occasione, Sua Santità desidera anzitutto rivolgere il Suo pa­
terno plauso per la attività del Patronato ACLI, che in questi anni ha visto prò-



222

gressivamente dilatarsi la sfera dei propri interventi e delle proprie competenze, 
dedicandosi all’assistenza sociale, medica, legale, e in ogni altro campo, con senso 
di profonda responsabilità e con piena soddisfazione dei lavoratori italiani, anche 
occupati all’estero, che vi si sono rivolti. Oltre che dalla chiara e imprescrittibile 
fedeltà alla legge dell’amore, promulgata dal Vangelo di Cristo, l’impegno di carità 
fraterna del Patronato ACLI è mosso dalla attuazione della dottrina sociale della 
Chiesa, sì che le parole esortatrici e profetiche di Leone XIII di v. m. nell’Enci­
clica « Rerum Novarum », come pure le illuminanti indicazioni di Romani Pon­
tefici, che l’hanno seguito su la Cattedra di Pietro, hanno qui trovato piena 
rispondenza.

Questa adesione ai luminosi insegnamenti della Chiesa, come deve formare il 
più alto titolo di onore per le benemerite ACLI, così deve alimentarne la continua 
ispirazione a sempre rinnovato slancio di dedizione e di interesse per le necessità 
dei lavoratori: e pertanto il Santo Padre ama aggiungere alle meritate lodi anche 
un fiducioso invito a continuare fedelmente nella loro necessaria intrapresa. Non 
parole, ma opere, dev’essere il motto dell’ora: ove sono persone umane a cui è 
dovuta assistenza nelle molteplici necessità loro imposte dal lavoro, come dagli 
infortuni o dalla disoccupazione, ove famiglie aspettano la giusta ricompensa ai 
loro sacrifici, ove c’è da ridonare speranza e infondere conforto, urge essere pre­
senti con prontezza ed efficacia. Sia questo il costante programma, su cui procedere 
con fermo proposito.

Al tempo stesso, il Vicario di Cristo esorta i cattolici italiani ad accogliere di 
cuore l’invito loro rivolto in occasione della prossima « Giornata », dimostrando 
la maturità della loro cristiana carità e della loro coscienza sociale con l’offerta ge­
nerosa e spontanea, che permetta alle limitate risorse del Patronato ACLI di am­
pliare concretamente la rete delle sue prestazioni in Italia e all’Estero, e di conti­
nuare, incoraggiato dall’aiuto dei buoni, nella sua opera, in risposta alle consegne 
della Chiesa, e alle attese della società.

In pegno delle copiose rimunerazioni del Cielo su quanti ascolteranno questa 
esortazione, e in auspicio di sempre più ampi traguardi per l’opera dei diletti Pa­
tronati ACLI, l’Augusto Pontefice è lieto di impartire a Lei, ai suoi collaboratori 
ecclesiastici e laici, e a tutti gli iscritti delle Associazioni Cristiane Lavoratori Ita­
liani la particolare propiziatrice Benedizione Apostolica.

Profitto della circostanza per confermarmi con sensi di distinta stima

di V. S. I11.ma e Rev.ma dev.mo nel Signore
A. G. Card. Cicognani



223

Avrà luogo domenica 7 maggio

INDICAZIONI PASTORALI PER LA GIORNATA MONDIALE 
DELLE COMUNICAZIONI SOCIALI

La Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali ha scopi eminentemente 
pastorali, corrispondenti alla missione della Chiesa in questo campo.

Essi potrebbero essere così riassunti:

a) dare alla società il senso della responsabilità di fronte ai grandi vantaggi 
e ai pericoli che presentano questi strumenti;

b) rendere i cristiani consapevoli dei loro doveri, in conformità con la fede 
che professano, nell’uso di questi strumenti;

c) assicurare l’efficace appoggio della Chiesa agli uomini ed alle imprese che 
adoperano questi strumenti per la diffusione della verità e della carità tra gli uomini.

La « Giornata » deve perciò mirare a raggiungere il grande pubblico, e ad 
interessare particolarmente gli ambienti professionali della stampa, del cinema, della 
radio e della televisione. Essa servirà inoltre a impostare un attento esame della 
situazione nazionale e locale in questo campo.

La « Giornata Mondiale », richiesta dal Concilio Ecumenico Vaticano II ed 
istituita da Sua Santità Paolo VI, offre un’opportuna occasione per manifestare a 
tutto il mondo l’interessamento della Chiesa per il progresso degli strumenti di 
comunicazione sociale e per assicurare nello stesso tempo il contributo di preghiere 
e la solidarietà di tutti i fedeli per lo sviluppo di un apostolato indispensabile per 
la diffusione della parola di Dio, per l’educazione cristiana e per la presenza della 
Chiesa nel mondo moderno.

E’ noto, peraltro, che nel campo della stampa, della radio, della televisione e 
del cinema, i figli della Chiesa sono in notevole ritardo in confronto alle esigenze 
dell’ora presente, mentre il necessario e costruttivo dialogo con le professioni inte­
ressate richiede nuove forme e nuovi incoraggiamenti.

Quest’anno, in cui per la prima volta viene celebrata la « Giornata Mondiale », 
si suggerisce di dedicarla a tutti gli strumenti di comunicazione sociale nel loro 
complesso e ai vari aspetti che interessano la Chiesa e la famiglia umana, anche per 
dimostrare alle varie professioni: della stampa, della radio, della televisione e del 
cinema che la Chiesa non è estranea ai problemi di questo settore, e che ha stima 
della loro attività.



224

NORME PER LA CELEBRAZIONE

Messaggio Pontificio.

Il Santo Padre, in preparazione della Giornata Mondiale, rivolgerà ai fedeli e 
a tutti gli uomini di buona volontà un suo speciale messaggio. E’ consigliabile che 
tale messaggio venga diffuso dalla stampa, dalla radio e dalla televisione in tempo 
utile per sensibilizzare l’opinione pubblica.

Sul piano parrocchiale:
— preparare i fedeli nelle domeniche precedenti alla celebrazione della Giornata; 
— diffondere il materiale inviato dagli Uffici Diocesani;
— dedicare l’istruzione catechistica a questo tema;
— orientare verso questi problemi i temi di studio delle Associazioni Cattoliche.

La liturgia del giorno.
La liturgia della domenica, precedente alla Pentecoste, offre numerosi e signi­

ficativi spunti per una omelia orientata verso l’argomento della « Giornata 
Mondiale ».

Occorrerà insistere sul legame esistente tra la celebrazione liturgica e la realtà 
della vita quotidiana in cui gli strumenti della comunicazione sociale si inseriscono. 
Il Popolo di Dio infatti dovrà usare questi strumenti a servizio del Signore (Col­
letta), per la diffusione della carità (Epistola) e della verità (Vangelo) nel mondo. 
L’apposita « Oratio fidelium » permette di polarizzare le intenzioni delle preghiere.

Incontri con gli educatori.
Poiché i problemi della comunicazione sociale sono di particolare interesse per 

l’ambiente familiare e per il pubblico giovanile, dovrebbero essere promossi in ogni 
centro o parrocchia incontri di sacerdoti, educatori e genitori su questo tema.

Nello stesso tempo sono vivamente raccomandate iniziative di interesse per la 
gioventù: incontro con un professionista di nota serietà e maturità morale, visita 
di uno stabilimento di produzione, ecc.

La colletta.
Il Concilio Vaticano II ha insistito molto sull’importanza di un efficace, mas­

siccio contributo materiale di tutto il mondo cattolico per le urgenti necessità della 
Chiesa in questo campo (Decreto « Inter mirifica », NN. 17 e 18). Nel richiedere 
ai fedeli il loro meritorio contributo occorrerà spiegare chiaramente la natura e 
l’utilità delle varie opere di pastorale, di educazione e di diffusione che la Chiesa 
ha promosso e deve ancora promuovere in questo campo.

Efficienti strutture organizzative, istituti di formazione e strumenti di diffu­
sione sono oggi necessari alla Chiesa perchè la sua voce sia udita e la sua immagine 
sia vista dall’uomo moderno.



225

ORATIO FIDELIUM
per la Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali

Questa « preghiera dei fedeli » è stata preparata dalla Pontificia Com­
missione per le Comunicazioni Sociali, in collaborazione con il Consi­
lium ad exsequendam Constitutionem de Sacra Liturgia.

Preghiamo, fratelli carissimi, Dio Padre delle misericordie e autore di ogni 
bene, per la diffusione della verità, della pace e dell’amore tra gli uomini.

i) Perchè la grande famiglia della Chiesa possa far giungere il suo annuncio di 
pace e di carità sino agli estremi confini della terra, preghiamo.

2) Perchè la società orienti al servizio dell’uomo, quali doni di Dio, destinati a 
diffondere la verità, i moderni strumenti di comunicazione sociale, preghiamo.

3) Perchè autori, editori e tutti i professionisti della comunicazione sociale siano 
sempre coscienti della loro responsabilità e usino questi strumenti per la gloria 
di Dio e il bene dell’umanità, preghiamo.

4) Perchè tutti gli uomini scelgano con retta coscienza e appoggino la stampa, 
gli spettacoli e le trasmissioni che contribuiscono al loro progresso morale e cultu­
rale, preghiamo.

5) Perchè gli strumenti di comunicazione sociale aiutino efficacemente l’umana 
solidarietà, sollevando le pene di quanti soffrono a causa delle guerre, delle carestie 
e di ogni sventura, preghiamo.

O Signore, soccorri il tuo popolo, che spera nella tua misericordia: la tua onni­
potenza lo sostenga in questa vita e lo guidi al gaudio della eternità. Per Cristo 
nostro Signore.



226

ISTITUTO SUPERIORE DI PEDAGOGIA
DEL PONTIFICIO ATENEO SALESIANO

sez. Istituto di Catechetica

CORSO ESTIVO BIENNALE DI PEDAGOGIA CATECHISTICA

Finalità
Il corso estivo di pedagogia catechistica si propone i seguenti scopi:

— Rispondere alle esigenze pastorali concrete del mondo moderno in genere e 
della rifoma della Scuola Italiana in specie, con una iniziativa adatta a rinnovare 
il senso di responsabilità professionale e lo zelo apostolico.

— Rispondere alle esigenze dei giovani, più profondamente colpiti dalle tra­
sformazioni in atto nella società e bisognosi, perciò, di una cura pastorale più ade­
guata e più specializzata.

— Adeguare la catechesi ai nuovi sviluppi teologici e pastorali, nel quadro del 
rinnovamento di istituzioni e metodi, voluti dal Concilio Ecumenico Vaticano II.

— Promuovere l’aggiornamento pastorale, dottrinale e metodologico degli in­
segnanti di religione e dei responsabili delle attività catechistiche, già impegnati 
nell’azione, e perciò difficilmente raggiungibili durante l’anno scolastico.

Contenuto del Corso
Il Corso estivo di pedagogia catechistica intende trattare, in due cicli, tutta la 

problematica catechistica in forma di aggiornamento e perfezionamento. Le varie 
discipline mirano a sviluppare tre diverse dimensioni del problema catechistico: 
quella teologica, circa la natura, il fine della catechesi e il messaggio da trasmet­
tere; quella antropologica, rivolta alla conoscenza del soggetto e delle istituzioni 
socio-culturali; la dimensione metodologica, riguardante i metodi, i mezzi e le tec­
niche dell’insegnamento della Religione.

Programma
Elementi di Teologia della catechesi
Problemi generali della catechesi
Sintesi della dottrina cattolica in funzione della catechesi
Psicologia generale e scolastica
Psicologia genetica e religiosa
Sociologia religiosa
Problemi della cultura contemporanea
Metodologia per la ricerca positiva nella catechesi
Problemi della didassi
Metodologia pedagogica



227

Metodologia della catechesi nella scuola media
Metodologia della catechesi nelle scuole medie superiori
Problemi particolari della catechesi ambientale e differenziale

Legislazione e organizzazione scolastica
Storia della catechesi moderna
Gruppi di ricerca settoriali
Esercizi pratici: esercitazioni
Organizzazione della catechesi in Italia

Attività complementari
i. Conferenze di esperti sugli aspetti pratici della catechesi: relazioni e di­

scussioni di esperienze catechistiche.

2. Tavole rotonde settimanali sugli argomenti più interessanti, emersi dalle 
lezioni.

3. Presentazione critica di materiale didattico.

Diploma conferito
Al candidato che abbia superato gli esami delle singole materie, l’esame di cul­

tura catechistica generale ed abbia presentato un lavoro scritto, condotto sotto la 
guida di uno dei docenti del Corso, sarà conferito il diploma di qualificazione in 
PEDAGOGIA CATECHISTICA, che attesta una particolare preparazione per le 
attività catechistiche e per l’insegnamento della Religione nelle scuole.

Organizzazione
Il corso si tiene nel periodo estivo (27 luglio - 27 agosto) di due anni succes­

sivi, con 4-5 ore di scuola al giorno.

La frequenza regolare è obbligatoria agli effetti del conseguimento del diploma.

Condizioni per l’iscrizione: licenza liceale o magistrale (o titolo equipollente 
ottenuto in scuole private o statali, in un Seminario diocesano o in uno Studentato 
religioso) e attestato di frequenza regolare d’un corso di Teologia; in mancanza 
di ciò si dovrà affrontare un previo esame su programma prestabilito.

Il Corso si svolgerà presso il Centro di Cultura « Maria Immacolata » (Passo 
della Mendola - Trento).

Chi desidera iscriversi al corso o ricevere informazioni in 
merito, si rivolga all’Ufficio Catechistico Diocesano, via Arcive­
scovado 12 - Torino.



228

OPERA DIOCESANA PELLEGRINAGGI

Iniziative per l’estate 1967

L’OPERA DIOCESANA PELLEGRINAGGI organizza molti importanti itine­
rari in Italia e all’estero. Ne annunciamo alcuni: il programma completo si può 
richiedere all’Ufficio Diocesano Pellegrinaggi - Corso Matteotti n - tei. 510224.

PELLEGRINAGGIO DIOCESANO A LOURDES: in treno dal 24 al 29 
agosto; in torpedone dal 23 al 29 agosto; in aereo dal 25 al 28 agosto.

AD ANNECY per il terzo centenario della nascita di S. Francesco di Sales, at­
traverso i trafori del Gran S. Bernardo e del Monte Bianco, dal 2 al 4 giugno.

A FATIMA nel cinquantenario dell’apparizione della Madonna, dal 3 al 20 
settembre.

Inoltre, a LORETO, ASSISI, LA VERNA, CASCIA, in SICILIA, in SVIZ­
ZERA, a ROMA, nelle DOLOMITI, a TAIZE’ e PARAY-LE-MONIAL, oltre ai 
Pellegrinaggi domenicali a CREA, OROPA, CUSSANIO, S. ANNA DI VINA- 
DIO, SOTTO IL MONTE, ecc.

Informazioni e iscrizioni presso l’Ufficio Pellegrinaggi.

L’Opera Diocesana Pellegrinaggi è a disposizione delle Parrocchie anche per 
l’organizzazione di gruppi e per itinerari speciali.

ESERCIZI PER IL CLERO

Opera della Regalità
Giugno

n-17: GRECCIO (Rieti), «Oasi Gesù Bambino» 
18-24: ERBA (Como), « Oasi S. Maria degli Angeli » 
18-27: LA VERNA (Arezzo), «Oasi S. Francesco»

PER ORDINANDI
Luglio

2- 8: ASSISI (Perugia), « Oasi Sacro Cuore »
16-22: GENOVA-QUARTO, «Abbazia della Castagna» 

Agosto
6-12: GRECCIO (Rieti), « Oasi Gesù Bambino » 

Settembre
3- 9: GRECCIO (Rieti), « Oasi Gesù Bambino » 

10-16: ASSISI (Perugia), « Oasi Sacro Cuore »



229

Ottobre
8-14: ERBA (Como), « Oasi S. Maria degli Angeli »
8-14: GRECCIO (Rieti), « Oasi Gesù Bambino »

12-18: LA VERNA (Arezzo), « Oasi S. Francesco »
22-28: LA VERNA (Arezzo) « Oasi S. Francesco » 

Novembre
12-18: ASSISI (Perugia), « Oasi Sacro Cuore »

Informazioni e quota d’iscrizione di L. 1000 all’Opera della Regalità di N. S. 
G. C. - Via L. Necchi, 2 - Milano - C/C. 3-14453.

Richiedere il programma completo con i nomi dei Predicatori ed il programma 
dei Corsi di Esercizi per laici.

Foresteria di Camaldoli
(Arezzo)

PER I SACERDOTI

Giugno 18-24 — Predica P. Giovanni G., camaldolese

Luglio 2-8 — Predica P. A. Giabbani, camaldolese

Luglio 9-15 — Predica Mons. Arialdo Beni

Settembre 3-9 — Predica P. B. Calati, camaldolese

Settembre 24-30 — Predica Mons. Fiorino Tagliaferri

Ottobre 1-7 — Predica P. Colombano, camaldolese

Settembre 18-23 — QUATTROGIORNI per sacerdoti sulla 
LITURGIA. Predica Don Luigi Della Torre

1° giorno: La Liturgia nella Chiesa alla luce di tutti i 
documenti del Vaticano II — Storia della sal­
vezza e liturgia — La pastorale liturgica.

20 giorno: L’assemblea liturgica — La liturgia della Pa­
rola — Le celebrazioni della parola di Dio 
( esemplificazioni ).

3° giorno: La liturgia eucaristica — La domenica: giorno 
del Signore e della comunità ecclesiale — Lo 
edificio sacro: problemi di adattamento e di 
utilizzazione pastorale.

40 giorno: L’iniziazione cristiana: Struttura catechetico 
liturgica e prospettive pastorali — Liturgia del 
matrimonio e pastorale matrimoniale — Le 
celebrazioni funebri: catechesi e pastorale.

Prenotarsi per tempo inviando lire mille.



230

VILLA SAN GIUSEPPE
Casa di Esercizi Spirituali dei PP. Gesuiti 
Bologna - Via San Luca, 24 - Tel. 412464

CORSI DI ESERCIZI SPIRITUALI PER IL CLERO - 1967

FEBBRAIO
25 - 3 mar. sera (Ordinandi) PP. Genovese e Sbardella SJ. (Villa S. Giuseppe - 

Bologna)

GIUGNO
18-24 sera (Ordinandi) P.P. Genovese SJ. (Villa S. Giuseppe)

LUGLIO
3-8 P. G. Rambaldi SJ. (Dalla Pont. Univ. Greg. - Roma)

10 -15 P. M. Flik S.J. (Dalla Pont. Univ. Greg. - Roma)
17 - 22 P. G. De Bonis S J. (Dal Gesù di Roma)
24 - 29 P. D. Ferioli S J. (Dall’Istituto Massimo - Roma)

AGOSTO
2 - ii (Per i Religiosi della Compagnia di Gesù)

21-26 P. Fr. Rozzi SJ. (Dall’Istituto Massimo - Roma)

SETTEMBRE
4-9 P. G. Flick SJ. (Da S. Roberto Bellarmino - Roma)

11 - 16 P. R. Bortolotti S.J. (Pont. Univ. Greg. - Roma)
18 - 23 P. F. Gentiloni Silveri S.J. (Scolasticato di Roma)

OTTOBRE
9-14 P. C. de Dalmases S.J. (Casa Scrittori di Roma)

16 -11 P. G. C. Federici S.J. (Provincia Romana - Roma)

NOVEMBRE
6- 11 P. V. Bondani S.J. (Dal Gesù di Roma)

13 - 18 P. A. Aru S.J. (Direz. Naz. Ap. d. Pregh. - Roma)
20 - 25 P. A. Dionisi S.J. (Direz. Naz. Ap. d. Pregh. - Roma)

DICEMBRE
11 - 16 P. A. de Aldama S.J. (Casa Scrittori S.J. - Roma)

GENNAIO ’68
8 - 13 PP. Genovese e Sbardella S.J. (Villa S. Giuseppe - Bologna)

I corsi iniziano alle ore 20 e terminano alle ore 7,30 dei giorni assegnati; non 
si concedono ritardi all’inizio, nè partenze anticipate alla fine. La domanda d’iscri­
zione non è impegnativa se non confermata dalla Direzione; la domanda sia accom­
pagnata dal versamento di L. 1000, che verranno incluse nella retta, ma non resti­
tuite in caso di mancata partecipazione al corso. Quota complessiva L. 8000.

Per informazioni, prenotazioni ed offerte indirizzare al P. Direttore di VILLA 
S. GIUSEPPE - Via S. Luca, 24 - C. C. Postale 8-14688.



Opera Diocesana BUONA STAMPA
Direzione e Amministrazione: Corso Maiieoiii 11 - Tel. 545.497 - TORINO

Bollettini Parrocchiali
• EDIZIONE IN 16 PAGINE.

• EDIZIONE IN 16 PAGINE più elegante copertina con illustrazione 
a 4 colori.

® EDIZIONE NUOVA 16 pagine più copertina a colori formato tasca­
bile 13,5x20 - Minimo di stampa copie 2000 - Conveniente per 
vasta diffusione.

Facciate proprie a disposizione dei RR. Parroci: quante ne desiderano.

Stampa copertina propria in nero: gratis dietro fornitura di clichè 
(ed. 16 pagg.).

Stampa copertina propria a quattro colori, in ofset. Se sulla copertina 
si desidera clichè proprio, oltre al prezzo base del bollettino, si de­
vono pagare le spese d'impianto, una volta tanto e stampare un mi­
nimo di 20.006 copertine utilizzabili di mese in mese secondo il 
fabbisogno.

Titolo-, agli effetti della spedizione, si consiglia di mantenere sulla 
copertina il titolo generico « Echi di Vita Parrocchiale », specie se vi 
sono copie da spedire a indirizzi singoli. II titolo proprio si potrà 
mettere nella prima pagina interna.

Richiedere saggi e preventivi all'OPERA DIOCESANA RUONA 
STAMPA - Corso Matteotti 11 - Tel 545.497 - Torino - precisando 
l'Edizione che si desidera e il numero delle copie.



FABIO SPINELLI
Via Volta, 31 (Campo Sportivo) — CARATE B.za (Mi) 

Tel. 9286 - 9124 - 99167 a.

Sedia sovrapponibile 
in metallo

ARREDAMENTI IN LEGNO E METALLO per:

I mod. Venezia

... ESEGUIAMO LAVORI ANCHE SU DISEGNO...

LA DITTA FABIO SPINELLI SARA' LIETA DI FAR VISI­
TARE ALLA RISPETTABILE CLIENTELA LA MODERNA 

ATTREZZATURA DELLO STABILIMENTO



CHIESE
ORATORI
ASILI------

Parr. Bertesseno

Susa - Con. S. Francesco

RESTAURO
MOBILI 
--------- ANTICHI

Parr. Mompellato

A 
R 
R 
E 
D 
A 
M 
E 
N 
T

Via Vandalino, 23-25 — Telefono 790.405 
TORINO

AMBIENTAZIONI 
in STILE CLASSICO 

e MODERNO



SACLA
Via A. Sansovino 50 - Tel. 732.913 - 734.234 

TORINO
E’ in grado di soddisfare ogni richiesta di:

OLIO

( Combustibile Denso Normale
( Combustibile Speciale 8
( Combustibile Semifluido
( Combustibile Fluido « TERMOSHELL »

GAS IN BOMBOLE
Kerosene, petrolio agevolato per riscaldamento uso domestico 
Dispone di importanti Depositi e di una perfetta organizza­
zione per il servizio a domicilio con: autotreni, autobotti 

piccole, fusti e canistri

TUTTI I PRODOTTI


