
Anno L - N. 5 - Maggio 1968 Sped. in abbon. post. - Gr. 30

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE 

PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Atti del Card. Arcivescovo

La cultura, necessità e dovere del Sacerdote
Carissimi fratelli sacerdoti

E’ in preparazione, per la « Collana Magistero Conciliare » dell’Edi­
trice LDC, un volume di commento al Decreto Presbyterorum ordinis, 
sul ministero e la vita sacerdotale.

Invitato a redigere il capitolo relativo al N. 19 del Decreto, che tratta 
dello studio e della cultura in ordine alla missione del sacerdote, ho pen­
sato bene di comunicare anticipatamente le parti più importanti di questo 
capitolo ai sacerdoti della Chiesa Torinese.

Tutti gli insegnamenti e le direttive del Concilio debbono essere og­
getto di attenta considerazione da parte di tutto il popolo di Dio, in primo 
luogo dei sacerdoti.

Queste pagine vorrebbero anche recare un piccolo contributo all’im­
pegno di vivere l’« anno della fede ». Infatti, per riferirci a quel settore 
della cultura che è il primo e più essenziale per il sacerdote, cioè la teo­
logia, « è la teologia che forma l’intelligenza e l’animo dei pastori dai più 
elevati in dignità ai più umili, preparandoli così ad essere veramente mae­
stri della fede e del costume cristiano ». Così Paolo VI, parlando ai teo­
logi riuniti per il Congresso internazionale il 1° ottobre 1966.

1. SIGNIFICATO DEL § 19 NEL SUO INSIEME

a) Il posto della cultura nella vita del Sacerdote

Il decreto Presbyterorum ordinis è diviso in tre capitoli: il 1° tratta 
del presbiterato nella missione della Chiesa, il 2° del ministero dei pre-



192 

sbiteri, il 3° della vita dei presbiteri. Quest’ultimo capitolo a sua volta 
contiene tre sezioni: la) «Chiamata dei presbiteri alla perfezione»; 2“) 
« Peculiari esigenze spirituali nella vita dei presbiteri »; 3*) « Sussidi per 
la vita dei presbiteri ». Tra questi « sussidi », dopo i mezzi per favorire 
la vita spirituale (n. 18), il n. 19 si occupa dello studio e della cultura, 
mentre i numeri 20-21 trattano dei problemi economici.

E’ chiaro che i « sussidi » si riferiscono sia al « ministero » sia alla 
«vita» dei presibiteri.

Da una parte, la scienza delle cose sacre è necessaria al sacerdote per 
esercitare efficacemente il munus docendi nella predicazione, come pure 
per gli altri compiti inerenti al suo mistero, dall’altra parte essa appare 
indispensabile a qualificare il sacerdote come tale, a configurarne la fisio­
nomia e la missione.

Ciò che è essenziale rilevare, è che l’esigenza della preparazione e del­
l’aggiornamento culturale non è un che di posticcio, che quasi venga ad 
aggiungersi come ornamento alla figura del sacerdote; al contrario, tale 
esigenza trova il suo posto necessario e insostituibile in una visione d’in­
sieme del ministero sacerdotale. Ciò risulterà più evidente dall’analisi dei 
singoli elementi presenti in questo paragrafo.

Sembrerebbe pertanto ozioso pretendere di stabilire una precisa ge­
rarchia di valori fra le varie componenti della vita sacerdotale e dei sussi­
di necessari al sacerdote: vita interiore, impegno apostolico, esercizio dei 
vari ministeri, quando tutto è collegato, cosicché il sacerdote non può, 
normalmente, rispondere in modo adeguato alla sua missione se non tiene 
conto delle varie esigenze che gli si pongono.

Anche in questo argomento sì esprime l’indole pastorale del Concilio: 
ed è questo il punto di vista da cui conviene porsi per intedere rettamen­
te l’insegnamento conciliare sulla cultura e lo studio del sacerdote.

La stretta pertinenza della cultura al ministero pastorale rientra in un 
motivo che nel Presbyterorum ordinis ha grande rilievo: l’unità della vita 
del sacerdote, alla quale è dedicato un paragrafo centrale del Decreto, il 
14°. Non si tratta, di fronte al dovere di tener aggiornata con lo studio 
assiduo la propria cultura, d'una delle tante attività in cui minaccia di 
disperdersi il sacerdote, ma si vuol favorire, anche con questo sussidio, 
l’unità della vita, che ha come centro essenziale Cristo stesso e che deve 
concretarsi in pratica nella fedeltà a Cristo e alla sua Chiesa.

b ) Fine pastorale
E’ troppo diffusa, in certi ambienti del clero, una mentalità che sepa­

ra e talvolta oppone quello che si ritiene impegno e attività pastorale dal-



193

l’attenzione allo studio e dall’interesse per la cultura. Non parlo qui dei 
sacerdoti sopraffatti dalle occupazioni urgenti del proprio ministero — sia 
ciò dovuto ad autentiche esigenze pastorali o a una difettosa impostazione 
del lavoro —, i quali si rammaricano di non poter trovare il tempo per lo 
studio e l’aggiornamento culturale. Mi riferisco, invece, a un atteggia­
mento di disinteresse e quasi di disprezzo per l’attività intellettuale, per 
cui il sacerdote che vi dedica tempo e forza e denaro è considerato da 
alcuni confratelli come un perdigiorno e quasi un imboscato di fronte a 
chi «tira la carretta» da mane a sera senza trovare il tempo di leggere altro 
che il Messale, il breviario, il giornale e qualche predicabile sbirciato 
all’ultima ora.

Vorrei che questa fosse una caricatura senza corrispondenza nella 
realtà; e forse ben pochi sacerdoti si riconoscerebbero in un simile ritrat­
to. Ma lo scarso interesse per la cultura, la mancanza di un programma di 
letture di aggiornamento, l’assenza, nella casa di un sacerdote, dei sussidi 
più elementari a tale scopo, non si possono considerare cosa rara ed ecce­
zionale. E appunto, come dicevo, tale atteggiamento è spesso giustificato 
allegando gli impegni pastorali che soli sarebbero propri del sacerdote.

Ora, si può ben ammettere una distinzione legittima fra l’attività pre­
valente del pastore, impegnato in un contatto assiduo con le persone e 
nel disbrigo di ministeri vari resi indispensabili, se non dalle esigenze 
essenziali della salvezza, dalle consuetudini dell’ambiente, e un’attività 
dedita prevalentemente allo studio, specialmente nelle forme indicate dal­
l’ultimo capoverso di questo paragrafo, d’una ricerca destinata a far pro­
gredire la scienza.

Ma il testo conciliare è ben chiaro nell'escludere qualsiasi opposizio­
ne, anzi nell'affermare lo scopo autenticamente pastorale della scienza e 
dello studio che propone al sacerdote.

Tale è il significato del monito rivolto dal vescovo agli ordinandi pre­
sbiteri, con cui si apre il paragrafo. Se ad essi si richiede maturità di scien­
za è perché la loro dottrina possa essere « una spirituale medicina per il 
popolo di Dio ». Non un hobby, non un lusso dell’intelligenza, ma una 
necessità e un dovere per chi è al servizio del popolo di Dio.

Baldovino di Ford, un abate cistercense divenuto poi vescovo di 
Worcester e arcivescovo di Canterbory, morto nel 1190, si faceva eco di 
tutta la tradizione quando indicava con queste parole il dovere che ha il 
sacerdote di penetrare con lo studio la verità rivelata per poterla insegna­
re debitamente: « Non è necessario che quanti hanno la fede abbiano la 
scienza del linguaggio mistico o sappiano penetrare nel senso profondo 
dei segni e dei sacramenti. Ma l’intelligenza dei misteri è più necessaria 
a coloro ai quali fu affidato il compito d’insegnare e di governare. Perciò



194 

il Signore parlando ai discepoli disse: « A voi è stato dato di conoscere il 
mistero del regno di Dio; agli altri, invece, ho parlato in parabole » 
(Luc. 8, 10) » (De sacramento altaris, II, 4 « Sources Chrétiennes », n. 
94, p. 348).

La scienza del ministro sacro è « diretta a un fine sacro », che può 
essere soltanto il fine proprio del ministero sacerdotale, cioè il «.servizio 
di Cristo Maestro, Sacerdote e Re, partecipando al suo ministero, per il 
quale la Chiesa qui in terra è incessantemente edificata in Popolo di Dio, 
Corpo di Cristo e Tempio dello Spirito Santo» (Presb. ord., 1).

A tale unico fine sono dirette tutte le attività del sacerdote nell’eser­
cizio del triplex munus, docendi, sanctificandi et regendi, e tutti i mezzi 
ch’egli è invitato a mettere in opera, nella vita fisica, nella preghiera, nella 
stessa attività economica. L’attività intellettuale rientra in questo quadro 
d’insieme della vita del sacerdote, tutta orientata al compimento integrale 
dei suoi doveri di pastore.

Il significato pastorale della scienza e dello studio è illustrato più 
particolarmente dalla considerazione delle esigenze che si pongono oggi 
al sacerdote. Egli deve essere in grado di « poter dare una risposta esau­
riente ai problemi sollevati dagli uomini d’oggi ». Che questi problemi 
siano molteplici e svariati e sempre nuovi, che si presentino spesso com­
plessi e irti di difficoltà, non c’è bisogno di dimostrarlo. E’ vero — ed è 
bene ricordarlo per evitare prese di posizione affrettate e pronunciamenti 
non giustificati — che « la Chiesa... non ha sempre pronta la risposta per 
ogni singola questione» (Gaudium et spes, 33, cf. 43). Ma non tutti i 
problemi posti dall’uomo d’oggi sono insolubili; e anche quando una solu­
zione sicura non è possibile, molta luce può venire dal richiamo ai princì­
pi offerti dalla parola di Dio e dal magistero della Chiesa. Sarebbe davvero 
una grave responsabilità per il sacerdote non saper dare, per colpevole 
negligenza nell’aggiornamento culturale, una risposta ai fratelli che chie­
dono d’essere illuminati sui problemi vitali dell’esistenza.

La necessità dello studio è resa più urgente dalla constatazione che 
segue: «Ai nostri giorni la cultura umana e anche le scienze sacre avan­
zano a un ritmo prima sconosciuto ». E’ una realtà così evidente che ogni 
dimostrazione parrebbe superflua. Una conseguenza immediata è che 
anche una buona attrezzatura culturale risalente agli anni della prepara­
zione al sacerdozio, nel regolare corso di studi svolto in seminario, non è 
più adeguata alle necessità d’oggi. E’ indispensabile aggiornarsi per non 
essere sorpassati. Non si tratta di rifiutare un patrimonio di cultura che 
serba elementi perennemente validi e perciò attuali oggi come ieri; si 
tratta di integrare questo patrimonio con le nuove acquisizioni e i nuovi 
orientamenti che non debbono meravigliare e tanto meno scandalizzare,



195

poiché è inerente alla scienza, anche a quella teologica, la capacità e la 
necessità d’un continuo sviluppo.

Se c’è un’esigenza pastorale imposta dalle condizioni del nostro tem­
po è quella del dialogo. « La Chiesa », afferma risolutamente Paolo VI 
nell’Enciclica Ecclesiam suam (n. 38), « deve venire a dialogo col mondo 
in cui si trova a vivere. La Chiesa si fa parola; la Chiesa si fa messaggio; 
la Chiesa si fa colloquio ».

Nel dialogo della Chiesa col mondo che impegna tutti i cattolici, i 
sacerdoti debbono prendere risolutamente il loro posto. Ma come sareb­
be possibile affrontarlo senza un’adeguata conoscenza della dottrina che 
in questo colloquio dobbiamo presentare, dottrina non nostra ma della 
parola di Dio e della Chiesa, e senza quella preparazione di cultura gene­
rale aggiornata che consenta un linguaggio intelligibile agli uomini del 
nostro tempo? Di qui l’esortazione del Presbyterorum ordinis-. « E’ bene 
che i presbiteri (ma il testo originale è più forte: «incitantur presbyteri») 
si preoccupino di perfezionare sempre adeguatamente la propria scienza 
teologica e la propria cultura, in modo da essere in condizione di poter 
sostenere con buoni risultati il dialogo con gli uomini del loro tempo ».

Poiché il decreto conciliare non è un trattato, non si può pretendere 
dal medesimo un ampio svolgimento di tutti i temi proposti. Nel caso 
nostro, sarebbe facile aggiungere altre considerazioni che mostrano il va­
lore della cultura e dello studio in ordine all’esercizio della missione 
pastorale. Ne accenno rapidamente alcune, lasciando lo sviluppo alla rifles­
sione dei lettori.

L’aggiornamento della cultura teologica è un aiuto efficace per la sal­
vaguardia dell’ortodossia e della fedeltà alla Chiesa, minacciate dal pul­
lulare di teorie che, se rivelano talvolta una giustificata ansia di rinnova­
mento, non sempre tengono il debito conto delle insopprimibili esigenze 
della fede, fondata sulla parola di Dio, proposta dal magistero della Chie­
sa e non abbandonata al giuoco delle opinioni.

Chi non ha un solido fondamento di cultura teologica aperta alle legit­
time istanze del nostro tempo è facilmente esposto alla seduzione di teorie 
nuove e brillanti delle quali non sa discernere la fragilità e l’arbitrio, men­
tre una solida preparazione intellettuale fornisce il mezzo per valutarle 
criticamente e accoglierne gli elementi positivi rifiutando ciò che non è 
conforme al deposito autentico della fede.

Leggendo e studiando si allargano gli orizzonti, si acquisisce una men­
tilità idonea a valutare ponderatamente gli uomini, gli ambienti, gli avve­
nimenti, presupposto indispensabile all’impostazione d’un valido piano 
di azione pastorale.



196

L’impegno nello studio, se è unito, come sempre dev’essere, all’im­
pegno nella preghiera, favorisce l’interiorità, aiuta il sacerdote a non 
lasciarsi travolgere dalle cose esteriori e dalle attività incalzanti, vedendo 
costantemente la sua vita nella luce dei grandi princìpi, lo conforta col 
richiamo alla storia, gli dà il senso delle proporzioni, contribuisce a man­
tenerlo in quell’equilibrio che è garanzia di buoni rapporti con gli uomi­
ni e di ordine e perseveranza nel lavoro.

2. CONTENUTO

Il testo conciliare pone molto chiaramente il principio che indicherà 
al sacerdote i contenuti della scienza ch’egli deve possedere e gli oggetti 
a cui deve rivolgersi il suo studio. « Ora, bisogna, che la scienza del mini­
stro sacro sia anch’essa sacra, in quanto derivata da una fonte sacra e 
diretta a un fine altrettanto sacro ».

Questo principio si radica a sua volta in una concezione di più vasta 
portata, che investe tutto il senso del sacerdozio e che fu espressa con 
singolare efficacia da uno dei più eruditi, più profondi e più spirituali fra 
gli scrittori cristiani dei primi secoli, Origene. Il cuore del sacerdote deve 
essere « pieno di sapienza, pieno di scienza, pieno d’ogni divina intelli­
genza. Ma che dico, pieno d’intelligenza? Meglio, dev’essere pieno di 
Dio » (In Levit., hom. V, 12).

Basti qui osservare che sarebbe contro lo spirito e la stessa lettera 
di questo documento e di altri documenti conciliari intendere il testo 
conciliare riportato qui sopra in senso talmente restrittivo da escludere 
dall’orizzonte culturale del sacerdote qualsiasi elemento che non appar­
tenga propriamente alle discipline sacre o teologiche.

Il praeprimis che inizia il periodo seguente aiuta a intendere retta- 
mente un’affermazione formulata con termini che potrebbero essere forse 
più felici. Conviene mettere l’accento più sul « fine » che sulla « fonte », 
e tener presente un criterio di priorità che non porta all’esclusione di ciò 
che viene dopo.

Tale priorità dev’essere energicamente affermata. Essa scaturisce dalla 
natura e dallo scopo del ministero sacerdotale. Portatore del messaggio di 
salvezza, il sacerdote non comunica i risultati del suo sforzo personale di 
ricercatore — ciò che potrà fare ad altro titolo —, ma è testimone fedele 
di un « depositum », ch’egli deve applicarsi a conoscere nella misura e nel 
modo richiesti per trasmetterlo agli uomini del suo tempo.

I contenuti della scienza necessaria al sacerdote sono indicati in tre 
momenti, quasi tre parti dell’ampio programma di studio che gli viene 
proposto.



197

a) La priorità delle scienze sacre
La scienza del ministro sacro deve « essere tratta in primo luogo dalla 

lettura e della meditazione della Sacra Scrittura; ma suo fruttuoso alimen­
to è anche lo studio dei Santi Padri e Dottori e degli altri documenti della 
Tradizione ». Una nota rimanda al n. 25 della Dei verbum, dove è dichia­
rata la necessità per tutti i chierici, principalmente per i Sacerdoti di Cri­
sto e per quanti attendono al ministero della parola, di conservare « un 
contatto continuo con le Scritture, mediante la sacra lettura e lo studio 
accurato ».

Del documento conciliare ora citato si può menzionare anche il n. 21: 
« E’ necessario che la predicazione ecclesiastica come la stessa religione 
cristiana sia nutrita e regolata dalla Sacra Scrittura. Nei Libri Sacri, infat­
ti, il Padre che è nei cieli viene con molta amorevolezza incontro ai suoi 
figli e discorre con essi; nella parola di Dio poi è insita tanta efficacia e 
potenza, da essere sostegno e vigore della Chiesa, e per i figli della Chiesa 
saldezza della fede, cibo dell’anima, sorgente pura e perenne della vita 
spirituale». Così pure il n. 24: «La sacra Teologia si basa come su un 
fondamento perenne sulla parola di Dio scritta, insieme con la sacra 
Tradizione; e in quella vigorosamente si consolida e ringiovanisce sem­
pre, scrutando alla luce della fede tutta la verità racchiusa nel mistero di 
Cristo. Le Sacre Scritture contengono le parole di Dio e, perché ispirate, 
sono veramente parola di Dio; sia dunque lo studio delle sacre pagine 
come l’anima della sacra teologia. Anche il ministero della parola, cioè la 
predicazione pastorale, la catechesi e ogni tipo di istruzione cristiana, 
nella quale l’omilia liturgica deve avere un posto privilegiato, si nutre 
con profitto e santamente vigoreggia con la parola della Scrittura ».

Converrà pure richiamare le direttive date dal Concilio per la forma­
zione del sacerdote nel decreto Optatam totius, dove si parla più ampia­
mente dello studio della Sacra Scrittura: «Con particolare diligenza si 
curi la formazione degli alunni con lo studio della Sacra Scrittura, che 
deve essere come l'anima di tutta la teologia; premessa una appropriata 
introduzione, essi vengano iniziati accuratamente al metodo dell’esegesi, 
apprendano i massimi temi della divina rivelazione, e per la quotidiana 
lettura e meditazione dei libri santi ricevano incitamento e nutri­
mento » (n. 16).

Allo studio della Bibbia spetta dunque il primo posto. Il richiamo, 
che subito segue, alla Tradizione, non solo non indebolisce il vigore 
dell’affermazione precedente ma, semmai, la ribadisce, poiché è proprio 
della Tradizione più antica e più veneranda, quella espressa dai Padri e 
dalla liturgia, il riconoscimento apertissimo, nella storia e nella prassi, 
del primato che spetta alla Sacra Scrittura quale fonte della scienza pro­
pria del cristiano.



198

« Lo studio dei Santi Padri e Dottori e degli altri documenti della 
Tradizione » serve in primo luogo a meglio intendere la parola di Dio 
contenuta nella Bibbia e consegnata alla Chiesa, che, attraverso l’impegno 
di tutti i suoi membri, guidato dall’insegnamento dei sacri Pastori, sotto 
l’assistenza dello Spirito Santo, ha via via approfondito il senso della pa­
rola di Dio, esprimendone la perenne e inesauribile fecondità nella dot­
trina e nella testimonianza di vita.

Anche per lo studio della Tradizione converrà riferirsi all'Optatam 
totius, che raccomanda di illustrare « agli alunni il contributo dei Padri 
della Chiesa Orientale ed Occidentale nella fedele trasmissione ed enu­
cleazione delle singole verità rivelate, nonché l’ulteriore storia del dogma, 
considerando anche i rapporti di questa con la storia generale della 
Chiesa », di aiutarli a riconoscere i misteri della salvezza « presenti ed 
operanti sempre nelle azioni liturgiche e in tutta la vita della 
Chiesa» (n. 16).

Non è possibile qui suggerire sussidi e metodi per attendere allo 
studio della Scrittura, dei Padri e dei Dottori e degli altri documenti della 
Tradizione.

Le indicazioni fornite dal paragrafo ora citato dell' Optatam totius 
per gli alunni dei corsi teologici saranno utilissime anche per l’aggiorna­
mento idei sacerdoti.

Sarà bene che ognuno s’interroghi in proposito e pensi a un concreto 
programma di lavoro.

« In secondo luogo, per poter dare una risposta esauriente ai proble­
mi sollevati dagli uomini d’oggi, è necessario che i presbiteri conoscano 
a fondo i documenti del Magistero — specie quelli dei Concili e dei 
Romani Pontefici — e che consultino le opere di teologi seri e di dottrina 
sicura ».

Il Concilio non vuole certamente dire che lo studio della Scrittura e 
della Tradizione non valga a suggerire risposte valide ai problemi che agi­
tano l’uomo d’oggi. Quante volte una parola del Vangelo o di s. Paolo, 
un pensiero di s. Agostino o di s. Ambrogio potrebbero gettare tanta luce 
su problemi che sembrano d’oggi e che sono di sempre!

Ma il testo conciliare afferma la necessità d’integrare la propria pre­
parazione culturale con la conoscenza di espressioni del pensiero cristia­
no sorte dal contatto vivo con la situazione dei tempi nostri e di tempi 
a noi vicini, e perciò particolarmente idonee a suggerire le risposte che 
attendono gli uomini d’oggi.

Il medesimo insegnamento troviamo Optatam totius. Gli alunni 
dei seminari « imparino a cercare la soluzione dei problemi umani alla



199

luce della rivelazione, ad applicare le verità eterne alle mutevoli condi­
zioni di questo mondo e comunicarle in modo appropriato agli uomini 
contemporanei» (n. 16).

Dal contesto, che richiama la necessità di « poter dare una risposta 
esauriente ai problemi sollevati dagli uomini d’oggi », appare chiaramente 
che qui ci si riferisce a documenti magisteriali e a opere teologiche recenti, 
non ignare delle questioni attuali.

Il testo conciliare cita, a questo proposito, l’enciclica Ecclesiam suam 
(39), nella quale Paolo VI ricordava l’opera dei suoi predecessori per 
presentare il messaggio di Cristo secondo la mentalità e le esigenze attuali, 
da Leone XIII, che fece « oggetto del suo ricchissimo insegnamento i 
problemi del nostro tempo considerati alla luce della parola di Cristo », 
a Pio XI e Pio XII, che ci lasciarono « un patrimonio magnifico e amplis­
simo di dottrina, concepita nell’amoroso e sapiente tentativo di congiun­
gere il pensiero divino al pensiero umano, non astrattamente considerato, 
ma concretamente espresso nel linguaggio dell’uomo moderno », a Gio­
vanni XXIII, nel quale rilevava « un’accentuazione anche più marcata al 
suo insegnamento nel senso di accostarlo quanto più è possibile all’espe­
rienza e alla comprensione del mondo contemporaneo ».

Osservato poi che il Concilio « s’è voluto dare, e giustamente, uno 
scopo pastorale, tutto rivolto all’inserimento del messaggio cristiano nella 
circolazione di pensiero, di parola, di cultura, di costume, di tendenza 
dell’umanità, quale oggi vive e si agita sulla faccia della terra », Paolo VI 
conchiudeva dichiarando il suo « proposito di perseverare... nella mede­
sima linea, nel medesimo sforzo di avvicinare il mondo, nel quale la Prov­
videnza ci ha destinati a vivere, con ogni riverenza, con ogni premura, 
con ogni amore, per comprenderlo, per offrirgli i doni di verità e di grazia 
di cui Cristo ci ha resi depositari, per comunicargli la nostra meravigliosa 
sorte di redenzione e di speranza » (40).

L’impegno del supremo magistero deve trovare non solo il consenso, 
ma la convinta e fervida collaborazione in tutti i fedeli, in primo luogo 
nei sacerdoti.

Le encicliche, i messaggi e i discorsi dei Papi più recenti offrono ma­
teriale prezioso per orientarci circa i grossi problemi d’indole propria­
mente teologica, morale, sociale. Il magistero dei Vescovi dovrà pure es­
sere tenuto presente, oltreché per le direttive impartite con piena autorità 
nell’ambito della Chiesa locale, per quegli insegnamenti che di loro natu­
ra interessano tutta la Chiesa.

Quanto ai Concili, senza contestare gli elementi sempre attuali di 
quelli passati, il Vaticano II dovrà, evidentemente, essere in primissimo 
piano nell’impegno di aggiornamento dei sacerdoti.



200

Converrà tener presente, nell’attenta lettura delle Costituzioni, dei 
Decreti e delle Dichiarazioni, come pure dei documenti che l’hanno pre­
ceduto, accompagnato e seguito (discorsi e messaggi pontifici, decreti, 
istruzioni varie), che i testi conciliari non sono puramente una raccolta 
di norme da attuarsi con precisione, ma rivelano uno spirito che è neces­
sario cogliere e approfondire. Solo così si potrà sperare quel cambiamento 
di mentalità a cui il Concilio stesso ci invita e a cui ci richiama con insi­
stenza Paolo VI.

Anche qui è impossibile elencare i sussidi ormai numerosi, e taluni 
eccellenti, e che di giorno in giorno si vanno infittendo. Converrà sceglie­
re e usarne in modo intelligente e metodico. Anche sulle pagine di questa 
Rivista i lettori trovano contributi utili per l’aggiornamento nelle varie 
discipline teologiche.

b) Progresso delle scienze e aggiornamento culturale

Fin qui siamo rimasti nel campo della cultura propriamente sacra e 
teologica. Ma, per il nesso essenziale che unisce fra loro tutti i settori 
della realtà e quindi del sapere, al sacerdote non può essere estraneo 
nessuno degli ambiti in cui oggi vive e si sviluppa l’attività culturale. Si 
tratterà, naturalmente, di rispettare la gerarchia dei valori indicata dalla 
missione propria del sacerdote, « diretta a un fine sacro ».

Tale esigenza, per la quale s’è invocato ora un principio d’ordine 
generale, è confermata dal Concilio con riferimento al ritmo attuale di 
sviluppo sia della cultura profana sia della scienza teologica. « Ma ai no­
stri giorni la cultura umana e anche le scienze sacre avanzano a un ritmo 
prima sconosciuto; è bene quindi che i presbiteri si preoccupino di perfe­
zionare sempre adeguatamente la propria scienza teologica e la propria 
cultura («scientiam suam de divinis et humanis »), in modo da essere 
in condizione di poter sostenere con buoni risultati il dialogo con gli 
uomini del loro tempo ».

Se è già difficile indicare i rami della cultura teologica in cui il sacer­
dote deve aggiornarsi, è impossibile fare delle precisazioni per ciò che si 
riferisce alla cultura profana, i cui contenuti sono duna estensione e di 
una varietà da far venire le vertigini.

Filosofia e scienze naturali, letteratura e storia, scienze psicologiche 
e sociali, con tutte le molteplici ramificazioni e specializzazioni, hanno 
avuto negli ultimi tempi, come nota la Gaudium et spes (n. 54), un gran­
dioso sviluppo, che, insieme col progresso delle tecniche e con l’organiz­
zazione sempre più ricca e complessa degli strumenti delle comunicazioni 
sociali, ha aperto nuove vie per perfezionare e più largamente diffondere 
la cultura.



201

Tutto questo mirabile dinamismo, se interessa ogni uomo che vive 
consapevolmente la vicenda del suo tempo, non può non richiamare la 
attenzione del sacerdote, il quale sa bene di dover comunicare il messag­
gio di salvezza a fratelli che da questa temperie culturale attingono orien­
tamenti di pensiero in tutti i campi e atteggiamenti di vita che impegnano 
tutta la persona.

Qui più che mai s’imporrà un criterio selettivo che consenta, nel 
mare magnum del sapere, di tenersi al corrente, attraverso letture, parte­
cipazione a convegni e contatti personali, di quelle acquisizioni fonda­
mentali che giovano a concretare gl’indirizzi dell’attività pastorale.

Un elenco, anche soltanto esemplificativo, delle questioni attinenti al 
ministero pastorale a cui le varie discipline « profane » recano contributi 
essenziali, sarebbe lunghissimo.

Si pensi, per fare qualche accenno, nel campo dogmatico, alla dottrina 
del peccato originale e ai suoi nessi con la paleontologia; nel campo ese­
getico, allo studio delle lingue e della storia in settori disparati; nel cam­
po morale, agli sviluppi delle scienze antropologiche e delle varie disci­
pline attinenti alla sociologia.

Dei sussidi per l’aggiornamento culturale s’era occupato in preceden­
za il Decreto sull’Ufficio pastorale dei Vescovi (n. 16); il Motu proprio 
Ecclesiae sanctae (n. 7) aggiungerà ulteriori determinazioni.

Raccogliamo da questi tre documenti le indicazioni concrete, che 
costituiscono un ampio e organico programma di lavoro.

1. Serie di lezioni pastorali, subito dopo l’ordinazione sacerdotale 
per la durata di un anno (Eccl. sanctae, 7).

L’iniziativa è in atto da oltre un secolo nell’Archidiocesi di Torino, 
con il cosiddetto « Convitto della Consolata », ed è stata recentemente 
aggiornata.

2. Corsi periodici, da tenersi in tempi prestabiliti (« statis tempo­
ribus »), in cui sia offerta ai presbiteri l’occasione di « acquistare una 
conoscenza più piena dei metodi pastorali e della scienza teologica, morale 
e liturgica, come pure potranno rafforzare la loro vita spirituale e comu­
nicare vicendevolmente con i confratelli le proprie esperienze apostoli­
che » (Ecclesiae sanctae, 7). Il Christus Dominus (16) menzionava inol­
tre la Sacra Scrittura e « i problemi sociali di maggiore importanza ». Ma 
è chiaro che si tratta di elenchi escmplificatori e non esclusivi.

Nel numero precedente della Rivista Diocesana (p. 184-185) è stata 
data notizia degli « Incontri estivi per i sacerdoti », indicandone i temi, 
i luoghi e le date. Si è inteso, in questa prima serie di corsi di aggiorna-



202 

mento, porre le basi d’un lavoro che dovrà essere continuato e sviluppato 
•in seguito. Si tratteranno gli argomenti di fondo, che sono il punto di 
partenza necessario per un autentico rinnovamento della pastorale nel 
senso indicato dal Vaticano II. E’ facile la tentazione di intendere le diret­
tive conciliari solo come norme da attuarsi empiricamente, introducendo 
qualche cambiamento nei riti e nei comportamenti esteriori. Ma tutto 
questo non servirebbe se non si è prima assimilato il significato del Con­
cilio nei suoi presupposti storico-sociologici, nei suoi princìpi teologici, 
nei fini pastorali ch’esso si propone. E’ necessario, come apprendiamo dal 
testo conciliare su cui stiamo riflettendo, che i sacerdoti studino seria­
mente per affrontare con consapevolezza e con speranza di buoni risulta­
ti il lavoro pastorale. Sarebbe pertanto fondamentalmente errato pensare 
che si possa prescindere, nel nostro sforzo di aggiornamento, da uno stu­
dio di base qual è quello che viene proposto per i nostri incontri estivi. 
D’altra parte è prevedibile che le conversazioni che si alterneranno alle 
lezioni offriranno l’occasione di toccare problemi pastorali particolarmen­
te attuali e concreti.

3. Centri destinati agli studi, particolarmente pastorali (P. O. 19, 
cf. Eccl. sanctae 7).

4. « Convegni di catechetica, di omiletica, di liturgia e simili » (testi 
citati qui sopra, al n. 3).

5. Biblioteche. Ecclesiae sanctae (7) specifica « circolanti » (ma for­
se il testo latino « itinerantes » ha una diversa sfumatura di significato).

6. Designazione di uno o più presbiteri per la direzione degli studi.
Il panorama dei sussidi è vario e concreto. Essi potranno essere realiz­

zati a livello diocesano, o interdiocesano, o anche, nelle grandi diocesi, 
nelle singole zone.

c) La ricerca scientifica
Un breve commento dell’ultimo capoverso potrà servire non tanto 

a coloro di cui si parla qui direttamente, poiché la loro inclinazione e 
preparazione li rende ben disposti a comprenderne il significato e l’im­
portanza, quanto per l’insieme del clero diocesano e del laicato. E’ infatti 
necessario che i sacerdoti impegnati nel lavoro personale di ricerca e di 
approfondimento siano sostenuti dalla comprensione e dalla solidarietà 
dei confratelli e di tutto il popolo di Dio. Essi non perseguono questa 
attività mossi soltanto dal proprio gusto e dal desiderio di vantaggi perso­
nali, ma nell’intento di rendere un servizio alla Chiesa, né più né meno 
dei sacerdoti dediti alla cura d’anime nell’ordinario ministero parrocchia-



203

le. Come non si potrebbe lasciar mancare a una comunità di fedeli il 
servizio del sacerdote che predica la parola di Dio e celebra i sacramenti, 
così non si può lasciar mancare alla Chiesa l’apporto di chi si dedica 
« allo studio approfondito delle cose divine ».

Il Concilio indica tre ragioni:
1 ) « Che non vengano mai a mancare dei professori competenti per 

le scuole ecclesiastiche », poiché per insegnare non basta esporre quello 
che uno ha appreso da altri, ma occorre il dominio della materia e del 
metodo attraverso l’approfondimento personale.

2) Non vengano a mancare «specialisti in grado di orientare gli 
altri sacerdoti e i fedeli verso una maggiore istruzione religiosa ». L’inse­
gnamento nei seminari, negli istituti religiosi e nelle Facoltà ecclesiastiche 
dev’essere integrato dallo sforzo di aggiornamento e di approfondimento 
della cultura teologica dei sacerdoti (come il Concilio ammonisce nel para­
grafo che stiamo commentando) e dei laici. Ora, se anche i sacerdoti for­
niti della scienza teologica appresa in un normale corso di studi possono 
e debbono contribuire a quest’opera, è chiaro che essa non si potrà perse­
guire in misura adeguata senza l’aiuto di uomini di cultura superiore, che 
siano in grado di orientare e coordinare il lavoro.

3 ) « Con questo lavoro di ricerca si stimola quel sano progresso 
delle scienze sacre che è del tutto necessario alla Chiesa». La teologia, 
come qualsiasi scienza, deve continuamente affrontare i nuovi problemi 
posti dalle nuove situazioni e dallo sviluppo del sapere nei suoi vari rami. 
Solo con l’applicazione assidua di studiosi liberi da altri impegni e forniti 
della necessaria preparazione di cultura e di metodo si può favorire il 
progresso teologico.

Ciò che avviene in tutti i secoli, a opera dei Padri, dei Dottori e dei 
teologi, deve avvenire anche oggi. Se una differenza c’è, è nelle maggiori 
esigenze poste alla cultura teologica del nostro tempo dallo straordinario 
incremento che hanno preso le varie scienze.

I sacerdoti che si dedicano alla ricerca non debbono sentirsi diminui­
ti rispetto ai confratelli impegnati nel ministero comune — pur riservan­
do a questo un margine di tempo per rispondere a un’esigenza profonda 
dell’animo sacerdotale. Unico è lo scopo perseguito, unico è lo spirito 
che anima tutto il presbiterio diocesano. A sua volta la comunità eccle­
siale, in tutte le sue componenti, appoggerà il lavoro degli specialisti, 
non esigendo da essi una nociva dispersione di tempo e di forze in altre 
attività, circondandoli d’una sincera simpatia che sia per essi di conforto 
e d’incoraggiamento in un cammino irto di difficoltà e spesso avaro di 
risultati immediati.



204

Quest'anno si celebra il XVI centenario della morte d’un Padre della 
Chiesa che fu tra i più insigni difensori della fede, fra i pastori più bene­
meriti della Chiesa antica, s. Ilario di Poitiers.

Mi piace chiudere riportando le parole con le quali egli, nel proemio 
al libro VIII del De Trinitate, commenta l’ammonimento con cui « il bea­
to apostolo Paolo delinea la figura del vescovo, e con le sue direttive dà 
vita, per così dire, all’uomo nuovo della Chiesa, compendiando così tutte 
le doti che debbono rifulgere in lui pienamente: "Fermamente attaccato 
alla parola della fede che è conforme all’insegnamento, per essere in grado 
di esortare gli altri nella dottrina sana e di confondere quelli che vi si op­
pongo...” (Tit. 1, 9). Con queste parole vuol dire che una ben regolata 
condotta conferisce al merito dell’episcopato, a condizione che non man­
chino fra il resto le qualità necessarie a insegnare e difendere la scienza 
della fede. Per essere un vescovo buono e idoneo non basta né solamente 
essere irreprensibile nella vita né solamente saper predicare bene. Chi è 
irreprensibile giova solo a se stesso, se non è istruito; e chi è istruito non 
può insegnare con autorità se non è esemplare ».

Ci conceda Cristo Signore, che è Via, Verità e Vita, per l’intercessio­
ne di Maria SS. Sede della Sapienza, che tutto il presbiterio della Chiesa 
torinese possa rendergli una testimonianza sempre più autentica e lumi­
nosa nella parola e nella vita. E vogliate chiedere questa grazia, ve ne 
prego con fraterno affetto, anche per il vostro Arcivescovo, che vi bene­
dice di gran cuore.

Torino, Domenica in Albis 1968

+ Michele Card. Pellegrino, arcivescovo



205

LUOGO DELLA CELEBRAZIONE DEL BATTESIMO

Si dispone che — a partire dal 2 giugno 1968, festa della Pentecoste — entri 
in vigore per tutta l’Archidiocesi torinese quanto il « Direttorio liturgico-pastorale 
per l’uso del Rituale dei Sacramenti e Sacramentali » prescrive al n. 37 circa il luogo 
della celebrazione del Battesimo, e precisamente:

« Il luogo proprio per la celebrazione dei Battesimi è la chiesa parrocchiale ove 
i genitori hanno il domicilio.

Per una giusta causa il Battesimo può essere celebrato nella chiesa parrocchiale 
ove attualmente si trova il neonato.

Il Battesimo nelle cliniche e negli ospedali, anche aventi diritti parrocchiali, è 
consentito solo nel caso in cui, a giudizio del medico, il neonato risulti essere molto 
debole e sollevi apprensioni per la sua vita.

Qualora il Battesimo avvenga in un luogo differente da quello ove abitano i 
genitori, il parroco dovrà, entro breve termine, darne comunicazione al parroco del 
neonato. E’ opportuno consegnare una notificazione provvisoria ai genitori stessi, 
perchè portandola personalmente al loro parroco abbiano occasione di un contatto 
con lui ».

1. Pertanto — a partire dal 2 giugno 1968 — non viene consentita la celebra­
zione del Battesimo nelle cliniche e ospedali.

Solo in caso di pericolo di vita può essere amministrato al neonato il « Batte­
simo di necessità »: il completamento del rito si differisca, se il neofito sopravvive, 
al fonte battesimale della parrocchia propria della famiglia.

2. A completamento del quarto comma del succitato n. 37 del Direttorio si sta­
bilisce inoltre che — con la medesima data — l’atto originale di Battesimo sia uni­
camente quello compilato nella parrocchia nel cui territorio il Battesimo è stato 
conferito e solo questa dovrà apporre le annotazioni marginali (Cresima, Matrimo­
nio, ecc., cfr. can. 470 § 2) e potrà rilasciare copia degli atti dei Battesimi conferiti 
dopo il 2 giugno 1968 ( 1 ).

Tuttavia ogni parroco tenga un registro (2) dei Battesimi conferiti ai suoi par­
rocchiani per giusta causa fuori della propria parrocchia.

3. Il parroco si preoccupi della preparazione consapevole al Battesimo da parte 
dei genitori, richiamandoli al significato religioso del Battesimo e agli impegni di 
professione cristiana e di cristiana educazione che ne derivano per essi (cfr. Di­
rettorio, 33).

Per facilitare alle parrocchie l’avvicinamento delle famiglie in cui è avvenuta 
una nascita, i Cappellani o Rettori degli ospedali e delle cliniche (ed i parroci nei 
casi di cliniche non aventi il Cappellano) avranno cura di trasmettere notizia delle 
nascite ai parroci di domicilio dei genitori.

(1) Si ritorna così alla prassi comune, alla quale si era derogato per la nostra Dio­
cesi a partire dal 1° gennaio 1942 (cfr. Riv. dioc. torin. 1941, pag. 197 e « Primo Si- 
nodo romano » art. 383-385).

(2) I moduli per tale registro vengono forniti dalla Curia Metropolitana.



206

4. Si ricorda nel contempo la norma, pubblicata sulla « Rivista diocesana to­
rinese » del novembre 1967 pag. 533, che fa obbligo di usare la lingua italiana nel­
l’amministrazione dei Sacramenti e Sacramentali e si consigliano gli appositi sussidi 
per la celebrazione e la catechesi del Battesimo preparati per l’occasione dall’Uf­
ficio liturgico diocesano.

5. Per le altre modalità di attuazione delle presenti disposizioni si vedano — 
oltre al capitolo II del Direttorio liturgico pastorale — le indicazioni approntate 
dalla Commissione liturgica diocesana.

TORINO, 1 maggio 1968.

+ Michele card. PELLEGRINO, Arcivescovo

PER LA PROCESSIONE DEL CORPUS DOMINI

I) Can. 1291. — § 1. Qualora non osti una consuetudine immemorabile oppure 
le circostanze locali, a prudente giudizio del Vescovo, non esigano diversamente, 
nella festa del « Corpus Domini » si deve fare, nel medesimo luogo, un’unica so­
lenne processione per le pubbliche vie partendo dalla chiesa più degna; ad essa sono 
tenuti a partecipare tutto il clero, le famiglie religiose maschili, anche esenti, e le 
confraternite dei laici, eccetto i regolari che vivono in stretta e continua clausura 
o che sono lontani dalla città.

§ 2. Le altre parrocchie e chiese, anche regolari, possono, durante l’ottava, 
compiere proprie processioni fuori della chiesa e, dove ci sono più chiese, spetta 
all’Ordinario del luogo fissare i giorni, le ore e le vie nelle quali ognuna svolga la 
propria processione.

Eucharisticum mysterium, n. 59. Il popolo cristiano, nelle processioni in cui 
l’Eucaristia è solennemente portata per le vie con canti, soprattutto nella festa del 
Corpus Domini, renda pubblica testimonianza di fede e di venerazione verso questo 
Sacramento.

Spetta tuttavia all’Ordinario del luogo giudicare sia dell’opportunità, nelle cir­
costanze attuali, sia del luogo e della organizzazione di tali processioni, affinchè 
esse si svolgano con dignità e senza pregiudizio della riverenza a questo Sacramento.

II) Per studiare il modo di attuare le norme sopra indicate in rapporto alla 
situazione della nostra Diocesi, nella riunione dei Vicari Zonali del 15 febbraio 
1968 fu proposto un questionario che venne in seguito dibattuto nelle riunioni del 
clero di ciascuna Zona. In diverse Zone fu anche sentita la voce dei laici.

Nella riunione dei Vicari Zonali del 18 aprile u. s., tenuta sotto la presidenza 
dell’Arcivescovo, furono esaminati i risultati del detto questionario e ciascun Vi­
cario ebbe modo di esporre le conclusioni a cui si era giunti nella propria Zona.

In seguito, il giorno 23 aprile u. s., fu tenuta, sotto la presidenza del Vicario 
generale mons. Francesco Sanmartino, un’altra riunione cui presero parte il Con-



207

siglio del Collegio Parroci, i Vicari Zonali della città e la Giunta diocesana di 
Azione Cattolica, per ulteriori intese circa la processione cittadina.

Si indicano qui le conclusioni a cui si è giunti dopo maturo esame e che hanno 
valore per tutta la Diocesi.

1 ) Processione cittadina.
Nella predetta riunione del 23 aprile u. s., i parroci e i laici hanno nettamente 

optato per una celebrazione del Corpus Domini più rispondente allo spirito del­
l’Istruzione sul culto eucaristico ed alla situazione locale.

Pertanto — secondo la prassi instaurata da parecchi anni sia dal Papa nella 
Diocesi di Roma (1966, parr. Ss. Pietro e Paolo; 1967, parr. S. Giovanni Bosco) 
che in varie altre Diocesi — si stabilisce che la giornata del Corpus Domini venga 
incentrata, per la città, nella solenne Messa pontificale celebrata alle ore 11 ih Cat­
tedrale e, al pomeriggio, nella Messa e successiva processione eucaristica presieduta 
dall’Arcivescovo in una Zona della città, designata per quest’anno nella Zona 
Francia. A questa processione devono partecipare tutti coloro di cui al can. 1291 § 1.

Tutti i Parroci di Torino inviteranno i loro fedeli a partecipare a queste cele­
brazioni cittadine, con una preparazione che si potrà opportunamente tenere nei 
tre giorni precedenti il Corpus Domini o mediante la « Solenne esposizione an­
nuale » (Quarantore) o con altre celebrazioni, in modo che la solennità del Corpus 
Domini costituisca veramente un approfondimento nella fede e nella pietà euca­
ristica.

2) Torino-Centro storico
Nessuna parrocchia effettuerà la propria processione, ma tutte si impegnano a 

partecipare alla processione cittadina.

3) Per le altre Zone della città
che fossero troppo discoste dalla Zona in cui si svolge la processione cittadina, 

le parrocchie sono libere di effettuare la propria processione (a norma del can. 
1291 § 2) o di unirsi a parrocchie vicine.

Alcune parrocchie che non ritengono di poter fare la processione secondo le 
esigenze dell’Eucharisticum mysterium, suppliranno con un’apposita funzione 

 eucaristica.

4) Per il resto della Diocesi,
occorre distinguere fra le parrocchie isolate e quelle che sono raggruppate in 

un unico centro cittadino.
Le parrocchie isolate continueranno a fare la processione propria.
Quanto ai centri che riuniscono più parrocchie, in alcuni era già uso effettuare 

un’unica processione, alternandosi di anno in anno le singole parrocchie. Lo stesso



208

dovrà farsi per gli altri centri, salvo le eccezioni che ritenesse di consentire volta 
per volta l’Ordinario secondo il n. 59 dell’Eucharisticum mysterium.

Si dà qui l’elenco dei centri a cui si riferisce questa disposizione: Avigliana, 
Bra, Carmagnola, Cavallermaggiore, Chieri, Ciriè, Cumiana, Grugliasco, Moncalieri, 
Piossasco, Poirino, Racconigi, Rivoli, Savigliano, Settimo, Venaria, Vigone, Villa­
franca Piemonte

Se nei centri sopra elencati si ritenesse di dover fare più di una processione, si 
dovrà chiedere tempestivamente l’autorizzazione dell’Ordinario, tramite l’Ufficio 
liturgico diocesano.

TORINO, 1 maggio 1968.

+ Michele card. PELLEGRINO, Arcivescovo

COMMISSIONE DIOCESANA PER L’ASSISTENZA AL CLERO

Al fine di meglio provvedere all’assistenza del Clero Diocesano, udito il parere 
del Consiglio Diocesano d’Amministrazione e della Commissione per il Clero, ho 
affidato alla COMMISSIONE DIOCESANA PER L’ASSISTENZA AL CLERO 
il compito di provvedere alla concessione di assegni ai Parroci che lasciano la Par­
rocchia per età o per invalidità.

Pertanto gli Ex Beneficiati che intendono usufruirne, presenteranno domanda 
al Presidente di detta Commissione, Ecc.mo Mons. Francesco Bottino.

Sono Membri della Commissione per l’Assistenza al Clero:

Mons. Can. Giuseppe Rossino,
il Presidente della Commissione Diocesana per il Clero (Can. U. Saroglia),
il Presidente del Collegio Parroci (Can. V. Ferrero),
il Presidente dell’Associazione Parroci (Can. G. Pistone),
Don Vincenzo Serra, Curato del Lingotto,
Don Domenico Tolosano,
Segretario: Can. Bartolo Beilis,
Tesoriere: Don Leopoldo Michiels.

TORINO, 29 aprile 1968.

+ Michele Card. PELLEGRINO, Arcivescovo



209

SEGRETERIA DEL CARD. ARCIVESCOVO

Dal 1° maggio 1968 la Segreteria particolare del Cardinale Arcivescovo sarà 
retta da Don Mario CUNIBERTO e da Don Piergiacomo CANDELLONE, il quale 
continuerà in pari tempo a reggere la Segreteria del Vescovo Ausiliare e Vicario 
Generale Monsignor Francesco Sanmartino.

Gli uffici di segreteria saranno aperti (per le questioni ordinarie) tutti i giorni 
feriali dalle 9 alle 12,30 e dalle 15 alle 18; telefono: 54.71.72.

Comunicazioni della Curia Metropolitana

DAL VICARIATO EPISCOPALE PER RELIGIOSI E RELIGIOSE

Si richiama l’attenzione dei Superiori e delle Superiore di Case Religiose ed 
Istituti sulle direttive date a suo tempo dal Card. Arcivescovo (Rivista Diocesana 
n. 6 - 1967, pag. 317) e riprodotte dall’opuscolo « A Dio ed a Cesare » Ediz. Espe­
rienze di Fossano a pag 34:

« Il Clero, gli Istituti religiosi e quelle organizzazioni che sono sotto la diretta 
responsabilità della Gerarchia, per esempio l’Azione Cattolica, non debbono essere 
richieste di appoggiare questa o quella corrente politica, questo o quel gruppo di 
potere, questa o quella persona. La propaganda di questo genere si faccia nei de­
biti luoghi e nei debiti modi, rispettando sempre le impreteribili esigenze della 
verità e della giustizia.

E’ dovere del Vescovo mettere in guardia sia gli uomini impegnati nell’attività 
pubblica sia il Clero e le organizzazioni Cattoliche dipendenti dalla Gerarchia da 
questi sconfinamenti ».

DALLA CANCELLERIA

RINUNCE
In data 31 marzo 1968 il Sac. VINCENZO PANSA, Prevosto di S. Maria Madd. 

in Rivarossa e Curato di San Rocco in Grange di Front rinunciava alla Parrocchia.

NOMINE
Con Decreto Arcivescovile in data:
1° maggio 1968 Mons. Can. LORENZO FIORIO veniva promosso dalla di­

gnità di Tesoriere a quella di ARCIDIACONO del CAPITOLO METROPO­
LITANO.



210

1° maggio 1968 il Can. GIUSEPPE RUATA veniva trasferito dal beneficio 
semplice corale di S. Giuseppe Cafasso alla PREBENDA TEOLOGALE di San 
Vito in Sassi nella Metropolitana di TORINO.

1° aprile 1968 il Sac. VINCENZO PANSA veniva nominato PREVOSTO di 
S. Maria Maggiore in POIRINO.

1° aprile 1968 il Sac. LORENZO OSELLA veniva nominato CURATO di San 
GIUSEPPE ARTIGIANO in SETTIMO TORINESE.

15 aprile 1968 il Sac. RICCARDO SCURSATONE veniva nominato PREVO­
STO di S. Maria Madd. in RIVAROSSA e CURATO di San Rocco in GRANGE 
di FRONT.

TRASFERIMENTI
Il Sac. FRANCESCO ANGONOA viene nominato CAPPELLANO dell’Ospe­

dale Civile di S. Croce in MONCALIERI.

SACERDOTI DECEDUTI DURANTE IL MESE DI APRILE 1968

SOLERO Mons. Silvio, da Mondrone, morto a Torino il 2 aprile 1968. Anni 79.

LA PIANA D. Francesco, da Randazzo, morto a Torino il 19 aprile 1968. 
Anni 61.

VISETTI D. Augusto Maria, da Saluzzo, morto a Torino il 21 aprile 1968. 
Anni 68.

DALL’UFFICIO LITURGICO

MODO DI ACCOSTARSI ALLA COMUNIONE

La comunione, a norma del n. 34 dell’Eucharisticum mysterium, può essere 
ricevuta dai fedeli sia in ginocchio che in piedi.

Nel consigliare per la nostra Diocesi la forma processionale, il card. Arcivesco­
vo ricorda queste due indicazioni:

1. si adotti la forma processionale quando sia agevole e ben guidata;
2. quale « segno di riverenza » caldamente raccomandato dall’Euch. myst., 

si premetta alla ricezione del Sacramento un inchino da parte dei fedele che imme­
diatamente segue colui che sta ricevendo la comunione. Ricevuta la comunione, si 
ritorna al proprio posto senza alcun altro segno di riverenza.

« Quando i fedeli ricevono la comunione in ginocchio non è loro richiesto 
alcun altro segno di riverenza verso il santissimo Sacramento, poiché lo stesso atto 
di inginocchiarsi esprime adorazione (Euch. myst. 34, b) ».



211

DALL’UFFICIO AMMINISTRATIVO DIOCESANO

ASSICURAZIONE INCENDI

A seguito dell’aumento di congrua, ultimamente concesso e con effetto retroat­
tivo dal 1° gennaio 1967, il Consiglio Diocesano d’Amministrazione ha deliberato 
di sospendere i contributi finora concessi per i premi relatovi all’assicurazione con­
tro gli incendi e l’esenzione del 2%.

I Parroci che finora hanno goduto di questi contributi sono pregati di provve­
dere direttamente al pagamento e del premio dell’assicurazione incendi e del 2%.

DALLA TESORERIA

OFFERTE 1967

I Parroci che sono in ritardo a versare le offerte del 1967 sono pregati di pas­
sare in Tesoreria non oltre il 15 maggio p. v.

Commissione Liturgica Diocesana

INDICAZIONI PER LA CELEBRAZIONE DEL BATTESIMO

Le disposizioni del card. Arcivescovo sul luogo della celebrazione del Batte­
simo non rappresentano soltanto un punto di arrivo, auspicato dagli studi di pa­
storale e applicato ormai in moltissime altre Diocesi, ma soprattutto un punto di 
partenza per il rinnovamento di una prassi forse stanca e abitudinaria e, comunque, 
per una riflessione più approfondita sui valori teologici che le hanno ispirate.

1. Il significato del Battesimo in parrocchia
Il Battesimo in clinica era una soluzione di facilità: il neonato riceveva « tutto 

ciò che gli occorreva » per il suo viaggio nella vita, fisicamente e spiritualmente; 
si evitavano le spese superflue che certi usi connettono con il Battesimo; infine le 
cose erano fatte in modo rapido e sicuro.

L’inconveniente più grave, oltre il numero eccessivo, in alcuni luoghi, di battez- 
zandi, era però l’anonimato e la conseguente difficoltà di sensibilizzare i genitori sul 
fatto che il Battesimo è una scelta personale e responsabile, non una semplice for­
malità o un gesto che porta fortuna e permette poi, a suo tempo, di fare il matri­
monio in chiesa.



212

Disponendo che il Battesimo venga celebrato normalmente nella parrocchia ove 
sono domiciliati i genitori, si sottolinea che l’entrata nella famiglia di Dio è un 
atto che interessa tutta la comunità. Questa accoglie con gioia i nuovi membri e 
si impegna solidalmente alla loro formazione e crescita nella vita cristiana.

Non si tratta dunque, principalmente, di un originario diritto della parrocchia 
che le viene restituito, ma soprattutto di un impegno più grande da parte dei re­
sponsabili, e di tutti i membri vivi della parrocchia, riguardo ai genitori che chie­
dono il Battesimo per i loro bambini.

E’ vero che, dato il movimento di popolazione, i confini territoriali hanno per 
molti di loro scarso o nullo significato: tuttavia il contatto « personale » con il sa­
cerdote e con i suoi collaboratori è per loro un’occasione privilegiata di contatto 
con la Chiesa secondo la dimensione di fede e di carità. L’interesse che sentiranno 
rivolto alle loro persone li aiuterà a comprendere meglio i rapporti interpersonali 
tra i membri della Chiesa e la qualità dell’impegno che assumono per sè e per il 
loro figlio.

In questa luce si comprendono le nuove disposizioni giuridiche tendenti a ri­
portare la celebrazione del Battesimo nella parrocchia dei genitori e, d’altra parte, 
l’utilità di avere notizia delle nascite da parte dei Cappellani di ospedali e cliniche, 
così da facilitare l’incontro tempestivo con i genitori (cfr. Dirett. 33).

2. Qualità della celebrazione
I Battesimi di adulti verranno celebrati secondo le indicazioni che l’Ufficio li­

turgico darà per ogni caso.
Le norme seguenti riguardano il Battesimo dei bambini.

a) TEMPO DELLA CELEBRAZIONE (cfr. Dirett. 36).
Il tempo raccomandato dal Rituale e dal Direttorio è la domenica, a causa del 

suo rapporto col mistero pasquale (liberazione dal peccato, vita nuova in Cristo).
Pur rispettando eventuali esigenze dei genitori ad avere un battesimo indivi­

duale, è preferibile che ci sia un’ora fissa in cui, quando il numero lo richiede, i 
Battesimi siano amministrati collettivamente.

Può essere opportuno che quest’ora sia in prossimità di una celebrazione a cui 
è già presente una parte della comunità parroccchiale, per esempio prima della fun­
zione vespertina o di una Messa. Ciò permetterà ai fedeli che lo desiderano di par­
tecipare più facilmente come rappresentanti della comunità.

b) SVOLGIMENTO DELLA CELEBRAZIONE (cfr. Dirett. 39-40).
1. L’insieme della celebrazione abbia un carattere di festa, che sarà espresso 

dalla partecipazione attiva e cosciente dei parenti e della comunità, dall’attenzione 
e impegno nei gesti e parole del celebrante, dall’uso di elementi esterni come canti, 
fiori, luci, paramenti.

2. E’ essenziale adottare un ritmo tranquillo, una dizione chiara e interior­
mente partecipata, gesti calmi e significativi.

Occorre prevedere tutte le cose necessarie e istruire opportunamente i chie­
richetti.



213

3- In questo modo la celebrazione diventerà una efficace catechesi in atto.
Per favorire la partecipazione attiva e cosciente conviene:
— studiare attentamente la disposizione dei fedeli durante le tre tappe del 

Battesimo;
— battezzare (quando il battistero è insufficiente) all’entrata del presbiterio, 

come nella notte di Pasqua;
— far intervenire il commentatore nei momenti più importanti;
— invitare eventualmente il gruppo dei cantori;
— distribuire un sussidio per le risposte e i canti;
— limitare le fotografie a pochi momenti precisati in antecedenza.

c) LUOGO DELLA CELEBRAZIONE (cfr. Dirett. 38).
Anche il luogo conta, come « segno » permanente e particolarmente al momento 

della celebrazione.
Si procuri che l’ambiente del battistero sia:
— pulito;
— arredato con gusto e ornato di fiori;
— provvisto del materiale necessario ben in ordine;
— sgombro da tutto ciò che non gli appartiene.
Inoltre:
— l’acqua sia non stagnante, ma rinnovata di frequente;
— la candela sia accesa al cero pasquale, che rimane nel battistero dopo la 

Ascensione, e poi consegnata ai genitori come ricordo;
— la vesta bianca non sia un velo, ma un vero vestito (anche in forma di man­

tello) che i genitori potrebbero portare essi stessi e poi conservare;
— come raccomanda il Direttorio, non si usi una stola bicolore, ma due stole 

distinte (ed eventualmente il piviale).

3. Preparazione dei genitori e padrini (cfr. Dirett. 33-34)
La domanda di battezzare i figli esprime da parte dei genitori il desiderio che 

essi entrino nella comunità cristiana; ma è compito dei pastori d’anime rivelare la 
importanza del loro « gesto » di fede, molte volte implicito, e purificarlo da atteg­
giamenti e concezioni erronee o incomplete.

Si invitino pertanto i genitori ad un tempo conveniente di riflessione, perchè 
assumano con piena coscienza e libertà la responsabilità del loro gesto, che li im­
pegna a far crescere la vita cristiana nel loro figlio per mezzo della catechesi e 
della vita sacramentale (perciò quando i loro figli più grandi non partecipano al 
catechismo nè ai sacramenti è il caso di far notare con tatto e fermezza l’incon- 
gruenza della richiesta).

Dato che il « quamprimum » mutate le circostanze, non è più da intendersi 
così strettamente, è consigliabile attendere per il tempo necessario a tale prepa­
razione.



214

In proposito, si mostri l’incongruenza dell’opinione che la mamma non deve 
essere presente al Battesimo del proprio figlio e comunque si fissi la data del Bat­
tesimo solo nel giorno in cui la mamma può essere presente alla celebrazione 
(Dirett. 36).

Nel frattempo, o con la visita a domicilio o con una serie di incontri regolari, 
il sacerdote o un catechista presenti i vari aspetti del Battesimo: contenuto dog­
matico, svolgimento rituale, impegno morale e vitale.

Per quanto è possibile si invitino i padrini a partecipare a questi incontri: 
certo, i genitori sono i primi e veri responsabili dell’educazione cristiana del loro 
figlio, ma i padrini, soprattutto se rappresentativi della comunità cristiana locale, 
possono aiutarli efficacemente nel loro compito.

In questo settore la collaborazione dei laici — specialmente dell’elemento fem­
minile — sarà quanto mai preziosa.

Potranno prendere contatto con le mamme che aspettano un bambino e se­
gnalare i loro nomi al sacerdote, al ritorno dalla clinica potranno visitarle e disporle 
alla richiesta del sacramento. Coppie di sposi impegnati nell’apostolato potranno 
portare la loro testimonianza di parola e di vita.

Per aiutare in questa preparazione, come pure per la celebrazione, l’Ufficio li­
turgico ha predisposto tre sussidi:

1. Il rito del Battesimo: sussidi per la celebrazione e la catechesi liturgica;
2. Il Battesimo: cartellina plastificata con le risposte e i canti;
3. Schemi di catechesi ai genitori.

4. Catechesi e rinnovamento di mentalità (cfr. Dirett. 35, 41)
a) Con i ragazzi, oltre all’insegnamento della scuola, si potrebbero fare delle 

« celebrazioni della Parola » sui temi battesimali, illustrando i vari momenti del 
rito e gli elementi sacramentali (acqua, olio) o dimostrativi (veste bianca, cero, 
ecc.).

b) La comunità parrocchiale sarà invitata alcune volte all’anno (specialmente nel 
tempo pasquale) a una celebrazione comunitaria del Battesimo. In essa si darà un 
rilievo particolare alla liturgia della Parola: composta di una lettura e di una breve 
omelia, potrà situarsi dopo i riti di accoglienza e prima della consegna del Credo 
e del Pater oppure prima della professione di fede battesimale.

Il commentatore, o lo stesso sacerdote, daranno brevemente il significato dei 
riti con monizioni non didattiche o storiche, ma « mistagogiche », mirando cioè a 
suscitare nei partecipanti quegli atteggiamenti che introducono nel mistero (1).

(1) Monizione « didattica »: « Adesso il sacerdote unge il petto del bambino con l’olio 
dei catecumeni per esprimere la lotta contro il diavolo ».

Monizione « storica »: « Una volta i catecumeni venivano unti con l’olio come i lot­
tatori nel circo. Adesso il sacerdote lo fa con questo bambino per ricordargli di lottare 
contro il demonio ».

Monizione « mistagogica »: « (Come i lottatori si mantengono in forma per mezzo 
dei massaggi, così) questo bambino riceve l’unzione di olio consacrato per essere forte 
a lottare insieme con Cristo contro le forze del male ».



215

Si cerchi di prevenire nella spiegazione iniziale alcune delle difficoltà più grandi 
che i fedeli, specialmente gli sprovveduti, possono trovare nelle preghiere e nei 
gesti attuali del sacramento, ma non ci si permetta di modificare alcunché arbitra­
riamente.

c) Il riferimento al sacramento del Battesimo — come a quello dell’Eucaristia 
— dovrebbe essere una costante di ogni forma del ministero della parola, soprat­
tutto della catechesi e dell’omelia.

Il tempo quaresimale è un tempo privilegiato per approfondire con tutta la co­
munità il mistero pasquale del Battesimo (Cost. lit. 109), soprattutto sul piano dog­
matico e impegnativo: questa catechesi sarà completata, nei tempi e modi più op­
portuni, dalla catechesi sistematica per adulti e ragazzi. In essa si sottolineeranno 
di preferenza le immagini bibliche collegate alla storia della salvezza e i testi del 
Nuovo Testamento, mettendole in rapporto con l’esperienza e le situazioni di vita 
dei cristiani.

Come si vede, non si tratta soltanto di una corretta celebrazione del Battesimo, 
ma di un’azione che si allarga a tutta la pastorale e interessa tutta la comunità 
diocesana.

Infatti la situazione della Chiesa nel mondo, e specificamente quella della 
Chiesa italiana e locale, impone una attenta riflessione sulla pastorale del Battesimo 
in rapporto con la fede personale e la pratica religiosa.

E’ impegno di tutti prendere coscienza di questo problema e ricercare soluzioni 
a immediato e lungo respiro.

Le comunità parrocchiali studino la situazione locale, i movimenti di popola­
zione, la capacità di accoglienza e di catechesi ai nuovi battezzati, i modi per una 
celebrazione viva che interessi tutta la parrocchia come madre di nuovi figli.

Nelle riunioni zonali i sacerdoti ascoltino e discutano l’esposizione dei temi in 
chiave pastorale, s’informino dei sussidi e cerchino modi adeguati di celebrazione.

Lo studio del Direttorio liturgico-pastorale è la base indispensabile e minima 
per un necessario aggiornamento della pratica e della visione teologica dei Sacra­
menti, dato che i manuali del corso teologico non sottolineano abbastanza alcuni 
aspetti che il Concilio Ecumenico Vaticano II ha « riscoperto »: la prospettiva 
pasquale, comunitaria, escatologica dei Sacramenti e il loro rapporto con Cristo e la 
Chiesa, sacramento fondamentale.

Unendo insieme la tradizione e la ricerca, potremo avviare quel « rinnova­
mento di mentalità » che è indispensabile a chi ha ricevuto in custodia i misteri 
di Dio per « rinnovare ogni cosa in Cristo ».



216

INDICAZIONI PER LA PROCESSIONE DEL CORPUS DOMINI

Le disposizioni del card. Arcivescovo per la processione del Corpus Domini scatu­
riscono da uno studio approfondito sul significato delle processioni eucaristiche e 
da una larga consultazione sull’opportunità di esse nelle attuali circostanze (cfr. 
Euch. myst. 59/b).

Affinchè tali disposizioni possano essere applicate in modo che la processione 
eucaristica si svolga con tutta la dignità richiesta dalla riverenza al SS. Sacramento, 
si ritiene utile proporre alcune indicazioni.

1. Partecipazione alla Messa. La processione eucaristica è essenzialmente un 
prolungamento della Messa: la « partecipazione » alla Messa (nel suo senso più 
completo di « comunione sacramentale ») deve quindi esserne un elemento costitu­
tivo. Non ha quindi senso il formarsi della processione all’esterno della chiesa, men­
tre all’interno vi si celebra la Messa della processione.

2. Una processione non deve essere nè troppo lunga nè troppo breve. Se il 
percorso non è obbligato da usi immemorabili, un parroco potrà scegliere un itine­
rario che non affatichi sensibilmente e che permetta di mantenere il necessario racco­
glimento.

3. Più difficile resta la ricerca dei mezzi per tenere desta l’attenzione e la 
fede dei partecipanti. Non è serio né dignitoso occupare i fedeli con qualsiasi sorta 
di preghiere e di canti, o contentarsi di riempire il tempo con una serie di rosari, 
o peggio ancora di sentire il clero cantare in latino, un gruppo di fedeli eseguire 
altri canti in italiano, altri fedeli recitare giaculatorie e rosari.

4. Il clima di una processione eucaristica deve essere festoso e non funereo, 
ma soprattutto deve essere comunitario. La preghiera individuale qui non ha senso, 
contrasta apertamente con il carattere di un popolo unito in movimento.

5. Vanno scelte quindi preghiere e canti ai quali tutto il popolo possa 
partecipare: acclamazioni, preghiere litaniche, salmi, responsori, inni. Ricordando 
che la litania è la preghiera più intonata al genere processionale, nulla vieta di com­
porre formule che impegnino ed associno tutti i fedeli.

6. Per ottenere questo clima comunitario, sembra opportuno un impianto di 
sonorizzazione fonica, anzi pare di per sé una necessità se si vuol dare un carattere 
unitario alla processione. Le esperienze compiute in certi luoghi hanno dato risul­
tati soddisfacenti, soprattutto là dove ai fedeli è stato distribuito un libretto compo­
sto per la circostanza. Tale libretto, con canti e preghiere per la processione eucari­
stica, è disponibile presso l’Ufficio liturgico diocesano.



217

Capitolo Metropolitano

RESOCONTO RESTAURI DEL DUOMO

In occasione dell’ingresso dell’Arcivescovo, Padre Michele PELLEGRINO, il 
Comitato per i festeggiamenti aveva indetto una sottoscrizione « al fine di conse­
gnare al Nuovo Arcivescovo un’offerta che, nel suo simbolismo ed utilità, attestasse 
l’affettuoso animo e la filiale devozione di tutta la Cittadinanza ».

Dalla Curia e dal Gabinetto del Sindaco furono raccolte le offerte, che vennero 
consegnate al Padre Arcivescovo, il quale le destinò per i lavori di restauro del 
Duomo.

Questi furono eseguiti sotto il controllo della Sovrintendenza dei Monumenti.
Si comunicano i dati relativi all’entrate ed alle spese-.

1

Entrate:
— dalla Curia e dal Gabinetto del Sindaco
— da Diversi
— In ricordo del can. E. Bechis
— Interessi maturati

Uscite:
— Impianto riscaldamento
— Ripassamento del tetto
— Impresa edile
— Decoratore
— Marmista
— Vetrate
— Bronzista
— Ponteggi per il quadro
— Elettricista
— Per direz. lavori ed assistenza

L.
L.
L.
L.

34.467.393 
i6r.5OO

1.000.000
996.100

L.
L.
L.
L.
L.
L.
L.
L.
L.
L.

3.050.000
2.800.000

11.786.304
7.990.000
7.200.000

139.000
247.000

84.000
800.000

1.500.000

Totale L.
L.

36.624.993—
35.596.804 =

L. 35.596.804

PIU’ il credito verso la Sovrintendenza 
dei Monumenti per lavori eseguiti alla 
Cappella della Sindone per

L.

L.

1.028.189 +

984.225

somma a disposizione per nuovi lavori: 
1) impianto illuminazione
2) impianto altoparlanti
3) riparazione cella campanaria
4) elettrificazione campane
5) ripassatura e revisione organo
6) sistemazione presbiterio

L. 2.012.414



218

CORSI DI ESERCIZI SPIRITUALI PER SACERDOTI 
PREDICATI DALL’ARCIVESCOVO

Anche quest’anno il Card. Michele Pellegrino predicherà alcuni Turni di Eser­
cizi Spirituali per i Sacerdoti.

A questi corsi sono particolarmente invitati i Sacerdoti Diocesani, che in tal 
modo potranno meglio conoscere il pensiero del loro Vescovo su tante questioni 
particolari di ascetica e di pastorale, ma saranno accolti anche Sacerdoti di altre 
diocesi.

Ecco le date di questi Corsi:

Al Santuario di Sant’Ignazio sopra Lanzo

3 - 8 giugno

15-20 luglio

9-14 settembre

Alla Casa Diocesana di Esercizi di Villa Lascaris a Pianezza

21-26 ottobre

Il corso di giugno è riservato ai Sacerdoti dei due primi anni di Messa. Le 
iscrizioni per questo turno si ricevono presso il Rettore del Convitto della Consolata.

Per gli altri turni le iscrizioni si ricevono presso i Missionari di San Massimo 
in Via Mercanti 10 - Torino - Tel. 518.474 - 534.363.

I Corsi, per espresso volere dell’Arcivescovo, inizieranno il lunedì alle ore 11 
con la prima Meditazione. Non si accetteranno esercitanti dopo tale ora, ma è pos­
sibile, per chi lo desidera, essere ospitati già la domenica sera.

Termineranno il sabato mattina dopo la Meditazione e la Concelebrazione di 
chiusura. Non si permetteranno partenze il venerdì sera.

Gli Esercizi si faranno in silenzio, ma dopo cena l’Arcivescovo di Torino terrà 
una conversazione pastorale coi Sacerdoti, i quali saranno invitati ad esprimere libe­
ramente i loro pareri.

Gli esercitanti sono invitati a non celebrare privatamente ma a partecipare alla 
solenne concelebrazione che avrà luogo di regola nella mattinata.

La prima concelebrazione sarà però nel pomeriggio del lunedì giorno d’arrivo, 
per coloro che non avessero avuto comodità di celebrare prima della partenza.

Per i turni a Sant’Ignazio vi sarà un servizio diretto di pullmann da Torino in 
partenza da Corso Matteotti 11, alle ore 9,30 del lunedì mattino.

Prenotarsi al momento dell’iscrizione.



219

ESERCIZI PER LAICI NELLE CASE DIOCESANE

Al Santuario di Sant’Ignazio si terranno quest’estate i seguenti Corsi per laici:

8-12 giugno — Esercizi Eucaristici
Signore e Signorine

— P. Antonio Boffetti 
Sacramentino

30/7 - 3/8 — Uomini — Don Gabriele Milanesio
5 - 9 agosto — Giov. Femm. di A. C. — Don Angelo Parodi

20 - 24 agosto 
30/8-3/9

— Coppie di sposi 
— Donne di A. C

— Don Carlo Peano

3 - 7 settembre — Esercizi Eucaristici
Signore e Signorine

— P. Antonio Boffetti 
Sacramentino

A Villa Lascaris a Pianezza nel mese di settembre vi saranno per i laici i se­
guenti turni.

5 - 9 settembre 
21-25 settembre 
25-29 settembre

— Giov. Femm. di A. C.

— Donne di A. C
— Giovani studenti — Medie Superiori 

e Universitari

Le iscrizioni si ricevono presso i Missionari di San Massino in Via Mercanti 10 
- Torino - Tel. 518.474 - 534.363.

Le iscrizioni ai turni indetti dall’A. C. si ricevono presso le rispettive sedi.

Per i turni a S. Ignazio vi sarà un servizio diretto di pullmann da Torino in 
partenza da Corso Matteotti 11, alle ore 17,30 del giorno d’inizio. Prenotarsi al 
momento dell’iscrizione.

GIAC — ESTATE ’68 
Casalpina

RAGAZZI: 5 GIORNI
GIUGNO:

27/6-1/7 - 10-12 anni

LUGLIO:
1 - 6
6 -11

12 - 16
16 - 21
21 - 29

13-14 anni
14 - 15 anni
io -12 anni
13 - 14 anni
soggiorno 14-15 anni



220

AGOSTO
26-31 - 13-14 anni

SETTEMBRE:
11 - 16 - 13 - 14 anni
16-21 - 14-15 anni

QUOTE:
10 - 12 anni L. 5.500
13 - 14 anni L. 6.500
14 - 15 anni L. 7.000
Soggiorno L. 10.500

PARTENZA:
Ore 14,30 da Via Arcivescovado 12

ARRIVO:
Ore 11,30 in Via Arcivescovado 12.

QUOTA VIAGGIO: lire I.OOO.

GIOVANI (16-18 ANNI): 5 GIORNI
GIUGNO:

22-27 - giovani 16-18 anni
LUGLIO:

30/7-4/8 - futuri responsabili ragazzi (16-18 anni)
AGOSTO:

15-20 - lavoratori 16-18 anni
SETTEMBRE:

21-26 - lavoratori 16-18 anni
QUOTA: lire 7.700
QUOTA VIAGGIO: lire 1.000
PARTENZA:

Ore 14,30 da Via Arcivescovado 12.
ARRIVO:

Ore 11,30 in Via Arcivescovado 12.

RESPONSABILI DI ASSOCIAZIONE
AGOSTO:

4-9 - responsabili effettivi GF - GIAC (oltre i 18 anni).
QUOTA: lire 7.700
QUOTA VIAGGIO: lire 1.000
PARTENZA:

Ore 14,30 da Via Arcivescovado 12.
ARRIVO:

Ore 11,30 in Via Arcivescovado 12.



221

Opera P. G. Frassati - Cesana
AGOSTO:

5-8 - Giovani (16-18 anni)
8-11 - Giovani (oltre i 18 anni)

11 - 14 - Giovani (16-18 anni)
15-18 - Giovani (oltre i 18 anni)
18-21 - Giovani (oltre i 18 anni)
21-24 - Giovani (oltre i 18 anni)
29/8-1/9 - Universitari

QUOTA: lire 4.000

Gli Esercizi iniziano con la cena del primo giorno e terminano con il pranzo del­
l’ultimo.
Per il viaggio servirsi del pullmann di linea (Agenzia FIRPI Piazza Carlo Felice).

ASSISTENTI DI GIOVENTÙ’

AGOSTO: 26 - 29
Per informazioni rivolgersi presso segreteria GIAC - Tel. 54.51.81.

S. Pietro Vallemina - Pinerolo

SOGGIORNO PER RAGAZZI
1° TURNO: dal 5 al 28 luglio
20 TURNO: dal 2 al 26 agosto
Per le norme tecniche rivolgersi presso la Segreteria GIAC.

Seminario di S. Vincenzo de’ Paoli - Torino 
Strada S. Vincenzo 49 - Tel. 60.050

1. LUGLIO: dal 21 sera al 27 mattino.
2. AGOSTO: dal 25 sera al 31 mattino.
3. SETTEMBRE: dall’8 sera al 14 mattino.

N.B. — La quota complessiva è di L. 10.000.



222

Villa S. Ignazio (PP. Gesuiti)

Via Benedetto da Maiano, 31 - Tel. 603221 
50016 S. Domenico (Firenze)

L’iscrizione si chiude tre giorni prima dell’inizio dei singoli corsi.
E’ indispensabile il Celebret del proprio Ordinario.

Gli Esercizi hanno inizio alle ore 12,15 del lunedì e terminano alle ore 7 del 
sabato seguente.
La quota è di L. 10.000.

DE GASPERIS

8-13 luglio — P. LUIGI PESCE
5 - 10 agosto — P. GIUSEPPE FUSI

19-24 agosto — P. FEDERICO TOLLEMACHE
2- 7 settembre — P. ANSELMO ARU

16 - 21 settembre — P. ADOLFO BACHELET
7-12 ottobre — P. CESARE BUGANE’

11 -16 novembre — P. PIETRO VELLETRANI
9- 14 dicembre — P. PRIMO PONS

1969
13 -18 gennaio — P. FRANCO ROSSI

La CASA « GAUDIUM ET SPES » (Diano Castello - Imperia) aperta lo scorso 
novembre con il plauso dei Vescovi liguri per Esercizi al clero, offre nel periodo 
estivo (giugno - luglio - agosto) soggiorno ai sacerdoti e loro familiari bisognosi di 
ferie al mare.

Pensione Completa con camera singola: giugno L. 2300; luglio-agosto L. 2500.

Pensione Completa con camere doppie: giugno L. 2100; luglio-agosto L. 2300.

Corsi di Esercizi Spirituali per Sacerdoti:

Ottobre dalla sera del 13 al 19

Novembre dalla sera del 10 al 16

Dicembre dalla sera del 8 al 14

Quota di partecipazione: L. 15.000.



223

Esperienze Pastorali
All’esperienza, riportata sulla Rivista diocesana del gennaio ’68 pag. 52, si ritiene 

utile affiancare la seguente che riguarda una grossa parrocchia della periferia torinese.

CELEBRAZIONE COLLETTIVA DEL BATTESIMO

Già da qualche tempo si pensava di iniziare, anche nella nostra parrocchia (pe­
riferia di Torino), la celebrazione solenne del Battesimo con più bambini.

Il motivo era duplice: dare un’importanza maggiore a questa funzione nella 
comunità parrocchiale e unificare le fuzioni che rischiavano di occupare l’intero po­
meriggio della domenica.

Non sono mancate le difficoltà e le perplessità proprie di ogni innovazione. Non 
si riusciva, ad esempio, a convincere i parenti dei battezzandi a questa nuova forma 
di Battesimo. Allora si è indicata la medesima ora a tutti e così i parenti si sono 
trovati tutti insieme in chiesa davanti ad una cerimonia già preparata ed accolta 
infine col massimo entusiasmo.

Si temeva inoltre che la funzione non riuscisse bene e che i partecipanti non 
rimanessero soddisfatti, con il rischio di rovinare completamente l’iniziativa. Per 
questo è stata posta molta attenzione ai preparativi, in modo che tutto fosse pronto 
per la celebrazione e ci fosse un gruppo di cantori, i chierichetti e il commentatore.

La riuscita della celebrazione dipende soprattutto dai preparativi e dallo stile del 
ministro.

Siccome la celebrazione si svolge in tre parti ben distinte — all’ingresso della 
chiesa, al centro e infine al battistero —, bisogna che tutto sia già pronto: le sedie 
ben disposte al fondo della chiesa e riservate ai parenti dei battezzandi; uno spazio 
sufficiente al centro della navata, spostando eventualmente i banchi; il battistero 
con tutto l’occorrente in perfetto ordine.

Occorre inoltre che il ministro, o un’altra persona, accolga i parenti con il 
bambino e li faccia accomodare sulle sedie loro riservate. E’ molto importante far 
capire che essi erano attesi e che vengono accolti cordialmente nella « loro » chiesa.

Ci è sembrato opportuno invitare i padrini in sacrestia per la firma dei docu­
menti prima dell’inizio della funzione, in modo che non ci sia più nessun disturbo 
nel suo svolgimento.

Inoltre, per facilitare il compito del ministro, ci siamo trascritto il Rituale del 
Battesimo in modo che apparissero ben distinte le parti da svolgere su ciascun 
bambino da quelle comuni, trascritte al plurale.

Così la prima celebrazione « collettiva » è riuscita molto bene, con viva soddi­
sfazione dei parenti e dei parrocchiani presenti. Questo ci ha incoraggiati a conti-



224

nuare, e in tutti questi mesi non c’è più stato nessuno che abbia richiesto una fun­
zione particolare.

L’esperienza poi ha fatto cadere una terza difficoltà: il tempo. Si temeva che 
la cerimonia durasse troppo. Ogni volta vengono battezzati tre o quattro bambini 
e la celebrazione non è mai durata più di 35 minuti, anzi talvolta dura 20 minuti. 
Del resto la celebrazione è così densa e concatenata che il tempo passa senza che 
mai nessuno abbia dato segni di impazienza.

La nostra celebrazione si svolge così. Quando i parenti sono accomodati al fondo 
della chiesa, dalla sacrestia escono processionalmente i cantori, i chierichetti, il 
commentatore e il ministro.

Cantando (di solito il salmo 50: « Purificami, o Signore »), passano per la na­
vata centrale e si dirigono all’organo, mentre i chierichetti con il ministro si fer­
mano al centro del semicerchio in cui sono disposti i parenti dei battezzandi.

Terminato il canto, il commentatore spiega concisamente il significato di quei 
gesti che possono risultare oscuri ai partecipanti e il motivo per cui la prima parte 
della celebrazione si svolge alle porte della chiesa. Poi il ministro inizia la prima 
parte.

Prima che il celebrante inviti i battezzandi ad « entrare nel tempio di Dio », 
il commentatore spiega il significato dell’ingresso nella chiesa. Mentre tutti avan­
zano verso il centro della navata, i cantori intonano il salmo 121: « Rallegrati, Ge­
rusalemme, accogli i tuoi figli nelle tue mura ». Inizia quindi la seconda parte.

Infine tutti si recano al fonte battesimale che è posto di fronte al presbiterio. 
Il commentatore spiega il significato della parte centrale del rito, ricordando anche 
le responsabilità dei genitori e dei padrini. Dopo il primo Battesimo, e durante i 
successivi, i cantori cantano « Noi canteremo gloria a te, Padre che dai la vita ».

Al termine il ministro, con il commentatore ed i chierichetti, rientra in sacre­
stia mentre i cantori intonano un canto di ringraziamento (es. « Lodate Dio, Padre 
che dona ogni bene »).

Secondo le rubriche del Rituale, abbiamo pensato di svolgere su ciascun bam­
bino i riti indicati con i nn. 1, 3, 4, 8, 13, 14, 17-25; per il n. 26 diciamo prima 
tutti i nomi dei neofiti: « N.N.N... andate in pace e il Signore sia con voi ».

Abbiamo anche provato a distribuire ai partecipanti dei libretti perchè seguis­
sero meglio la celebrazione, ma abbiamo constatato che si ottengono risultati mi­
gliori con una lettura chiara e calma del testo italiano.

Ogni volta scopriamo dei piccoli accorgimenti che ci aiutano a migliorare e a 
rendere pastoralmente più fruttuoso questo avvenimento fondamentale per la co­
munità cristiana.



225

NOTE DI CULTURA

INTRODUZIONI AL NUOVO TESTAMENTO 
IN LINGUA ITALIANA

In Italia il risveglio dell’interesse per la Sacra Scrittura data certamente da 
epoca preconciliare e ha conseguito effetti che è impossibile ignorare. Si potrà dire 
che questo movimento ha avuto uno sviluppo farraginoso e poco accorto manife­
stazioni oziose, superficiali o comunque non incisive, ma non si può negare che la 
conoscenza della Sacra Scrittura sia divenuta più familiare e che al suo studio si 
interessi un numero sempre crescente di persone, mentre altre se Io propongono 
come meta da raggiungere. A ciò ha contribuito non poco il forte gettito di edi­
zioni direttamente o indirettamente riguardanti la Scrittura che da un buon quin­
dicennio invade il mercato librario.

Potrebbe forse essere interessante esaminarne velocemente da queste pagine i 
vari settori. Qualcosa è stato fatto: nell’articolo che apriva la serie di queste Note 
di Cultura (cfr. Riv. Dioc. Tor. XLIX/2 (1967) 112-118) il sottoscritto segnalava 
quanto possediamo sul problema della storicità dei Vangeli (ora le due opere di 
P. X. Léon-Dufour sono uscite in italiano presso la S. Paolo) e sulla passione e re­
surrezione di Gesù (pure in italiano è apparsa, presso Gribaudi, l’opera di P. Be- 
noit); D. G. Marocco dissertava a proposito della Costituzione dogmatica sulla 
Divina Rivelazione, presentando gli studi italiani su di essa (cfr. la stessa annata, 
n. 6, 336-343); D. F. Ardusso procedeva allo stesso modo per la storia della sal­
vezza (cfr. medesima annata, n. 9, 458-462).

Non è raro che si ricevano richieste di segnalazioni bibliografiche in questo 
campo: speriamo di poter coordinare sforzi e competenza per fornire tali risposte 
in modo più sistematico da questa sede. Oggi ci limitiamo al campo delle Intro­
duzioni, e in particolare a quelle per il Nuovo Testamento: si parlerà solo di quelle 
di tipo scolastico o scientifico, con esclusione quindi delle opere, pur ottime, di 
tipo prevalentemente divulgativo o già dichiaratamente a servizio della catechesi.

Ecco l’elenco delle opere a noi conosciute:

— Introduzione alla Bibbia, Marietti - Torino (per il Nuovo Testamento i voli. 
IV - V/1 e V/2, di pagg. 572; XIX - 522; XIX - 508, pubblicati rispettivamente 
nel 1959, 1964, 1966): ne dirige i lavori il P. Teodorico Ballarmi. Mancano i vo­
lumi sull’Antico Testamento;

— Introduzione al Nuovo Testamento, a cura di G. Rinaldi e P. De Benedetti, 
Morcelliana - Brescia, 1961, pagg. 831;

— Wikenhauser, Introduzione al Nuovo Testamento, Paideia - Brescia, 1966, 
pagg. XV - 587;



226

— K. H. Schelkle, Introduzione al Nuovo Testamento, Queriniana - Brescia, 
1966, pagg . 299;

— Il Messaggio della Salvezza, Elle Di Ci, Torino - Leumann (Rivoli) (per il 
Nuovo Testamento il vol. IV di pagg. XV - 1024, comparso all’inizio del 1968, e 
il vol. V, annunciato per il termine dell’estate).

— In direzione analoga procede pure un’iniziativa dell’Editrice Gregoriana di 
Padova che ci pare però abbia pubblicato per ora solo un volume di introduzione 
generale e due di introduzione all’Antico Testamento. Perciò non ne parliamo in 
questa sede.

Il fenomeno è interessante: in meno di dieci anni si è potuto dar vita a sei 
iniziative editoriali di vario valore, ma tutte rispettabili e favorite tutte, ci sembra, 
da un certo successo; inoltre di queste 6 iniziative solo due sono frutto di tradu­
zione (da originale tedesco), mentre le altre sono tutte impostate in Italia, con rari 
collaboratori non italiani (I. de La Potterie, S. Lyonnet, E. des Places, J. Lécuyer: 
professori del Pontificio Istituto Biblico i primi tre, docente al Séminaire Francis, 
pure a Roma, il quarto). Pensiamo che si tratti d’un primato anche nei riguardi 
dell’estero, inclusi probabilmente i paesi di lingua tedesca. Penso che non sia il 
caso di trionfare d’un fatto simile, che non è purtroppo accompagnato da corrispon­
denti lavori di analisi, ma se ne deve prendere atto come d’una manifestazione di 
costume.

Vorrei tentare una descrizione essenziale delle caratteristiche di queste opere.

1) L’Introduzione di A. Wikenhauser è la più classica e collaudata della 
serie: essa si inserisce sulla scia d’un primitivo schema ridotto composto da Joseph 
Sickenberger (e tradotto in italiano, qui a Torino, nel 1942), anche se il primitivo 
disegno di aggiornamento si trasmutò poi in una completa rifusione dell’opera. Si 
trattano solo questioni strettamente introduttorie: Canone e Testo del Nuovo Te­
stamento, e poi le questioni riguardanti i singoli libri, suddivisi nelle tre sezioni 
tradizionali del genere storico (Vangeli e Atti), epistolare (Corpus Paolino e Lettere 
Cattoliche) e profetico o apocalittico (L’Apocalisse appunto). Per parlare delle que­
stioni previe riguardanti un documento bisogna però conoscerne almeno generica­
mente il contenuto: qui troviamo per i singoli libri costantemente ripetuto il titolo 
« contenuto e piano ».

La divisione viene indicata con suddistinzioni molto minute: purtroppo la suc­
cessione dei molti numeri delle citazioni può lasciare l’impressione d’una elenca­
zione matematica, piuttosto che dare un’idea generale dei grossi problemi trattati 
e del loro sviluppo. A questo ovvia parzialmente un altro aspetto abbastanza co­
stante della trattazione, dal titolo « occasione e scopo ».

In compenso le classiche questioni introduttive sono segnalate in misura esau­
riente, seppur sobria: così l’autore dei singoli scritti, i destinatari e le loro condi­
zioni concrete, il tempo di composizione, le caratteristiche letterarie, l’unità dello 
scritto e la provenienza del pensiero presente in esso. Particolarmente apprezzabile 
è la trattazione delle questioni sull’origine dei Vangeli, come la questione sinottica



227

e la storia della formazione (o Formgeschichte). Sono, questi, due capitoli che se­
gnano non soltanto l’evoluzione della ricerca evangelica in questo secolo, ma anche 
la sorte talora ricca di sofferenza, dell’esegesi cattolica tedesca, soprattutto per le 
scuole in tanti modi apparentate di Friburgo, Monaco e Breslavia. Confluiscono in 
quest’opera oltre al nome di Sickenberger e Wikenhauser quello di J. Schmid e 
A. Vógtle e l’eredità del Prof. Meyer, uno dei personaggi più dolenti creati dall’anti- 
modernismo antecedente la prima guerra mondiale.

L’opera attuale è un bel testo scolastico, di stile tedesco, assai equilibrato. Queste 
tre qualità intendono essere tutte sinceramente elogiative, anche se segnalano dei 
limiti: il testo scolastico è più esauriente e preciso, ma anche più arido e impegnativo 
che un libro di divulgazione; l’essere stato composto da tedeschi per tedeschi spiega 
una serietà di discorso che non indulge mai all’approssimazione, ma anche un’espo­
sizione a volte un po’ involuta, faticosa e poco preoccupata d’aiutare la ritenzione 
a memoria con rimandi e sottotitoli; l’equilibrio va forse qualche volta ai danni 
d’una segnalazione più aggiornata (sappiamo infatti che una nuova edizione è curata 
oggi dal prof. J. Schmid, amico del defunto prof. A. Wikenhauser). Come elogio 
conclusivo però si potrà dire che nelle trattazioni successive forse più nessun cattolico 
ha saputo far a meno dell’esposizione sulla Formgeschichte offerta in quest’opera.

2) Fra le introduzioni che presentiamo quelle di K. H. Schelkle è la più breve 
e anche, forse, quella che si presta a una lettura più facile. Mentre le altre introdu­
zioni presuppongono le questioni trattate nei classici manuali di introduzione gene­
rale, qui due capitoli introduttori situano il discorso, che inizierà tra poco, all’interno 
della storia dell’esegesi neotestamentaria e all’interno della concezione che la Chiesa 
ha di questo libro e della disciplina con cui essa lo circonda.

Questa visuale storica concreta continua nell’esposizione vera e propria: come 
si è passato dall’Evangelo alle varie forme di Vangeli (predicazione dell’epoca apo­
stolica e primi tentativi di fissazione in iscritto o prime collezioni scritte di tradi­
zioni parziali: sono le trattazioni investite dal metodo della Storia delle forme e dai 
cultori della questione sinottica) e le varie forme concrete di trasmissione di quel 
messaggio, dai Vangeli alle lettere, ecc... Il libro si chiude con una trattazione sul 
canone, cioè sulla presa di coscienza da parte della Chiesa primitiva del fatto che 
quei libri e non altri contenevano autenticamente l’Evangelo di Gesù, e con un 
cenno alla condizione attuale dei documenti manoscritti che ci presentano il Nuovo 
Testamento.

L’ordine è semplice e moderno, entusiasmante per la sua chiara consequen­
zialità e il discorso particolarmente piano, preciso ma non tecnico, privo di astru­
serie e dotato d’un certo calore di comunicazione. Quanto al contenuto, siamo 
sempre nella classica introduzione: del contenuto dei Vangeli praticamente non si 
parla, se non in occasione del confronto tra Giovanni e i Sinottici, mentre degli 
altri scritti si fa solo un cenno assai ridotto. Saranno invece apprezzate in questo 
quadro le indicazioni sulle caratteristiche dei singoli scritti.

Dell’opera si rallegrerà soprattutto chi ha fretta e non sopporta volentieri una 
lettura scolastica: egli troverà delle segnalazioni simpatiche e si ricorderà che dei



228

documenti neotestamentari, di cui si parlava, deve leggersi ancora ben attentamente 
quanto essi dicono.

3) Ancora in un volume, ma di mole più ampia, è la terza introduzione, (pri­
ma in ordine di tempo) edita a Brescia, dalla Morcelliana, a cura dei proli. Giovan­
ni Rinaldi e Paolo de Benedetti. L’opera è stata impostata in Italia dietro suggeri­
mento dell’allora consulente scientifico della Morcelliana prof. Giuseppe Scarpat 
(che qualche anno dopo avrebbe promosso la traduzione del Wikenhauser, per 
Paideia), con lo scopo di premettere alla collana de Il Nuovo Testamento commen­
tato (l’edizione di Ratisbona, diretta in Italia da Giovanni Rinaldi) una adeguata 
introduzione.

Nei confronti delle introduzioni limitate agli argomenti tradizionali, viste sopra, 
questa programma alcuni argomenti spettanti a materie più propriamente parallele, 
come già aveva fatto l'Introduction à la Bible di A. Robet - A. Feuillet, vol. II e 
il IV vol. di Introduzione alla Bibbia della Marietti, pubblicate rispettivamente a 
Parigi e Torino ambedue nel 1959. Troviamo così cenni alla geografìa della Pale­
stina come ambiente della vita di Gesù e una discreta descrizione dei tempi di 
Gesù: il tutto nel quadro della presentazione del più ampio problema di Gesù 
Cristo. A dir vero, la questione della storicità di Cristo è limitata entro proporzioni 
troppo scarse e non corrispondenti neppur più alle esigenze del dibattito attuale del 
problema in Italia. Si è invece favorevolmente sorpresi per due argomenti trattati 
abbastanza per esteso: la dottrina di Gesù negli evangelisti sinottici e la cristolo­
gia degli Evangeli. Essi corrispondono all’esatta impostazione attuale del proble­
ma dell’interpretazione dei Vangeli: che cosa ci offrono i Vangeli di quanto disse 
Gesù stesso e come ci atttestano quanto pensavano su Gesù i primi cristiani? 
Altrettanto è da apprezzarsi lo studio sulla Chiesa a conclusione dell’introduzione 
alla letteratura epistolare, che maggiormente rivela gli aspetti concreti della vita 
della Chiesa primitiva; e ancora si noterà la ricchezza dell’analisi dei vari temi 
evangelici presentati sotto il titolo « formazione della tradizione evangelica » (una 
vera introduzione per comprendere il canovaccio del materiale sinottico) e poi il 
capitoletto dedicato alla teologia paolina. Manca spesso un discorso sul contenuto 
dei vari, scritti, ma ad esso sostituisce benino la trattazione di questi temi.

Tanti particolari minori impreziosiscono questa edizione: la premessa d’una 
bibliografia generale essenziale e aggiornata all’anno di pubblicazione, il rapporto 
tra il mondo dell’Antico Oriente (il vicino Oriente e anche l’India) e il Nuovo 
Testamento, rapporti fra gli scritti rabbinici, Qumran, i testi classici, gli apocrifi 
e il Nuovo Testamento. Il punto su cui si potrà discutere a riguardo di quest’opera 
è l’ordine e distribuizione della materia. Ad esempio si vedrebbe volentieri il discor­
so sulla tradizione evangelica concluso dalla trattazione della questione sinottica, 
così come non si capisce molto perchè l’esposizione su « la lettera nella antichità » 
non preceda la parte dedicata a Paolo, bensì chiuda solo quella delle Lettere Catto­
liche. Soprattutto può essere fortemente criticabile la disgiunzione dei Vangeli 
sinottici da quello giovanneo, che è esso pure eminentemente un Evangelo.

Però al di là di questi rilievi, che entrano naturalmente nel campo dell’opina­
bile, si deve riconoscere all’opera un grande interesse per la serietà di contributi



229

insoliti che essa offre. Dal punto di vista scolastico forse l’effetto sarà inferiore 
all’aspettativa, ma per la lettura e l’informazione personale questo libro può di­
ventare un utile e fedele amico.

4) Le due introduzioni impostate a Torino, dalle Case editrici Marietti e 
Elle Di Ci, sono frutto della collaborazione di professori membri della Associazione 
Biblica Italiana, anzi nel secondo caso alla direzione dell’opera si trovano rispetti­
vamente il Presidente nazionale (P. G. Canfora), il vice presidente (P. S. Zedda) 
dell’ABI e il responsabile della parte neotestamentaria (Mons. P. Rossano) della 
Rivista Biblica, che è il periodico scientifico dell’ABI. Queste introduzioni non 
sono state programmate dall’ABI in quanto tale, ma rappresentano uno dei frutti 
dell’opera unificatrice svolta da questa associazione. Ambedue le opere portano una 
novità nei confronti sia delle edizioni italiane che di quelle straniere e cioè la pre­
senza dell’esegesi a fianco delle questioni tipiche introduttorie.

Gli inizi sono ancora timidi nel volume dedicato ai Vangeli dell’Introduzione 
della Marietti, per lasciar posto però a saggi più impegnativi ed estesi nei due tomi 
del volume successivo. Oltre a quella accennata, la trattazione sui Vangeli non pre­
senta formalmente grandi novità: la parte introduttiva precede in forma distinta 
l’esegesi. Fra gli argomenti introduttivi è entrata a pieno titolo la descrizione dello 
ambiente di Gesù sotto il profilo dei rivolgimenti storici e delle istituzioni, mentre 
una certa sorpresa, gradevole per altro, destano le « Testimonianze e letture » inse­
rite in appendice a ogni capitolo. L’esempio non si ripeterà nei volumi successivi, 
dove queste appendici saranno sostituite dalle parti esegetiche che si troveranno 
così più a loro posto. E’ questa anche l’unica mutazione formale apportata in tali 
volumi rispetto al precedente: si troverà quindi ancora un capitolo sul mondo 
greco-romano al tempo degli Apostoli (notizie storiche e ambiente culturale) e poi 
uno su S. Paolo e le sue lettere in generale; per il resto, si susseguono le introdu­
zioni ai singoli libri, seguite da trattazioni esegetiche talora assai ampie. Il conte­
nuto è ottimo e dà al lavoro la fisionomia d’un testo autentico e moderno, che 
assomma a una prudenza illuminata il coraggio di segnalare onestamente i problemi 
attualmente dibattuti, proponendo qualche ipotetico indirizzo di soluzione. Nel 
1959 la pubblicazione del volume sui Vangeli fu una iniziativa coraggiosa, che non 
risparmiò sofferenze a quanti se n’erano assunta la responsabilità. Non senza signi­
ficato fu la presentazione del volume successivamente apparso (il V/2), nel 1964, 
dettata dal Padre Atanasio Miller O.S.B., segretario della Pontificia Commissione 
Biblica.

5) Negli stessi anni (ne son trascorsi ormai una quindicina! ), anzi forse con 
un certo qual anticipo, si costituì un altro gruppo di esegeti interessati a un’opera 
analoga. Non molti nomi però all’inizio erano nuovi rispetto all’altra iniziativa. 
L’impostazione del lavoro fu assai laboriosa per il passaggio dall’Editrice S. Paolo 
all’Elle Di Ci e per i successivi mutamenti nella direzione. In compenso l’ultima 
fase di pubblicazione si è realizzata al ritmo veloce d’un volume per anno: 1964 
Introduzione Generale (giunta alla 3.3 edizione, completamente rifatta, che sarà 
messa in vendita per l’inizio del prossimo anno scolastico), 1965 Antico Testamen-



230

to I, dalle origini all’esilio (giunto alla 3“ edizione), 1966 Antico Testamento II 
(giunto alla 3“ edizione), gennaio 1968 Nuovo Testamento I. Per settembre si 
attende la pubblicazione del voi. 5, Nuovo Testamento II, dagli Atti degli Apostoli 
all’Apocalisse.

Per il Nuovo Testamento è giocoforza limitarci al volume sui Vangeli (peraltro 
rispettabile con le sue più di mille pagine!). Significativo è già il titolo, l’unico che 
non si qualifichi più per introduzione, ma come tentativo di esposizione de « Il 
Messaggio della salvezza ». Si tratta di cosa quanto mai impegnativa, perchè non 
interesseranno più come fine a se stesse le questioni introduttive e nemmeno le 
analisi esegetiche, ma tutto è finalizzato a un accostamento vitale a quel messaggio. 
Non c’è quindi una vera analogia con le classiche Praelectiones biblicae, di cui noi 
ricordiamo quelle del Simon-Prado e Simon-Dorado, pubblicate prima e dopo la 
guerra dall’editore Marietti.

Penso che oggi non ci sia prospettiva più autentica e utile, soprattutto per il 
pastore d’anime, per accostare la Sacra Scrittura, che quella del messaggio della 
salvezza. Tutte le altre questioni sono necessarie, ma sono puramente preparatorie, 
informative ed erudite: ciò che interessa per ognuno di noi e per la nostra opera di 
comunicazione ad altri è quanto sia contenuto e sotto quale aspetto sia presentato 
nei singoli libri, cioè la verità di salvezza che Dio ci partecipa.

Differente è la questione se questo scopo sia sempre raggiunto. Il successo edi­
toriale attesta che l’edizione risponde a una richiesta scolastica reale, ma dice anche 
che i risultati sono apprezzati. E’ vero che per l’Antico Testamento disponiamo solo 
di due introduzioni in italiano, questa e il lavoro di Vagaggini Perrella pubblicato 
nella citata edizione della Gregoriana di Padova; però introduzioni generali ce ne 
sono di più, e ancora di più per il Nuovo Testamento. Eppure della prima si è 
esaurita la seconda edizione e della seconda il volume sui Vangeli è richiesto con 
ritmo almeno uguale che per i volumi dedicati all’Antico Testamento.

Vediamo il contenuto del volume dedicato ai Vangeli, che è il più notevole 
tra i vari contributi segnalati al riguardo. Tre sono le parti: introduzione ai Vangeli 
sinottici, esegesi dei Vangeli sinottici, Vangelo secondo Giovanni. Abbiamo già 
manifestato le nostre riserve su questa separazione di Giovanni dai Sinottici. Qui 
i motivi sono tanto più evidenti: proprio in una presentazione del messaggio della 
salvezza è necessario accentuare che quello di Giovanni è un Vangelo fondamentale 
vicino ai Sinottici, anche se le sue caratteristiche imporranno momenti di attenzione 
particolarmente dedicata ad esso. In concreto, alcuni problemi toccati nell’introdu­
zione ai Sinottici sono comuni anche al quarto Vangelo, dove invece non verranno 
più trattati del tutto o così a fondo: si veda ad esempio la preistoria della forma­
zione scritta del Vangelo e la storicità dei Vangeli. Altro esempio di disagio si 
riscontra nel collocamento dell’esegesi della passione entro il quadro dei sinottici 
(perchè preferibilmente si segue il racconto di Marco), con la necessità d’anticipare 
tutto quanto è proprio di Giovanni.

La parte esegetica tocca i punti fondamentali: infanzia, parte narrativa della vita 
pubblica, parte discorsiva (i 5 discorsi secondo S Matteo) e l’inciso di Lc. 9, 51 - 
18, 14, poi la passione; per S. Giovanni elementi fondamentali del cap. 1 (prologo),



231

2 (Cana), 3 (Nicodemo), 6 (discorso del « pane di vita »), 10 (buon pastore), 13 
(lavanda dei piedi), 17 (preghiera sacerdotale). Con la resurrezione di Gesù inizierà 
l’ultimo volume, perchè esigenze editoriali spinsero a pubblicare senza attendere 
quell’ultimo studio. Al di là degli squilibri nella varia ampiezza concessa alle singo­
le trattazioni, si potrà forse notare che un accostamento sintetico al contenuto evan­
gelico nel suo significato globale è meno perseguito che non la segnalazione di 
elementi analitici. Forse addirittura era desiderabile una presentazione del messag­
gio evangelico precedente ogni introduzione: questa sarà tanto più gradita quanto 
più si conoscerà il contenuto del documento di cui si parla e soprattutto la sua 
enorme portata vitale.

Nonostante questi rilievi, penso che si debba pronunciare un giudizio positivo 
sull’opera: i rilievi sono possibili solo perchè si ha un’impostazione nuova, che sta 
ancora parzialmente cercando di chiarirsi a se stessa. Ma fin d’ora si può dire che 
il servizio reso da quest’opera sarà veramente notevole. Essa non tende a rendere 
inutili i commentari, bensì a renderli più utili, perchè essi saranno sempre neces­
sari per una miglior comprensione dei singoli libri e specialmente delle questioni 
minute, ma le si saprà immediatamente situare non solo in un contesto storico cri­
tico, bensì pure nel contesto della rivelazione cui appartengono e che dà loro il 
giusto risalto e importanza.

Sono stati segnalati sopra senza risparmio i difetti di quest’opera: mi pare che 
questo possa permettere di concludere con tutto l’elogio che si merita. Esso è 
punto d’arrivo d’un tipo di servizio prestato al Clero in cura d’anime dal lavoro 
artigianale dei cultori italiani di scienze bibliche. Privi di centri di studi valida­
mente attrezzati fuori di Roma (e parzialmente di Milano con qualche altra città), 
i biblisti italiani sono costretti per lo più a muoversi nell’ambito della biblioteca 
personale provvista un po’ di volta in volta per i singoli problemi, salvo poi a 
« turare i buchi » con la breve visita di ripiego alle biblioteche romane o estere. 
Essi però godono oggi già i frutti d’un cammino percorso in collaborazione di in­
tenti da ormai venti anni e dall’affiatamento che proviene dall’aver frequentato il 
medesimo centro di studi. Si aggiunga una certa sensibilità eminentemente pratica 
alle esigenze d’una pastorale concreta, e ci si spiegherà lo strano risultato della 
già segnalata sintesi mancante di analisi.

Ci accorgiamo che questa lunga presentazione ha offerto anche una pagina di 
storia recente degli studi esegetici in Italia. Speriamo che la pagina che si apre ora 
possa riferire in futuro su condizioni maggiormente favorevoli alla ricerca e possa 
soprattutto parlare d’un lavoro più proficuo dell’esegeta a servizio del pastore 
d’anime.

don Giuseppe Ghiberti
Rivoli, Pasqua 1968



Opera Diocesana BUONA STAMPADilezione e Amministrazione: Corso Matteotti 11 - Tel. 545.497 TORINO
Bollettini Parrocchiali

• EDIZIONE IN 16 PAGINE

• EDIZIONE IN 16 PAGINE più elegante copertina con illustrazione a 4 colori.
• EDIZIONE NUOVA 16 pagine più copertina a colori formato tasca­bile 13,5x20 - Minimo di stampa copie 2000 - Conveniente per vasta diffusione.
Facciate proprie a disposizione dei RR. Parroci: quante ne desiderano.
Stampa copertina propria in nero: gratis dietro fornitura di clichè (ed. 16 pagg.).
Stampa copertina propria a quattro colori, in ofsei. Se sulla copertina si desidera clichè proprio, oltre al prezzo base del bollettino, si de­vono pagare le spese d'impianto, una volta tanto e stampare un mi­mmo di 20.006 copertine utilizzabili di mese in mese secondo il fabbisogno.
Titolo: agli effetti della spedizione, si consiglia di mantenere sulla copertina il titolo generico « Echi di Vita Parrocchiale », specie se vi sono copie da spedire a indirizzi singoli. Il titolo proprio si potrà mettere nella prima pagina interna.
Richiedere saggi e preventivi all'OPERA DIOCESANA RUONA 
STAMPA ■ Corso Matteotti 11 - Tel 545.497 - Torino - precisando 
l'Edizione che si desidera e il numero delle copie.





plaxi meta I
La ns/ ditta, fornitrice di Enti religiosi e civili, è 

particolarmente attrezzata per l’arredamento moderno 
e funzionale di collegi, scuole, oratori, sale 

riunioni e spettacoli, biblioteche, ecc.
Si eseguono ordini anche su disegni del cliente. 

A richiesta telefonica o scritta, provvederemo a inviare 
un ns/ incaricato senza Vs/ impegno.

di Cerrato e C. - S.a.S. 
str. per Marentino 
ANDEZENO-Tel. 946252

REFETTORI

CHIESE

ASILI E SCUOLE

BIBLIOTECHE



SPINELLI

LA DITTA DI FIDUCIA PREFERITA DAL CLERO
stabilimenti specializzati esclusivamente per l’arredamento di:

chiese
panche in legno e metal­
lo-legno ■ confessionali - 
armadi per sagrestia - sedie 
metalliche sovrapponibili

scuole
banchi per scuole elemen­
tari, medie e superiori - per 
asilo • cattedre - lavagne • 
armadi - tavoli per refetto­
rio - panchine

cine-teatri
poltrone ■ poltroncine in le­
gno oppure in legno-metallo

Senza impegno, richiedeteci cataloghi particolareggiati, oppure la visita di un nostro tecnico 
ESEGUIAMO ANCHE LAVORI SU DISEGNO

20048 Canate B.za (Mi) - Via A. Volta, 31 - Tel. 99686



PREMIATA FONDERIA

Ditta Cav. Paolo Capanni 
del dott. ing. ENRICO CAPANNI 

fondata nel 1846

Castelnovo Monti (Reggio Emilia) 
telef. n. 78-302

a richiesta e senza impegni da parte 
dei richiedenti, si fanno sopraluo­
ghi e si rilasciano preventivi per 
qualsiasi lavoro di campane e loro 

accessori
la n. Ditta ha recentemente fuso la 
monumentale Campana dei Caduti 

di Rovereto (ql. 226-39)

SARTORIA ECCLESIASTICA
Corso Palestre 14 — TORINO — Telefono 544.251

Presso la Sartoria « Artigianelli » la S. V. troverà una impeccabile ed accurata 
confezione su misura di abiti talari, soprabiti, impermeabili, giacche, pantaloni, 
clergyman grigi e neri, e qualsiasi altra confezione.
Inoltre troverà un ricco e scelto campionario di stoffe delle migliori case, con i 
nuovi tessuti di pura lana Vergine 100% pettinata, trattati con il procedimento 
3 M Minnesota Scotchgard barriera invisibile che li rende impermeabili e li pro­
tegge dalle macchie di olio, inchiostro, grassi ecc...

Puntualità nella consegna e prezzi veramente equi






