
Anno LUI - N. 9 . Settembre 1971 Sped. abbon. post. mens. - Gr. 3°-7O

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE

GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Atti del Cardinale Arcivescovo

I RELIGIOSI E LE RELIGIOSE 
NELLA PASTORALE DIOCESANA

Un invito a tutta la Diocesi

I II Santo Padre, nell’Esortazione con cui si rivolgeva, nella festa dei 
ss. Pietro e Paolo, a tutti i membri delle famiglie religiose per aiutarli 
a continuare il loro cammino di seguaci di Cristo, nella fedeltà agli inse­
gnamenti conciliari (1), non mancava di sottolineare la partecipazione 
dei religiosi alla missione della Chiesa e in particolare alla pastorale 
della Chiesa diocesana.

Su questa partecipazione vorrei richiamare l’attenzione sia dei reli­
giosi e delle religiose sia di tutta la comunità diocesana.

Non intendo presentare delle statistiche né passare in rassegna le 
varie attività con cui i religiosi e le religiose contribuiscono all’attività 
pastorale nella nostra diocesi, né mi propongo di indicarne precise linee 
programmatiche, possibili solo nel progetto di quella « pastorale d’in­
sieme » a cui si richiama anche l’Esortazione (2).

Vorrei solo prendere occasione da questo documento per invitare 
tutti a rendersi sempre maggiormente consapevoli d’una realtà che inte­
ressa vitalmente l’attività della diocesi e sulle esigenze eh'essa pone a 
quanti sono impegnati nella pastorale diocesana.



290

Un doveroso riconoscimento

2 Cominciamo da una constatazione: « La Chiesa non ha cessato », 
afferma Paolo VI, « nel corso della sua storia, di essere vivificata e ralle­
grata da tanti Santi, Religiosi e Religiose che, nella diversità delle loro 
vocazioni, furono testimoni viventi di un amore senza limiti e del Signo­
re Gesù » (3). Ciò che oggi è detto della Chiesa universale si può giusta­
mente ripetere per la nostra Chiesa torinese, « nella quaVe è presente e ' 
opera la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e apostolica » (4).

E’ gradito dovere del vescovo esprimere la profonda gratitudine di / 
tutta la diocesi ai religiosi e alle religiose che operano nel suo ambitq^ 
per il contributo larghissimo che essi recano alla pastorale, sia tfell'in­
terno delle singole parrocchie e zone sia nei vari settori in cui si articola 
l’attività della Chiesa locale.

Proviamo a porci una domanda: che cosa sarebbe della diocesi di 
Torino se d’un tratto scomparissero tutti i religiosi e le religiose che 
attualmente vi lavorano?

Ma, anziché fare uno sforzo d’immaginazione per rispondere a que­
sta strana domanda, basta riflettere su un fatto che purtroppo avviene 
con frequenza impressionante. La superiora generale o provinciale di una 
Congregazione religiosa informa l’arcivescovo che, causa il numero sem­
pre decrescente dei soggetti, è obbligata a richiamare le suore da quella 
data scuola materna, da quella parrocchia, da quel seminario, da quel­
l’istituto assistenziale. Parroco e sindaco si mettono in movimento, arri­
vano petizioni all’arcivescovo perché scongiuri il provvedimento. L’ar­
civescovo fa del suo meglio, con esito quasi sempre negativo. E non si 
può certo sperare un miglioramento della situazione, anzi, tutto lascia 
prevedere che la smobilitazione continuerà per un pezzo.

E’ una constatazione che ci fa apprezzare maggiormente l’opera degli 
istituti religiosi a vantaggio della diocesi.

Una concezione individualistica della vitìa religiosa

3 Dopo questo doveroso riconoscimento, mi sembra opportuno richia­
mare, sia ai religiosi, sia ai diocesani tutti, alcuni princìpi che debbono 
illuminarci sulla necessità, sul dovere e sui modi della collaborazione dei 
religiosi alla pastorale diocesana.

Troppo di rado mi è dato intrattenermi su questo argomento con 
i religiosi e le religiose della diocesi. Una di queste occasioni mi capitò, 
nel pomeriggio d’un giorno festivo, quando fui invitato a visitare un



291

gruppo di suore in vacanza — meritata e necessaria vacanza! — in una 
delle nostre valli di Lanzo. In una conversazione semplice e aperta invi­
tai la religiose ad aiutarmi per la preparazione di questo scritto ponendo 
loro, fra le altre, la domanda seguente: — Quando, negli anni passati, 
una ragazza pensava a farsi suora o chiedeva di entrare in un istituto 
religioso, quali motivi la spingevano a questo passo? — La risposta, 
quasi unanime nella sostanza, fu questa: — Cercare più sicuramente la 
salvezza dell’anima, tendere alla propria santificazione —.

A una domanda più precisa, se nella visione della vocazione religiosa 
entrasse il senso della Chiesa, l’aspirazione a vivere in maniera più auten­
tica e con maggior generosità l’impegno nella Chiesa, la risposta fu so­
stanzialmente negativa.

Ci trovammo d’accordo nel constatare che la vita cristiana era gene­
ralmente concepita in senso individualistico, in un rapporto personale 
con Dio nel quale la visione della Chiesa aveva ben poco da dire. Fum­
mo pure d’accordo nel rilevare che questo modo di pensare è notevol­
mente cambiato in seguito al Concilio, provocando una nuova apertura 
al senso della Chiesa e all’impegno della religiosa nella Chiesa e per la 
Chiesa.

La Chiesa nel disegno di salvezza

4 Scusate se riprendo l’argomento un po’ da lontano. Più che le pie 
esortazioni, credo che valgano le convinzioni profonde destinate a tra­
dursi in propositi coerenti di azione.

Riflettiamo su un testo fondamentale del Concilio: « Dio volle san­
tificare e salvare gli uomini non individualmente e senza alcun legame 
tra loro, ma volle costituire di loro un popolo, che lo riconoscesse nella 
verità e fedelmente Lo servisse... I credenti in Cristo, essendo stati rige­
nerati non di seme corruttibile, ma di uno incorruttibile, per la parola 
di Dio vivo (cf. 1 Pt. 1, 23), non dalla carne ma dall’acqua e dallo Spi­
rito Santo (cf. Gv. 3, 5-6), costituiscono ”una stirpe eletta, un sacerdo­
zio regale, una gente santa, un popolo tratto in salvo... quello che un 
tempo non era neppure un popolo, ora invece è popolo di Dio” (1 Pt. 2, 
9, 9-10)... Perciò il popolo messianico, pur non comprendendo in atto 
tutti gli uomini, e apparendo talora come un piccolo gregge, costituisce 
per tutta l’umanità un germe validissimo di unità, di speranza, di salvez­
za. Costituito da Cristo per una comunione di vita, di carità e di verità, 
è pure da Lui assunto ad essere strumento della redenzione di tutti, e, 
quale luce del mondo e sale della terra (cf. Mt. 5, 13-16), è inviato a 
tutto il mondo » (5).



292

Emergono di qui alcuni elementi necessari a chiarire il senso della 
vocazione cristiana e della vocazione religiosa. L’uomo non è chiamato a 
santificarsi e salvarsi chiudendosi in se stesso, ma come membro della 
Chiesa. Solo vivendo e operando nella Chiesa egli diventerà strumento 
per la salvezza dei fratelli.

Perciò la vocazione alla santità, vocazione propria di tutti i cristiani, 
è vista dal Concilio come « santità della Chiesa », che « costantemente 
si manifesta e si deve manifestare nei frutti della grazia che lo Spirito 
produce nei fedeli; si esprime in varie forme presso i singoli, i quali nel 
loro grado di vita tendono alla perfezione della carità ed edificano gli 
altri; in un modo tutto suo proprio si manifesta nella pratica dei consi­
gli che si sogliono chiamare evangelici. La quale pratica dei consigli, ab­
bracciata da molti cristiani per impulso dello Spirito Santo, sia privata- 
mente che in una istituzione o stato sanciti nella Chiesa, porta e deve 
portare nel mondo una splendida testimonianza e un magnifico esempio 
di questa santità » (6).

Insegnamenti del Concilio

5 Queste ultime parole c’introducono ormai nel vivo della dottrina 
conciliare che riguarda in particolare i religiosi, dottrina che trova, ov­
viamente, la sua esplicitazione nel « Decreto sul rinnovamento della vita 
religiosa ».

Le religiose della nostra diocesi, in particolare quelle di vita con­
templativa, ricorderanno che, nei primi incontri avuti con loro agli inizi 
del mio servizio alla diocesi, ho insistito su quanto il Decreto Perfectae 
caritatis insegna circa il posto dei religiosi nella Chiesa, commentando 
soprattutto il n. 2. Vorrei qui richiamare brevemente questi inse­
gnamenti.

Rilevato che fu la Chiesa con la sua autorità ad accogliere e appro­
vare le varie forme di vita religiosa sorte fin dai primi tempi, il Concilio 
afferma:1 «Così essi, animati dalla carità che lo Spirito Santo infonde 
nei loro cuori (cf. Rom. 5, 5), sempre più vivono per Cristo e per il 
suo corpo che è la Chiesa (cf. Col. 1, 24). Quanto più fervorosamente, 
dunque, si uniscono a Cristo con questa donazione di sé che abbraccia 
tutta la vita, tanto più si arricchisce la vitalità della Chiesa e il suo 
apostolato diviene vigorosamente fecondo » (7).

Vale poi la pena di riportare ciò che è detto al numero seguente 
sulla partecipazione dei religiosi alla vita della Chiesa: « c) Putti gli isti­
tuti partecipino alla vita della Chiesa e secondo la loro indole facciano



293

propri e sostengano nella misura delle proprie possibilità le sue iniziative 
e gli scopi che essa si propone di raggiungere nei vari campi, come in 
quello biblico, liturgico, dogmatico, pastorale, ecumenico, missionario e 
sociale ».

« d) Gli istituti procurino ai loro membri un’appropriata conoscenza 
sia delle condizioni dei tempi e degli uomini, sia dei bisogni della Chiesa, 
in modo che essi, sapendo rettamente giudicare le circostanze attuali di 
questo mondo secondo i criteri della fede e ardendo di zelo apostolico, 
siano in grado di giovare agli altri più efficacemente » (8).

Spigoliamo da questo documento alcuni altri accenni: « Avendo poi 
la Chiesa ricevuto questa loro donazione di sé, sappiano essi di essere 
anche al servizio della Chiesa » (9). « Coloro che fanno professione dei 
consigli evangelici, prima di ogni cosa cerchino e amino Iddio che per 
primo ci ha amati (cf. 1 Gv. 4, 10), e in tutte le circostanze si sforzino 
di alimentare la vita nascosta con Cristo in Dio (cf. Col. 3, 3), donde 
scaturisce e riceve impulso l’amore del prossimo per la salvezza del mon­
do e l’edificazione della Chiesa... Nutriti alla mensa della divina Legge 
e del sacro altare, amino fraternamente le membra di Cristo; con spirito 
filiale circondino di riverenza e di affetto i pastori; sempre più intensa­
mente vivano e sentano con la Chiesa e si mettano a completo servizio 
della sua missione » (10).

Il principio che la vita religiosa è ordinata al bene della Chiesa e 
vitalmente inserita nella missione della medesima è enunciato sintetica­
mente nella Lumen gentium-. « Siccome quindi i consigli evangelici, per 
mezzo della carità alla quale conducono, congiungono in modo speciale i 
loro seguaci alla Chiesa e al suo mistero, la loro vita spirituale deve pure 
essere consacrata al bene di tutta la Chiesa. Di qui ne deriva il dovere 
di lavorare, secondo le forze e il genere della propria vocazione, sia con 
la preghiera, sia anche con l’opera attiva, a radicare e consolidare negli 
animi il regno di Cristo e a dilatarlo in ogni parte della terra » (11).

Ancora più recisa è l’affermazione che conchiude il paragrafo ora ci­
tato: « Lo stato dunque, che è costituito dalla professione dei consigli 
evangelici, pur non concernendo la struttura gerarchica della Chiesa, ap­
partiene tuttavia fermamente alla sua vita e alla sua santità ».

Il senso della Chiesa: luci e ombre

6 Ma era proprio necessario citare il Concilio per ribadire una verità 
— quella dell’impegno di tutti i religiosi per la vita della Chiesa — che 
dovrebbe essere evidente a chi rifletta sul senso fondamentale della vita 
cristiana?



294

Incorporati nella Chiesa, divenuti Chiesa in forza del battesimo, 
tutti i cristiani sanno di formare l’unico popolo di Dio, la Chiesa pere­
grinante sulla terra, tutti impegnati a contribuire attivamente e respon­
sabilmente, ognuno al suo posto nell’ordine voluto dal disegno di Cristo, 
al compimento della missione che è stata affidata alla Chiesa.

Tuttavia non mi sembra inutile insistere sul senso della Chiesa che 
deve tutti animarci. Insufficiente conoscenza del mistero della Chiesa e 
delle sue implicazioni, pregiudizi e abitudini trasmesse passivamente, 
malinteso spirito di corpo, interessi poco apostolici più o meno consa­
pevoli, costituiscono troppo spesso un ostacolo a quella collaborazione 
tra tutti i membri della Chiesa — sacerdoti, religiosi, laici — che sola 
può dare un’autentica testimonianza evangelica e promuovere efficace­
mente il regno di Dio.

E’ giusto riconoscere che il clima è cambiato notevolmente in meglio 
rispetto a tempi passati, lontani e meno lontani, ma resta ancora un buon 
cammino da fare.

Non mancano religiosi e religiose chiusi nella visione e nell’attività 
del proprio istituto, talvolta della propria casa e dell’opera limitata e 
forse superata a cui attendono, poco sensibili ai problemi e alle necessità 
della Chiesa e del mondo, della diocesi, della parrocchia, del quartiere 
in cui vivono isolati dai fratelli, specialmente dai più bisognosi.

Per quanto può capire chi vive fuori dalle case religiose, sembra che 
in alcune di queste il numero dei sacerdoti sia sovrabbondante e scarsa­
mente utilizzato, specialmente se si fa il confronto con lo scarso numero 
dei sacerdoti diocesani (tra i quali alcuni sono sovraccarichi di lavoro 
sino a mettere a repentaglio la salute, mentre altri si risparmiano anche 
troppo).

Alcuni parroci si lamentano che i religiosi chiamati in aiuto per il 
ministero festivo lesinano le loro prestazioni, mentre viceversa alcuni 
religiosi si sentono frustrati perché il clero parrocchiale non li mette a 
parte, com’essi vorrebbero, dei suoi impegni pastorali.

Poiché qui non si fa il processo a nessuno, non mi domando chi abbia 
ragione; mi limito a sottolineare dei malintesi e delle incomprensioni 
che dovrebbero scomparire con la buona volontà di tutti.

Un’altra manifestazione di scarsa collaborazione tra la diocesi e i reli­
giosi è nel mancato apprezzamento, da parte di un certo numero di 
sacerdoti e di laici impegnati, della vocazione e dello stato religioso. 
Cerco di comprendere certe manifestazioni di un tale stato d’animo, do­
vuto forse alla mancanza, da parte di alcuni religiosi e religiose, d’una



295

testimonianza veramente conforme alle esigenze della loro vocazione. Ma 
carenze di questo genere, qualunque sia la loro consistenza, non possono 
assolutamente giustificare il disprezzo, talora dichiarato e ostentato, ver­
so la vita religiosa, la mancanza di rispetto per coloro che la praticano, 
il disinteresse, o, peggio, l’avversione dimostrata talvolta di fronte ai 
segni della vocazione religiosa. Credo mio dovere richiamare apertamente 
certi princìpi che appartengono al patrimonio dell’autentica tradizione 
della Chiesa e perciò debbono ispirare il nostro giudizio e il nostro 
comportamento.

Valore della vita religiosa

7 Questi princìpi è facile ritrovarli in documenti chiarissimi e autorevo­
lissimi del magistero ecclesiastico: mi riferisco al capitolo VI della Lumen 
gentium, al Decreto Perfectae caritatis e alla Esortazione apostolica da 
cui ho preso le mosse. Mi sia permesso suggerire vivamente la lettura e 
la riflessione sui testi ora menzionati, mentre richiamo l’attenzione su 
alcuni passi dei medesimi.

« I consigli evangelici della castità consacrata a Dio, della povertà e 
della obbedienza, essendo fondati sulle parole e sugli esempi del Signore 
e raccomandati dagli Apostoli, dai Padri e dai Dottori e Pastori della 
Chiesa, sono un dono divino, che la Chiesa ha ricevuto dal suo Signore 
e con la sua grazia sempre conserva » (12).

Sarebbe dunque segno di presunzione ingiustificabile e di scarso sen­
so della Chiesa misconoscere il valore della vocazione religiosa.

« La professione dei consigli evangelici appare come un segno, il 
quale può e deve attirare efficacemente tutti i membri della Chiesa a com­
piere con slancio i doveri della vocazione cristiana » (13). Si veda in ciò 
che segue lo sviluppo di questa affermazione. A me preme qui rilevare 
il concetto che tutti dobbiamo guardare allo stato religioso non solo per 
riconoscerne il valore intrinseco, ma per attingerne stimolo a un maggior 
impegno di corrispondenza alla nostra vocazione di sacerdoti o di laici.

Il fedele che vuole sentire con la Chiesa farà volentieri suo ciò che 
si legge nella conclusione del Decreto Perfectae caritatis-. « Il Sacro Con­
cilio molto apprezza il loro genere di vita verginale, povera e obbedien­
te, di cui Cristo è il modello, e ripone ferma speranza nella loro così 
feconda opera sia nascosta che manifesta » (14).

Di tale apprezzamento si fa eco Paolo VI all’inizio deAPEsortazione-. 
« La testimonianza evangelica della vita religiosa manifesta chiaramente, 
agli occhi degli uomini, il primato dell’amore di Dio con una forza tale,



296

di cui bisogna rendere grazie allo Spirito Santo... Noi vorremmo dirvi 
quale speranza susciti in noi, come in tutti i pastori e i fedeli della Chie­
sa, la generosità spirituale di coloro — uomini e donne — che hanno 
consacrato la propria vita al Signore nello spirito e nella pratica dei con­
sigli evangelici » (15).

La Chiesa locale

8 A questo punto sembra che l’essenziale sia stato detto e che basti 
trarne le conseguenze per attuare, da una parte e dall’altra, una collabo- 
razione leale e generosa.

Ma il tema proposto si riferisce in particolare al posto dei religiosi 
e delle religiose nella « pastorale diocesana », cioè nell’attività della 
Chiesa locale. Possiamo dire che, in questa particolare e precisa visione 
del problema, le cose siano per tutti abbastanza chiare, che possediamo 
una visione dei princìpi e della realtà che possa costituire una base per 
l’azione?

Mi sembra necessario, anche a questo proposito, richiamare realisti­
camente alcuni aspetti della mentalità e della prassi che rendono proble­
matica l’auspicata collaborazione.

Dobbiamo anzitutto riconoscere che la concezione esatta della Chie­
sa locale era scarsamente presente alla formazione preconciliare del cat­
tolico, compresi i religiosi e i sacerdoti, tutti più o meno abituati a una 
visione monolitica della Chiesa, nella quale le singole diocesi apparivano 
più che altro come categorie giuridiche, con ben scarso rilievo sul piano 
della comunione di fede, dell’eucaristia, della pastorale. Mancava così il 
presupposto per una visione della pastorale incentrata sulla Chiesa locale 
— in stretta comunione, ben inteso, con le altre chiese e soprattutto con 
la Chiesa di Roma e con il suo vescovo, « successore di Pietro, vicario 
di Cristo e capo visibile di tutta la Chiesa » (16).

Non ci si rendeva abbastanza conto che la « Chiesa di Cristo è vera­
mente presente nelle legittime comunità locali di fedeli, le quali, in quan­
to aderenti ai loro pastori, sono anch’esse chiamate Chiese nel Nuovo 
Testamento » (17).

La doverosa e necessaria comunione con il Romano Pontefice era fa­
cilmente scambiata con una visione della Chiesa locale come una pura 
ripartizione giuridico-amministrativa, senza potere e capacità d’iniziativa 
particolare, sempre in attesa di direttive da Roma, lasciando nell’ombra 
il fatto che « i singoli vescovi sono visibile principio e fondamento di 
unità nelle loro Chiese particolari, formate ad immagine della Chiesa uni-



297

versale, e in esse e da esse è costituita l’una e l’unica Chiesa cattolica. 
Perciò i singoli vescovi rappresentano la propria Chiesa, e tutti insieme 
col Papa rappresentano tutta la Chiesa in un vincolo di pace, di amore 
e di unità » (18).

Nessuna meraviglia che tale concezione fosse ovviamente condivisa 
dai religiosi. Già per istituzione legati al loro ordine o congregazione da 
vincoli molteplici e spesso abbastanza estranei alla vita diocesana, era 
naturale ch’essi cercassero il loro punto di riferimento direttamente 
presso la S. Sede, prescindendo facilmente dalla realtà e dalle esigenze 
della Chiesa locale (salvo quando fossero legati a questa giuridicamente, 
in quanto istituti di diritto diocesano).

A tale pratico disimpegno contribuiva notevolmente l’istituto della 
« esenzione », confermato e regolato dal Concilio e da documenti parti­
colari, come vedremo, in forza del quale « ogni istituto di perfezione e 
i singoli membri possono dal Romano Pontefice, per il suo primato su 
tutta la Chiesa e in vista della comune utilità, essere esentati dalla giuri­
sdizione dell’Ordinario del luogo ed essere sottoposti a lui solo » (19).

Rapporti fra religiosi e Chiesa locale

9 L’osservanza delle leggi ecclesiastiche, la chiarezza e la lealtà neces­
sarie come fondamento di una seria collaborazione esigono che i rapporti 
tra Chiesa locale e religiosi siano visti obiettivamente. Senza ovviamente 
entrare in questioni complesse, mi limiterò a richiamare i princìpi 
elementari.

Non è mio intento né sarebbe di mia competenza fissare in termini 
giuridici precisi i rapporti fra la Chiesa locale e i religiosi. Del resto i 
princìpi enunciati dallo stesso Concilio hanno un carattere, com’è stato 
osservato, « estremamente relativo », non pretendono di risolvere le 
« tensioni, che non sono né opposizione né antagonismo », che « sono 
vitalmente presenti fra i religiosi e i vescovi sul piano delle opere di apo­
stolato. L’esistenza dei carismi e delle istituzioni gerarchiche nella Chie­
sa, il carattere fondamentale del servizio della gerarchia in relazione col 
popolo di Dio, l’appartenenza dei religiosi alla vita e alla santità della 
Chiesa di Cristo, la realtà dell’unica missione della Chiesa affidata perso­
nalmente al Pontefice romano e collegialmente all’episcopato. Questi 
princìpi teologici danno luogo a una "tensione dialettica" che "persisterà 
sempre, perché è dell’essenza stessa della Chiesa” » (19a).

Il fondamento dell’« esenzione » è indicato sistematicamente nel te­
sto conciliare ora citato, che premette questa giustificazione alla disposi-



298

zione che ho riportato: « Perché sia provveduto il meglio possibile alle 
necessità dell’intero gregge del Signore » (20).

Il Decreto sull’Ufficio pastorale dei Vescovi, dopo aver ricordato che 
l’esenzione « riguarda principalmente l’ordine interno degli Istituti », 
ritorna sulla ragione detta sopra: « La medesima esenzione consente al 
Sommo Pontefice di disporre dei Religiosi, a bene della Chiesa univer­
sale; e alle altre competenti Autorità (20a) di servirsi della loro opera, 
a vantaggio delle Chiese sottoposte alla loro giurisdizione » (21).

Converrà inoltre tener presente l’esigenza di garantire all’istituto reli­
gioso la fedeltà al suo carisma e agli statuti approvati dalla S. Sede contro 
possibili deviazioni o intralci dovuti all’autorità diocesana locale.

Sono considerazioni da tener presenti per evitare, da parte dei reli­
giosi, un atteggiamento di rivendicazione contestativa che sarebbe del 
tutto contraria allo spirito del Concilio e del Vangelo; da parte degli 
altri, una pretesa di livellamento che non tenga il conto dovuto di gravi 
necessità della Chiesa universale e di pastorale specializzata che difficil­
mente si potrebbero affrontare se tutti i religiosi fossero in tutto soggetti 
alla disciplina delle Chiese locali.

Del resto, è lo stesso Concilio che richiama una visione di fondo per 
cui i religiosi sono seriamente impegnati nella pastorale delle Chiese lo­
cali. Essi devono, « conforme alle leggi canoniche, prestare riverenza e 
obbedienza ai Vescovi, a causa della loro autorità pastorale nelle Chiese 
particolari e per la necessaria unità e concordia nel lavoro aposto­
lico » (22).

Le norme sono indicate nel Decreto sull’Ufficio pastorale dei Vescovi 
che enuncia così la direttiva di fondo: « A tutti i Religiosi, secondo la 
particolare vocazione di ciascun istituto, incombe l’obbligo di lavorare 
con ogni impegno e diligenza per l’edificazione e l’incremento del Corpo 
mistico di Cristo, e per il bene delle Chiese particolari » (23). « Il prin­
cipio, enunciato con queste sfumature, indica chiaramente il legame dei 
religiosi col vescovo nelle opere di apostolato: essi lavoreranno all’edifi­
cazione e all’accrescimento della Chiesa universale, ma tuttavia non per­
deranno di vista il bene della Chiesa particolare... E’ ben questa la Chiesa 
di Cristo, nella sua duplice prospettiva universale e particolare, che non 
cessa d’essere una tensione permanente nella realizzazione del regno di 
Dio sulla terra » (23a).

Vengono poi le spiegazioni relative ai religiosi sacerdoti, « anch’essi 
provvidenziali collaboratori dell’Ordine episcopale », i quali « per il fat­
to che partecipano alla cura delle anime ed alle opere di apostolato sotto 
l’autorità dei sacri pastori, sono da considerarsi in certo qual vero modo



299

come appartenenti al clero della diocesi ». Non sono dimenticati « gli 
altri religiosi, tanto gli uomini come le donne », i quali « appartengono 
anch’essi sotto un particolare aspetto alla famiglia diocesana, recano un 
notevole aiuto alla sacra gerarchia e, nelle accresciute necessità dell’apo­
stolato, lo possono e lo devono recare ancor maggiore per l’avve­
nire » (24).

Un esame di coscienza comunitario

10 A questo punto viene naturale domandarci se e in qual modo e 
misura nella nostra diocesi si attuano i princìpi ora richiamati.

Fin dall’inizio ho doverosamente sottolineato quanto possiamo con­
statare di positivo in questo proposito. Qualche altra esemplificazione 
sarà fatta in seguito. Ma che la risposta esiga un esame più accurato della 
realtà, risulta dallo sforzo di ricerca che si nota spesso da parte sia dei 
religiosi sia del clero e del laicato diocesano.

Il Consiglio diocesano delle religiose, nell’adunanza del 7 maggio di 
quest’anno, constatava come evidente una insufficiente presa di coscienza 
della realtà della Chiesa locale e un insufficiente inserimento nella pasto­
rale parrocchiale e diocesana da parte delle religiose, e indicava le cause 
di queste carenze nel testo che qui riporto:

« 1. Intensa occupazione interna all’Istituto che non permette mar­
gini di tempo disponibili per altre attività;

2. Scarsa sensibilità e interesse quindi per la realtà e le esigenze 
della diocesi, particolarmente accentuati in alcuni settori apostolici;

3. Insufficiente consapevolezza che il proprio inserimento ed appor­
to pastorale non consiste solo nel prestarsi per la parrocchia o la diocesi, 
ma anzitutto nel "sentirsi Chiesa” e nel "vivere la Chiesa” in una Chie­
sa locale;

4. Carenza di forze idonee e nello stesso tempo disponibili anche 
per un diretto apporto pastorale;

5. Difficoltà d’intesa e di collaborazione in alcune parrocchie, in al­
tre qualche rifiuto o forzata accettazione della collaborazione pastorale 
delle religiose, in seguito al contributo iniziato da laici;

6. Infine, sinora il contributo pastorale delle religiose, per una mag­
gioranza, consisteva ed era considerato quasi tutto nella prestazione per 
il catechismo ai bambini ».



300

In una riunione delle comunità religiose operanti nella zona di Ri­
voli il 26 maggio, nel quadro della visita pastorale, furono fatti alcuni 
rilievi che desumo dal verbale. « Molte volte il clero diocesano ignora 
la solidarietà del lavoro comune di pastorale o prova sentimenti di gelo­
sia e di paura verso l’attività pastorale dei religiosi che gli sembra inter­
ferire con la propria. Altre volte sono i religiosi ad essere poco sensibili 
verso l’attività di base della Chiesa locale e a vivere una loro vita 
staccata ».

Da parte dei religiosi è stata rilevata la difficoltà di sentirsi inseriti 
in una struttura che non è a servizio diretto della zona o della Chiesa 
locale.

Si è notato che la presenza di una concentrazione di fabbriche nella 
zona pone un grosso problema pastorale di assistenza al mondo del la­
voro e ci si è domandati che cosa possano fare i religiosi in questo campo.

Da parte degli istituti missionari si è fatto presente la necessità che 
la diocesi senta come propria la responsabilità dell’attività missionaria.

Un problema essenziale è stato puntualizzato da parte dei religiosi. 
« Ci sono due modi di essere nella Chiesa al servizio dei fratelli: — at­
traverso una serie di prestazioni, personali o a livello di opere — attra­
verso la testimonianza. Questo modo è quanto dovrebbe caratterizzare 
l’essenza della vita religiosa, secondo la Lumen gentium: la priorità del 
fatto comunitario, nella Chiesa, la tensione escatologica, con relativo di­
stacco dai beni, il significato di un amore gratuito e disponibile, ecc. La 
Chiesa torinese si accorge di "questo” servizio dei religiosi? E se non 
si accorge, da che cosa dipende? Come "possiamo” convertirci? ».

Vi rendete conto che non è questa un’indagine sistematica. Mi sono 
limitato, riferendomi a due esperienze concrete, quasi esami di coscienza 
fatti comunitariamente, a richiamare l’attenzione su problemi reali che 
attendono uno studio approfondito. Ci sono senza dubbio altri aspetti 
del problema. Abbastanza importante quello che riguarda la situazione 
delle parrocchie affidate a religiosi. Generalmente esse sono avvantag­
giate dalla disponibilità d’un maggior numero di collaboratori; d’altra 
parte dovrebbero trovare un aiuto nell’obbedienza religiosa atta ad assi­
curare una pronta e piena cooperazione pastorale.

Ma talvolta la « cura d’anime » è resa difficile da un’insufficiente 
autonomia del parroco di fronte ai superiori religiosi o comunque da una 
non chiara definizione dei mutui rapporti, dovuta forse a una inadeguata 
valutazione delle esigenze pastorali.



301

Notare le difficoltà non vuol dire formulare accuse o negare la buona 
volontà da una parte e dall’altra. La formazione spirituale e pastorale a 
cui s’accennava, nella quale il senso della Chiesa e specialmente della 
Chiesa locale lasciava molto a desiderare, spiega in notevole misura diffi­
coltà e carenze. Non si può neppure ignorare che le esigenze della vita 
religiosa possono creare difficoltà alla pastorale e richiedono uno sforzo 
di comprensione e di collaborazione per essere superate.

Indicazioni del Concilio

Vorrei ora venire ad alcune indicazioni pratiche per realizzare l’in­
serimento sempre più pieno dei religiosi nella pastorale diocesana. Con­
verrà ripartire dagli insegnamenti del Concilio che hanno la loro espres­
sione più concreta nel Decreto sull’Ufficio pastorale dei vescovi (25).

Affermato il principio che i religiosi, « quando sono legittimamente 
incaricati di attività apostoliche, devono esercitare il loro compito in 
modo da divenire aiutanti dei Vescovi », si esortano i religiosi ad asse­
condare « prontamente e fedelmente le richieste ed i desideri dei vesco­
vi, per assumere sempre maggiori responsabilità nel ministero delle ani­
me, nel rispetto dell’indole e delle Costituzioni di ciascun Istituto ». 
Quest’ultima osservazione è importante. A ragion veduta il Concilio 
richiama la necessità che gli istituti religiosi mantengano la propria fisio­
nomia e la propria funzione, ciò che torna a vantaggio non soltanto loro 
ma di tutta la Chiesa (26). Nello stesso tempo invita gli istituti ad adat­
tare « convenientemente le loro osservanze e i loro usi alle esigenze del­
l’apostolato, cui si dedicano » (27), a tener « presente l’utilità della 
Chiesa universale e delle diocesi », adeguando le loro opere « alle neces­
sità dei tempi e dei luoghi, adoperando i mezzi opportuni anche se nuo­
vi, lasciando invece quelle opere che oggi non corrispondono più allo 
spirito e all’indole propria dell’istituto » (28).

Nel rispetto di queste direttive, la diocesi dovrà chiedere la collabo- 
razione dei religiosi prima di tutto in quei campi che meglio si confanno 
alla loro particolare vocazione e per i quali si suppone che i religiosi 
stessi abbiano una preparazione particolare.

Dal canto loro i religiosi faranno bene a offrire la propria collabora­
zione in questi campi, anche suggerendo al vescovo e alla comunità ini­
ziative e metodi pastorali che forse essi hanno maggiormente presenti e 
per i quali si sentono più idonei.

Rinunzio ad esemplificare, pur non mancando la materia, per non 
dare l’impressione di parzialità.



302

Il Concilio menziona vari àmbiti in cui tutti i religiosi, « gli esenti 
e quelli non esenti, sono soggetti all’autorità dei vescovi in tutto ciò che 
riguarda il pubblico esercizio del culto divino, salva la diversità dei riti; 
la cura delle anime; la predicazione al popolo; l’educazione religiosa e 
morale dei fedeli e specialmente dei fanciulli; l’istruzione catechistica e 
la formazione liturgica »; le scuole cattoliche « in ciò che si riferisce al 
loro ordinamento generale e alla loro vigilanza, fermo 'restando, tuttavia, 
il diritto dei religiosi circa la loro direzione », e riassume tutto in una 
espressione molto comprensiva: « le varie opere relative all’esercizio del 
sacro apostolato ».

Non mi sembra inutile un accenno a una particolare forma di colla­
borazione: « 1 superiori religiosi, per quanto possono, stimolino i loro 
dipendenti a prestare tale collaborazione, accettando anche, sia pure tem­
poraneamente, il governo di parrocchie ».

E’ prevedibile che la Chiesa torinese sarà obbligata a ricorrere, più 
di quanto già è avvenuto, all’aiuto dei religiosi per il ministero di par­
roco e di viceparroco anche fuori delle parrocchie affidate in modo sta­
bile ai religiosi. Confido che non ci mancherà questa collaborazione.

Collaborazione, dice sempre il Concilio, che dev’essere ordinata « in 
modo che tutte le opere ed attività apostoliche siano tra loro ben coor­
dinate ».

Nella realtà della vita diocesana

12 Cercando ora di passare dalle norme conciliari, per loro natura al­
quanto generiche, alle esigenze specifiche della nostra diocesi, attingerò 
ancora ai due documenti già menzionati.

Il Consiglio diocesano delle religiose è stato unanime « nel ricono­
scere la necessità urgente di una più profonda formazione delle suore sul 
tema della Chiesa, come comunione e come missione, e della posizione 
delle religiose nei confronti della Chiesa locale ». Tale necessità, si ag­
giunge, « era pure stata avvertita dalla segreteria della Federazione inter- 
diocesana delle Religiose ».

Con esemplare senso di concretezza, il Consiglio è passato subito alla 
programmazione, nelle sue linee essenziali, di un corso di formazione 
sulla vita religiosa apostolica nella Chiesa d’oggi, per l’anno 1971-72. 
Vale la pena di trascrivere il programma formulato.

« Rema generale-. La vita religiosa apostolica nella Chiesa oggi.



303

Temi particolari-, — La società si trasforma: tensioni e problemi 
attuali

— La Chiesa comunione
— La Chiesa missione
— La Chiesa locale
— La Chiesa a Torino: urgenze, prospettive
— La vita religiosa: vita cristiana, vita consacrata
— La vita religiosa e la Chiesa locale: dialogo degli istituti con la 

Chiesa locale ai vari livelli; aspettative della Chiesa locale; inse­
rimento nella pastorale diocesana

— Esperienze.

N.B. Le riunioni dovrebbero essere a carattere formativo e informa­
tivo. Si dovrebbero svolgere per settori distinti, in città, e per zone, 
fuori città. Esse prenderebbero il posto dei corsi per settori organizzati 
annualmente dalla Segreteria Interdiocesana delle Religiose ».

In una riunione successiva, tenuta il 7 giugno, si è studiata l’orga­
nizzazione pratica e la metodologia da seguire negli incontri, tenendo 
presente la necessità di operare con il senso di gradualità che un tale im­
pegno comporta.

Alcuni punti programmatici sono stati richiamati anche nell’incontro 
zonale di Rivoli. « I religiosi sono chiamati a servire secondo il loro ca­
risma. La Chiesa locale, chiedendo la loro collaborazione, deve rispettare 
questo carisma. La presenza dei religiosi, la loro attività, offrono alla 
Chiesa locale un modello utile, affinché la Chiesa stessa sia più sensibile 
a certi aspetti della sua missione: per esempio l’educazione dei giovani, 
le missioni, l’assistenza ai poveri, la catechesi ».

E’ stato notato che, mentre un tempo l’aiuto dei religiosi alle par­
rocchie era per lo più limitato alla domenica, ora si richiedono presta­
zioni più ampie soprattutto a favore dei vari gruppi. C’è tutto uno spazio 
alla collaborazione nell’attività dei gruppi (familiari, di giovani, di cul­
tura religiosa, ecc.). La comunità parrocchiale e diocesana si costruisce 
grazie a questi gruppi aperti. I religiosi possono animarne diversi. Ciò 
che è necessario a questi gruppi è la presenza di un sacerdote per farli 
crescere in senso cristiano: non ha importanza che sia diocesano o reli­
gioso purché si lavori in collaborazione.

Se i gruppi si muovono nell’ambito delle parrocchie, per « agire in 
essi è necessario previo accordo con il parroco. Non tanto per motivi giu­
ridici, quanto per un vero servizio pastorale. Il parroco "deve” sapere,



304

per poter appoggiare, dare fiducia, far agire il gruppo nello spirito della 
comunità parrocchiale ».

Esistono poi gruppi « decisamente interparrocchiali o superparroc­
chiali. In essi la presenza di un sacerdote è urgente, perché si conservi il 
senso della Chiesa e la tensione continua di "apertura”. I religiosi pos­
sono utilmente essere presenti purché si agisca sempre in unità con la 
Chiesa locale ».

E’ stata notata la necessità di un giusto equilibrio fra il servizio al­
l’esterno e la vita nella comunità religiosa, anche quando « il vescovo 
chiede che certi religiosi vengano lasciati liberi per un servizio diocesa­
no, a tempo pieno o parziale (p. es. parroco o viceparroco, incaricati di 
attività specifiche: vocazioni, lavoro, ecc.), senza con questo impegnare 
tutta la comunità o l’istituzione ».

Partendo da quest’osservazione, fatta da religiosi, mi permetto sot­
tolineare la necessità che, quando un membro di un istituto religioso 
mostra particolari attitudini per un servizio necessario e urgente alla co­
munità diocesana, l’istituto voglia compiere un atto di generosità ren­
dendolo disponibile in vista del bene comune. E’ meno difficile sosti­
tuire, per esempio, una suora insegnante, anche se ciò può costare sacri­
ficio, che trovare un soggetto idoneo ad attività pastorali specializzate e 
urgentemente richieste.

Per favorire la collaborazione occorre « moltiplicare i contatti perso­
nali; far conoscere al clero locale le attività specifiche della casa religio­
sa; partecipare alle riunioni zonali e talora ai ritiri comuni ». In questi 
incontri « i religiosi non devono essere presenti soltanto per essere infor­
mati, ma anche per sentire il loro punto di vista. Per esempio nei corsi 
di esercizi tenuti a S. Ignazio e a Pianezza l’apporto dei religiosi alla ri­
flessione pastorale è stato molto apprezzato ».

Collaborazione nelle strutture

13 Continuando a guardare alla situazione, alle esigenze e alle espe­
rienze della nostra diocesi, mi sembra convenga riflettere sull’apporto 
che danno alla pastorale i religiosi e le religiose operando nelle loro strut­
ture proprie, secondo il fine e l’indole del loro istituto.

Che un istituto religioso disponga di determinate strutture, collau­
date dall’esperienza, è nella logica delle cose. L’istituto religioso ha ra­
gione di esistere in quanto si caratterizza per il posto particolare che 
occupa nella Chiesa, è il popolo di Dio in quanto tende a una finalità



305

determinata e rende un servizio peculiare. La Chiesa, che forma un solo 
Corpo animato dall’unico Spirito, chiamato a un’unica speranza, intorno 
a un solo Signore, professante un’unica fede, santificato dall’unico batte­
simo, in cammino verso l’unico Dio e Padre di tutti, che è sopra tutti, 
per tutti e in tutti (cf. Ef. 4, 3-6). « tuttavia » continua Paolo, « ognu­
no di noi ha ricevuto la sua parte della grazia divina secondo la misura 
con cui Cristo ha ripartito i suoi doni ». Di qui i vari ministeri e carismi 
che contribuiscono alla costruzione dell’unico Corpo di Cristo.

Ora, l’esercizio concreto dei ministeri e carismi, da realizzare sem­
pre nell’umiltà, nella dolcezza e nella pazienza, conservando l’unità dello 
Spirito nel vincolo della pace (cf. v. 1-2), richiede un minimo di istitu­
zioni, iniziative, metodi di azione idonei agli scopi che perseguono.

Ciò vale, ad esempio, per l’attività educativa, per la cura dei malati, 
degli anziani, degli orfani, dei disadattati, dei subnormali, per l’aposto­
lato missionario, per il servizio nel mondo della cultura, del lavoro, 
delle comunicazioni sociali, dell’emigrazione, per la causa dell’ecume­
nismo, ecc.

La stessa vita contemplativa comunitaria non potrebbe attuarsi al 
di fuori di certe condizioni di luogo e di « stile » che richiedono anch'es­
se delle strutture adatte.

E’ facile constatare l’ampiezza e l’efficacia dell’apporto recato dai re­
ligiosi, attraverso tali strutture, all’opera della Chiesa a livello sia dio­
cesano, sia sopra-diocesano o universale.

Un pericolo non immaginario

14 II pericolo è che la struttura, che dovrebbe sempre essere finaliz­
zata al bene della Chiesa e del mondo, sia considerata e trattata, a un 
certo momento, come fine a se stessa, o per la sclerosi e il formalismo 
che insidiano e minacciano ogni istituzione umana, come avverte Pao­
lo VI (29), o perché se ne ricavano dei vantaggi che han poco da fare 
col fine originario.

Che questo pericolo non sia immaginario risulta dai fatti, constatati 
anche dalla Costituzione apostolica: « Certamente, non pochi elementi 
esteriori, raccomandati dai fondatori di Ordini o di Congregazioni Reli­
giose, si dimostrano al presente sorpassati. Alcuni appesantimenti o irri­
gidimenti, accumulatisi nel corso dei secoli, hanno bisogno di essere 
snelliti » (30).

Se non si risponde a questa esigenza, le strutture ormai inattuali im­
pedirebbero ai religiosi di dare la testimonianza che è insita alla loro



306

vocazione (31); potrebbero anzi produrre l’effetto contrario, oscurando 
agli occhi degli uomini il volto, il senso vero della istituzione religiosa 
e della Chiesa stessa, di cui essa è parte e strumento.

Le istituzioni religiose che rifiutassero la conversione comunitaria 
nel rinnovamento richiesto dal loro spirito e dal Concilio si condanne­
rebbero fatalmente al declino. Negli elementi migliori sarebbe inevita­
bile un senso di frustrazione, i giovani sarebbero tentati di ribellarsi o 
di staccarsi, e non si potrebbero sperare vocazioni autentiche e generose.

So bene che molti istituti religiosi, specialmente nei capitoli desti­
nati a studiare il loro rinnovamento in base ai princìpi conciliari, si sfor­
zano di attuare un processo di revisione che possa ricondurre le strut­
ture tradizionali ai fini per cui sono sorte al loro tempo, in un confronto 
attento con le esigenze dei nostri giorni.

In vari luoghi parecchie di queste strutture, nel campo scolastico e 
assistenziale, sono state abbandonate perché anacronistiche o radical­
mente trasformate.

Prudenza e coraggio

15 Occorre procedere, anche in questo campo, con prudenza e gradua­
lità, ma anche con tempestività e coraggio. Le omissioni e i ritardi pos­
sono costituire colpa nei riguardi della Chiesa e del mondo, a cui si lascia 
mancare il servizio dovuto, e possono mettere in crisi i membri più aper­
ti ai segni dei tempi, che soffrono di vedersi frustrati nelle loro aspira­
zioni apostoliche, prigionieri di strutture ormai superate e inadatte ad 
affrontare le necessità del nostro tempo.

Secondo il P. Hàring, religioso redentorista, « sembra che alcuni 
religiosi, oggi, somiglino alla moglie di Lot », « che in un momento cri­
tico, quando il popolo veniva salvato da Sodoma e Gomorra, guardò in­
dietro nonostante l’avvertimento di Dio, solo per divenire una statua di 
sale ». Noi religiosi, osserva, « dobbiamo essere pronti a muoverci, a 
progredire, ma a muoverci più vicini al Signore e a ciò che Egli ha in 
mente per il futuro »; e si augura che la moglie di Lot « non divenga 
mai la patrona delle Congregazioni religiose » (32).

Un vescovo francese mi riferiva recentemente, con dolore, del rifiuto 
di una superiora generale duna congregazione religiosa ad accettare 
cambiamenti assolutamente imposti dalle nuove situazioni della sua dio­
cesi e richiesti da molte suore, non per ricerca di comodità, ma per l’an­
sia di donarsi più pienamente al Signore nel servizio dei fratelli. Risul­
tato? Chiusura d’un buon numero di case lasciando scoperti settori im-



307

portanti di pastorale, e uscita d’un gruppo di religiose per mettersi a 
disposizione del vescovo.

Certo può avvenire che il fascino della novità attiri e seduca elementi 
giovani o poco fermi nella vocazione religiosa, che taluni vogliano scrol­
larsi di dosso il peso di una regola per scarso spirito di sacrificio. Ma 
questi fermenti, che più facilmente si verificano specialmente in un’epo­
ca di mutamenti rapidi e profondi qual è la nostra, in una società in cui 
la ricerca del piacere è sollecitata fino al parossismo, non possono farci 
ignorare le carenze delle istituzioni e l’anelito sincero che muove non 
pochi alla ricerca di strutture e di attività più conformi all’autentico spi­
rito religioso.

Fedeltà allo spirito

16 Un criterio essenziale è da tener presente. Come non si possono 
approvare i religiosi e le religiose che contestano o lasciano le istituzioni 
per pura ricerca di novità o per sfuggire ai sacrifici connessi con la loro 
vocazione, così sarebbe da riprovare il comportamento dei superiori che 
rifiutassero di prendere seriamente in esame le situazioni nuove e le nuo­
ve esigenze. Il Concilio insiste sul dovere dei religiosi di essere fedeli 
« allo spirito primitivo degli Istituti », di osservare « lo spirito e le fina­
lità proprie dei Fondatori, come pure le sane tradizioni » (33).

Ora è fin troppo chiaro che certe norme relative all’abito, all’orario, 
al modo di pregare, ai rapporti col mondo esterno, alla questua, ecc., 
sono condizionate all’ambiente in cui furono formulate. La fedeltà let­
terale a tali norme può divenire, in circostanze diverse, infedeltà allo 
spirito dell’istituzione e del Fondatore.

L’infedeltà sarebbe certa quando i motivi per opporsi ai cambiamen­
ti fossero alieni dallo spirito cristiano o religioso, come potrebbero es­
sere la ricerca di prestigio o di lucro o i legami con forze economiche 
o politiche che nulla hanno da fare coi princìpi del Vangelo e che condi­
zionano l’attività degli istituti e la testimonianza di cui essi sono debitori. 
Ciò mostrerebbe una deplorevole insensibilità al « grido dei poveri », 
che si leva « dalla loro indigenza personale e collettiva » — è il monito 
di Paolo VI (34) —, all’appello insistente che, « in un mondo in pieno 
sviluppo, questo permanere di masse e di individui miserabili » ci rivol­
ge « ad una conversione della mentalità e degli atteggiamenti... alla con­
versione dei cuori, alla liberazione da ogni impaccio temporale, al­
l’amore ».

Questo grido dei poveri, continua il Papa rivolgendosi ai religiosi, 
« deve interdirvi, anzitutto, ciò che sarebbe un compromesso con qual-



308

siasi forma di ingiustizia sociale. Esso vi obbliga, inoltre, a destare le 
coscienze di fronte al dramma della miseria e dalle esigenze di giustizia 
sociale del Vangelo e della Chiesa. Induce certuni tra voi a raggiungere 
i poveri nella loro condizione, a condividere le loro ansie lancinanti. In­
vita, d’altra parte, non pochi vostri Istituti a riconvertire in favore dei 
poveri certe loro opere, cosa che, del resto, molti hanno già generosa­
mente attuato. Esso, infine, vi impone un uso dei beni limitato a quanto 
è richiesto dall’adempimento delle funzioni, alle quali siete chiamati. Bi­
sogna che mostriate nella vita quotidiana le prove, anche esterne, della 
autentica povertà » (35).

E’ dunque importante e urgente che tutti — vescovi e sacerdoti, 
religiosi e laici — facciano attenzione a ciò che lo Spirito dice alla Chie­
sa (36), alla Chiesa del nostro tempo e dell’ambiente in cui viviamo.

In ultima analisi, il criterio per conservare o cambiare, per mante­
nere strutture e opere o per abbandonarle o trasformarle, dev’essere l’in­
vito dello Spirito, ascoltato nella preghiera e nella meditazione, in un 
cuore libero da ogni preoccupazione mondana, con l’apporto di tutta la 
comunità, poiché nel cuore di tutti i suoi figli Dio ha mandato lo Spirito 
del Figlio suo che grida: « Abba, Padre » (37).

Esperienze concrete

17 Riaffermata la validità delle strutture quando corrispondano al fine 
dell’istituto religioso e accettino di modificarsi, in conformità allo spi­
rito del medesimo, secondo l’invito dello Spirito alle Chiese, conviene 
ricordare che le strutture non debbono essere una gabbia che imprigioni 
le persone impedendole di mettere in atto i carismi che Dio distribuisce 
con sovrana libertà (38).

Più che insistere su considerazioni di principio, mi riferirò ad alcu­
ne esperienze concrete. Ce n’è tutto un ventaglio, realizzato da religiose 
impegnate nelle attività del proprio istituto e della propria casa, dedi­
cando generosamente ad esse il poco tempo disponibile, nella catechesi, 
nella vita liturgica, nell’assistenza a bambini, adolescenti e giovani. 
Accanto a queste attività tradizionali, per cui le nostre comunità non 
saranno mai abbastanza riconoscenti, vediamo sorgere qua e là iniziative 
nuove e disparate.

So di alcune piccole comunità di suore che promuovono presso la 
loro parrocchia incontri settimanali tra le giovani e le adolescenti, fa­
cendo venire di fuori religiose della propria congregazione particolar­
mente preparate. Altre suore visitano le famiglie più povere, in accordo



309

col parroco, per informarsi delle loro necessità e aiutarle in tutti i modi 
possibili, mentre, rifiutano cortesemente l’invito di famiglie agiate di 
recarsi anche da loro a... bere il caffè.

Stralcio da una relazione inviatami sull’argomento : « Non si entra 
nelle famiglie solo per portare i primi soccorsi a chi si trova nella mise­
ria materiale: generi alimentari, vestiti, ecc., ma ci si intrattiene con tutti 
i familiari, i quali, in un primo momento timorosi, piano piano si apro­
no e confidano tutto; si viene così a conoscere condizioni familiari che 
sono davvero drammatiche. Essi notano il nostro imbarazzo per l’im­
possibilità di cambiare la loro situazione, ma sono ugualmente contenti, 
perché dalla suora non aspettano altro che di essere ascoltati e di riceve­
re, come loro dicono, una buona parola. Durante le visite ci siamo ac­
corte che occorre lasciarli completamente svuotare dei loro problemi 
prima di poter seminare la Parola di Dio. E’ un lavoro lento e faticoso, 
e il più di volte si torna a casa senza neppure aver sfiorato il problema 
della fede. A dire il vero si rimane un po’ deluse, ma poi ci si riprende 
al pensiero di essere state una presenza nella loro casa e che da questa 
testimonianza Gesù saprà ottenere il resto ».

Qualcuno potrà pensare che ascoltare i disagi in cui si dibattono le 
famiglie sia troppo poco. In ogni caso è l’inizio di un dialogo che potrà 
continuare e suggerire impegni concreti di aiuto e di evangelizzazione.

Mentre scrivo queste note, tra una meditazione e l’altra che propon­
go alle quaranta coppie di coniugi venute qui a S. Ignazio per gli eser­
cizi spirituali, sento il vocìo dei bambini che giocano in cortile, assistiti 
da alcune suore. E’ anche questo un modo di collaborazione pratico.

In una parrocchia dove un piccolo gruppo di religiose svolge la sua 
attività senza opere proprie, a contatto quotidiano e a servizio dei po­
veri, sono già sbocciate alcune promettenti vocazioni alla vita religiosa. 
Questa, evidentemente, appare agli occhi di giovani generose come un 
ideale attraente capace di appagare il loro desiderio di donarsi piena­
mente ai fratelli.

Fuori delle strutture

18 Le nuove esigenze del tempo hanno suggerito nuove prestazioni da 
parte di religiosi e religiose, anche al di fuori delle strutture e dei me­
todi di lavoro tradizionali.

Sono ormai parecchi, anche nella nostra diocesi, gli istituti religiosi, 
maschili e femminili, che consentono ad alcuni dei loro membri di ope­
rare fuori delle loro case, inserendosi nell’ambiente, in primo luogo fra



310

i poveri e i sofferenti, per mettersi a disposizione dei fratelli in mezzo 
ai quali vanno ad abitare, secondo le loro necessità e le proprie attitudini.

In alcuni casi le religiose lavorano a tempo pieno nelle varie attività 
pastorali, naturalmente in piena intesa con i sacerdoti della parrocchia, 
che provvede alle loro necessità. Altre volte le religiose provvedono al 
proprio sostentamento con il lavoro di alcune, dando anzitutto una testi­
monianza col condividere la sorte dei poveri e degli umili e dedicando 
il tempo disponibile ad attività caritative ed apostoliche nell’ambiente.

Non intendo entrare in questioni che toccano la vita del religioso 
nelle sue componenti proprie, ma non posso dimenticare che esse coin­
volgono necessariamente il rapporto dei religiosi con l’insieme della co­
munità ecclesiale. In un ampio e profondo studio sulla povertà religiosa, 
il domenicano P. Tillard mostra il significato di quelle esperienze di 
lavoro che anche al di fuori delle strutture tradizionali realizzano il signi­
ficato autentico della vita religiosa. « Il reale compito della vita quoti­
diana non è il primo elemento del dono semplicissimo, niente affatto 
eroico, ma tuttavia vero, che spesso senza rendersene conto l’uomo fa di 
se stesso ai fratelli? Egli partecipa con ciò allo sforzo dell’umanità nella 
sua continua genesi, tesa verso un progresso che permette a tutti di rea­
lizzarsi. Il cristiano ha coscienza di collaborare così all’opera di Dio e 
di contribuire all’avvento del regno messianico da cui il Signore vuole 
bandire la miseria, per una koinónia di cui una certa felicità terrestre fa 
parte integrante, pur non essendone il valore ultimo.

E’ chiaro che oggi soprattutto i religiosi devono riconoscere in ciò 
una realtà da assumere per la loro povertà. Essi non hanno in questo 
campo da costruirsi un mondo a parte che li taglierebbe fuori dalla situa­
zione normale e li introdurrebbe in una specie di universo mitico. D’al­
tra parte, la tradizione religiosa è ferma su questo punto » (39).

La lunga citazione dovrebbe anche indurre a un serio ripensamento 
circa l’opportunità di continuare in un sistema come quello delle « que­
stue », ufficiali o mascherate, sempre meno comprensibili alla mentalità 
d’oggi.

Queste varie forme di servizio meritano di essere sempre più svilup­
pate, e richiedono da chi vi si consacra un sincero e costante impegno di 
vita interiore, spirito di obbedienza e di sacrificio, e anche una certa dose 
d’immaginazione (come suggerisce la Octogesima adveniens per l’attività 
in tutto il campo sociale) per escogitare mezzi nuovi e sempre più adatti 
alle esigenze dell’ambiente. Così gli ordini e le congregazioni religiose 
saranno « pionieri nella Chiesa, locomotive trascinatrici, più che cabine 
di freno al termine di un lungo treno merci » (40).



311

Ho parlato di attività che i religiosi sono chiamati a svolgere sia 
nelle strutture tradizionali sia al di fuori di queste. Qualunque sia il tipo 
di impegno assunto, è fondamentale l’esigenza che le comunità religiose 
siano autentiche comunità su un piano umano e cristiano, anche per il 
riflesso pastorale che la loro vita esercita sull’ambiente sociale in cui esse 
operano. Dove manca il rispetto per la persona, la lealtà o una profonda 
esperienza religiosa e più ancora una autentica vita di carità tra i compo­
nenti dell’istituto, viene gravemente compromessa l’influenza positiva 
che per altri aspetti i singoli componenti della comunità possono 
esercitare.

Per ritornare sui rapporti fra religiosi e Chiesa locale, non basta, 
osservava recentemente un parroco, la coesistenza, sia pure pacifica, ma 
occorre una vera collaborazione. Per questo è necessario incontrarsi, esa­
minare insieme la situazione, progettare insieme programmi e piani di 
lavoro. Ciò si deve fare nel rapporto con la comunità; è necessario che 
i singoli dal canto loro siano fedeli alle intese prese tra i responsabili, 
perché tutto si compia nell’ordine e nella carità.

Collaborazione, non semplice coesistenza. Un campo in cui è parti­
colarmente importante collaborare è quello delle vocazioni. La necessità 
è evidente. Solo così si può operare in maniera coerente ai princìpi di 
fede, in quello spirito di comunione che è essenziale alla Chiesa. Quan­
do, nella ricerca delle vocazioni, si nota quella « concorrenza » che è nor­
male nel campo economico, in una società in larghissima parte dominata 
dalla ricerca del profitto individuale, si dà una controtestimonianza, si 
dà motivo di scandalo.

E’ dovere di lealtà osservare fedelmente le intese intercorse, dopo 
un dialogo aperto e fraterno, tra tutte le forze che in diocesi operano nel 
settore vocazionale. E’ deplorevole che, invece di avviare i ragazzi ai 
campi di orientamento, dove nel pieno rispetto della libertà, sono aiu­
tati a cercare la via per cui li chiama il Signore, si prendano iniziative 
arbitrarie, con forme di propaganda che non rispondono allo scopo, sono 
causa di turbamento per le comunità, nuocciono alla reputazione degli 
istituti o delle persone che le promuovono.

Preghiera e sacrificio

19 Ho parlato finora di strutture, di iniziative, di attività varie con 
cui i religiosi operano per la pastorale diocesana. E’ ora di venire a una 
forma di collaborazione possibile e necessaria e sicuramente efficace da 
parte di qualsiasi istituzione religiosa e di ciascuno dei suoi membri, in 
qualsiasi ambiente: preghiera e sacrificio.



312

Qualcuno potrebbe ritenere inutile insistervi, trattandosi di cose che 
si presuppongono in tutta la vita della Chiesa; ma spesso si corre il 
rischio che i presupposti, se non se ne parla esplicitamente, vengano 
dimenticati. Sarebbe grave se ciò si dovesse dire del contributo di pre­
ghiera e di sacrificio che la Chiesa richiede a tutti i battezzati, e che im­
pegna in modo particolare i religiosi (41).

Sarebbe una iattura per la Chiesa se i religiosi e le religiose, tutti 
presi dal lavoro nei campi più svariati, dimenticassero la sorgente di tutta 
l’opera salvifica a cui sono chiamati a collaborare, il Cuore di Cristo 
aperto per noi sulla croce.

Tutta la loro attività rischierebbe di rimanere infeconda se non fosse 
sostenuta dalla preghiera, alla quale Cristo ha promesso l’esaudimento, 
legando ad essa in gran misura la grazia che previene sostiene feconda 
tutto lo sforzo deH’uomo.

La Chiesa sarebbe privata d’un contributo d’incomparabile valore se 
i cristiani, in primo luogo i religiosi, non cercassero di realizzare il pro­
gramma paolino: «Do compimento nella mia carne a ciò che manca ai 
patimenti di Cristo per il suo Corpo, che è la Chiesa » (42).

La vocazione contemplativa

20 L’appello alla preghiera e al dono di sé in unione al sacrificio di 
Cristo è rivolto in modo tutto particolare alle comunità di vita contem­
plativa. Altre volte ho avuto occasione di esprimere a voi, sorelle chia­
mate ad occuparvi « solo di Dio nella solitudine e nel silenzio, in conti­
nua preghiera e intensa penitenza » (43), l’apprezzamento e la gratitu­
dine della Chiesa diocesana. Siate fedeli alla vostra vocazione! La rispo­
sta d’ogni giorno all’invito dello Sposo, nella ricerca di un’unione sem­
pre più intima con Lui, d’una sempre più fervente preghiera di lode, di 
ringraziamento, di propiziazione e di supplica, d’una immolazione silen­
ziosa con Cristo Ostia porta con sé tesori inestimabili che, confluendo nel 
Corpo mistico in forza della comunione dei Santi, contribuiscono mirabil­
mente alla vitalità e alla fecondità della Chiesa. E se la diocesi realizza 
la Chiesa secondo un disegno divino, è legittimo attendersi dai fratelli 
e dalle sorelle votate alla contemplazione un contributo singolarmente 
efficace a tutta l’opera pastorale a cui attende la Chiesa locale.

Riaffermato questo principio, vorrei esprimere un desiderio, che non 
è solo mio, ma che so condiviso da non pochi diocesani. Avremmo biso­
gno che qualcuna di tali comunità, senza nulla sacrificare alle esigenze 
proprie della vita contemplativa, si aprissero ad accogliere coloro che



313

sentono il bisogno di tuffarsi per qualche ora o per qualche giorno in 
un’atmosfera di preghiera liturgica o silenziosa, di raccoglimento con­
templativo, in un colloquio con fratelli e sorelle disposte ad ascoltare ed 
a comunicare con semplicità e discrezione la loro esperienza.

Negli anni passati si era sperato che una comunità di benedettini 
potesse stabilirsi nella nostra diocesi, ma finora non è stato possibile. 
Ma al desiderio ora espresso non potrebbe corrispondere qualche comu­
nità femminile, come avviene con esito felice in altri luoghi?

La Chiesa locale per i religiosi

21 Finora ho parlato di ciò che la Chiesa locale riceve ed aspetta dai 
religiosi e dalle religiose. Ma i rapporti non possono attuarsi in una sola 
direzione. Ci dev’essere uno scambio, richiesto dalla fraternità che tutti 
ci unisce e dalle necessità concrete d’ogni giorno.

Che cosa aspettano le comunità religiose dalla Chiesa locale?
Anzitutto, richiamo la necessità e il dovere, già affermato, di una 

giusta valutazione della vocazione e della vita religiosa. Il lamento che 
questa manchi presso alcuni sacerdoti e laici è purtroppo giustificato. I giu­
dizi di condanna globale che si sentono talvolta pronunciare, certi at­
teggiamenti irriguardosi che offendono le persone, non sono conformi né 
allo spirito evangelico né al senso della Chiesa, quale si è espresso anche 
nel Concilio Vaticano II, che esalta il valore della vita religiosa (44), e 
nella più volte citata Esortazione apostolica. « Chi oserebbe sostenere », 
si domanda Paolo VI, che l’appello di Cristo al dono totale di sé per il 
Regno di Dio, quale si concreta nella vita religiosa riconosciuta dalla tra­
dizione della Chiesa, « non avrebbe più al giorno d’oggi lo stesso valore 
e vigore, che la Chiesa potrebbe fare a meno di questi testimoni eccezio­
nali della trascendenza dell’amore di Cristo, o che il mondo potrebbe 
senza suo danno lasciar spegnere queste luci, le quali annunciano il regno 
di Dio, con una libertà che non conosce ostacoli ed è quotidianamente 
vissuta da migliaia di suoi figli e figlie? » (45).

Le carenze di alcuni istituti religiosi e di alcuni loro membri non 
giustificano affatto il rifiuto della vita religiosa in se stessa, né la critica 
amara e malevola. Ma non basta. La visione della Chiesa ispirata dalla 
fede e coerente con la tradizione sana e autentica deve suggerirci un ap­
prezzamento sincero della vita religiosa e lo sforzo di promuoverla e 
favorirla secondo le nostre possibilità.

Mancherebbero quei sacerdoti che, contro la precisa esortazione del 
Concilio (46), nella predicazione e nei contatti quotidiani con i giovani



314

e le famiglie omettessero di presentare la vocazione religiosa come una 
via di grazia nell’economia della salvezza, non fossero solleciti di scopri­
re e coltivare i germi di tale vocazione.

Peggio, molto peggio! — e sembra che anche questo sia avvenuto — 
se si permettessero di distogliere dalla vita religiosa persone che mostra­
no di esservi chiamate o di metterla in cattiva luce presso i fedeli.

Ho interrotto questo scritto per salutare un bel gruppo di giovani e 
di ragazze, saliti qui con il loro parroco da un paese vicino per una gior­
nata di ritiro. Ne ho preso l’occasione per ricordare loro che nel prospet­
tarsi la vita di domani tenessero presente questa via a cui anche oggi il 
Signore chiama non pochi che vogliono servirlo con piena dedizione a 
Lui e ai fratelli. Vorrei che mi ascoltassero quei genitori che quando una 
loro figlia parla di farsi suora considerano la cosa come una disgrazia e 
fanno l’impossibile perchè ciò non avvenga. Poi sono forse i medesimi 
che, quando una superiora religiosa è obbligata per mancanza di soggetti 
a ritirare le suore da una scuola materna o da un ricovero, mettono in 
moto sindaco e vescovo perché le suore non se ne vadano.

Attenti, genitori, a non addossarvi tremende responsabilità impeden­
do ai figli di seguire la chiamata del Signore!

Un giusto apprezzamento della vita religiosa suggerirà ai membri 
della Chiesa locale la collaborazione con i fratelli e le sorelle che il Si­
gnore ha chiamato con questo carisma. I sacerdoti considereranno parte 
integrale del loro ministero l’aiuto generoso e discreto nella predicazio­
ne, nella confessione e direzione spirituale, nell’appoggio alle iniziative 
proprie dell’istituzione in quanto contribuiscono alla missione della 
Chiesa.

L’attività che si svolge in questo campo da parte di chi ha nella dio­
cesi questo compito particolare merita l’appoggio di tutti i sacerdoti.

I laici saranno felici di lavorare insieme con i religiosi e le religiose 
nei vari settori che sollecitano l’impegno comune. Si metteranno a loro 
disposizione per consigli e aiuti di carattere tecnico, anche economico, 
in cui hanno particolare competenza.

Conclusione

22 E’ tempo di chiudere questo scritto divenuto ormai lungo. Lo fac­
cio richiamando un testo del Concilio che è un monito per i religiosi, 
per la Chiesa diocesana e in particolare per il vescovo. « Si favorisca tra 
i vari Istituti religiosi, e tra questi ed il clero diocesano, una ordinata 
collaborazione. Inoltre si faccia in modo che tutte le opere ed attività



315

apostoliche siano tra loro ben coordinate: il che si ottiene principalmente 
da quella soprannaturale disposizione di menti e di cuori che è fondata 
e radicata nella carità. Il promuovere poi tale coordinazione spetta alla 
Sede Apostolica per tutta la Chiesa, ai sacri Pastori nelle singole diocesi, 
ai Sinodi Patriarcali e alle Conferenze dei Vescovi nel loro terri­
torio » (47).

« Spetta... ai sacri Pastori nelle singole diocesi »: ecco il perché di 
queste pagine, dettate da un vivo senso di responsabilità. Quanto ho cer­
cato di dirvi, carissimi fratelli, con animo semplice e aperto sarà utile 
se tutto il nostro modo di pensare e di agire — del vescovo e dei sacer­
doti, dei religiosi, delle religiose e dei laici — sarà fondato e radicato 
nella carità.

Ecco pertanto l’augurio conclusivo: « Siano con noi grazia, miseri­
cordia, pace, da parte di Dio Padre e di Gesù Cristo, il Figlio del Padre, 
in verità e carità » (48).

S. Ignazio, 20 agosto 1971, festa di S. Bernardo Abate

+ Michele Card. Pellegrino, arcivescovo

NOTE

(1) Esortazione apostolica « Evangelica testificatio », n. 1.
(2) Ibid, n. 50.
(3) Ibid., n. 53.
(4) Christus Dominus, n. 11.
(5) Lumen gentium, n. 9.
(6) Ibid., n. 39.
(7) Perfectae caritatis, n. 1.
(8) Ibid., n. 2.
(9) Ibid., n. 5.

(10) Ibid., n. 6.
(11) n. 44.
(12) Lumen gentium, n. 43.
(13) Ibid., n. 44.
(14) n. 25.
(15) Evangelica testificatio, n. 1.
(16) Lumen gentium, n. 18.
(17) Ibid., n. 26.
(18) Ibid., n. 23.
(19) Ibid, n. 45.
(19a) Mgr. N. Jubany, in Vatican II, La charge pastorale des évéques, Unam Sanctam 74, Cerf 

1969, p. 300 s.
(20) Lumen gentium, n. 45.
(20a) Secondo N. Jubany, op. cit, p. 316, il Concilio ha qui in vista le chiese orientali. Ci si 

può domandare se non si potrebbe pensare anche alle Conferenze Episcopali, nei limiti 
dell’autorità che loro spetta.



316

(21) Christus Dominus, 35, 3.
(22) Lumen gentium, n. 45.
(23) n. 33.
(23a) N. Jubany, op. cit., p. 307.
(24) Christus Dominus, n. 34.
(25) Ibid., n. 35.
(26) Cf. Perfectae caritatis, n. 2.
(27) Perfectae caritatis, n. 9.
(28) Ibid., n. 20.
(29) Evangelica testificatio, n. 12.
(30) Ibid., n. 5.
(31) Cf. Lumen gentium, n. 44 e Perfectae caritatis, n. 25.
(32) I religiosi dei futuro, Ed. Paoline, II ed., 1970, p. 23 s.
(33) Perfectae caritatis, n. 2.
(34) Evangelica testificatio, n. 17.
(35) Ibid., n. 18.
(36) Apoc. 2, 7, ecc.
(37) Cf. Gai. 4, 5.
(38) Cf. 1 Cor. 12, 11.
(39) Nouvelle Revue Théologique, nov. 1970, p. 922 s.
(40) Op. cit., p. 60.
(41) Cf. Perfectae caritatis, n. 5-6; Evangelica testificatio, nn. 10, 24, 43-45, ecc.
(42) Col. 1, 24.
(43) Perfectae caritatis, n. 11.
(44) Lumen gentium, n. 44.
(45) Evangelica testificatio, n. 3.
(46) Perfectae caritatis, n. 24.
(47) Christus Dominus, n. 35, 5.
(48) 2 Gv., v. 3.



317

UNA LEZIONE DA COGLIERE:
ARS - TAIZE’ - PARAY-LE-MONIAL - CLUNY

Il Cardinale Arcivescovo ha scritto per il settimanale diocesano « La 
Voce del Popolo » queste riflessioni suggeritegli nel corso di un 
viaggio a Taizé. I richiami contenuti nello scritto valgono per tutta 
la comunità diocesana.

Venerdì, 13 agosto 1971 - ore 9

Ci avviciniamo a Bourg, dopo una breve sosta a Macon per far ben­
zina e bere un caffè. Mi viene spontaneo, ritornando a casa, mettere per 
iscritto qualche impressione del mio viaggio. Sono meno di tre giorni, 
ma singolarmente intensi, carichi di luce e di grazia. Non mi sembra inu­
tile comunicare a voi, carissimi diocesani, qualche riflessione che mi è 
suggerita dalle varie tappe: Ars, Taizé, Cluny, Paray-le-Monial.

Nel ricordo del Curato d’Ars

La meta era Taizé. Fu solo scendendo dal Moncenisio che mi accorsi, 
nel rivedere sulla carta l’itinerario, che, con una leggera deviazione, si 
poteva passare per Ars. Fui felice di poterci ritornare per la quarta volta. 
Il ricordo più vivo è quello del settembre 1950, quando, ricorrendo il 
venticinquesimo anniversario della mia ordinazione sacerdotale, vi tra­
scorsi una settimana di meditazione (il 19 settembre ebbi la ventura di 
celebrare la Messa all’altare del Santo Curato, con un calice e una pia­
neta usata da lui).

Ars è un richiamo ai valori essenziali per la vita del cristiano e par­
ticolarmente del sacerdote. La preghiera. La persuasione di s. Giovanni 
Maria Vianney, che le anime si salvano con le ginocchia, è confermata 
dalla sua vita.

Il Curato d’Ars operò nelle coscienze una rivoluzione, feconda di gra­
zia e di pace, paragonabile alle rivoluzioni politiche che caratterizzarono 
il suo secolo.

Se mai l’intervento divino si rivelò nell’opera d’un apostolo, fu pro­
prio in questo parroco d’un oscuro villaggio francese, umile prete sprov­
visto di tutti i mezzi che umanamente assicurano il successo.

Preghiera e penitenza: queste le sue armi. Ma vorrei sottolineare un 
aspetto della sua spiritualità a cui è particolarmente sensibile il nostro 
tempo: la povertà. Povertà non conclamata e teorizzata, ma vissuta nella



318

semplicità e nel silenzio. Una visita alla canonica di Ars è più eloquente 
di molti trattati sulla povertà. Questo prete che smuove e scuote le folle 
e fa riscoprire Dio Padre a innumerevoli figli prodighi non s’interroga 
sulla sua identità. Sotto il peso d’una responsabilità che lo fa tremare, 
che lo induce a fuggire dal suo posto, egli si sente investito della missio­
ne di aiutare e salvare i fratelli, nel nome e con la grazia di Cristo, attin­
gendo da Lui la forza nella preghiera, unendosi a Lui nel sacrificio. C’è 
bisogno di sottolineare l’attualità perenne di questo insegnamento?

Ma forse non è meno necessario richiamare l’attenzione su quello 
che fu lo strumento della sua pastorale : il sacramento della Confessione. 
Il confessionale del Curato, nella cappella di S. Giovanni Battista, è la 
testimonianza della passione che consumava la sua esistenza nell’ascolta- 
re confortare ammonire perdonare, in nome di Gesù Salvatore. Carissi­
mi sacerdoti e fedeli tutti! Se anche nel sacramento della Confessione, 
come in tanti aspetti della dottrina e della vita cristiana, è auspicabile 
uno sforzo di rinnovamento che elimini incrostazioni derivate da abitu­
dini e da preconcetti, sarebbe davvero un danno gravissimo per le co­
scienze, per la comunità, se si abbandonasse questo mezzo di riconcilia­
zione e di salvezza donato da Cristo alla sua Chiesa.

Incontri a Taizé
Non posso rievocare qui le origini e la storia di Taizé, la comunità 

di monaci in gran maggioranza protestanti, seme gettato trentun anni fa 
da Frère Roger Schutz e ora divenuto grande albero sui cui rami, come 
nella parabola evangelica, vanno a cercare riposo uccelli venuti da tutte 
le parti.

Del resto, molti diocesani, sacerdoti e laici, hanno frequentato Taizé 
prima di me. Da tempo mi sentivo in debito di rispondere agli amabili 
inviti di Frère Roger, il Priore, che avevo incontrato più volte a Roma 
e a Torino, e che aveva voluto essere presente nel Duomo di Fossano 
alla mia ordinazione episcopale.

Che cosa ho visto a Taizé?
Dei giovani; circa 1200 in quei giorni {ma talvolta sono molto di 

più}, venuti da tutti i paesi d’Europa, dall’America Latina, dall’India. E’ 
vero che i giovani non si interessano della Chiesa? E’ vero in grande 
misura, purtroppo, per molti paesi cattolici e più ancora, mi si diceva 
con insistenza a Taizé, per i paesi protestanti. Eppure vale la pena, per 
capire i giovani d’oggi, interrogarci sul « fenomeno Taizé » {non è l’uni­
co, ma ora parlo di questo}.

Quello che ho visto in questi giorni è ciò che avviene, da qualche 
anno, in tutti i giorni durante l’estate e, in proporzione minore, nelle



319

altre stagioni. Arrivano questi giovani da tutte le parti, viaggiando, man­
giando, dormendo come possono. Taizé non è meta turistica. Molti sono 
giovani di fede viva, molti sono militanti generosi nel campo cattolico o 
protestante. Molti sono alla ricerca, vanno incontro a qualcosa o a Qual­
cuno, non pochi vengono dalle sponde del vuoto religioso totale, del­
l’ateismo. Lo sanno, quando partono per Taizé, che là si parla di Cristo, 
solamente di Cristo risuscitato, Figlio di Dio e uomo, fratello e salvatore 
degli uomini? Come mi martellava nella mente la parola del Signore-. 
« Quando sarò innalzato da terra, tutti attirerò a me ». La misteriosa 
attrattiva che Cristo esercita ogni giorno nel segreto delle coscienze, che 
anima ed esalta le assemblee liturgiche consapevoli e vibranti di fede, 
che trasforma in gioia la sofferenza di chi crede in Lui, l’attrattiva di 
Cristo, dicevo, si manifesta a Taizé in un mondo che induce a riflettere, 
che è motivo di incoraggiamento per chi ha fatto di Cristo il centro dei 
suoi pensieri e la meta d’ogni suo sforzo.

Come si cerca Cristo a Taizé?
Nella preghiera. Le campane invitano nella chiesa grande, capace di 

oltre 2000 persone, tre volte il giorno per l’Ufficio. La più autentica 
tradizione monastica rivive nell’Ufficio di Taizé, al centro i monaci ve­
stiti di bianco, nel canto dei Salmi e degli Inni, nelle letture proclamate 
in varie lingue, nella preghiera dei fedeli attenta alle necessità del mondo 
(ho udito con commozione l’invito a pregare per la diocesi di Torino, 
per alcuni sacerdoti e laici nostri conosciuti a Taizé). Si prega con l’ani­
ma, con la voce, con tutto il corpo. Sì, perché, spiega Frére Roger nel 
suo ultimo libro, Ta féte soit sans fin, (p. 49), « io non saprei come pre­
gare senza il corpo. Non sono un angelo e non me ne lamento. In certi 
periodi, ho coscienza di pregare più col corpo che con l’intelligenza. Una 
preghiera bocconi a terra: piegare le ginocchia, prostrarsi, guardare il 
luogo dove si celebrerà l’Eucaristia, fare uso del silenzio che calma e 
anche dei rumori che salgono dal villaggio. Il corpo è qui ben presente, 
per ascoltare, comprendere, amare ». Viene in mente il bel commento 
del P. Dupont al racconto degli Atti (c. 20), quando s. Paolo conchiude 
il suo appassionante discorso di addio agli anziani di Efeso mettendosi 
in ginocchio a pregare insieme con i fedeli.

Non ricordo d’aver visto altrove giovani e ragazze pregare così a lungo 
in ginocchio o prostrati bocconi a terra. Pregano e cantano partecipando 
all’Ufficio, ma a qualunque ora del giorno li trovi sparsi nella chiesa, 

silenziosi e immobili (per i cattolici ho celebrato due volte la Messa, a 
parte, nella cripta e nell’antica coiesetta romanica).

Tornati a casa, i 1200 giovani che trascorrono là questa settimana, 
quelli che li hanno preceduti e quelli che li seguiranno, sapranno portare



320

con sé il dono e l’impegno della preghiera? Lo auguro di cuore: a loro, 
a me {l’Istruzione sulla Liturgia delle Ore ammonisce il vescovo a es­
sere « il primo nella preghiera »), a voi tutti, diocesani carissimi!

Nel turbinoso avvicendarsi di ideologie, di programmi e di avveni­
menti che sembra mettere in crisi tutti i valori, anche nel campo reli­
gioso, dobbiamo tener fermo, a ogni costo, l’impegno della preghiera.

E’ soltanto nel colloquio, intimo e comunitario, col Padre per Cristo 
nello Spirito Santo, che ritroveremo ogni giorno il senso della vita cri­
stiana, la gioia e la forza per camminare nella fedeltà e nell’amore.

Taizé è il luogo degli incontri. Incontri di tutti i presenti per ascol­
tare le « confidenze » del Priore, fatte in uno stile inimitabile di sem­
plicità, di profondità spirituale, di amicizia e di comunione fraterna. 
Incontri in gruppi più o meno numerosi, con l’aiuto di esperti animatori. 
Non credo sia facile trovare un luogo così propizio come Taizé agli in­
contri più inattesi, più lieti e più fecondi.

In un giorno e mezzo di permanenza, mi sono trovato, oltre che con 
il Priore, con vari gruppi di fratelli, con un vescovo del Brasile e uno 
del Burundi, con quattro indiani {un professore di astrofisica, un medico, 
due operai meccanici), con alcuni sacerdoti operanti in Italia e nell’Ame­
rica Latina, con un folto gruppo, in prevalenza d’italiani {funzionava 
però la traduzione simultanea in francese, inglese e tedesco) decisi a spa­
rare tutte le loro cartucce in una conversazione franca e sinceramente ami­
chevole. Rimase purtroppo poco tempo, la sera, per chi desiderava un 
incontro a tu per tu.

Qualcuno si domanderà che cosa significhino in fondo questi incontri. 
Mi pare di poter rispondere molto semplicemente: sono incontri di fra­
telli che si sentono Chiesa. A Taizé si respira un’atmosfera di Chiesa. 
Frère Roger non si stanca di ricordare che Cristo risuscitato vive opera 
salva nella Chiesa. Non so se si parli molto di ecumenismo. Ma è chiaro 
che l’ecumenismo si vive. Nella conversazione di ieri sera Frère Roger 
ha comunicato una notizia pubblicata qualche giorno fa sulla stampa 
cattolica, ma evidentemente nuova per la grande maggioranza dei pre­
senti: che d’ora in avanti il Priore di Taizé avrà un suo rappresentante 
permanente presso la Santa Sede. La notizia fu accolta con un applauso 
fragoroso che continuò per un bel pezzo. I Fratelli ne furono commossi 
e accettarono volentieri la mia proposta d’inviare al Santo Padre un mes­
saggio che certo gli recherà consolazione e gioia.

Sentire amare vivere la Chiesa! E’ una lezione di Taizé che dobbiamo 
accogliere, per rinsaldare sempre più i vincoli di comunione tra noi cat­
tolici, per aprirci con un sincero spirito ecumenico a tutti i fratelli cre­
denti in Cristo.



321

La venuta a Torino di Frère Roger, che ha cordialmente accettato di 
incontrarsi con noi nel prossimo novembre, sarà un’occasione propizia 
per rinfrescare le lezioni di Taizé.

A Paray-le-Monial

Questo scritto comincia ad allungarsi. Me ne accorgo dal numero delle 
cartelle e dal fatto che siamo ormai oltre Chambéry e le indicazioni stra­
dali annunciano Italie e Turin.

Ma non posso tacere della visita, per necessità brevissima, fatta sta­
mane a Paray-le-Monial. Ricordate: fu là, nella cappella dove ho avuto 
la grazia di pregare poche ore fa, durante una concelebrazione, che Gesù 
apparve a S. Margherita Maria-. « Ecco quel Cuore che ha tanto amato 
gli uomini! ».

Al Cuore di Gesù ho raccomandato stamane me stesso e la Chiesa 
torinese, cioè voi tutti, fratelli carissimi. Vorrei fare appello alla vostra 
fede per esortarvi a rispondere all’invito che Cristo ci rivolge mostran­
doci il suo Cuore trafitto.

L’invito non è meno attuale oggi che 300 anni fa. Contro la minac­
cia dell’egoismo degli individui, dei gruppi, delle classi, delle nazioni, 
freddo che agghiaccia i cuori e oscura le coscienze e arma i fratelli con­
tro i fratelli, Cristo ci mostra il suo Cuore che ci ha amati fino alla fine 
e c’incoraggia ad aprirci a Lui per incontrare in Lui i fratelli nel dono 
di noi stessi fino al sacrificio.

L’Abbazia di Cluny

Una parola soltanto: anche perché la ristrettezza del tempo ci con­
sentì solo di ammirare quello che si può vedere dalla strada, vietandoci 
una visita molto desiderata. Abbiate pazienza se anche da Cluny mi per­
metto di trarre una morale.

Cluny fu, in pieno Medioevo, centro luminoso e fervidissimo di spi­
ritualità benedettina, di preghiera, di vita liturgica che contribuì in mi­
sura incalcolabile al rinnovamento e alla riforma della Chiesa. Basti ac­
cennare al monaco Ildebrando, poi papa col nome di Gregorio VII. In­
vito, anche qui, alla preghiera, alla vita interiore, alla contemplazione, 
se vogliamo lavorare effettivamente, e non col ripetere parole su parole, 
alla riforma della Chiesa, cominciando da noi stessi.

Mezzogiorno (ora francese). Attraversiamo St. Michel-de-Maurienne ; 
Bruno mi assicura che per le 17 (ora italiana) saremo a Rangiroldo (Mez-



322

zenile), dove un centinaio di valligiani e villeggianti mi aspettano per la 
Messa. Speriamo!

La pace sia con voi.
+ Michele Card. Pellegrino, arcivescovo

P. S. — Giunto a Susa, prendo un giornale italiano, « La Francia farà esplo­
dere una bomba H da r megaton. Equivale allo scoppio di un milione di tonnel­
late di tritolo ». Non importa se, a detta di scienziati, gli esperimenti termonucleari 
degli Stati Uniti e della Russia hanno causato deformità in 160.000 bambini. 
Bisogna trovare nuovi mezzi sempre più potenti, per uccidere, per distruggere! 
Quando gli uomini impazziti ascolteranno il monito di Dio: « non uccidere! », l’ap­
pello di Cristo: « Amatevi come io vi ho amati »?

Troveranno i giovani, quelli che a Taizé e in tutto il mondo pregano e lottano 
per la pace, per l’amore, per la solidarietà, tanta fede e tanta forza da costringere 
i potenti ad abbandonare i loro disegni micidiali, a trasformare le spade in aratri 
e le lance in falci, secondo l’auspicio del profeta, così che ci sia pane da saziare 
quanti hanno fame e sia rispettato il diritto alla vita e la dignità di tutti gli uomini, 
figli di Dio e fratelli tra di loro?



323

Comunicazioni della Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Proposta di erezione di nuove parrocchie
Con atto in data 20 luglio 1971, l’Arcivescovo propone di erigere una nuova 

parrocchia dedicata alla VISITAZIONE in Torino.
Alla erigenda parrocchia propone i seguenti confini: Punto di partenza: corso 

Francia, angolo via Exilles - asse di via Exilles - asse di via Valgioie . asse strada del 
Lionetto . asse via Asinari di Bernezzo . asse corso Telesio - asse via Valgioie . asse 
via Bellardi - asse di corso Francia fino a via Exilles, punto di partenza.

Con atto in data 20 luglio 1971, l’Arcivescovo propone di erigere una nuova 
parrocchia dedicata a S. VINCENZO DE’ PAOLI in Torino.

Alla erigenda parrocchia propone i seguenti confini: Punto di partenza: corso 
Grosseto angolo via Canapiglia - asse di via Canapiglia - asse di via Breglio - asse di 
via Bibiana - asse di corso Grosseto, fino a via Campiglia, punto di partenza.

Proposta di rettifica di confini
Con atto in data 20 luglio 1971, l’Arcivescovo propone che dalla parrocchia 

MADONNA di CAMPAGNA in Torino sia smembrato:
— a favore della parrocchia di S. GIUSEPPE CAFASSO il comprensorio limi­

tato da: corso Grosseto - via De Gubernatis, suo protendimento fino alla Stura, fino 
all’altezza di via L. Fea, corso Grosseto.

— a favore della parrocchia N. SIGNORA DELLA SALUTE il comprensorio 
limitato dagli assi stradali di via Montalenghe, via Saorgio, via Bibiana, via Breglio.

Con atto in data 20 luglio 1971, l’Arcivescovo propone che dalla parrocchia 
N. SIGNORA REGINA DELLA PACE in Torino sia smembrato a favore della 
parocchia S. DOMENICO SAVIO il comprensorio così delimitato: Punto di par­
tenza: via Mercadante angolo via Spontini. asse di via Spontini - asse di via Santhia . 
asse di via Brandizzo - asse di via Crescentino - asse di via Scarlatti . asse di via 
Mercadante fino a via Spontini, punto di partenza.

Quanti ritengono di sollevare eccezioni in merito lo possono fare entro e non 
oltre il 30 settembre 1971.

Incardinazione
Con Decreto Arcivescovile in data 3 agosto 1971 il sac. Giovanni SACCO 

della Diocesi di Bahia Bianca (Argentina) veniva incardinato nel Clero della Arci- 
diocesi di Torino.



324

Rinunce
Il sac. Giovanni FABARO, parroco di Chialamberto, in data i° luglio 1971 

rinunciava alla parrocchia.

Il sac. Giuseppe RIVA, parroco di S. Giulia in Torino, in data 31 luglio 1971 
rinunciava alla parrocchia.

Nomine
Con Decreto Arcivescovile in data:

1° gennaio 1971 il sac. Pier Giorgio COCCOLO veniva provvisto della Parroc­
chia detta cura di S. Bernardo in RIVOLI, eretta canonicamente con Decreto Arci­
vescovile in data 30 dicembre 1966 e civilmente riconosciuta con D.P.R. in data 
30 dicembre 1967.

1° giugno 1971 il sac. Francesco RIVALTA veniva provvisto della Parrocchia 
detta Cura dei Ss. App. Pietro e Paolo in PASSERANO MARMORITO.

i° luglio 1971 il sac. Giovanni FABARO veniva nominato Vicario Economo 
della Parrocchia di CHIALAMBERTO.

i° luglio 1971 il sac. Giovanni FABARO veniva provvisto della Parrocchia detta 
cura dellTmmacolata Concezione (S. Donato) in TORINO.

2 luglio 1971 il sac. Antonio VALENTE veniva provvisto della Parrocchia detta 
Prevostura di San Giovanni Battista in CASALGRASSO.

15 luglio 1971 il sac. Cesare GIRAUDO della Diocesi di Possano veniva prov­
visto della Parrocchia detta Priorato di San Pietro in SAVIGLIANO.

1° agosto 1971 il sac. Giancarlo GARBIGLIA veniva provvisto della Parrocchia 
detta cura di S. Giulia in TORINO.

Sacerdoti defunti nel mese di agosto 1971
GRIFFA don Filippo da Vinovo, Canonico Onorario della Collegiata di Santa 

Maria della Scala di Moncalieri; deceduto in Ciriè il 22 agosto. Anni 85.



325

Zone

CALENDARIO DELLE VISITE PASTORALI

Ottobre
3 S. Giovanni Bosco, LEUMANN

io S. Elisabetta, LEUMANN
17 VILLARBASSE
17-24 S. Teresa di Gesù Bambino, TORINO
31 Ss. Monica e Massimo, COLLEGNO

Novembre
1 Succursale dei Ss. Monica e Massimo, COLLEGNO
7 Ss. Massimo, Pietro e Lorenzo, COLLEGNO

14 S. Cassiano, GRUGLIASCO
21 S. Maria, GRUGLIASCO
28 S. Francesco, GRUGLIASCO



326

Seminari

TRASFERIMENTO DEL SEMINARIO DI BRA

Come gli uomini cambiano sentiero lungo il cammino dell’esistenza, così i luoghi 
cambiano destinazione lugno il cammino dei secoli. L’edificio del Seminario di Bra 
che fino al luglio del corrente anno fu, per due secoli, alternativamente Seminario 
e Convitto Arcivescovile, sarà, dall’ottobre prossimo, Scuola Comunale.

Viste le necessità economiche della Diocesi, ed in particolare dei Seminari dio­
cesani, nel contesto della ristrutturazione delle circoscrizioni ecclesiastiche, l’Arci­
vescovo di Torino, con il Consiglio Amministrativo diocesano, avuti i prescritti 
consensi, ha alienato l’edificio sito in Bra, via Craveri 8, sede attuale della comunità 
ginnasiale del Seminario minore diocesano.

Molti sacerdoti di Torino e moltissimi giovani hanno amato questa casa come 
luogo della loro istruzione e formazione. La storia del Seminario di Bra è una bella 
e grande pagina nella storia dell’educazione cristiana; una pagina iniziata nel lon­
tano 1775 dal Teologo Francesco Antonio Rambaudi, Priore di S. Andrea in Bra.

Vendere un edificio non è però la stessa cosa che chiudere un Seminario. Fortu­
natamente, per ora, non siamo nella situazione di altre diocesi e comunità religiose 
che si son viste costrette a chiudere i loro seminari per mancanza di vocazioni. 
Non mancando la comunità giovanile di seminaristi, il Seminario di Bra non viene 
chiuso, ma solo trasferito; continuerà cioè in una nuova sede la sua opera a favore 
delle vocazioni.

La comunità del Seminario di Bra rimarrà unita, nella nuova sede, nella sua 
totalità quasi assoluta; dai domestici ai superiori, comprese le suore. Questa pre­
senza così unitaria faciliterà ai seminaristi il trasferimento, senza particolari motivi 
di tensione, perchè una comunità non è fatta in modo preminente dalle mura, ma 
dalle persone.

Tre comunità giovanili, per tre età diverse
Nella Diocesi di Torino il Seminario minore ha creato tre comunità giovanili 

in tre località distinte: Giaveno, Bra, Rivoli. A Giaveno per gli alunni delle medie 
inferiori; a Bra per il primo biennio delle medie superiori; a Rivoli per quelli del 
successivo triennio.

Tre comunità giovanili per tre età diverse: cioè il lavoro formativo impostato 
secondo l’età degli alunni.

I risultati, in questo campo ottenuti, hanno convinto a non mutare indirizzo. 
Perciò anche ora, alienato l’edificio del Seminario di Bra, i ragazzi che hanno



327

terminato le medie inferiori non verranno subito mandati al grande Seminario di 
Rivoli, ma continueranno, come per gli anni passati, ad essere aiutati in una co­
munità a parte a vivere un’esperienza di orientamento vocazionale adeguata alla 
loro età.

La nuova sede
La nuova sede del Seminario di Bra sarà a Torino, in via Felicita di Savoia 8/ro, 

in una casa che fino a tre anni fa era abitata dalle Suore di S. Giovanna Antida. 
La nuova sede, vicinissima al centro di Torino, è collocata in zona salubre, a metà 
collina, dietro al Monte dei Cappuccini, attigua al noto liceo Valsalice.

La casa, attualmente vuota, è stata generosamente messa a disposizione dalla 
Congregazione Religiosa delle Suore di S. Giovanna Antida in spirito di collabo- 
razione con la Diocesi. Il contributo offerto dall’Amministrazione dei Seminari, 
come partecipazione all’onere della manutenzione e delle imposte, in conformità 
alla deliberata volontà della Congregazione ospitante, è stato contenuto in termini 
veramente economici.

Una casa presa in uso esprime bene e il desiderio di collaborazione e la povertà 
della Chiesa torinese, non impedendo anzi facilitando, d’altra parte, l’evoluzione 
dei seminari ormai in atto.

La nuova sede, pienamente inserita nell’ambiente scolastico della città di Torino, 
permetterà ai giovani seminaristi non diffìcili comunicazioni con istituti scolastici 
sia statali che dipendenti dall’autorità ecclesiastica.

Durante il presente anno scolastico in via di conclusione, dei 46 alunni del 
Seminario di Bra, r8 hanno frequentato le magistrali e 28 il ginnasio. A Bra il 
ginnasio era interno, parificato; l’istituto magistrale veniva frequentato fuori sede. 
A Torino tutti gli alunni andranno a scuola fuori sede: chi al ginnasio, chi alle 
magistrali. Gli iscritti alla IV ginnasio dal Seminario di Giaveno per il prossimo 
anno scolastico 71/72 sono nove. Sei altri hanno chiesto di essere iscritti all’istituto 
magistrale. Non è sembrato opportuno mantenere una scuola parificata propria, con 
i suoi costi di personale e di denaro, per un numero così limitato di allievi.

Il ginnasio sarà a Valdocco, in collaborazione con i Salesiani, che in quella sede 
hanno una scuola di orientamento all’apostolato, e la collaborazione con i Salesiani 
si estenderà anche al corpo docente, con la presenza dei professori del Seminario 
di Bra Don Radici Felice e Don Giuseppe Tuninetti. L’istituto magistrale sarà 
frequentato presso i Fratelli delle Scuole Cristiane.

Queste notizie che si portano a conoscenza della comunità diocesana potranno 
essere integrate da quante se ne desidera ottenere dai responsabili dei singoli Se­
minari diocesani. Anche per i Seminari, come per gli altri settori della pastorale 
che interessano tutta la Diocesi, quanto più diretta e onesta sarà l’informazione 
relativa alle decisioni che si prendono, tanto più sereno sarà il ministero dei sacer­
doti impegnati in un campo che, come altri, non è facile nella Chiesa di oggi.



328

Varie

SERVIZIO ASSISTENZA CLERO

Comunicato urgente al Clero dell’Archidiocesi di Torino
In seguito a nuove disposizioni da parte dell’INAM, si è venuti a conoscenza 

che, con decorrenza 1-7-1971, le Sedi Territoriali non hanno convalidato le tessere 
dei Sacerdoti che vengono assistiti da detto Istituto.

Per la regolarizzazione richiesta, i Sacerdoti interessati presentino con urgenza 
la loro tessera all’Ufficio di Via Assietta 7 in Torino.

Si fa presente che, senza tale regolarizzazione, non potranno beneficiare di 
alcuna assistenza.

ESERCIZI SPIRITUALI PER SACERDOTI E RELIGIOSI

Casa del Sacro Cuore - 31054 Possagno (Treviso) diretta dai Padri Cavanis 
Tel. (0423) 54022)
ri -16 ottobre - predicatore: Mons. Pietro Mignatta, parroco di Asti
8-13 novembre - predicatore: Can. Pacifico Massi, parroco di Ascoli Piceno

Casa Maris Stella - 60020 Loreto (Ancona) - Tel. (071) 97232
10-16 ottobre - predicatore: P. Bertoldi
17 - 23 ottobre - predicatore: P. Gagliardi
14 - 20 novembre - predicatore: P. Targa
28 novembre - 4 dicembre - predicatore: P. Soncin

Collegio Oblati Missionari - 20017 Rho (Milano) - Tel. (02) 9302362
3-9 ottobre

10-16 ottobre
17-23 ottobre
7-13 novembre

14-20 novembre
21-27 novembre

Monastero Padri Carmelitani - 19100 Bocca di Magra (La Spezia)
Tel. (0187) 65795
17-23 ottobre - predicatore: P. Renato O.C.D.
14 - 20 novembre - predicatore: P. Anastasio O.C.D.
28 novembre - 4 dicembre . predicatore: P. Anastasio O.C.D.
Il monastero è raggiungibile per ferrovia fino a Sarzana e servizio di autopull­
man; per autostrada con uscita a Sarzana (Km. 9).



329

Santuario Sacro Monte di Varallo Sesia - Tel. (0163) 51131
io - 16 ottobre . predicatore: un Padre Oblato di Rho.

Villa Fonteviva - 21016 Luino (Varese) - Tel. (0332) 51397 - 52506
3-8 ottobre - predicatore: P. Pasquale Magni, Dir. dello Studium Christi 

14 - 19 novembre - predicatore: Don Giovanni Paganini S.D.B. del Salesianum 
di Tavernola

Villa Lascaris - 10044 Pianezza (Torino) - Tel. 966145 - 966323
18-23 ottobre - predicatore: Card. Michele Pellegrino
15 - 20 novembre - predicatore: Mons. Aldo Del Monte

Villa Mater Dei - 21100 Varese - Via Gonfalonieri 12 - Tel. (0332) 38530
io - 15 ottobre - predicatore: P. Francesco Trapani S.J.
7-12 novembre - predicatore: P. Umberto Burroni S.J.

Villa Sacro Cuore - 20050 Triuggio (Milano) - Tel. (0362) 30101
17 - 23 ottobre - predicatore: P. Antonio Fossati S.J.
14 - 20 novembre - predicatore: P. Antonio Fossati S.J.

Villa S. Giuseppe - 40135 Bologna - Via S. Luca 24 - Tel. (051) 412464
4 - 9 ottobre - predicatore: P. G. Como S.J.

11-16 ottobre - predicatore: P. G. De Rosa S.J.
25 - 30 ottobre - predicatore: P. G. Trento S.J.
8-13 novembre - predicatore: P. A. Dionisi S.J.

15 - 20 novembre - predicatore: P. A. Aru S.J.
22 - 27 novembre - predicatore: P. Primo Pons S.J.

Villa S. Ignazio - 16136 Genova - Via Chiodo 3 - Tel. (010) 220470
17 - 23 ottobre - predicatore: P. Maurizio Costa S.J.
14 - 20 novembre - predicatore: P. Aldo Aluffi S.J.

Villa Santa Croce - 10099 S. Mauro To.se (fraz. S. Croce) - Tel. 521565
3 - 9 ottobre - predicatore: P. Secondo Goria S.J.

10-16 ottobre - predicatore: P. Costanzo Cevola S.J.
7 -13 novembre - predicatore: P. Giovanni Bandera S.J.

21-29 novembre (per Religiosi S. J.) . predicatore: P. Alfredo Gattoni S.J.



Opera Diocesana BUONA STAMPA
Editrice Bollettini - Libri - Riviste e Giornali 

Edizioni comuni e di lusso

Direzione-Amministraz. Corso Matteotti, li - Tel. 545.497 
10121 TORINO

Rev.mo Signor Parroco,
ci pregiamo sottoporle campione di una delle nostre edizioni di Bol­

lettini parrocchiali:

ECHI DI VITA PARROCCHIALE:
EDIZIONE di 16 pagine 17 x 24 copertina con cliché bianco e nero che 

cambia tutti i mesi. Questo può essere sostituito con cliché pro­
prio, la spesa del medesimo, se non ci viene fornito, sarà fatturata 
a parte. STAMPA: gratis.

EDIZIONE di 16 pagine 17 x 24 più elegante copertina a quattro colori che 
cambia tutti i mesi, complessive pagine 20.

FACCIATE PROPRIE a disposizione dei RR. Parroci: quante ne desiderano.

IN FAMIGLIA
con materiale tutto del Cliente, di 16 - 24 - 32 pagine più copertina 
a quattro colori. Formato tascabile 13,5 x 20. Minimo di stampa 
copie 2000. Conveniente per vasta diffusione.

TITOLO:
agli effetti della spedizione, si consiglia di mantenere sulla coper­
tina il titolo generico « Echi di Vita Parrocchiale » o « In Famiglia » 
specie se vi sono copie da spedire a indirizzi singoli. Il titolo pro- 
pro si potrà mettere nella prima pagina interna, oppure chiedere 
l'autorizzazione per il titolo proprio. Le pratiche le sbrighiamo noi.

Prezzi di assoluta convenienza
Richiedere saggi e preventivi all'OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA - 
Corso Matteotti 11 - Telefono 545.497 - 10121 Torino - precisando l'Edi­
zione che si desidera e il numero delle copie.



CALENDARI 1972
Rev.mo Signore,

siamo lieti di presentarle i nostri calendari per il 1972:

Calendari murali
A - L. 60 mensile a quattro colori - soggetti vari - 13 figure com­

plessive - formato 22 X 37
B - L. 32 bimensile sacro a colori, formato 34 x 24
C - L. 32 bimensile a soggetti vari a colori - formato 34 x 24 

Con un adeguato aumento di spesa, sui medesimi si pos­
sono aggiungere notizie proprie.

Letterine da L. 2.000% - 3.000% - 4.500%
Calendarietti tascabili

A - di lusso con fiocchetto seta, soggetti sacri assortiti L. 3.000%
B - di lusso - figure profane (paesaggi e varie) con didascalie a 

L. 3.000%
C - sacro, con fiocchetto seta L. 1400%

Semestrini
A - « eco » soggetti sacri assortiti L. 300%
B - « arte » 5 soggetti sacri natalizi L. 400%
C - semestrino di lusso L. 1.200%
D - semestrino plastificato a soggetti sacri e a soggetti profani 

L. 1.200%
Cartoline Natalizie a colori:

tipi da L. 350 - 400 - 500 - 700 - 900 - 1.000 - 1.200 - 1.500 - 1.600%
Auguri sacri:
— formato doppio, tutti con busta da L. 1.800 - 2.400 - 2.800 - 3.000 - 

3.500 - 4.000 - 4.500 - 5.000 - 6.000 - 7.500 - 8.000 - 9.000 - 10.000%
— formato biglietto visita, fustellato oro, con busta, L. 800% soggetti 

natalizi assortiti
— formato visita doppio, fustellato oro, fornito di busta L. 1.800% sog­

getti sacri assortiti.
— formato visita doppio, fustellato oro, fornito di busta L. 1.500% sog­

getti sacri assortiti.
— cartoncino bianco formato cartolina semplice, fustellato oro, fornito di 

busta, con testo augurale in oro L. 1.800%
— formato visita semplice con testo augurale in oro L. 1.300%
Gli ordini di cartoline si intendono per un minimo di 100, auguri 50.

Richiedere saggi a:
OPERA DIOCESANA « BUONA STAMPA »

Corso Matteotti, 11 - 10121 Torino



Parrocchia Natività di M. V. Torino

Parrocchia Exilles

Parrocchia S. Ambrogio

ARREDAMENTI -
CHIESE

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - ® 790.405

Opera G. Maestro Forno di Coazze

Cappella Colle del Lys


