
RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

SINODO DEI VESCOVI

Il Sacerdozio Ministeriale

RESCRITTO
DELL’UDIENZA CONCESSA DAL SANTO PADRE 

AL CARDINALE SEGRETARIO DI STATO

IL 30 NOVEMBRE 1971

Il Santo Padre ha fatto oggetto di attento esame i due documenti, che conten­
gono i voti espressi dalla seconda Assemblea generale del Sinodo dei Vescovi sui 
temi: « Il sacerdozio ministeriale » e « La giustizia del mondo », sottoposti allo 
studio dell’Assemblea medesima.

Come già annunciato nel Discorso da Lui tenuto all’Udienza Generale del 24 
novembre, il Santo Padre dispone che i predetti documenti siano resi di pubblica 
ragione.

Sin d’ora Sua Santità accoglie e conferma tutte le conclusioni che nei due do­
cumenti sono conformi alle norme vigenti; conferma, in modo parrticolare, che, 
nella Chiesa latina, si continui ad osservare integralmente, col divino aiuto, la pre­
sente disciplina del celibato sacerdotale.

Il Santo Padre si riserva di esaminare in seguito con ogni attenzione se e quali 
proposte, contenute nei voti dell’Assemblea sinodale, converrà convalidare in linee 
direttive o in norme pratiche.

GIOVANNI CARD. VILLOT
Segretario di Stato



2

IL SACERDOZIO MINISTERIALE

INTRODUZIONE

Negli ultimi tempi, soprattutto dalla fine del Concilio Vaticano II, la Chiesa 
sta sperimentando un moto di profondo rinnovamento, che è dovere di tutti i Cri­
stiani assecondare in atteggiamento di grande letizia e di fedeltà al Vangelo. Ci 
assiste, infatti, la virtù dello Spirito Santo per dare luce, vigore e compiutezza alla 
nostra missione.

Ogni rinnovamento, se autentico, apporta indubbiamente dei grandi benefici 
alla Chiesa. E noi ben sappiamo come, grazie al Concilio recentemente celebrato, 
i sacerdoti si sentano infiammati di nuovo ardore e, nella loro quotidiana solleci­
tudine, abbiano dato un notevole contributo nel favorire un tale rinnovamento. 
Abbiamo davanti agli occhi tanti eroici confratelli, fedeli al loro ministero, i quali, 
sia tra i popoli dove la Chiesa è duramente oppressa, sia nei territori di missione, 
conducono con gioia la vita che a Dio han dedicato. Nello stesso tempo, però, quel 
rinnovamento comporta alcune difficoltà che tutti i sacerdoti — siano vescovi o 
presbiteri — avvertono in maniera particolare.

Noi tutti, in questo periodo di trasformazioni, siamo tenuti a scrutare a fondo 
i segni dei tempi e ad interpretarli alla luce del Vangelo (cf. GS 4), onde, in unione 
di forze, possiamo discernere gli spiriti se sono da Dio, perchè non sial offuscata 
da incertezze od equivoci l’unità della missione della Chiesa e non sia impedito da 
un’eccessiva uniformità il necessario aggiornamento. Così, tutto ben esaminando e 
ritenendo ciò che è buono, la crisi odierna potrà offrire occasione per incrementare 
la fede.

Il Santo Padre, in considerazione dell’importanza dell’argomento, ha proposto 
all’Assemblea Sinodale di quest’anno la trattazione del sacerdozio ministeriale e, 
già prima del Sinodo, molte Conferenze Episcopali hanno approfondito questo tema 
con i sacerdoti e, spesso, anche con i laici. Al Sinodo, poi, sono stati invitati, in 
qualità di « adiutores », alcuni presbiteri, per essere a disposizione dei Vescovi nel 
dibattito delle rilevanti questioni.

Noi intendiamo adempiere il mandato, che ci è stato affidato, con quello stile 
di semplicità evangelica quale conviene ai Pastori che servono la Chiesa. Valutando 
la nostra responsabilità davanti alla fraterna comunità della Chiesa, desideriamo 
confermare la fede, rianimare la speranza e riscaldare la carità dei nostri fratelli nel 
sacerdozio ministeriale e di tutti quanti i cristiani. Possano le nostre parole recare 
conforto e rinnovare la gioia del Popolo di Dio e dei sacerdoti, che si dedicano al 
suo servizio!

DESCRIZIONE DELLA SITUAZIONE

1. L’ampiezza della missione della Chiesa è stata abbastanza diffusamente illu­
strata dal Concilio Vaticano II, e la natura delle sue relazioni con il mondo è stata, 
anzi, oggetto, in maniera particolare, della Costituzione Pastorale Gaudium et Spes. 
Dall’approfondita considerazione di questa materia son derivati non pochi frutti: 



3

si comprende meglio come la salvezza non sia qualcosa di astratto tale da essere, si 
direbbe, una categoria fuori della storia o del tempo, ma che essa proviene da Dio 
e deve, quindi, concretamente raggiungere tutto l’uomo e tutta la storia dell’uma­
nità, e condurli liberamente al Regno di Dio, onde finalmente Dio sia tutto in tutti 
(i Cor 15, 28).

Tuttavia — come si può facilmente comprendere — sono sorte anche delle 
difficoltà: alcuni sacerdoti si sentono estranei di fronte ai movimenti, che interes­
sano i vari raggruppamenti umani, ed incapaci di risolvere i problemi, cui gli uo­
mini sono vivamente interessati. Spesso i problemi ed i turbamenti dei presbiteri 
derivano anche dal fatto che, nella loro sollecitudine pastorale e missionaria, deb­
bono far fronte alla mentalità moderna servendosi di metodi che al presente sono 
forse superati. Sorgono allora gravi problemi e numerosi interrogativi, soprattutto 
per le reali difficoltà, che i presbiteri sperimentano nell’esercizio stesso del loro 
ministero, e non per uno spirito di aspra contestazione o per egoistiche preoccu­
pazioni personali, il che è vero in qualche caso. E’ possibile stimolare i laici, per 
così dire, dal di fuori? E’ o non è la Chiesa sufficientemente presente in alcuni rag­
gruppamenti senza la presenza attiva del presbitero? Se poi la condizione propria 
del presbitero è quella di essere segregato dalla vita secolare, non è preferibile al­
lora la condizione laicale? Che cosa si deve pensare del celibato sacerdotale della 
Chiesa latina nelle attuali circostanze, e che cosa della vita spirituale, propria del 
presbitero, che è immerso nel mondo?

2. Non pochi sacerdoti, sentendo riecheggiare in se stessi le contestazioni nate 
dal fenomeno della secolarizzazione, avvertono l’esigenza di santificare, esercitan­
dole direttamente, le attività profane e di introdurre il fermento del Vangelo nel 
corso stesso degli avvenimenti. Analogamente, si coltiva il desiderio di collaborare 
alle iniziative collettive degli uomini, al fine di costruire una società più giusta e 
più fraterna. In un mondo, in cui sono evidenti le implicazioni politiche di quasi 
tutti i problemi, alcuni ritengono come indispensabile una loro partecipazione alla 
vita politica, e addirittura all’azione rivoluzionaria.

3. Il Concilio ha sottolineato la preminenza della proclamazione del Vangelo, 
la quale attraverso la fede, deve condurre alla pienezza della celebrazione dei Sa­
cramenti; senonchè, le moderne concezioni intorno al fenomeno religioso alimen­
tano, nella coscienza di molti, dei dubbi circa il significato del loro ministero sa­
cramentale e cultuale. Moltissimi sacerdoti, che non soffrono nessuna crisi per la 
loro identità, si pongono, invece, un’altra questione: di quali mezzi, in concreto, 
si devono servire perchè la attività sacramentale sia espressione di una fede che 
davvero permei tutta la vita personale e sociale, di modo che il culto cristiano non 
si riduca vanamente ad un ritualismo esteriore?

I sacerdoti, essendo molto attenti a quella che sembra esser l’immagine che la 
Chiesa offre di se stessa al mondo ed avendo una forte coscienza della singolare 
dignità della persona umana, desiderano introdurre, all’interno stesso della Chiesa, 
un cambiamento nelle relazioni tra le persone, tra queste e le istituzioni, é nelle 
strutture stesse dell’autorità.

4. Anche le relazioni tra i vescovi e presbiteri, e dei presbiteri tra di loro, 
diventano tanto più difficili quanto più si fa diverso l’esercizio del loro ministero.



4

In effetti, la società moderna si articola in molti raggruppamenti, i quali si basano 
su discipline diverse che richiedono varietà nelle competenze e nelle forme di apo­
stolato. Da questo nascono i problemi relativi alla fraternità, all’intima unione e 
coerenza nel ministero sacerdotale.

Molto opportunamente il recente Concilio ha richiamato la feconda dottrina tra­
dizionale in merito al sacerdozio comune dei fedeli (cf. LG io). Ma anche da qui, 
per una sorta di moto pendolare, sorgono alcune questioni, che danno l’impressione 
di offuscare la condizione del ministero sacerdotale nella Chiesa, e che turbano 
profondamente l’animo di alcuni sacerdoti e fedeli. Molte attività, che un tempo 
erano riservate ai presbiteri — ad es. l’attività catechetica, l’attività amministra­
tiva nelle Comunità ed addirttura quella liturgica — oggi sono spesse volte eser­
citate dai laici, mentre molti sacerdoti, al contrario, per i motivi sopra ricordati 
cercano di inserirsi nella condizione della vita laicale. Da questa realtà derivano in 
alcune numerose questioni: Esiste o non esiste un elemento specifico nel ministero 
sacerdotale? E’ necessario questo ministero? E’ vero che il sacerdozio, di per sé, 
non può andare perduto? Che cosa significa, oggi, essere presbitero? Non potrebbe 
essere sufficiente disporre, per il servizio delle Comunità cristiane, di presidenti 
designati per garantire il bene comune, pur senza avere l’ordinazione sacramentale, 
e che esercitano il loro ufficio a tempo determinato?

5. Si pongono questioni ancor più gravi, derivate in parte dalle ricerche ese­
getiche e storiche, che rivelano una crisi di fiducia verso la Chiesa: Non è la Chiesa 
di oggi troppo lontana dalle sue origini per potere annunciare, in maniera credibile, 
l’antico Vangelo agli uomini del nostro tempo? E’ ancora possibile accedere alla 
realtà del Cristo, dopo che sono state compiute tante indagini critiche? Conosciamo 
noi abbastanza le strutture essenziali della Chiesa primitiva, sicché possano e deb­
bano esser considerate come schema invariabile per tutti i secoli, anche per il 
nostro?

6. Le questioni anzidette, che in parte son nuove ed in parte erano già note 
da tempo, ma che si presentano oggi in forma nuova, non possono esser comprese 
fuori dal contesto globale della cultura moderna, la quale dubita molto del suo 
stesso significato e valore. I nuovi ritrovati della tecnica suscitano speranze ecces­
sivamente entusiastiche ed insieme profonde ansietà. Ci si domanda, giustamente, 
se l’uomo potrà essere capace di dominare la sua opera e di indirizzarla verso il 
progresso.

Alcuni, soprattutto i più giovani, hanno una concezione pessimistica intorno 
al significato di questo mondo e cercano salvezza in sistemi puramente meditativi, 
o in paradisi artificiali e appartati, estraniandosi da quello che è lo sforzo comune 
dell’umanità.

Altri, animati da una grande speranza utopistica senza alcun riferimento a Dio, 
si impegnano nella conquista di uno stato di liberazione totale e trasferiscono dal 
presente al futuro il significato di tutta la loro personale esistenza.

In tal modo, risultano profondamente scompaginate l’azione e la contempla­
zione, il lavoro e lo svago, la cultura e la religione, l’aspetto immanente e quello 
trascendente della vita umana.



5

E’ così che il mondo stesso oscuramente si attende la soluzione di questo di­
lemma e prepara la strada, lungo la quale può procedere la Chiesa che annunzia 
il Vangelo. Nessun dubbio che ad offrirsi come unica ed integrale salvezza per gli 
uomini sia Cristo stesso, Figlio di Dio e figlio dell’uomo, che attraverso la Chiesa 
si rende presente nella storia: è lui infatti che indissolubilmente collega tra loro 
la carità verso Dio, la carità inesauribile di Dio per gli uomini, che tra le tenebre 
sono alla ricerca della via, ed il valore dell’amore umano, per il quale si dà la vita 
per i propri amici. In Cristo, e non i'n altri che in Cristo, tutti questi elementi 
formano una cosa sola, ed è una sintesi, questa, in cui in definitiva si rivela chia­
ramente il significato della vita umana, sia individuale che sociale. Pertanto, la 
missione della Chiesa, che è il corpo di Cristo, non è in alcun modo superata, ed 
appare, piuttosto, di estrema attualità per il tempo presente e futuro; tutta quanta 
la Chiesa si pone come testimone e segno efficace di questa unione, e ciò in par- 
ticolar modo mediante il ministero sacerdotale. E’, infatti, funzione propria del 
ministro, nel cuore della Chiesa, quella di render presente l’amore di Dio in Cristo 
per noi mediante la parola e il sacramento, ed insieme di suscitare la comunione 
degli uomini con Dio e tra loro. Tutte cose, queste, che evidentemente esigono da 
tutti, specialmente da noi che compiamo il sacro ministero, l’impegno di rinnovarsi 
ogni giorno secondo il Vangelo.

7. Sappiamo bene che esistono regioni del mondo, nelle quali fino ad ora meno 
si avverte quella profonda trasformazione culturale, e che le questioni, che sono 
state sopra richiamate, non si pongono dappertutto, né da parte di tutti i sacerdoti, 
né dallo stesso punto di vista. Ma poiché oggi le comunicazioni, a livello degli 
uomini e dei popoli, sono diventate più frequenti ed avvengono con tanta rapidità, 
noi riteniamo giusto e opportuno di esaminare, alla luce della fede, queste questioni 
e di prospettare umilmente, con la forza che ci viene dallo Spirito Santo, alcuni prin­
cìpi per trovare, ad esse, più concrete risposte. Anche se tale risposta dovrà essere 
applicata in modo diverso secondo le circostanze di ciascuna regione, essa avrà 
tuttavia valore i verità per tutti i fedeli ed i sacerdoti, i quali sono in condizione 
di maggiore tranquillità. Perciò, nel desiderio vivissimo di confermare la testimo­
nianza della fede, esortiamo fraternamente tutti i fedeli cristiani, perchè si sfor­
zino di guardare al Signore Gesù vivente nella sua Chiesa e comprendano che egli 
vuole operare, in maniera speciale, attraverso i suoi ministri. Ne ricaveranno così 
il convincimento che la Comunità cristiana non può adempiere pienamente la sua 
missione senza il ministero sacerdotale. E sappiano i sacerdoti che i Vescovi real­
mente condividono le loro ansietà e vogliono più ancora condividerle.

* * *

Spinti da questo desiderio, i Padri Sinodali, nello spirito del Vangelo, seguendo 
fedelmente la dottrina del Concilio Vaticano II e tenendo anche presenti i docu­
menti e le allocuzioni del Sommo Pontefice Paolo VI, intendono esporre breve­
mente alcuni punti fondamentali della dottrina della Chiesa intorno al sacerdozio 
ministeriale, oggi particolarmente urgenti, nonché alcuni orientamenti che riguar­
dano l’attività pastorale.



6

Parte Prima

PRINCIPI DOTTRINALI

i. (Cristo Alfa ed Omega). Gesù Cristo, Figlio di Dio e Verbo, che il Padre 
ha santificato ed inviato nel mondo (Giov io, 36) segnandolo con la pienezza dello 
Spirito Santo (cf. Le 4, 1. 18-21; Atti io, 38), ha recato nel mondo l’annuncio del 
Vangelo della riconciliazione tra Dio e gli uomini. La sua predicazione profetica, 
confermata attraverso i miracoli, raggiunge il suo culmine nel mistero pasquale, che 
è la parola suprema dell’amore divino col quale il Padre ha voluto parlarci. Fu 
nella Croce che Gesù si dimostrò, nella forma massima, come il buon Pastore, il 
quale diede la propria vita per le sue pecorelle per riunirle in quell’unità che trova 
in Lui il suo fondamento (cf Giov io, 15 sgg.; 11, 52). Esercitando il sommo ed 
unico sacerdozio mediante l’offerta di se stesso, egli superò, dandovi compimento, 
tutti i sacerdozi rituali e i sacrifici dell’Antico Testamento, anzi anche quelli pa­
gani. Nel suo sacrificio egli assunse le miserie ed i sacrifici degli uomini di tutte 
le età, ed anche i tentativi di coloro che soffrono per la giustizia, o sono ogni giorno 
angustiati da una sorte infelice, nonché gli sforzi di coloro che, avendo abbando­
nato il mondo, cercano di raggiungere Dio per mezzo dell’ascesi e della contem­
plazione, e le fatiche di quanti spendono con sincerità di cuore la propria vita per 
una migliore società presente e futura. Egli portò sulla croce i peccati di tutti noi 
e, risorgendo da morte e costituito Signore, ci riconciliò con Dio e gettò le fonda- 
menta del Popolo della Nuova Alleanza, cioè della Chiesa.

Egli è l’unico Mediatore tra Dio e gli uomini, Gesù Cristo uomo (1 Tim 2, 5), 
in Lui tutte quante le cose sono state create (Col 1, 16; cf. Giov 1, 3 ss.), ed in 
Lui tutte le cose sono ricondotte ad un unico capo (Efes 1, io). Essendo Egli l’im­
magine del Padre e la manifestazione dell’invisibile Iddio (cf. Col 1, 15), mediante 
il suo annientamento e la sua esaltazione ci ha introdotti nella comunione dello 
Spirito Santo, da Lui stesso vissuta insieme col Padre.

Quando perciò parliamo del sacerdozio di Cristo, bisogna tener ben presente la 
realtà unica, incomparabile, che include in se stessa la funzione profetica e regale 
dell’Incarnato Verbo di Dio.

Così Gesù Cristo esprime e manifesta in molti modi la presenza e l’efficacia 
dell’amore preveniente di Dio. Lo stesso Signore, con l’influsso che stabilmente 
esercita sulla Chiesa per mezzo del suo Spirito, suscita e promuove la risposta di 
tutti gli uomini, che si offrono a questo gratuito amore.

2. (L’accesso a Cristo nella Chiesa). Il contatto con la persona e col mistero 
di Cristo avviene sempre nello Spirito Santo attraverso le Scritture, che siano 
comprese nella Tradizione viva della Chiesa. Tutte le Scritture, specialmente quelle 
del Nuovo Testamento, si devono interpretare come fra di sé intimamente colle- 
gate e reciprocamente coordinate nell’unità della loro ispirazione. Né i libri del 
Nuovo Testamento hanno un peso tanto diverso, che alcuni di essi possano essere 
ridotti a mere invenzioni di età più tardiva.

Il personale e immediato rapporto con Cristo nella Chiesa deve, anche per il 
fedele di oggi, rappresentare il sostegno di tutta la sua vita spirituale.



7

3- (La Chiesa da Cristo attraverso gli Apostoli}. Cristo annunciò che avrebbe 
edificato la sua Chiesa su Pietro e lai fondò sopra gli Apostoli (cf. LG 18), nei 
quali si manifesta già il suo duplice aspetto: nel collegio dei dodici Apostoli è 
già presente sia la comunione nello) Spirito, sia l’origine del ministero gerarchico 
(cf AG 5). Per questo gli scritti del Nuovo Testamento parlano della Chiesa fon­
data sopra gli Apostoli (cf. Apoc 21, 14; Mt 16, 18), e questa realtà è così con­
cisamente espressa dall’antica tradizione: « Le Chiese dagli Apostoli, gli Apostoli 
da Cristo, Cristo da Dio » ( 1 ).

Ora la Chiesa, fondata sopra gli Apostoli ed inviata nel mondo, nel quale è 
pellegrina, è stata appunto istituita per essere il sacramento di quella salvezza che, 
partendo da Dio, giunge in Cristo fino a noi. In essa Cristo è presente e agisce nel 
mondo come Salvatore, in modo che l’amore offerto da Dio agli uomini e la ri­
sposta di questi si armonizzino a vicenda. Lo Spirito Santo suscita nella Chiesa e 
per mezzo di essa slanci di generosa libertà, per i quali l’uomo partecipa alla stessa 
opera della creazione e della redenzione.

4. (Origine e natura del ministero gerarchico}. La Chiesa, dotata di una com­
pagine organica per mezzo del dono dello Spirito, partecipa in modi diversi agli 
uffici di Cristo Sacerdote, Profeta e Re, per adempiere, in suo nome e per sua 
virtù, come popolo sacerdotale (cf. LG io), la missione della salvezza.

Dagli scritti del Nuovo Testamento risulta chiaramente che sono elementi pro­
pri dell’originaria struttura inalienabile della Chiesa l’Apostolo e la Comunità dei 
fedeli, che si corrispondono tra loro in mutua connessione, sotto il Cristo Capo e 
l’influsso del suo Spirito. Ed infatti i dodici Apostoli esercitarono la loro missione 
e i loro uffici, e « non solo ebbero vari collaboratori nel ministero (cf. Att 6, 2-6; 
11, 30; 13, 1; 14, 23; 20, 17; 1 Tess 5, 12-13; Lilipp 1, 1; Col 4, 11 e passim}, 
ma perchè la missione ad essi affidata venisse continuata dopo la loro morte, quasi 
in forma di testamento demandarono ai loro immediati cooperatori il compito di 
completare e consolidare l’opera da essi stessi iniziata (cf. Att 20, 25-27; 2 Tim 
4, 6; vedi anche 1 Tim 5, 22; 2 Tim 2, 2; Tit 1, 5; S. Clemente Rom. ad Cor. 
44, 3), raccomandando loro di attendere a tutto il gregge, nel quale lo Spirito Santo 
li aveva posti a pascere la Chiesa di Dio (cf. Att 20, 28). Essi prescelsero tali uo­
mini e successivamente diedero disposizione che, quando essi fossero morti, altri 
uomini di provata capacità subentrassero a posto loro nel ministero (cf. S. Cle­
mente Rom. ad Cor. 44, 2)» (LG 20).

Le lettere di San Paolo dimostrano che Paolo è consapevole di operare per 
missione e per mandato di Cristo (cf. 2 Cor 5, 18 ss.). I poteri, affidati all’Apo­
stolo per il bene delle Chiese, venivano trasmessi ad altri, in quanto comunicabili 
(cf. 2 Tim 1, 6), i quali a loro volta erano tenuti a trasmetterli ad altri ancora 
(cf. Tit 1, 5).

Quella struttura essenziale della Chiesa, in quanto costituita dal gregge e dai 
pastori espressamente deputati (cf. 1 Pt 5, 1-4), è stata sempre e resta normativa 
secondo la Tradizione della Chiesa stessa; proprio per tale struttura avviene che la

(1) Tertull., De Praescr. haeret. XXI, 4; cf. anche I Lett. di S. Clemente, Ad Cor. XLII, 
1-4; S. Ignazio di Ant., Ad Magn. VI e passim; S. Ireneo, Adv. Haer. 4, 21, 3; Origene, De 
Princip. IV, 2, 1; Serapione, vesc. di Ant., neh’Hist. Eccl. di Eusebio VI, 12.



8

Chiesa non può mai rimanere chiusa in se stessa, ed è sempre soggetta a Cristo 
come alla propria sua origine ed al suo Capo.

Fra i diversi carismi e servizi un solo ministero sacerdotale del Nuovo Testa­
mento, che continua l’ufficio di Cristo mediatore, ed è distinto essenzialmente e 
non solo per grado dal sacerdozio comune di tutti i fedeli (cf. LG io), rende pe­
renne l’opera essenziale degli Apostoli: infatti col proclamare efficacemente il Van­
gelo, col congregare e guidare la comunità, col rimettere i peccati e soprattutto 
con la celebrazione eucaristica, rende presente Cristo Capo della comunità nell’eser­
cizio della sua opera dell’umana redenzione e della perfetta glorificazione di Dio.

Effettivamente, i Vescovi e, in grado subordinato, i presbiteri, in forza del sa­
cramento dell’Ordine, che conferisce loro l’unzione dello Spirito Santo (cf. PO 2) 
e li configura a Cristo, diventano partecipi delle funzioni di santificare, di insegnare 
e di governare, il cui esercizio viene più precisamente determinato dalla comunione 
gerarchica (cf. LG 24, 27 e 28).

Il ministero sacerdotale raggiunge il suo culmine nella celebrazione dell’Euca­
ristia, che è la fonte ed il centro dell’unità della Chiesa. Solo il sacerdote è in 
grado di agire « in persona Christi » nel presiedere e nel compiere il convito sacri­
ficale, nel quale il Popolo di Dio viene associato all’oblazione di Cristo (cf. LG 28).

Il sacerdote è il segno del divino e preveniente disegno, che oggi è proclamato 
ed è efficace nella Chiesa. Egli rende presente sacramentalmente Cristo, Salvatore 
di tutto l’uomo, tra i fratelli e, precisamente, tanto nella loro vita personale quanto 
in quella sociale. Egli è garante tanto della prima proclamazione del Vangelo affin­
chè si raduni la Chiesa, quanto dell’instancabile rinnovamento della Chiesa, già 
radunata. Mancando la presenza e l’azione di quel ministero che si riceve mediante 
l’imposizione delle mani e con la preghiera, la Chiesa non può avere la piena cer­
tezza della propria fedeltà e della propria continuità visibile.

5. (Permanenza del sacerdozio). Attraverso l’imposizione delle mani viene co­
municato il dono inamissibile dello Spirito Santo (cf. 2 Pim 1, 6). Tale realtà con­
figura e consacra a Cristo sacerdote il ministro ordinato e lo rende partecipe della 
missione di Cristo nel suo duplice aspetto, di autorità e di servizio. Questa autorità 
non è propria del ministro: essa è, infatti, la manifestazione della « exousìa », cioè 
della potestà del Signore, in virtù della quale il sacerdote svolge il ruolo di amba­
sciatore nell’opera escatologica della riconciliazione (cf. 2 Cor 5, 18-20). Egli serve, 
inoltre, a far rivolgere verso Dio le libertà umane per l’edificazione della comunità 
cristiana.

La permanenza per tutta la vita di questa realtà che imprime un segno, la 
quale è dottrina di fede e, nella tradizione della Chiesa, prende il nome di carattere 
sacerdotale, serve ad esprimere il fatto che Cristo si è associata irrevocabilmente 
la Chiesa per la salvezza del mondo, e che la Chiesa stessa è consacrata a Cristo in 
modo definitivo, affinchè la sua opera abbia compimento. Il ministro, la cui vita 
reca il suggello del dono ricevuto attraverso il sacramento dell’Ordine, ricorda 
alla Chiesa che il dono di Dio è definitivo. In mezzo alla comunità cristiana, che 
vive dello Spirito, egli, nonostante le proprie deficienze, è il pegno della presenza 
salvifica di Cristo.

Tale particolare partecipazione al sacerdozio di Cristo non va in nessun modo 



9

perduta, anche se il sacerdote, per motivi ecclesiali o personali, venga dispensato 
o rimosso dall’esercizio del suo ministero.

6. (Al servizio della comunione}. Il sacerdote, sebbene il suo ministero si eser­
citi in una comunità particolare, non può tuttavia essere esclusivamente dedito ad 
un singolo gruppo di fedeli. In effetti, il suo ministero tende sempre all’unità di 
tutta quanta la Chiesa ed a riunire, in essa, tutte le genti. Qualsiasi comunità sin­
gola di fedeli ha bisogno della comunione col Vescovo e con la Chiesa universale. 
In questo modo, anche il ministero sacerdotale è essenzialmente comunitario nel 
presbiterio e col Vescovo, il quale, conservando la comunione col Successore di 
Pietro, resta inserito nel Collegio episcopale. Ciò vale anche per i sacerdoti, che 
non siano immediatamente dediti al servizio di una comunità, o di quelli che la­
vorano in territori lontani e isolati. Anche i sacerdoti religiosi, nel contesto del 
fine e della struttura particolare del loro Istituto, sono indissolubilmente inseriti 
nella missione, ecclesialmente stabilita.

Tutta la vita e l’attività del presbitero sia imbevuta dello spirito di cattolicità, 
cioè del senso della missione universale della Chiesa, di modo che egli riconosca di 
buon grado tutti i doni dello Spirito, apra ad essi lo spazio della libertà e li indi­
rizzi al bene comune.

Seguendo l’esempio di Cristo, i presbiteri coltivino la fraternità col Vescovo e 
tra di loro, fraternità fondata sull’ordinazione e sull’unità di missione, affinchè la 
testimonianza sacerdotale diventi maggiormente credibile.

7. (Il sacerdote e le realtà temporali}. Ciascuna iniziativa, veramente cristiana, 
è ordinata alla salvezza degli uomini, la quale, avendo una indole escatologica, ab­
braccia anche le cose temporali: infatti, ogni realtà di questo mondo deve essere 
sottomessa al dominio di Cristo, il che, tuttavia, non significa che la Chiesa debba 
rivendicare a sè una competenza tecnica nell’ordine secolare, trascurando la sua 
autonomia.

La missione propria del sacerdote, come anche della Chiesa, che Cristo gli ha 
affidato, non è di ordine politico, economico o sociale, ma religioso (cf. GS 42); 
tuttavia, nella linea del suo ministero, egli può dare un grande contributo all’in­
staurazione di un ordine secolare più giusto, là specialmente ove i problemi umani 
dell’ingiustizia e dell’oppressione sono più gravi, mantenendo sempre intatta però 
la comunione ecclesiale ed escludendo la violenza, sia nelle parole sia nei fatti, per­
chè non è evangelica.

In verità, la parola del Vangelo che egli annuncia nel nome di Cristo e della 
Chiesa, e la grazia efficace della vita sacramentale, che egli amministra, devono 
liberare l’uomo dai suoi egoismi personali e sociali, e promuovere tra gli uomini 
condizioni tali di giustizia, che siano segno della carità di Cristo, presente in mezzo 
a noi (cf. GS 58, alla fine).



10

Seconda Parte

ORIENTAMENTI PER LA VITA 
E PER IL MINISTERO SACERDOTALE

Considerando la missione sacerdotale alla luce del Mistero di Cristo e della 
comunione della Chiesa, i Padri Sinodali, in unione col Romano Pontefice, con­
sapevoli delle ansie che i Vescovi e i presbiteri oggi provano a motivo delle diffi­
coltà nell’esercizio del comune ufficio, presentano i seguenti orientamenti per chia­
rire alcune questioni e per dare conforto al loro animo.

I. I Presbiteri nella missione di Cristo e della Chiesa

i. La missione: evangelizzazione e vita sacramentale.
a) « I presbiteri del Nuovo Testamento, in forza della propria vocazione e della 

propria ordinazione, sono in un certo modo segregati in seno al Popolo di Dio, ma 
non per rimanere separati da questo stesso Popolo o da qualsiasi uomo, bensì per 
consacrarsi interamente all’opera, per la quale il Signore li ha assunti» (PO 3). 
Pertanto, i presbiteri trovano la propria identità, in quanto vivono pienamente la 
missione della Chiesa e la esercitano, in modi diversi, nella comunione con l’intero 
Popolo di Dio, come pastori e ministri del Signore, nello Spirito, per realizzare con 
la loro opera il piano della salvezza nella storia. « E poiché i presbiteri mediante il 
loro proprio ministero — che consiste soprattutto nell’Eucaristia, la quale forma la 
Chiesa — entrano in comunione con Cristo Capo ed a questa comunione condu­
cono le anime, non possono non avvertire quanto ancora manchi alla pienezza del 
suo Corpo e quanto, quindi, si debba compiere perchè esso cresca sempre più » 
(AG 39).

b) I presbiteri sono inviati a tutti gli uomini, e la loro missione deve iniziare 
dalla predicazione della Parola di Dio. « I presbiteri... hanno anzitutto il dovere 
di annunciare a tutti il Vangelo di Dio... Difatti, in virtù della parola salvatrice, 
la fede è accesa nel cuore dei non credenti ed è alimentata nel cuore dei credenti » 
(PO 4). L’evangelizzazione è ordinata a far sì « che tutti, diventati figli di Dio 
mediante la fede e il battesimo, si riuniscano in assemblea, lodino Dio in seno alla 
Chiesa, prendano parte al Sacrificio e mangino la cena del Signore ». (SC io). Il 
ministero della Parola, se rettamente compreso, porta ai Sacramenti e alla vita cri­
stiana, quale viene praticamente vissuta nella comunità visibile della Chiesa e nel 
mondo.

Difatti i Sacramenti vengono celebrati in collegamento con la proclamazione 
della Parola di Dio e così sviluppano la fede, corroborandola mediante la grazia. 
I Sacramenti non possono, perciò, essere sottovalutati, poiché, per loro mezzo, la 
parola giunge al suo effetto più pieno, cioè alla comunione del mistero di Cristo. 
I sacerdoti, anzi, devono adempiere il loro ufficio in modo che i fedeli « si acco­
stino con somma diligenza a quei Sacramenti, che sono destinati a nutrire la vita 
cristiana » (SC 59).

Ma l’evangelizzazione permanente e l’ordinata vita sacramentale della comunità 
richiedono, per loro natura, la diaconia dell’autorità, cioè il servizio dell’unità e la



11

presidenza della comunità nella carità. In tal modo, il rapporto reciproco che lega 
tra loro l’evangelizzazione e la celebrazione dei Sacramenti appare evidente nella 
missione della Chiesa. Una divisione tra l’una e l’altra attività dividerebbe il cuore 
della Chiesa stessa fino a mettere in pericolo la fede: così facendo, il presbitero, 
che è destinato al servizio dell’unità nella comunità, introdurrebbe una grave stor­
tura nel suo ministero.

L’unità tra l’evangelizzazione e la vita sacramentale è sempre propria del sa­
cerdozio ministeriale, e deve esser tenuta attentamente presente da ogni presbitero. 
Ma l’applicazione di questo principio alla vita e al ministero dei singoli va fatta con 
discrezione, in quanto l’esercizio del ministero sacerdotale deve spesso assumere in 
pratica forme diverse, per poter meglio rispondere alle situazioni particolari o nuo­
ve, nelle quali bisogna annunciare il Vangelo.

c) Sebbene la pedagogia della fede esiga che l’uomo sia gradualmente iniziato 
alla vita cristiana, tuttavia il Vangelo dev’essere sempre integralmente annunciato 
dalla Chiesa al mondo. Qualsiasi presbitero partecipa ad una speciale responsabilità 
nella predicazione di tutta la Parola di Dio e della sua interpretazione secondo la 
fede della Chiesa.

La proclamazione della Parola di Dio, che è l’annuncio, nella virtù dello Spi­
rito, delle meraviglie operate da Dio ed è la chiamata degli uomini a partecipare 
al mistero pasquale e ad introdurlo come fermento nella storia concreta degli uo­
mini, è azione di Dio, nella quale la virtù dello Spirito Santo raduna la Chiesa al­
l’interno e all’esterno. Il ministro della Parola con l’evangelizzazione prepara le vie 
del Signore con grande pazienza e fede, adattandosi alle diverse condizioni della 
vita dei singoli e dei popoli, la quale si evolve più o meno rapidamente.

Spinta dalla necessità di aver riguardo agli aspetti sia personali che sociali del­
l’annuncio evangelico al fine di poter per ciò stesso rispondere ai problemi più fon­
damentali degli uomini (cf. CD 13), la Chiesa non solo predica ai singoli uomini 
che si convertano a Dio, ma, per quanto può, quasi come coscienza della società, 
si rivolge anche e parla a questa stessa società e adempie nei suoi confronti una 
funzione profetica, sempre preoccupandosi del suo proprio rinnovamento.

Per quanto, poi, concerne le esperienze della vita sia degli uomini in genere 
sia dei presbiteri, le quali devono essere tenute presenti e sempre interpretate alla 
luce del Vangelo, esse non possono essere né l’unica né la principale norma della 
predicazione.

J) La salvezza, che si opera attraverso i Sacramenti, non proviene da noi, ma 
discende da Dio, e ciò dimostra il primato dell’azione di Cristo, unico Sacerdote 
e Mediatore, nel suo corpo che è la Chiesa.

Poiché i Sacramenti sono in realtà sacramenti della fede (cf. SC 59), esigono 
una partecipazione consapevole e libera da parte di qualsiasi cristiano, che ha l’uso 
di ragione. Da questo si deduce chiaramente la grande importanza della prepara­
zione e della disposizione alla fede per colui che riceve i Sacramenti; da questo 
si comprende anche la necessità della testimonianza della fede del ministro in tutta 
la sua vita, ma soprattutto nel modo di valutare e di celebrare gli stessi Sacramenti.

Ai Vescovi e — nei casi previsti dal diritto — alle Conferenze Episcopali è 
affidato il compito, secondo le norme fissate dalla Santa Sede, di promuovere au-



12

tenticamente l’attività pastorale e il rinnovamento liturgico, che più si adattino a 
ciascuna regione, e anche di determinare i criteri circa l’ammissione ai Sacramenti. 
Tali criteri, che i presbiteri hanno il dovere di applicare, debbono altresì essere 
spiegati ai fedeli, in modo che colui che chiede un Sacramento sia maggiormente 
consapevole della propria responsabilità.

I presbiteri, coscienti del loro compito di riconciliare tutti gli uomini nell’amore 
di Cristo, e badando attentamente ai pericoli di scissioni, si adoperino con grande 
prudenza e carità pastorale per formare delle Comunità imbevute di zelo apostolico, 
le quali rendano presente dappertutto lo spirito missionario della Chiesa. Le pic­
cole comunità, che non si contrappongono alla struttura parrocchiale o diocesana, 
devono talmente inserirsi nella comunità parrocchiale e diocesana da essere al suo 
servizio come un fermento di spirito missionario. La necessità di rinvenire forme 
adatte perchè sia portato efficacemente l’annuncio evangelico a tutti gli uomini 
secondo le diverse circostanze in cui si trovano, offre spazio per l’esercizio multi­
forme di ministeri inferiori al presbiterato.

2. Attività profane e politiche.
a) Il ministero sacerdotale, anche se viene paragonato con le altre attività, 

deve essere non soltanto considerato come un'attività umana pienamente valida, 
ma anzi come un’attività più eccellente delle altre, benché questo suo ricco valore 
si pòssa pienamente comprendere soltanto alla luce della fede. Pertanto, come 
norma ordinaria, si deve attribuire tempo pieno al ministero sacerdotale. Per nulla, 
infatti, è da considerare quale fine principale la partecipazione alle attività secolari 
degli uomini, nè può essa bastare ad esprimere la specifica responsabilità dei pre­
sbiteri. Questi, pur senza essere del mondo e senza prenderlo come esemplare, 
devono tuttavia vivere nel mondo (cf. PO 3, 17; Giov 17, 14-16), ponendosi come 
testimoni e dispensatori dell’altra vita (cf. PO 3).

Per determinare, nelle circostanze concrete, quale convenienza vi sia tra le at­
tività profane ed il ministero sacerdotale, bisogna chiedersi se e come quelle fun­
zioni e attività servano sia alla missione della Chiesa, sia agli uomini non ancora 
evangelizzati, sia, infine, alla comunità cristiana, a giudizio del Vescovo locale col 
suo presbiterio, e dopo aver consultato, in quanto è necessario, la Conferenza 
Episcopale.

Quando codeste attività, ordinariamente di spettanza dei laici, siano richieste 
dalla stessa missione evangelizzatrice del presbitero, devono essere poste in armonia 
con le altre attività di ministero, dal momento che si possono considerare, in quelle 
circostanze, come modalità necessarie di un vero mistero (cf. PO 8).

b) I presbiteri, unitamente a tutta quanta la Chiesa, sono obbligati a scegliere, 
nella misura massima delle loro forze, una ben determinata linea di agire, quando 
si tratta di difendere i diritti fondamentali dell’uomo, di promuovere integralmente 
lo sviluppo delle persone, di favorire la causa della pace e della giustizia, e — be­
ninteso — con i mezzi che siano sempre in accordo col Vangelo. Tutto ciò ha 
valore nell’ambito non soltanto individuale, ma anche sociale; di conseguenza, i 
presbiteri aiutino i laici nello sforzo di formare rettamente la loro coscienza.

In quelle circostanze, in cui diverse scelte politiche o sociali o economiche siano



13

legittime, i presbiteri, come tutti i cittadini, hanno il diritto di fare le proprie 
scelte. Dato però che le scelte politiche, di per sé, sono contingenti e non interpre­
tano mai in forma del tutto adeguata e perenne il Vangelo, il presbitero, che è 
testimone delle realtà future, deve mantenere una certa distanza da qualsiasi incarico 
o passione politica.

Per restare, però, un segno valido di unità ed essere in grado di annunciare il 
Vangelo nella sua pienezza, il presbitero può talvolta essere obbligato ad astenersi 
in questo campo dall’esercizio del proprio diritto. Inoltre, occorre far sì che la sua 
scelta non appaia ai cristiani come Tunica legittima, né diventi un motivo di scis­
sioni tra i fedeli. I presbiteri tengano ben presente la maturità dei laici, che deve 
essere grandemente stimata, quando si tratta della loro specifica sfera di azione.

L’assumere una funzione direttiva (leadership), o il militare attivamente in fa­
vore di un qualche partito politico dev’essere escluso da ogni presbitero, a meno 
che, in circostanze concrete ed eccezionali, ciò sia realmente richiesto dal bene della 
comunità, comunque col consenso del Vescovo, dopo di aver consultato il Consiglio 
Presbiterale e, se è necessario, la Conferenza Episcopale.

Dev’essere, dunque, tenuta sempre presente la priorità della missione specifica, 
che impegna l’intera esistenza dei presbiteri, in modo che essi, facendo, con grande 
fiducia, la rinnovata esperienza delle cose che sono di Dio, possano efficacemente 
e gioiosamente annunciarle agli uomini, che appunto le aspettano.

3. Vita spirituale dei Presbiteri.
Ogni sacerdote troverà nella sua stessa vocazione e nel suo ministero la ragione 

profonda per poter condurre la sua vita nell’unità e nel vigore dello spirito. Es­
sendo, infatti, chiamato, come anche gli altri battezzati, ad essere conforme a Cristo 
(cf. Rom 8, 29), il presbitero partecipa inoltre, in modo speciale, come i Dodici, 
all’intimità con Cristo e alla sua missione di supremo Pastore: « Egli costituì i 
Dodici, perchè stessero con lui, e per mandarli a predicare » (Me 3, 14). Nella 
vita sacerdotale non può esistere, pertanto, frattura tra l’amore di Cristo e lo zelo 
per le anime.

Come Cristo, unto dallo Spirito Santo, fu spinto dal suo profondo amore per 
il Padre a dare la propria vita per gli uomini, così il presbitero, consacrato dallo 
Spirito Santo e convenientemente configurato a Cristo sacerdote, si dedica all’opera 
del Padre, compiuta per mezzo del Figlio. E perciò la norma della vita sacerdotale 
è espressa, in sintesi, nelle parole di Gesù: « Per essi io consacro me stesso, affinchè 
siano anch’essi consacrati nella verità » (Giov sy, 19).

Sull’esempio, dunque, di Cristo, il quale era continuamente in preghiera, e per 
l’impulso dello Spirito Santo, nel quale gridiamo « Abba, Padre », i presbiteri de­
vono darsi alla contemplazione della Parola di Dio e prenderne ogni giorno occa­
sione per giudicare gli avvenimenti della vita alla luce del Vangelo, cosicché, ren­
dendosi ascoltatori fedeli e attenti del Verbo, diventino ministri credibili della 
parola; siano assidui nella preghiera personale, nella Liturgia delle Ore, nell’uso 
abbastanza frequente del Sacramento della Penitenza, e soprattutto nella devozione 
verso il mistero dell’Eucarestia. La celebrazione eucaristica, sebbene possa avvenire 
senza la partecipazione dei fedeli, rimane tuttavia il centro della vita di tutta la 
Chiesa e il cuore dell’esistenza sacerdotale.



14

Con la mente rivolta alle cose celesti e partecipe della comunione dei Santi, il 
presbitero guardi molto spesso a Maria, Madre di Dio, la quale accolse il Verbo 
di Dio con fede perfetta, e la invochi ogni giorno per ottenere la grazia di con­
formarsi al suo Figlio.

Le attività apostoliche, dal canto loro, offrono un alimento indispensabile per 
il nutrimento della vita spirituale del prersbitero: « Rappresentando il Buon Pa­
store, nello stesso esercizio pastorale della carità troveranno il vincolo della per­
fezione sacerdotale, che realizzerà l’unità nella loro vita e attività » (PO 14). Di­
fatti il presbitero, nell’esercizio del suo ministero, viene illuminato e rinvigorito 
dall’azione della Chiesa e dall’esempio dei fedeli. Le rinunce, imposte dalla stessa 
vita pastorale, lo aiutano sempre ad acquistare una più profonda partecipazione alla 
croce di Cristo e, quindi, a raggiungere una carità pastorale più pura.

La stessa carità dei presbiteri determinerà anche come adattare la loro vita 
spirituale a modi e a forme di santificazione, che più siano adatte e rispondenti 
agli uomini del proprio tempo e della propria cultura. Il sacerdote, desiderando di 
farsi tutto a tutti, per tutti fare salvi (cf. 1 Cor 9, 22), deve, ai nostri giorni, essere 
attento all’ispirazione dello Spirito Santo. Così non solo annuncierà il Vangelo col 
suo sforzo umano, ma sarà assunto come strumento valido dallo stesso Verbo, la 
cui parola è « efficace e più penetrante di ogni spada a doppio taglio » (Ebr 4, 12).

4. Il celibato.

a) Fondamento del celibato.
Il celibato dei sacerdoti concorda pienamente con la chiamata alla sequela apo­

stolica di Cristo, ed anche con la risposta incondizionata del chiamato, il quale 
assume il servizio pastorale. Per mezzo del celibato, il sacerdote, seguendo il suo 
Signore, si dimostra più pienamente disponibile e, prendendo nel gaudio pasquale 
la via della Croce, desidera ardentemente di consumarsi in un’offerta che si può 
paragonare a quella eucaristica.

Se il celibato, poi, viene vissuto in spirito evangelico, nell’orazione e nella vi­
gilanza, con povertà, in letizia, nel disprezzo degli onori ed in amore fraterno, esso 
è un segno che non può restare a lungo nascosto, ma proclama efficacemente Cristo 
agli uomini anche della nostra età. Oggi, infatti, si dà poco credito alle parole, 
mentre la testimonianza di vita, che dimostra il carattere radicale del Vangelo, ha 
una grande forza di attrazione.

b) Convergenza dei motivi.
Il celibato, in quanto opzione personale in favore di un bene più importante, 

anche puramente naturale, può promuovere la piena maturità e integrazione della 
personalità umana. Ciò vale a più forte ragione per il celibato prescelto per il Regno 
dei cieli, come chiaramente si scorge nella vita di tanti Santi e di tanti fedeli, i 
quali, vivendo una vita celibe, si consacrarono totalmente alla causa di Dio e degli 
uomini, promovendo insieme il progresso umano e cristiano.

Nella moderna cultura, in cui i valori spirituali sono molto annebbiati, il sacer­
dote celibe fa capire la presenza di Dio Assoluto, il quale ci invita a rinnovarci se­
condo la sua immagine. E là dove il valore della sessualità viene talmente esagerato



15

da far dimenticare l’autentico amore, il celibato, scelto per il Regno di Cristo, ri­
chiama gli uomini alla profondità dell’amore fedele e manifesta il significato su­
premo della vita.

Inoltre, si parla giustamente del valore del celibato come di un segno escatolo­
gico. Superando ogni valore umano di carattere contingente, il sacerdote celibe si 
associa in modo speciale a Cristo, come al bene supremo ed assoluto, e manifesta 
in anticipo la libertà dei figli di Dio. Riconosciuto pienamente il valore di segno 
e di santità del matrimonio cristiano, il celibato, scelto per il Regno, dimostra più 
chiaramente quella fecondità spirituale, ossia quella potenza generatrice della Nuova 
Legge, per la quale l’Apostolo sa di essere, in Cristo, il padre e la madre delle sue 
proprie comunità.

Da questa speciale sequela di Cristo il sacerdote attinge le migliori energie per 
edificare la Chiesa; e tali energie non si possono conservare ed accrescere se non 
con un’unione intima e permanente col suo Spirito. E questa unione con Cristo, il 
fedele Popolo di Dio la vuole riconoscere e la può discernere nei suoi pastori.

Per mezzo del celibato, i sacerdoti possono più facilmente servire a Dio con 
cuore indiviso e spendersi per le pecorelle, per poter essere più pienamente i pro­
motori dell’evangelizzazione e dell’unità della Chiesa. In tal modo, i sacerdoti, seb­
bene siano numericamente pochi, col fulgore di questa splendida testimonianza di 
vita, godranno di una maggiore fecondità apostolica.

Il celibato sacerdotale, inoltre, non è soltanto la testimonianza individuale di 
una persona, ma, in virtù della particolare comunione che tra loro collega i membri 
del Presbiterio, riveste altresì ima nota sociale, in quanto è testimonianza dell’intero 
ordine sacerdotale, destinata ad arricchire il Popolo di Dio.

c) Necessità di conservare il celibato nella Chiesa latina.
Rimangano invariate le tradizioni delle Chiese Orientali, quali sono al presente 

in vigore nei diversi territori.
La Chiesa ha il diritto e il dovere di determinare la forma concreta del mini­

stero sacerdotale, e perciò anche di scegliere i candidati più adatti, che siano dotati 
di determinate qualità umane e soprannaturali. Quando la Chiesa latina richiede il 
celibato come condizione sine qua non per il sacerdozio (cf. PO 16), non fa questo 
perchè ritenga tale forma di vita l’unica via per il conseguimento della santità; ma 
lo fa considerando attentamente la forma concreta dell’esercizio del ministero nella 
comunità, per l’edificazione della Chiesa.

In ragione dell’intima e molteplice convenienza tra l’ufficio pastorale e la vita 
celibe, si mantiene la legge vigente: infatti, colui che liberamente vuole la totale 
disponibilità, che è la nota distintiva di tale ufficio, accetta altrettanto liberamente 
la vita celibe. Il candidato deve concepire questa forma di vita non come imposta 
dal di fuori, ma piuttosto come la manifestazione della sua libera donazione, che 
viene accettata e ratificata dalla Chiesa per mezzo del Vescovo. In questo modo, 
la legge diventa tutela e presidio della libertà, per la quale il sacerdote si dona a 
Cristo e riesce quindi come un « giogo soave ».

d) Condizioni che favoriscono il celibato
Sappiamo bene che, nel mondo di oggi, il celibato è da ogni parte minacciato 

da particolari difficoltà, che, peraltro, i sacerdoti già più volte hanno sperimentato



16

nel corso dei secoli. Ora essi possono superare queste difficoltà, se si promuovono 
le condizioni opportune, e cioè: l’incremento della vita interiore con l’aiuto della 
preghiera, dell’abnegazione, dell’ardente carità verso Dio e verso il prossimo, e con 
gli altri sussidi della vita spirituale; l’equilibrio umano attraverso un ordinato in­
serimento nella compagine delle relazioni sociali; i fraterni rapporti e i contatti con 
gli altri presbiteri e col Vescovo, adattando meglio, a tale scopo, le strutture pasto­
rali, e anche con l’aiuto della comunità dei fedeli.

Bisogna riconoscere che il celibato, come dono di Dio, non può essere osser­
vato se il candidato non è convenientemente preparato ad esso. E’ necessario che, 
fin dal principio, i candidati tengano presenti le ragioni positive in favore della 
scelta del celibato, senza lasciarsi turbare da quelle obiezioni, il cui accumularsi e 
la cui continua pressione sono piuttosto il segno che ne è messo in pericolo l’ori­
ginario valore. Essi, inoltre, ricordino che la virtù, con la quale Dio ci conforta, 
assiste sempre coloro che si sforzano di servirlo fedelmente e totalmente.

Il sacerdote, che ha lasciato l’esercizio del ministero, sia trattato con equità e 
con spirito fraterno, ma, anche se può aiutare nel servizio della Chiesa, non sia 
ammesso ad esercitare le attività sacerdotali.

e) La legge del celibato.
La legge del celibato sacerdotale, vigente nella Chiesa latina, deve essere inte­

gralmente conservata (2).
* * *

/) Circa l’ordinazione di uomini sposati.
Sono state proposte due formule alle votazioni dei Padri:

Formula A: Salvo sempre il diritto del Sommo Pontefice, l’ordinazione presbiterale 
di uomini sposati non è ammessa, neppure in casi particolari.

Formula- B: Spetta soltanto al Sommo Pontefice, in casi particolari, concedere per 
necessità pastorali, considerato il bene della Chiesa universale, l’ordinazione pre­
sbiterale di uomini sposati, di età matura e di comprovata proibirà (3).

II. I Presbiteri nella Comunione Ecclesiale

1. Relazioni tra i presbiteri e il Vescovo.
I sacerdoti saranno tanto più fedelmente attaccati alla loro missione, quanto 

più si conoscono e si dimostrano fedeli alla comunione ecclesiale. In tal modo, 
infatti, il ministero pastorale, che viene esercitato dai Vescovi, dai presbiteri e dai 
diaconi, diventa un segno eminente di questa comunione ecclesiale, in quanto essi 
hanno ricevuto lo speciale mandato di essere al servizio di questa comunione.

(2) Risultato della votazione: Placet 168; No» placet 10; Placet iuxta modum 21; astensioni 3.
(3) Secondo le disposizioni, impartite dai Presidenti, le votazioni sono avvenute non coi 

Placet o Non placet, ma con la scelta dell’una o dell’altra formula. La prima domanda, cioè la for­
mula A, ha ottenuto 107 voti; la seconda, cioè la formula B, 87 voti. Le astensioni sono state 
2 ed altrettanti i voti nulli.



17

Ma affinchè questo ministero diventi effettivamente un segno di comunione, 
bisogna considerare come sommamente importanti le condizioni concrete, in cui 
esso si esercita.

Il principio direttivo, espresso dal Concilio Vaticano II, nel Decreto Presby­
terorum Ordinis, iper il quale, icioè, l’unità stessa della consacrazione e della mis­
sione richiede la comunione gerarchica dei presbiteri con l’ordine dei Vescovi, è 
considerato fondamentale per restaurare praticamente, o per rinnovare, con piena 
fiducia, la mutua relazione tra il Vescovo e il Presbiterio, a cui il Vescovo stesso 
presiede. Tale principio, però, deve essere più definitamente applicato soprattutto 
a cura dei Vescovi.

Il servizio dell’autorità, da una parte, e l’esercizio dell’obbedienza non mera­
mente passiva, dall’altra, devono essere svolti in spirito di fede, con mutua carità, 
con filiale e amichevole fiducia, con dialogo continuo e paziente, cosicché la colla­
borazione e la responsabile cooperazione dei presbiteri col Vescovo riesca sincera, 
umana e, al tempo stesso,soprannaturale (cf. LG 28; CD 15; PO 7).

Ma la libertà personale, che risponda alla propria vocazione e ai carismi rice­
vuti da Dio, ed insieme la comune solidarietà, ordinata al servizio della comunità 
e per il bene della missione da compiere, sono le due condizioni che devono con­
figurare il modo caratteristico dell’azione pastorale della Chiesa (PO 7); garante 
di queste condizioni è l’autorità del Vescovo, da esercitare in spirito di servizio.

Il Consiglio Presbiterale, che è per sua natura diocesano, è una forma di ma­
nifestazione istituzionalizzata della fraternità esistente tra i sacerdoti, fondata sul 
sacramento dell’Ordine.

L’attività di tale Consiglio non può essere pienamente configurata a norma di 
legge; la sua efficacia dipende soprattutto dallo sforzo ripetuto di ascoltare le opi­
nioni di tutti, per giungere al consenso col Vescovo, al quale spetta di prendere 
la decisione finale.

Se tutto ciò vien fatto con la massima sincerità e umiltà, superando qualsiasi 
unilateralità, si può giungere più facilmente a provvedere rettamente al bene 
comune.

Il Consiglio Presbiterale è un’istituzione nella quale i presbiteri, dato il con­
tinuo aumento delle varietà nell’esercizio dei ministeri, riconoscono di integrarsi 
a vicenda nel servizio dell’unica e medesima missione della Chiesa.

Spetta ad esso, tra gli altri compiti, ricercare gli obiettivi chiari e distintamente 
definiti, proporre le relative priorità, indicare i metodi, aiutare tutto ciò che lo 
Spirito suole suscitare per mezzo degli individui e dei gruppi, favorire la vita spi­
rituale, onde più facilmente si possa raggiungere la necessaria unità.

Bisogna trovare nuove forme di comunione gerarchica tra i Vescovi e i pre­
sbiteri (PO 7), attraverso cui raggiungere una più ampia possibilità di mutuo con. 
tatto tra le Chiese locali; occorre cercare i modi di collaborazione dei presbiteri 
con i Vescovi negli organi e nelle iniziative sopradiocesane.

E’ necessaria la collaborazione dei presbiteri religiosi col Vescovo nel Presbi­
terio, anche se la loro opera fornisce un valido aiuto nel servizio della Chiesa 
universale.



18

2. Relazioni dei presbiteri tra di loro.
Poiché i presbiteri sono vicendevolmente uniti per l’intima fraternità sacra­

mentale e per la loro missione, e poiché coìlaborano concordemente alla stessa 
opera, una certa comunità di vita o un qualche tipo di convivenza, che può assu­
mere diverse forme anche non istituzionali, sia promossa fra di essi, e sia anche 
prevista dal diritto con opportune norme, rinnovando le strutture pastorali, o tro­
vandone di nuove.

Sono anche da incoraggiare le associazioni sacerdotali, le quali, nello spirito 
della comunione ecclesiale, riconosciute dalla competente autorità ecclesiastica, 
« grazie a un modo di vita convenientemente ordinato e all’aiuto fraterno » (PO 
8 ), cercano di promuovere gli scopi propri alla loro funzione, nonché « la santità 
nell’esercizio del ministero » (PO 8).

E’ auspicabile che, per quanto è possibile, siano cercati quei modi, anche se 
riescano alquanto difficili, con i quali le associazioni, che eventualmente dividano 
il clero in varie fazioni, possano essere ricondotte allà" comunione e alla struttura 
ecclesiale.

Siano intensificati i rapporti dei sacerdoti religiosi con i sacerdoti diocesani, 
onde tra di essi si stabilisca un’autentica fraternità sacerdotale e si diano un aiuto 
scambievole, specialmente in campo spirituale.

3. Relazioni tra i presbiteri e i laici.
I presbiteri ricordino di affidare « con fiducia ai laici degli incarichi al servìzio 

della Chiesa, lasciando loro libertà d’azione e il conveniente margine di autonomia, 
invitandoli anzi opportunamente a intraprendere di propria iniziativa delle opere 
per proprio conto» l(PO 9). I laici «parimenti, condividendo le loro preoccupa­
zioni, si sforzino, per quanto è possibile, di essere di aiuto ai presbiteri, con la 
preghiera e con l’azione, in modo che essi possano superare più agevolmente le 
difficoltà ed assolvere con maggior efficacia i propri compiti » (PO 9).

Bisogna aver sempre presente l’indole che è propria della comunione della 
Chiesa, al fine di accordare opportunamente sia la libertà personale, secondo i ri­
conosciuti uffici e carismi di ciascuno, sia l’unità di vita e di azione del Popolo 
di Dio.

Il Consiglio Pastorale, in cui hanno parte chierici, religiosi e laici scelti con 
particolare cura (cf. CD 27), col suo studio e con la sua riflessione, offre gli ele­
menti necessari, affinchè la comunità diocesana possa predisporre in modo organico 
il lavoro pastorale, ed assolverlo in maniera efficace.

Quanto più cresce e si sviluppa la mutua responsabile cooperazione dei Vescovi 
e dei presbiteri soprattutto per mezzo dei Consigli Presbiterali, tanto maggior­
mente è da auspicare che venga istituito il Consiglio Pastorale nelle singole diocesi.

4. Questione economica.
I problemi economici della Chiesa non possono essere adeguatamente risolti, 

se non siano ben considerati nel contesto della comunione e della missione del 
Popolo di Dio. E’ dovere di tutti i fedeli contribuire alle! necessità della Chiesa.



19

Nel trattare questo genere di questioni, occorre aver presente non soltanto la 
solidarietà nell’ambito della Chiesa locale o della diocesi o dell’Istituto religioso, 
ma anche la condizione delle diocesi di una stessa regione o nazione, anzi di tutto 
il mondo, specialmente delle Chiese nei territori cosiddetti di missione, e delle 
altre regioni povere.

La retribuzione dei sacerdoti, che dev’essere certo determinata in spirito di 
povertà evangelica, ma, per quanto è possibile, equa e sufficiente, è un dovere di 
giustizia e deve anche comprendere la previdenza sociale. E’ necessario abolire, in 
tale settore, le eccessive sperequazioni, soprattutto fra i presbiteri di una stessa 
diocesi o circoscrizione, avuto anche riguardo alla comune condizione della gente 
di quella regione.

Sembra anche molto auspicabile che il popolo cristiano riceva pian piano una 
tale formazione, da far sì che i proventi dei sacerdoti siano disgiunti dagli atti di 
ministero, specialmente da quelli di natura sacramentale.

CONCLUSIONE

Per i sacerdoti, che esercitano il ministero dello Spirito (cf. 2 Cor 3, 4-12) 
nel cuore della comunione di tutta la Chiesa, si aprono nuove vie per dare una 
testimonianza profondamente rinnovata nel mondo di oggi.

Bisogna perciò guardare con fiducia cristiana all’avvenire ed implorare lo Spi­
rito Santo perchè, nonostante i pericoli ai quali la Chiesa non può far fronte con 
i mezzi puramente umani, grazie alla Sua guida e alla Sua ispirazione, si aprano 
le porte al Vangelo.

Riguardando costantemente gli Apostoli, specialmente Pietro e Paolo, come 
modelli ideali del rinnovamento del sacerdozio, noi dobbiamo render grazie a Dio 
Padre, perchè ci è offerta l’occasione di manifestare, tutti, più fedelmente il volto 
di Cristo.

Vi sono ormai veri segni di una rinascita della vita spirituale, mentre, in tutto 
il mondo, gli uomini, trovandosi nell’incertezza del tempo presente, attendono di 
avere la pienezza della vita. Questo grande rinnovamento non può certo avvenire 
senza la partecipazione alla croce del Signore, poiché non vi è servo maggiore del 
suo padrone (cf. Giov 13, 16). Noi, dimenticando ciò che è dietro a noi, dob­
biamo protenderci verso ciò che ci sta innanzi (cf. Filipp 3, 13).

E’ necessario mostrare al mondo, con vera audacia, la pienezza del mistero, 
nascosto dai secoli in Dio, affinchè gli uomini, partecipando ad essa, possano en­
trare in tutta la pienezza di Dio (cf. Efes 3, 20).

« Annunciamo a voi quella vita eterna, che era presso il Padre e si è mani­
festata a noi-, ciò che abbiamo veduto e udito, lo annunciamo a voi, affinchè anche 
voi abbiate comunione con noi, e la nostra comunione sia col Padre e col Figlio 
suo, Gesù Cristo » (1 Giov 1, 2-3).



20

ATTI DELL'ARCIVESCOVO

Camminare insieme

LINEE PROGRAMMATICHE PER UNA PASTORALE 
DELLA CHIESA TORINESE

Carissimi

1. — Nella conclusione del convegno dei Consigli Pastorale, Presbite­
riale e dei Vicari zonali, tenuto a S. Ignazio nell’agosto scorso, mi è stato 
richiesto di proporre a tutta la comunità diocesana, in una lettera pasto­
rale, un programma d’azione che traduca in linee operative il risultato delle 
consultazioni condotte per vari mesi in numerosi gruppi e già prese in 
esame nel convegno ora menzionato. Tale richiesta, che mi è stata rinno­
vata nella riunione del 4 novembre, mi è sembrata pienamente giustificata. 
Essa corrisponde a un’esigenza così formulata in un recente documento di 
Paolo VI a proposito dell’impegno della Chiesa in campo sociale, ma valida 
per tutta l’azione pastorale: « Spetta alle comunità cristiane analizzare 
obiettivamente la situazione del loro paese, chiarirla alla luce delle parole 
immutabili del Vangelo, attingere principi di riflessione, criteri di giudizio 
e direttive di azione all'insegnamento sociale della Chiesa... Spetta alle 
comunità cristiane individuare — con l'assistenza dello Spirito Santo, in 
comunione con i vescovi responsabili, e in dialogo con gli altri fratelli cri­
stiani e con tutti gli uomini di buona volontà — le scelte e gli impegni che 
conviene prendere per operare le trasformazioni sociali, politiche ed eco­
nomiche che si palesano urgenti e necessarie in molti casi » (1).

I contributi emersi dal lavoro a cui ho accennato mi sono di aiuto pre­
zioso, in quanto mi consentono di partire da una intesa di base già rag­
giunta in certa misura. Questa intesa dovrebbe favorire l’impegno comune 
sul piano operativo.

Una difficoltà e un rischio
2. — Sarà bene tuttavia far presente fin da principio una difficoltà e 

un rischio. Com’era prevedibile nella trattazione di argomenti attuali e tal­
volta brucianti che si possono vedere sotto angolature diverse, nel corso 
delle discussioni svolte sui grossi temi: povertà, libertà, fraternità, si sono 
manifestati pareri diversi, talora opposti. Sarebbe evidentemente impossi-



21

bile elaborare una sintesi organica di tutti questi pareri e trarne delle in­
dicazioni pratiche che rispecchino veramente un pensiero condiviso da 
tutti o quasi. E’ chiaro che non si chiede al vescovo di fare un lavoro di 
contabile, calcolando il numero dei pareri espressi per accettare senz’altro 
il voto della maggioranza. Giustamente, in questo senso, nel convegno del 
4 Novembre, è stato deciso di presentare, al vescovo non solo la « mo­
zione sintesi » e gli emendamenti approvati a maggioranza, ma tutti gli 
emendamenti proposti in quanto anche da essi è possibile attingere validi 
contributi.

Tuttavia rimangono, dicevo, una difficoltà e un rischio. Se il vescovo fa 
sue delle proposte avanzate da una maggioranza, e non ad unanimità, — 
come avverrà necessariamente in molti casi — c’è pericolo che appaia 
ad alcuni come uomo di parte. Il rischio sembra ancora più grave se per 
caso il vescovo giudica di doversi attenere al parere d'una minoranza. Non 
mancano poi coloro che rifiutano di riconoscere qualsiasi valore sia alla 
maggioranza che alla minoranza, squalificando in partenza qualsiasi sforzo 
teso a interessare la Diocesi al dialogo sui problemi della vita cristiana 
e della pastorale.

Ma c'è qualcosa di più grave. Come ebbi occasione di rilevare nel con­
vegno dei parroci tenuto a Pianezza il 12 ottobre 1971 (2], è abbastanza 
diffusa l'opinione che il vescovo sia dominato da un « partito » o da un 
« gruppo di pressione ». Un’idea del genere non è certo fatta per alimen­
tare quella fiducia senza la quale non si vede come il vescovo possa es­
sere effettivamente il « visibile principio e fondamento di unità » nella 
Chiesa particolare (3).

Se si tiene conto di altri motivi di sfiducia, fin troppo evidenti nei rap­
porti fra preti e preti, fra preti e laici, fra preti, laici e vescovo, bisogna 
constatare che è ben difficile attuare nella diocesi quel comportamento e 
quella pastorale di comunione che sola risponde all’anelito di Cristo e che 
rende credibile la sua missione di Salvatore (4).

Leggendo queste considerazioni, qualcuno mi accuserà forse di pessi­
mismo. Risponderò con S. Massimo, che così si rivolgeva agli ecclesiastici 
di Torino dopo averli duramente rimproverati: « Ma io, fratelli, non parlo 
di tutti. Alcuni certamente sono impegnati, ma altri sono negligenti, lo 
non nomino nessuno; ciascuno interroghi la sua coscienza! » (5).

3. — Di fronte a questa realtà che penso di dover constatare obietti­
vamente, che cosa può fare il vescovo se non rivolgere a tutti un appello 
alla fiducia, chiedendo che si creda al suo senso di responsabilità e alla 
sua volontà di mantenere e promuovere la comunione nella verità e nella 
carità? E’ proprio necessario dichiarare che il vescovo, mentre ascolta con 
attenzione e con gratitudine quanti lo aiutano esprimendo suggerimenti,



22

critiche, proposte, ritiene suo dovere conservare la libertà di giudizio e 
di decisione che è richiesta dalla sua missione di pastore, di ministro di 
Cristo e di testimone del Vangelo? (6).

Posso sperare che venga raccolto il mio appello, che il popolo di Dio 
pellegrinante in Torino possa camminare nella pace, nella concordia e nella 
comunione insieme col pastore mandato da Cristo a servirlo « col cuore, 
con la voce, con gli scritti »? (7).

D’una cosa, ad ogni modo, sono certo. Che Gesù Salvatore nostro, il 
quale ha dato la sua vita per raccogliere in unità i figli di Dio dispersi, 
ascolta la preghiera che Gli ho rivolto poco fa in particolare per la Chiesa 
torinese: « Signore Gesù, che hai edificato la tua casa sulla roccia, con­
ferma la tua Chiesa in una salda fede, in una incrollabile fiducia... Signore 
Gesù, che col Padre stabilisci la tua dimora in coloro che ti amano, rendi 
perfetta la tua Chiesa nell’amore divino » (8).

Preghiamo, preghiamo, fratelli carissimi, perché sempre nella nostra 
Chiesa regni la pace e la carità!

Lo scopo di questa lettera
4. — Alla chiusura dei lavori di S. Ignazio, ho comunicato all’assem­

blea il risultato delle mie riflessioni, portate avanti per mesi e maturate 
ulteriormente in quei giorni nell’ascolto delle relazioni e di vari interventi 
nei gruppi a cui avevo potuto partecipare. Invece non mi era stato possi­
bile per ragioni di tempo, tener conto della mozione conclusiva (del resto 
riconosciuta subito come provvisoria e incompleta). Per questo motivo ho 
preferito che non si pubblicasse il mio intervento, sembrandomi più utile 
riservare l'espressione più impegnativa del mio pensiero alla lettera pa­
storale che, come ho detto, mi era stata richiesta, e che mi proponevo di 
preparare quando gli organismi competenti avessero portato a termine il 
loro lavoro (ciò che è avvenuto nella giornata del 4 novembre). Comunque, 
riprendo qui alcuni pensieri espressi in quel discorso completandoli con 
l'esame della mozione di sintesi approvata il 4 novembre e degli emenda­
menti presentati in quell’occasione.

5. — Richiamandomi alle constatazioni fatte sulle divisioni che trava­
gliano la Chiesa torinese, vorrei riaffermare molto chiaramente il mio pro­
posito di dire solo e tutto ciò che mi suggerisce la mia coscienza di ve­
scovo. Non posso dimenticare il monito di S. Paolo: « Se cercassi di pia­
cere agli uomini, non sarei servo di Cristo » (9). Non m’interessa guada- 
dagnare il favore di questa o quella corrente, di destra o di sinistra; nem­
meno potrei propormi la linea di un « giusto mezzo », nel senso di cercare 
un compromesso a qualsiasi costo.



23

Non m’illudo di poter soddisfare tutti, nemmeno presumo di saper pro­
porre una soluzione sicura di tutti i problemi che sono in giuoco. Ma è mio 
dovere, tenendo ben presenti i contributi offerti nel corso delle discussioni, 
dare quelle indicazioni pastorali che ritengo necessarie o utili per la nostra 
diocesi. E poiché evidentemente la diocesi ha bisogno di camminare in­
sieme, attuando una pastorale comune per ciò che riguarda gli elementi 
di fondo, debbo chiedere a tutti i diocesani l’adesione volenterosa e ope­
rosa al programma che si propone. La chiedo anche a coloro che, avendo 
presentato idee e proposte, pensassero di aver motivo di lamentarsi per 
non vederle accolte in questo mio scritto. Ciò può essere avvenuto per l'im­
possibilità, a cui accennavo, di far mie idee e proposte fra loro contra­
stanti, o in quanto ho ritenuto che vari argomenti trattati nel corso dei la­
vori, o anche nella sintesi conclusiva, non potessero essere affrontati qui, 
sia perché non strettamente pertinenti al tema sia perché meritano d’es­
sere ripresi più ampiamente nella sede opportuna.

Quando, per iniziativa del Consiglio Pastorale Diocesano, si è cercata 
una base per formulare un programma impegnativo per tutta la diocesi, 
si è proposta la scelta di tre valori di fondo: povertà, libertà, fraternità. 
Evidentemente la scelta poteva essere formulata in altri modi; ma poiché 
una scelta bisognava farla, e questa ha raccolto il consenso praticamente 
unanime, mi pare giusto partire di qui. Del resto, si tratta di valori talmente 
essenziali nella visione cristiana della vita e talmente attuali in rapporto 
alla realtà sociale in cui viviamo, che vale ben la pena d’impegnare gli 
sforzi di tutta la diocesi per tradurli fedelmente nella pratica.

Tutto nella fede e nell’amore
6. — Un’osservazione preliminare mi sembra necessaria. Qualsiasi va­

lore venga proposto al cristiano dev'essere visto e presentato nella luce 
della fede e in ordine all’adempimento del precetto primario dell'amore.

La fede ci presenta una visione integrale della vita, nella quale l’esi­
stenza terrena, dono di Dio e valore da riconoscere e promuovere in me 
e negli altri con generoso impegno individuale e sociale, non è conclusa 
in se stessa, ma ordinata alla vita eterna. L'amore ha Dio come oggetto, 
o, meglio, come dialogante assolutamente primario; in Dio e per Dio 
amerò il mio prossimo, e se non amo il prossimo non amo Dio. Se si 
dimentica questo, sì rischia di presentare dei valori contraffatti o comun­
que accettabili solo sul piano naturale (anche se in sè degni della mas­
sima considerazione), mentre il cristiano è chiamato a illuminarli e perse­
guirli secondo l’insegnamento della parola di Dio e valendosi dei sussidi 
offerti dalla grazia.

L’attuazione di questi valori esige una conversione personale e comu­
nitaria per realizzare una Chiesa più autentica, fedele alla parola di Dio



24

e attenta alle esigenze degli uomini in mezzo ai quali vive, che sia segno 
del primato assoluto di Dio e del suo regno. D’altra parte, è la conversione 
personale che fa maturare contemporaneamente una crescita, nella stessa 
linea, della comunità, così da offrire una esplicita testimonianza di Chiesa, 
comunione di corresponsabili.

Perciò rimane sempre fondamentale il dovere e la necessità dell’evan­
gelizzazione, della preghiera, della liturgia vissuta autenticamente come 
riconoscimento del primato di Dio e come mezzo principe per attingere 
alle sorgenti della grazia, senza la quale non è possibile realizzare alcun 
valore veramente cristiano. Perciò rimane fermo che la diocesi dovrà con­
tinuare e approfondire l’impegno di evangelizzazione e di catechesi nei 
vari settori e per mezzo delle varie iniziative su cui da tempo si vanno con­
centrando o dovrebbero concentrarsi gli sforzi comuni. Questa esigenza è 
stata ben presente nello studio condotto sui documenti proposti dal Con­
siglio Pastorale. Con molta frequenza ritornano, negli interventi dei gruppi, 
i richiami alla necessità di caratterizzare il lavoro di evangelizzazione con 
il rispetto dei valori di libertà, povertà e fraternità e con la volontà effet­
tiva di promuoverne l’attuazione.

Nessun timore, quindi, che il programma di cui qui ci occupiamo debba 
inceppare l'attività pastorale quotidiana. Piuttosto questa dovrà tener conto 
di questi valori, come di elementi destinati a purificarne e arricchirne la 
pastorale, a costo di liberarsi da incrostazioni ormai anacronistiche.

Uno sguardo alla situazione
7. — Non mi riferisco a tutti gli aspetti della realtà in cui viviamo, 

nella quale, accanto ad elementi positivi che sono motivo di riconoscenza 
al Signore e d’incoraggiamento a chiunque opera per l’attuazione del regno 
di Dio, dobbiamo constatare lacune e deviazioni estremamente preoccu­
panti. Se è impossibile giudicare le coscienze, che Dio solo conosce, 
quanto ci è dato vedere ogni giorno intorno a noi fa pensare all’interro­
gativo posto dal Signore. « Ma il Figlio dell'uomo, alla sua venuta, troverà 
ancora fede sulla terra? » (9 bis). Quali segni di fede possiamo ravvisare 
in moltissimi cristiani — cristiani perchè battezzati — che vivono in un 
ateismo pratico e non di rado, specialmente fra giovani e ragazzi, anche 
teorico, in moltissime famiglie che prescindono totalmente nell'opera edu­
cativa — se ancora si può chiamare tale — dai princìpi cristiani che igno­
rano, in quanto considerano normale la ricerca del guadagno e del piacere 
al di fuori di qualsiasi norma morale? Basti questo accenno per renderci 
conto del compito immane che impegna l’opera dei pastori e di tutti i fedeli 
che sentono la loro corresponsabilità. Qui intendo limitarmi, come ho fatto 
a S. Ignazio, a qualche considerazione sulla situazione attuale della nostra



25

diocesi, situazione sociale e in particolare situazione ecclesiale, in rap­
porto al programma indicato in queste tre parole: povertà, libertà, fraternità.

Riferendomi alla situazione sociale in genere, si può dire che in teoria 
questi valori sono riconosciuti e ampiamente proclamati. Nella pratica noi 
sappiamo come esse sono spesso dimenticati e conculcati, sia nei rapporti 
tra persone sia nelle strutture sociali. Troppe volte le strutture sociali non 
rispettano l’uomo, non lo riconoscono quale valore primario. Parlo delle 
« strutture » in se stesse e degli uomini che vi operano facendole servire, 
nel campo politico e in quello economico, all'egoismo delle persone e dei 
gruppi.

Questa realtà va tenuta ben presente perché altrimenti, io credo, le 
nostre considerazioni non si fondano abbastanza su realtà concrete. E’ fa­
cile appellarsi a leggi economiche come se le leggi economiche fos­
sero assolutamente immodificabili dall’intervento dell’uomo, come se l’uo­
mo che può salire sulla luna fosse legato senza rimedio a quelle leggi eco­
nomiche o dette tali che portano all’oppressione dell’uomo da parte del­
l'uomo. Il Concilio ammonisce che « l'attività economica è da realizzare 
secondo le leggi e i metodi propri dell'economia, ma nell'ambito dell'ordine 
morale, in modo che così risponda al disegno di Dio sull'uomo » (10).

Nella vita della Chiesa, poi, dobbiamo constatare spesso un compor­
tamento che si potrebbe dire caratterizzato dall’anonimato, nel senso che 
manca un rapporto vero con le persone. Questo può avverarsi a tutti i livelli. 
Ci sono le strutture che qualche volta fanno dimenticare le persone; cosi 
nella predicazione, nella celebrazione dei sacramenti, nella attività orga­
nizzata è giusto che ci domandiamo se la persona ha sempre il primo po­
sto, o se qualche volta non si lavora come certe strutture o certe attività 
tradizionali ci suggeriscono o ci impongono senza la debita attenzione alle 
persone.

C’è nella nostra situazione una carenza, più volte rilevata, in relazione 
al mondo operaio, che pure ha nella nostra società un peso preponderante 
per il numero e per il senso di solidarietà che lo anima, mentre è in gran­
dissima parte assente dalla Chiesa. Dobbiamo riconoscere che sono troppo 
scarsi da parte della comunità ecclesiale quei contatti che sarebbero ne­
cessari per conoscere a fondo il lavoratore e per aiutarlo a sentirsi Chiesa 
e vivere nella Chiesa. C'è difficoltà da parte di molti, sacerdoti e anche 
laici, e per tante cause, a investirsi dei problemi reali dei lavoratori. C’è 
una certa paura di compromettersi di fronte a rivendicazioni espresse tal­
volta in forma discutibile, ma spesso pienamente giustificate. Penso a una 
parola detta da P. Loew, che fece per più anni lo scaricatore nel porto di 
Marsiglia, negli esercizi tenuti in Vaticano nel 1970: il povero è colui che 
ascolta tutti, ascolta il suo caporeparto in officina, ascolta il deputato che 
fa il comizio, ascolta il sindacalista, alla fine deve ancora ascoltare sua



26

moglie quando torna in casa alla sera, ascolta il parroco quando va in 
chiesa, e non è ascoltato da nessuno. Manca troppo spesso l’impegno del­
l'ascolto.

Quello che ho detto del mondo operaio vale per altri ambienti della 
nostra società, che si trovano in situazioni di sofferenza non abbastanza 
conosciute e valutate, mentre sarebbe grave e urgente dovere sociale ve­
nire incontro alle esigenze di queste categorie, ammalati, anziani, bambini 
orfani o abbandonati, immigrati, handicappati o disadattati.

Sempre in tema di rilievi negativi, e senza voler indulgere al pessimi­
smo, poiché si tratta di difetti in cui facilmente cadono gli uomini, credo 
necessario richiamare l’attenzione su altre due carenze. Mi riferisco a un 
certo efficientismo, da non confondersi con la legittima e doverosa ricerca 
dell’efficienza, cioè di un risultato concreto del nostro lavoro per il regno 
di Dio. Questa ricerca dell’efficientismo può facilmente favorire la tendenza 
a imporsi agli altri, ad agire con un autoritarismo che non rispetta la libertà 
del fratello e le tappe del lavoro della grazia, che troppo facilmente so­
stituisce l'azione dell’uomo all’azione di Dio.

Ritengo poi che convenga stare in guardia da una certa nota di indivi­
dualismo e di egoismo che spesso accompagna il nostro lavoro nella 
Chiesa, nel modo di agire, nello stile di vita, in una certa volontà di difen­
dere a ogni costo la propria posizione, i propri gusti e i propri privilegi, in 
una resistenza, forse inconsapevole ma ostinata, a quegli imperativi di fra­
ternità, di perequazione anche economica, che si pongono con un’urgenza 
indilazionabile.

E’ appunto questa tendenza individualistica una delle ragioni di quelle 
divisioni che, come ho già detto, sono serio motivo di preoccupazione per 
tutta la vita e la pastorale diocesana.

Esigenza di povertà
8. — Vengo alle tre esigenze indicate come elementi base della pa­

storale diocesana. La povertà dev'essere praticata anzitutto a livello indi­
viduale. E' necessaria una radicale revisione della mentalità ancora larga­
mente dominante, secondo cui ognuno è padrone dei propri averi e ne fa 
quello che vuole. L’insegnamento della Chiesa, interprete della legge na­
turale e della parola di Dio, è chiaro: « Dio ha destinato la terra e tutto 
quello che essa contiene all'uso di tutti gli uomini e popoli, e pertanto i 
beni creati debbono secondo un equo criterio essere partecipati a tutti, 
essendo guida la giustizia e assecondando la carità... Perciò l'uomo, usando 
di questi beni, deve considerare le cose esteriori che legittimamente pos­
siede, non solo come proprie, ma anche come comuni, nel senso che pos­
sano giovare non unicamente a lui ma anche agli altri » (11).



27

Paolo VI, nella Populorum progressio, cita s. Ambrogio: «Non è del 
tuo avere che tu fai dono al povero; tu non fai che rendergli ciò che gli 
appartiene. Poiché quel che è dato in comune per l'uso di tutti, è ciò che 
tu ti annetti. La terra è data a tutti, e non solamente ai ricchi ». E commen­
ta: « E’ come dire che la proprietà privata non costituisce per alcuno un 
diritto incondizionato e assoluto. Nessuno è autorizzato a riservare a suo 
uso esclusivo ciò che supera il suo bisogno, quando gli altri mancano del 
necessario » (12).

Possiamo dire che questa dottrina sia conosciuta e accettata da quelli 
che si pofessano cristiani? Possiamo dire che quanti l'accettano in linea 
di principio cerchino sinceramente di attuarla nella pratica?

E' pertanto doveroso che ognuno di noi s’interroghi sul suo comporta­
mento nell'uso dei beni economici, tenendo presenti le necessità proprie 
e della famiglia nella vita di tutti i giorni, e nello stesso tempo rendendosi 
conto delle necessità degli altri.

Ciò che si dice della povertà nel senso usuale della parola, relativa­
mente ai beni economici, vale anche per i beni d’altra natura, che l’uomo 
non deve considerare egoisticamente come appartenenti al singolo in modo 
esclusivo: parlo dei beni della cultura e dell’educazione, dei valori d’ordine 
spirituale e religioso (13).

9. — Si tradirebbe il senso del messaggio evangelico in tema di po­
vertà se si riducesse l’impegno del cristiano alla lotta contro la povertà. 
Senza dubbio, esigenze di giustizia e di amore fraterno, che obbligano il 
cristiano a lavorare e lottare per la salvezza integrale dell’uomo, impongono 
di adoperarsi per eliminare la miseria materiale e morale, che impedisce 
all'uomo di vivere come uomo. Ma rimane l'esigenza di una vita di povertà 
intesa come riconoscimento e attuazione della gerarchia dei valori per cui 
l'uomo si limita nell'uso dei beni economici al necessario, valutato con 
spirito di sincerità e di libertà. Povertà vuol dire « sapersi accontentare », 
ricordando che « niente portammo al mondo, né possiamo portare via qual­
che cosa. Se abbiamo vitto e vestito, sappiamo dunque contentarci » (14).

Povertà vuol dire non riporre la speranza nei beni che, pur necessari 
alla vita, sono strumento per realizzare valori più alti e più degni dell’uomo; 
non mirare al benessere come a scopo supremo dell’esistenza, ma ricono­
scere la nostra vera ricchezza in Cristo e nei fratelli ritrovati in Lui. Nella 
Chiesa, afferma il nostro s. Massimo, è da intendersi ricco colui che è 
« ricco in Cristo »; e richiama l’esempio della comunità primitiva in cui 
non c'erano bisognosi perché tutti erano animati dal più sincero amore 
per i fratelli (15).

Qualcuno trova che il termine « povertà » usato in questo senso è 
troppo impegnativo e preferisce parlare di un tenore di vita semplice e



28

modesto, e forse ha ragione: l’importante è intendersi sul significato delle 
parole. E’ inutile nascondersi che la pratica della povertà è tutt'altro che 
facile. Essa va contro istinti che s’annidano nel cuore dell’uomo, quali la 
avidità di possedere e di arricchire, la ricerca della comodità e degli agi 
della vita, la smania di figurare con l’ostentazione della ricchezza e del 
lusso. Questi istinti vengono continuamente risvegliati e stimolati dal tipo 
di civiltà in cui viviamo, tutta protesa a creare nuovi bisogni fittizi che 
permettano di produrre e guadagnare sempre di più. Solo una visione dei 
valori illuminata dalla fede può ispirare e sostenere lo sforzo che è ne­
cessario per andare contro corrente. Infatti la povertà cristiana ha anche 
un aspetto di rinunzia volontaria, di ascesi come imitazione di Cristo che 
volle essere povero per arricchirci della sua povertà (16).

L'amore e la pratica della povertà è per la Chiesa condizione essenziale 
per l’adempimento della sua missione. < Come Cristo ha compiuto la re­
denzione attraverso la povertà e le persecuzioni, così pure la Chiesa è 
chiamata a prendere la stessa via per comunicare agli uomini i frutti della 
salvezza » (17).

Ma se la povertà ha da essere testimonianza veramente cristiana, non 
può prescindere da quello che è il valore sommo del cristianesimo, la ca­
rità. La povertà pertanto dev’essere vissuta nello spirito di solidarietà 
verso i fratelli, in modo tutto particolare verso i bisognosi, così da realiz­
zare, in quanto possibile, un’uguaglianza nel fatto economico fra quelli che 
sono uguali come creature e figli di Dio (18).

La povertà del cristiano è segnata dallo spirito di umiltà sincera, come 
quella di Maria, che « primeggia fra gli umili e i poveri del Signore, i quali, 
con fiducia attendono e ricevono da Lui la salvezza » (19).

La povertà è spogliamento non solo dei beni esteriori ma anche di se 
stessi nell’umiltà e nell’obbedienza, sull’esempio di Cristo, che « svuotò 
se stesso... facendosi obbediente fino alla morte, e alla morte di croce » 
(19 bis). La povertà rifiuta la presunzione e la sicurezza con cui troppo 
spesso singoli e gruppi si atteggiano nei confronti della comunità e della 
autorità della Chiesa, mentre è per questa costante richiamo al servizio 
umile e disinteressato. La povertà resiste alla tentazione di ricercare il 
prestigio o il successo esteriore da parte di chi è invece chiamato a condi­
videre le umiliazioni di Cristo.

Lo spirito di povertà induce il cristiano a scelte di vita che lo avvici­
nino ai fratelli più poveri e lo rendano simile a loro, in una solidaretà che 
è testimonianza evangelica di fratellanza. Vicino ai più poveri il cristiano 
si sente impegnato a denunciare profeticamente le ingiustizie d'una società 
che, mentre consente a minoranze privilegiate l'uso e l’abuso del potere 
ed una grande massa di beni economici e culturali, impedisce a molti dei 
suoi membri — in certi paesi la grande maggioranza — di realizzare le 
condizioni indispensabili a un’esistenza degna dell’uomo (20).



29

Denuncia doverosa
10. — E’ dovere della Chiesa — di tutta la Chiesa e anzitutto di coloro 

a cui spetta in primo luogo l’ufficio profetico come maestri autentici della 
fede, i vescovi e i presbiteri, loro immediati collaboratori — denunciare l'a­
buso del denaro o del potere, così come si denunciano (o si dovrebbero 
denunciare) tutti i peccati: la bestemmia, l’adulterio, il furto...

Non dico, anzi non lo credo, che la denuncia basterà a eliminare que­
sto abuso, questo peccato che lede la giustizia e la carità fraterna. Ma Dio 
non ci chiede di eliminare dal mondo il peccato. Ci chiede di denunciarlo, 
come l’ha denunciato Cristo, come l’ha denunciato Giovanni Battista, e 
prima, i profeti dell’Antico Testamento, e poi, nella storia della Chiesa, 
i santi e i profeti che non sono mai mancati. D’altra parte, sono le stesse 
voci del magistero che ci invitano a questo, lo temo che le voci profetiche 
del magistero in questo campo non abbiano nella predicazione e nella pa­
storale quotidiana la risonanza che dovrebbero avere.

Cito solo alcuni documenti più recenti: la Mater ed Magistra e la Pacem 
in terris di Giovanni XXIII, la Populorum Progressio e l'Octogesima Adve­
niens di Paolo VI. Ma bisognerà tener presente anche l’insegnamento dei 
vescovi (nella diocesi, nella regione e nella nazione), come pure alcuni 
documenti importanti dell’episcopato di vari paesi. Accanto alla denuncia 
dell’abuso del denaro e del potere, dobbiamo pure denunciare quel consu­
mismo nel quale si esplica un'altra forma immorale di potere, mascherato 
ma non meno deleterio, che invece di cercare il vantaggio dell’uomo, pro­
ponendogli quello che veramente giova per le sue necessità reali e per il 
suo sviluppo, cerca unicamente di sfruttarlo a beneficio della produzione 
e del capitale, attentando alla sua libertà e minando le sue strutture pro­
priamente umane.

Come per tutte le forme del male che alligna nell’uomo e nella società, 
non basterà fermarsi alle manifestazioni esterne vistose. « L'egoismo e il 
dominio sono, fra gli uomini, tentazioni permanenti. E' pertanto necessario 
un discernimento sempre più avvertito per togliere alla radice le situazioni 
che sono frutto d’ingiustizia e per instaurare progressivamente una giu­
stizia sempre meno imperfetta » (21).

La denuncia del peccato e delle situazioni di palese ingiustizia, dovrà 
essere confermata dalla testimonianza personale di giustizia e di solida­
rietà. Occorre cercare insieme le mete che il cristiano si deve proporre 
e i mezzi che lo debbono sostenere nel cammino per l’attuazione della 
giustizia. Sarà impegno dei credenti inserirsi concretamente nelle vicende 
umane con l'attività sociale e politica svolta nelle forme richieste dalla 
vocazione di ciascuno, « per evolvere le strutture e adattarle ai veri bi­
sogni presenti » (22).



30

Conviene aggiungere che, nella doverosa fedeltà alle norme evangeli­
che, non tutti i cristiani sono chiamati a vivere la povertà a un livello ri­
gorosamente uniforme. C’è chi, scegliendo uno stile di vita singolarmente 
povero e austero, rende una testimonianza che suona per tutti come ri­
chiamo alle esigenze essenziali che s'impongono al seguace di Cristo po­
vero. Non risulta che Gesù portasse un vestito di peli di cammello come 
Giovanni il Battista, né che mangiasse locuste o miele selvatico (23). Anzi 
il Salvatore non aveva difficoltà a riconoscere che il Battista e i suoi disce­
poli conducevano una vita più austera che lui e i propri discepoli (24).

Povertà nelle strutture ecclesiali
11. — La povertà dev’essere testimoniata anche nelle strutture della 

Chiesa. Partiamo da un principio elementare ed evidente che non si tiene 
presente abbastanza, con la conseguenza o di ricercare, nell’attività pa­
storale, i beni economici in misura sproporzionata al loro fine, o, all’oppo­
sto, di voler prescindere dalle necessità economiche connesse con la pa­
storale. L’attuazione dell’opera salvifica che Cristo ha affidato alla Chiesa, 
« quale organismo visibile, attraverso cui diffonde su tutti la verità e la 
grazia » (25), necessita, nel suo svolgimento concreto, anche di mezzi eco­
nomici. Esemplificare mi pare superfluo.

Non si può prendere come norma un ideale astratto di povertà. La mi­
sura delle risorse di cui la Chiesa ha bisogno e il modo di impiegarle de­
vono essere determinati secondo le esigenze del ministero. Certamente, 
lo spirito di autentica povertà che deve animare la vita d’ogni cristiano 
deve tanto più caratterizzare il comportamento della Chiesa, a tutti i li­
velli e in tutte le sue manifestazioni. Come stiamo a questo riguardo? Vi 
sono sacerdoti, religiosi e religiose, parrocchie e comunità che danno una 
testimonianza ammirevole di povertà accettata e praticata in silenzio e in 
letizia. Ma ciò non avviene sempre. Non basta il fatto che si dispone di 
risorse abbondanti (si tratti di persone o di enti) a legittimare spese super­
flue o l’accumulo di capitali non necessari. Chiunque, persona o istituzione, 
ha più di quanto gli occorre deve guardarsi dal mostrare superbia e dal 
mettere la sua speranza in ricchezze precarie, preoccupandosi invece di 
fare del bene e di essere generoso con gli altri (26).

Lo spirito di povertà dovrà anche presiedere, insieme con la preoccu­
pazione pastorale, alla scelta dei campi di lavoro più adatti alle persone e 
alle istituzioni della Chiesa. Se in questa scelta il fine di lucro è prevalente, 
si è fuori strada. Quando si commette questo errore, oltre il rischio di 
dare al mondo una controtestimonianza, si può mettere seriamente in pe­
ricolo la vocazione di chi ha cercato nella comunità il mezzo per vivere il 
Vangelo nella carità e nell'apostolato e s’accorge (se non s’accorge è peg-



31

gio) d’essere divenuto soltanto uno strumento per far guadagnare soldi 
all’istituzione.

Consuetudini di vecchia data, che trovano spiegazione nelle vicende 
storiche, fanno sì che a determinate prestazioni di ministero corrisponda 
un compenso in denaro. E’ evidente che ciò non significa una compra-vendita 
di beni spirituali, ma un mezzo per provvedere al sostentamento di chi 
dedica tutto il suo tempo e le sue forze al ministero sacro e per far fronte 
alle altre necessità della Chiesa. La mentalità del nostro tempo, che ri­
tengo in ciò più conforme allo spirito del nostro ministero, propone come 
una meta a cui tendere lo sganciamento della singola prestazione ministe­
riale dal compenso in denaro. Quello che in vari ambienti si è già realiz­
zato dovrebbe a poco a poco diventare norma comune. Ma ciò richiede, 
oltre allo spirito di disinteresse e di fiducia nella provvidenza divina da 
parte dei sacerdoti, un senso di corresponsabilità da parte dei fedeli e un 
serio impegno di provvedere alle necessità dei sacerdoti e delle comunità. 
Fa parte dell’opera pastorale educare i fedeli alla coscienza di questo pre­
ciso dovere.

Nella costruzione e nell’arredamento delle chiese e dei locali richiesti 
dallo svolgimento delle attività pastorali è necessario evitare le spese non 
richieste dalle esigenze funzionali e da un decoro rettamente inteso, che 
nulla ha da fare con la ricchezza e lo sfarzo.

In ogni caso, la ricerca dei mezzi economici necessari all'azione pasto­
rale non deve mai indurre a compromessi con qualsiasi forma di potere 
— si pensa naturalmente al potere politico e a quello economico, che del 
resto spesso si implicano a vicenda — che mettano in qualsiasi modo in 
pericolo la piena libertà della Chiesa e le impediscano di agire secondo 
lo spirito del Vangelo.

Una scelta preferenziale
12. — Riconoscere secondo il Vangelo il valore della povertà vuol dire 

rispettare e amare i poveri, mettersi dalla parte loro con una scelta pre­
ferenziale. Cristo, che è venuto a salvare tutti senza eccezione, ha procla­
mato beati i poveri e ad essi ha riconosciuto il primato dell’annuncio della 
salvezza. « Lo Spirito del Signore... mi ha mandato a predicare ai poveri 
la buona novella » (27). La Chiesa non può fare altra scelta. Questa non è 
demagogia: è Vangelo « Il Vangelo », ammonisce Paolo VI, « ci inculca il 
rispetto privilegiato dei poveri e della loro particolare situazione nella so­
cietà » (28).

Ho già accennato ai vari modi con cui si manifesta la povertà, alle va­
rie categorie di poveri. Tenendo presente la realtà, spesso dura e cruda, 
e le scelte prioritarie già fatte a suo tempo nella nostra diocesi, dobbiamo



32

riconoscere che « nel tessuto sociale del nostro tempo esiste la "povertà 
di classe": si danno, cioè, classi sociali povere, le quali assumono sem­
pre più un atteggiamento di rifiuto, di contrapposizione radicale e di imper­
meabilità nei confronti della società globale, a mano a mano che, sotto la 
spinta delle ideologie, maturano in esse la coscienza di classe e la conse­
guente strutturazione organica di quanti vi appartengono. L'esempio tipico 
è quello della classe operaia. Ma accanto ad essa si devono porre pur­
troppo numerose altre categorie di persone che non contano, di cui si di­
spone senza chiedere il loro parere, i cui membri per il solo fatto di appar­
tenervi non riescono a farsi sentire, a far valere i propri diritti, ma restano 
automaticamente emarginati, esclusi dal progresso, dalla cultura, dalle re­
sponsabilità. Basti pensare, per esempio, alla nuova classe degli « immi­
grati », la quale spesso raggruppa diversi milioni di persone, praticamente 
disattese e prive dei più elementari diritti politici, civili, umani. Ora, l'esi­
stenza di queste classi povere, il fatto cioè che oggi sociologicamente par­
lando la povertà sia un fenomeno di classi intere, ripropone necessaria­
mente ai cristiani in termini nuovi di « scelta di classe » il dovere evange­
lico della preferenza per i poveri » (29).

« Alla luce dell'insegnamento evangelico la scelta cristiana di classe 
deve consistere essenzialmente nella priorità e nella preferenza che i cri­
stiani, per vocazione nativa e in vista del regno di Dio, sono tenuti a dare 
non solo a parole, ma in modo effettivo ed efficace, alle classi più povere 
nella loro azione pastorale e sociale, di evangelizzazione e di promozione 
umana » (30).

Non si tratta di novità. La Chiesa, spesso accusata, e non sempre a 
torto, d'essersi messa dalla parte dei potenti, ha dato in ogni secolo splen­
dida testimonianza evangelica con la parola e con l’opera, di solidarietà 
verso i poveri e gli indifesi. Perché, dichiarava s. Agostino, « slamo servi 
della Chiesa del Signore e soprattutto delle membra più deboli » (31); per­
ché, proclamava s. Massimo: « è beata quella comunità, ... che, mentre 
pensa alle richezze eterne, cerca di allontanare dai fratelli la povertà tem­
porale » (32).

13. — Queste considerazioni, rapportate alla realtà d'una diocesi pie­
namente investita dal processo di industrializzazione, confermano la neces­
sità e il dovere pastorale di impegnarsi a fondo per il mondo del lavoro, 
in primo luogo per il mondo operaio. E' vero che all’interno di questo si 
verificano situazioni molto diverse; ma rimane il fatto che, mentre vi sono 
operai che non possono trarre dal lavoro i mezzi per condurre un’esistenza 
degna dell’uomo, la condizione operaia nel suo insieme soffre di quel- 
l'« asservimento » alla propria attività che è denunciato dal Concilio e che 
« non trova assolutamente giustificazione nelle cosidette leggi economi­
che » (33).



33

Troppo spesso la proprietà « diventa il titolo per comandare e disporre 
degli uomini che lavorano, in termini molto autoritari e forme generalmente 
non rispettose della dignità, della libertà e della partecipazione dei lavora­
tori » (34).

Senza dubbio, questa condizione di predominio ingiusto e di sfrutta­
mento « trascende le classi sociali perché ogni uomo, per il peccato, può 
opprimere altri, anche in famiglia, all'Interno della classe operaia, in ogni 
ambiente o gruppo sociale, nei quartieri, nelle città, a livello internazio­
nale » (35).

Proprio perchè l’ingiustizia domina troppo spesso nei rapporti sociali, 
la Chiesa, che « cammina insieme all'umanità tutta e sperimenta insieme 
al mondo la medesima sorte terrena, ed è come il fermento e quasi l'anima 
della società umana, destinata a rinnovarsi in Cristo » (36), si sente soli­
dale con gli oppressi e gli sfruttati e con quanti operano « per costruire 
nuovi rapporti di giustizia e di fraternità » (37).

Vale per tutta la Chiesa ciò che scrivevano recentemente i vescovi del 
Cile: « La Chiesa deve preoccuparsi di tutti: perchè la sua missione con­
siste nell'essere segno e strumento (cioè sacramento) dell'amore univer­
sale di Gesù Cristo che chiama tutti gli uomini a superare le frontiere reali 
di qualsiasi egoismo (di nazione, di razza, di partito, di ideologia) per ren­
dere vera l'unità dell'unico popolo di Dio.

Tuttavia, ciò che abbiamo detto precedentemente non impedisce che, 
con Gesù Cristo, la Chiesa, con decisione e con tutto il cuore, si consacri 
a servire di preferenza quelli che per Lui sono stati e saranno sempre i 
prediletti: quelli che soffrono, i poveri, gli abbandonati, coloro che per 
tanto tempo sono vissuti in situazioni apertamente contrarie alla loro con­
dizione e dignità di figli di Dio » (38).

Mi immagino che a questo punto qualcuno mi rivolgerà il rimprovero 
che molti rivolgevano a s. Giovanni Crisostomo: « Non la smetti di ar­
mare la tua lingua contro i ricchi? Non la smetti di prenderli sempre di 
mira? ». E il vescovo di Costantinopoli rispondeva: « Ma sono forse io che 
combatto i ricchi? Sono io che mi armo contro di essi? Non è vero, invece, 
che quanto io dico e faccio è per il loro bene, e che sono loro ad affilare 
le spade contro se stessi? Non ha forse dimostrato l'esperienza che io, il 
severo censore, io che non finisco di rimproverare, cercavo il loro vantag­
gio, e che i veri nemici erano proprio quelli che di ciò facevano colpa a 
me? » (39).

C'è bisogno di aggiungere che l’impegno della Chiesa verso i poveri, 
verso tutti i poveri, ha come mira essenziale l'evangelizzazione? Lo scopo 
della Chiesa non può non essere quello che Cristo ha proclamato il primo 
obiettivo della Sua missione: portare la buona novella ai poveri. La denun­
cia delle situazioni di ingiustizia e di oppressione è l'aspetto negativo ma



34

necessario dell'annuncio salvifico, che deve manifestare ai fratelli l’amore 
del Padre e di Cristo Salvatore.

Impegno verso tutti
14. — E’ chiaro che la scelta di cui si parla non significa esclusione.
« Ovviamente, scegliere le classi povere vuol dire, nello stesso tempo, 

cessare da quei rapporti privilegiati eventualmente instaurati con i ceti so­
ciali più abbienti ». (Osservazione che dovrebbe suggerire, a vari livelli, un 
serio esame di coscienza e provocare una conversione necessaria e ur­
gente!). « Ma ciò non significa affatto rottura o odio nei confronti con que­
sti ultimi. Anzi, se la Chiesa e i cristiani escludessero anche una sola 
classe dal loro impegno apostolico e sociale, finirebbero necessariamente 
col fare un discorso demagogico e di parte, populista e partigiano, venendo 
meno all'universalità dell'annuncio evangelico, che invece è offerto a tutti 
senza eccezioni » (40).

Per questo, il gruppo di studio che, per iniziativa dei vescovi del Pie­
monte, ha preparato il documento già menzionato sulla evangelizzazione 
del mondo operaio, ha già in corso una ricerca analoga per l’evangelizza­
zione degli imprenditori e dirigenti e dei lavoratori agricoli.

La Chiesa è debitrice dell’attività evangelizzatrice e pastorale a tutti, 
senza eccezione. Non può certo dimenticare i « ceti medi », o comunque 
si vogliano chiamare, né tutti quei ctitadini che, pur non disponendo di una 
forza ingente dovuta al numero e all’organizzazione, affrontano con dignità 
e costanza le difficoltà della vita quotidiana, spesso misconosciuti nei loro 
diritti e nell’apporto che danno al bene di tutta la comunità. Desiderosa 
di comunicare anche a loro il messaggio di giustizia e di liberazione, la 
Chiesa li esorta a prendere sempre più coscienza, alla luce del Vangelo, 
della loro missione e ad attuarla con senso di solidarietà fra loro e con 
tutta la società.

Del resto, è giusto riconoscere che proprio fra gli imprenditori non 
mancano coloro che vedono « il fine ultimo e fondamentale » dell'attività 
produttiva non « nel solo aumento dei beni prodotti né nella sola ricerca 
del profitto o del predominio economico, bensì nel servizio dell'uomo », 
e si sforzano di realizzare l’attività economica secondo le leggi e i metodi 
propri dell’economia ma nellambito dell’ordine morale, « in modo che così 
risponda al disegno di Dio sull'uomo » (41).

Tali sforzi debbono essere incoraggiati, tanto più che chi li compie deve 
lottare contro la mentalità che ha dato origine a quel sistema « che con­
siderava il profitto come motivo essenziale del progresso economico, la 
concorrenza come legge suprema dell'economia, la proprietà privata dei 
mezzi di produzione come un diritto assoluto, senza limiti né obblighi so-



35

ciati corrispondenti », contro quella forma di capitalismo che è « stato la 
fonte di tante sofferenze, di tante ingiustizie e lotte fratricide, di cui per­
durano gli effetti • (42).

La libertà cristiana
15. — Anche il discorso sulla libertà va fatto nella luce della fede. E’ 

nella parola di Dio, soprattutto nelle lettere di s. Paolo e nel Vangelo di 
s. Giovanni, che troviamo il vero senso della libertà cristiana, purificato 
dagli equivoci che spesso l'hanno resa sospetta nella Chiesa, approfondito 
e potenziato dalla conoscenza di Cristo vero liberatore degli uomini. Il 
magistero recente della Chiesa, che ha per missione di condurre gli uo­
mini < alla fede, alla libertà e alla pace di Cristo » (43), ci aiuta, anche in 
questo campo, a intendere ciò che la parola di Dio insegna all’uomo del 
nostro tempo.

La libertà è un diritto naturale deH'uomo, creato da Dio intelligente e 
libero, quindi responsabile delle scelte a cui è chiamato per realizzare il 
suo fine. « lo pongo oggi davanti a te la vita e il bene, la morte e il 
male » (44).

Caduto schiavo del peccato, l’uomo è stato liberato da Cristo (45), che 
ci ha riscattati a prezzo del suo sangue e ci chiama alla libertà dei figli di 
Dio (46). La libertà è il dono con cui Cristo, l’Uomo nuovo, ci libera anzi­
tutto nel cuore dal nostro uomo vecchio e ci fa partecipi della Sua libertà 
di Risorto, amici e non più servi, figli di Dio Padre, animati dal Suo spi­
rito. Acquistiamo questa libertà nella misura in cui, con Cristo, percorria­
mo la via della verità e dell’amore fino al sacrificio. La Chiesa, vivendo 
questo dono, dev'essere nei fatti e nei rapporti fra credenti e con tutti, 
una esperienza di libertà e deve superare tutto ciò che nella prassi e nelle 
forme contrasta con la libertà, considerando l’evoluzione storica delle esi­
genze della persona umana. La libertà vissuta dal cristiano è ordinata al­
l’amore, cioè a dare possibilità a ogni uomo di realizzare liberamente quel­
l'immagine unica che il Creatore ha impresso di Sé in lui.

La missione della Chiesa continua quella di Gesù, ne assicura la per­
manente presenza nel mondo. Essa deve presentare agli uomini il segno 
della sua origine e, al tempo stesso, deve far prendere loro coscienza del 
Regno che viene, il quale si manifesta anzitutto come il regno della gioia 
e della riconciliazione per gli infelici e della liberazione per tutti gli uo­
mini dal peccato e dalle sue conseguenze anche sociali. « Quando vi sono 
uomini che soffrono del disordine e dell'ingiustizia, noi riconosciamo in essi 
Cristo sofferente; quando l'amore e la giustizia liberano degli uomini, noi 
discerniamo i segni della risurrezione. Noi sappiamo che Gesù è la spe-



36

ranza di tuttta la famiglia umana e dà un senso all'avvenire del mondo. Noi 
sappiamo oggi che amare il nostro prossimo è amarlo anche attraverso le 
complesse relazioni dell'economia e della politica » (47).

E’ dunque in un autentico servizio aH’uomo che i cristiani realizzano 
la loro vocazione.

Nei rapporti di lavoro
16. — Nessun uomo può vantare diritti di « padrone », nel pieno senso 

della parola, su un altro uomo. Tutti siamo servi di Dio (48), servi, come 
Paolo, di Cristo Signore (49).

L'uomo che, nei rapporti di lavoro, si chiama comunemente « padrone », 
non è che un uguale con cui il lavoratore ha stipulato un contratto. Con­
tratto che dovrebbe essere fatto a parità di condizione, anzi, secondo il 
Concilio, riconoscendo al lavoro umano un « valore superiore agli altri 
elementi della vita economica » (50).

Nella libertà deve svolgersi l’attività economica, nella quale avviene 
invece troppo spesso che, « mentre pochi uomini dispongono di un assai 
ampio potere di decisione, molti mancano quasi totalmente della possibi­
lità di agire di propria iniziativa o sotto la propria responsabilità, spesso 
permanendo in condizioni di vita e di lavoro indegne di una persona uma­
na » (51).

Mi si consenta di richiamare qui ciò che dicevo ai lavoratori convenuti 
nel nostro Duomo il 30 Aprile 1966. Ricordavo, citando il Concilio, che nei 
rapporti di lavoro è fondamentale « il diritto di partecipare liberamente 
alle attività di tali associazioni (fra i lavoratori) senza incorrere nel rischio 
di rappresaglie » (52); che, mentre esigenze di umanità e di bene comune 
concordano con la legge evangelica dell'amore fraterno nel richiedere a 
tutti lo sforzo costante per comporre pacificamente i conflitti ricorrendo 
« a un dialogo sincero tra le parti, lo sciopero può tuttavia rimanere anche 
nelle circostanze odierne un mezzo necessario, benché estremo, per la 
difesa dei propri diritti e la soddisfazione delle giuste aspirazioni dei 
lavoratori » (53).

E aggiungevo: « In nessun caso e da nessuna parte è mai ammissibile 
la violazione della giustizia, la mancanza di rispetto alla dignità dell'uomo, 
l'odio, la menzogna. E' abbastanza chiaro che quando la lotta, nei termini 
che sono stati indicati, appare come l'unico mezzo a cui il lavoratore può 
ricorrere per la difesa dei suoi diritti, la solidarietà fra i lavoratori si im­
pone come un dovere. Va rispettata la libertà di ogni lavoratore di compor­
tarsi secondo il giudizio che egli si è fatto con un esame obiettivo della 
situazione. Nessuno ha il diritto di fare violenza alla libertà del singolo. 
Ma sarebbe egoismo riprovevole mancare di solidarietà coi propri compa-



37

gni di lavoro solo allo scopo di evitare noie, nell'attesa di sfruttare i van­
taggi derivanti dai sacrifici degli altri ».

Sarebbe tuttavia deplorevole che lavoratori e cittadini di qualsiasi ca­
tegoria agissero, nell’esercizio dei loro diritti, senza tener conto delle im­
prescindibili esigenze delle altre categorie e di tutta la comunità. Sarebbe 
un vero abuso se i diritti dei lavoratori venissero strumentalizzati, con 
danno dei lavoratori stessi, a vantaggio di persone e di gruppi sociali che 
perseguono di fatto i propri interessi di parte.

Libertà nella Chiesa
17. — Se un uomo può « comandare » ad altri uomini, non è perché 

egli valga di più di loro, ma perché così ha disposto Dio stesso per il 
bene della comunità. Ciò vale nella società civile (54) e nella Chiesa. In 
essa « comune è la dignità dei membri per la loro rigenerazione in Cristo, 
comune la grazia dei figli, comune la vocazione alla perfezione, una sola 
salvezza, una sola speranza e indivisa carità. Nessuna ineguaglianza quindi 
in Cristo e nella Chiesa per riguardo alla stirpe o nazione, alla condizione 
sociale o al sesso, poiché "non c’è né Giudeo, né Gentile, non c'è né 
schiavo né libero, non c'è né uomo né donna: tutti voi siete "uno" in Cristo 
Gesù" (Gal. 3, 28 gr.; cf. Col. 3, 11) » (55). D’altra parte, « Cristo Signore, 
per pascere e sempre più accrescere il popolo di Dio, ha stabilito nella 
Sua Chiesa vari ministeri che tendono al bene di tutto il Corpo. I ministri 
infatti, che sono rivestiti di sacra potestà, servono i loro fratelli » (56).

« L'autorità che si esercita nella Chiesa è quella di Cristo... Nessun 
uomo può esercitarla altrimenti che come rappresentante visibile e desi­
gnato da Cristo, designazione accompagnata dal potere di obbligare in 
nome di Cristo i redenti, nelle cose che riguardano la salvezza » (57). Nella 
Chiesa, l’autorità, necessaria perchè voluta da Cristo per il bene di tutto 
il popolo di Dio, è sempre « vicaria », cioè si esercita in nome dell’Unico 
Signore Cristo. Deve quindi operare con piena fedeltà alla norma data 
dalla parola di Dio e in ordine al fine proprio della Chiesa, con spirito di 
servizio ai fratelli. L’autorità è «diaconia », cioè «servizio» di fratelli a 
fratelli, da attuarsi secondo verità, umiltà e carità (58).

Come si addice a uomini liberi, a fratelli in Cristo, membri correspon­
sabili del popolo di Dio, è doveroso promuovere nella comunità un dialogo 
sincero, animato dalla carità, che consenta a ognuno di recare il proprio 
contributo, « con quella libertà e fiducia che si addice a figli di Dio e a 
fratelli in Cristo » (59), per preparare le decisioni che l’autorità ha il do­
vere di assumere, nella « coscienza di essere servizio e ministero di ve­
rità e di carità » (60).

Il dialogo dev'essere non solo accettato ma cercato, nella Chiesa lo-



38

cale, a tutti i livelli: tra il vescovo e tutta la comunità, tra i sacerdoti, tra 
sacerdoti e religiosi, tra sacerdoti e laici, tra le comunità e i gruppi.

La libertà dev’essere rispettata nel campo della cultura, anche teolo­
gica: « Sia riconosciuta ai fedeli sia ecclesiastici che laici la libertà di ri­
cercare, di pensare; di manfestare con umiltà e coraggio la propria opi­
nione nel campo in cui sono competenti » (61).

Libertà come dovere
18. — || diritto alla libertà fonda il dovere di usare della libertà. Usar­

ne, come ammonisce s. Paolo, evitando di ricadere sotto il dominio del 
peccato, ma facendosi servi della giustizia (62).

Usarne per rivendicare il diritto di operare secondo il dettame della 
coscienza senza assoggettarci alle pretese di chi voglia imporci arbitraria­
mente le sue scelte senza averne l’autorità. Usarne per parlare e operare 
con sincerità e franchezza vincendo il rispetto umano e andando contro 
corrente se la coscienza ce ne impone il dovere.

Usarne per vincere le tentazioni di un conformismo pigro e inerte che 
trova più comodo fare ciò che si è sempre fatto, ciò che non scontenta 
nessuno, invece di domandarci che cosa esige da me, in questo ambiente 
e in questo momento, l’adempimento del mio dovere.

La libertà intesa in tal modo non è la falsa libertà promessa da coloro 
che sono schiavi della corruzione (63) e non ha nulla da fare con il liber­
tinaggio bollato da S. Paolo: « Siete stati chiamati a libertà; solamente 
che questa libertà non diventi un pretesto per la carne » (64). Sappiamo 
cosa sta sotto questa parola «carne»-, tutto quel complesso d’istinti, di 
tendenze al male, che si oppone alla legge dello « spirito »: dall’avidità 
del denaro e del potere alla lussuria, all'egoismo in tutte le sue forme, 
egoismo dell’individuo e del gruppo. La libertà cristiana, continua Paolo, 
si attua quando ci mettiamo gli uni a servizio degli altri per amore. Non 
è dunque lecito rinunziare alla libertà di operare secondo coscienza, per 
paura degli altri, per preoccupazioni di carriera, per amore del quieto vi­
vere. La libertà, diritto-dovere primario dell’uomo e del cristiano, dev'es­
sere espressione di responsabilità. La libertà è sempre in ordine a qualche 
cosa. Non c’è libertà senza una meta. La libertà tende responsabilmente 
ad attuare l’amore.

Non c’è libertà più vera di quella di cui ci ha dato esempio Cristo no­
stro Signore. Il Canone II ce lo presenta nel momento in cui l’affermazione 
della sua libertà raggiunse il punto culminante: « offrendosi liberamente 
alla sua passione ». Lui che aveva detto: « lo do la mia vita per riprenderla 
di nuovo. Nessuno infatti me la toglie, ma io la dò da me stesso, poiché 
ho il potere di darla e di riprenderla di nuovo. Tale mandato ho ricevuto



39

dal Padre mio » (64 bis). Non è libertà cristiana quella che non accetta 
l'obbedienza alla volontà del Padre; non è libertà cristiana quella che ri­
fiuta il sacrificio, la rinunzia, la lotta contro l’egoismo per aprirsi all’amore. 
Questo vale per tutti e per ciascuno, in tutti i momenti e in tutti i campi: 
nella famiglia e nella scuola, nel lavoro e nell’attività economica, nell'eser­
cizio delle funzioni pubbliche, nelle istituzioni e nella vita della Chiesa.

Libertà comunione e pluralismo
19. — || rispetto della libertà porta con sè il riconoscimento d'un le­

gittimo pluralismo. Capita talvolta che chi rivendica per sè il massimo di 
indipendenza nei confronti dell’autorità si mostri prepotente neH'imporre 
agli uguali le sue idee e i suoi metodi. Mi riferisco in particolare al campo 
della pastorale.

E’ doveroso ricercare nella Chiesa locale, in piena comunione con tutta 
la Chiesa e in sincera obbedienza al Papa, successore di Pietro, linee co­
muni di azione pastorale. E’ soltanto con lo studio serio condotto insieme 
e con l’unione degli sforzi che può realizzarsi, nei vari settori, il lavoro 
richiesto dalla parola di Dio e dall’insegnamento della Chiesa, in attento 
confronto con le necessità e le possibilità del nostro tempo. A questo ri­
guardo molto resta da fare anche fra noi, a livello di comunità parrocchiale, 
di zona e di diocesi. Sono troppi coloro che non partecipano allo sforzo 
comune, preferendo condursi secondo le idee proprie o di piccoli gruppi, 
sia per chiudersi in un conservatorismo rigido e infecondo, sia per lan­
ciarsi all'avventura guidati da concezioni teologiche arbitrarie, incuranti 
della comunione col vescovo e con il resto della diocesi. Per alcuni tutte 
de iniziative comunitarie, anche se studiate lungamente, in dialogo aperto 
e paziente, sono oggetto di critica sistematica e demolitrice.

Mentre sento il dovere di richiamare tutti al senso di responsabilità 
e all'impegno di comunione nel lavoro, debbo sottolineare il rispetto della 
ragionevole libertà ammettendo un pluralismo che tenga conto delle situa­
zioni diverse, delle possibilità degli uomini e degli ambienti. Nessun male 
— anzi può essere cosa utile e feconda — se ci sono parrocchie e comu­
nità che portano avanti, sempre in piena comunione col vescovo, iniziative 
e metodi pastorali nuovi, che l’ambiente è in grado di recepire, e per cui 
ci sono strumenti idonei. Si lavori, si sperimenti, con umiltà e coraggio, 
guardando con rispetto a chi, con uguale buona volontà, ritiene di dover 
camminare qualche passo più indietro o per vie alquanto diverse, salvo 
sempre le realtà di fondo a cui tutti debbono sentirsi obbligati.

Libertà nella fraternità
20. — Quanto ho detto a proposito di libertà, vale anche a introdurre 

la riflessione sul terzo elemento del nostro programma, la fraternità. Del



40

resto il passaggio dall’uno all’altro termine è ben chiaro nella parola di 
s. Paolo che ho già ricordato: « Voi, fratelli, siete stati chiamati a libertà. 
Purché questa libertà non divenga un pretesto per la carne, ma mediante 
la carità fatevi servi gli uni degli altri » (65).

La fraternità cristiana, fondata sul Battesimo e sull’Eucaristia, com­
porta uno spirito vivo e iniziative concrete per superare le divisioni di ogni 
genere tra gli uomini in nome di Cristo venuto per riunire i figli di Dio 
dispersi dal peccato e per vincerne le cause. Esige anzitutto la testimo­
nianza di comprensione, aiuto, rispetto, ascolto tra i membri della Chiesa, 
pur nella vitale e utile dialettica. Vuol dire inoltre creazione inventiva, in 
tutte le direzioni, di servizi alla comunione tra le persone umane, la cui 
crescita va stimolata da un’esperienza di reale condivisione, con riguardo 
tutto speciale a chi è più oppresso, emarginato, sofferente.

Fraternità tra i Sacerdoti
21. — La fraternità costituisce un impegno particolare per i vescovi 

e i sacerdoti. Questi sono chiamati a costituire « col loro vescovo un unico 
corpo sacerdotale, sebbene destinati a vari uffici. In virtù della comune 
sacra ordinazione e missione tutti i sacerdoti sono fra loro legati da una 
intima fraternità, che deve spontaneamente e volentieri manifestarsi nel 
mutuo aiuto, spirituale e materiale, pastorale e personale, nei convegni e 
nella comunione di vita, di lavoro e di carità » (66).

Dobbiamo essere i primi a dare questa testimonianza di fraternità in­
contrandoci fra noi intorno a Cristo, il vero Fratello maggiore, Colui nel 
quale solo possiamo trovare la sorgente dello spirito autentico di frater­
nità. Incontrarci per pregare insieme, non solo quando lo esigono o lo sug­
geriscono circostanze particolari, per esempio nelle concelebrazioni so­
lenni, ma, per quanto è possibile, abitualmente, per la liturgia delle ore, 
per la meditazione sulla parola di Dio, per l’adorazione eucaristica. Sono 
convinto che in questi ultimi anni si sono fatti e si fanno dei progressi 
da parte, per esempio, di preti della parrocchia che ogni giorno pregano 
insieme e si ritrovano periodicamente per una preghiera comune più pro­
lungata, di compagni di corsi, di gruppi particolarmente impegnati a col­
tivare la vita interiore e lo spirito di fraternità. Ma molto si può e si deve 
ancora fare.

Pregare insieme, lavorare insieme. Non si insisterà mai abbastanza sul­
l’affermazione che il lavoro pastorale non è un lavoro da franchi tiratori; 
è un lavoro di Chiesa, deve essere attuato come Chiesa, comunitariamente. 
Il lavoro pastorale d’insieme, tra i preti, nello studio, nell'analisi della si­
tuazione, nella programmazione dell’attività, nell'esecuzione, dev’essere 
preso come un criterio irrinunciabile. Non sarebbe certo lavorare insieme



41

accettare semplicemente una divisione del lavoro in determinati settori, 
senza che l’uno si interessi di quello che fanno gli altri. Questo non sol­
tanto nell’ambito della parrocchia, ma nell’ambito della zona e della dio­
cesi. Anche qui il cammino da fare è ancora lungo.

E' necessario superare una mentalità individualistica che rende difficile 
il dialogo e la collaborazione. Ora soprattutto, che le nuove situazioni e 
lo sviluppo delle idee e dei metodi esigono attitudini e competenze spe­
cifiche per i vari settori dell’attività pastorale — pensiamo, per esempio, 
alle famiglie, ai giovani, ai lavoratori, al turismo e al tempo libero —, è 
quasi impossibile che un sacerdote possa farvi fronte da solo. Ciò che si 
è cominciato a fare in alcune zone, affidando questo o quel settore a qual­
che sacerdote, religiosa o laico particolarmente preparato, dovrà attuarsi 
su scala ben più vasta.

Faccio appello per questo alla buona volontà di tutti, in primo luogo 
dei sacerdoti.

22. — Ma lavorare insieme non basta. Lo spirito di fraternità deve por­
tarci a vivere insieme, a praticare più largamente, tra i sacerdoti, la vita 
comune.

Le difficoltà sono reali, ma molte volte si potrebbero superare. Nella 
assemblea dei vescovi italiani dell’anno scorso abbiamo avuto modo di 
constatare che gli inconvenienti che si avverano qui si avverano altrove. 
Si parla moltissimo di vita comune, di comunità, di spirito comunitario, 
ma in realtà siamo ben lontani da quelle attuazioni che si potrebbero rag­
giungere senza troppo fatica, sacrificando soltanto un poco i propri gusti. 
Questo vale nell’ambito stesso della parrocchia, dove bisogna realizzare 
una vera comunità — parlo ancora dei preti — di preghiera, di lavoro, di 
borsa.

Anche fra i preti di diverse parrocchie si dovrebbe arrivare a vivere 
nsieme. Non è testimonianza il fatto che singoli sacerdoti in piccole par­
rocchie vicinissime vivano isolatamente e talvolta affrontando grosse dif­
ficoltà pratiche, mentre basterebbe un po’ di buona volontà, un po’ di sa­
crificio dei propri gusti, un po’ di adattamento ai gusti e alle esigenze 
degli altri per realizzare una comunità di vita che darebbe una testimo­
nianza che i fedeli hanno diritto di attendere da noi.

Il senso comunitario, alimentato quant’è possibile dalla vita comune e 
operante nel lavoro pastorale in équipe, è anche un mezzo singolarmente 
efficace per rompere quell’isolamento del prete che costituisce una delle 
cause più importanti di frustrazione e di crisi. Il celibato scelto e vissuto 
per amore di Cristo e dei fratelli trova nello spirito comunitario un soste­
gno e una forza.



42

Nella parrocchia e nei gruppi
23. — E’ chiaro che la fraternità deve realizzarsi a un titolo speciale 

fra i preti, ma sarebbe segno di deplorevole clericalismo limitare solo ai 
preti l'esigenza di fraternità. Questa deve unire tutti i credenti in Cristo, 
e tanto più strettamente quanto più essi sono vicini tra loro per i rapporti 
della vita quotidiana e per l’appartenenza alla medesima comunità di fede, 
sia questa la parrocchia o un’altra forma in cui vìve e opera concretamente 
la Chiesa.

Credo opportuno richiamare qui ciò che ho detto più volte: la parroc­
chia rimane, nel nostro ambiente, una struttura di chiesa, che ha bisogno 
urgente di essere rinnovata e integrata, ma necessaria e insostituibile. E' 
ad essa che fanno capo di solito i « poveri », richiamati da un senso di 
fede spesso embrionale e bisognoso di essere purificato e rassodato e che 
forse senza la parrocchia sarebbe destinato a vanificarsi. La parrocchia è 
per moltissimi l’unica occasione d’incontro per ascoltare la parola di Dio, 
per pregare insieme, per mettersi a contatto con i fratelli di fede.

Lo spirito di fraternità deve animare la vita della parrocchia, nei preti 
e nei laici. Se è vero che certuni cercano nella chiesa parrocchiale (o non 
parrocchiale) soltanto le statue dei santi e le candele da accendere in loro 
onore, bisogna far sì che trovino una vera comunità di fratelli che faccia 
loro vedere il volto di quel Cristo che cercano forse inconsciamente e che 
vuole incontrarli per comunicare loro la verità e la salvezza.

La parrocchia è necessaria, ma non basta. Ormai è largamente pene­
trata la convinzione che i gruppi e le comunità di base, operanti nella par­
rocchia o fuori, sono strumenti di pastorale richiesti dalla mentalità del 
nostro tempo, soprattutto dai giovani. Sarebbe metodo pastoralmente er­
rato e controproducente rifiutarli o semplicemente sopportarli come incon­
venienti inevitabili. Essi rispondono, invece, a quell’esigenza di spirito co­
munitario che non può attuarsi se non in misura molto ridotta nella glo­
balità della struttura parrocchiale, mentre questa viene rinsaldata e ani­
mata dai gruppi aperti all’incontro e allo scambio reciproco. Ci sono poi 
comunità e gruppi che, per loro natura, trascendono i limiti della parroc­
chia, con la quale tuttavia è bene che mantengano i contatti, mentre ope­
rano in piena comunione col vescovo e con la Chiesa locale.

I gruppi e le comunità di base non devono far dimenticare l’attualità 
e il valore delle associazioni propriamente dette che, avendo una struttura 
più determinata, danno maggiore garanzia di durata e di lavoro comune. 
Mi diceva Mons. Huyghe, vescovo di Arras, che tutta l'attività missionaria 
che si va svolgendo in quella diocesi è basata in sostanza sul prete ani­
matore dell'Azione Cattolica: Azione Cattolica Operaia, Azione Cattolica 
Indipendente (è quella dei cosiddetti « ceti medi ») e Azione Cattolica



43

Ragazzi. Da noi ce chi crede d’aver fatto dei passi avanti perchè si è la­
sciata cadere l’Azione Cattolica. In una diocesi scristianizzata molto più 
della nostra, dove in certi centri i praticanti sono il 2%, un vescovo dei 
più avanzati afferma, in base all'esperienza, che la comunità diocesana fa 
leva soprattutto sull'Azione Cattolica per far sorgere la Chiesa nel mondo 
operaio.

24. — Lo spirito di fraternità deve dilatarsi fuori dei confini della par­
rocchia e della piccola comunità. La pastorale della zona, che da tempo 
abbiamo messo in programma e che si incomincia appena a realizzare len­
tamente e faticosamente, dev’essere accettata con convinzione, come una 
esigenza imposta dalla realtà, e perseguita con gradualità, ma con impe­
gno operoso e costante.

Nell’ambito della diocesi la fraternità è postulata dalla natura della 
Chiesa locale. Essa non è un puro dato sociologico e giuridico, ma una 
realtà di fede, poiché la diocesi, « aderendo al suo pastore, e, per mezzo 
del Vangelo e della SS. Eucaristia, unita nello Spirito Santo, costituisce 
una Chiesa particolare, nella quale è presente e opera la Chiesa di Cristo, 
Una, Santa, Cattolica e Apostolica » (67).

Sarebbe fatica sprecata programmare e attuare iniziative pastorali, eri­
gere nuove parrocchie e costruire opere, escogitare metodi aggiornati di 
lavoro, se non si mettesse in primissimo piano, nella vita diocesana, lo 
spirito di fede e l’amore fraterno.

Come si vive nella nostra Chiesa la fraternità?

Peccherei contro la verità, la giustizia e la carità se non riconoscessi 
gli esempi mirabili che la Chiesa torinese offre ogni giorno anche in que­
sto campo da parte di preti, di religiosi e di religiose, di laici d’ogni con­
dizione. Anche la nostra diocesi merita, in molti dei suoi membri, l’elogio 
che s. Ignazio martire faceva della Chiesa di Smirne: « piena di fede e di 
carità ».

Daltra parte, come ho detto fin da principio, non possiamo chiudere gli 
occhi su una dolorosa realtà di contrasti e di divisioni, di sfiducia e di 
rancori, talora manifesti e ostentati, altre volte latenti, ma non meno cor­
rosivi, che rendono difficile il lavoro pastorale.

Questo disagio, che ha la sua spiegazione di fondo, come le « contese 
e liti » che S. Giacomo (68) rimproverava alle prime comunità, nelle pas­
sioni che operano anche nell’uomo redento, è reso più acuto, nei nostri 
tempi e nel nostro ambiente, da quei « profondi e rapidi mutamenti », da 
quella « trasformazione sociale e culturale che ha i suoi riflessi anche 
nella vita religiosa », e che, « come accade in ogni crisi di crescenza, reca 
con sè non lievi difficoltà » (69), alle quali non siamo abbastanza prepa-



44

rati. E’ necessario lo sforzo di ciascuno e di tutti perchè la sincera ricerca 
del vero e del giusto sia condotta nello spirito evangelico di carità, di 
unità e dì pace.

Nella comunità diocesana
25. — La fraternità deve attuarsi, come sempre è avvenuto nella sto­

ria della Chiesa fin dai primi tempi, nell’aiuto a coloro che mancano dei 
necessari mezzi economici. A ciò che ho già detto in proposito parlando 
della povertà, vorrei aggiungere qui un appello a tutti i diocesani perchè 
sentano la corresponsabilità di venir incontro alle molte e gravi necessità 
delle comunità singole e della Chiesa locale: sacerdoti anziani o invalidi, 
seminari, parrocchie nuove, opere di apostolato che non si possono attuare 
senza una adeguata base economica.

Nella Rivista Diocesana del Novembre 1968 concludevo l'appello rivolto 
in tal senso ai sacerdoti « facendo mia la fervida esortazione con cui 
8. Paolo invitava la comunità di Corinto a venire in aiuto ai fratelli biso­
gnosi: "Fate sì di primeggiare anche in quest'opera di carità. Non dico 
questo per darvi un ordine ma... per darvi modo di provare quanto sia sin­
cero il vostro amore. Perché voi conoscete la grazia del Signore nostro 
Gesù Cristo, come per voi si fece povero da ricco che era, per arricchire 
voi con la sua povertà " (2 Cor. 8, 7-9) » (70).

Nell'Aprile 1970 mi rivolgevo a tutta la diocesi, insistendo sulle moti­
vazioni che m'inducevano a chiedere il contributo di tutti i fedeli e sullo 
spirito che dovrebbe animare tutti a questo impegno. « Si tratta, in so­
stanza, di prendere coscienza del posto che ogni cristiano occupa nella 
Chiesa, comunità di credenti investiti ciascuno d'una corresponsabilità in 
ordine al conseguimento dei fini che Cristo ha proposto alla sua Chiesa. 
Si tratta di tradurre in un gesto concreto la coscienza della propria respon­
sabilità. A quel modo che ogni cristiano è obbligato a dare testimonianza 
della sua fede con la vita e con la parola, ad aiutare la Chiesa lavorando 
alla propria santificazione, a pregare per la Chiesa, così deve sentire l'im­
pegno di collaborare all'attività della Chiesa, mettendo a disposizione, nella 
misura che gli è possibile, i mezzi economici di cui la Chiesa ha necessità 
per compiere la sua missione » (71).

Si tenga anche presente che, aderendo alle insistenze che da anni per­
vengono da varie parti, sono state abolite la maggior parte delle molte 
« collette » solite a farsi in varie domeniche dell'anno. Ma poiché la dio­
cesi non può e non intende esimersi dal dovere di solidarietà che la lega 
ai fratelli anche lontani, è dalla contribuzione volontaria che si attende 
l’apporto per far fronte alle necessità per cui si chiedeva volta per volta 
l’aiuto.



45

Rinnovo ora l'appello, in nome di quella fraternità che deve animare la 
comunità diocesana.

Nella chiesa e nel mondo
26. — Perché i cristiani portino un contributo efficace a rendere ope­

rante lo spirito di fraternità, è necessario aiutare la comunità a prendere 
coscienza del dovere che le incombe nei vari settori della vita civica, sin­
dacale, politica. E’ stato rilevato che, dopo certi interventi massicci della 
gerarchia in campo politico, interventi che bisogna giudicare alla luce del 
momento storico, è subentrato un disinteresse, un’apatia, un disimpegno 
che il cristiano non può assolutamente accettare. Tutta la comunità cri­
stiana dev’essere coinvolta nel senso di corresponsabilità sociale; special- 
mente bisogna aiutare coloro che sono più impegnati nella politica, nel 
sindacato, nel comitato di quartiere, nell’azienda, ad acquistare una retta 
concezione dei principi che devono guidarli nel loro comportamento, a for­
marsi la competenza che permetta loro di affermarsi come cristiani in 
quel campo. E poiché questa < coscientizzazione » sarebbe illusorio pen­
sare di poterla fare nella massa, bisognerà operare prima di tutto nei pic­
coli gruppi che saranno chiamati ad essere poi il fermento della massa.

27. — Una lettera ricevuta in questi giorni mi richiama il dovere di 
dilatare il senso di fraternità a tutta la Chiesa e a tutto il mondo. E’ un 
nostro sacerdote che mi scrive daH'America Latina. Segue la ricerca che 
si sta facendo nella nostra diocesi e ne è entusiasta. Ma si meraviglia 
di non aver trovato cenno, nei documenti che ha letto, a ciò che avviene 
fuori della nostra diocesi, in particolare là dove in qualche modo la Chiesa 
torinese è presente nei sacerdoti e nei laici della nostra famiglia dioce­
sana. Tengo conto volentieri di questa osservazione, facendo tuttavia pre­
sente che, grazie a Dio, molte cose si fanno in questo campo, anche se 
non se ne parla in quest’occasione. Sarebbe ingiustizia ignorare il validis­
simo contributo della nostra diocesi per l’azione missionaria, per l'America 
Latina, per i lebbrosi. Anche quando improvvise calamità richiedono aiuti 
urgenti, la risposta dei torinesi è pronta e generosa: pensiamo, per accen­
nare ai fatti più vicini, ai soccorsi inviati all'India, al Biafra, al Pakistan.

Fratelli in Cristo
28. — La fraternità cristiana, mentre presuppone dei valori umani di 

affetto sincero e di operosa solidarietà che si debbono onorare dovunque 
si trovano, si caratterizza per il richiamo a quella realtà di fede che illu­
mina e ispira tutta la vita del credente in Cristo. Siamo fratelli perché figli 
dell'unico Padre Celeste, « il quale, per la sua grande misericordia, ci



46

fece rinascere, risuscitando Gesù Cristo da morte, a una vivente speran­
za » (72); perchè riconosciamo in Cristo Signore il «Primogenito fra i 
molti fratelli » (73); perché siamo invitati a sedere all’unica mensa in cui 
Cristo si dà a noi come pane di vita.

La preghiera (Padre nostro'.], soprattutto la Messa, deve esprimere e 
accrescere l’amore fraterno. E' tempo di superare quella concezione gret­
tamente individualistica della « pratica religiosa • per cui un cristiano ri­
tiene di aver compiuto il suo dovere quando « ha assistito » alla Messa 
domenicale. Nella Messa dobbiamo riconoscerci fratelli, dobbiamo, se è 
necessario — e quanto è necessario e urgente! — convertirci alla frater­
nità. Dobbiamo deporre ogni egoismo, ogni risentimento; dobbiamo esa­
minare noi stessi se non vogliamo mangiare e bere la nostra condanna. 
Questo avviene, ci ammonisce severamente s. Paolo (74), se nell'incontro 
eucaristico chi sta bene non si cura di chi sta male.

Certo, nessuno ha diritto di giudicare la coscienza del fratello sosti­
tuendosi all'unico giudice, Cristo. Ma guai a chi si prevale del potere o 
del denaro per opprimere il debole, per provocare o mantenere situazioni 
d’ingiustizia, sperequazioni per cui « troppo spesso, in realtà, i diritti del­
l'uomo restano ignorati, se non scherniti, ovvero il loro rispetto è pura­
mente formale » (75), per cui « si danno delle situazioni la cui ingiustizia 
grida verso il cielo » (76).

Non possiamo dimenticare un aspetto importante della fraternità che 
deve attuarsi nella Chiesa locale: la collaborazione tra la diocesi e gli isti­
tuti religiosi. Ma poiché di questo argomento ho trattato ampiamente in 
una lettera di questi ultimi mesi (77) mi permetto di rimandare allo scritto 
ora menzionato.

Attuazioni concrete
29. — Se sono vere le considerazioni che ho presentato, attingendo 

alla parola di Dio e al magistero della Chiesa confrontato con la realtà 
del nostro tempo e del nostro ambiente, se ha un senso e uno scopo il 
lavoro portato avanti da un buon numero di diocesani per un anno, e del 
quale mi sono valso largamente, è necessario che cerchiamo di venire a 
conclusioni pratiche.

So bene che nessuna direttiva concreta e nessun ordine perentorio 
basterebbe a realizzare nella Chiesa quell’impegno pastorale che dev'es­
sere frutto di profonde convinzioni maturate nella fede, di generosa deci­
sione suggerita dall’amore e attuata con l'aiuto della grazia divina. Ma è 
appunto facendo appello allo spirito di fede e di carità, pregando e esor­
tando a pregare, che propongo un programma di azione.

Tenendo presenti le diverse condizioni e possibilità dei vari ambienti, 
esorto a interessare nella più larga misura possibile le persone, le orga-



47

nizzazioni, i gruppi ai temi proposti in questa lettera, così da favorire una 
maturazione comune e una impegnativa revisione di vita. Molto potranno 
fare in proposito gli organismi diocesani, proseguendo nel lavoro già svolto 
finora.

Le indicazioni qui offerte sulla povertà, libertà, fraternità informino la 
vita e le scelte, oltre che della diocesi, delle zone, delle parrocchie, delle 
istituzioni e associazioni, nonché delle comunità o « gruppi di base » par­
rocchiali, di quartiere, di ambiente. Riprendendo l’accenno già fatto, con­
verrà aggiungere che tali « gruppi » possono sorgere per libera iniziativa, 
essere nuclei delle associazioni laicali, essere promossi dalle stesse par­
rocchie. Tutti debbono preoccuparsi di un’autentica dimensione ecclesiale 
e accettare il confronto e l’incontro con più ampie comunità (in particolare 
con la parrocchia, la zona vicariale, il settore pastorale, la diocesi). Siano 
aiutati a non isolarsi nella società, ma a portarsi dove si svolge la vita 
degli uomini per rendere servizio o animare cristianamente la realtà, gli 
ambienti di lavoro, di cultura, di assistenza sociale, i quartieri, ecc.

Per portare l’annunzio cristiano al mondo operaio si dedichi un grande 
impegno nel costituire « gruppi di evangelizzazione » tra i lavoratori, sia 
giovani che adulti (oggi sono i più assenti dalla Chiesa): ciò richiede pro­
fonde trasformazioni di mentalità, di comportamento e di impostazione 
pastorale nei sacerdoti e in tutta la comunità cristiana.

Per la celebrazione eucaristica nei gruppi, ci si attenga alle norme pub­
blicate a suo tempo (78).

30. — Si ricordi costantemente che ogni impegno singolo o comuni­
tario in vista della azione pastorale va fondato su una profonda convinzione 
dell’azione salvifica di Cristo, della preghiera e dell'esperienza dei sacra­
menti, poiché solo lo Spirito Santo è animatore di ogni vero rinnovamento.

La fede nello Spirito Santo che continuamente vivifica la Chiesa, deve 
renderci attenti a scoprire e verificare le attitudini e i carismi dei singoli 
e delle comunità, a rispettare e favorire la libertà dei figli di Dio, a pro­
muovere le sperimentazioni che, in comunione con i fratelli e sotto la re­
sponsabilità del vescovo, si manifestino utili alla crescita della comunità.

Una disposizione interiore di fede, di umiltà e di carità, favorirà il con­
fronto costante delle persone e delle comunità con la parola di Dio, con 
le altre componenti della comunità cristiana e umana, con i segni dei 
tempi, nel quotidiano impegno di revisione e di conversione.

Mantenendo intatto il « deposito della fede » e tutte le esigenze della 
vita cristiana, compresa quella di farsi « tutto a tutti », nello sforzo di adat­
tamento alle varie situazioni delle persone e dei gruppi, si abbia sempre 
di mira l’essenzialità del messaggio cristiano e la chiarezza della sua pro­
posta, anche per la gente più povera e semplice: nei « segni » che si adot-



48

tano, nel linguaggio, nelle proposte di vita e nelle esperienze, così come 
nelle opere promosse e sostenute oggi dalla Chiesa torinese.

31. — Si indicano qui alcuni « luoghi » e momenti in cui sembra par­
ticolarmente utile promuovere la riflessione su questa lettera.

— Lavoro dei gruppi che hanno già dato il loro apporto alla riflessione 
sul documento proposto dal Consiglio Pastorale;

— Lavoro dei gruppi parrocchiali e diocesani (Consigli Pastorali Par­
rocchiali, Consigli Zonali, ecc.): tutti i gruppi siano in collegamento 
con gli organi diocesani;

— Assemblee e riunioni varie del clero;
— Consigli dei Religiosi e delle Religiose.
Anche i fedeli che non fanno parte di associazioni o di gruppi possono, 

o singolarmente, o insieme con altri, recare un contributo alla riflessione 
comune.

Le omelie domenicali offriranno frequenti occasioni di toccare i temi 
della povertà, libertà e fraternità, non già sostituendo arbitrariamente una 
predicazione « sistematica » alla riflessione sui testi biblici, ma sempre 
attingendo alla parola di Dio proposta dalla liturgia. Sarà opportuno trat­
tarne anche nella preparazione comunitaria all’omelia, come pure in in­
contri successivi.

Catechesi e famiglia
32. — Nell’impossibilità di diffondermi sui vari canali ai quali sono 

affidate la diffusione, l’approfondimento e l'attuazione delle idee e del pro­
gramma qui indicato, richiamo l’attenzione su due strumenti che sono 
certo tra i più importanti ed efficaci: la catechesi e la pastorale familiare.

E’ altamente lodevole l’impegno catechistico in atto quasi dappertutto 
nella diocesi. Esso è testimonianza concreta di amore a Cristo, di frater­
nità e di servizio nella Chiesa. Si ponga ogni cura perchè la catechesi non 
si limiti a trasmettere delle idee, ma contribuisca sempre più a educare 
ragazzi e adulti alla fede e alla carità, nello sforzo di far propri, con la 
grazia divina, i pensieri e i sentimenti di Cristo, di imitarlo nelle scelte 
pratiche.

La famiglia, in cui s’è impegnata la diocesi nelle scelte prioritarie, sia 
tenuta ben presente quando vengono trattati i temi della povertà, della 
libertà e della fraternità. Soprattutto si cerchi di andare innanzi nella via 
intrapresa, aiutando la famiglia a prendere coscienza del ruolo attivo che 
le incombe secondo le indicazioni dei vescovi italiani di « centro unifica­
tore dell'azione pastorale » (79), in ordine a tutti i problemi che esigono 
il suo intervento animato dallo spirito evangelico.



49

Sembra che la famiglia cristiana, nella quale l’amore è santificato e 
potenziato dalla grazia del sacramento, sia strumento particolarmente ido­
neo a promuovere quell’azione di carità fraterna, nell’aiuto spirituale e ma­
teriale, nel servizio umile e generoso, che rientra essenzialmente nella 
missione della Chiesa, « comunità di fede, di speranza e di carità » (80), 
assemblea dei discepoli di Cristo il cui segno di riconoscimento è l’amore 
vicendevole (81).

Nella luce di Maria
33. — Chiudo questa lettera nella festa dell’Immacolata Concezione di 

Maria, in un breve intervallo tra la visita pastorale terminata stamane 
nella parrocchia di Maria Madre della Chiesa e quella, che inizierò sta­
sera, nella parrocchia di Maria Madre di Misericordia. Ho sott’occhio una 
predica di s. Massimo, piuttosto severa (è intitolata nei manoscritti Incre­
patio ad plebem, come dire, un’intemerata rivolta alla comunità); ma ter­
mina con un tono di dolcezza non molto familiare al predicatore. Parlando 
di Davide che danza davanti all’arca dell'alleanza, ama vedere in questa 
una figura di Maria. L'arca, egli dice, racchiudeva la Legge (le tavole dei 
comandamenti), Maria portava in sé l'Evangelo; dall’arca si sprigionava la 
voce di Dio, Maria recava in sé il Verbo, la Parola vera fatta carne; l’arca 
risplendeva d'oro, dentro e fuori, ornamento terreno, Maria rifulgeva den­
tro e fuori dello splendore della verginità, ornamento celeste (82).

Volgiamoci con venerazione e con fiducia filiale alla Vergine Immaco­
lata, « redenta in modo sublime in vista dei meriti del Figlio suo e a Lui 
unita da uno stretto e indissolubile vincolo... singolare membro della 
Chiesa e sua figura ed eccellentissimo modello nella fede e nella carità... 
madre di Cristo e madre degli uomini, specialmente dei fedeli » (83). Essa, 
« adornata fin dal primo istante della sua concezione degli splendori di 
una santità del tutto singolare » (84), voglia prendersi cura, con la sua 
materna carità, « dei fratelli del Figlio suo ancora peregrinanti e posti in 
mezzo a pericoli e affanni, fino a che non siano condotti nella patria bea­
ta » (85). Cristo è nato da Maria « per nascere e crescere anche nei cuori 
dei fedeli per mezzo della Chiesa » (86). Preghiamo e lavoriamo, fratelli 
carissimi, affinché per l’intercessione di Maria, il Natale imminente segni 
la nascita di Cristo in tutti noi, affinchè Egli cresca nella nostra Chiesa, 
alimentando in noi lo spirito di povertà, di libertà, di fraternità, e così tutti 
crescano « nella grazia e nella conoscenza del Signore e Salvatore nostro 
Gesù Cristo » (87).

Questo è l’augurio che vi rivolgo per il Santo Natale e per l’Anno Nuovo 
che ci attende.

Torino, Festa dell'Immacolata Concezione 1971.

+ Michele Card. Pellegrino, arcivescovo



50

Note

(1) Octogesima adveniens, n. 4.
(2) « Rivista Diocesana Torinese », n. il, novembre 1971, pp. 377-384.
(3) Lumen gentium, n. 23.
(4) Cf. Gv. 17.
(5) Serm. CXXIX.
(6) Cf. Lumen gentium, n. 21.
(7) S. Agostino, Confessioni, IX, 37.
(8) Dal Comune della Dedicazione della chiesa, preci del Vespro.
(9) Gal. 1, 10.

(9 bis) Le. 18, 8.
(10) Gaudium et spes, n. 64.
(11) Ibid., n. 69.
(12) Populorum progressio, n. 23.
(13) Cf. Gaudium et spes, n. 60.
(14) 1 Tim. 6, 6-8.
(15) Serm. XVII, 2.
(16) Cf. 2 Cor. 8, 9.
(17) Lumen gentium, n. 8.
(18) Cf. 2 Cor. 8, 13-15.
(19) Lumen gentium, n. 55.
(19 bis) Fil. 2, 7-8.
(20) Cf. Gaudium et spes, n. 63; Populorum progressio, nn. 9, 76.
(21) Octogesima adveniens, n. 15.
(22) Ibid., n. 50.
(23) Cf. Mt. 3, 4.
(24) Cf. Mt. 11, 18-19; Lc. 5, 33-35.
(25) Lumen gentium, n. 8.
(26) Cf. 1 Tim. 6, 17-19.
(27) Lc. 4, 18.
(28) Octogesima adveniens, n. 23.
(29) B. Sorge S. L, Vangelo e « scelta di classe », in « Civiltà Cattolica », 20-11-1971, p. 324 s.
(30) Ibid., p. 128.
(31) De opere monachorum 51.
(32) Serm. XVII, 1.
(33) Gaudium et spes, n. 67.
(34) Così nel documento su L’evangelizzazione dei lavoratori in Piemonte elaborata nel Conve­

gno di Pianezza del 25-27 giugno 1971, p. 13, che sarà pubblicato prossimamente.
(35) Ibid., p. 12 s.
(36) Gaudium et spes, n. 40.
(37) L’evangelizzazione dei lavoratori in Piemonte, cit., p. 14.
(38) Vangelo, Politica e Socialismi, «Maestri della fede», LDC, n. 43, pp. 13-14.
(39) S. Giovanni Crisostomo, Ricchezza e povertà, Roma 1947, p. 235.
(40) Sorge, Art. cit. p. 124 s.
(41) Gaudium et spes, n. 64.
(42) Populorum progressio, n. 26.
(43) Ad gentes, n. 5.
(44) Deut. 30, 15.
(45) Rom. 6, 15-19.
(46) Gal. 4, lr7.
(47) Messaggio ecumenico alle comunità cristiane di Francia, cit. da A. Coste, in « Nouvelle 

Revue Théologique », oct. 1971, p. 862.
(48) Rom. 6, 23; 1 Tess. 1, 9; 1 Pt. 2, 16.
(49) Rom. 1, 1.
(50) Gaudium et spes, n. 67.
(51) Ibid., n. 63.



51

(52) Ibid., n. 68.
(53) Ibid., n. 68.
(54) Cf. Rom. 13, 1 ss.
(55) Lumen gentium, n. 32.
(56) Ibid., n. 18.
(57) J. H. Nicolas, in « Nouvelle Revue Théologique », oct. 1971, p. 835.
(58) Cf. Lumen gentium, nn. 18, 24, 27.
(59) Lumen gentium, n. 37.
(60) Enciclica Ecclesiam suam, n. 66.
(61) Gaudium et spes, n. 62.
(62) Rom. 6, 12-19.
(63) Cf. 2 Pt. 2, 19.
(64) Gai. 5, 13.
(64 bis) Gv. 10, 17-18.
(65) Gai. 5, 13.
(66) Lumen gentium, n. 28.
(67) Christus Dominus, n. 11.
(68) S. Giacomo 4, 1.
(69) Gaudium et spes, n. 4.
(70) Pag. 425 s.
(71) « Rivista Diocesana Torinese », n. 4-1970, p. 177 s.
(72) 1 Pt. 1, 3.
(73) Rom. 8, 29.
(74) 1 Cor. 11, 27 ss.
(75) Octogesima adveniens, n. 23.
(76) Populorum progressio, n. 30.
(77) V. I religiosi e le religiose nella pastorale diocesana, in « Rivista Diocesana Torinese », 

n. 9, sett. 1971, pp. 289-316 e in « Maestri della fede », LDC, n. 45.
(78) V. « Rivista Diocesana Torinese », n. 7-8, luglio-agosto 1970, pp. 309-317.
(79) Matrimonio e famiglia oggi in Italia, n. 16.
(80) Lumen gentium, n. 8.
(81) Gv. 13, 35.
(82) Serm. XLII, 5.
(83) Lumen gentium, nn. 53-54.
(84j Ibid., n. 56.
(85) Ibid., n. 62.
(86) Ibid., n. 65.
(87) 2 Pt. 3, 18.



52

Consiglio Pastorale

Riunione del 20 novembre 1971

La riunione del Consiglio Pastorale svoltasi il 20 novembre al Santuario della 
Consolata è stata occasione per valutare l’incontro del Consiglio Pastorale, del 
Consiglio Presbiteriale, dei Vicari di zona e dei direttori degli Uffici diocesani 
svoltosi il 4 novembre per esaminare la « mozione-sintesi » di S. Ignazio 1971. 
Alla riunione mancava il Cardinale Arcivescovo trattenuto altrove da impegni pa­
storali. Erano però presenti i vicari generali mons. Livio Maritano e mons. Valen­
tino Scarasso. Ha diretto la seduta Mario Gheddo.

La prima parte dell’incontro è stata dedicata alla nomina della nuova Giunta 
del Consiglio Pastorale consideratasi decaduta, secondo accordi già stabiliti fin dal­
l’inizio dell’attività nel nuovo triennio del Consiglio Pastorale. Si è proceduto 
anche alla elezione del Segretario del Consiglio Pastorale che finora non era stato 
ancora eletto. Il Consiglio, dopo breve dibattito, decide di procedere alle elezioni 
in due tempi: Segretario del Consiglio; nuova Giunta (sette membri: gli altri tre 
sono di nomina dell’Arcivescovo).

Ecco i risultati: il dott. Paolo Siniscalco è eletto ad altissima maggioranza 
(due schede bianche; due voti dispersi) Segretario del Consiglio Pastorale. Sono 
eletti membri della Giunta: Fiorenzo Savio, Elda Nalesso, Mario Gheddo, Carlo 
Carlevaris, Gabriella Vaccaro, sr. Enrica Sabbatini, padre Grasso (il prof. Bolgia- 
ni, eletto a pari voti, rinuncia).

Nei giorni successivi il Cardinale Arcivescovo ha completato la Giunta del 
C. P. con le seguenti nomine: don Franco Peradotto, don Enrico Coccolo, Mario 
Braja.

La seconda parte della seduta è stata dedicata alle future prospettive del C. P. 
E’ emersa la volontà che il C. P. svolga non solo attività di studio, ma anche di 
contatto con la diocesi. Soprattutto si vuole collaborare alla promozione del lai­
cato ed alla creazione dei Comitati pastorali zonali secondo l’impegno della mo­
zione finale del convegno di Sant’Ignazio dell’agosto 1970. Si assume 
anche l’impegno di collaborare, in modo tutto speciale, alla diffusione della lettera 
che l’Arcivescovo preparerà sull’eco del lavoro svolto quest’anno sulla traccia di 
riflessione « povertà, fraternità, libertà » e sulla « mozione-sintesi » del 4 novem­
bre 1971.

Si discute anche della difficoltà di promuovere una effettiva e generale « con­
versione » dei diocesani allo spirito autentico di Chiesa. Accanto al valore dei 
« gesti profetici » si ricorda l’importanza di una metodica costruzione di autenti­
che comunità cristiane tradizionali come le parrocchie. Si sottolinea il valore di 
una ricerca collettiva che salvaguardi però l’unità e l’autenticità. Si chiede di non 
esasperare le divergenze fino alla discordia che induce a giudicare aprioristicamente.

Il Consiglio Pastorale è convocato per una nuova seduta: avrà luogo sabato 
18 dicembre alle ore 15 presso il Santuario della Consolata.



53

Consiglio Presbiteriale

Seduta del 13 dicembre 1971

Lunedì 13 dicembre 1971, alle ore 15, nel salone dell’ufficio catechistico dio­
cesano, in via Arcivescovado 12, ha avuto luogo la prima riunione del secondo 
anno di attività dell’attuale consiglio presbiteriale, riunione presieduta come sem­
pre dal Cardinale Arcivescovo. Erano assenti n. otto membri, di cui n. sei giu­
stificati.

Il consiglio ha iniziato un lavoro di ricerca e di riflessione sul problema del 
seminario, tema che già si trovava inserito l’anno scorso nelle proposte iniziali di 
lavoro e che è stato ribadito nelle proposte operative della « mozione - sintesi » di 
S. Ignazio.

Il rettore del Seminario di Rivoli don Giuseppe Marocco ha brevemente ac­
cennato, senza intenzione di approfondirli e di dare esaurienti indicazioni in me­
rito, agli aspetti più immediati e urgenti sia del problema vocazionale in genere sia 
della preparazione, con particolare riferimento a quella culturale, dei chierici.

La discussione si è sviluppata, partendo da qualcuno dei dati offerti, su tutte 
le implicanze del problema della formazione del clero, con riferimenti alla intera 
problematica che investe oggi la Chiesa tutta, e in particolare quella torinese, circa 
l’identità del sacerdote e le forme pluralistiche del suo ministero, come è stato 
indicato anche nella suddetta « mozione - sintesi ». Per avere una più vasta pos­
sibilità di riferimenti, è stato chiesto ai religiosi, che fanno parte del consiglio, di 
volere portare il contributo delle esperienze risolutive tentate dai singoli ordini e 
congregazioni circa il problema vocazionale e le case di formazione.

Lo scambio di vedute è poi continuato ampio e molto aperto con la partecipa­
zione di tutti i presenti. Non è stato sottaciuto il disagio che di fatto si sente in 
diocesi in riguardo a nuove forme educative, soprattutto nel Seminario Maggiore.

Poiché si è affermato da un’altra parte che molto di questo disagio è dovuto 
a mancanza di esatta informazione, il Consiglio ha deciso di aprire, nella prossima 
seduta di gennaio, un franco dialogo con i responsabili del Seminario di Rivoli 
onde chiarificare i principi ispiratori dell’impostazione formativa e culturale del 
seminario ed i rapporti fra l’azione del seminario stesso e l’opera formativa delle 
parrocchie nelle quali i chierici sono impegnati in attività pastorale. Il Consiglio 
si propone di favorire in seguito una sempre maggiore conoscenza dei problemi del 
Seminario da parte del clero e della diocesi tutta, con opportune iniziative.

Il Cardinale Arcivescovo, che verso la fine della seduta ha dovuto partire per 
recarsi a tenere una conferenza a Legnano (Milano), ha creduto bene, prima di 
assentarsi, di portare la sua testimonianza circa la serietà e l’impegno con cui in 
Seminario i chierici vengono aiutati nella formazione sia alla pietà come allo studio. 
Ha poi annunziato che ai primi di gennaio uscirà la sua lettera pastorale richiesta 
dai Consigli Pastorale e Presbiteriale e dai Vicari di Zona con le linee program­
matiche per la sempre più profonda maturazione della nostra chiesa locale nello 
spirito del Concilio. La lettera pastorale dovrà opportunamente venire diffusa e 
commentata largamente fra il clero e il popolo.

La seduta è tolta alle ore 18.



54

CURIA METROPOLITANA

Cancelleria

Erezione di parrocchia
Con Decreto Arcivescovile in data:
25 giugno 1971 veniva eretta, con decorrenza dal r° gennaio 1972, la parroc­

chia detta Cura della « Beata Vergine Assunta » in Torino, via Nizza 355, su ter­
ritorio già appartenente alla parrocchia dell'Immacolata Concezione e S. Giovanni 
Battista (Lingotto . via Passo Buole).

Rinuncia
In data 31 dicembre 1971 il sac. Vincenzo SERRA, parroco dell’« Immacolata 

Concezione e S. Giovanni Battista » in Torino, Lingotto via Passo Buole, rinun­
ciava alla parrocchia.

Nomine
Con Decreto Arcivescovile in data:
1° gennaio 1972 il sac. Vincenzo SERRA veniva provvisto della parrocchia 

detta cura della « Beata Vergine Assunta », in Torino, via Nizza 355.

1“ gennaio 1972 il sac. Eugenio BORLO veniva provvisto della parrocchia 
detta cura dell’« Immacolata Concezione e S. Giovanni Battista » in Torino, via 
Passo Buole.

Sacerdoti defunti nel mese di dicembre 1971
GIANOLIO teol. Carlo da Veglia di Cherasco, prevosto emerito di S. Fran­

cesco d’Assisi in Piossasco, deceduto il 3 dicembre a Piossasco. Anni 82.



55

Ufficio Catechistico

Biennio esperti in Pastorale catechistica
E’ iniziato il 20 ottobre presso l’Istituto Pastorale il Biennio Esperti in Pa­

storale catechistica. Esso è stato promosso dall’Ufficio catechistico regionale e mira 
a formare gli « operatori intermedi » nella pastorale catechistica. Programmi e 
docenti sono forniti dal Centro Catechistico Salesiano di Leumann. Gli iscritti 
sono 159: di essi 60 appartengono alla diocesi di Torino. Quasi tutte le zone 
sono rappresentate. Gli iscritti dovranno interessarsi di animare, nella loro zona, 
l’azione catechistica.

Catechesi agli adulti
La Commissione diocesana per la catechesi e l’evangelizzazione ha deciso di 

approfondire, nell’annata 1971-72, il problema della catechesi agli adulti. Ciò, sia 
per le esigenze oggettive di questa catechesi (anzi, evangelizzazione), sia per es­
sere in linea con la mozione dei Consigli Pastorale e Presbiteriale e Vicari di Zona, 
e con le conclusioni del convegno di Pianezza su « evangelizzazione e sacramenti ».

In modo particolare, si vorrebbe sviluppare e approfondire la catechesi che in 
molte parrocchie viene impartita a genitori e padrini, prima del battesimo di un 
bambino.

E’ stato preparato un breve studio, che, una volta discusso e approvato dalla 
Commissione, verrà proposto a un certo numero di parrocchie, disposte a portare 
avanti l’esperimento.

Si vuole, in sostanza, superare l’attuale forma unicamente « pre-sacramentale » 
di questa catechesi, per farla diventare una vera e propria evangelizzazione, ed an­
che, eventualmente, una specie di catecumenato.

Visite pastorali
Continua la visita, da parte dei sacerdoti dell’Ufficio, alle parrocchie nelle 

quali si svolge la visita pastorale. In genere il sacerdote dell’Ufficio incontra, oltre 
che i preti della parrocchia, anche i catechisti. Purtroppo la limitata disponibilità 
di tempo non permette di affrontare, con i catechisti, tutti i problemi più im­
portanti legati alla loro missione.

Sacramento della penitenza
Nell’ultima adunanza del consiglio dell’Ufficio Catechistico Regionale si è con­

statato come il problema della catechesi del sacramento della penitenza (e dell’ap­
profondimento teologico del sacramento stesso) sia quanto mai attuale ed urgente. 
Tra gli inconvenienti lamentati: astensionismo dei fedeli e dei confessori; diso­
rientamento di fronte al significato e valore di questo sacramento; disordine nella 
prassi catechistica e pastorale, per quanto riguarda la confessione dei bambini.



56

Si è deciso di formare una commissione di esperti nelle varie discipline inte­
ressate, per studiare a fondo il problema e offrire soluzioni e sussidi adeguati.

Corsi per l’abilitazione all’insegnamento della religione 
nelle scuole elementari

Già da due anni vengono organizzati corsi di sessanta lezioni, per maestri neo­
diplomati che intendono conseguire il diploma di abilitazione all’insegnamento re­
ligioso nella scuola elementare.

Anche se, con questi corsi, non si giunge a una gran massa di maestri, tutta­
via si riesce a far approfondire il problema religioso, e a preparare insegnanti che 
domani nella scuola diano un apporto didattico e di testimonianza, altamente 
qualificato.

Convegno insegnanti di religione 
della scuola secondaria superiore

Nei giorni 27-30 settembre 1971, si è tenuto a Pallanza un convegno per gli 
insegnanti di religione nella scuola secondaria superiore, del Piemonte. Vi hanno 
partecipato ni insegnanti.

Stanno per uscire gli Atti del Convegno; unitamente a questi, è stato prepa­
rato un « foglio di lavoro » che dovrà far proseguire la riflessione — sui temi 
discussi a Pallanza — nelle singole diocesi, da parte di tutti gli insegnanti di re­
ligione, in vista del prossimo convegno che si terrà molto probabilmente a fine 
agosto 1972.

Gli argomenti emersi a Pallanza sono:
— le motivazioni per una presenza dell’insegnamento religioso cattolico nella 

scuola italiana;
— l’insegnamento della religione come educazione alla libertà;
— l’insegnamento della religione nelle scuole deve poter entrare nel contesto 

di una pastorale giovanile di tutta la chiesa locale.
Gli insegnanti di religione desiderano che del loro problema si sentano inve­

stiti non solo chi si interessa di giovani, ma anche le chiese locali (parrocchie, 
zone, diocesi).

Scuola superiore di Cultura Religiosa
La Scuola Superiore di Cultura Religiosa per laici e religiose, da quest’anno è 

articolata in due bienni: il primo di formazione-base, il secondo di approfondi­
mento. Le lezioni settimanali (30 settimane all’anno) sono sei: due il giovedì e 
quattro il sabato.

Gli iscritti al primo anno sono stati quest’anno sessanta.



57

Centro Missionario Diocesano

GIORNATA MONDIALE DEI LEBBROSI

Domenica 30 gennaio la Diocesi di Torino si unirà alle Diocesi di tutto il 
mondo nella celebrazione della GIORNATA MONDIALE DEI LEBBROSI.

Scopo della iniziativa è quello di sensibilizzare l’opinione pubblica sul doloroso 
problema della lebbra, ancora grandemente sviluppata nei paesi di missione (due 
milioni e mezzo di lebbrosi nella sola India) e di partecipare attivamente alla bat­
taglia che si conduce in tutto il mondo per debellare il tremendo flagello.

La partecipazione della Diocesi torinese si manifestò lo scorso anno con un 
notevole contributo di iniziative a carattere spirituale e caritativo, particolarmente 
a livello giovanile e parrocchiale. Si totalizzò, sul piano finanziario, la cifra di 
38 milioni 154.320, che fu ripartita fra una sessantina di lebbrosari affidati a 
chiese di missione. Si è continuata così la fraterna assistenza già svolta in passato 
dalla nostra Diocesi verso buona parte di questi lebbrosari, sia per quanto riguarda 
il contributo annuo al loro mantenimento, sia per la soluzione di gravi ed urgenti 
problemi locali.

Augurandosi che anche quest’anno la partecipazione della Diocesi sia attiva 
ed efficace come negli anni scorsi, l’Ufficio Missionario comunica di avere a di­
sposizione dei richiedenti, materiale vario di propaganda e di organizzazione, utile 
per la celebrazione della Giornata.

Le offerte raccolte verranno pubblicate, unitamente a quelle per le Pontificie 
Opere Missionarie, nel « Rendiconto Missionario annuale della Diocesi ».



58

Zone

RIUNIONE DEI VICARI DI ZONA: 9 DICEMBRE 1971

La riunione dei Vicari di zona del 9 dicembre è stata presieduta dal Cardinale 
Arcivescovo, presenti il Vescovo Ausiliare Mons. Maritano, il Vicario Generale 
Mons. Scarasso ed i Vicari Episcopali. Tema della adunanza: « Aspetti della pa­
storale della famiglia ».

I responsabili diocesani delle « Équipes Notre Dame », del « Centro Prepa­
razione al matrimonio » e dei « Gruppi famiglia di Azione Cattolica » hanno espo­
sto alcune loro caratteristiche iniziative di sostegno ai nuclei familiari. Tali mo­
vimenti, sia pure seguendo ognuno una particolare metodologia, intendono colla­
borare con le famiglie per una riscoperta più autentica della fede, per una vita 
matrimoniale ispirata al Sacramento, per l’apertura a « servizi » di ordine pasto­
rale e sociale.

E’ stato anche documentato che la massima parte delle famiglie inserite in 
questi movimenti ricerca un ulteriore spazio nella vita della Chiesa o della comu­
nità umana per contribuire, responsabilmente, alla crescita ecclesiale e umana delle 
persone.

I Vicari di zona hanno messo in evidenza la necessità che le coppie « impe­
gnate » collaborino perchè tutte le famiglie delle parrocchie ricevano un adeguato 
sostegno. In particolare è stata sottolineata l’importanza di una apertura e di una 
disponibilità piena a tutte le forme di catechesi.

I responsabili dei movimenti familiari hanno pure illustrato il significato dei 
« gruppi », da essi promossi, come strumento utile nelle parrocchie in cui i sa­
cerdoti, da soli, riescono a risolvere assai parzialmente i problemi connessi alla 
pastorale familiare: soprattutto hanno sottolineato che intendono offrire al laicato 
con il metodo dei « gruppi » un’occasione di esercizio di corresponsabilità secondo 
l’insegnamento conciliare.

L’argomento verrà ulteriormente approfondito in successivi incontri dei Vicari 
zonali.

Il Cardinale Arcivescovo ha fatto notare quanto sia importante la formazione 
di questi gruppi di animazione nelle comunità parrocchiali, ricordando anche che 
l’attività pastorale non può limitarsi alla costituzione di questi piccoli gruppi, ma 
deve tenere presente la totalità delle famiglie.

Nella riunione è stato anche programmato il « calendario » degli incontri dei 
Vicari per il 1972: 20 gennaio . 17 febbraio - 16 marzo . 20 aprile - 18 maggio - 
15 giugno.

Calendario Visite Pastorali di febbraio

30 gennaio - 6 febbraio — Torino: Ss. Pietro e Paolo 
6-13 febbraio — Torino: Sacro Cuore di Maria

13 - 20 febbraio — Torino: Sacro Cuore di Gesù
20 - 27 febbraio — Torino: Patrocinio di S. Giuseppe



59

Varie

UFFICIO « ASSISTENZA CLERO »

La Direzione dell’ufficio « ASSISTENZA CLERO » comunica ai Sacerdoti Dio­
cesani che, per le difficoltà del servizio postale, non invierà personalmente gli av­
visi di versamento. Gli interessati, che non hanno possibilità di presentati in ufficio 
entro il mese di gennaio, possono servirsi dei normali bollettini di versamento delle 
Poste, ricordando che il c.c.p. intestato alla « PREVIDENZA ECCLESIASTICA, 
V. Assietta 7 - 10128 TORINO » porta il n. 2/3276.

Le quote per il 1972 sono le seguenti:
1) FONDO PENSIONE CLERO e FACI:

annuale L. 35.000
semestrale L. 17.800

2) Solo FACI e AMICO DEL CLERO: L. 2.100
3) M.I.A.S. (per il contributo ospedaliero): L. 10.000
4) I.N.A.M. (per chi affida il servizio al nostro ufficio):

annuale L. 30.500
semestrale L. 15.250

La Direzione Provinciale dell’LN.A.M. ha disposto che, per il 1972, le tes­
sere non richiederanno più il modulo verde che le convalida, sarà sufficiente la 
timbratura dell’Ufficio Assistenza Clero. Si raccomanda pertanto ai sacerdoti in­
teressati di passare in Ufficio per la convalida all’inizio dell’anno.

AGGIORNAMENTO BIBLICO TEOLOGICO PER IL CLERO 
( Corso per corrispondenza )

Un corso di aggiornamento biblico-teologico, per corrispondenza, riservato ai 
sacerdoti in cura d’anime viene ripetuto anche quest’anno per iniziativa del Centro 
« Ut unum sint » di Roma.

Il corso dura due anni: introduce sistematicamente nei problemi di maggiore 
attualità, informando sulle principali tendenze della teologia biblica, dommatica 
e morale, orientando e prospettando quelle soluzioni che testimonino la ricchezza 
della fede vissuta nell’attuale momento storico.

Il corso si basa sulle « dispense »: ogni fascicolo affronta uno specifico pro­
blema, presentandone una prima visione sintetica ed indirizzando negli ulteriori 
approfondimenti.

Il lavoro personale è indispensabile, essendo il corso concepito secondo il me­
todo del moderno studio universitario per corrispondenza. E’ ispirato e seguito 
da professori responsabili delle singole sezioni.



60

Le settimane di studio, organizzate nelle varie diocesi o regioni al termine di 
ogni anno, permettono il contatto diretto con i docenti in un clima di fraterna 
ricerca. In tali incontri si ripenseranno insieme i temi centrali del corso, in vista 
di un ulteriore approfondimento.

Inizio del corso: gennaio 1972.
Per informazioni rivolgersi a:

Centro « Ut unum sint », via Antonino Pio, 75 - 00145 Roma 
tei. (06) 5132941 . 5138898.

Statistica dei Bollettini Parrocchiali

L’Istituto Centrale di Statistica ha incaricato l’Ufficio Provinciale di Statistica 
di effettuare la rilevazione dei dati riguardanti la stampa periodica e quindi anche 
i bollettini parrocchiali pubblicati nel 1971.

A questo scopo tale ufficio ha inviato ai parroci una scheda, da restituire com­
pilata entro il 31 gennaio 1972 all’Ufficio provinciale di statistica, via Alfieri, 15 - 
10121 Torino.

Esercizi spirituali per Religiose

Casa salesiana « Conte C. Cays » - 10040 Caselette - tei. 967956

16-22 febbraio
17-23 settembre



SPINELLI

LA DITTA DI FIDUCIA PREFERITA DAL CLERO
stabilimenti specializzati esclusivamente per l’arredamento di:

chiese
panche in legno e metal­
lo-legno - confessionali - 
armadi per sagrestia - sedie 
metalliche sovrapponibili

scuole
banchi per scuole elemen­
tari, medie e superiori - per 
asilo - cattedre - lavagne ■ 
armadi - tavoli per refetto­
rio - panchine

cine-teatri
poltrone - poltroncine in le­
gno oppure in legno-metallo

Senza impegno, richiedeteci cataloghi particolareggiati, oppure la visita di un nostro tecnico
ESEGUIAMO ANCHE LAVORI SU DISEGNO

20048 Canate B.za (Mi) - Via A. Volta, 31 - Tel. 99686



Parrocchia Natività di M. V. Torino

Parrocchia Exilles

Parrocchia S. Ambrogio

ARREDAMENTI
CHIESE

O ECCAfo

pONT^x

Opera G. Maestro Forno di Coazze

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - « 790.405

7)

Cappella Colle del Lys

2 
P
1



Melloncelli
la maggiore produttrice di
APPARECCHIATURE PER CAMPANE 
e di OROLOGI DA TORRE

propone uno strumento realmente valido e fedele

PER CHIESE SENZA CAMPANE:
REPROMATIC
che riproduce il suono di vere campane con avviamento 
manuale ed automatico ad orologio in tutti i sistemi: 
a distesa, a concerto, a morto, a tocchi, secondo le usan­
ze locali, nonché a carillon per melodie su 48 campane. 
Repromatic può essere inoltre collegato a microfono, 
giradischi, registratore per essere usato come centrale di 
amplificazione con qualità acustiche mai raggiunte, con pos­
sibilità di deviare il suono dall'esterno all'Interno della chie­
sa anche per esecuzione automatica di suonate d’organo.

Ingg. N. & R. Melloncelli 46028 SERMIDE (Mantova) Tel. 61027

Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestre 14 (ang. V. Bertola) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroli liturgici, votivi ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane.

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio



Diita ROBERTO MAZZOLA di Pasquale Mazzola
VALDUGGIA (Verceilp — Telef 47.120

CAMPANE NUOVE
Garantite in perfetto accordo musicale alle esistenti.

Voce chiara, argentina, fortemente diffusiva
Concerti completi di qualsiasi tono e peso.

Costruzione di incastellature moderne.
Apparecchi per il suono elettrico delle campane.

CASA FONDATA NEL 1400 E PREMIATA IN 22 
Facilitazioni nei pagamenti - Cataloghi illustrativi 

Preventivi e sopraluoghi.

ESPOSIZIONI 
a richiesta.

Fratelli NOVO
Corso Regina Margherita 69

10124 TORINO - Tel. 87.40.17

SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE - INCENDIO • FURTI - CRISTALLI - VITA • FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE • TRASPORTI - INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI ■ CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
DOTT. CAV. LUIGI GIOVANELLI e GIUSEPPE SPERTINO - Via Cernaia 18 

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.


