
RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Messaggio del Santo Padre 
per la «Giornata Missionaria» 1972

In vista della Giornata Missionaria Mondiale, che si cele­
brerà il 22 ottobre 1972, il Santo Padre Paolo VI ha rivolto 
al popolo di Dio il seguente Messaggio.

A tutti i nostri Fratelli e Figli della Chiesa Cattolica!
Nel dirigervi questo messaggio per la prossima Giornata Missionaria 

d’Ottobre 1972, non possiamo fare a meno di ricordare, rendendone 
grazie a Dio, la triplice commemorazione giubilare di quest’anno.

Tre anniversari

Trecentocinquant’anni fa, nel 1622, durante il Pontificato di Papa 
Gregorio XV, si istituiva a Roma la Sacra Congregazione « de Propaganda 
Fide », la quale dava inizio ad una nuova epoca nella storia delle missioni; 
epoca caratterizzata da un più profondo senso di unità e di cattolicità nelle 
direttive e nelle strutture dell’apostolato missionario, da una notevole rina­
scita apostolica degli antichi Ordini religiosi, dalla fondazione di nuovi 
Istituti dediti all’evangelizzazione del mondo non cristiano e da una cre­
scente cooperazione popolare a favore delle missioni.

Di questa rinascita missionaria iniziata dalla Sacra Congregazione di 
Propaganda, è frutto, in gran parte, il fiorire di iniziative di cooperazione 
missionaria lungo tutto il XIX secolo.

Nel 1822 — or sono 150 anni — grazie allo zelo missionario e al­
l’amore per la Chiesa della giovane francese Paolina Jaricot, sorgeva a 
Lione l’Opera chiamata della Propagazione della Fede, con un chiaro 
programma di aiuto spirituale e materiale a tutte le missioni.



372

Un secolo dopo, nel 1922 — ne commemoriamo oggi il cinquante­
nario — Pio XI, facendo suo il pensiero di Benedetto XV, trasformava 
l’Opera della Propagazione della Fede in « organo proprio delia Sede Apo­
stolica » (Motu Proprio Romanorum Pontificum) per aiutare tutte le mis­
sioni cattoliche, e dichiarava anche Pontificie (ibidem) l’Opera di San Pie­
tro Apostolo per il Clero Indigeno e l’Opera della Santa Infanzia, incari­
cando i vescovi di promuoverle nelle loro diocesi per mezzo dell’Unione 
Missionaria del Clero (ibidem).

In memoria di questo triplice avvenimento, desideriamo che la Gior­
nata Missionaria Mondiale di quest’anno costituisca un caldo atto di am­
mirazione, di riconoscenza, di aiuto verso la Sacra Congregazione « de 
Propaganda Fide », ora chiamata per l’Evangelizzazione del Popoli, per 
l’amplissimo contributo dato allo sviluppo dell’attività missionaria della 
Chiesa, e verso le Pontificie Opere Missionarie, le quali hanno promosso 
fra tutto il Popolo di Dio uno spirito veramente universale e missionario, 
facilitando in grande parte alla menzionata Congregazione l’attuazione dei 
suoi piani apostolici.

Ci auguriamo che quest’anno la Giornata Missionaria segni per tutto 
il Popolo di Dio un decisivo passo in avanti nella comprensione dei suoi 
doveri missionari e nella sua collaborazione a queste Opere di portata uni­
versale, le quali, dette per antonomasia Pontificie, sono peraltro anche 
veramente Episcopali.

Fra non pochi cattolici esiste il pericolo di non preoccuparsi affatto 
dell’attività evangelizzatrice della Chiesa fra i popoli non cristiani. Per 
tale compito — essi si scusano — il Papa ha a sua disposizione un appo­
sito Dicastero, e vi sono inoltre gli Istituti missionari, con i loro collabo­
ratori e sostenitori.

E’ vero che non a tutti i cristiani il precetto prescrive di andare e di 
predicare il Vangelo alle genti. Per tale compito il Signore sceglie un de­
terminato numero di sacerdoti, di religiosi, di religiose e di laici i quali, 
poi, sono inviati nelle missioni dalla legittima autorità. Ma si tenga ben 
presente che questi sono « indiati » a nome di tutto il Popolo di Dio, 
poiché « si assumono come dovere specifico il compito dell’evangelizza­
zione, che riguarda tutta quanta la Chiesa » (Ad Gentes, 23).

Gravità e urgenza del problema

Non bisogna però dimenticare le ripetute e solenni affermazioni degli 
ultimi Pontefici sulla gravità, sull’urgenza e sull’universalità del dovere 
missionario, che il Concilio Vaticano II ha sottolineato in modo parti­
colare.

Esso, infatti, afferma che il Popolo di Dio « costituito da Cristo per 
una comunione di vita, di carità e di verità, è pure da Lui assunto ad



373

essere strumento della redenzione di tutti, e, quale luce del mondo e sale 
della terra è inviato a tutto il mondo » (Lumen Gentium, 9), che la Chiesa 
è missionaria per sua natura e per mandato (Ad Gentes, 2, 35), e pertanto 
il dovere missionario concerne tutti e ciascuno dei suoi membri e tutte e 
ciascuna delle sue Chiese e comunità locali (Lumen Gentium, 9).

Tale dovere riguarda primariamente e immediatamente il Papa e i 
Vescovi (Ad Gentes, 29; 38), e in modo particolare i sacerdoti, i reli­
giosi e le religiose, per la loro consacrazione al servizio di Dio e della 
Chiesa (Ad Gentes, 39; 40); ma nessun fedele cristiano deve credersi eso­
nerato da questo dovere, poiché mediante il battesimo è stato incorporato 
in una Chiesa essenzialmente missionaria (Ad Gentes, 36). Effettivamente, 
tutti i cristiani sono obbligati a cooperare per le missioni a seconda delle 
proprie capacità: alcuni potranno farlo con la parola, altri con la penna, 
questi con il danaro, quelli con il lavoro manuale, altri, infine, dediche­
ranno alle missioni il loro tempo. A tutti si presenta l’opportunità di of­
frire per le missioni le loro preghiere, le loro tribolazioni, le loro gioie, 
i loro dolori.

Ed è così chiara questa universalità del dovere missionario che il Con­
cilio, trattando dell’iniziazione cristiana fra i catecumeni, dispone che que­
sti, prima di ricevere il battesimo, « imparino a cooperare attivamente 
all’evangelizzazione e alla edificatone della Chiesa » (Ad Gentes, 14).

La situazione delle Chiese giovani

Riguardo alle Chiese giovani, poi, che in quanto tali sono general­
mente molto povere di personale e di mezzi, il Concilio aggiunge essere 
conveniente che « partecipino quanto prima e di fatto alla missione uni­
versale della Chiesa... La comunione con la Chiesa universale raggiungerà 
in un certo senso la sua perfezione solo quando anche esse prenderanno 
parte attiva allo sforzo missionario diretto verso le altre nazioni » (Ad 
Gentes, 20).

Questo dovere di cooperazione all’opera delle missioni potrebbe sem­
brare a qualcuno — dato l’annunzio di una Giornata Annuale delle Mis­
sioni — che si debba compiere soltanto un giorno all’anno. Tutt’altro. 
Non si tratta di una raccomandazione marginale, ma di un dovere fonda­
mentale del Popolo di Dio, inerente alla natura stessa dell’essere cri­
stiano (Ad Gentes, 36); il « dovere più alto e più sacro della Chiesa » (Ad 
Gentes, 29).

Armonia delle membra del Corpo Mistico

Come la respirazione non può mai interrompersi, pena la morte, così 
l’ansia missionaria non può limitarsi ad una sola Giornata Annuale, se



374 

non si vuole correre il rischio di compromettere l’avvenire della Chiesa 
e la nostra stessa esistenza cristiana. Per tale motivo, nell’importante docu­
mento post-conciliare Ecclesiae Sanctae (III, 3), con cui si applicano alla 
pastorale pratica le norme conciliari, si afferma che la Giornata Missionaria 
Mondiale deve essere la espressione spontanea di uno spirito missionario, 
tenuto vivo tutti i giorni mediante orazioni e sacrifici quotidiani. L’asfissia 
spirituale, nella quale oggi tristemente si dibattono in seno alla Chiesa 
cattolica tanti individui e istituzioni, non avrà forse la sua origine nella 
prolungata assenza di un autentico spirito missionario?

Problemi a volte immediati, di trascendenza molto limitata, fanno 
dimenticare il formidabile problema della missione universale della 
Chiesa.

Quante tensioni interne, che debilitano e lacerano alcune Chiese e Isti­
tuzioni locali, scomparirebbero di fronte alla ferma convinzione che la 
salvezza delle comunità locali si conquista con la cooperazione all’opera 
missionaria, perchè questa sia estesa sino ai confini della terra! (Cfr. Ad 
Gentes, 37).

Vi è un’affermazione del Concilio Vaticano II che desideriamo sia 
meditata attentamente: « E’ tanta l’armonia e la compattezza delle mem­
bra {nel Corpo mistico di Cristo), che un membro il quale non operasse 
per la crescita del corpo secondo la propria energia, dovrebbe dirsi inutile 
per la Chiesa e per se stesso » {Apostolicam Actuositatem, 2).

Esiste una circostanza che rende ancora più urgente e grave questa 
responsabilità missionaria del Popolo di Dio. Ci riferiamo alle molteplici 
possibilità che offre il mondo odierno per una penetrazione universale 
e simultanea del Messaggio evangelico. Noi vediamo felicemente conver­
tita in realtà la presenza storica della Chiesa fra tutti i popoli. Nonostante 
vi siano paesi che si chiudono volontariamente al Vangelo, è un fatto evi­
dente che tutti i popoli si vanno sempre più cercando fra di loro, e si 
mettono pertanto anche in relazione con la Chiesa.

Questa nuova e provvidenziale situazione della Chiesa nel mondo ci 
fa comprendere i grandi doveri e vantaggi che oggi ci si offrono nel campo 
della cooperazione missionaria per una diffusione su scala mondiale del­
l’ideale missionario e per un aiuto di vaste dimensioni a tutte le missioni 
della Chiesa.

E’ stata la geniale intuizione di questo fatto a indurre il nostro prede­
cessore Pio XI ad istituire, nel 1926, la Giornata Missionaria Mondiale, 
iniziativa convertitasi in un poderoso e indispensabile aiuto per le missio­
ni dipendenti dalla Sacra Congregazione per l’Evangelizzazione dei 
Popoli.



375

Le opere pontificie

Tutti i figli della Chiesa e tutte le sue istituzioni sono chiamati a col­
laborare alla preparazione di questo grande Giorno Missionario: sacerdoti 
diocesani, missionari, religiosi e religiose, e appartenenti a tutte le opere 
d’apostolato laico; ma si rivolgono in modo particolare alle Opere Pon­
tificie, che, come abbiamo detto, possiamo anche considerare come vera­
mente Episcopali, e cioè: l’Opera della Propagazione della Fede, l’Opera 
di San Pietro Apostolo per il Clero Indigeno, l’Opera della Santa Infan­
zia e l’Unione Missionaria di tutte le anime consacrate, anima delle pri­
me tre.

Quantunque l’Opera della Propagazione della Fede sia specialmente 
chiamata a promuovere e ad organizzare questa Giornata, sotto la dire­
zione della Santa Sede e dei Vescovi, tutto il sistema missionario ponti­
ficio collabora attivamente alla sua preparazione. I sacerdoti dell’uno e 
dell’altro clero, le religiose e i fratelli laici congregati nell’Unione Missio­
naria, i fanciulli associati alla Santa Infanzia, i giovani studenti promotori 
dell’Opera di San Pietro Apostolo, sebbene celebrino nel corso dell’anno 
le loro giornate speciali, conforme alle proprie norme, tuttavia debbono 
considerare la Giornata Missionaria Mondiale come il momento culmi­
nante della loro costante attività missionaria.

A cinquant’anni dalla elevazione a Pontificie delle Opere Missionarie, 
vogliamo testimoniare ad esse il nostro specialissimo affetto, la nostra pro­
fonda gratitudine per i servigi resi alla Santa Sede e all’intera Chiesa, e 
proclamarle ancora una volta il principale strumento della Santa Sede e 
dell’Episcopato nel campo della cooperazione missionaria, « perchè — 
come ha affermato il Concilio — costituiscono altrettanti mezzi sia per 
infondere nei cattolici, fin dalla più tenera età, uno spirito veramente 
universale e missionario, sia per favorire un’adeguata raccolta di sussidi 
a vantaggio di tutte le missioni e secondo le necessità di ciascuna » (Ad 
Gentes, 38). Del resto, circa queste Opere, a noi tanto care, già nel nostro 
primo messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale del 1963, affer­
mavamo che « quantunque non escludano altre iniziative di aiuto dlle mis­
sioni e per fini particolari, superano evidentemente tutte le altre opere 
in quanto a diretta e più completa espressione della sollecitudine del Su­
premo Pastore del gregge di Dio per tutte le Chiese ».

Il retto ordinamento della cooperazione missionaria, che deve essere 
diretta dai Vescovi a livello nazionale e dieocesano, terrà pertanto conto 
della speciale struttura pontificio-episcopale di tali Opere e la necessità 
di coordinare con le stesse i diritti e le iniziative degli Istituti religiosi 
e delle opere missionarie particolari.



376

Universalismo missionario

Fin dalla loro nascita, queste Opere sono state caratterizzate dal più 
puro universalismo missionario, e proprio tale peculiare qualità è stata la 
principale ragione che le ha elette ad essere convertite in « strumento 
ufficiale » della Sede di Pietro per aiutare tutte le missioni (M.P. Romano- 
rum Pontificum).

« Proprio perchè siamo cattolici — dichiarava il primo Presidente del­
l’Opera della Propagazione della Fede 150 anni fa, lo stesso anno in cui 
l’Opera era stata fondata da Paolina Jaricot — non vogliamo sostenere 
questa o quella missione in particolare, ma tutte le missioni del mondo ».

L’universalismo missionario deve essere anche il motivo dominante, 
che anima tutti gli atti organizzati intorno alla Giornata Missionaria Mon­
diale, che annunziamo. Sappiate infine che questa Giornata, in virtù del 
documento di fondazione, è anche destinata alla promozione delle Pontifi­
cie Opere Missionarie, e in particolare all’Opera della Propagazione della 
Fede.

Conosciamo le difficoltà che incontrano tali Opere nel loro cammino 
specialmente ai giorni nostri; ma ci è di grande conforto il pensiero che, 
nonostante tutto, queste Pontificie Opere Missionarie, nel loro insieme, 
non solo non hanno rallentato il loro cammino, ma in alcune nazioni 
hanno superato i loro antichi primati.

Preghiamo il Signore, affinchè le Pontificie Opere Missionarie, rin­
novate nelle loro strutture, conforme agli orientamenti pastorali del Con­
cilio Vaticano II, e sotto la guida dell’umile Vicario di Cristo e dei Ve­
scovi, possano iniziare in questo anno 1972 una nuova era di pienezza 
e di sviluppo e attuare il loro programma di incorporare tutto il Popolo 
di Dio, in modo efficace e cosciente, all’opera missionaria della Chiesa.

E con questa speranza, impartiamo a tutti i Nostri Fratelli nell’Episco­
pato, ai sacerdoti e religiosi, alle religiose e ai fedeli del laicato cattolico, 
la Nostra Apostolica Benedizione, in pegno di profonda gratitudine e di 
fervido incoraggiamento per la loro generosa collaborazione.

PAULUS P. P. VI



377

SEGRETARIATO PER L'UNIONE DEI CRISTIANI

Casi di ammissione di altri cristiani 
alla comunione eucaristica 

nella Chiesa Cattolica

Diamo un testo italiano non 
ufficiale delTIstruzione del Se­
gretariato per l’Unione dei Cri­
stiani sui casi di ammissione 
di altri cristiani alla comunio­
ne eucaristica nella Chiesa Cat­
tolica.

1. La questione

Spesso ci è. posta la seguente que­
stione: in quali circostanze e condizioni 
possono essere ammessi alla comunione 
eucaristica nella Chiesa Cattolica mem­
bri di altre Chiese e Comunità eccle­
siali?

La questione non è nuova. Ne hanno 
già trattato il Concilio Ecumenico Va­
ticano II (Decreto sull’ecumenismo, 
Unitatis Redintegratio) e il Direttorio 
Ecumenico (i).

Con le direttive pastorali che qui si 
propongono in nessun modo si intende 
mutare le norme vigenti, ma le si vuo­
le soltanto spiegare, mettendo in luce 
i princìpi dottrinali che le hanno ispi­
rate e così facilitarne l’applicazione.

2. L’Eucaristia e il mistero 
della Chiesa

Vi è uno stretto legame tra il mi­
stero della Chiesa e il mistero della 
Eucaristia.

a) L’Eucaristia contiene realmente 
ciò che è il fondamento stesso dell’es­
sere e dell’unità della Chiesa: il corpo 
di Cristo offerto in sacrificio e dato ai 
fedeli come Pane della vita eterna. Il 
Sacramento del corpo e del sangue di 
Cristo, dato alla Chiesa per costituirla, 
per la sua stessa natura comporta:

— il potere ministeriale conferito 
da Cristo ai suoi apostoli e ai loro suc­
cessori, i vescovi con i presbiteri, per 
attualizzare sacramentalmente il suo at­
to sacerdotale con cui si è offerto una 
volta per sempre al Padre nello Spirito 
Santo e si è dato ai suoi fedeli affinché 
siano uno in lui;

— l’unità di questo ministero che 
deve essere esercitato in nome di Cri­
sto, Capo della Chiesa, e dunque nella 
comunione gerarchica dei ministri;

— la fede della Chiesa che è pro­
fessata nell’azione eucaristica stessa e 
con la quale la Chiesa risponde nello 
Spirito Santo al dono di Cristo così 
come esso realmente è.

Il sacramento dell’Eucristia, integrai, 
mente compreso con questi tre elemen­
ti, significa l’unità reale che esso realiz­
za, l’unità visibile della Chiesa di Cri­
sto che non si può perdere (2).

b) « La celebrazione della messa, 
azione di Cristo e del popolo di Dio 
gerarchicamente ordinato, è il centro di 
tutta la vita cristiana per la Chiesa,



378

tanto universale quanto locale, e per 
ciascun fedele » (3).

Nel sacrificio della messa, celebrando 
il mistero di Cristo, la Chiesa celebra 
il suo proprio mistero e manifesta con­
cretamente la sua unità.

I Cristiani radunati intorno all’altare 
offrono il sacrificio per mezzo delle ma­
ni del sacerdote che agisce in nome di 
Cristo, e rappresentano la comunione 
del popolo di Dio uniti nella professio­
ne di una stessa fede. Essi costituisco­
no così il segno e quasi una delegazio­
ne di una presenza più vasta.

Per se stessa, la celebrazione della 
messa è una professione di fede in cui 
la Chiesa intera si riconosce. Se si con­
sidera il mirabile contenuto delle pre­
ghiere eucaristiche e le ricchezze delle 
altre parti della messa, tanto quelle fis­
se, quanto quelle variabili secondo il 
ciclo dell’anno liturgico, e se si tiene 
presente che la liturgia della Parola e 
quella eucaristica costituiscono un solo 
ed unico atto di culto (4), facilmente 
risulterà chiaro che niente è più vero 
del principio: « Lex orandi lex creden­
di » (5). La messa ha così un valore 
catechetico, che la recente riforma litur. 
gica ha meritatamente messo in valore. 
Del resto, nel corso della storia, la 
Chiesa ha curato con vigilanza di intro­
durre nelle sue celebrazioni i temi più 
importanti e le più significative acquisi­
zioni della fede comune. La Chiesa ha 
fatto ciò sia per mezzo di nuovi testi 
sia istituendo nuove feste liturgiche.

c) La relazione fra la celebrazione 
locale dell’Eucaristia e l’intera comunio­
ne ecclesiale viene ancora indicata dalla 
menzione speciale durante le preghiere 
eucaristiche del Papa, del Vescovo del 
luogo e degli altri Vescovi del Collegio 
Episcopale.

Quanto abbiamo detto qui della Eu­

caristia come centro e culmine della vi­
ta cristiana si riferisce anche a tutta la 
Chiesa e a ciascuno dei suoi membri, 
ma in modo speciale vale per quanti 
partecipano attivamente alla celebrazio­
ne della messa e soprattutto per coloro 
che ricevono il Corpo di Cristo. La co­
munione durante la messa è infatti una 
forma più perfetta della partecipazione 
dell’Eucaristia, come obbedienza alle 
parole del Signore: « Prendete e man­
giate » (6).

3. L’Eucaristia nutrimento 
spirituale.

Effetto dell’Eucaristia è anche quello 
di nutrire spiritualmente coloro che la 
ricevono per ciò che veramente essa è, 
secondo la fede della Chiesa, e cioè la 
carne e il sangue del Signore dati come 
nutrimento di vita eterna (cfr. Gv. 6, 
54'58).

Per i battezzati, l’Eucaristia è un nu­
trimento spirituale il quale fa sì che 
essi vivano della vita stessa di Cristo, 
vengano incorporati più profondamente 
in lui e partecipino più intensamente 
a tutta l’economia del suo mistero. 
« Chi mangia la mia carne e beve il mio 
sangue rimane in me e io in lui » (Gv. 
6, 56).

a) L’Eucaristia quindi, quale sacra­
mento della piena unione con Cristo 
(7) e della perfezione della vita cristia­
na, è necessaria a ogni cristiano, secon­
do le parole del Signore: « Se non man­
giate la carne del Figlio dell’uomo e 
non bevete il suo sangue, non avrete 
in voi la vita » (Gv. 6, 53). Coloro che 
vivono più intensamente la vita della 
grazia, sentono fortemente il bisogno di 
questo cibo spirituale. La Chiesa stes­
sa, del resto, incoraggia la partecipazio­
ne quotidiana all’Eucaristia.



379

b) Nutrimento spirituale, che ha per 
effetto di unire la persona del cristiano 
a Gesù Cristo, l’Eucarisia in nessun 
modo è il mezzo per soddisfare le aspi­
razioni esclusivamente individuali an­
che se elevate. Dalla unione dei fedeli 
con Cristo, capo del Corpo Mistico ha 
origine l’unione dei fedeli fra loro.

Sulla partecipazione comune al pane 
eucaristico si fonda, secondo San Pao­
lo, l’unione di tutti i fedeli-, « Poiché 
non vi è che un pane solo, noi pure 
essendo molti, formiamo un solo cor­
po; tutti infatti partecipiamo del mede­
simo pane » (i Cor. io, 17). Per mezzo 
di questo sacramento « l’uomo è incor­
porato a Cristo e unito ai suoi mem­
bri » ( 8 ). Con la partecipazione « fre­
quente » all’Eucaristia, il cristiano si 
incorpora sempre più nel corpo di Cri­
sto, e partecipa sempre più al mistero 
della Chiesa.

c) Il bisogno spirituale dell’Eucari­
stia non riguarda dunque soltanto la 
crescita spirituale personale, ma nello 
stesso tempo e inseparabilmente con­
cerne la nostra inserzione più profonda 
nella Chiesa di Cristo, « che è il suo 
corpo, il compimento di lui, che si va 
compiendo interamente in tutti i suoi 
membri » (Eph. 1, 23).

4. Norme generali per i vari 
casi di ammissione.

Per i membri della Chiesa Cattolica 
questi due aspetti del mistero dell’Eu­
caristia sono strettamente connessi, va­
le a dire l’Eucaristia come celebrazione 
dell’intera Comunità ecclesiale unita in 
una stessa fede e l’Eucaristia come nu­
trimento che risponde ai bisogni di vita 
spirituale personale ed ecclesiale di cia­
scun fedele. Sarà lo stesso nel giorno 
voluto dal Signore quando tutti i disce­

poli di Cristo saranno riuniti in una so­
la e stessa Chiesa. Ma qual è la situa­
zione odierna nello stato di divisione 
dei Cristiani? In ogni battezzato, il bi­
sogno spirituale dell’Eucaristia è norma, 
le. Coloro che non si trovano in piena 
comunione con la Chiesa Cattolica ri­
corrono ai ministri delle loro proprie 
comunità secondo l’imperativo della 
loro coscienza.

Ma cosa pensare di coloro fra questi 
che non possono ricorrere al proprio 
ministro o che per altri motivi chiedo­
no l’Eucaristia ad un sacerdote della 
Chiesa Cattolica?

Il Direttorio Ecumenico ha già indi­
cato come bisogna salvaguardare nello 
stesso tempo una duplice esigenza: 
quella dell’integrità della comunione 
ecclesiale e quella del bene delle anime.

Le indicazioni del Direttorio deriva­
no da due norme generali:

a) Lo stretto rapporto fra il mistero 
della Chiesa e il mistero dell’Eucaristia 
non deve essere mai alterato, quali che 
siano le iniziative pastorali che saremo 
portati a prendere in casi determinati. 
Per sua natura, la celebrazione dell’Eu 
caristia corrisponde alla pienezza della 
professione di fede e della comunione 
ecclesiale. Questo principio non può 
essere mai oscurato. Esso deve ispirare 
la nostra linea di condotta in questo 
campo.

b) Qi.es to principio non sarà oscu­
rato se l’ammissione alla comunione 
eucaristica cattolica riguarda in casi par­
ticolari soltanto quei cristiani che mani­
festano una fede conforme a quella 
della Chiesa circa questo sacramento e 
sentono un vero bisogno spirituale del 
nutrimento eucaristico, ma che non 
possono fare ricorso al ministro della 
propria comunione ecclesiale per un pe­
riodo prolungato di tempo e quindi



380

spontaneamente domandano questo sa­
cramento, vi sono convenientemente 
preparati ed hanno una condotta de­
gna di un cristiano.

E’ da intendere questo bisogno nel 
senso sopra determinato (cfr. n. 3 b e 
c): bisogno di crescita nella vita spiri­
tuale, bisogno di inserimento maggiore 
nel mistero della Chiesa e della sua 
unità.

Inoltre bisognerà anche vigilare pa­
storalmente perché, anche se si verifica­
no queste condizioni, l’ammissione di 
questi cristiani alla comunione eucari­
stica non generi né pericolo né inquie­
tudine per la fede dei fedeli cattoli­
ci (9).

5. Differenze, in virtù di que­
sti principi, fra i membri 
delle Chiese Orientali e gli 
altri fedeli cristiani.

Il Direttorio Ecumenico (io), per la 
ammissione alla comunione eucaristica 
nella Chiesa Cattolica, prevede per gli 
orientali da noi separati norme distinte 
da quelle che riguardano gli altri cri­
stiani. La ragione è questa: le Chiese 
Orientali, quantunque separate, hanno 
veri sacramenti ■— soprattutto, in virtù 
della successione apostolica, il Sacerdo­
zio e l’Eucaristia — che le uniscono a 
noi con uno strettissimo legame, in mo­
do che il rischio di oscurare il rapporto 
che esiste tra comunione eucaristica e 
comunione ecclesiale è relativamente ri­
dotto (11). Di recente il Santo Padre 
ricordava che tra « la nostra Chiesa e 
le venerabili Chiese Ortodosse esisteva 
già una comunione quasi piena, benché 
essa non sia ancora perfetta, risultante 
dalla nostra comune partecipazione al 
mistero di Cristo e della sua Chiesa » 
(12).

Se al contrario si tratta di cristiani 
appartenenti a comunità la cui fede nel­
l’Eucaristia differisce da quella della 
Chiesa e che non hanno il sacramento 
dell’ordine, la loro ammissione all’Eu­
caristia cattolica comporta il rischio di 
oscurare il rapporto essenziale esistente 
fra comunione eucaristica e comunione 
ecclesiale. E’ per questa ragione che il 
Direttorio tratta questi casi in modo di­
verso da quello degli Orientali e non 
prevede questa ammissione se non in 
casi assai eccezionali definiti come « di 
urgente necessità ». Mentre poi a questi 
fedeli si domanda che manifestino per­
sonalmente nell’Eucaristia una fede con­
forme a quella della Chiesa Cattolica, 
vale a dire come Cristo istituì questo 
sacramento e la Chiesa Cattolica inse­
gna; questa richiesta invece non viene 
fatta ad un ortodosso, perché questi ap­
partiene ad una Chiesa la cui fede nel­
l’Eucaristia è conforme alla nostra.

6. L’Autorità a cui compete 
esaminare i casi. - Senso 
del n. 55 del Direttorio 
Ecumenico.

Il n. 5 5 del Direttorio Ecumenico 
conferisce un’ampia facoltà all’autorità 
episcopale per stabilire se si verificano 
o meno le condizioni richieste per de­
terminare questi rari casi. E’ ovvio che 
quando si tratta di casi che si ripresen­
tano con frequenza in una determinata 
regione, secondo un modello che si ri­
pete, le Conferenze Episcopali possono 
prendere delle misure con valore di 
norma. Il più delle volte però è all’or­
dinario del luogo che spetta prendere 
le decisioni concrete. Egli solo infatti 
sarà in grado di considerare tutte le cir­
costanze di un caso particolare e di de­
cidere come bisogna agire.



381

Oltre al pericolo di morte, il Diret­
torio presenta due casi a modo di esem­
pio, cioè quello dei detenuti in carcere 
e di coloro che si trovano in stato di 
persecuzione; ma fa anche menzione di 
« altri casi di simile urgente necessità ». 
Questi non si limitano a situazioni di 
oppressione e di pericolo. Infatti si può 
verificare il caso di cristiani separati 
che si trovano in una grande necessità 
spirituale e che non hanno la possibilità 
di ricorrere alle proprie comunità. Ci­
tiamo quello della diaspora: nel nostro 
tempo di vasti movimenti di popolazio­
ni, più spesso che nel passato, capita 
che cristiani non cattolici si trovino di­
spersi qua e là in regioni cattoliche. 
Questi fedeli spesso mancano di ogni 
aiuto da parte della propria comunità, 
oppure non possono farvi ricorso se 
non a prezzo di grandi sforzi o di in­
genti spese.

Se questi fedeli adempissero le altre 
condizioni previste dal Direttorio ecu­
menico, essi potrebbero essere ammessi 
alla comunione eucaristica, ma sarà 
compito del vescovo del luogo di esa­
minare ogni singolo caso.

Hanc Instructionem pastoralem Sum­
mus Pontifex Paulus VI, cum litteris 
Em.mt Cardinalis a Secretis Status die 
25 mensis maii 1972 infrascripto Se- 
cretariatus Card. Praesidi missis, appro­
bavit et publici iuris fieri iussit.

Datum Romae, ex aedibus Secreta- 
riatus ad christianorum unitatem foven. 
dam, die 1 mensis lunii 1972.

Card. GIOVANNI VILLEBRANDS, 
Presidente

Fr. GIROLAMO HAMER o.p., 
Segretario

NOTE

(1) Decreto sull’Ecumenismo Unitatis Re­
dintegratio, n. 8:

« Tuttavia la comunicazione in cose sacre 
non si deve considerare come un mezzo da 
usarsi indiscriminatamente per il ristabili­
mento dell’Unità dei Cristiani. Questa co­
municazione dipende soprattutto da due prin­
cìpi: dalla manifestazione dell’unità della 
Chiesa e dalla partecipazione ai mezzi della 
grazia. La significazione dell’unità per lo più 
vieta la comunicazione. La necessità di parte­
cipare la grazia talvolta la raccomanda. Circa 
il modo concreto di agire, avuto riguardo a 
tutte le circostanze di tempo, di luogo, di 
persone, decida prudentemente l’autorità epi­
scopale del luogo, seppure non sia altrimenti 
stabilito dalla Conferenza Episcopale, a nor­
ma dei propri statuti, o dalla Santa Sede ».

Cfr. anche il Decreto sulle Chiese orientali 
cattoliche Orientalium Ecclesiarum, n. 27.

Directorium ad ea quae a Concilio Vatica­
no Secundo de re oecumenica promulgata 
sunt exsequenda ( = Directorium Oecumeni- 
cum), in Acta Apostolicae Sedis, 59, 1967, 
pp. 574-592.

1. La comunicazione nelle cose sacre con i 
Iratelli orientali separati:

« Oltre al caso di necessità, può conside­
rarsi giusta causa per consigliare la comuni­
cazione nei sacramenti, la impossibilità mate­
riale o morale di ricevere i sacramenti nella 
propria chiesa, per lungo tempo o per par­
ticolari circostanze, affinchè, senza motivo le­
gittimo, il fedele non sia privato dei frutti 
spirituali dei sacramenti » (n. 44).

2. La comunicazione nelle cose sacre con 
gli altri fratelli separati:

« La celebrazione dei sacramenti è un’azio­
ne della Comunità celebrante fatta nella 
stessa comunità, di cui tale celebrazione si­
gnifica l’unità nella fede, nel culto e nella 
vita.

Pertanto, quando manca questa unità di 
fede circa i sacramenti, la partecipazione dei 
fratelli separati con i cattolici, specie ai sacra­
menti della Eucaristia, Penitenza e Unzione 
degli Infermi è proibita.

Tuttavia, siccome i sacramenti sono tanto 
segni di unità quanto fonti di grazia (cfr. 
Decreto sull’Ecumenismo, n. 8), la Chiesa 
per motivi sufficienti non può permettere 
che ad essi venga ammesso qualche fratello 
separato. Tale permesso si può concedere in 
pericolo di morte, o per necessità urgente 
(durante una persecuzione, in carcere), se il 
fratello separato non può recarsi da un mi­
nistro della sua chiesa o se spontaneamente 
richiede i sacramenti a un sacerdote cattolico, 
purché manifesti una fede conforme a quella 
della Chiesa circa questi sacramenti e inoltre 
sia ben disposto.



382

In altri casi di simile urgente necessità, 
decida l’Ordinario del luogo o la Conferenza 
Episcopale.

Il fedele cattolico, in simili circostanze 
non può chiedere questi sacramenti se non 
a un ministro che abbia validamente ricevuto 
il sacramento dell’Ordine » (n. 55).

Cfr. anche « Una dichiarazione del Segre­
tariato per l’Unione dei Cristiani. La posi­
zione della Chiesa Cattolica in materia di 
Eucaristia comune tra cristiani di diverse 
confessioni », in L’Osservatore Romano del 
12-13 genna'o 1970 (in Acta Apostolicae Se­
dis, 62, 1970, pp. 184-188).

(2) Cfr. Lumen gentium, 3; Unitatis re­
dintegratio, 4.

(3) Instructio generalis missalis romani: 
cap. I, n. 1.

(4) Cfr. Presbyterorum Ordinis, 4.
(5) Cfr. Pio XI, Enciclica Quas primas, 

28 dicembre 1925: A.A.S. 17, 1925, p. 598; 
Concilio Vaticano II, Presbyterorum Ordinis, 
5; Sacrosanctum Concilium, 2, 6.

(6) « Perfectior Missae participatio » (Co­
stituzione sulla sacra Liturgia Sacrosanctum 
Concilium, 55). Cfr. Instructio de cultu my­
sterii eucharistici: Eucharisticum mysterium, 
dei 25 maggio 1967, n. 12: A.A.S. 59, 1967, 
p. 549.

L’aver ricevuto l’unico e stesso battesimo 
non è sufficiente per permettere l’accesso alla 
comunione eucaristica. Infatti, la partecipa­
zione alla Eucaristia esprime l’integrale pro­
fessione di fede e la piena inserzione nella 
Chiesa, a cui introduce il sacramento del 
Battesimo.

Questo sacramento « quindi costituisce il 
vincolo sacramentale dell’unità, che vige tra 
tutti quelli che per mezzo di esso sono stati 
rigenerati. Tuttavia il battesimo di per sè 
è soltanto l’inizio ed esordio, poiché esso ten­
de interamente all’acquisto della pienezza 
della vita in Cristo. Pertanto, il battesimo 
è ordinato all’integra professione della fede, 
all’integrale incorporazione nell’istituzione 
della salvezza, come lo stesso Cristo ha vo­
luto, e infine, alla piena inserzione nella co­

munione eucaristica » (Unitatis redintegra­
tio, 22).

(7) Cfr. Presbyterorum Ordinis, 5.
(8) Concilio di Firenze, Decretum pro Ar- 

menis, DB 698; DS 1322. Nell’opera di San 
Tommaso d’Aquino, di frequente si incontra 
l’espressione « Sacramentum ecclesiasticae 
unitatis» (per esempio: Summa Theol., q. 
73, a. 2, sed c). L’Eucaristia opera l’unità 
della Chiesa, più formalmente essa opera il 
corpo mistico, perchè contiene il corpo reale 
di Cristo.

(9) Cfr. Orientalium Ecclesiarum, 26.
(10) Cfr. Direttorio Ecumenico, nn. 44 e 

45.
(11) Ecco due passaggi importanti del Di­

rettorio Ecumenico, che d’altronde riporta in 
parte dei testi conciliari:

39. « Siccome poi quelle Chiese (Orientali), 
quantunque separate, hanno veri sacramenti 
e soprattutto, in virtù della successione apo­
stolica, il sacerdozio e l’Eucaristia; per mezzo 
dei quali restano ancora uniti con noi da 
strettissimi vincoli, una certa comunicazione 
nelle cose sacre, presentandosi opportune 
circostanze e con l’approvazione della autori­
tà ecclesiastica, non solo è possibile, ma è 
anche consigliabile » (Decreto sull’Ecumeni­
smo, n. 15; cfr. anche il Decreto Orienta­
lium Ecclesiarum, nn. 24-29).

40. Fra la Chiesa Cattolica e le Chiese 
Orientali separate, esiste una stretta comunio­
ne in materia di fede (cfr. Decreto sull’Ecu­
menismo, n. 14), inoltre « con la celebrazione 
dell’Eucaristia del Signore in queste singole 
Chiese, la Chiesa di Dio è edificata e cresce » 
e « quelle Chiese, quantunque separate, han­
no veri sacramenti e soprattutto, il sacerdo­
zio e l’Eucaristia... » (Decreto sull’Ecumeni­
smo, n. 15).

(12) Lettera dell’8 febbraio 1971, indiriz­
zata al Patriarca Athenagoras e consegnata al 
Metropolita di Calcedonia Melitene in occa­
sione della visita fatta, quello stesso giorno, 
al Santo Padre. Il testo è stato pubblicato 
su L’Osservatore Romano il 7 marzo 1971.



383

SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Assoluzione sacramentale 
impartita in forma generale

Cristo Signore istituì il Sacramento 
della Penitenza, perché i fedeli, che 
avessero peccato, ottenessero dalla mi­
sericordia di Dio il perdono dell’offesa 
a Lui recata, e potessero, nel medesimo 
tempo, riconciliarsi con la Chiesa {cfr. 
Cost. Dogm. Lumen Gentium, n. u). 
Questo egli fece, quando conferì agli 
Apostoli ed ai loro legittimi successori 
la potestà di rimettere e di ritenere i 
peccati {cfr. Gv. 20, 22 s.).

Il Concilio di Trento dichiarò con 
magistero solenne che, per avere la 
piena e perfetta remissione dei peccati, 
si richiedono nel penitente tre atti co­
me altrettante parti del Sacramento, 
cioè la contrizione, la confessione e la 
soddisfazione; dichiarò, altresì, che la 
assoluzione data dal sacerdote è un at­
to di natura giudiziaria e che, per dirit­
to divino, è necessario confessare al sa­
cerdote tutti e singoli i peccati mortali, 
nonché le circostanze che modificano la 
specie dei peccati, dei quali uno si ri­
cordi dopo un accurato esame di co­
scienza {cfr. Sess. XIV, Canones de Sa­
cramento Paenitentiae, 4, 6-9; DS 
1704, 1706-1709).

Ora, numerosi Ordinari di luogo, 
preoccupati, da una parte, della difficol­
tà dei propri fedeli nell’accostarsi indi­
vidualmente alla Confessione per la pe­
nuria di sacerdoti, che si riscontra in 
alcune regioni, e dall’altra, di 
alcune teorie erronee intorno alla dot­
trina del Sacramento della Penitenza e 
della crescende tendenza e pratica, certo 

abusiva, di impartire l’assoluzione sa. 
cramentale a più fedeli insieme che si 
siano solo genericamente confessati, si 
sono rivolti alla Santa Sede pregandola 
di richiamare al popolo cristiano, se­
condo la vera natura del Sacramento 
della Penitenza, le condizioni necessa­
rie per il retto uso di questo Sacramen­
to, e di emanare nelle presenti circo­
stanze alcune norme in proposito.

Questa Sacra Congregazione, dopo 
aver attentamente considerato tali que­
stioni e tenuto conto dell’Istruzione 
della S. Penitenzieria Apostolica, in 
data 25 marzo 1944, dichiara quanto 
segue:

I
Dev’essere fermamente ritenuta e fe­

delmente applicata nella prassi la dot­
trina del Concilio di Trento. E’ da ri­
provare, pertanto, la consuetudine che 
di recente è apparsa qua e là, per la 
quale si pretende di poter soddisfare al 
precetto di confessare sacramentalmen­
te i peccati mortali, al fine di ottenere 
l’assoluzione, con la sola confessione 
generica o — come dicono — celebrata 
in forma comunitaria. Questo urgente 
dovere è richiesto non solo dal precetto 
divino, come è stato dichiarato dal Con­
cilio di Trento, ma anche dal grandissi­
mo bene delle anime, che, per secolare 
esperienza, deriva dalla confessione in­
dividuale, quando è ben fatta e bene 
amministrata. La confessione indivi­
duale e completa con l’assoluzione resta



384

l’unico mezzo ordinario, grazie al quale 
i fedeli si riconciliano con Dio e con la 
Chiesa, a meno che un’impossibilità fi­
sica o morale non li scusi da una tale 
confessione.

II
Può avvenire infatti che, verificando­

si talora particolari circostanze, sia le­
cito, o addirittura necessario, impartire 
l’assoluzione in forma collettiva a più 
penitenti, senza che preceda la confes­
sione individuale.

Questo può accadere, innanzitutto, 
quando è imminente il pericolo di mor­
te, ed al sacerdote o ai sacerdoti, anche 
se son presenti, viene a mancare il tem­
po per ascoltare le confessioni dei sin­
goli penitenti. In questo caso, qualsia­
si sacerdote ha la facoltà di impartire 
l’assoluzione a più persone insieme, 
premettendo, se ne ha il tempo, una 
brevissima esortazione perché ognuno 
voglia fare l’atto di contrizione.

I
III

Oltre ai casi nei quali si tratta del 
pericolo di morte, è lecito assolvere sa­
cramentalmente più fedeli insieme, che 
si sono solo genericamente confessati, 
ma sono stati opportunamente esortati 
al pentimento, se ricorre una grave ne­
cessità, ossia quando, in considerazione 
del numero dei penitenti, non si hanno 
a disposizione dei confessori per ascol­
tare, come si conviene, le confessioni 
dei singoli entro un conveniente perio­
do di tempo, sicché i penitenti — sen­
za loro colpa — sarebbero costretti a 
rimanere a lungo privi della grazia sa­
cramentale o della santa Comunione.

Questo può avvenire soprattutto nel­
le terre di missione, ma anche in altri 
luoghi e presso dei gruppi di persone, 
ove risulti una simile necessità.

Ciò, però, non è lecito, qualora si 
possono avere dei confessori a disposi­
zione, per la sola ragione di una gran­
de affluenza di penitenti, quale può 
verificarsi, ad esempio, in occasione di 
una grande festa o di un pellegrinaggio 
(cfr. Prop. 59, tra le proposizioni con­
dannate da Innocenzo XI, il 2 marzo 
1679; DS 2159).

IV
Gli ordinari di luogo e, per quanto 

li riguarda, anche i sacerdoti, sono ob­
bligati in coscienza, ad adoperarsi per­
ché non diventi insufficiente il numero 
dei confessori per il fatto che alcuni sa­
cerdoti trascurano questo nobile mini­
stero (cfr. Decr. Presbyterorum Ordi­
nis, n. 5, 13; Christus Dominus, n. 30), 
mentre attendono ad occupazioni seco­
lari o ad altri ministeri non egualmente 
necessari, soprattutto se tali compiti 
possono essere svolti dai diaconi o da 
laici idonei.

V
E’ riservato all’Ordinario del luogo, 

dopo averne discusso con altri compo­
nenti della Conferenza Episcopale, giu­
dicare se ricorrano le condizioni, di cui 
si è detto all’art. Ili, e stabilire, quin­
di, quando sia lecito impartire l’asso­
luzione sacramentale in forma collet­
tiva.

Qualora, oltre ai casi stabiliti dal­
l’Ordinario del luogo, si presenti una 
altra grave necessità di imparire la as­
soluzione sacramentale generale a più 
persone, il sacerdote è tenuto a ricor­
rere in precedenza, ogni volta che gli 
è possibile, all’Ordinario per poter im­
partire lecitamente l’assoluzione: in ca­
so contrario, abbia cura di informare 
quanto prima il medesimo Ordinario di 
questo stato di necessità e dell’assolu­
zione che ha dato.



385

VI
Per quel che riguarda i fedeli, per­

ché essi possano usufruire dell’assolu­
zione sacramentale impartita a più per­
sone insieme, si richiede assolutamente 
che siano ben disposti, cioè che ciascu­
no sia pentito dei peccati commessi, 
proponga di astenersene, intenda ripa­
rare gli scandali ed i danni eventual­
mente provocati, e proponga, altresì, di 
confessare a tempo debito i singoli pec­
cati gravi, che al momento non può 
confessare. Circa tali disposizioni e con. 
dizioni, richieste per la validità del Sa­
cramento, i fedeli debbono essere accu­
ratamente avvertiti dai sacerdoti.

VII
Coloro, ai quali sono rimessi i pec­

cati gravi mediante l’assoluzione in for­
ma collettiva, devono accostarsi alla 
confessione auricolare prima di ricevere 
di nuovo una tale assoluzione, a meno 
che non siano impediti da una giusta 
causa. Sono però strettamente obbliga­
ti a presentarsi entro un anno al con­
fessore, eccetto il caso di impossibilità 
morale. Rimane, infatti, in vigore an­
che per essi il precetto, in forza del qua­
le ogni fedele è tenuto a confessare 
privatamente a un sacerdote, per lo me­
no una volta l’anno, i propri peccati, si 
intende quelli gravi, che non ha anco­
ra singolarmente confessati (cfr. Conc. 
Later. IV, c. 21 con Conc. Trid., Doc­
trina de Sacramento Paenitentiae, c. 5; 
De confessione e can. 7-8; Uenz. - 
Schònm. 812; 1679-1683 e 1707-1708; 
cfr. anche Prop. 11 tra le proposizioni 
condannate dalla S. C. S. Ufficio, con 
Decr. del 24 settembre 1665; US 
2031).

Vili
I sacerdoti istruiscano i fedeli che è 

proibito per coloro i quali hanno co­

scienza di essere in peccato mortale, 
avendo a disposizione qualche confes­
sore, di evitare, di proposito o per ne­
gligenza, l’assolvimento dell’obbligo 
della confessione individuale, aspettan­
do l’occasione, in cui si imparte l’asso­
luzione a più persone insieme (cfr. Istr. 
della S. Penit. Apost. del 25 marzo 
1944).

IX
Affnché, poi, i fedeli possano facil­

mente soddisfare all’obbligo di compie­
re la confessione individuale, si abbia 
cura che nelle Chiese ci siano a dispo- 
sizione dei confessori, nei giorni e nel­
le ore stabilite per la comodità dei fe­
deli.

Nei luoghi impervi e lontani, dove 
raramente il sacerdote può recarsi en­
tro l’anno, si organizzino le cose in 
modo che il sacerdote, per quanto è 
possibile, ascolti, in ciascuna sua visita, 
le confessioni sacramentali di una parte 
dei penitenti, mentre agli altri peniten­
ti — sempre che ricorrano le condizio­
ni sopraindicate all’art. Ili — impar­
tirà l’assoluzione generale, in maniera 
tale che tutti i fedeli, almeno una volta 
l’anno, possano accostarsi alla confes. 
sione individuale.

X
Si inculchi con ogni cura ai fedeli che 

le celebrazioni liturgiche ed i riti peni­
tenziali comunitari sono quanto mai 
utili per la preparazione di una più 
fruttuosa confessione dei peccati e per 
l’emendazione della vita. Si eviti, però, 
che tali celebrazioni 0 riti siano confusi 
con la confessione sacramentale e con 
l’assoluzione.

Se, nel corso di tali celebrazioni, i 
penitenti hanno fatto la confessione in­
dividuale, ciascuno di essi riceva singo­
larmente l’assoluzione dal confessore, al 
quale si rivolge. Nel caso, tuttavia, del-



386

l’assoluzione sacramentale data a più 
persone insieme, questa sia sempre im­
partita secondo lo speciale rito stabilito 
dalla Sacra Congregazione per il Culto 
Divino. Tuttavia, fino alla promulga, 
zione di questo nuovo rito, si deve usa­
re al plurale la formula di assoluzione 
sacramentale, attualmente prescritta. La 
celebrazione di tale rito deve essere 
completamente distinta dalla celebra­
zione della Santa Messa.

XI
Colui che si trova in una situazione 

tale che è di scandalo ai fedeli, può sen­
z’altro ricevere, se è sinceramente pen­
tito e propone seriamente di rimuovere 
lo scandalo, l’assoluzione sacramentale 
insieme con gli altri; tuttavia, non si 
accosti alla S. Comunione se non dopo 
aver rimosso lo scandalo, secondo il 
giudizio del confessore, al quale prima 
deve personalmente ricorrere.

Circa l’assoluzione delle censure ri­
servate, si osservino le norme del di­
ritto vigente, calcolando il tempo del 
ricorso dalla prossima confessione indi­
viduale.

XII
Per quanto riguarda la pratica della 

confessione frequente o « di devozio­
ne », i sacerdoti non si permettano di 
dissuaderne i fedeli. Al contrario, fac­
ciano rilevare i frutti abbondanti che 
essa apporta alla vita cristiana (cfr. En­
ciclica Mystici Corporis: A.A.S. 35, 

1943, 235), e si dimostrino sempre 
pronti ad ascoltarla, ogni qualvolta i fe­
deli ragionevolmente ne fanno richiesta. 
Bisogna assolutamente evitare che la 
confessione individuale sia riservata ai 
soli peccati gravi; ciò, infatti, privereb­
be i fedeli dell’ottimo frutto della con­
fessione e nuocerebbe al buon nome di 
coloro che si accostano singolarmente 
al Sacramento.

XIII
Le assoluzioni sacramentali impartite 

in forma collettiva, senza che siano os­
servate le norme sopracitate, sono da 
considerare come gravi abusi. Tutti i 
pastori debbono evitare con cura tali 
abusi, consapevoli della propria respon­
sabilità nei riguardi del bene delle ani­
me e della dignità del Sacramento della 
Penitenza.

Il Sommo Pontefice Paolo VI, nella 
udienza concessa al sottoscritto Cardi­
nale Prefetto della Sacra Congregazio­
ne per la Dottrina della Fede il 16 giu­
gno 1972, ha approvato in modo spe­
ciale queste norme e ne ha ordinato la 
promulgazione.

Roma, dalla sede della Sacra Con­
gregazione per la Dottrina della Fede, 
16 giugno 1972.

FRANCESCO Card. SEPER, 
Prefetto

Paolo Philippe, Segretario



387

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Convegno di Sant'lgnazio 1972

Com'è noto, nei giorni 25, 26, 27 agosto, si è tenuto a S. Ignazio il con­
sueto convegno annuale degli organi consultivi diocesani. Dei lavori com­
piuti in queste giornate, dalle quali confido verranno nuovi impulsi e aiuti 
per l’attività pastorale, la comunità diocesana sarà informata nei modi più 
idonei. Mi sembra opportuno, frattanto, far noto il testo delle omelie che 
ho pronunciato in tale occasione, cercando nella parola di Dio illumina­
zione e stimolo per il nostro comune impegno di lavoro.
Torino, 29 agosto 1972

+ Michele Card. Pellegrino, arcivescovo

Omelia ai Vespri di venerdì 25 agosto

EZECHIELE, 37, 1-14
Carissimi, la Parola di Dio che ci è stata proposta nella prima lettura 

della Messa di oggi mi sembra che possa esserci di ispirazione e di guida 
all’inizio del comune nostro lavoro di questi giorni. Possiamo porci, di 
fronte alla Parola di Dio che ci viene presentata dalla pagina di Ezechiele 
letta in questo momento, in due atteggiamenti: come ascoltatori, perché 
è sempre il primo impegno del cristiano, « pie audire », come si esprime 
la Costituzione Dei Verbum, ascoltare con fede, con pietà, con docilità la 
Parola che comunica il messaggio di verità e di salvezza. Ma è anche le­
cito e opportuno che ci mettiamo nella situazione di Ezechiele, al quale 
fu rivolta la Parola di Dio con l’invito a « profetizzare ». Come Ezechiele, 
siamo anche noi « profeti ». Tutti noi in quanto battezzati, perché partecipi 
dell’ufficio profetico di Cristo sacerdote; per un titolo particolare, poi, noi 
vescovi e sacerdoti.

Cerchiamo di cogliere dalla Parola di Dio che abbiamo ascoltato alcune 
indicazioni particolarmente utili in ordine al tema di questa giornata.

1. La situazione degli uomini

Sappiamo a chi fu rivolta la Parola di Dio per mezzo del profeta Eze­
chiele, al popolo deportato in Babilonia. E’ un invito a riflettere sopra certi 
aspetti della nostra situazione, della situazione della Chiesa e del mondo 
d’oggi.



388

A riflettere su certi aspetti negativi dei singoli e della comunità, pos­
siamo vedere raffigurata la situazione di molti, indicata plasticamente 
dalle ossa aride disseminate sulla distesa della valle. D’accordo, questi 
aspetti negativi non esauriscono la realtà, ricca di fermenti e di promes­
se, ma è necessario tenerne conto e guardarli, con lo sforzo di massima 
obiettività, sempre nella luce della fede. Si tratta di confrontare il com­
portamento nostro e delle nostre comunità con le esigenze del vangelo, 
con le esigenze della comunione ecclesiale, della attività pastorale. E’ 
indubbio che il raffronto con queste esigenze pone seri interrogativi b 
suscita motivi pressanti e gravi di sofferenza e di angoscia. Avremo certa­
mente occasione di gettare luce sulla situazione in cui viviamo nei nostri 
incontri di queste giornate.

2. L’iniziativa è di Dio

« La mano del Signore fu sopra di me e il Signore mi portò fuori in 
spirito » ecc. E' Dio che chiama il profeta e gli affida una missione. E’ Dio 
che prende l’iniziativa. Sappiamo come la parola del Signore Dio esprime 
con insistenza martellante questa realtà, moltiplicando i verbi alla prima 
persona: « metterò su di voi », « farò crescere », « stenderò », « infonde­
rò » [ ... ], « saprete che lo sono il Signore ». E' il Signore che ridesta le 
ossa aride, fa crescere su di esse la carne, stende la pelle, infonde lo Spi­
rito. Tutto è iniziativa divina. Dio stesso spiega la figura, applicandola al 
popolo di Israele: « Queste ossa sono tutta la gente di Israele »; annunzia 
loro: « Dice il Signore Dio: ecco io apro i vostri sepolcri, vi risuscito dalle 
vostre tombe, o popolo mio, vi riconduco nel paese di Israele. Riconosce­
rete che lo sono il Signore [ ... ] farò entrare in voi il mio Spirito [ ... ] 
vi farò riposare nel vostro paese; saprete che io sono il Signore ».

Fratelli carissimi, non dimentichiamo mai la verità che è proclamata 
da tutta la Scrittura, una verità per cui la Chiesa ha lottato e sofferto: ri­
cordiamo particolarmente sant’Agostino e la sua polemica contro il pela- 
gianesimo e le lotte successive contro quello che fu chiamato il semi- 
pelagianesimo: tutto perché fosse riconosciuto l’assoluto primato di Dio, 
perché a Dio fosse riconosciuta l’assoluta ed esclusiva iniziativa nell'ope­
ra della salvezza. Tutto questo vale anche per oggi, anche per noi. Dice 
a noi il Signore, come disse altrove per bocca di Ezechiele: « Vi formerò 
un cuore nuovo ». E’ un inivito alla fede, è un invito ad aprirci all’iniziativa 
divina con fede e con fiducia, un invito all'umiltà, al riconoscimento della 
nostra incapacità, del nostro nulla. In questi giorni noi dobbiamo prima di 
tutto renderci disponibili all’iniziativa divina e umilmente e fiduciosamen­
te supplicare il Signore perché voglia operare in noi, nella nostra Chiesa 
torinese.



389

3. La nostra collaborazione

« Vi formerò un cuore nuovo », dice il Signore; ma Egli ha detto prima: 
« fatevi un cuore nuovo ». Dio avrebbe potuto vivificare quelle ossa inari­
dite con un semplice cenno della Sua volontà onnipotene. Invece Egli 
chiede l’intervento del profeta; vuole che l’uomo collabori alla sua inizia­
tiva. Lui, che ci ha salvati per mezzo di Gesù Cristo suo Figlio fatto uomo 
per noi, fa appello alla nostra responsabilità, alla responsabile collabora­
zione di ciascuno e di tutta la comunità diocesana; alla responsabilità e 
all’impegno di tutti noi che siamo qui, rappresentanti, a diversi titoli, della 
Chiesa di Dio in Torino. Un grande senso di responsabilità deve ispirare, 
deve sostenere la nostra azione di questi giorni, collaboratori di Dio, se­
condo l’energica espressione di Paolo.

4. Parola e gesto

C’è una costante nella storia della salvezza: Dio si rivolge agli uomini 
con la parola e con i gesti. Tutta la vicenda del popolo ebreo è segnata da 
questo ritmo dell’intervento divino che alterna le parole con i gesti, con 
i segni. Così i profeti: mentre proclamano la parola di lahvè, essi, per vo­
lontà di Dio, si presentano al popolo con atteggiamenti, con iniziative le 
più imprevedibili, che esprimono plasticamente il disegno di Dio. Così 
anche Gesù, come ci ricorda il primo versetto del primo capitolo degli Atti 
degli Apostoli: « fece e insegnò ». Non c’è bisogno di ricordare qui gli in­
segnamenti di Gesù consegnati alle pagine del vangelo e del Nuovo Testa­
mento; ricordiamo le sue « opere », alle quali Egli si appella: « Se non 
credete a me, credete alle mie opere ». Ricordiamo i miracoli, che sono 
segni che parlano così come parlano le labbra di Cristo Maestro. La Costi- 
turione « Dei Verbum » ci ha ricordato i vari modi con cui Dio si comu­
nica agli uomini: la stessa presenza di Cristo è uno di questi modi.

Noi siamo impegnati a studiare il tema « Evangelizzazione e Sacra­
menti ». L’evangelizzazione che è, in primo luogo, annunzio della Parola, 
ma che è anche richiamo ai gesti, alle opere di Cristo. I sacramenti sono, 
a loro volta, azioni di Cristo Signore che la Chiesa attualizza, per volontà di 
Cristo stesso, come strumento di salvezza, perché i cristiani le rivivano. Dio 
vuole che si ascoltino le parole che Egli proclama per bocca del profeta, 
vuole che si ponga attenzione ai gesti che Egli compie. « Evangelizzazione 
e sacramenti », è stato detto e ripetuto, non sono realtà antitetiche, ma 
devono reciprocamente integrarsi. In questi giorni ci sforzeremo di inten­
dere meglio questi mezzi di salvezza che Dio ha offerto alla sua Chiesa e 
cercheremo i modi per valorizzarli. Accettiamoli con fede, con gratitudine, 
come doni del Signore, con l'impegno di collaborare con Lui, secondo il 
Suo disegno, nell'amore per Lui e per i nostri fratelli.



390

Omelia alla Messa di sabato 26 agosto

ATTI 1, 12-14; Gv 19, 25-37
Carissimi, siamo qui riuniti in questo giorno di sabato, nella memoria 

di Maria Santissima, la Madre di Gesù, la Madre nostra.
Slamo riuniti qui come Chiesa — direi — in un modo qualificato, per 

la particolare responsabilità che ognuno di noi porta nella vita della Chie­
sa locale.

Ebbene, è bello riunirci qui intorno a Maria, e per lei avvicinarci a 
Gesù, suo Figlio, a cui essa è intimamente connessa nella sua missione 
(ricordiamo che è il tema dominante del capitolo dedicato dalla Lumen 
gentium alla Mariologia), e per Gesù al Padre, nello Spirito Santo.

Allargando lo sguardo della fede, secondo la costante tradizione patri­
stica accolta dalla Lumen gentium e oggi illustrata, forse, con particolare 
impegno dalla teologia (cito per tutti Urs von Balthasar), noi guarderemo 
a Maria nella luce del mistero ecclesiale, come primizia, come primo mem­
bro e il più insigne della Chiesa, come madre della Chiesa, come quella 
che, ci avverte il concilio, primeggia tra gli umili e i poveri del regno che 
dovevano dare inizio alla Chiesa.

Ci avviciniamo a Maria rievocando due momenti che ci vengono pre­
sentati dalla parola di Dio promulgata testé.

Primo momento è il Calvario, la morte di Gesù in croce. E’ la fine? 
Sembra che quando noi ascoltiamo da Gesù quelle parole « tutto è com­
piuto », quando l'evangelista ci dice: « chinato il capo, spirò », sembra che 
proprio sia scritta la parola « fine » alla missione di Gesù. E' invece l'ini­
zio: tra poco un soldato squarcerà con una lancia il cuore di Cristo, e da 
questa ferita sgorgheranno sangue e acqua; cioè, secondo una spiegazione 
in senso spirituale, familiare ai Padri, raccolta dalla liturgia e anche dal 
recente concilio, uscirà dal cuore aperto di Cristo la Chiesa. Usciranno 
i sacramenti, e specialmente il battesimo, che i Padri vedono volentieri 
raffigurato dall’acqua, e l'Eucaristia, raffigurata nel sangue.

E' dunque l’inizio della Chiesa. «Ecco il tuo figlio, ecco la tua Madre »: 
anche queste parole mostrano che qualcosa sta per cominciare, o per rico­
minciare, tra Maria e Giovanni, tra Maria e la Chiesa. Chi riflette alla men­
talità di Giovanni, così attento a cogliere e a segnalare il significato mi­
sterioso, sacramentale della parola, di quello che Gesù dice e di quello 
che Gesù fa, non può certamente minimizzare il significato di questo te­
stamento di Gesù. Così Gesù parla, dall'alto della croce. Anche questo 
fa parte della buona novella.



391

Anche in quel momento Gesù evangelizza, con una di quelle che si usa 
chiamare le sette parole pronunciate da Gesù sulla croce. E’ l'ultima fase 
della evangelizzazione fatta a voce, prima della morte: continuerà dopo la 
risurrezione.

Gesù evangelizza i poveri; evangelizza un piccolo gruppetto di perso­
ne Isolate in mezzo a una folla che guarda a quel crocifisso come a un 
criminale. Piccolo gruppo. Matteo nota che c'erano molte donne che guar­
davano, ma da lontano, e non è probabile che ascoltassero le parole dette 
da Gesù in quel momento sulla croce.

Gesù parla: da chi e come è ascoltato? E' bene che ricordiamo, sia 
pure di sfuggita, un problema che non possiamo lasciare da parte parlan­
do di evangelizzazione. C’è una folla che si muove intorno a Gesù in quel 
momento. Il problema è quello della libertà dell’uomo, del potere che ha 
l’uomo di dire « sì » o « no » a Dio che parla; e in quel momento, per 
quanto noi sappiamo dai vangeli, sono i « no » che decisamente predomi­
nano. Il « no » dei passanti che lo insultano provocandolo: « Se tu sei il 
Figlio di Dio, scendi dalla croce! »; il « no » dei soldati che lo beffeggiano, 
il « no » dei notabili che lo scherniscono e gli lanciano l'ultima sfida: « E’ 
il re d’Israele; scenda ora dalla croce, e gli crederemo », il « no » di uno 
dei malfattori appesi alla croce. Questo è l'ascolto che riceve Gesù in 
questi ultimi momenti della sua opera di annunciatore della buona novella.

Pochissimi ascoltano le sue parole come egli desidera che siano ascol­
tate, pochissimi le accolgono come messaggio di salvezza.

E' l’invito, fratelli carissimi, ad ascoltare Gesù che parla, ed è un in­
vito ad evangelizzare sempre, senza scoraggiarci perché non siamo ascol­
tati, se alla nostra opera di evangelizzazione si risponde con il « no » o 
magari con le beffe e lo scherno.

Gesù parla; poi, Gesù muore. « E, deito questo, spirò ». E’ in quel mo­
mento, lo sappiamo, che culmina l'opera salvifica compiuta da Gesù: per 
noi discese dal cielo, per noi fu crocifisso, morì sulla croce. In quel mo­
mento, dicevo, Gesù porta a compimento la sua opera di salvezza, e lì noi 
troviamo il primo nucleo della Chiesa che accoglie la salvezza portata da 
Gesù; Gesù ci salva parlando, ci salva morendo.

Ci siamo domandati qualche volta, fratelli e sorelle, chi sono gli ope­
ratori di pastorale nella Chiesa di Dio pellegrina in Torino? I vescovi, i 
collaboratori più vicini, i sacerdoti, I laici impegnati, voi che siete qui, 
senza dubbio; ma non ci saranno altri operatori di pastorale non meno 
efficaci anche se sconosciuti, anche se la loro collaborazione è avvolta 
nel silenzio? E' quello che io penso molte volte quando, nelle visite pa­
storali mi incontro con i malati nelle parrocchie; qualche volta si tocca 
con mano che quelli sono veri, autentici operatori di pastorale.



392

Dobbiamo essere riconoscenti a questi fratelli e sorelle che accettano 
di essere crocifissi con Cristo per essere suoi collaboratori nell'opera di 
salvezza. Dobbiamo saper valorizzare con rispetto questi nostri fratelli 
che soffrono, con spirito di fede e di amore, saper valorizzare sempre più 
il dolore, come contributo prezioso all'opera di salvezza. Possiamo anche 
dire che Cristo in croce inaugura l'economia sacramentale, se consideria­
mo il momento della morte come facente tutt’uno con la cena. « Questo 
è il mio corpo che sarà dato per voi, questo è il calice della nuova allean­
za che sarà sparso per voi ». L’Eucaristia, memoriale della passione e 
della risurrezione del Signore, è il gesto che rende perenne sui nostri al­
tari quello che è avvenuto la sera prima nel cenacolo, quello che avviene 
il venerdì santo sulla croce. •

« Annunziate la morte del Signore », ammonisce Paolo. La dobbiamo 
annunziare con la parola: mettere sempre al centro del nostro annuncio 
Cristo e, secondo la nota parola di Bossuet, « Cristo al centro dell’uni­
verso; la morte e la risurrezione di Cristo al centro dell'opera salvifica di 
Cristo ». E’ il mistero pasquale.

« Annunziate la morte del Signore », con la parola, ma più ancora con 
la vita, con l'essere disponibili a morire ogni giorno con lui come Paolo, 
a portare intorno la morte di Cristo nei nostri corpi, dando questa testi­
monianza di cristiani che nella fede, nella gioia, neH’amore, sanno accet­
tare la croce, disposti a morire con Cristo.

Quante volte, ve lo confesso, io mi domando, in momenti di crisi e di 
difficoltà cui accennavamo ieri sera e che sono troppo palesi per aver bi­
sogno di essere sottolineati, quante volte mi domando se Cristo non aspet­
ta da noi, responsabili della Chiesa in questi momenti, oltre l'impegno 
apostolico di lavoro, di annuncio, di una adeguata celebrazione dei sacra­
menti, se non aspetta da noi altrettanto, e forse più ancora, che ci uniamo 
a lui crocifisso per risorgere con lui, che sappiamo vìvere la vita di morti­
ficazione — usiamo questa parola tradizionale così espressiva — che sap­
piamo giorno per giorno morire con lui.

Il secondo episodio che ci viene rievocato dalla parola di Dio è quello 
del cenacolo, della sala al piano superiore nella quale si è raccolta la 
prima Chiesa, la prima comunità cristiana. Siamo ai primi passi della 
Chiesa: anche qui è presente Maria. Qui non c'è ancora in modo esplicito 
opera di evangelizzazione: non sappiamo nulla della eventuale attività sa­
cramentale, della celebrazione dell'Eucaristia. E' la preparazione che la 
prima Chiesa fa all'opera che le è stata affidata da Cristo, di evangelizzare, 
di santificare.



393

Come vengono vissuti questi giorni? Non è un po’ quello che facciamo 
noi qui? Ci siamo raccolti sospendendo la nostra attività normale, nella 
preparazione; forse avremmo bisogno che fossero più frequenti e più lun­
ghi questi periodi di sosta, di meditazione e di discussione, per rendere 
più fecondo il nostro lavoro. Comunque, ispiriamoci all'esempio della pri­
ma comunità.

« Ritornarono in Gerusalemme » — ci dice il libro degli Atti — perché 
così aveva ordinato Gesù. Ritornarono, in attesa che si adempisse « la 
promessa del Padre », nell'attesa, come ha detto prima lo stesso autore 
degli Atti, nell'ultimo capitolo del suo vangelo, che scendesse quella « po­
tenza dall'Alto » che Gesù aveva promesso. Cioè obbediscono a Gesù, non 
si domandano che cosa debbono fare.

lo temo che molte volte nei nostri progetti di pastorale noi non proce­
diamo come dovremmo procedere; cioè prima ci domandiamo, in base, 
che so, alle statistiche, alla sociologia religiosa, alla nostra esperienza, ci 
domandiamo che cosa dobbiamo fare, poi forse ci ricordiamo di interro­
gare la parola di Dio.

Le parti debbono essere invertite: prima cercare la volontà di Gesù, 
che cosa egli ci chiede. Cercare nella sua parola, ricordando che Gesù 
parla e opera nella Chiesa, che il suo Spirito anima tutta la comunità, men­
tre il magistero, vescovi e papa, hanno il compito di guidare la comunità 
nell'ascolto dell'autentica voce di Cristo e di garantire la conformità del 
sentire di tutta la comunità al pensiero di Cristo. Cerchiamo la volontà di 
Cristo in questi giorni, cerchiamola nella meditazione della parola di Dio, 
nella preghiera comunitaria, nella preghiera personale.

Come si preparano là gli apostoli e i primi credenti, circa centoventi 
persone, come dice Luca? Essi vivono come Chiesa, come comunità an­
che, riunita nel medesimo luogo, vivono in piena comunione. Di mezzo alla 
comunità emergono le figure degli apostoli che sono nominati, tutti gli un­
dici, a uno a uno, come quando Gesù li scelse. Di nuovo abbiamo l'elenco 
dei nomi degli apostoli, perché Gesù così volle la Chiesa, volle riuniti in­
torno a loro tutti i credenti in lui; e noi sappiamo che gli apostoli sono 
scomparsi, ma c’è chi, per volontà dì Cristo, ha raccolto la loro succes­
sione, i vescovi, di cui i presbìteri sono « saggi collaboratori », rendendoli 
presenti nelle singole comunità (LG, 28). Quando incomincerà l'opera vera 
e propria di evangelizzazione, saranno prima di tutti gli apostoli a pren­
dere la parola; e tra gli apostoli ha uno spicco evidente la figura di Pietro 
che assume l'iniziativa e la guida della comunità.

Come si prepara la comunità alla missione? « Con Maria madre di 
Gesù ». Anche qui non prendiamo questa parola come detta a caso: « con 
Maria tnadre di Gesù ». La Chiesa sente il bisogno di questa madre che



394

è Maria. Cristo ce l'ha data, siamogli riconoscenti, e non consideriamo 
Maria come gualche cosa di marginale nella dottrina e nella vita della 
Chiesa. Se in passato si è fatto più volte — e si fa ancora — da molti cri­
stiani poco preparati l’errore di sovrapporre a Cristo Maria e anche tanti 
altri santi, guesto non deve indurci a dimenticare il ruolo autentico e pri­
vilegiato di Maria nell'opera della salvezza, e quindi in tutta la vita della 
Chiesa.

Cosa fa la prima comunità? Prega, Luca lo nota esplicitamente: « tutti 
erano assidui e concordi nella preghiera »; momento sempre di importanza 
capitale nella vita della Chiesa. Attendono e pregano. Attendono perché 
sanno che l'iniziativa non viene da loro; li investirà una potenza dall’Alto, 
come ha promesso Cristo. Attendono, ma non passivamente: attendono 
pregando. E' un esempio da meditare e imitare; anche noi dobbiamo atten­
dere pregando. Mi ha fatto piacere — non che sia stato sorpreso — quan­
do ho visto, oltre alla partecipazione alla preghiera comunitaria, parecchi 
di voi pregare ieri sera qui, silenziosamente da soli, come pure stamattina 
parecchi, prima che dovessimo riunirci per la celebrazione delle Lodi.

Fratelli e sorelle, meditiamo su questi momenti che ci ha presentato 
la parola di Dio. Il momento del cenacolo ci ricorda che siamo Chiesa, co 
munità di fratelli raccolti intorno a Gesù, con Maria, intorno a quei suc­
cessori degli apostoli su cui ricade in primo luogo la responsabilità pasto­
rale della Chiesa torinese. Siamo qui raccolti in comunione fra noi, come i 
primi discepoli nel cenacolo.

Il momento della croce ci ricorda che siamo qui per rendere presente 
e attuale sull'altare il sacrificio che Cristo ha consumato sulla croce; ren­
dere attuale il mistero pasquale, il mistero della croce.

Ci assista Maria, ottenendoci quello spirito di fede che deve così ani­
marci in questa celebrazione, e faccia che questo nostro incontro, mentre 
è affermazione di fede e di comunione, sia anche sorgente di nuova forza 
per noi e di nuove grazie per la nostra Chiesa, per tutta la Chiesa.



395

Omelia alla Messa di domenica 27 agosto

ISAIA 22, 19-23; ROMANI 11, 33-36; MATTEO 16, 13-20
Carissimi, in questi due giorni abbiamo vissuto con particolare inten­

sità il nostro impegno di Chiesa, in primo luogo in ordine alla situazione e 
alle esigenze della nostra Chiesa locale. La Parola di Dio che ci viene pro­
posta oggi, tema centrale la Chiesa, ci aiuta a rivedere il senso di questo 
nostro impegno; per Cristo, con Cristo e in Cristo, noi operiamo e siamo 
invitati ad operare sempre più nella Chiesa, come Chiesa, in comunione 
tra noi, nella Chiesa locale, con tutte le Chiese e in primo luogo con Colui 
che Cristo, come ci racconta oggi san Matteo, ha costituito fondamento 
e clavigero nella sua Chiesa.

La seconda lettura, nel contesto odierno della Parola di Dio, possiamo 
intenderla come un invito a meditare il mistero della Chiesa. Paolo con­
chiude, con l’esclamazione di un fedele che ammira, che adora, la lunga 
discussione sul destino di Israele inserito nella visione di tutto il piano 
divino di salvezza. L’apostolo ha detto molte e grandi cose, ma è consa­
pevole che la parola umana è assolutamente insufficiente ad esprimere 
questo mistero; riconosce il mistero e adora l'infinita sapienza di Dio. 
Ebbene, anche la Chiesa, nella quale si continua l'opera salvifica che 
Paolo ha contemplato nella prima parte della lettera ai Romani, anche la 
Chiesa è mistero; come ci ricorda la « Lumen gentium », è prima di tutto 
mistero che ha la sorgente ultima nel mistero dei misteri, in Dio uno e 
trino, Padre, Figlio e Spirito Santo. Anche noi, che siamo Chiesa, siamo 
invitati ad ammirare e adorare. Non potremo certamente mai esaurire 
questo mistero, ma cerchiamo di renderci conto di alcuni aspetti della 
Chiesa che emergono dalla Parola di Dio che abbiamo ascoltato.

La Chiesa è fondata sulla fede in Gesù Cristo

Prima di tutto: la Chiesa è fondata sulla fede in Gesù Cristo. Non so 
se a chi oggi riflette sul capitolo 16 di S. Matteo sia abbastanza presente 
questa verità che invece era ben familiare ai Padri della Chiesa. La Chiesa 
è fondata sulla fede di Pietro, del primo dei credenti in Cristo, e dì tutti 
quelli che crederanno in Cristo. Gesù esige da Pietro una professione di 
fede: « Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente ». Solo dopo e in conse­
guenza di questa professione di fede, Egli annuncia la Chiesa che fonderà 
e promette di confidare a Pietro l'ufficio di fondamento e di clavigero.

Non si può separare Cristo dalla Chiesa, accettando solo la Chiesa o 
solo Cristo. E’ un errore che si è commesso e si commette: accettare solo 
la Chiesa, prescindendo da Cristo. Non è che ciò si professi come princi­
pio; ma si può rilevare talvolta nelia pratica, come frutto non di una riflessio-



396

ne consapevole, ma come un atteggiamento, una mentalità ingenuamente 
trionfalistica che pone la Chiesa al di sopra di tutto. Si poteva leggere 
nelle costituzioni di una piccola congregazione di suore (che adesso, mi 
hanno detto, sono state rivedute), che quelle buone suore sono impegnate 
a lavorare « per il trionfo della Chiesa », dimenticando che se mai è per il 
trionfo di Cristo che dobbiamo lavorare. E’ una mentalità che ha avuto una 
certa fortuna e da cui dobbiamo guarire, se c’è bisogno; ma forse non 
c’è bisogno.

C'è poi un’altra maniera, indubbiamente meno vistosa, per cui — parlo 
con cognizione di causa — si tende a sostituire la Chiesa a Cristo. Penso 
a certa gente, anche intellettuali di notevole statura, che mostrano una 
certa fiducia nella Chiesa come portatrice di un messaggio di amore, di 
solidarietà, di liberazione, di valori che trascendono la sfera delle realtà 
terrene, ma ignorano Cristo o certo non lo riconoscerebbero come Dio 
fatto uomo. Se vogliamo uscire da questa mentalità, basterebbe rileggere 
il discorso — che non esito a chiamare storico — pronunciato da Paolo VI 
il 29 settembre 1963 in apertura del secondo periodo del Vaticano II.

Ma dobbiamo stare in guardia soprattutto dall’errore opposto, oggi pur­
troppo molto più diffuso; l'errore di chi crede di accettare Cristo senza accet­
tare la Chiesa, prendendo le distanze dalla Chiesa che si dice istituzionale, 
ufficiale. Non posso dimenticare la fiera protesta di Ivan lllich quando due 
anni fa lo incontrai a Quernavaca, nel Messico; nel discorso venne fuori 
questa espressione: Chiesa istituzionale, Chiesa ufficiale. « Ma che ci 
sono due chiese? Per me la Chiesa è la Chiesa istituzionale con tutti i suoi 
difetti », la Chiesa che egli definiva volentieri, con quell’espressione cara 
a qualche Padre della Chiesa e che Urs von Balthasar mette a titolo di un 
capitolo nel suo volume « Sponsa Verbi », « casta meretrix », ma una sola 
Chiesa, l'unica vera Chiesa. Cercare Cristo fuori della Chiesa è la più 
grossa delle illusioni; la storia lo dimostra.

Gesù, dicevo, esige da Pietro una professione di fede. L’impegno no­
stro quotidiano, se vogliamo essere Chiesa, è prima di tutto credere e vi­
vere di fede, una fede che non possiamo darci da noi, ma che dobbiamo 
attendere come dono del Padre: « non è la carne e il sangue che te l’ha 
rivelato, ma il Padre mio che è nei cieli », una fede che dobbiamo conti­
nuamente chiedere nella preghiera. Fede in Gesù Cristo come lo presenta 
la Parola di Dio, tutta la Parola di Dio, qui e in tutto il Nuovo Testamento, 
come lo presenta il senso della Chiesa guidata dal magistero.

Qualche anno fa Karl Rahner rimproverava, forse non a torto, ad una 
certa spiritualità cristiana un atteggiamento inconsapevolmente monofisi- 
tico, in quanto si guarda quasi unicamente a Cristo-Dio, dimenticando la 
concreta e pienissima e realissima umanità del Figlio di Dio fatto uomo 
per noi. Oggi il pericolo è probabilmente quello opposto e dobbiamo es-



397

sere grati al Magistero che recentemente ha richiamato l’attenzione su 
questo pericolo, anche se, beninteso, le formulazioni della fede possono 
e debbono sempre essere oggetto di nuova riflessione per trovare un lin­
guaggio che, nell’assoluta fedeltà alla Parola di Dio, sia comprensibile 
agli uomini delle diverse culture, dei diversi tempi.

La Chiesa segno e sacramento di salvezza

Perchè questa promessa fatta in maniera così solenne dopo quell’inter­
rogazione di apertura: « La gente chi dice che sia il Figlio dell'uomo... Voi chi 
dite che io sa?» e poi: « lo ti dico...» ecc.? Indubbiamente Cristo pren­
de un atteggiamento di particolare solennità nell'annunziare la Chiesa che 
Egli promette di edificare. E' perché la Chiesa non è qualcosa di acciden­
tale nell’economia della salvezza. Dall'estremismo di chi dava al ben noto 
assioma « Extra ecclesiam nulla salus » un significato che offendeva la 
bontà e la misericordia e la sapienza del Signore e dimenticava l'univer­
salità della salvezza, oggi si rischia di cadere in un altro estremismo che 
ignora la realtà concreta della Chiesa, la quale non si può confondere sic 
et simpliciter con il mondo. La distinzione « Chiesa - mondo » è assoluta- 
mente fondamentale anche se deve essere meglio illuminata e meglio ca­
pita. Quando Oscar Cullmann analizza la prima professione di fede che si 
formula così: « Gesù è il Signore », osserva che la signoria di Gesù nel 
Nuovo Testamento va intesa, nella sua estensione, in due cerchi concen­
trici: primo cerchio è la Chiesa in cui la signoria di Gesù si attua in ma­
niera piena, sempre con la corrispondenza di fede e l’impegno dei creden­
ti; e poi la sua signoria sul mondo.

Certo nulla sfugge al primato di Cristo (prologo di san Giovanni, epi­
stola ai Colossesi, epistola agli Efesini); ma solo la Chiesa è segno e 
sacramento di salvezza, che se noi vogliamo operare la nostra salvezza 
« con timore e tremore », se vogliamo operare per la salvezza dei fratelli, 
dobbiamo operare nella Chiesa, come Chiesa. Che la Chiesa non sia pura 
istituzione umana e soggetta in tutto e per tutto — anche se vi è soggetta 
in gran parte perché fatta di uomini e vivente nella storia — alle vicende 
umane come tutte le altre istituzioni, basterebbe ad assicurarlo la promes­
sa che abbiamo udito: « Le porte degli inferi non prevarranno ». E' la pro­
messa di indefettibilità, già presente nel nome dato a Pietro Petros Kephàs, 
pietra, roccia salda come le rocce su cui è fondata questa chiesa e questa 
casa in cui ci troviamo.

Pietro nella Chiesa

La funzione di Pietro è indicata con tre immagini (secondo alcuni sareb­
bero soltanto due immagini, in quanto quella delle chiavi si identifiche-



398

rebbe con quella del legare e sciogliere). Cerchiamo di renderci conto di 
quello che sembra essenziale. La prima immagine è quella del fondamen­
to: « su questa pietra edificherò la mia Chiesa ». C’è bisogno di dire l'im­
portanza che ha il fondamento? Le chiavi: come vi sono le chiavi della 
città dell’Hades, gli inferi, di cui Cristo parla qui, così vi sono le chiavi 
della città di Dio, del Regno dei cieli di cui la Chiesa è annunzio e inìzio. 
Queste chiavi del Regno saranno affidate a Pietro.

Il passo della prima lettura, dove Isaia dice ad Eliakim che gli sarà data la 
chiave della casa di Davide, che lui solo potrà aprire e chiudere, è richia­
mato, nell'Apocalisse, nella lettera alla Chiesa di Filadelfia, con chiaro 
riferimento a Gesù « il Santo, il Verace, colui che ha la chiave di Davide: 
quando Egli apre nessuno chiude, e quando chiude nessuno apre ». Per 
questo i Padri amano intendere il testo d’Isaia in chiave messianica. Nella 
liturgia che prepara al Natale, Cristo viene invocato come chiave della 
casa di Davide. Ad ogni modo è chiaro che qui Cristo, che è chiave del 
regno di Davide, o Colui che tiene in mano le chiavi, trasferisce questo 
potere a Pietro; e a Pietro confiderà il potere di legare e sciogliere, cioè, 
nel linguaggio familiare ai rabbini, una autorità molto ampia nel campo sia 
disciplinare giuridico, sia dottrinale, di scomunicare, di condannare, di 
assolvere, di insegnare, di correggere.

Facciamo ora un passo avanti. Rendendoci conto delle intenzioni del 
Signore Gesù che voleva portare la salvezza a tutti gli uomini e voleva 
portarla per mezzo della Chiesa, e che questa, nel suo cammino per i se­
coli, non poteva mancare di un fondamento, noi vediamo nei successori di 
Pietro, nei vescovi di Roma, coloro nei quali la promessa di Gesù continua 
ad avverarsi di generazione in generazione. Così la Chiesa d’oggi è fon­
data su Paolo VI, come la Chiesa di venti secoli fa era fondata su Pietro.

E’ la fede della Chiesa proclamata nel modo più autorevole, con una 
definizione dogmatica, dal Vaticano I e raccolta e confermata, se ce n'era 
bisogno, dal Vaticano II. Stiamo in guardia, anche in questo campo, a quelle 
tendenze riduttive che si manifestano con molta frequenza in certa teolo­
gia. In un passato anche non lontano, il primato del Papa, diciamo pure 
il culto della persona del Papa, era una dominante di larghi strati della spi­
ritualità cattolica, dimenticando facilmente che una chiesa con il solo papa 
sarebbe un corpo senza membra, dimenticando, per esempio, i vescovi. 
Non è molto che, in una chiesa di religiosi, alla preghiera dei fedeli ho 
sentito pregare per il papa, per i frati, per le monache, per tante altre cose 
e alla fine ho domandato se si erano dimenticati che nella Chiesa ci sono 
anche i vescovi.

Stiamo attenti a non cadere oggi nell’errore opposto, a sognare un cor­
po senza testa. Il Vaticano II non ha smentito il Vaticano I, lo ha integrato, 
come era necessario. Accettiamo qui, come sempre, tutta la Parola di



399

Dio. Quando l’avremo accettata sapendo che è Parola di Dio, cercheremo 
con la sua Grazia di comprenderla meglio; ma non mutiliamo in partenza 
la Parola di Dio per accettare solo le categorie che si confanno a quella 
che è la nostra mentalità o la cultura del tempo.

Ma parlando a questo modo, non vorrei che si guardasse al primato di 
Pietro come a un peso che ci viene imposto e non possiamo rifiutare. Esso 
è un dono, un grandissimo dono. Vale particolarmente per il papato ciò 
che von Balthasar dice in generale delle istituzioni della Chiesa: sono 
« invenzioni dell'amore divino ». Tutta la Chiesa istituzionale, anche se ha 
bisogno continuamente di riformarsi nel suo spirito, e anche se le strutture 
che non le sono coessenziali sono continuamente da rivedere, è un dono 
di Dio. La Chiesa di Roma, in particolare, è garanzia della nostra fede, è 
legame di unità e di amore come « presidente della carità », secondo l'e­
spressione di sant’lgnazio martire.

Mi ha sempre colpito quello che si dice di don Bosco: quando l'Italia 
delirava per Pio IX e anche i suoi ragazzetti continuavano a gridare « Viva 
Pio IX », egli li correggeva: « gridate: viva il Papa! ». Non è una sfumatura 
senza significato. Mentre guardiamo a Paolo VI con profonda venerazione 
e con grande amore, dobbiamo soprattutto vedere in lui il successore di 
Pietro, colui a cui Cristo ha detto: « su questa pietra fonderò la mia chiesa 
e ti darò le chiavi del Regno dei cieli ».

Fratelli carissimi, abbiamo studiato, in questi giorni, come adempiere 
meglio il dovere di evangelizzare. Evangelizzeremo nella Chiesa e come 
Chiesa, presentando il mistero della Chiesa con Cristo al suo centro. Con 
la Chiesa arriviamo a Cristo e con Cristo, nello Spirito Santo, al Padre. Ma 
molto più che recare un puro annunzio verbale, dobbiamo vivere questa 
realtà della Chiesa. Ecco allora, come momento culminante del vivere 
nella Chiesa, la celebrazione eucaristica che noi attuiamo in comunione 
con tutta la Chiesa e in primo luogo con il nostro Papa Paolo, con me, 
indegno servo di Dio, e con tutti coloro che la fede in Cristo unisce a noi, 
per aprirci neH’amore a tutti gli uomini chiamati ad essere figli di Dio, per 
ritrovarci nella Chiesa a fare un corpo solo in Cristo e così camminare 
verso la salvezza.





401

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

Indicazioni pastorali per i matrimoni misti

La Commissione per l’Ecumenismo 
ha preparato il seguente documen­
to con alcune indicazioni di carat­
tere pastorale per la pratica attua­
zione delle disposizioni fissate dal­
la C.E.I. e andate in vigore dal 
1° ottobre 1970.

Premessa
Le nuove disposizioni riguardanti i ma­

trimoni misti sono entrate in vigore dal 
primo ottobre dell'anno 1970.

Nel breve intervallo della « vacatio le­
gis », intercorso tra la promulgazione del 
Motu proprio « Matrimonia mixta » e la 
sua entrata in vigore, la Conferenza Epi­
scopale Italiana emanò le norme di appli­
cazione attenendosi esclusivamente alla 
materia giuridica, per la quale il Motu 
proprio dava incarico alle Conferenze Epi­
scopali nazionali di stabilire gli adatta­
menti in rapporto alle rispettive situazio­
ni locali.

La Commissione episcopale per l'ecu­
menismo, nell’Intento di fornire utili o- 
rientamenti di carattere pastorale, propo­
ne ora un breve commento allo stesso 
Motu proprio e alle decisioni della Con­
ferenza, tenendo conto anche di docu­
menti pubblicati in tale materia da Confe­
renze episcopali di altre nazioni.

I matrimoni misti non costituiscono in 
Italia un problema rilevante, come accade 
invece in altri Paesi; si tratta di casi ec­
cezionali. Tuttavia, si fanno meno rari, a 
causa dell'emigrazione e del turismo. Del 
resto, il problema assume rilevanza nel 
quadro del movimento ecumenico.

La differenza di confessione religiosa 
produce oggettive e serie difficoltà alla 
perfetta comunione dei coniugi e della 
famiglia; per questo, soltanto una ade­
guata formazione ecumenica riuscirà a ri­
muovere o almeno a ridurre le difficoltà 
reali.

Motto opportunamente il n. 14 del Mo­
tu proprio raccomanda ai parroci di dare 
un aiuto spirituale ai focolari misti, pren­
dendo gli accordi con i ministri delle al­
tre comunità ecclesiali, nello spirito di 
una collaborazione informata a « sincera 
lealtà e illuminata fiducia ».

Preparazione del matrimonio
La preparazione di un matrimonio misto 

non si riduce aH'adempimento delle for­
malità giuridiche, ma esige da parte dei 
nubendi un attento esame dei problemi 
derivanti dalla diversità di religione, e da 
parte del sacerdote una comprensione a- 
perta al rispetto della libertà di coscienza 
e ai principi cattolici deH’ecumenismo.

Così prescrive il n. 6 del Motu proprio: 
« Ad entrambe le parti siano illustrate le 
finalità e le proprietà essenziali del ma­
trimonio, che nessuno dei due contraenti 
dovrà escludere ».

L'attenzione deve pertanto essere richia­
mata sulla indissolubilità del vincolo e sul 
carattere sacramentale-religioso del ma­
trimonio dei battezzati.

L'educazione religiosa dei figli pone il 
problema più difficile e delicato. La parte 
cattolica deve prendere coscienza del gra­
ve obbligo, che le deriva dalla sua fede, 
di fare quanto le è possibile per battez­
zare ed educare i figli nella Chiesa catto­
lica.

La parte non cattolica deve essere in­
formata dell'obbligo che ha la parte cat­
tolica.

E' auspicabile che su tale punto i nu­
bendi prendano, prima delle nozze, una 
decisione comune, che salvaguardi l'unità 
della vita coniugale; una decisione che 
sia ispirata al rispetto della coscienza e 
alla reciproca buona volontà, non già al­
l'indifferentismo o al dispotico prevalere 
dell'una parte sull'altra.



402

Matrimonio con battezzato 
non cattolico

E’ il caso più frequente in Italia.
Nello spirito del promettente dialogo e- 

cumenico, il parroco e il pastore non cat­
tolico si metteranno in contatto per con­
cordare una pastorale comune nella pre­
parazione delle nozze e nell'assistenza al 
focolare misto.

I nubendi saranno istruiti sui valori del 
matrimonio, che sono comuni alle loro 
confessioni e sui quali dovrà fondarsi la 
profonda unità della vita coniugale. Me­
diante il Battesimo, essi sono stati incor­
porati a Cristo; pertanto il loro amore co­
niugale viene assunto dall’amore stesso di 
Dio e partecipa dell'amore che unisce 
Cristo alla Chiesa, sua Sposa. Da qui sca­
turisce il loro obbligo di dare insieme te­
stimonianza di fede cristiana e di aiutarsi 
lungo il cammino verso la salvezza, nel 
reciproco rispetto delle convinzioni perso­
nali. Si prospetta così la concreta possi­
bilità di costruire l'unità pur nella diver­
sità parziale della fede.

1. Dispensa daH’adempimento

Il Motu proprio ha conservato, oltre 
agli impedimenti di disparità di culto e 
della mista religione, la forma canonica 
« ad validitatem ».

Concede all’Ordinario del luogo di po­
ter dispensare dall'impedimento di mista 
religione quando:

a) ricorre una giusta causa;
b) la parte cattolica promette di custo­

dire l'integrità della propria fede e di fare 
quanto dipende da lei perchè tutti i figli 
siano battezzati ed educati nella Chiesa 
cattolica;

c) la parte non cattolica è messa al 
corrente della promessa fatta dalla parte 
cattolica.

Qui è la più importante novità introdot­
ta dal Motu proprio: sono abolite le « cau­
zioni » della parte non cattolica e alla par­
te cattolica si domanda la promessa for­
mulata nella lettera b).

Le norme stabilite dalla C.E.I. presenta­
no uno schema di promessa, che ricalca 
sostanzialmente quanto è detto nel N. 4 
del Motu proprio.

La promessa sarà fatta normalmente 
per iscritto. La comunicazione della pro­

messa al coniuge non cattolico sarà fatta 
dal sacerdote con la dovuta delicatezza; di 
tale comunicazione sarà preso atto nella 
documentazione, che sarà esibito al Ve­
scovo con la domanda di dispensa.

Il coniuge cattolico informerà l'altro 
coniuge degli obblighi derivanti dalla pro­
pria fede, a meno che non si proceda alla 
comunicazione ufficiale da parte del sa­
cerdote.

2. Dispensa
dalla forma canonica

L'Ordinario ha la facoltà di dispensare 
dalla forma canonica, quando si oppongo­
no gravi difficoltà alla sua osservanza.

Le norme della Conferenza elencano le 
seguenti difficoltà, che, per altro, vanno 
interpretate in senso esemplificativo: a) 
il legame di parentela o speciale dovere 
di rapporti sociali e di amicizia delle par­
ti con il ministro acattolico; b) la resi­
stenza validamente fondata della parte 
non cattolica nei riguardi della celebra­
zione con la forma canonica.

Si richiede che, in caso di dispensa 
dalla forma canonica, il matrimonio sia 
celebrato davanti ad un legittimo ministro 
del culto: si è voluto, in tal modo, evi­
denziare il carattere religioso del matri­
monio e agevolare nei contraenti la con­
sapevolezza della indissolubilità del vin­
colo coniugale. Non è stata posta, quindi, 
l'alternativa del solo matrimonio civile.

Quando le nozze sono celebrate davanti 
al ministro acattolico, la parte cattolica è 
tenuta a trasmettere l’attestato dell’awe- 
nuto matrimonio al proprio parroco per la 
necessaria annotazione nei registri pre­
scritti dal diritto canonico, cioè, di solito, 
in margine sul libro dei Battesimi (con 
l'aggiunta della dispensa concessa).

Nell'ipotesi che l'attestato non sia tra­
smesso, il parroco della parte cattolica 
non mancherà, dopo congruo tempo di at­
tesa, di domandare direttamente al mini­
stro acattolico un estratto della celebra­
zione del matrimonio.

3. Forma liturgica

Per la forma liturgica si applicano le 
norme riguardanti la « communicatio in 
sacris », di cui tratta il Direttorio ecu­
menico.



403

Normalmente, è prevista la celebrazio­
ne del matrimonio misto al di fuori della 
Messa; tuttavia, non si esclude la possi­
bilità della celebrazione infra Missam: 
« In particolari circostanze, nel matrimo­
nio tra parte cattolica e parte battezzata 
non cattolica, potranno essere seguiti, 
dietro consenso dell'Ordinario del luogo, 
i riti del matrimonio infra Missam » 
(n. 11). Si ricordi che anche in tal caso 
non è ammessa l'intercomunione.

Il Motu proprio prescrive: « E’ proibita 
la celebrazione del matrimonio dinanzi al 
sacerdote, o al diacono, cattolico e al mi­
nistro acattolico, che celebrino simulta­
neamente il rito rispettivo. E' parimenti 
esclusa sia prima che dopo la celebrazio­
ne cattolica un'altra celebrazione religio­
sa del matrimonio, per la formulazione o 
per il rinnovamento del consenso matri­
moniale ». E’ ovvio che tale proibizione si 
ispira non a una discriminazione del va­
lore rituale, ma a una considerazione di 
carattere ecumenico e pedagogico: una 
sola celebrazione liturgica, presieduta dal 
rispettivo ministro, assolve il suo signifi­
cato sacramentale.

Il ministro acattolico può intervenire al 
rito cattolico con qualche lettura biblica, 
con parole di augurio e con preghiere in 
comune. Eguale modo di partecipazione è 
possibile al sacerdote cattolico, che sia 
presente al rito non cattolico.

Pastorale
dei matrimoni misti

Le famiglie nate da matrimoni misti 
non devono sentirsi escluse e neppure 
trascurate dalla cura dei pastori e dalla 
fraternità delle comunità parrocchiali. An­
zi, saranno oggetto di particolare attenzio­
ne, ispirata a sincera carità ecclesiale.

I coniugi di un focolare misto saranno 
aiutati a vivere i valori comuni della loro 
fede e a dare una testimonianza di vita 
cristiana, senza compromessi e senza po­
lemiche, di fronte ai figli e alla comunità. 
Sentendo più di altri la sofferenza della 
divisione delle Chiese, saranno orientati 
alla preghiera per la riunione dei cristia­
ni e alla formazione di una sensibilità pro­
fondamente ecumenica.

Certo, ogni matrimonio misto costitui­
sce un caso a sè, con le proprie difficol­

tà e possibilità tuttavia, potrà trovare in 
una saggia pastorale della Chiesa locale 
l'aiuto occorrente per superare le difficol­
tà che sorgono prima delle nozze e du­
rante la vita coniugale.

Matrimonio
con un non battezzato

Si tratta di un impedimento dirimente, 
per il quale la dispensa è richiesta « ad 
validitatem ».

Se la parte non battezzata professa una 
religione non cristiana, si applicano le 
norme già considerate per la richiesta 
della dispensa dell'impedimento di mista 
religione. Varia però la prospettiva pasto­
rale. Infatti l’unità dei coniugi, in tal ca­
so, dovrà fondarsi nella ricerca dei valori 
umani e religiosi, al di fuori del cristia­
nesimo; la parte cattolica sarà invitata ad 
approfondire la propria fede nella direzio­
ne tracciata da San Paolo: « Il marito non 
credente si trova santificato dalla moglie 
e la moglie non credente si trova santifi­
cata dal marito credente» (1 Cor 7, 14).

Matrimonio
con battezzato ortodosso

Il Motu proprio « Matrimonia mixta » 
non riguarda i matrimoni tra cattolici o- 
rientali e ortodossi. Per questi si applica­
no le regole stabilite dal decreto conci­
liare sulle Chiese orientali, n. 18, richia­
mate qui incidentalmente. Per i matrimo­
ni tra cattolici di rito latino e gli orien­
tali ortodossi valgono le norme del De­
creto « Crescens Matrimonium » (21-2- 
1967), integrate da quelle del Motu pro­
prio « Matrimonia mixta ».

Pertanto, la dispensa dall'Impedimento 
viene concessa dall’Ordinario del luogo 
alle medesime condizioni che prevede il 
Motu proprio.

Quanto però alla forma canonica è am­
messa anche la forma degli ortodossi, con 
licenza dell'Ordinario, come prescrive il 
n. 8 del Motu proprio.

Tale matrimonio può essere celebrato 
nella Chiesa cattolica infra Missam. C’è 
però da notare che presso le Chiese o- 
rientali non si usa unire la celebrazione 
dell'Eucarestia con quella delle nozze.



404

Il Sacerdote ortodosso che sia presente 
alla celebrazione in rito cattolico può pro­
nunziare un’omelia e dire qualche pre­
ghiera.

Conclusione

Le nuove disposizioni sui matrimoni mi­
sti sono dettate da sensibilità ecumeni­
ca, che sa contemplare i vari elementi, 
spesso in contrasto tra loro, quali le esi­

genze della fede cattolica, il diritto natu­
rale al matrimonio, la libertà di coscienza 
e di religione.

A questa medesima sensibilità ecume­
nica dovranno formarsi i coniugi, se desi­
derano affrontare e risolvere i vari pro­
blemi religiosi, connessi con la loro con­
vivenza; pur consapevoli che il focolare 
misto resta un problema oggettivamente 
insolubile fin tanto che i cristiani saran­
no divisi nella fede e nella comunione 
ecclesiale.



405

COMUNICAZIONI DELLA CURIA METROPOLITANA

Vicariato Generale

BATTESIMO E ADOZIONE

In merito al battesimo dei bambini figli di ignoti, e in attesa dell’attuazione 
della progettata riforma del diritto di famiglia, è stata concordata, tra questa Curia 
arcivescovile e la Direzione dell’Istituto provinciale per l’infanzia di Torino, una 
prassi tendente a conferire il battesimo, fuori del pericolo di morte, su richiesta di 
persona che abbia la responsabilità del battezzando e che possa garantire con fon­
data probabilità l’educazione cristiana del medesimo.

Ovviamente tale prassi implica ogni premura da parte di tutti gli interessati, 
perché i genitori adottivi si preoccupino del battesimo dei bambini loro affidati.

Per una corretta compilazione degli atti di battesimo si portano a conoscenza 
dei parroci le opportune indicazioni.

a ) Battesimo anteriore al provvedimento di adozione
r) Se il battezzando si trova solo in stato di affidamento preadottivo (cfr. legge 

5-6-1967, n. 43T, art. 314/20), nel registro di battesimo, escluso qualsiasi riferi­
mento alla futura adozione, il battezzato è descritto con gli stessi dati dell’atto civile 
di nascita.

A questo effetto il parroco deve prendere visione della corrispondente copia 
integrale dell’atto di nascita.

2) Dopo il provvedimento giudiziale di adozione, debitamente trascritto sul­
l’atto civile di nascita, i genitori adottivi sono tenuti a richiedere alla Curia me­
tropolitana (Archivio) la rettifica integrativa dell’atto di battesimo, producendo l’atto 
di battesimo di cui al precedente n. 1 e l’atto integrale di nascita con annotata 
l’avvenuta adozione.

b) Battesimo posteriore al provvedimento di adozione
1) Se il battezzando è stato denunciato al Comune quale figlio di ignoti con 

imposizione di nome da parte dell’Ufficiale di Stato civile, nel registro di battesimo 
è indicato esclusivamente come « figlio (a) adottivo (a) di... e della..., coniugi ».

2) Se il battezzando fu riconosciuto alla nascita da entrambi i genitori o da 
uno di essi, nel registro del battesimo si indicano i genitori o il genitore naturale, 
come in civile, e — a seguito — i genitori adottivi; l’adottato assume il cognome 
degli adottanti.

Salvo quanto sopra indicato, l’annotazione del battesimo degli illegittimi è re­
golata dal can. 777 § 2.

In caso di dubbio, è necessario sentire l’Ordinario diocesano.



406

Cancelleria

Ordinazione sacerdotale

II giorno 13 agosto 1972, il Cardinale Arcivescovo ha conferito, nella chiesa 
parrocchiale di Casanova (Carmagnola) l’Ordinazione sacerdotale al diacono Michele 
BARAVALLE.

Erezione di nuove parrocchie

Con Decreto Arcivescovile in data:

3 agosto 1972 veniva eretta, con decorrenza dal 1’ ottobre 1972 la nuova par­
rocchia dedicata alla « Trasfigurazione di N. S. Gesù Cristo », in Torino, via Spo­
leto 12, con assegnazione di un proprio territorio stralciato dalla parrocchia di 
S. Alfonso.

5 agosto 1972 veniva eretta in Alpignano, con decorrenza dal 1° settembre 1972, 
la nuova parrocchia dedicata alla « SS. Annunziata » con assegnazione di un proprio 
territorio stralciato dalla parrocchia matrice di S. Martino V.

Nomine

Con Decreto Arci vescovile in data:

1° maggio 1972 il sac. Giuseppe MILETTO veniva provvisto della Parrocchia 
detta Prevostura di San Grato in BAUSONE, frazione di MORIONDO TORINESE.

15 giugno 1972 il sac. Renato SUCCIO veniva provvisto della Parrocchia detta 
Cura di San Grato in TORINO, frazione BERTOLLA.

8 agosto 1972 il sac. Francesco FERRAUDO veniva nominato Vicario Economo 
della Parrocchia di S. Egidio in MONCALIERI.

16 agosto il sac. Francesco RIVALTA veniva nominato Vicario Sostituto del 
sac. Gabriele BONINO, Prevosto di San Giov. Batt. in MOMBELLO Torinese.

Sacerdoti defunti

ARCOZZI MASINO mons. Vincenzo, Cameriere Segreto di Sua Santità. Nato 
a S. Maurizio Canavese; deceduto a Viverone il 4 luglio 1972. Anni 66.

ARDUINO can. Carlo, curato di S. Egidio in Moncalieri e canonico della Col­
legiata di Moncalieri. Nato a Torino e ivi deceduto 1’8 agosto 1972. Anni 60.

MONTICONE mons. Giuseppe, Prelato domestico di Sua Santità. Nato a To­
rino e ivi deceduto il 21 agosto 1972. Anni 86.

GIORDANO can. Pietro, Priore di Orbassano, Canonico della Collegiata di 
Giaveno. Nato a Fossano; deceduto in Orbassano il 26 agosto 1972. Anni 63.



407

Notificazione

Essendo in corso presso questo Tribunale Ecclesiastico Regionale Lombardo 
la causa in seconda istanza di nullità del Matrimonio

INCARDONE - ALESSI

e non essendo reperibile la parte attrice: signor
INCARDONE Salvatore

già residente in TORINO, via CAMINO, 12;

con la presente notificazione si invitano gli Ordinari di luogo, i Parroci, i Sa­
cerdoti e i Fedeli che ne fossero a conoscenza di comunicare a questo Tribunale il 
nuovo indirizzo della suddetta parte attrice.

L’OFFICIALE
Sac. Giovanni Chierichetti

IL NOTAIO
sac. Giuseppe Fassi

P. S. — Ogni indicazione in merito andrà fornita al Tribunale Ecclesiastico Re­
gionale Lombardo - Piazza Fontana 2 - 20122 Milano.



408

Ufficio Liturgico Diocesano

MINISTRI STRAORDINARI PER LA COMUNIONE

Con riferimento alle direttive pubblicate sulla Rivista diocesana torinese, giu­
gno 1972 pagg. 277-288, circa « La comunione ai malati », si comunica che la pros­
sima « Giornata di studio e preparazione », alla cui partecipazione è subordinata la 
concessione della facoltà ed alla quale sono tenuti a partecipare anche coloro che 
già esercitano attualmente questo ministero, si terrà domenica 8 ottobre p. v. presso 
l’Istituto Suore domenicane, via Magenta 29, Torino dalle ore 9,30 alle 17.

A seguito di tale giornata verrà trasmessa la facoltà concessa dal Cardinale 
Arcivescovo.

Il programma della Giornata prevede lezioni sulle caratteristiche della pasto­
rale ai malati e sull’Eucaristia. Alle ore 11,30 sarà celebrata la messa. Chi lo desi­
derasse potrà servirsi, per il pranzo, di un vicino ristorante.

Ai partecipanti verrà distribuito e illustrato l’apposito libretto contenente di­
rettive generali e indicazioni rituali.

La successiva « Giornata di studio » si terrà nel mese di febbraio 1973.

Le direttive su « La comunione ai malati » sono disponibili in fascicolo presso 
l’Ufficio liturgico per un eventuale studio nelle riunioni zonali, nei consigli pasto­
rali parrocchiali, ecc.

Si ricorda che l’incarico di portare la camuione ai malati — come pure quello 
della distribuzione della comunione da parte dei laici, in casi particolari, durante 
la celebrazione eucaristica o in assenza del ministro ordinario — è personale e tem­
poraneo: esso viene conferito per iscritto dall’Arcivescovo e portato a conoscenza 
della comunità interessata.

Con il 1° ottobre scadono tutte le facoltà finora concesse: per un eventuale rin­
novo si dovrà inoltrare domanda al Cardinale Arcivescovo tramite l’Ufficio litur­
gico diocesano, esponendo caso per caso i termini della situazione.



409

Archivio Arcivescovile

RICERCA DEGLI ATTI DI BATTESIMO
PER I PROCESSICOLI PRE MATRIMONIALI

Si raccomanda ai parroci di non procedere al processicelo prematrimoniale ed 
alle relative pubblicazioni quando manca l’atto di battesimo, senza una esplicita 
autorizzazione della Curia. L’archivio diocesano aiuta infatti a rintracciare gli atti 
di battesimo nei casi particolarmente difficili, ma tali ricerche richiedono un ra­
gionevole margine di tempo e non si possono compiere nell’imminenza della data 
di nozze.

Il giuramento suppletorio di battesimo può essere accettato dall’archivio della 
Curia solo quando non esiste l’originale o non c’è possibilità di ottenerlo. Si tratta 
infatti della ricostruzione dell’atto originale sulla quale verranno eseguite tutte le 
annotazioni marginali, compresa quella dell’avvenuto matrimonio. Perciò non si 
devono indirizzare in Curia delle persone a prestare il giuramento suppletorio se 
non dopo aver consultato, anche telefonicamente, l’archivio stesso.





411

CENTRO MISSIONARIO DIOCESANO

OTTOBBE MISSIONARIO

La conferenza Episcopale Italiana ha stabilito che il mese di Ottobre divenga 
il « mese missionario » dell’anno, dedicandone le cinque domeniche a particolari 
finalità che esprimano i vari aspetti della collaborazione.

La prima domenica, consacrata alla preghiera, dovrebbe accogliere attorno alla 
Eucarestia « centro e culmine dell’evangelizzazione » il Popolo di Dio, per una 
manifestazione di fede e di amore verso la Chiesa Missionaria.

La seconda, che riguarda in modo particolare i malati, impegna all’offerta della 
sofferenza a complemento misterioso ed efficace della redenzione divina.

La terza, dedicata alle vocazioni, interessa sopratutto i giovani alla conoscenza 
ed all’apprezzamento d’una vita offerta a servizio delle missioni, nei suoi vari aspet­
ti: sacerdotale, religioso e laico.

La quarta, « Giornata missionaria mondiale » pone ogni cristiano di fronte al 
suo « grave dovere » di contribuire di persona al sostegno delle opere create dai 
missionari nei territori di evangelizzazione, partecipando in tal modo alla diffu­
sione della Buona Novella.

L’ultima, « Giornata del ringraziamento », esprime la gratitudine dei credenti 
per il dono della fede ricevuta, gratitudine che si manifesta soprattutto collaborando 
ad espanderla nel mondo. E’ la giornata del rinnovo delle iscrizioni alle Pontificie 
Opere Missionarie.

Invocazioni per la « Preghiera dei fedeli » 
nelle domeniche di Ottobre

DOMENICA i —■ « Perché le iniziative di preghiera, in preparazione alla Gior­
nata Missionaria, ottengano dal Signore che tutti i popoli Lo conoscano e vengano 
alla Chiesa come a Madre, preghiamo fratelli ».

DOMENICA 8 — « Perché i nostri sacrifici, in preparazione alla Giornata 
Missionaria, uniti al Sacrificio eucaristico di Cristo, ottengano dal Signore conforto 
e perseveranza ai missionari che annunziano il Suo nome a tutti i popoli, 

preghiamo fratelli ».

DOMENICA 15 — « Perché si diffonda nei cuori, sopratutto dei giovani, 
l’interessamento e l’entusiasmo per l’ideale missionario, suscitando in ogni parte del 
mondo un risveglio di vocazioni alla causa delle missioni; con l’invocazione inse­
gnataci da Gesù: "Manda o Signore, operai nel Tuo campo", 

preghiamo fratelli ».



412

DOMENICA 22 — GIORNATA MISSIONARIA MONDIALE. Tutta la pre­
ghiera dei Fedeli è di ispirazione missionaria. Se ne trova copia nella busta inviata 
dal Centro Diocesano.

DOMENICA 29 — « Perché, grati a Dio per l’inestimabile dono della fede 
ricevuta e coscienti "della nostra responsabilità in ordine alla diffusione del Van­
gelo" (Ad Gentes, 6) possiamo costantemente e validamente cooperare alla sal­
vezza delle genti, 

preghiamo fratelli ».

E’ opportuno che tutte le Messe della Giornata Missionaria vengano celebrate 
con i formulari « per l’evangelizzazione dei popoli » inclusi nella busta inviata dal 
Centro Missionario a tutte le Parrocchie ed Enti della Diocesi.

Copie dei medesimi si possono gratuitamente ritirare presso il Centro Missio­
nario.

Avvertenze

1 ) Anche quest’anno il Questore di Torino ha concesso l’autorizzazione di pub­
blica questua in occasione della Giornata Missionaria Mondiale, per il pomeriggio 
del sabato 21 ottobre e per tutta la domenica 22 ottobre.

2) In questo periodo devono essere sospese tutte le collette ed iniziative varie 
riguardanti particolari missionari o missioni, affinché l’interessamento e gli aiuti 
possano venire concentrati sulle Opere Missionarie della Chiesa (Decreto di Pro­
paganda Fide).

3) L’Ufficio Missionario Diocesano tiene a disposizione dei richiedenti sussidi 
e materiale vario, utili alla celebrazone del Mese e della Giornata Missionaria.

4) Si prega di versare con cortese sollecitudine le offerte della Giornata Missio­
naria all’Ufficio Missionario (servendosi eventualmente del modulo di C.C.P. in­
cluso nel « rendiconto ») affinché possano essere trasmesse in tempo alla S. Congre­
gazione de Prop. fide.

Convegno Diocesano degli Zelatori e Zelatrici delle PP. OO. MM.

DOMENICA 1” OTTOBRE SI TERRA’ L’ANNUALE CONVEGNO DEGLI 
ZELATORI E ZELATRICI DELLE PONTIFICIE OPERE MISSIONARIE.

IL PROGRAMMA DETTAGLIATO DELLA MANIFESTAZIONE VERRÀ’ 
TEMPESTIVAMENTE COMUNICATO A TUTTI GLI INTERESSATI.

I PARROCI INVITINO A PARTECIPARVI QUALCHE RAPPRESENTAN­
TE DELLA PARROCCHIA.



413

VARIE

ESERCIZI SPIRITUALI

Monastero Santa Croce dei Padri Carmelitani
19030 Bocca di Magra (La Spezia) - tei. (0187) 65791
1-7 ottobre: sacerdoti (p. Gabriele O.C.D.)
12-18 novembre: sacerdoti (p. Fedele O.C.D.)
26 novembre - 2 dicembre: sacerdoti (p. Anastasio O.C.D.)
Il monastero è raggiungibile per ferrovia fino a Sarzana e servizio di autopul- 

mann; per autostrada con uscita a Sarzana.

Villa Sacro Cuore
20050 Triuggio (Milano) . tei. (0362) 30101
15-21 ottobre: sacerdoti Diocesani e religiosi (p. Cesare Federici S.J.)
12-18 novembre: sacerdoti diocesani e religiosi (mons. Arialdo Beni del Semi­

nario di Fiesole)

Villa Mater Dei
21100 Varese - tei. (0332) 38530
12-17 novembre: sacerdoti diocesani e religiosi (p. Ugo De Mielesi S.J.)

Villa Santa Croce
10099 S. Mauro Torinese - tei. 521565
12-17 novembre: sacerdoti (p. Giovenale Bauducco S.J.)
19-27 novembre: religiosi (p. Alfredo Gattoni S.J.)
27 dicembre - 3 gennaio: religiose (p. Guido Pedrazzini S.J.)

Villa S. Ignazio
16136 Genova - via D. Chiodo,3 - tei. (oro) 220470 - 220592
12-18 novembre: sacerdoti (p. G. Colli S.J.)

CONVEGNO DI STUDIO E PREGHIERA SU: 
« SACERDOZIO MINISTERIALE »

Villa Sacro Cuore
20050 Triuggio (Milano) - tei. (0362) 30101
18-21 settembre
Docenti: p. Vanoye S.J.; p. E. Malatesta S.J., dell’Istituto Biblico di Roma; 
mons. Arialdo Beni del Seminario di Fiesole; don Giovanni Mojoli della Facoltà 
Teologica di Venegono (Milano); don G. Leonardi del Semin. di Padova ed altri.



Parrocchia Exilles

Parrocchia S. Ambrogio

ARREDAMENTI
CHIESE

Cappella Colle del Lys

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - ® 790.405

Opera G. Maestro Forno di Coazze

p s



SPINELLI

LA DITTA DI FIDUCIA PREFERITA DAL CLERO
stabilimenti specializzati esclusivamente per l'arredamento di:

chiese
panche in legno e metal­
lo-legno - confessionali - 
armadi per sagrestia - sedie 
metalliche sovrapponibili

scuole
banchi per scuole elemen­
tari, medie e superiori - per 
asilo ■ cattedre ■ lavagne - 
armadi • tavoli per refetto­
rio - panchine

cine-teatri
poltrone - poltroncine in le­
gno oppure in legno-metallo

-

Senza impegno, richiedeteci cataloghi particolareggiati, oppure la visita di un nostro tecnico
ESEGUIAMO ANCHE LAVORI SU DISEGNO

20048 Canate B.za (Mi) - Via A. Volta, 31 - Tel. 99686



L’ORGANIZZAZIONE SPECIALIZZATA 
NEL RISCALDAMENTO DELLE CHIESE

PROGETTA 
REALIZZA 
ASSISTE

I più silenziosi, funzionali, moderni, eco­
nomici impianti di riscaldamento ad

ARIA CALDA
in CHIESE - ORATORI - CINEMA

Alcune referenze nella provincia di Torino:
Chiesa Parr. SS. Annunziata Torino - Chiesa Parr. S. Croce Torino - Chiesa Parr. S. Gia­
como Torino - Chiesa Parr. Pilonetto Torino - Chiesa Parr. Mirafiori Torino - Chiesa 
di Cristo Re Torino - Chiesa Parr. di Bertolla Torino - Chiesa Parr. di Corio Canavese - 
Chiesa Parr. di Buttigliera Alta - Chiesa Parr. di Scalenghe . Chiesa Parr. di Mottura Vil- 
lafranca - Chiesa Parr. di Casellette - Chiesa Parr. di Brione Valdellatorre - Chiesa 
Parr S. Matteo Moncalieri - Chiesa Parr. Riva di Chieri - Chiesa Parr. S. Francesco 
Piossasco - Chiesa Parr. S. Giacomo Chieri - Chiesa Parr. Andezeno - Chiesa Parr. Mo- 
riondo - Chiesa Parr. Moncucco - Chiesa Parr. S. Stefano Villafranca - Chiesa Parr. 
Drubiaglio - Chiesa Parr. La Loggia - Chiesa Parr. Collegiata Rivoli - Chiesa Parr. Gru
gliasco - Chiesa Parr. Cascine Vica - Chiesa Parr. 
S. Carlo Canavese - Chiesa Parr. S. Francesco al 
Campo - Chiesa Parr. Valperga - Chiesa Parr. 
Coazze - Chiesa Parr. Ala di Stura - Chiesa Parr. 
Regina Margherita - Chiesa Parr. S. Elisabetta 
Leumann - Chiesa Parrocchiale S. Maria Grugliasco 
- Chiesa Parr. Isolabella - Chiesa Parr. Malanghero 
- Chiesa Parr. Bruino - Nuovo Oratorio Parr. Or. 
bassano - Nuovo Oratorio S. Maria Maddalena Vil­
lafranca - Nuovo Oratorio Parr. None - Chiesa 
Parr. Villarfocchiardo - Chiesa Parr. Chiusa San 
Michele - Chiesa Parr. San Maurizio Pinerolo - 
Chiesa Parr. Cuore Imm. Maria Pinerolo - Chiesa 
Parr. S. Cuore Luserna S. Giovanni - Chiesa Parr. 
Buriasco - Chiesa Parr. S. Secondo (Pinerolo) - 
Chiesa Parr. Bricherasio - Chiesa Parr. Cantalupa - 
Concistoro Valdese Luserna S. Giovanni - Conci­
storo Valdese Riclaretto Chiotti - Comunità d’Aga­
pe Prali - Chiesa Parr. S. Giusto Can. - Chiesa 
Parr. Vico Can. - Chiesa Parr. Pavone - Chiesa Parr. Quincinetto - Chiesa Parr. Lom.
□ardore - Chiesa Parr. Palazzo Can. - Chiesa Parr. Piverone - Chiesa Parr. Rodallo - 
Chiesa Parr. S. Benigno Can. - Chiesa Parr. Arè - Chiesa Parr. Cappuccini Chivasso - 
Chiesa Parr. Mandria di Chivasso - Nuovo Oratorio Parr. di Chivasso.
N. B. — Per ogni vostra necessità richiedete senza nessun impegno una nostra visita.

OMNIA termoair
10123 TORINO - Via Della Rocca — Tel. 88.27.25



Diita ROBERTO MAZZOLA di Pasquale Mazzola
VALDUGGIA (Vercelli — Telef 47.120

CAMPANE NUOVE
Garantite in perfetto accordo musicale alle esistenti. 

Voce chiara, argentina, fortemente diffusiva
Concerti completi di qualsiasi tono e peso.

Costruzione di incastellature moderne.
Apparecchi per il suono elettrico delle campane.

CASA FONDATA NEL 1400 E PREMIATA IN 22 
Facilitazioni nei pagamenti - Cataloghi illustrativi 

Preventivi e sopraluoghi.

ESPOSIZIONI 
a richiesta.

SOCIETÀ CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE - INCENDIO - FURTI • CRISTALLI - VITA • FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE - TRASPORTI • INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI - CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
DOTT. CAV. LUIGI GIOVANELLI e GIUSEPPE SPERTINO - Via Cernaia 18 

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.

Fratelli NOVO
TABERNACOLI

Corso Regina Margherita 69 

10124 TORINO - Tel. 87.40.17



Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestro 14 (ang. V. Bertela) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero

• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 
per Chiesa di ogni tipo.

• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroli liturgici, votivi ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane.

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio


