
RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI Ani DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Notificazione sul referendum per la legge 
Fortuna-Baslini riguardante il divorzio in Italia

1. Il comunicato del Consiglio Permanente della Conferenza Episco­
pale Italiana riguardante il referendum circa l’attuale legge sul divorzio ha 
voluto venire incontro agli interrogativi dei cattolici vivamente interessati 
ad un avvenimento dalla portata storica e ha inteso dare « un orientamento 
dottrinale e una direttiva pastorale ».

Nella mia responsabilità di vescovo mi sento tenuto a rispondere, co­
me già altri hanno fatto in queste settimane, alle istanze e alle situazioni 
più particolari che si manifestano nella « Chiesa locale ».

Nella linea dunque del Documento del Consiglio Permanente della 
C.E.I., composto dai Presidenti delle Conferenze Episcopali Regionali e 
delle varie Commissioni, e nello sforzo di fedeltà alla realtà della diocesi 
di Torino propongo le seguenti indicazioni pastorali.

2. La prima preoccupazione dei vescovi è di aiutare a prendere co­
scienza dei valori essenziali che sono in giuoco in questo momento: l’in­
dissolubilità del vincolo coniugale, la stabilità e l’unità della famiglia, 
l’incidenza che il referendum può avere in ordine al bene comune della 
società. I vescovi, senza sostituirsi alle responsabilità di ciascuno, inten­
dono favorire il formarsi di una coscienza illuminata e retta che si ispiri 
sempre — come è dovere per ogni credente — ad una visione cristiana 
e ricerchi il bene comune.

Sono grato a tutti coloro che, in queste settimane, con scritti o nei 
dialoghi specialmente in occasione della visita pastorale, hanno mostrato 
un vivo interesse per questo argomento volendolo affrontare con chiara 
coscienza illuminata anche dall’insegnamento di chi è pastore.

Nel contempo in particolare devo constatare che nella nostra diocesi 
è presente chi, pur riconoscendo la dottrina dell’indissolubilità e operando 
attivamente a servizio e sostegno di questo fondamentale valore, non sente 



90

di collocarsi tra coloro che vogliono l’abrogazione della legge in questione 
e questo per motivi di libertà di coscienza, di pace sociale e di valutazioni 
politiche contingenti.

3. In considerazione dell’importanza della scelta che è chiamato a 
compiere, ogni cattolico è obbligato a riflettervi seriamente non lascian­
dosi influenzare da slogans correnti, da una propaganda a senso unico, da 
fattori emotivi. Non si potrebbero infatti giustificare la leggerezza e la 
faciloneria di fronte ad una simile responsabilità.

In particolare i cattolici sono invitati a confrontarsi con il documento 
del Consiglio Permanente della C.E.I. traendone motivo per un serio ap­
profondimento dei seguenti temi:

a) indissolubilità di ogni valido matrimonio secondo le motiva­
zioni ben distinte della dottrina della Chiesa, del diritto naturale e dei 
dati sociologici;

b] necessità della famiglia unita per il bene della società e conse­
guenti iniziative pastorali a sostegno della famiglia e, in particolare, delle 
famiglie travagliate da crisi profonde;

c) impegno cistiano di intervenire nella società per proporre e 
difendere sostanziali valori familiari quando « sono insidiati da una legge 
permissiva che, di fatto, giunge a favorire il coniuge colpevole e non tutela 
adeguatamente i diritti dei figli, degli innocenti, dei deboli » (Dichiara­
zione del Consiglio Permanente della C.E.I., n. 3).

4; Non ci possono essere dubbi sul dovere di adoperarci perché siano 
salvati i valori fondamentali del matrimonio e della vita familiare cui si 
accennava, avendo sempre di mira il bene comune. Sono tuttavia compren­
sibili sensibilità diverse per ciò che si riferisce al giudizio su una realtà 
così varia e complessa com’è quella della situazione politica e sociale 
italiana sulla quale il referendum può avere ripercussioni non facilmente 
prevedibili. E’ da auspicare che questa consultazione popolare avvenga 
in clima di « confronto civile ». I risultati, qualunque essi siano, non po­
tranno essere interpretati come « conta dei cattolici », dal momento che 
tale consultazione verte su valori condivisi anche da uomini di orienta­
mento diverso.

5. Poiché la piena comunione ecclesiale è un bene da difendere e da 
conservare col massimo impegno, le differenze di opinione non derivanti 
da rifiuto della indissolubilità, ma da motivazioni di ordine storico, non 
dovranno diventare causa di divisione.

Il rispetto reciproco, l’attento ascolto dell’altro, il sincero amore 
fraterno, promuoveranno quella unione profonda che deve costantemente 



91

regnare tra i fratelli e permetteranno di scambiarsi sinceramente, anche 
dove non si potranno evitare tutte le tensioni, il « segno di pace ».

6. Data la natura civile e politica del referendum, le varie comunità 
cristiane in quanto tali (diocesi, zone vicariali, organismi consultivi e 
commissioni diocesane, parrocchie, istituti e associazioni cattoliche, ecc.) 
non prenderanno in proprio iniziative che significhino l’assunzione di re­
sponsabilità diretta nei compiti che la legge sul referendum affida ai 
promotori.

I sacerdoti sono invitati a far conoscere ampiamente, con le modalità 
che riterranno più opportune, il documento della C.E.I. e del vescovo.

7. L’attenzione particolare al referendum non può farci dimenticare 
che la famiglia ha bisogno di sostegni molto più profondi, più incisivi 
e più estesi di quanto ne offrano le sole leggi. Pertanto chiedo a tutti i 
diocesani (clero, religiosi e religiose, laici) di intensificare le attività pasto­
rali familiari, sia per la preparazione al matrimonio, sia per sostenere la 
vita, della coppia.

Bisogna anche rendere effettivamente la famiglia « soggetto » di atti­
vità pastorale secondo le linee indicate dalla C.E.I. fin dal 15 novembre 
1969 nel documento su « La famiglia oggi in Italia », che può utilmente 
essere oggetto di riflessione e di programmi per le varie comunità cristiane.

Particolare attenzione sia riservata alle coppie in crisi, ai « separati » 
ed ai divorziati. Al riguardo ricordo quanto scrivevano i vescovi nel docu­
mento citato: « Verso le famiglie ” irregolari ” e di coniugi separati dob­
biamo usare rispetto e comprensione, soprattutto là dove è evidente la 
presenza d’un sincero amore umano e dove si manifesta il rammarico di 
non potersi avvicinare alla Chiesa e ai sacramenti. Con prudenza e discre­
zione cercheremo, fin dove è possibile, di aiutarli e di consigliarli a rego­
lare la loro situazione » (idem n. 17 f).

Infine, come cittadini italiani, prendiamo parte a tutte le iniziative 
che contribuiscono ad una più corretta politica familiare nel settore della 
casa, della scuola, della salute, della fabbrica, ecc., chiedendo anche, con 
fermezza e con urgenza, che la riforma del diritto di famiglia venga celer­
mente condotta in porto.

Torino, 12 marzo 1974

+ Michele Card. Pellegrino, arcivescovo



92

Spiritualità della Quaresima 
secondo San Massimo di Torino

Riprendiamo un articolo scritto dall’Arcivescovo per « L’Osservatore Romano » 
e pubblicato sul n. 48 del 27 febbraio 1974.

Sui 111 sermoni di s. Massimo di Torino pubblicati nel volume XXIII del 
Corpus Christianorum, series latina, a cura di Almut Mutzenbecher (di cui 
8 ritenuti non autentici e 5 di indubbia autenticità), ben 12 sono dedicati 
alla quaresima. Di questi vorrei occuparmi, lasciando da parte gli aspetti 
liturgici, per mettere in risalto alcuni elementi di spiritualità e di pastorale 
che ritengo utili anche al lettore d’oggi.

Certo, la sua insistenza sul digiuno rigoroso e prolungato va commisu­
rata con la situazione religiosa e sociale del suo tempo e sarebbe anacro­
nistico riproporla oggi tale e quale. Ma, se si tiene presente in tutta la ric­
chezza dei suoi elementi l'osservanza quaresimale, che richiede la conver­
sione sincera, il rinnovamento interiore, l'ascolto della parola di Dio, la pre­
ghiera, sarà facile rendersi conto che anche al cristiano d’oggi il vescovo 
di Torino, dopo quasi 16 secoli, ha qualcosa da dire.

Massimo vede nella quaresima il tempo della redenzione, della medici­
na che ci è data dal cielo. In questo tempo potremo guarire dalle infermità 
del nostro spirito se preghiamo con fede il medico delle nostre anime e non 
disprezziamo le sue prescrizioni. Il medico è il Signore Gesù. Egli ci conce­
derà di morire al peccato e di essere rigenerati nello spirito mediante il 
battésimo a cui la quaresima prepara (S. XXXV, 1).

Le osservanze quaresimali sono indicate nel digiuno, nella preghiera, 
nelle veglie (S. XXXV, 3).

Sul digiuno insiste s. Massimo come sull’esigenza fondamentale della 
quaresima. Nostri modelli nel digiuno sono Mosè ed Elia e soprattutto 
il Signore Gesù Cristo (S. XXXV, 4; S. L., 3; La, 1; S. Lll, 1; S. LXVII, 1; 
S. LXIX, 3; S. LXX, 1).

Egli si sottomise al digiuno per procurarci la salvezza (S. LI, 1; S. LXVI, 
4). In quaresima si digiuna con Cristo; bisogna, a imitazione di lui, osser­
vare il digiuno per l'intera quaresima (S. L, 1). Il vero digiuno consiste nel 
ristorarsi « con la volontà di Cristo » (S. L, 3).

Praticare il digiuno è come rifugiarsi in un accampamento, al sicuro 
dagli assalti del diavolo; il digiuno è un muro che il diavolo non può espu­
gnare. Perché esso dà forza allo spirito, rende più familiare il pensiero di 
Dio, induce al timore e vince il nemico (S. LXIX, 1-2).

Ma il digiuno è inutile e non accetto a Dio quando ci si limita all'adem- 
pimento esteriore senza impegnarsi in una vera conversione. Non serve 



93

digiunare e passare la giornata nella caccia (S. XXXVI, 1). Peggio quando 
si trattano con crudeltà j servi, dimenticando che se il servo è tale per la 
condizione sociale, per la grazia è fratello. Si arriva al punto di vedere i 
cani scodinzolare per la casa ben curati e ben nutriti, mentre i servi si 
aggirano pallidi e senza forze. E' riprovevole che in quaresima s’indulga 
al giuoco, si cerchi avidamente il denaro fS. XXXV/, 3-4).

E' ancora l'argomento del digiuno che suggerisce al vescovo un duro 
monito contro i ricchi che, esortati a dare ai poveri, obiettano di non potere 
a causa delle imposte pesanti che debbono pagare. Ma a tutte le necessità 
bisogna mettere innanzi la necessità della salvezza; se l'imposta che paghi 
giova ad altri, l'elemosina procura merito a chi la fa. « Chi è misericordioso 
diventa più ricco proprio quando comincia ad avere di meno soccorrendo 
i poveri >• (S. LXXI, 3).

Il digiuno del corpo è ampiamente compensato dal pane che ci offre il 
Salvatore, che anzi è lui stesso il nostro pane (S. LI, 2-3).

Al digiuno deve accompagnarsi la preghiera, andando in chiesa il mat­
tino di buon'ora (S. XXXVI, 2).

Occorre dare largo spazio alla preghiera e alla lettura; chi non sa leg­
gere cerchi un uomo di Dio per istruirsi nella conversazione con lui (S. 
XXXVI, 4). E’ la parola di Dio che ci nutre nel tempo del digiuno; perciò 
dobbiamo evitare le occupazioni profane e cercare ristoro nella divina 
Scrittura (S. LI, 3).

Come cibo di Cristo fu fare la volontà del Padre, così noi, privandoci 
del cibo terreno, cerchiamo il nutrimento nelle sacre Scritture; perchè quel 
cibo « nutre il corpo per un certo tempo, questo invece sostiene l'anima per 
l’eternità » (S. LXVI, 4).

La quaresima impegna all'astinenza dai piaceri della carne, alla sobrietà 
e alla castità (S. L, 3; S. La, 4).

Umiltà e carità fraterna verso i servi e verso i poveri debbono accom­
pagnare l'astinenza dal cibo. Il tuo digiuno serva a nutrire i poveri che pre­
gheranno per te (S. XXXVI, 4).

L’osservanza quaresimale opera nel nostro spirito ciò che opera la pri­
mavera, in questo tempo, nella natura. Come si scioglie il ghiaccio e l'ac­
qua riprende limpida il suo cammino, così si sciolgono i nostri peccati; 
come la terra è solcata dall'aratro perché possa produrre frutti e questi 
sono tanto più abbondanti quanto più il campo è lavorato, così chi si applica 
con più fervore al digiuno ne riceve grazia maggiore; come tutta la natura 
si risveglia a nuova vita, così rivive nell'uomo la speranza che era come 
morta e ritorna la fede che era perduta; come in questa stagione l'agricol­
tore pota le viti, così il vescovo con la predicazione quaresimale taglia via 
ciò che macchia gli uomini (S. LXVI, 2).



94

Pasqua di conversione e di riconciliazione

Così, anche quest’anno, andiamo verso la Pasqua. Anche se la Quaresi­
ma è lunga (era lunga davvero quando si praticava con rigore che non ha 
paragone con l'austerity d’oggi), non tarderà a venire la settimana santa 
e la Pasqua.

Ci scambieremo gli auguri, forse su scala più ridotta che a Natale; le 
uova di Pasqua, dalle più semplici alle più costose, faranno la gioia dei pic­
coli (la < sorpresa •!) e gl’interessi dei grandi. Anche quelli che non « fanno 
pasqua » non mancheranno di fare pasquetta. E Pasqua sarà tutta lì? Allora 
avrebbero ragione coloro che, spingendo fino in fondo la logica della seco­
larizzazione, vorrebbero far piazza pulita delle fedi religiose, relitti archeo­
logici d'una cultura che non ha niente da dire all’uomo del nostro tempo.

Ma molti, ne sono sicuro, non sarebbero d'accordo. Pasqua evoca ricordi 
che non si possono facilmente cancellare anche in chi non condivide la fede 
e la pratica cristiana: pensiamo al « Sabato Santo » di Carducci. Ma vorrem­
mo proprio ridurre la Pasqua a un elemento di folklore? Non potrebbe eviden­
temente rassegnarsi a questo il vostro vescovo. Non vi si rassegnerebbero 
coloro che leggeranno queste righe, non si rassegnerebbero coloro che ver­
ranno ad ascoltarmi in Duomo nella veglia e nel giorno di Pasqua. Anche 
quelli che, lontani abitualmente dalla pratica religiosa, verranno in chiesa 
a Pasqua a sentire l'annunzio gioioso: « Cristo, mia speranza, è risorto » e 
presenzieranno (non oso dire, per molti, «parteciperanno ») all’Eucaristia, 
sentiranno, sia pure in confuso, un richiamo di fede, un richiamo che viene 
da Cristo, crocifisso e morto per noi.

Allora è importante che prendiamo coscienza di ciò che significa la Pa­
squa. Il discorso sarebbe lungo. Mi limito a sottolineare la duplice esigenza, 
il duplice dono della Pasqua: conversione e riconciliazione. Sono i due 
temj di fondo dell’Anno Santo; due impegni essenziali per chi crede che 
la Pasqua ha un senso.

Cristo, ci ricorda s. Paolo, è morto a causa dei nostri peccati ed è risorto 
per farci, da peccatori, giusti, comunicandoci la sua stessa vita. Questo è 
il suo dono. E poiché è un dono fatto a uomini liberi e responsabili, tocca 
a noi, a ciascuno di noi, a me, decidere se accettarlo a rifiutarlo.

Accettarlo vuol dire rimuovere da noi il peccato chiedendogli sincera­
mente perdono e impegnandoci a un vero cambiamento nel modo di agire, 
di parlare, di pensare, di sentire. Il peccato s’annida in ciascuno nelle forme 
e nelle espressioni più varie. Esse si riducono tutte alla negazione del­
l’amore: dell'amore che dobbiamo a Dìo creatore e padre, a Cristo salva- 



95

tore, amico e fratello; dell'amore di cui siamo debitori — l’unico debito, 
ricorda s. Paolo, se è inteso in tutta la sua portata! — a tutti i nostri simili, 
tutti fratelli come figli dell’unico Padre.

Negazione deU’amore: cioè egoismo. Mettere noi stessi, il nostro orgo­
glio e la nostra carne, la nostra avidità di denaro e di potere, al posto di 
Dio e dei fratelli.

Egoismo che regna nei singoli e che contamina le varie strutture. Per­
ché non c’è solo — anche se debbo riconoscerlo, pentirmene e conver­
tirmi — il peccato del singolo. C’è un peccato sociale, collettivo, frutto 
anch’esso del peccato che alligna nella coscienza. C’è il peccato per cui si 
tollerano, si approvano, sj perpetuano situazioni di ingiustizia, di oppres­
sione, di sfruttamento (lo ricordava anche Paolo VI), che permettono ai po­
chi di dominare sui molti, che concentrano in poche mani ricchezza e po­
tere, di cui è terribilmente facile abusare a danno dei poveri, dei deboli, 
degli indifesi.

C’è il peccato d’una società che, in balia della violenza, della criminalità, 
del banditismo divenuto costume, permette e favorisce i peggiori disordini. 
Possiamo chiudere gli occhi di fronte alla corruzione che dilaga a tutti i 
livelli nella vita pubblica e privata? Possiamo restare indifferenti di fronte 
all’erotismo più sfacciato che calpesta, sotto gli occhi di tutti, i sacri va­
lori del vero amore? Possiamo ignorare la crisi della famiglia, disgregata 
dall’infedeltà, minacciata alla radice dal divorzio e dall’aborto?

Pasqua ricorda il delitto nefando di chi perseguitò, condannò e uccise 
Colui che si fece debole e povero per noi. Colui che volle caricarsi di tutte 
le infermità e le sofferenze degli uomini, che, secondo l’ardita espressione 
di Paolo, fu fatto da Dio « peccato » per noi, per liberarci dal peccato e dalle 
funeste conseguenze del peccato nella vita individuale e sociale.

Nella « Camminare insieme » ho parlato — non io per primo nè io solo 
— di una conversione comunitaria. Ciascuno di noi è interpellato dall'esi­
genza di conversione personale e comunitaria. Ciascuno deve domandarsi 
che cosa può fare nella famiglia, nella Chiesa, nell’ambiente di lavoro, nel 
quartiere, nella politica, per convertirsi e aiutare gli altri alla conversione. 
Conversione significa rinnovamento. C'è qualcosa, in ognuno di noi e nella 
società, che dev'essere profondamente rinnovato nello spirito del Vangelo. 
Come nella veglia pasquale la creatura umana rinasce alla vita nuova, alla 
vita in Cristo, col battesimo, così ciascuno deve impegnarsi ad accogliere, 
con una risposta pronta e generosa, il dono di vita che ci porta Cristo 
risorto.

E’ per mezzo della risurrezione di Gesù Cristo che Dio ci ha rigenerato 
alla speranza viva, infondendo in noi il germe duna vita nuova.



96

Riconciliazione. « L'Agnello ha riscattato le pecore; Cristo, innocente, 
ha riconciliato i peccatori col Padre ». Paolo ci ricorda che Dio ci ha riconci- 
liati con sé in Cristo mediante il sangue sparso da lui sulla croce.

Convertirsi significa appunto accettare, col pentimento e col proposito 
sincero, d’essere riconciliati con Dio, ristabilendo con Lui quej legami di 
obbedienza e di amore che il peccato ha spezzato.

Riconciliandoci col Padre, Cristo ci ha pure riconciliati con i fratelli. 
Per tutti e per ciascuno ha sofferto ed è morto perché tutti e ciascuno ci 
ha amati d’un amore senza pari. Potremmo rifiutare il nostro amore a co­
loro che Cristo ha amato a prezzo del suo sangue? « Perdona loro perché 
non sanno quello che fanno! ». La preghiera di Gesù in croce dev’essere la 
preghiera del cristiano per chi gli ha voluto e fatto del male. Il perdono è 
un imperativo su cui Cristo non transige.

Certo, perdonare non vuol dire avallare ingiustizie e soprusi. Talvolta è 
necessario — triste necessità! — lottare per vedere riconosciuti i diritti 
propri e degli altri (nell'adempimento coscienzioso del proprio dovere). Ma 
anche lottando bisogna amare. Desiderare al prossimo il bene: e il primo 
bene da desiderare sarà talvolta la conversione anche degli altri alla giu­
stizia e all'amore.

Ma la riconciliazione non può limitarsi al perdono. E’ necessario aprirci 
all'amore. A un amore sincero, di cuore, a un amore fattivo, di opere. L’atten­
zione all’altro, alle sue gioie e alle sue sofferenze, alle sue ansie e alle sue 
speranze, è segno di amore.

Conversione e riconciliazione. Queste due esigenze che c’impone la Pa­
squa — e che, del resto, sono elementi fondamentali della vita cristiana — 
trovano la loro realizzazione concreta, per dono di Cristo, nel sacramento 
della penitenza. Esso richiede la conversione e provoca la conversione. In 
virtù di questo sacramento la volontà di conversione riceve una nuova 
forza che viene in soccorso duna volontà debole e fragile anche quando è 
veramente sincera.

La penitenza, o confessione, è sacramento di riconciliazione con Dio, 
dal quale ci siamo colpevolmente allontanati, figli prodighi in cerca di so­
gnate avventure, dimenticandoci del suo amore di Padre. Ma è anche, ci 
ricorda opportunamente il Concilio, sacramento di riconciliazione con la 
Chiesa, ferita dal peccato dei suoi membri, con tutti i fratelli.

E’ il caso di ricordare che se non si perdona di cuore agli altri è vano 
sperare il perdono di Dio.

Confessarci, specialmente a Pasqua, non dev’essere considerato come 
imposizione d’un peso, ma come offerta di un dono.



97

Il dono che ci prepara a quel rinnovamento profondo che l’Eucaristia, 
la comunione pasquale — e Dio volesse la comunione d’ogni domenica (pic­
cola Pasqua!) — opera in chi vi partecipa con fede e con serio impegno di 
coerenza. Ci prepara alla riconciliazione piena, nel sangue di Cristo, all’ab­
braccio del Padre che ci comunica, in Cristo, la nuova vita.

Ci conceda il Signore di disporci così alla Pasqua, dj vivere in questo 
modo la nostra Pasqua!

E’ l’augurio che vi rivolge, invocando su ciascuno e su tutta la Chiesa 
torinese la benedizione di Dio il vostro

+ Michele Card. Pellegrino, arcivescovo





99

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

COMUNICATO DEL CONSIGLIO 
PERMANENTE DELLA C.E.I.

Sessione ordinaria del 19-21 febbraio 1974 a Roma

Nei giorni 19-21 febbraio 1974 si è riunito a Roma in sessione ordi­
naria il Consiglio Permanente della Conferenza Episcopale Italiana. Erano 
presenti tutti i Presidenti delle Regioni e delle Commissioni, e tra essi, 
per la prima volta il nuovo Vice Presidente Mons. Guglielmo Motolese, 
eletto al posto del compianto Mons. Nicodemo.

Momenti di particolare comunione sono stati vissuti nella preghiera 
e nello scambio di messaggi di devozione e di benedizione col Santo 
Padre.

Prima di affrontare le singole questioni poste all’ordine del giorno, il 
Cardinale Presidente ha brevemente richiamato alla attenzione dei Padri 
alcuni aspetti del grave momento che attraversa oggi il Paese e che non 
può trovare estranei o disattenti i Vescovi e le comunità cristiane.

E’ ben vero che la crisi economica colpisce molti paesi; essa, tuttavia, 
non è meno preoccupante in Italia, soprattutto nelle regioni più povere, 
dove rischia di bloccare ogni avvio di sviluppo.

Né questa situazione può far dimenticare altri motivi di comune preoc­
cupazione che la cronaca quotidiana diffonde in tutti gli strati sociali e che 
interpellano sempre più direttamente anche la Chiesa.

Particolare attenzione del Consiglio Permanente ha richiamato la vi­
cenda del Referendum abrogativo della legge Fortuna-Baslini 1° dicem­
bre 1970, di cui sembra ormai scontata l’imminente indizione.

Con una breve notificazione il Consiglio Permanente chiede ai fedeli 
e a tutti gli uomini di buona volontà di valutare serenamente i principi 
implicati che spesse volte, per il fervore della polemica, rischiano di essere 
ignorati o misconosciuti anche da alcuni cattolici.

II.

Circa poi i principali temi trattati, si ricorda qui quanto di più impor­
tante è emerso nella discussione e nelle decisioni.



100

1. - L’apporto della Chiesa italiana al Sinodo dei Vescovi.

Conformemente a quanto richiesto dalla Segreteria del Sinodo dei 
Vescovi, il Consiglio Permanente ha discusso e approvato un rapporto di 
sintesi che presenta alcuni momenti caratteristici della situazione italiana 
in riferimento alla « Evangelizzazione del mondo contemporaneo ». Le 
indicazioni di base provenivano dalla serie di documenti regionali cui 
hanno collaborato i singoli Vescovi e le loro comunità diocesane.

2. - XI Assemblea della Conferenza.

Per la XI Assemblea è stata confermata, in linea di massima la data 
ai primi di giugno. Il tema attorno a cui verranno a convergere i diversi 
interventi, è quello di « Evangelizzazione e sacramenti della Penitenza 
e degli Infermi ».

Un gruppo di lavoro nell’ambito della Segreteria Generale è stato 
incaricato di seguirne e di coordinarne la preparazione.

3. - Convegno della Chiesa italiana su « Evangelizzazione e pro­
mozione dell’uomo ».

Sulla base di una nota predisposta da un gruppo di lavoro misto, il 
Consiglio Permanente, mentre ha confermato la decisione di celebrare un 
incontro aperto a tutte le componenti della Chiesa italiana, ha accettato 
di spostarne la data ai primi mesi del 1976. In tal modo si potrà contare 
su un margine di tempo maggiore per la preparazione in tutte le diocesi 
e parimenti si potrà partire dalle conclusioni del Sinodo dei Vescovi di 
quest’anno.

Per avviare concretamente il lavoro e definirne al più presto le fasi 
e l’ambito, è stata decisa la costituzione di un Comitato promotore, rac­
cordato a livello di Presidenza della C.E.I.

4. - Regolamento della C.E.I.

Il Consiglio ha esaminato il progetto di Regolamento che un’apposita 
Commissione ha preparato per il buon funzionamento di tutti gli organi 
della Conferenza. Mancava alla C.E.I. un testo unico e organico e i singoli 
regolamenti hanno avuto finora carattere sperimentale. Il criterio base cui 
si ispira il nuovo documento, è quello di semplificare al massimo i rap­
porti e di tenere nel giusto conto la prassi affermata. Con gli emendamenti 
proposti, il Regolamento sarà sottoposto per l’approvazione definitiva alla 
prossima Assemblea Generale,



101

5. - Catechismo dei fanciulli.

Su proposta della Commissione per la Dottrina della fede e la Cate­
chesi, il Consiglio ha autorizzato l’inizio della pubblicazione del « Cate­
chismo dei fanciulli ». L’edizione dei primi due fascicoli sarà pronta per la 
prossima Assemblea Generale della C.E.I.

6. - Università Cattolica del Sacro Cuore.

Il Rettore dell’Università Cattolica del S. Cuore ha presentato ai 
Padri del Consiglio Permanente un rapporto sull’andamento e sui princi­
pali problemi dell’Ateneo dei cattolici italiani. Al prof. Lazzati i Vescovi 
hanno assicurato il profondo interesse, la gratitudine e il sostegno della 
comunità ecclesiale.

7. - « Avvenire ».

Un quadro esatto della situazione editoriale e amministrativa con gli 
sviluppi nelle diverse regioni italiane, è stato presentato al Consiglio dal 
Direttore di « Avvenire » dr. Angelo Narducci. In una lunga discussione i 
Vescovi hanno confermato l’impegno di sostenere il giornale cattolico e 
hanno espresso il loro incoraggiamento per un organo di stampa di impor­
tanza nazionale, il quale, per la prima volta, raggiunge tante comunità 
ecclesiali anche nelle regioni tradizionalmente lontane dai maggiori centri 
editoriali.



102

ORIENTAMENTO DOTTRINALE
E UNA DIRETTIVA PASTORALE 

CIRCA L’UNITA’ DELLA FAMIGLIA 
E L’INDISSOLUBILITÀ’ DEL MATRIMONIO

I! Consiglio permanente della Conferenza Episcopale Italiana riunito in sessione 
ordinaria dal 19 al 21 febbraio 1974 a Roma ha emesso questo documento in 
vista del referendum abrogativo della legge Fortuna Basiini circa il divorzio; 
referendum che ha luogo in Italia la domenica 12 maggio.

« Il consiglio permanente della confe­
renza episcopale italiana, in coerenza con 
quanto i vescovi italiani hanno sempre 
unanimemente affermato, ritiene suo dove­
re dare, a quanti vogliono vivere nello spi­
rito del Vangelo le attuali vicende del no­
stro Paese, un orientamento dottrinale e 
una direttiva pastorale circa l'unità della 
famiglia e l’indissolubilità del matrimonio.

1 ) Il matrimonio è di sua 
natura indissolubile

Alla luce della Parola di Dio, la Chiesa 
ha costantemente insegnato che il matri­
monio è indissolubile, non soltanto come 
sacramento, ma anche come istituto na­
turale.

Solo infatti una mutua donazione perso­
nale e perenne dei coniugi garantisce alla 
famiglia il raggiungimento della sua inte­
riore pienezza e l'adempimento della sua 
funzione sociale, soprattutto educativa.

2 ) La famiglia unita 
è necessaria al bene 
della società

La fedeltà dei coniugi al loro impegno di 
amore reciproco e di dedizione ai figli è 
un bene irrinunciabile della convivenza 
umana e costituisce una espressione au­
tentica di libera scelta e di civiltà.

Per questo il Concilio Vaticano II, che ha 
fatto un coraggioso confronto del messag­
gio evangelico con le culture dei popoli 
e le esperienze delle nazioni moderne, non 
ha esitato a denunciare il divorzio come 
« una piaga » sociale per le sue rovinose 

conseguenze nei riguardi del matrimonio, 
della famiglia e della società (cfr. « Gau­
dium et Spes », 47).

3 ) Il cristiano, come 
cittadino, ha il dovere 
di proporre e difendere 
il suo modello di famiglia

Il cristiano, come tutti gli altri cittadini, 
deve partecipare responsabilmente alla co­
struzione di un retto ordine civile e « im­
pegnarsi perchè le leggi corrispondano ai 
precetti morali e al bene comune » (decre. 
to « Apostolicam Actuositatem », 14).

Questa partecipazione, necessaria sem­
pre, diventa più urgente quando i valori 
fondamentali della famiglia sono insidiati 
da una legge permissiva che, di fatto, 
giunge a favorire il coniuge colpevole e 
non tutela adeguatamente i diritti dei figli, 
degli innocenti, dei deboli.

In così grave circostanza nessuno può 
stupirsi se i pastori adempiono la loro mis­
sione di illuminare le coscienze dei fedeli 
e se questi, consapevoli del loro diritto- 
dovere, difendono l'unità della famiglia e 
l’indissolubilità del matrimonio servendosi 
dello strumento costituzionale del refe­
rendum.

4 ) Confronto civile
e impegno permanente

Un leale confronto di idee sui principi 
e sui valori della famiglia non può per nes­
suno diventare pretesto di una guerra di 
religione.



I vescovi, anche per il quotidiano con­
tatto con le loro popolazioni, non ignorano 
le crescenti difficoltà che oggi si pongono 
a molti e sanno che il referendum da solo 
non può risolvere i problemi della famiglia 
italiana. Per questo ritengono urgente che 
tutti gli uomini di buona volontà si accor­
dino per una saggia riforma del diritto di 
famiglia e per tutelare il bene della fami­

103

glia stessa, mediante il risanamento dei 
costumi e una organica politica sociale.

NeH’ambito dell'azione pastorale, i ve­
scovi si impegnano insieme con le loro 
comunità a promuovere gli autentici valori 
del matrimonio come comunità di vita e 
di amore, per rafforzare così, soprattutto 
all'Interno, l'istituto familiare ».





105

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Nomine
Con Decreto Arcivescovile in data:

28 gennaio 1974 il sac. Piero ORSELLO è stato nominato Vicario economo 
della Parrocchia detta Prevostura di San Pietro Apostolo in CIRIE’, fraz. Devesi.

1" marzo 1974 il sac. Giovanni SACCO è stato nominato Vicario economo del­
la Parrocchia Metropolitana sotto il titolo Cura di S. Giovanni Battista in TORINO.

1" marzo 1974 il sac. Sergio ARIASETTO è stato provvisto della Parrocchia 
detta Prevostura di San Pietro Apostolo in CIRIE’, frazione Devesi.

Sacerdoti deceduti in febbraio
TORAZZA don Michele da Poirino, vice-rettore de « Il Ricovero », deceduto 

in Torino il 2 febbraio 1974. Anni 46.

BIANCHETTA can. Tomaso da Salassa, canonico curato della Metropolitana, 
deceduto in Torino il 25 febbraio 1974. Anni 60.



106

UFFICIO LITURGICO

IL NUOVO REPERTORIO REGIONALE 
DI CANTI PER LA LITURGIA

Con titolo di « 2 / NELLA CASA DEL PADRE », è stato edito dalla L.D.C. 
un nuovo repertorio regionale di canti per le diocesi del Piemonte. La raccolta fa 
seguito al primo repertorio di questo genere, comparso all’inizio del 1970; come 
quello, è il frutto di un lavoro comune da parte di rappresentanti delle diocesi 
piemontesi. E’ costato un anno di lavoro. La rapida evoluzione delle esigenze litur­
giche, e il fiorire di molti canti nuovi negli anni recenti, hanno indotto la segre­
teria della Commissione Liturgica del Piemonte a riproporre l’idea di un reper­
torio: non un rifacimento del primo, ma un vero e proprio « numero due ».

Esso si presenta diviso in tre parti:
a) la raccolta dei canti rituali (« ordinario ») della messa: sono stati ripor­

tati tutti quelli già contenuti nel voi. 1, e altri 26 sono stati aggiunti;
b) una sezione centrale comprendente ri salmi, 3 cantici biblici e 86 nuovi 

canti (laudi, corali, acclamazioni);
c) un prontuario per l’uso, cioè per una scelta oculata in vista delle celebra­

zioni, nonché tre indici (alfabetico, numerico, autori ed editori).

I criteri seguiti nel comporre questa nuova raccolta si possono ridurre a tre:

i) Un metodo di lavoro imperniato su di un gruppo operativo regionale. 
Era costituito da 7 rappresentanti diocesani, 7 esperti musicali, 3 esperti liturgici. 
La composizione così variata traduce la preoccupazione di proporre dei canti, sì, ma 
in una prospettiva globale, di pastorale liturgica. Il gruppo ha selezionato i pezzi 
partendo da un orizzonte assai ampio; varie centinaia di canti, proposti sia dalle 
18 diocesi, sia dalla segreteria della Commissione Liturgica Regionale. Il gruppo 
ha deciso le scelte di comune accordo.

2) Questo è stato reso possibile grazie all’adozione di certi criteri di scelta. 
Anzitutto la buona qualità dei testi, rifiutando sia le formulazioni arcaiche, sia i 
contenuti teologicamente insoddisfacenti. Poi, la buona fattura musicale, tenendo 
conto non di astratti e malamente definibili criteri estetici, ma piuttosto delle esi­
genze medie di un’assemblea liturgica di oggi, di una pur necessaria correttezza for­
male e di una certa facilità di esecuzione.

Inoltre — molto importante — l’aderenza a una delle funzioni rituali, repe­
ribili nelle varie situazioni liturgiche (su questo è poi basato il prontuario per 
l’uso). Infine un pluralismo di generi e di stili che, al di là di ogni sterile polemica, 
venga incontro alle differenti esigenze culturali dei fedeli di oggi. Si va perciò dal 
gregoriano alle laudi e ai corali; dai canti ceciliani e neo-ceciliani a quelli ritmici 
e giovanili.



107

3) Una presentazione, finalmente, che renda facile l’utilizzazione del nuovo 
repertorio. Esso continua la numerazione progressiva, adottata nel primo. Allo 
stesso modo, il prontuario per l’uso ingloba quello del primo volume, in modo da 
orientare la scelta su ambedue. Come per il primo, l’edizione consta di tre libri-, 
un manuale con i soli testi (comprendente il rito della messa e tutti i canti, sia 
del i° che del 2° volume), un manuale con testi e musiche (spesso con armonizza­
zioni a più voci),, un volume di accompagnamenti per organi e altri strumenti. 
Quanto prima saranno a disposizione anche i dischi, che faciliteranno la diffusione 
e rapprendimento della nuova raccolta.

In sintesi, questo nuovo repertorio rappresenta uno sforzo di innegabile con­
tinuità nei confronti del volume 1°. L’iniziativa viene ripresa in forme e con criteri 
analoghi. La ricerca è stata compiuta in comune fra le varie diocesi, con l’intento 
di servire non tanto i riti, quanto le varie assemblee nelle diverse situazioni litur­
giche; e, in genere, non si tratta tanto di un’opera promozionale (lancio di canti 
poco noti), quanto di una diffusione selezionata (canti già provati dall’esperienza).

Se vi è novità, essa consiste anzitutto nell’aumento quantitativo del repertorio 
comune e in una scelta qualitativamente più attenta. In particolare vi è da segna­
lare che, fra salmi, cantici biblici e inni, il nuovo repertorio permette una buona 
celebrazione di Lodi e Vespri, almeno in certe circostanze. La varietà dei generi 
e degli stili è forse maggiore, ma senza perdere l’equilibrio, che è frutto di un 
pluralismo accettato di buon grado. Insomma, la maturazione dei quattro anni tra­
scorsi ha finito per lasciare le sue tracce.

Come ha dimostrato un recente studio l, un repertorio regionale non è suffi­
ciente per rispondere a tutte le esigenze delle singole comunità locali. Esse conti­
nueranno ad attingere anche da altre fonti, ed è un bene. Una proposta regionale 
come questa intende soltanto rendere un servizio preciso e qualificato.

1 Cfr. Il canto dell’Assemblea, 1974, n. 37: resoconto sul Convegno «Universa laus » di 
Verona (settembre 1973) su « Repertori attuali di canti ».



108

UFFICIO AMMINISTRATIVO

Contratto dei Sacrestani

I Sacrestani, tramite il Sindacato, hanno presentato richieste a riguardo delle 
clausole del loro contratto di lavoro, stipulato il 23 marzo 1972.

La delegazione dei Parroci e Rettori di Chiese, data l’importanza delle deci­
sioni da prendere, ritiene opportuno sentire il parere di tutti gli interessati.

Perciò i Parroci e Rettori di Chiese che hanno sacrestani alle proprie dipen­
denze, sono convocati in assemblea per mercoledì 3 aprile alle ore io presso il 
Salone dellUfficio Catechistico (Curia Arcivescovile, via Arcivescovado 12, Torino).

Si esamineranno le decisioni relative alle richieste contrattuali e il rinnova­
mento o la riconferma della delegazione.

Tutti i Parroci e Rettori di Chiese di tutta la Diocesi, in rapporto con dipen­
denti sacrestani a tempo pieno o a tempo parziale, sono impegnati a intervenire 
di persona o a farsi rappresentare con regolare delega conferita a persona di loro 
fiducia.

Conti consuntivi delle Parrocchie

Con il 15 marzo si devono presentare all’Ufficio Amministrativo Diocesano i 
Conti Consuntivi dei Benefici e delle Chiese Parrocchiali riguardanti l’anno 1973.

Non si ritardi ulteriormente tale consegna, per dare modo ai responsabili delle 
Parrocchie di redigerli nella forma più precisa e agli incaricati dell’Ufficio Ammi­
nistrativo di esaminarli e intervenire per quelle osservazioni richieste da una rego­
lare amministrazione, nell’interesse degli Enti e della Diocesi.



109

SERVIZIO DIOCESANO ASSISTENZA CLERO

NUOVO TRATTAMENTO PENSIONISTICO 
DEL CLERO SECOLARE D’ITALIA

Come già annunciato, dal giorno n gennaio 1974 è andata in vigore la legge 
per il nuovo trattamento pensionistico del Clero secolare d’Italia.

Detta legge porta il n. 903 del 22 dicembre 1973.
Non si ritiene di doverne pubblicare il testo integrale sulla Rivista Diocesana, 

in quanto i singoli sacerdoti ne sono già in possesso attraverso la Rivista « L’Ami­
co del Clero ».

Tuttavia, se qualcuno non l’avesse ricevuta, può procurarsi la « Gazzetta Uffi­
ciale » n. 9 del 10-1-1974.

Si desidera invece qui illustrare le innovazioni di maggior rilievo apportate 
dalla nuova legge, rispetto alla legge precedente n. 579/1961.

Contribuzione
1) Equiparazione, tra sacerdoti e ministri di culto delle confessioni religiose 

diverse dalla cattolica, dei requisiti soggettivi che determinano l’obbligo dell’iscri­
zione al Fondo (cittadinanza e residenza in Italia) (art. 5, 1° comma);

2) abolizione del limite di età per i soggetti all’obbligo della iscrizione al Fon­
do, obbligo che permane dal momento della ordinazione sacerdotale o dall’inizio 
del ministero di culto in Italia fino alla data di decorrenza della pensione di vec­
chiaia ovvero della pensione di invalidità (art. 5, 1° comma);

3) esclusione dall’assicurazione generale obbligatoria per la invalidità, la vec­
chiaia ed i superstiti, dei sacerdoti secolari per l’attività che esplicano all’interno 
dell’ordinamento canonico (Curie, Parrocchie, Seminari ecc.), a far tempo dall’n 
gennaio 1974. Peraltro l’esclusione non opera nei confronti dei sacerdoti secolari 
che, a tale data, risultano già iscritti alla predetta assicurazione (art. 5, penultimo 
e ultimo comma);

4) esonero dall’obbligo dell’iscrizione al Fondo per coloro che già fruiscono 
della sospensione dell’iscrizione al Fondo stesso e che, durante il corso della 
sospensione medesima, ottengano la concessione di una pensione a carico del­
l’assicurazione generale obbligatoria per l’invalidità, la vecchiaia ed i superstiti ov­
vero di altre forme di previdenza sostitutive di quest’ultima o che ne comportino 
l’esclusione o l’esonero (art. 8, ultimo comma);

5) possibilità, per coloro che fruiscono della sospensione della iscrizione al Fon­
do, di rinunciare alla sospensione stessa (art. 8, 20 comma);

6) facoltà di proseguire volontariamente l’iscrizione al Fondo per gli iscritti 
che siano cessati, per qualsiasi causa, (quindi anche per i ridotti allo stato laicale 
o esonerati dalle funzioni di ministri di culti diversi dalla religione cattolica) dal­



110

l’obbligo dell’iscrizione stessa, mediante pagamento di un contributo di importo 
pari a quello obbligatorio (art. 9);

7) possibilità di regolarizzazione nel Fondo dei periodi pregressi, previa corre­
sponsione dei relativi interessi al tasso legale, per coloro che, alla data dellTi gen­
naio 1974, erano già cessati dall’iscrizione per non essersi avvalsi, o per non aver 
potuto avvalersi della prosecuzione volontaria prevista dalle precedenti disposi­
zioni (artt. 23 e 24);

8) possibilità di pagamento del contributo a carico degli iscritti non più tri­
mestralmente tramite la Curia di appartenenza, ma in rate bimestrali posticipate 
corrisposte direttamente all’Istituto Nazionale della Previdenza Sociale dagli 
iscritti stessi o, se congruati, mediante trattenuta sul supplemento governativo di 
congrua (art. 7).

Prestazioni
1) Riduzione del limite di età da 70 a 65 anni per il conseguimento del diritto 

alla pensione di vecchiaia (art. n, 1° comma); tale disposizione trova applicazione 
dall’n gennaio 1974;

2) decorrenza della pensione di vecchiaia dal primo giorno del mese successivo 
a quello di presentazione della relativa domanda (art. 17, 1° comma); tale dispo­
sizione trova applicazione per le domande di pensione presentate dall’n gen. 1974;

3) introduzione della pensione ai superstiti dei pensionati del Fondo o degli 
iscritti con almeno 5 anni di contribuzione al Fondo stesso, con le norme in vigore 
per le pensioni ai superstiti a carico dell’assicurazione generale obbligatoria per 
quanto concerne i soggetti, i requisiti e le aliquote (art. 14). Tale disposizione si 
applica per i decessi verificatisi a far tempo dal i° gennaio La pensione de­
corre dal primo giorno del mese successivo a quello in cui si è verificato il decesso 
stesso (art. 17, 20 comma);

4) concessione della pensione di vecchiaia o di invalidità a carico del Fondo 
anche agli iscritti .ridotti allo stato laicale o esonerati dalle funzioni di ministri di 
culti diversi dalla religione cattolica; peraltro, per ottenere la pensione di inva­
lidità, i predetti dovranno essere riconosciuti invalidi ai sensi delle norme in vigore 
nell’assicurazione generale obbligatoria (art. 13);

5) integrale corresponsione, in favore degli iscritti al Fondo, delle pensioni 
liquidate a carico dell’assicurazione generale obbligatoria ovvero di altri trattamen­
ti sostitutivi od esonerativi della medesima, in occasione della liquidazione della 
pensione a carico del Fondo stesso; in tal caso questa ultima viene corrisposta nella 
misura di due terzi mentre il residuo terzo è devoluto al Fondo (art. 18, 1° e 
2° comma);

6) ripristino, con effetto dal 1° gennaio 1971 o dalla data di revoca, se poste­
riore, delle pensioni a carico dell’assicurazione generale obbligatoria revocate e tra­
sformate in supplemento ai sensi dell’art. 13 delle abrogate leggi nn. 579 e 580 
del 5 luglio 1961 (art. 18, 5° comma);

7) facoltà di inoltrare domanda di pensione a carico del Fondo entro l’n gen­
naio 1977 per coloro i quali, pur avendo perfezionato i requisiti per il diritto a 



Ili

pensione nel Fondo medesimo secondo le norme preesistenti, non hanno liquidato 
la pensione medesima (art. 18, ultimo comma);

8) concessione della pensione supplementare, a domanda e con le norme in 
vigore nell’assicurazione generale obbligatoria, per gli iscritti che liquidano la pen­
sione a carico del Fondo, nel caso in cui i contributi versati nell’assicurazione ge­
nerale medesima non siano sufficienti per il diritto a pensione autonoma (art. 19);

9) aumento dei trattamenti minimi delle pensioni, così stabiliti:
a) vecchiaia, lire 325.000 annue dal 1° gennaio 1971 e lire 416.000 annue 

dal 1° luglio 1972 (art. 15, 1" comma);
b) invalidità, lire 455.000 annue dal 1° gennaio 1971 (art. 15, 2° comma).

Ai suddetti importi si aggiungono lire 18.200 per ogni anno di contribuzione 
eccedente il decimo, a partire dal 1“ gennaio (art. 15, 3° comma);

io) agganciamento automatico, dall’ss gennaio 1974, dei trattamenti minimi 
delle pensioni a carico del Fondo con quelli in vigore nell’assicurazione generale 
obbligatoria per l’invalidità, la vecchiaia ed i superstiti (art. 30, 3° comma);

11) introduzione, per tutte le pensioni a carico del Fondo, della 13“ mensilità 
a partire dal 1“ gennaio 1971 (art. 15, penultimo comma);

12) introdu zione, dal x° gennaio 1972, di un sistema di perequazione automa­
tica delle pensioni del Fondo analogo a quello previsto per le pensioni a carico del­
l’assicurazione generale obbligatoria (art. 20, 1° e 2“ comma). Le percentuali di 
rivalutazione applicabili al Fondo fino ad oggi intervenute sono le seguenti: 
4,70% dal i° gennaio 1972, 5,50% dal 1° gennaio 1973 e 9,80% dal 1° gen. 1974;

13) maggiorazione della pensione di vecchiaia per effetto del differimento del­
l’età di pensionamento (art. 16); tale disposizione trova applicazione nei confronti 
degli iscritti al Fondo i quali, pur avendo già perfezionato i requisiti di età (65 anni) 
e di contribuzione (io anni) alla data dell’n gennaio 1974, presentino la doman­
da di pensione di vecchiaia dopo che sia trascorso almeno un anno da quest’ulti- 
ma data;

14) liquidazione, a domanda, della pensione di vecchiaia ai sacerdoti e ai mi­
nistri delle confessioni religiose diverse dalla cattolica non iscritti ai Fondi di cui 
alle abrogate leggi nn. 579 e 580, per aver compiuto il 700 anno di età rispettiva­
mente al i° luglio 1959 e al 1° luglio i960. Tale pensione viene corrisposta nella 
misura di lire 325.000 annue oltre agli ulteriori incrementi di scala mobile (arti­
colo 25).

AVVERTENZE

1) Ai Sacerdoti congruati, non ancora pensionati del Fondo Clero, è già stato de­
tratto, come disposto dalla Legge, il contributo relativo al 1° bimestre 1974 sull'assegno 
di congrua. Tale rata pari a L. 12.600 per il 1974, verrà regolarmente detratta anche in 
avvenire. Si spera che l'aumento di congrua già approvato dalla Camera dei Deputati, 
possa passare sollecitamente anche al Senato, per poter bilanciare la trattenuta di cui 
sopra.



112

2) Tutti i sacerdoti che, prima del pensionamento, cambiassero la loro situazione da 
non congruati a « congruati » o viceversa, per il motivo di cui sopra, ne diano personal­
mente e sollecitamente comunicazione all'Ufficio Assicurazioni della Curia oer le 
ooportune variazioni.

3) L’Ufficio Assicurazioni della Curia, nonostante che la nuova legge riversi sui sin­
goli sacerdoti la responsabilità del versamento dei contributi bimestrali, continua ad 
offrire al Clero il proprio servizio sia per il Fondo Pensione sia per l'INAM. Quanti vo­
lessero avvalersi del diritto di versare i propri contributi personalmente alla Direzione 
Generale INPS di Roma (al momento attuale non ne conosciamo ancora le modalità), 
onde evitare ogni malinteso, ne diano immediatamente comunicazione « per iscritto ». per 
sollevare l'incaricato dell’ufficio da tale responsabilità.

4) I contributi annuali del Fondo Clero, d'ora in poi, potranno variare di anno in 
anno, perchè andranno soggetti alle variazioni della scala mobile.

Per l'anno in corso, come già pubblicato su! settimanale diocesano « La Voce del Po­
polo » e sul auotidiano cattolico « Avvenire ». i contributi ammontano a lire 77.000-



113

SEGRETERIA DELL’ARCIVESCOVO

CALENDARIO DELLA VISITA PASTORALE 
NELLA ZONA DI CARMAGNOLA

Nella zona di Carmagnola è in corso la Visita pastorale secondo il 
seguente calendario:

19 marzo Villastellone

24 marzo Casanova e Tuninetti

31 marzo Murello

7 aprile Cavallerleone

14 aprile Borgo Cornalese di Villastellone

21 aprile Pancalieri

28 aprile Caramagna Piemonte

5 maggio Casalgrasso e Lombriasco

12 maggio San Michele e Vallongo di Carmagnola

19 maggio Racconigi - S. Maria

23 maggio Racconigi - S. Giovanni

26 maggio Piobesi

2 giugno S. Bernardo di Carmagnola

9 giugno Carignano

13 giugno Garino di Vinovo

16 giugno Vinovo

23 giugno San Giovanni di Carmagnola

29 giugno Collegiata di Carmagnola

30 giugno Motta di Carmagnola

7 luglio Borgo Salsasio di Carmagnola



114

ORGANISMI CONSULTIVI DIOCESANI

Consiglio pastorale

EVANGELIZZAZIONE E SACRAMENTI

Presentiamo un tentativo di sintesi dei principali problemi affrontati 
dalla Chiesa torinese sul tema « Evangelizzazione e Sacramenti » pro­
posto dal prof, don Giovanni Ferretti del Seminario di Rivoli al Con­
siglio pastorale del 16 febbraio 1974.

1. - Un vasto lavoro diocesano
Nella relazione svolta alla riunione del Consiglio Pastorale Diocesano del 16 

febbraio u.s., avevo il compito di riassumere brevemente, in ordine ai futuri la­
vori, i principali problemi già affrontati in diocesi sul tema di « Evangelizzazione 
e Sacramenti », indicando alcuni fondamentali punti fermi raggiunti, e alcuni dei 
problemi più grossi ancora aperti.

Ho preparato la relazione tenendo presenti i documenti pubblicati come frutto 
del lavoro degli organismi diocesani: gli atti dei Convegni di Pianezza del 1969 e 
1971, organizzati dalla commissione liturgica; la lettera pastorale Camminare in­
sieme del dicembre 1971, cui si è giunti con il contributo delle varie componenti 
della nostra chiesa, promosso dal Consiglio Pastorale Diocesano; gli atti del con­
vegno di S. Ignazio 1972, che vide impegnati sul tema specifico di « Evangelizza­
zione e sacramenti » gli organismi consultivi e i responsabili degli Uffici diocesani; 
la « traccia » di ricerca comunitaria offerta nel 1973 alla diocesi, e che seppe susci­
tare quel ricco lavoro di base i cui risultati sono riassunti da Padre Grasso in un 
documento di prossima pubblicazione; la lettera pastorale Vangelo e Sacramenti 
dell’Arcivescovo per la Quaresima 1973.

Dato che la ricerca diocesana vuole tenersi in stretto rapporto con quanto si 
va elaborando a livello più vasto, ho anche fatto riferimento sia al documento pa­
storale dei vescovi italiani su Evangelizzazione e sacramenti, pubblicato dalla CEI 
nel 1973, sia il documento preparatorio del Sinodo 1974, sul tema L’evangelizza­
zione nel mondo contemporaneo. Come particolarmente significative, ho inoltre ri­
cordato la relazione di Mons. R. Coffy all’assemblea dei vescovi francesi del no­
vembre 1971, sul tema Chiesa-Sacramento, e la relazione di Mons. A. Del Monte 
all’assemblea della CEI del giugno 1973 sul tema Evangelizzazione e sacramenti.

A monte di questo lavoro, sta naturalmente quel più vasto movimento di rifles­
sione e produzione teologica, che non era il caso di affrontare in quella sede e per 
il quale ho rimandato alla preziosa rassegna bibliografica pubblicata da don Franco 
Ardusso in « Catechesi » (1974, n. 1). Così pure ho dovuto prescindere dai contri­



115

buti più specifici riguardanti l’evangelizzazione per settori o problemi più partico­
lari, come ad esempio i documenti II cristiano di fronte all’industrializzazione 
(1969) e Vangelo e lavoratori (1973), elaborati dal gruppo piemontese Pastorale 
del Lavoro e presentati dalla Conferenza Episcopale Piemontese, e la proposta di 
lavoro Come i cristiani torinesi sono interpellati dai problemi casa, sviluppo dell’a­
rea torinese, a cura degli Uffici diocesani di Pastorale del lavoro, famiglia, assisten­
za, mezzi di comunicazione sociale.

L’elenco di questi documenti — e molti altri ce ne sarebbero — vuole ricor­
dare il vasto lavoro diocesano già svolto attorno al nostro tema, con la crescente 
partecipazione delle diverse componenti della chiesa torinese alla programmazione 
globale dell’azione pastorale. Partecipazione che il Consiglio Pastorale ha il com­
pito di allargare e favorire in ogni campo. Il richiamo al lavoro fatto vuole anche 
evitare il rischio di riprendere gli stessi temi sempre da capo, ridiscutendo quanto 
già è stato sufficientemente studiato e su cui si è già giunti ad una buona matura­
zione di giudizio e di sensibilità pastorale, per passare a linee di attuazione pratica 
e a nuove tematiche.

2. -1 Sacramenti della fede
Il punto di partenza della riflessione diocesana su « Evangelizzazione e Sacra­

menti » è stato la rilevazione di un crescente disagio pastorale sperimentato nella 
prassi sacramentale. Data la permanenza in Italia di un regime di « cristianità », 
ove la religione è spesso ancora fatto di costume, intrecciata con convenienze ed 
usi sociali tradizionali, si dà spesso il caso di richieste di sacramenti senza auten­
tiche motivazioni di fede e senza che ad essi segua un impegno di vita cristiana 
ed una vera appartenenza alla comunità. Donde il ridursi della vita liturgica a sem­
plice serie di riti più o meno sacri, e la vita delle comunità ad organizzazione buro­
cratica delle funzioni sacramentarie.

Il problema pastorale, posto da questo disagio, è stato al centro dei convegni 
di Pianezza del i960 e 1971 (ben individuato soprattutto dallo studio preparatorio 
della Commissione liturgica su I Sacramenti della fede, e ritorna in vario modo 
al centro delle discussioni del Convegno di S. Ignazio 1972, che fra le tre serie 
di domande su cui i partecipanti furono invitati a discutere ne ha una così formu­
lata: « Come rivolgersi a chi chiede i sacramenti pur vivendo abitualmente lontano 
dalla vita ecclesiale ».

Le discussioni e riflessioni dei lavori misero in primo piano il dato teologico 
della stretta connessione fra sacramenti e fede da un lato, e fra sacramenti 
e comunità dall’altro, e quindi l’urgenza di superare sia la concezione rituale 
dei sacramenti (sacramenti senza fede), sia la concezione individualistica di 
essi (sacramenti senza vita comunitaria). La proposta pastorale di fondo, di 
attuazione più immediata e su cui ormai la diocesi lavora con impegno, fu quella 
di curare molto, a tutti i livelli, la preparazione ai sacramenti e la loro celebrazione, 
come mezzo per ravvivare la fede e talora come occasione di vera e propria « prima 
evangelizzazione ». Nei casi estremi, di richiesta di sacramenti con mancanza di fede 
dichiarata, si proceda senz’altro al rifiuto del sacramento. Negli altri casi, si sia 
più prudenti, e si accolga tutti con viva carità pastorale.



116

Il dibattito del problema, e le indicazioni pastorali individuate, rilevarono però 
la persistenza di non poche difficoltà. Da un lato, la necessità di ampliare il proble­
ma, non limitandosi a quello della prassi sacramentaria ma affrontando il tema 
della evangelizzazione di quanti ormai non chiedono neppure più i sacramenti. Dal­
l’altro, la provvisorietà ed insufficienza delle indicazioni pastorali date, che sem­
brano lasciare più o meno le cose come sono per la maggior parte di coloro che 
si accostano per tradizione ai sacramenti, poco o nulla cambiando nella effettiva 
vita della comunità cristiana e nel suo impegno di essere comunità che annuncia 
e testimonia il Vangelo. Il problema è tutt’ora aperto, anche se ambientato, come 
vedremo, nel quadro di una problematica pastorale più vasta.

3. - Evangelizzare i poveri
Mentre era in corso la riflessione sui Sacramenti della fede, promosso dalla 

Commissione liturgica, il Consiglio Pastorale Diocesano impegnava la diocesi, al­
l’inizio del 1971, nella discussione circa alcune scelte pastorali di fondo, di im­
pronta nettamente evangelizzatrice, che confluirono nelle linee programmatiche 
della Camminare insieme. La lettera pastorale è ben nota e l’arcivescovo ne ha ri­
badita l’attualità e il dovere di attuazione per tutti all’inizio dei lavori del nuovo 
Consiglio Pastorale.

La chiesa torinese è ivi presentata come « comunione di corresponsabili », im­
pegnata nell’annuncio preferenziale del Vangelo ai poveri, tramite soprattutto la 
testimonianza di valori evangelici fondamentali quali la povertà, la libertà, la fra­
ternità. Tali valori mettono in luce alcune carenze di fondo della nostra società, 
che abusa del denaro e del potere opprimendo il povero, che limita la crescita in 
libertà della persona umana, che isola e contrappone coloro che sono e dovrebbero 
vivere come fratelli.

I numerosi riferimenti a concrete situazioni, proprie del nostro tempo, offrono 
un chiaro esempio di come il Vangelo possa essere forza che giudica il mondo e 
impone al cristiano una chiara « scelta di campo » nel suo comportamento.

Il richiamo a tali valori pone infatti in stato di conversione anche le nostre 
comunità, che potranno annunciare il Vangelo ai non credenti e ai lontani dalla 
Chiesa (in particolare al mondo del lavoro, solo se faranno decisamente la scelta 
di vivere le povertà , di essere luoghi di autentica libertà, di costruirsi come comu­
nità fraterne a servizio dei fratelli). Le direttive della Camminare insieme sono 
quanto mai attuali. Esse imprimono a tutta l’attività pastorale uno stile nuovo, che, 
ben lungi dall’essere acquisito e tradotto in pratica, è tuttavia ormai presente nelle 
preoccupazioni della chiesa torinese, a livello sia di singoli gruppi, sia di comunità 
religiose e parrocchiali. In questi ultimi giorni ne abbiamo constatato con gioia un 
singolare rifiorire anche nella chiesa di Roma, al convegno sui mali della città, pro­
mosso dal Vicariato.

4. - Evangelizzazione e Sacramenti
Dopo il lancio della Camminare insieme, il Consiglio Pastorale decise di far 

propria, nel 1972, la tematica di « Evangelizzazione e sacramenti ». I valori evan­



117

gelici della povertà, libertà, fraternità debbono infatti essere testimoniati all’inter­
no di un impegno di evangelizzazione che ha per oggetto tutto il mistero di Cristo 
e che non può essere disgiunto dalla vita sacramentaria della Chiesa. La decisione 
suscitò non poche obiezioni, soprattutto da parte di chi si era più impegnato per 
una scelta nettamente evangelizzatrice dei lontani.

Si manifestarono timori di regresso dalla prospettiva della « evangelizzazione », 
come annuncio volto a suscitare la fede, alla prospettiva della « sacramentalizza- 
zione », cioè a una prassi di amministrazione dei sacramenti, come mezzi oggettivi 
di trasmissione della grazia, a soggetti per lo più passivi e non veramente « con­
vertiti » al Vangelo. Regresso inevitabile se ci si pone non dal punto di vista di 
una comunità missionaria, ma da quello di una comunità data già per costituita 
e che si sente impegnata soprattutto a celebrare i riti sacramentali.

Il problema della alternativa fra « evangelizzazione » o « sacramentalizzazione », 
vivo da tempo nella pastorale francese, e che ormai è al centro anche di quella ita­
liana, impegnò, per il suo superamento, nella ricerca dell'intimo nesso fra evange­
lizzazione e sacramenti (lasciando da parte la brutta e sviante espressione di « sa­
cramentalizzazione Sia lo studio biblico-teologico presentato a S. Ignazio (1972), 
sia la lettera pastorale Vangelo e sacramenti (1973), sia il documento della CEI 
su Evangelizzazione e sacramenti (1973) affrontano espressamente il problema.

Non è possibile contrapporre evangelizzazione e sacramenti, dato che èssi co­
stituiscono due aspetti indisgiungibili dell’unica missione della Chiesa. Non solo 
perchè Cristo ha inviato la Chiesa a predicare e a offrire i sacramenti, ma perchè 
la Chiesa stessa è, con tutta la sua realtà, « sacramento di Cristo ». Costituita in 
intima comunione con Lui, suo tesoro supremo e fonte di tutto il suo essere, la 
Chiesa ha la missione di annunciare la salvezza in modo efficace, comunicando 
Cristo, unico salvatore del inondo. L’evangelizzazione non solo quindi prepara al 
sacramento, ma sgorga dal sacramento, culmina nel sacramento e ha per oggetto 
il contenuto stesso del sacramento: la realtà della persona di Cristo che ci salva.

Il concetto di chiesa-sacramento (ben presente nella ecclesiologia del Vatica­
no II), sposta l’accento della nozione di sacramento come rito sacro, alla nozione 
di sacramento come « evento di salvezza », manifestazione e realizzazione storica 
dell’universale piano salvifico con cui Dio porta a salvezza l’umanità. In questo 
significato più ampio e basilare, Cristo stesso, con tutta la sua vita, le sue parole 
efficaci, i suoi gesti potenti, è il primo e fondamentale sacramento. E la Chiesa, da 
parte sua, con tutta la sua realtà visibile di vita evangelica, di parola profetica, 
di azione liturgica, è vero e proprio sacramento, quale segno e annuncio efficace 
della salvezza di Cristo.

In tale sfondo, i «sette sacramenti » non dovranno più essere visti come sem­
plici riti, avulsi dall’insieme della realtà ecclesiale, in intima connessione con tutto 
ciò che la Chiesa è e fa. D’altro lato, anche la « evangelizzazione » non dovrà più 
essere intesa come semplice annuncio verbale, nè ridursi a semplice insegnamento 
di verità o a annuncio informativo di fatti. Essa deve essere proclamazione e testi­
monianza di un evento ecclesiale salvifico vissuto, che si fa concreta proposta di 
vita con la forza dello Spirito, per la salvezza del mondo. Nel riferimento all’unica 
realtà della « chiesa-sacramento », ritrovano il loro nesso più intimo sia una « evan­



118

gelizzazione » impegnata a superare il « verbalismo », sia una celebrazione dei sa­
cramenti impegnata a superare ogni « ritualismo ».

Tutto ciò pone naturalmente al centro dell’attenzione pastorale la funzione base 
che hanno la vita e la testimonianza evangelica effettiva della comunità cristiana, 
quali segni visibili per il mondo di oggi, affinchè l’annuncio della fede e le celebra­
zioni sacramentali possano avere il significato e l’efficacia salvifica voluti da Cristo 
per la salvezza degli uomini del nostro tempo, senza ridursi ad inefficace insegna­
mento verbale o ad incomprensibili cerimonie liturgiche.

Ci pare che il documento della CEI sia nettamente in questa linea, sia ad 
esempio quando collega strettamente parola-sacramento-vita (Ivi, n. 51), sia quan­
do afferma che « la Chiesa confida nella testimonianza dell’intera comunità cristia­
na », la quale « rende più facilmente intelliggibile il linguaggio della fede e il 
significato dei segni sacramentali » (Ivi, n. 56).

Alla luce del superamento dell’antitesi fra evangelizzazione e sacramenti mi 
pare acquisti il suo vero significato anche la proclamata necessità dell’odierno pri­
mato dell’evangelizzazione. Non si tratta di una scelta fra annuncio verbale o am­
ministrazione dei sacramenti, ma di uno spostamento deciso di accento sulla mis­
sione fondamentale della Chiesa, che con tutta la sua realtà e la sua vita (nei suoi 
diversi aspetti e ministeri) è in funzione della « evangelizzazione ». E’ in questa 
prospettiva che va letto l’autentico significato del richiamo della CEI (con cui con­
corda il lavoro fatto in Diocesi).

« Alla base di tutto, deve essere con insistenza ribadito il necessario primato 
dell’evangelizzazione, che sollecita una salutare inquietudine di fronte alle mutate 
condizioni e quindi alle carenze evidenti di certi metodi del passato. Se ci si limi­
tasse ancora a concretare l’attenzione quasi unicamente sulla prassi sacramentale, 
si finirebbe con ridurre il sacramento, avulso dal suo vitale contesto di fede, a puro 
gesto di pratica esteriore, senza riflessi concreti e fecondi nella vita. Solo una con­
vinzione profonda di tutti gli operatori della pastorale sulla priorità dell’evange­
lizzazione... riuscirà a superare abitudini e stanchezze, e a imprimere una spinta 
vigorosa all’azione apostolica della Chiesa in tutti i settori » (Evang. e Sacr. n. 61).

In base a quanto sopra spiegato, si coglie come il piano pastorale « evange­
lizzazione e sacramenti » non voglia essere un semplice impulso per questo o quel 
settore della vita pastorale, ma costituire un vero e proprio « salto di qualità » 
per tutta la Chiesa in Italia, impegnata a « mettere a fuoco i contenuti essenziali 
del cristianesimo », in modo da ritrovare « il modo concreto con cui la Chiesa in­
tende operare efficacemente fra gli uomini » (cfr. ivi, nn. 21 e 97).

5. - Evangelizzazione e Catechesi

Il punto fermo del necessario primato della evangelizzazione apre a nuovi pro­
blemi pastorali non appena ci si domandi in che modo si configuri il rapporto fra 
evangelizzazione e catechesi. Il problema è complicato dal fatto che non si è an­
cora raggiunto un significato unitario da dare al termine « evangelizzazione ». Il 
documento preparatorio al Sinodo dei Vescovi presenta addirittura quattro signi­
ficati oggi correnti:



119

« Il termine "evangelizzazione” può significare, oggi, piu cose:
i) Esso può indicare, anzittutto, qualsiasi attività, con cui in qualunque 

modo il mondo viene trasformato conformemente alla volontà di Dio creatore e 
redentore; .

2) poi' ancora, esprime l’attività sacerdotale, profetica e regale, con cui la 
Chiesa viene edificata secondo l’intenzione di Cristo;

3) più frequente è la terza eccezione del termine, con cui si indica quell’atti­
vità per mezzo della quale viene proclamato e spiegato il Vangelo, ed è suscitata 
la fede viva nei non-cristiani e alimentata nei cristiani (predicazione missionaria, 
attività catechetica, omiletica ecc.);

4) per ultimo, il significato del termine "evangelizzazione” si restringe ad 
indicare il primo annuncio del Vangelo fatto ai non cristiani, con cui è suscitata 
la fede (predicazione missionaria: kérygma » (Ivi, n. 4).

In diocesi più volte il tema è stato affrontato, proponendo ripetutamente che, 
facendo la scelta del primato dell’evangelizzazione, si intendesse per evangelizza­
zione « il primo annuncio della salvezza a chi, per ragioni varie, non ne è a cono­
scenza 0 ancora non crede » (Il rinnovamento della catechesi, n. 25).

Così definita, l’evangelizzazione si distingue dalla catechesi, che è « esplica­
zione sempre più sistematica della prima evangelizzazione, educazione di coloro che 
si dispongono a ricevere il battesimo o a ratificarne gli impegni, iniziazione alla vita 
della Chiesa e alla concreta testimonianza di carità » (Ivi, n. 30).

La proposta di dare il primato pastorale al « primo annuncio », prende l’avvio 
dalla rilevazione della ormai sempre più diffusa scristianizzazione pratica del no­
stro ambiente, e tende a porre veramente la nostra chiesa torinese in « stato di 
missione ».

Tale proposta non ha in effetti ancora ottenuto l’approfondimento e il consen­
so che merita, dato che nei lavori fatti finora, pur parlando di evangelizzazone, si 
è sempre trattato, di fatto, anche di catechesi. E ciò è in sintonia con il documen­
to CEI e con quello preparatorio del sinodo dei vescovi, che scelgono il terzo signi­
ficato sopra ricordato, inglobando nell’evangelizzazione sia il « primo annuncio », 
sia l’opera di catechesi volta a portare alla maturità della fede il credente. La cosa 
non è senza significato.

Come infatti non si può opporre pastorale della evangelizzazione a pastorale 
sacramentaria, così non si può opporre evangelizzazione in senso stretto a cate­
chesi, fino a scegliere la prima a scapito della seconda. La preoccupazione del primo 
annuncio della fede ai non credenti deve infatti essere costantemente accompagna­
ta dalla preoccupazione di costruire, tramite la parola e i sacramenti, una comunità 
cristiana sempre più matura nella fede, dato che è proprio la testimonianza di fede 
viva di tale comunità ciò che dà valore di credibilità al primo annuncio del Van­
gelo che si offre al non credente.

La impossibilità di separare o contrapporre evangelizzazione e catechesi (mi 
faceva giustamente osservare mons. Ancel che tale contrapposizione non c’è mai 
nel Vangelo), non toglie però che la nostra chiesa si debba porre oggi con urgenza, 
ed in modo prioritario, il problema della evangelizzazione come « primo annuncio », 
non limitandosi esclusivamente o prevalentemente all’opera di catechesi.



120

In un ambiente ove l’incredulità si diffonde, e penetra ormai largamente tutta 
la cultura, una comunità cristiana che non si faccia missionaria, che non si ponga 
« in stato di evangelizzazione » (mons. Del Monte), ma voglia puramente e sempli­
cemente conservare se stessa, non solo viene meno alla sua missione ma è fatal­
mente destinata a languire e a morire. La migliore opera di catechesi è oggi quella 
che tende a fare di ogni cristiano, e di ogni comunità, un soggetto impegnato a 
testimoniare Cristo con la parola e la vita a coloro che non hanno ancora la fede 
oppure l’hanno perduta.

Non per nulla il documento della CEI sul « Rinnovamento della catechesi » 
tratta esplicitamente anche della evangelizzazione come « primo annuncio » (e ad­
dirittura della pre-evangelizzazione), sottolineando l’essenzialità e la vastità per le 
nostre comunità: « Questo ministero è essenziale alla Chiesa oggi come nei primi 
secoli della sua storia, non soltanto per i popoli non cristiani, ma per gli stessi 
credenti. L’esperienza pastorale attesta infatti che non si può sempre supporre la 
fede in chi ascolta. Occorre ridestarla in coloro nei quali è spenta, rinvigorirla in 
coloro che vivono nella indifferenza, farla scoprire con impegno personale alle 
nuove generazioni e continuamente rinnovarla in quelli che la professano senza 
sufficiente convinzione e la espongono a grave pericolo. Anche i cristiani ferventi, 
del resto, hanno sempre bisogno di ascoltare l’annuncio della verità e dei fatti fon­
damentali della salvezza e di conoscerne il senso radicale che è la "lieta novella” 
dell’amore di Dio » (Ivi, n. 25).

I problemi pastorali che si prospettano, se effettivamente si vuole porre « la 
nostra chiesa » « in stato di evangelizzazione », sono molti. Accenniamone a due: 
come rendere soggetto attivo di evangelizzazione non solo il clero ed i religiosi, 
non solo singoli laici, non solo le famiglie cristiane, gruppi di base impegnati, ma 
le nostre comunità territoriali più vaste e complete, le parrocchie, nella perfetta 
comunione e collaborazione apostolica di tutte le loro componenti? Come trovare 
linguaggio, segni liturgici, gesti concreti di vita adatti a far sì che l’annuncio di 
Cristo sia proposto al non-credente o all’indifferente come vero « lieto annuncio » 
di salvezza?

6. - Evangelizzazione e promozione umana
L’aver messo in luce che il tema di « Evangelizzazione e sacramenti » tocca 

tutta la missione della Chiesa, quale sacramento di salvezza in Cristo, ha man mano 
evidenziato la sua stretta connessione con il problema del rapporto chiesa-mondo 
ed in particolare con l’impegno che la Chiesa ha di favorire la vita dell’uomo a 
tutti i livelli, collaborando con gli uomini di buona volontà. I problemi pastorali 
che tale più ampia prospettiva comporta, sono affiorati più volte, negli anni pas­
sati, nelle discussioni del Consiglio, anche se non sono stati ancora affrontati in 
modo specifico ed accurato.

Il documento CEI vi accenna al n. 81, rimandando però significativamente al 
concilio (Apostolicam actuositatem, n. 5) e al sinodo dei vescovi (La giustizia nel 
mondo). La lettera giunta al Consiglio da parte del Coordinamento dei Comitati 
di quartiere ha suscitato ultimamente il problema riguardo ad un caso specifico, 
la situazione della città, facendo emergere la viva sensibilità presente sul tema, ma



121

anche diversità di opinioni, non ancora confrontate, sia sul piano teorico, sia su 
quello delle indicazioni pratiche. Ricordiamo, anche a questo riguardo, alcuni 
punti teologici sicuri.

L’evangelizzazione comprende certamente anche l’impegno di promozione uma­
na. Il Sinodo dei vescovi nel documento su La giustizia nel mondo, cui rimanda 
la CEI, è quanto mai esplicito: « L’agire per la giustizia ed il partecipare alla tra­
sformazione del mondo ci appaiono chiaramente come dimensione costitutiva della 
predicazione del Vangelo, cioè della missione della Chiesa per la redenzione del 
genere umano e la liberazione da ogni stato di cose oppressive » (Ivi, Introduzione).

« La missione di predicare il Vangelo, ai nostri giorni, richiede che ci impegna- 
mo per la totale liberazione dell’uomo già nella sua esistenza terrena. Difatti, se il 
messaggio cristiano intorno all’amore e alla giustizia non dimostra la sua efficacia 
nell’azione a favore della giustizia nel mondo, più difficilmente esso acquisterà cre­
dibilità presso gli uomini » (Ivi, parte II).

Un annuncio e un rito sacramentale distaccati dalla realtà dell’impegno per un 
mondo nuovo non sarebbero un annuncio e un sacramento cristiano. Il Vangelo non 
è pura dottrina, e va quindi annunciato realizzandolo.

D’altro lato, dovrebbe essere ben chiaro che la missione della Chiesa, e quindi 
l’evangelizzazione, se comprende anche la promozione umana non può in alcun 
modo ridursi ad essa, nè alla realizzazione di un semplice progetto umano di libe­
razione. Come ricordava l’arcivescovo in Vangelo e Sacramenti, « non è lecito fare 
del Vangelo un messaggio di liberazione e di promozione sociale che consideri l’uo­
mo e la comunità umana prescindendo da Dìo, da Cristo e dalla sua Chiesa, pre­
sentando il destino dell’uomo come chiuso nei confini dell’esistenza terrena, senza 
ricordargli che è chiamato da Dio alla felicità eterna» (Ivi, n. 15).

II Regno di Dio passa infatti certamente per la via dello sviluppo terreno del­
l’umanità ma non vi si riduce. E la Chiesa ha il compito, proprio con il suo an­
nuncio e i suoi sacramenti, di mantenere viva la tensione dell’uomo verso quel 
piano salvifico di Dio che va al di là dei semplici progetti umani.

Si aprono a questo punto grossi problemi sia teologici, sia pastorali tutt’ora 
in discussione.

Fra i problemi teologici ricordiamo soprattutto quello del rapporto fra storia 
della salvezza e storia generale dell’umanità, e più in particolare fra « segni salvi­
fici ecclesiali » e « segni dei tempi ». Anche questi ultimi, si fa oggi osservare, 
hanno la funzione di evidenziare e di portare a compimento il piano salvifico di 
Dio, e la Chiesa è impegnata quindi a coglierne l’autentico significato, per colla­
borare attivamente con Dio secondo il modo concreto con cui Egli mostra di vo­
lere oggi portare a compimento la storia.

Da un punto di vita teologico, la tematica della « promozione umana » non può 
più essere vista come una appendice al tema di evangelizzazione e sacramenti, quan­
to piuttosto come l’unico vero sfondo su cui esso può venire affrontato in modo 
adeguato, evitando il dualismo chiesa-mondo, fede-vita, salvezza eterna-salvezza 
temporale ecc.

Fra i problemi pastorali indichiamo i più urgenti: come fare sì che le comu­
nità cristiane, e non solo i singoli, si strutturino in modo da implicare, nella loro 



122

azione evangelizzatrice, anche l’impegno concreto di collaborazione umana? Come 
evitare che l’annuncio cristiano sia avulso dalle concrete situazioni umane socio­
politiche, e al tempo stesso impedire che si riduca ad ideologia di un singolo pro­
getto politico sia di conservazione, sia di trasformazione o rivoluzione?

Come rispettare l’autonomia del piano politico-temporale, pur prestando da 
parte delle nostre comunità l’effettivo servizio per una crescita veramente umana 
della società a tutti i livelli? Come affrontare, all’interno della Chiesa, l’inevitabile 
pluralismo di posizioni riguardo le scelte di diversi modelli di sviluppo socio-poli­
tico, senza essere, come comunità, neutrali di fronte a qualsiasi proposta concreta?

Al Consiglio Pastorale rimangono, come si vede, da affrontare, in diversi cam­
pi, problemi non piccoli. Il lavoro fatto su « Evangelizzazione e sacramenti » può 
offrire preziosi riferimenti per andare avanti con fiducia, sia per il metodo finora 
sperimentato, di ampia collaborazione e coinvolgimento della base, sia per i risul­
tati cui si è giunti.

Prof, don Giovanni Ferretti



123

PLURALISMO DI POSIZIONI

Nella stessa riunione del Consiglio pastorale di sabato 16 febbraio, 
padre Grasso ha presentato i risultati della riflessione fatta in Diocesi 
sulla traccia « Evangelizzazione e Sacramenti » proposta dal Consiglio 
stesso alle varie Comunità.

Ad un anno dal « lancio » da parte degli Organismi consultivi diocesani di 
Torino, della traccia su « Evangelizzazione e sacramenti », si è concluso il lavoro 
nelle sue prime fasi di studio della traccia, discussione di gruppo, elaborazione di 
una relazione, raccolta dei dati elaborati.

Manca ancora, e sarà pronta entro quindici giorni, un’ampia sintesi di circa 25 
cartelle dattiloscritte, della raccolta dei dati elaborati che attualmente si sviluppa 
in 102 fitte cartelle. Questa sintesi verrà inviata a tutti i membri degli Organismi 
consultivi e, in base alle decisioni del Vescovo, a quanti potranno esserne in qual­
che modo interessati.

Come ho già detto in altre occasioni, il materiale raccolto ha innanzittutto un 
grande valore a livello di metodo d’attività di Chiesa, per l’ampiezza e la varietà 
dei gruppi e per la totale libertà in base alla quale si sono formati.

C’è poi, anch’esso già rilevato, l’interesse all’evangelizzazione che, con termini 
e insistenze diversificate, rappresenta un punto di riferimento sufficientemente co­
stante in quanti hanno collaborato all’iniziativa proposta.

Tenendo conto di questi due elementi, ed inserendo seppure in maniera ancora 
generica, altre indicazioni espresse dalla ricerca, è possibile individuare alcune 
linee di lavoro da suggerire adesso al Consiglio Pastorale per il compito affidato 
ad eventuali gruppi di studio da realizzare nel suo seno.

Una speranza, poi, è quella di vedere — senza scadenze troppo lunghe — pub­
blicato l’intero materiale raccolto (i dati elaborati sulla base delle relazioni perve­
nute in tempo utile e, per esteso, alcune relazioni particolarmente significative).

Nel presentare queste indicazioni, si segue lo sviluppo della traccia nella Parte 
pratico-pastorale, quella — tra l’altro — che ha avuto maggiori adesioni ed 
interventi.

a) Il comportamento della Chiesa come segno di salvezza: l’impressione più 
forte che si ha dalla lettura delle risposte è che la Chiesa viene colta secondo le 
dimensioni che non la configurano nella sua profonda realtà. Se l’annuncio (l'evan- 
gelo) ha come centro Gesù Cristo, morto e risorto e la Chiesa « è in Cristo come 
un sacramento» (LG, 1), l’annuncio passa in svariate maniere «attraverso la 
Chiesa ». Ecco allora la necessità, già espressa nelle linee maestre della Camminare 
insieme, di riflettere ancora sulla Chiesa. Dice la CI, 6 che si « esige una conver­
sione personale e comunitaria per realizzare una Chiesa più autentica, fedele alla 



124

Parola di Dio e attenta alle esigenze degli uomini in mezzo ai quali vive, che sia 
segno del primato assoluto di Dio e del suo Regno ».

Se il Consiglio Pastorale chiarirà a se stesso e aiuterà tutta la Chiesa torinese 
a questa riflessione, puntando su gesti concreti attraverso i quali si mostri l’auto­
revolezza delle parole dette, si porrà nella condizione di imitare Gesù del quale 
gli uditori dicevano « parla con autorità non come gli scribi » (cfr. Me 1,22; 
Mt 7,28-29).

I gesti concreti assicurano, inoltre, quel coinvolgimento tra parole e fatti che 
rappresenta il punto di riferimento base di tutto il discorso su « Evangelizzazione 
e sacramenti » (cfr. CEI, Evangelizzazione e sacramenti. Roma 1973, passim).

Perchè la ricerca di gesti concreti non voglia dire nuovamente spaziare in mille 
direzioni, anche qui potrebbe essere indicativo riassumere gli elementi della Cam­
minare insieme, e di alcuni significativi documenti: in particolare quello sulla casa, 
curato da alcune commissioni diocesane, quello su Vangelo e lavoratori, quello 
dell’ufficio liturgico. Sarà conveniente che i gruppi possano averli a disposizione. 
A proposito della quale non sempre appare dalle relazioni che vi sia stata una vera 
comprensione da parte delle svariate componenti della nostra Chiesa.

La diversa accoglienza dei modi alternativi di intendere la Chiesa, potrebbe 
suscitare una riflessione su un eventuale « pluralismo » nell’intendere la Chiesa 
stessa e sulle conseguenze accettabili di tale pluralismo.

b) Metodi per un’azione pastorale rinnovata; a parte le singole risposte ai nu­
merosi quesiti proposti, potrebbe essere una pista di riflessione del Consiglio Pa­
storale quella relativa la realizzazione di un Centro Studi. Molte relazioni accol­
gono con interesse la proposta e danno anche indicazioni metodologiche relative al 
suo lavoro e al suo stile di presenza nella nostra Chiesa.

Una pista di questo genere non vuol dire privilegiare il dilagare delle istituzio­
ni che, seppur nuove, potrebbero sempre far pensare ad una risoluzione « dall’e­
sterno » del problema dell’evangelizzazione (che conta, sulla base della nostra fede, 
sulla sapienza e potenza di Dio, sulla Croce di Gesù, e non sulla sapienza e potenza 
del mondo): vuol dire pensare insieme ad un progetto che potrebbe nascere come 
espressione di Chiesa conscia delle sue dimensioni.

Come ci ricorda infatti, la Lumen gentium: « Cristo unico Mediatore, ha costi­
tuito sulla terra e incessantemente sostenuta la sua Chiesa santa, comunità di fede, 
di speranza e di carità, quale organismo visibile, attraverso il quale diffonde su 
tutti la verità e la grazia. Ma la società costituita di organi gerarchici e il corpo 
mistico di Cristo, la comunità visibile e quella spirituale, la Chiesa terrestre e la 
Chiesa ormai in possesso dei beni celesti, non si devono considerare come due cose 
diverse, ma formano una sola complessa realtà risultante di un duplice elemento, 
umano e divino. Per una non debole analogia, quindi, è paragonata al mistero del 
Verbo incarnato » (LG, 8).

Si tratta di cogliere, dall’impegno comune, quegli elementi necessari e suffi­
cienti, perchè un Centro Studi possa costituirsi e operare secondo questa comples­
sità di dimensioni.



125

c) Sacramenti ed evangelizzazione: nell’ambito di una quantità notevole di sug­
gerimenti particolari, ritorna costantemente (e riguarda anche i capitoli relativi a 
Sacramenti ed evangelizzazione: ambienti e mezzi, Sacramenti ed evangelizzazione: 
soggetti), l’attenzione della comunità. Questa parola troppo usata ha un potere 
occulto: quello di mettere in crisi ogni discorso e di costituire la barriera sulla qua­
le naufragano tutte le migliori iniziative. « La Chiesa è una comunione » (cfr. J. 
Hamer, La Chiesa è una comunione. Brescia 1964): la nostra gente, praticante o 
no, credente o no, non trova in genere tale la propria Chiesa.

Talora non la trova tale perchè, psicologizzando troppo la definizione e non 
andando alla sua origine paolina (cfr. Koinonia, in Grande Lessico del Nuovo Te­
stamento. Tr. it. voi. V, coll. 713 ecc.), ci si ferma di fronte a difficoltà definibili, 
generalizzando, come di tipo « affettivo ». Talora, invece, le strutture di Chiesa 
non sono più in grado, per motivi diversificati, di offrire quelle dimensioni di uma­
na comunione, segno indispensabile perchè possa essere colta nella fede, la dimen­
sione teologica.

Come bene appare dalla sacramentaria, là dove il segno umanamente percepi­
bile ha perso la sua significanza, si creano non poche difficoltà e anche non pochi 
errori. Gli studi di psicologia e di sociologia religiosa lo stanno a dimostrare.

Già però lo rivelava settecento anni fa Tommaso d’Aquino che, chiedendosi 
il perchè dei sacramenti, affermava: « Una terza motivazione da addurre quanto 
alla necessità dei sacramenti per la salvezza degli uomini, la si trova indagando 
sulla attività umana che riguarda principalmente le realtà corporee. Perchè all’uo­
mo non si proponesse qualcosa di troppo arduo allontanandolo completamente da 
azioni che interessano il suo corpo, gli furono offerti attraverso i sacramenti impe­
gni collegati alla sua corporeità, nei quali si esercitasse per la sua salvezza, onde 
evitare iniziative di tipo superstizioso » (Summa Theologiae, III, 61, 1 c).

E' abbastanza evidente che in una civiltà tendente alla secolarizzazione il peri­
colo non è solo quello della « superstizione », ma anche quello di dimensionare se- 
colaristicamente, e poi abbandonare, la Chiesa-sacramento che nel segno non dice 
più nulla di umanamente coglibile.

Al di sotto delle costanti preoccupazioni degli interventi che sollecitano la 
« vera comunità », il teologo può leggere la scomparsa di un segno che deve esservi 
per poter significare secondo uno stile che non accontenti la corporeità dell’uomo 
di ieri ma quella dell’uomo d'oggi.

Si riapre così una serie di campi di interesse che, evidenziati dai gruppi del 
Consiglio Pastorale, possono portare l’attenzione (concretata da iniziative precise) 
della comunità diocesana sulla necessità che lei stessa e ogni singola comunità in­
termedia possano essere colte, ripeto « secondo lo stile di corporeità oggi più con­
forme ai tempi », come segni della comunione nella morte e resurrezione del 
Cristo Gesù.

Far questo vuol dire esemplificare. San Roberto Bellarmino, alla fine del 1500, 
per dar corpo alla sua concezione di Chiesa diceva: « La Chiesa è visibile e sensi­



126

bile come lo è il popolo romano, il regno di Francia o la repubblica di Venezia » 
(De controversiis christìanae fidei adversus nostri temporis haereticos).

E le sue non restarono parole perchè la Chiesa si mostrava con un’organizza­
zione forse simile a quella dei regni menzionati.

La nostra ecclesiologia non è propriamente più quella del Bellarmino. Quali 
devono essere le esemplificazioni concrete?

Ecco il senso di un ultimo compito per il Consiglio Pastorale.

Padre Giacomo Grasso op.



127

Consiglio presbiteriale

RIFLESSIONE SULLO STATO DI COMUNIONE 
TRA IL CLERO DELLA NOSTRA DIOCESI

Verbale della riunione del 10 gennaio 1974

La seconda riunione del Consiglio Presbiteriale è avvenuta presso il salone del­
l’Ufficio Catechistico giovedì io gennaio 1974 ore 15.

Dopo una lettura biblica (Filip. 2,1-4) viene approvato il verbale dell’adunanza 
precedente, e d’accordo sulle modalità dello svolgimento della riunione si è affron­
tato il tema centrale dell’incontro: « Riflessione sullo stato della Comunione tra 
il clero della diocesi di Torino ». Tre sono stati i momenti fondamentali del­
l’incontro:

1 - La relazione del prof. Franco Ardusso sul tema «Libertà e comunione ec­
clesiale, un contributo di riflessione teologica » (Relazione anticipata per impegni 
del professore).

2 - Gli interventi, una decina, dei componenti il Consiglio come contributo di 
esperienze di comunione e di proposte.

3 - La risposta del Consiglio:
a) all’interrogazione (richiesta di Consiglio) fatta dall’Arcivescovo: se il 

Consiglio Presbiteriale Diocesano ritenga opportuno che il medesimo Arcivescovo 
di Torino nei casi in cui si rendessero vacanti uffici parrocchiali e non parrocchiali, 
particolarmente nelle zone vicine ad altre diocesi, faccia invito, di volta in volta, 
a suo giudizio, al clero di queste altre diocesi perchè assuma, nei modi prescritti, 
responsabilità pastorali nella diocesi di Torino.

b) alla lettera del Coordinamento dei Comitati di Quartiere, in data 13-12- 
73, « per una città a misura d’uomo ».

Dell’interrogazione del Cardinale Arcivescovo e della lettera del Coordinamento 
dei Comitati di Quartiere, sono state inviate copie precedentemente ad ogni con­
sigliere per una presa di visione anticipata. Più un dettaglio:

1. - La relazione del prof. Ardusso: « Libertà e comunione 
ecclesiale ».

Dopo una precisazione « io non sono la voce della corrente o del padrone, ma 
parlo a titolo personale » (riferendosi in modo particolare al n. 8 di Concilium e 
a scritti di Rahner) don Ardusso ha dimostrato come il fatto della « polarizza­
zione », cioè l’esistenza dei partiti nella Chiesa non sia un fatto nuovo bensì un 
avvenimento che già la comunità primitiva ha dovuto affrontare con alterne vicen­
de (cfr Paolo ai Gala ti e Corinti).



128

L’esistenza di queste tensioni inevitabili e necessarie legate alla natura degli 
uomini, degenerate a volte in esplosioni di aggressività, ha permesso di risalire ad 
una precisazione delle realtà della « comunione, ecclesiale », tensione dialettica fra 
l’indicativo e l’imperativo, fra elementi dati da Dio (persona, Cristo nel quale e 
per il quale lavoriamo e speriamo) e mezzi (deposito della fede, sacramenti, mini­
steri apostolici) e elementi costituiti dagli uomini (soggetti liberi con pregi e di­
fetti), uomini con l’impegno di evitare due soluzioni estreme ma ugualmente da 
scartare:

— la politica dell’embrassons-nous, concordia facile e senza compromessi;
— la politica della lotta continua con soluzione escatologica: -per adesso liti­

ghiamo, l’unità si farà poi nella Gerusalemme celeste.
Posizione in netto contrasto con l’invito all’unità di Gesù espresso nella pre­

ghiera sacerdotale.

Ma allora — dato il riformarsi della situazione, oggi — quale può essere la via 
da percorrere? Don Ardusso risponde indicando gli stessi criteri che suggeriva Pao­
lo alla Comunità di Corinto. Il carismatico autentico è colui che:

a) confessa che Cristo è il Signore, il Cristo del Vangelo e non una sua imma­
gine e somiglianza. Concretamente nasce l’interrogativo stimolante: « Che cosa in 
questa precisa situazione storica è veramente evangelico, al servizio di Cristo anche 
se disturba? ».

Annunciare Cristo con la vita della comunità è questione di vita o di morte 
della Chiesa per cui è necessario non perdere tempo e guadagnare in profondità, 
anche se è doveroso ammettere che non abbiamo sempre la risposta pronta a tutte 
le problematiche.

b) Mette i « doni » al servizio e alla costruzione della Chiesa. Concretamente: 
che cosa in questa precisa situazione storica è veramente al servizio degli uomini? 
Come contributo di risposta all’interrogativo ecco due motivi:

— vincere la malattia della « introversione » ecclesiologica, con lucidità, co­
raggio e creatività, nel prendere sul serio i problemi e le esigenze di oggi. 
Servire è impegnarsi per gli uomini anche se questo dovesse danneggiare 
la Chiesa;

— guardare agli uomini di domani senza circondarsi di « gusci ».

c) Sceglie la via della carità-, concretamente: la soluzione non sta nelle scomu­
niche reciproche ma nel lasciare attorno alle nostre idee il margine della fraternità. 
Radicali nelle scelte ma non settari, critici nei confronti di se stessi e all’interno 
dei gruppi cui si appartiene.

d) Riconosce ciò che l’Apostolo dice (cfr I Cor. 14,17-40). Concretamente:
— cercare insieme con chi possiede la verità evangelica, nella fedeltà a Dio e 

agli uomini, senza pigrizia e passività evitando di invocare continuamente 
interventi dall’alto come copertura della propria pigrizia. La verità trascen­
de tutti noi;

— formarsi una coscienza matura;



129

— evitare falsi dilemmi nelle prese di posizione e nelle valutazioni, badare più 
ai contenuti che alla formalità o al giuridismo;

— in molte questioni soprattutto pastorali accettare un legittimo pluralismo;
— cercare insieme di maturare decisioni vincolanti per essere:

efficaci operativamente
evitare dispendio di forze in lotte intestine e inutili 
dare testimonianza al mondo.

2. - Gli interventi dei componenti il Consiglio
Negli interventi si è messo in luce: l’esistenza di difficoltà alla comunione fra 

il clero, difficoltà che possono nascere da: difesa passionale di idee; insincerità e 
diplomazia nei rapporti; isolazionismo tipico di alcuni; venire etichettati senza 
previa conoscenza e incontro; diverse posizioni in campo di militanza politica; pre­
se di posizione che paiono in antitesi col Vangelo; una diversa sensibilità nei con­
fronti della persona di Cristo e delle esigenze dell’uomo contemporaneo; diverse 
concezioni di Chiesa; diversa analisi della società; paura di rischiare; chiusura nei 
confronti del pluralismo fino ad assumere atteggiamenti qualunquisti: « fidarsi per 
sentito dire », senza verificare la vera identità di fatti, avvenimenti o parole; ri­
fiuto di accettare in parrocchia persone come ad esempio i preti che si interessano 
di pastorale del lavoro.

Nel corso della discussione è venuto l’invito da parte di uno dei consiglieri a 
interrogarsi se il marxismo sia di fatto sempre e necessariamente ateo, senza Van­
gelo e se l’analisi marxista impegni necessariamente ad escludere il Vangelo e se 
la Chiesa storica non debba essere sottoposta all’analisi politica di tipo marxista.

Una serie di proposte alternative alle difficoltà sopra elencate si potrebbero 
così enumerare:

— convocare alcuni sacerdoti « teste di ponte » o « consiglio presbiteriale 
ombra » da parte del Vescovo e invitarli ad un confronto;

— il Consiglio Presbiteriale e il Vescovo dicano al clero che il problema della 
comunione è grave e deve essere preso a cuore e bisogna darsi da fare;

— usare ritiri e conferenze per coltivare una cultura teologica e colmare frat­
ture di mentalità;

— rafforzare le riunioni zonali del clero come momento e strumento impor­
tante di comunione, dedicando magari qualche tempo alla revisione di vita 
personale e non solo alla discussione sulle attività pastorali;

— essere fedeli alle scelte che il Vescovo con la comunità diocesana ha fatto: 
fedeltà nel pluralismo senza qualunquismi;

— ricordare e pregare in consiglio per i sacerdoti defunti;
— la preghiera per la comunione e l’unità (da aggiungere come quinta carat­

teristica alle quattro dette da don Ardusso) non solo come pietismo, devo- 
zionismo, ma come « attività », come « scienza » di preghiera per avere 
dallo Spirito l’interpretazione della realtà. Esigenza di maturare nel silenzio 
e nella contemplazione le scelte operative. La superficialità della preghiera 
e la presunzione nel saperla fare non è atteggiamento cristiano;



130

— la riscoperta e l’uso del contributo delle scienze positive per aiutare i sa­
cerdoti a riscoprire un rapporto umano più maturo;

— convincersi che l’unità è in Dio Amore, in Gesù fra noi e che l’amore è 
Croce;

x — dare la precedenza nella vita pastorale all’incontro fra preti;
— rivedere il proprio patrimonio dottrinale e culturale servendosi meglio delle 

iniziative di aggiornamento che in diocesi già esistono;
— confrontarsi direttamente con le persone che pagano.

3. - Le risposte del Consiglio
a) All’interrogazione dell’Arcivescovo

L’Arcivescovo ha precisato il senso della propria interrogazione dicendo che 
non ci si ritrova davanti ad una proposta da approvare ma ad un semplice proble­
ma per la cui soluzione si richiede consigliò. Dopo diverse indicazioni:

— ordinariamente siano benvenuti e incardinati i sacerdoti che desiderano pre­
stare servizio pastorale in diocesi di Torino. Con i confratelli torinesi pre­
stino servizio sotto la guida dell’Arcivescovo e solo dopo un ragionevole 
tempo di attività pastorale nel presbiterio torinese ricevano dall’Arcive­
scovo o facciano domanda di assumere responsabilità di parroco;

— ordinariamente ancora non vengano conferite responsabilità pastorali di 
parroco o di direzione in seminario diocesano a sacerdoti extradiocesani che 
entrano in diocesi solo al momento di ricevere detti uffici;

— rivedere tipo di occupazione dei preti nella diocesi e rivalutare i laici;
— studiare l’allargamento di Torino -per cui l’eventuale assorbimento di altre 

piccole diocesi dovrebbe far pensare ad una nuova politica del clero;
— stimolare l’inserimento di preti di altre diocesi aiutandoli a superare il com­

plesso di soggezione e di inferiorità nei confronti del clero torinese.
Monsignor Maritano invita i presenti a non moltiplicare le condizioni per l’ac­

cettazione di nuovi preti e a rendere quindi il loro inserimento troppo difficile; 
d’altro canto l’Arcivescovo afferma come già in altre grandi diocesi si sia scelta 
la soluzione dell’accettazione di preti extradiocesani.

Chiariti i termini del problema e chiamato a pronunciarsi in forma di voto, il 
Consiglio ha risposto positivamente (24 voti) all’interrogazione dell’Arcivescovo, 

b) Alla lettera del Coordinamento dei Comitati di Quartiere
Il Consiglio ha così formulato la propria risposta:
« Secondo la competenza dei singoli consigli si ritiene che in questo caso l’esa­

me del problema deve essere fatto in via prioritaria dal Consiglio Pastorale dioce­
sano. Tuttavia il Consiglio Presbiteriale si ritiene interessato a vari aspetti del pro­
blema generale cui accenna la lettera del Coordinamento e perciò esaminerà questi 
argomenti al momento opportuno ».

Per intanto il Consiglio Presbiteriale incarica la propria segreteria di prendere 
contatto sul problema con le segreterie di altri organismi consultivi diocesani.

La presente relazione è stata approvata dai consiglieri nella seduta del 18 feb­
braio 1974. Voto contrario è stato espresso — con richiesta di notificazione — dal 
sacerdote Occhiena don Mario.



131

« LIBERTA’ E COMUNIONE ECCLESIALE » 
(un contributo di riflessione teologica)

Riportiamo la riflessione offerta dal prof, don Franco Ardusso al Con­
siglio presbiteriale nella seduta del io gennaio.
La stessa riflessione è stata pubblicata dalla « Settimana del Clero » 
nei nn. 8 (24 febbraio '74) e 9 (3 marzo '74).

Punto di partenza delle nostre riflessioni è un dato di fatto che si costata un 
po’ ovunque nella chiesa odierna e che va sotto il nome di polarizzazione. Altri 
parlano addirittura della formazione di partiti in seno alla Chiesa (il n. 811973 
della rivista « Concilium » è intieramente dedicato a questo problema). Indubbia­
mente in essa c’è stata sempre una gran voglia di litigare. Succedeva nella primi­
tiva comunità cristiana.

Le comunità paoline (quella di Corinto in specie) sono talvolta delle comunità 
rissose. La storia ecclesiastica poi documenta che vi sono sempre state delle cor­
renti, delle scuole diverse... Tutto ciò non è necessariamente un fatto tragico, ma 
può costituire un momento dialettico in vista di un superamento e di una pienezza.

La vera tragedia che condanna la Chiesa a non essere più segno; alla sterilità 
pastorale e operativa; al logoramento intestino delle forze; si ha invece quando le 
divergenze giungono al punto di creare una vera polarizzazione.

Inutile logoramento di forze
Che cos’è il fenomeno della polarizzazione? Lascio la parola a K. Rahner che 

a mio parere ha descritto bene tale fenomeno: « Si ha una polarizzazione non solo 
quando emergono delle divergenze di opinione (in teologia, nella prassi ecclesiasti­
ca, per quanto concerne il rapporto concreto del cristiano e della Chiesa con l’am­
biente e la società profana ecc.), ma anche quando i sostenitori di tali opinioni si 
uniscono tra loro in gruppi in modo che essi non vivono più l’uno con l’altro, non 
pregano e non lavorano più insieme, ma pongono il singolo di fronte al dilemma 
di appartenere a un gruppo determinato o di essere trattato da essi come un ne­
mico o quanto meno come uno da considerare per principio con sospetto, in modo 
che essi costringono il singolo ad aderire in tutte e singole le questioni ad un grup­
po determinato, in modo che degli aderenti ad un certo gruppo vengono favoriti 
soltanto coloro che si sono consacrati corpo e anima al gruppo, di maniera che ci 
si chiede sempre e anzitutto se qualcosa è conforme al gruppo oppure ne danneggia 
il prestigio » (R. Rahner, Trasformazione strutturale della Chiesa come compito e 
come chance, Queriniana, Brescia 1973, p. 48).

E’ vero, una certa tensione è inevitabile e persino necessaria nella Chiesa, per­
chè essa è un organismo vivente, comprendente diverse generazioni ed estrazioni 
culturali. « Ma se ci si sospetta vicendevolmente senza carità, se ci si bolla a vi­
cenda come reazionari o progressisti, se ci si scaglia l’uno contro l’altro emotiva­
mente e non con degli argomenti obiettivi, se ogni gruppo, ogni rivista, ogni gior- 



132

naie, viene qualificato o squalificato in blocco per partito preso... se avviene tutto 
questo ci troviamo di fronte al pericolo di una polarizzazione stupida e, alla fine, 
sterile. E bisogna ammettere che oggi è presente in mezzo a noi » (K. Rahner, 
o.c., p. 49).

La chiamata alla comunione
E si potrebbe, non senza una punta di malizia, far notare che l’aggressività può 

trovare nelle fila del clero un terreno favorevole: se è vero che le due forze mo­
trici dell’istinto umano sono la sessualità e l’aggressività, coloro che bene o male 
riescono a dominare la sessualità, non di rado trovano una compensazione al do­
minio della sessualità nell’aggressività: tanatos subentra al posto di eros!

Com’è possibile uscire dalla polarizzazione, e dalla conseguente sterilità pasto­
rale? E’ necessario ricercare dei criteri, degli elementi oggettivi che siano in grado 
di fornirci delle linee di marcia. Per trovare questi criteri parto dal concetto teo­
logico di « comunione ecclesiale »: esso ci aiuterà a precisare quello di « libertà 
ecclesiale ».

Le definizioni più recenti della Chiesa (che non fanno che riprendere le conce­
zioni più antiche nella storia del cristianesimo) dicono che la Chiesa è essenzial­
mente una comunione. Di che cosa si tratta? La comunione è un fenomeno com­
plesso, direi dialettico, in cui intervengono due serie di fattori e di elementi. Ci 
sono degli elementi dati, regalati dall’alto, da Dio, da Cristo, dallo Spirito Santo. 
E ci sono elementi che sono costruiti da noi.

La comunione è una realtà già data. Essa è data da persone e da fattori ogget­
tivi che preesistono alle nostre scelte. Da questo punto di vista la Chiesa è una 
comunione perchè tutti i suoi membri credono nello stesso Signore, tutti attendo­
no e lavorano in vista dello stesso regno di Dio, tutti sono animati dallo stesso 
Spirito.

Le persone che fanno parte della Chiesa non condividono delle cose, ma lo 
stesso oggetto intenzionale della fede, speranza e carità che sono le tre Persone 
divine che si comunicano a noi per dare un senso nuovo a tutta la nostra esistenza.

Inoltre, sempre sul piano del dato, vi è tutta una serie di mezzi che ci sono 
offerti:

— vi è la stessa rivelazione, lo stesso deposito della fede che si esprime nella 
comune professione di fede;

— vi sono gli stessi sacramenti;
— vi sono i ministeri ecclesiali, che, sembra a me, sono destinati soprattutto 

ad essere gli strumenti umani della comunione, dell’unità, della comunica­
zione e dei rapporti intraecclesiali.

Ma la comunione è anche un compito da realizzare. Compito che in ogni caso 
però scarta due soluzioni estreme. La prima è la soluzione tó/’embrassons-nous: 
l’ideale cioè della comunione intesa come la pace dei cimiteri, come la pastorizza- 
zione e la neutralizzazione di tutte le tendenze, come disponibilità a qualsiasi com­
promesso, purché venga salvaguardata l’unità! Giustamente K. Rahner ha recente­
mente fatto osservare che: « la Chiesa non è una fiera dove si danno appuntamento 
tutte le opinioni » (K. Rahner, o.c., p. 92).



133

Va scartata anche la seconda soluzione, che potrei chiamare puramente escato­
logica, o, coi termini di ideologie oggi ricorrenti, la soluzione di lotta continua. Il 
suo programma consiste pressapoco nel dire: per ora litighiamo con tutte le nostre 
forze, sbraniamoci a vicenda... L’unità e la comunione non le vedremo nel corso 
della storia, ma solo nella Gerusalemme celeste!

Come trovare una via che eviti i due eccessi sopra denunciati? Il N.T. è in 
grado di offrirci degli ottimi spunti di riflessione. Sorprende in esso il costante 
richiamo all’unità e alla fraternità.

Si pensi al vangelo di Giovanni, alla ia lettera di Giovanni, alle parenesi di 
Paolo. La lettera ai Pii. 2,zss. presenta un testo che sembra addirittura scritto per 
la Chiesa d’oggi. Bisognerebbe inoltre meditare sui testi riguardanti la correzione 
e il perdono reciproco (Le. 17,3.1.; Me. 11,21-25; 6,1-3).

Anche là dove si usano parole dure permane il richiamo alla fraternità: « Non 
lo considerate però come un nemico, ma come un fratello da riprendere » 
(2 Tess. 3,15).

Cristo è la nostra unità
Il N.T. ci offre soprattutto alcuni orientamenti di fondo, un clima e un atteg­

giamento dello spirito. Molto istruttivo è al riguardo il discorso di Paolo nella 
ia lettera ai Corinti allorché parla sui carismi.

La comunità di Corinto, pur così ricca e vivace, è tuttavia una comunità divisa, 
è la chiesa dei partiti e delle polarizzazioni. L’intervento di Paolo in questa situa­
zione fornisce alcuni criteri obiettivi per l’uso dei carismi. Ogni carismatico deve, 
se vuole conservare la comunione, attenersi a queste linee di comportamento:

1) riconoscere che Gesù è Signore;
2) mirare a servire e a edificare la comunità;
3) tendere alla via più eccellente, la carità;
4) riconoscere ciò che l’apostolo scrive.
Qui ci soffermeremo sul primo criterio; lasciando gli altri tre a un’ulteriore 

riflessione.
L’autentico Carismatico riconosce Cristo come Signore-. « Perciò vi dichiaro 

— dice s. Paolo — che come nessuno, se parla ispirato dallo Spirito di Dio, dice 
"Gesù sia anatema”, così nessuno può dire "Gesù Signore” se non per ispirazione 
dello Spirito santo» (1 Cor. 12,3).

In altre parole: non esiste il carisma e la libertà cristiana di farci un Cristo a 
nostra immagine e somiglianza, un vangelo a nostra misura e secondo i nostri gusti. 
Molti mali e molte divisioni nascono dal fatto che guardiamo troppo a noi, e trop­
po poco a Lui, al Cristo Signore, alla causa del suo Vangelo.

Nell’ecumenismo qualche anno fa si era giunti ad un impasse: i cristiani sepa­
rati si confrontavano tra di loro e si dicevano a vicenda: siete voi che dovete tor­
nare a noi! L’impasse fu superato allorché si capì che bisognava confrontarsi in 
primo luogo con un terzo, con Cristo e col suo vangelo.

Mi fa piacere trovare questo stesso pensiero come il primo suggerimento che il 
card. Suenens dà per superare le inutili polarizzazioni nella Chiesa d’oggi: « In 



134

matematica ci è stato insegnato che due quantità uguali ad una terza sono uguali 
tra loro. Nella prospettiva cristiana è necessario anteporre l’assioma fondamenta­
le: i cristiani saranno uno, al di là di tutto ciò che li divide, nella misura in cui 
si lasceranno interpellare vitalmente dal Cristo e dal suo evangelo; nella misura in 
cui sapranno svuotarsi di se stessi per lasciare che Cristo sia in loro, attraverso ed 
oltre loro stessi, la loro unità » (Concilium n. 8/1973, pp. 1645).. Suenens cita un 
bel pensiero di Saint-Exupéry: « Amare non significa essere rivolti l’uno verso 
l’altro, ma guardare insieme verso la stessa direzione » (ivi, p. 164).

Riconoscere che Gesù è Signore comporta anche un secondo elemento, com­
porta la retta fede. Prima ho parlato della fede-vita. Ora è necessaria anche una 
parola sulla fede-dottrina. E’ questo l’aspetto che maggiormente preoccupa certi 
settori del clero e certe riviste che circolano anche in Italia e vedono rispuntare 
da ogni parte il modernismo e addirittura l’arianesimo.

L’eresia, l’errore, nuocciono alla Chiesa, minano la comunione e l’unità: la sto­
ria lo documenta. Lo stesso s. Paolo, che ha un tono molto irenico e addirittura 
materno se si tratta di questioni pastorali e disciplinari (ad es. 1 Tess. 2,7), è molto 
severo allorché si tratta, di fedeltà alla rivelazione (si veda la lettera ai Galati). Si 
spiega questa severità se si pensa al fatto che gli uomini hanno il diritto di rice­
vere la rivelazione autentica e tutta quanta la rivelazione, con fedeltà (il tema di­
venta quasi ossessionante nelle lettere pastorali a Tito e Timoteo).

Però l’errore bisogna vederlo dove c’è e non altrove. Quando incontriamo qual­
che novità in campo dottrinale, e ci vien voglia di gridar subito all’eresia, potrem­
mo domandarci se il nostro sdegno derivi dal fatto che la novità è contraria all’in­
segnamento di Cristo e alla tradizione vivente della Chiesa, oppure se essa con­
traddice semplicemente a idee acquisite, a forme caduche, ad abitudini alle quali 
siamo attaccati per pigrizia o forse anche per ignoranza dell’autentica tradizione 
ecclesiale.

Bisogna anche essere consapevoli che oggi, nel pluralismo delle idee e delle 
concezioni, non è sempre facile dire dove stia la verità e dove l’errore. Questa non 
è una professione di relativismo, ma di realismo.

E’ difficile convivere da uomini e da cristiani nel pluralismo, senza cadere nelle 
polarizzazioni. Eppure nella Chiesa di oggi la situazione di pluralismo è divenuta 
ormai normale. Quali sono allora i criteri ascetici che guidano il popolo di Dio a 
realizzare la comunione in tale multiforme libertà di pensiero e di condotta?

L’uomo è prima della chiesa
S. Paolo ne indica quattro: il primo e massimo criterio — di cui abbiamo già 

parlato (cf. SdC n. 8, p. 1) — consiste nel « riconoscere che Cristo è il Signore »; 
il secondo è il servizio comunitario; il terzo è posto nella costruzione della carità; 
il quarto si fonda nel rispetto del carisma di magistero.

Infatti, il secondo criterio che Paolo dà ai carismatici è di « mirare alla oiko- 
domé » cioè all’edificazione della comunità. Molto suggestivamente vi impiega la 
immagine del corpo dotato di diverse membra, le quali devono però collaborare al 
bene di tutto l’organismo (Rom. 12; 1 Cor. 12).



135

Si può attualizzare la raccomandazione di s. Paolo in una domanda che dovrem­
mo avere costantemente innanzi agli occhi: che cosa in questa precisa situazione 
storica è veramente al servizio degli uomini? La Chiesa, con tutte le sue istituzioni, 
è uno strumento per gli uomini; gli uomini sono il fine a cui tende la sua missione. 
Molti uomini di chiesa soffrono di « introversione ecclesiologica » e pensano solo e 
sempre al « bene della Chiesa ». Preoccupazione che può essere giusta solo se si 
tiene presente che la Chiesa è al servizio degli uomini.

In proposito ci sono richieste urgenti oggi: bisogna ricercare lucidamente e 
coraggiosamente di venire incontro ai bisogni degli uomini. Accettare i problemi 
che essi ci pongono, anche se difficili, anche se non abbiamo sempre la risposta 
pronta. Cercare con gli uomini. Bisogna impegnarsi per gli uomini, anche se ciò 
può danneggiare la Chiesa.

K. Rahner si domanda al riguardo: « Si dedica sufficiente amore e coraggio nel 
confronto tenace, si spendono nella Chiesa energie, tempo e denaro per questo ser­
vizio disinteressato degli altri, senza guardare se ciò può arrecare anche qualche 
utilità alla Chiesa? ». Anche la Chiesa — osserva ancora Rahner — non deve cer­
care di salvarsi per un’altra strada che non sia quella della salvezza degli altri 
(K. Rahner, o.c. pp. 78J).

E’ necessario inoltre guardare agli uomini di domani e del futuro. Abbiamo 
spesso paura del domani e per questo ci ritiriamo su posizioni di difesa.

Eccone qualcuna: « ...la Chiesa, nella sua predicazione e nella sua vita, deve 
porre in tutte le situazioni l’accento su un atteggiamento aggressivo di conquista 
di nuovi cristiani in un ambiente ”non cristiano” e non su quello di difesa della 
sua condizione tradizionale» (o.c., p. 41). «Guadagnare alla fede un uomo di do­
mani per la Chiesa è più importante che non conservarne nella fede due di ieri, che 
Dio salverà con la sua grazia anche se sono resi insicuri dalla forma che oggi o do­
mani assumerà la predicazione della fede » (o.c., p. 64).

Costruire la comunione
Il terzo criterio, secondo s. Paolo, si attua nel tendere alla via più eccellente, 

la carità (1 Cor. 12,31). Il card. Suhard nel 1946, constatando le profonde diver­
genze nel clero parigino fra moderni e anziani, dava questa regola di comporta­
mento: « La soluzione non sta nelle "scomuniche reciproche”. Bisogna cercarla più 
in alto, in una carità illuminata e comprensiva » (cit. da Y. Congar, o.c., p. 419).

In pratica l’esercizio della carità nel pluralismo ecclesiale dovrebbe concretare 
questi atteggiamenti dello spirito:

1. Cercare di rispettare e amare gli altri come sono. Possiamo prendere gli altri 
come istanza critica nei nostri confronti. Rahner consiglia ai vari gruppi di invitare 
ai loro convegni i rappresentanti del gruppo opposto e di dar loro la parola (o.c., 
P- 53)-

> 2. Conservare anche nelle differenze ideologiche l’unità della Chiesa e il vicen­
devole amore. Uno scrittore francese, J. Guéhenno, dà questo suggerimento: « Le 
nostre idee siano nette: esponiamole in tutto il loro rigore. E’ la condizione per 
essere leali. Serviamole con tutte le nostre forze... Ma, come si lascia un margine 



136

a ogni foglio che si scrive, per le osservazioni, per le correzioni, per tutto ciò che 
non si è trovato, per la verità che per il momento si spera soltanto, lasciamo attor­
no alle nostre idee il margine della fraternità » (cit. da Y. Congar, o.c., p. 440, n. 7).

3. Evitare il settarismo. Paulo Preire ha elaborato una bella distinzione fra il 
radicale e il settario. « L’uomo radicale nelle sue scelte non impedisce all’altro di 
scegliere a sua volta; non pretende di imporre la sua scelta; ne fa materia di dia­
logo; è convinto delle sue affermazioni, ma rispetta il diritto che l’altro ha di giu­
dicare altrettanto sicuro. Il settario non crea niente, perchè non ama. Non rispetta 
la scelta degli altri, pretende di imporre a tutti la sua, che poi non è neppure una 
scelta, ma un fanatismo » (cit. da « Dimensioni nuove », n. 12/1973, P- 5°)-

Come quarto criterio c’è la comunione con coloro che nella Chiesa esercitano 
il ministero voluto da Cristo.

S. Paolo scriveva ai carismatici di Corinto: « Se uno crede di essere profeta 
o in possesso di doni spirituali, riconosca che quanto vi scrivo è un comando del 
Signore; ma se qualcuno lo ignora è ignorato da Dio. Dunque, o fratelli miei, aspi­
rate al dono della profezia e non vogliate impedire che si parli in lingue; tutto 
però si faccia decorosamente e con ordine» (r Cor. 14, 37-40).

Esiste nella Chiesa un ministero con una particolare e qualificata responsabilità 
per l’unità della Chiesa (unità nella fede e nell’amore). Il compito più importante 
di coloro che il N.T. chiama pastori sembra essere quello di guidare la Chiesa, 
scoprire in essa i doni del Signore, risvegliarli (non spegnerli!), far loro spazio, ma 
anche ammonirli, se è messa in pericolo la verità della buona novella di Gesù 
Cristo e l’unità di amore e di servizio. Questo esige una collaborazione responsa­
bile e non puramente passiva da esecutori di ordini. L’obbedienza dev’esse dina­
mica e piena di iniziativa; ma dev’essere scartata l’ipotesi di separarsi dalla comu­
nione dei pastori.

Fedeltà a Dio e agli uomini
C’è un vasto margine in cui l’esercizio dell’autorità dei pastori non può esi­

bire le credenziali dell’infallibilità e dell’assoluta sicurezza. Come comportarsi in 
questi casi?

E’ necessario prima di tutto ricercare — insieme con i pastori — come essere 
fedeli, in un determinato tempo e luogo, alle esigenze di Dio e degli uomini. Fe­
deltà a Dio e agli uomini è la legge dell’Incarnazione. In ogni caso la guida del 
ministero e del magistero non ci è data per fornire un alibi alla propria pigrizia. 
In certi casi è facile appellarsi ai documenti dell’autorità per dispensarsi dall’aprire 
gli occhi sulla situazione.

Gregorio VII, a chi si opponeva alle sue riforme, soleva dire: « Cristo non ha 
detto: io sono la tradizione, ma: io sono la verità. Una tradizione, per quanto an­
tica e diffusa, deve cedere il posto alla verità » (cit. da Y. Congar, o.c., p. 248). 
E’ stato fatto osservare che « ciò che manca nella Chiesa di oggi (e di tutti i tem­
pi), non sono i panegiristi dell’ordine costituito, ma gli uomini nei quali l’umiltà e 
l’ubbidienza non è minore della passione per la verità... » (J. Ratzinger, Il nuovo 
popolo di Dio, Queriniana, Brescia 1971, p. 286. Cf. anche pagina seguente).



137

A proposito del magistero, poi, vanno evitati dei falsi dilemmi. Una mentalità 
formalistica cade qualche volta in questo dilemma di fronte a un documento del 
magistero: o è un documento infallibile, e dunque vale; oppure non è un docu­
mento infallibile, e allora non vale niente.

Questo modo di ragionare presta attenzione esclusivamente al valore giuridico 
di un documento e di una decisione. E’ doveroso richiamare che è una posizione 
mentale diffusa, ma errata. Un documento, anche giuridicamente non infallibile, 
può contenere degli autentici appelli evangelici per un determinato tempo.

Qualora un vescovo o un papa, in determinate questioni, non potessero appel­
larsi direttamente alla parola di Dio o alla tradizione vincolante, non dovrebbero 
cadere nel dilemma: o proporre qualcosa di assolutamente sicuro e vincolante, op­
pure tacere del tutto.

Anche se una decisione storica non è sicura davanti a Dio, essa può essere una 
indicazione profetica, un appello creativo alle coscienze, quando queste ultime non 
siano totalmente distorte da una visione casuistica e giuridica dell’agire morale e 
del modo di situarsi nei confronti dei pastori. Se il magistero della Chiesa dovesse 
essere ridotto al dilemma di cui sopra, esso si condannerebbe solo sempre a enun­
ciare dei princìpi dottrinali così generali che non fanno paura a nessuno.

Infine in molte questioni, specialmente pastorali, è inevitabile un certo plura-' 
lismo. Ciò però non ha da significare assenza di decisioni per cui ognuno fa ciò 
che più gli piace o gli torna maggiormente comodo. Dopo che si è combattuto 
lealmente, obiettivamente, cercando di convincere e di lasciarsi convincere, biso­
gnerà giungere a delle decisioni vincolanti. Lo esige l’efficacia operativa della pasto­
rale, la necessità di evitare il dispendio di forze, la testimonianza da dare al mondo.



138

RELIGIOSE

INCONTRO TRA IL CONSIGLIO DELLE RELIGIOSE
E IL COORDINAMENTO DEI COMITATI DI QUARTIERE

Adunanza del 9 marzo 1974

In apertura di riunione viene presentata sr. Serena Magni, neo-eletta segretaria 
interdiocesana F.I.R., che entra a far parte del Consiglio quale membro di diritto. 
Vengono accettate le dimissioni per ragioni di salute di sr. Tommasina Maira.

Si parla quindi dell’incontro con alcuni membri del Coordinamento dei Comi­
tati di Quartiere e si fa rilevare, anzitutto, che il numero delle religiose parteci­
panti fu buono, anche se i membri del Consiglio delle Religiose erano scarsamente 
rappresentati. Ciò sembra dovuto al fatto che non tutte conoscevano la data esatta 
della riunione.

Il dialogo iniziato in questo primo incontro è stato positivo specie per una co­
noscenza reciproca. Il Consiglio decide di continuarlo con una ulteriore riunione 
concernente il piano dei servizi. Si vedrebbe opportuno che religiose preparate par­
tecipassero alle riunioni zonali dei Comitati di Quartiere.

Successivamente vengono portate alcune modifiche alla bozza del questionario 
da consegnare alle Comunità religiose femminili della Diocesi per ottenere infor­
mazioni di carattere statistico e pastorale atte ad orientare l’attività del Consiglio 
delle Religiose.

Perfezionati alcuni dettagli tecnici, il questionario verrà consegnato e spiegato 
alle comunità dai membri del Consiglio stesso entro il prossimo aprile e raccolti 
entro maggio.

La prossima riunione del Consiglio delle Religiose si terrà il 19 aprile, alle 
ore 17, in Via Cottolengo 15.



139

ISTITUTO PIEMONTESE DI TEOLOGIA PASTORALE

BILANCIO CONSUNTIVO 
DELL’ANNO 1972-’73

Corsi di Aggiornamento
In base agli interessi manifestati e alle richieste avanzate, nel 1972, l’Istituto 

Piemontese di Teologia Pastorale ha diviso i suoi corsi a tre livelli corrisponden­
temente alla possibilità di spostamento da parte dei soggetti interessati e alla dispo­
nibilità dei docenti. L’ambito che ottenne più frequente interesse fu quello del- 
Taggiornamento. A questo scopo si svolsero due sezioni di studio in zone diverse:

a) La prima sezione espose i temi teologici tratti da quel DB che era stato 
pubblicato dalla CEI (1970) per rinnovare la catechesi in Italia (la stessa serie di 
temi era già stata esposta nell’anno precedente, cf. Rivista Diocesana Torinese ir 
[1971] 400). Ciò fu fatto in 8 zone (fra parentesi il n. dei partecipanti), precisa- 
mente a Torino-Mirafiori (20), Ivrea (75), Lanzo (35), Ciriè (70), Città di Piacen­
za (35), Torino-Francia e Bernini al pomeriggio (30), le stesse due zone insieme 
(85 dopo cena), Cuorgnè (40 al pomeriggio), ancora Cuorgnè (70 dopo cena). Par­
larono in queste zone per lo più il p. Eugenio Costa senior e il p. Giacomo Gras­
so, coadiuvati da don G. Pollano, p. Marcolino Muraro e can. Filippo Appendino. 
Il corso esigeva la partecipazione a io mezze giornate di studio.

b) I temi di morale (5 giornate per gli aspetti generali e 5 per i temi speciali) 
furono presentati in 6 zone; precisamente a Fossano (40), Cuneo (160), Carma- 
gnola-Vigone (40), Susa (30), Giaveno (16), Alba (50). Docenti principali furono 
il p. Giordano Muraro, il p. Umberto Burroni e il p. Giovanni Colombo, coadiu­
vati da don V. Morero, don Bongiovanni sdb e il p. I. Tubaldo. Complessivamente 
il numero dei partecipanti fu di 786 (461 per i temi teologici e 335 per i temi di 
morale). Gli iscritti della diocesi di Torino assommano a 405.

Quanto ai soggetti, ai corsi di aggiornamento parteciparono prevalentemente i 
sacerdoti (Fossano, Carmagnola, Alba, Ivrea, Piacenza, Susa, Cuneo), oppure in­
sieme preti, religiose e laici (Mirafiori, Lanzo, Ciriè, Francia e Bernini, Cuorgnè 
e Giaveno).

Corso di Spiritualità
Ebbe un successo insperato di partecipazione: 83 iscritti e 100 i partecipanti 

(di cui 44 della diocesi di Torino) in maggior parte sacerdoti ,più alcune religiose 
e alcuni laici).

Il corso si svolse nella forma tradizionale di lezioni cattedratiche: 26 giornate 
di studio, due pomeriggi con gruppi di studio, un incontro per « scuola di pre­
ghiera », una celebrazione eucaristica.



140

Fra i docenti quattro vescovi tennero 1-2 lezioni ciascuno: mons. C. Aliprandi 
(prolusione), mons. L. Maritano (la carità), mons. G. Moizo (laici e famiglia), mons. 
M. Giustetti (chiusura). Fra le due parti del programma, sembra che quella siste­
matica (dal monacheSimo antico del Medioevo, al 500, al 600, all’800 piemontese 
fino alle tendenze di spiritualità con temporanea) abbia ottenuto maggiore inte­
ressamento.

La parte sistematica (fondamento, struttura, teologia, impegno pose un accen­
to particolare sulla spiritualità sacerdotale (presentata da don A. Favaie sdb in una 
giornata di ritiro a tutto il clero — era presente anche l’Arcivescovo di Torino —), 
sulla carità (8 lezioni), la preghiera, la misericordia (abbé J. Nourissat di Digione).

Sede del corso di spiritualità fu il seminario di Torino.

Corso di qualificazione in catechesi
Lo scopo preciso di questo corso biennale era quello di formare esperti spe­

cializzati in catechesi e ciò con la prospettiva di animazione pastorale delle zone 
territoriali delle diocesi piemontesi.

I temi trattati fanno fede di queste mete proposte:
a) psicologia religiosa (don G. Negri); metodologia catechistica (don Dho);
b) visione cristiana dell’uomo e dell’universo (don Serenthà);
c) teologia e psicologia della fede (don Ardusso);
d) sintesi dell’aspetto morale (don Piana) e dell’aspetto liturgico (p. Marsili);
e) e inoltre catechesi ai fanciulli, ai preadolescenti, ai fidanzati, nel mondo del 

lavoro.
Contemporaneamente si svolsero al pomeriggio numerosi gruppi di studio se­

condo le più moderne acquisizioni didattiche.
Gli iscritti furono 157 (54 della diocesi di Torino).
Coordinatori furono don R. Reviglio e don B. Bartolini (Elle.Di.Ci).
Il corso biennale cominciato nell’autunno 1971 ha avuto termine a fine giu­

gno 1973 con una Tregiomi che si tenne a Candia Canavese.

INIZIATIVE ESTIVE

1) VIAGGIO DI STUDIO IN OLANDA: il viaggio era motivato dal desi­
derio di partecipare (per la terza volta) al Colloquio Europeo delle Parrocchie, che 
doveva celebrarsi appunto in Olanda. Quarantacinque preti italiani, di cui 18 pie­
montesi, presero parte attiva alle cinque giornate di studio che si tennero nel se­
minario di Herlen,; di essi, poi, 21 preti piemontesi e 6 laici percorsero in pull­
man varie regioni dei Paesi Bassi per rendersi conto di persona — almeno quanto 
consentito in tempo di ferie — dello stato attuale della teologia e della attività 
pastorale in quella cèlebre nazione. Come era da prevedere, il viaggio destò forte 
interesse.

Degna di nota la cura di accostare non solo le sperimentazioni più ardite in 
campo liturgico, ma anche quelle più tradizionali che sono poi quelle più comuni 



141

nella maggior parte delle istituzioni cattoliche (scuole e parrocchie). Memorabile 
fu l’incontro a Utrecht col card. B. Alfrik e a Den Bosch con mons. Bleyssen: con 
sorpresa si sentì affermare, fra l’altro, che la preoccupazione principale dell’episco­
pato olandese è il calo progresseimo della pratica religiosa nei cattolici.

Notizie più dettagliate su questo viaggio si possono vedere su « La Voce del 
Popolo » del 29 luglio 1973 (p. 5) e su quella del 26 agosto (p. 6).

2) SETTIMANA TEOLOGICA DI ALESSANDRIA: per la settimana teo­
logica, che da tre anni si tiene a Betania di Valmadonna (AL) nella prima setti­
mana di settembre, ritornarono a parlare (già erano venuti nel 1971) il p. M. Flick 
e il p. Z. Alszeghy della P.U. Gregoriana.

Coadiuvati dai professori del seminario di Rivoli per i gruppi di studio, essi 
svolsero i temi classici dell’escatologia (giudizio, purgatorio, inferno, paradiso) alla 
luce delle nuove acquisizioni o tendenze in campo teologico e nel contesto di 
nuovi interrogativi (malattia personale, angoscia collettiva, speranze intermedie...). 
Settanta la media dei sacerdoti presenti ogni giorno.

In conclusione: il bilancio numerico degli iscritti o partecipanti regolari ai 
corsi offerti dallTstituto Piemontese di Teologia Pastorale nel suo nono anno di 
insegnamento, ammontano come segue:

— corsi zonali di teologia 0 di morale (aggiornamento) n. 786
— corso centrale di spiritualità (approfondimento) n. 83
— corso biennale di catechesi (II anno) n. 157
— corso estivo itinerante (viaggio) n. 21
— settimana teologica n. 70

In totale 1117

Il totale degli iscritti in 9 anni (1964-1973) di attività è di 3484 alunni.



142

VARIE

ESERCIZI SPIRITUALI

Villa S. Ignazio
Via D. Chiodo 3 (Genova) - Tel. 220.470 - 220.592

2- 8 giugno: 
21-27 luglio: 
18-24 agosto:

1- 7 settembre: 
22-28 settembre: 
13-19 ottobre: 
10-16 novembre;
9-19 dicembre:

sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Costa M.) 
sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Trapani) 
sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Gilardi) 
sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Greppi) 
sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Bernard) 
sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Aluffi) 
sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Demicheli) 
sacerdoti e religiosi (predicatore: p. Trapani)

Villa Fonte Viva
Compagnia di S. Paolo

21016 Luino (Varese) - Tel. (0332) 52.506

14-9 luglio; 18-23 agosto; 15-20 settembre; 13-18 ottobre; 10-15 novembre.



Parrocchia Natività di M. V. Torino

Parrocchia Exilles

Parrocchia S. Ambrogio

ARREDAMENTI
CHIESE

Opera G. Maestro Forno di Coazze

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - « 790.405

Cappella Colle del Lys



Cantate a Dio un canto nuovo. Alleluia!

STRUMENTI MUSICALI LAIOLO
Torino - Corso San Maurizio, 19 - 19bis - c.a.p. 10124 - Tel. 876.445 

casa fondata nel 1947

Esclusività organo liturgico DEREUX
L'organo DEREUX è caratteriz­
zato dalla generazione elettro­
statica dei suoni, che consente 
la riproduzione più fedele dei 
timbri caratteristici dell'organo 
a canne.
Il Dr. G.A. Dereux, inventore di 
questo organo, dopo approfon­
dito studio delle caratteristiche 
sonore di famosi e tradizionali 
organi a canne a Parigi, ha ri­
preso, attraverso sensibilissimi 
microfoni, il suono di ogni sin­
gola canna, registro per regi­
stro, rivelandone le curve di 
oscillazione su uno speciale 
oscillografo. Attraverso questo 
originale procedimento si è rea­
lizzato l'organo DEREUX che, 
unico esempio tra gli organi 
elettronici ed elettromeccanici, 
riproduce perfettamente il tim­
bro e la sonorità degli organi 
tradizionali, suscitando la stes­
sa suggestione dell'organo a 
canne suonato in una catte­
drale.

CARATTERISTICHE 
PARTICOLARI
DELL’ORGANO DEREUX
Impossibilità di stonarsi 
Attacco soffiato 
Trasportabile
I registri si sommano in poten­
za come negli organi a canne, 
a differenza dei normali organi elettronici. Più di 500 generatori singoli di suono 
Tastiere ad un solo contatto.
Caratteristiche funzionali varie, originali e pratiche.
DATI TECNICI
2 Manuali di 60 tasti, Pedaliera a 32 pedali raggiata e concava, 31 registri, 4 altoparlanti 
speciali, 2 amplificatori a transistor incorporati, per una potenza totale di 40 Watt, 
Alimentazione a 220 V.

Ingombro con la pedaliera 106x 127 cm.

DIMENSIONI Organo Diffusore
Larghezza 127 cm. 55 cm.
Altezza 112 cm. 143 cm.
Profondità 75 cm. 55 cm.

PESO
Consolle 150 Kg. - Pedaliera 20 Kg.
Panchetta 15 Kg. - Diffusore 50 Kg.
Presso la stessa Casa troverete tutti gli strumenti musicali e l’assistenza tecnica. Servizio 
speciale per la liturgia.



LA DITTA DI FIDUCIA PREFERITA DAL CLERO
stabilimenti specializzati esclusivamente per l’arredamento di:

chiese
panche in legno e metal­
lo-legno - confessionali - 
armadi per sagrestia - sedie 
metalliche sovrapponibili

scuole
banchi per scuole elemen­
tari, medie e superiori - per 
asilo - cattedre - lavagne - 
armadi - tavoli per refetto­
rio ■ panchine

cine-teatri
poltrone - poltroncine in le­
gno oppure in legno-metallo

Senza impegno, richiedeteci cataloghi particolareggiati, oppure la visita di un nostro tecnico
ESEGUIAMO ANCHE LAVORI SU DISEGNO

20048 Cacate B.za (Mi) - Via A. Volta, 31 - Tel. 99686
sic Pinrn nmvAMMi _ diat-za cnciA no tniiM Trini un nn ne mtei rrnMn



Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestre 14 (ang. V. Bettola) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroli liturgici, votivi ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane.

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio

Ditta ROBERTO MAZZOLA di Pasquale Mazzola
VALDUGGIA (Vercelli? — Telef 47.120

CAMPANE NUOVE
Garantite in perfetto accordo musicale alle esistenti.

Voce chiara, argentina, fortemente diffusiva
Concerti completi di qualsiasi tono e peso.

Costruzione di incastellature moderne.
Apparecchi per il suono elettrico delle campane.

CASA FONDATA NEL 1400 E PREMIATA IN 22 
Facilitazioni nei pagamenti - Cataloghi illustrativi 

Preventivi e sopraluoghi.

ESPOSIZIONI 
a richiesta.

SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE ■ INCENDIO ■ FURTI . CRISTALLI • VITA ■ FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE - TRASPORTI - INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI • CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
DOTT. CAV. LUIGI GIOVANELLI e GIUSEPPE SPERTINO - Via Cemaia 18 

Tel. 546.330 - 510.916 . Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.



L’ORGANIZZAZIONE SPECIALIZZATA 
NEL RISCALDAMENTO DELLE CHIESE

PROGETTA 
REALIZZA 
ASSISTE

I più silenziosi, funzionali, moderni, eco­
nomici impianti di riscaldamento ad

ARIA CALDA
in CHIESE - ORATORI - CINEMA

Alcune referenze nella provincia di Torino:
Chiesa Parr. SS. Annunziata Torino - Chiesa Parr. S. Croce Torino - Chiesa Parr. S. 
Giacomo Torino - Chiesa Parr. S.S. Crocifisso Torino - Chiesa Parr. Mirafiori Torino 
- Chiesa di Cristo Re Torino - Chiesa Parr. di Bertolla Torino - Chiesa Parr. di Corio 
Canavese - Chiesa Parr. di Buttigliera Alta - Chiesa Parr. di Scalenghe - Chiesa Parr. 
di Mottura Villafranca - Chiesa Parr. di Casellette - Chiesa Parr. di Brione Valdella- 
torre - Chiesa Parr. S. Matteo Moncalieri - Chiesa Parr. Riva di Chieri - Chiesa Parr.
S. Francesco Piossasco - Chiesa Parr. S. Giacomo Chieri - Chiesa Parr. Andezeno -
Chiesa Parr. Moriondo - Chiesa Parr. Moncucco - Chiesa Parr. S. Stefano Villafranca
- Chiesa Parr. Drubiaglio - Chiesa Parr. La Loggia - Chiesa Parr. Collegiata Rivoli -
Chiesa Parr. Grugliasco - Chiesa Parr. Cascine 
Vica - Chiesa Parr. S. Carlo Canavese - Chiesa 
Parr. S. Francesco al Campo - Chiesa Parr. Val- 
perga - Chiesa Parr. Coazze - Chiesa Parr. Ala di 
Stura - Chiesa Parr. Regina Margherita - Chiesa 
Parr. S. Elisabetta Leumann - Chiesa Parr. S. Ma­
ria Grugliasco - Chiesa Parr. Isolabella - Chiesa 
Parr. Malanghero - Chiesa Parr. Bruino - Chiesa 
Parr. Mombello - Chiesa Parr. Busano - Chiesa 
Parr. Montaldo - Chiesa Parr. Barbania - Chiesa 
Parr. S. Maria Avigliana - Chiesa Parr. Cinzano - 
Nuovo Oratorio Parr. Orbassano - Nuovo Orato­
rio S. Maria Maddalena Villafranca - Nuovo Ora­
torio Parr. None - Chiesa Parr. Villarfocchiardo 
- Chiesa Parr. Chiusa San Michele - Chiesa Parr. 
San Maurizio Pinerolo - Chiesa Parr. Cuore Imm. 
Maria Pinerolo - Chiesa Parr. S. Cuore Luserna 
S. Giovanni - Chiesa Parr. Buriasco - Chiesa Parr. 
S. Secondo (Pinerolo) - Chiesa Parr. Bricherasio 
- Chiesa Parr. Cantalupa - Concistoro Valdese
Luserna S. Giovanni - Concistoro Valdese Riclaretto Chiotti - Comunità d’Agape 
Frali - Chiesa Parr. S. Giusto Can. - Chiesa Parr. Vico Can. - Chiesa Parr. Pavone - 
Chiesa Parr. Quincinetto ■ Chiesa Parr. Lombardore - Chiesa Parr. Palazzo Can. - 
Chiesa Parr. Piverone.
N. B. — Per ogni vostra necessità richiedete senza nessun impegno una nostra visita.

OMNIA termoair
10123 TORINO - Via Della Rocca — Tel. 88.27.25



A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio
» ALPESTRE

DISTILLERIA LIQUORI
À

SPECIALITÀ'

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO F

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il

NEGOZIO-VENDITA

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA


