
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

7 8
Anno LVII 
luglio-agosto 1975 
Spedlz. abbonarti, postale 
mensile - Gruppo 3°/70



Sommario
pag.

Atti della Santa Sede
Nuova pastorale dell’Ecumenismo 253

Atti del Cardinale Arcivescovo
Constatazioni e riflessioni sui quattro quinti della 

visita pastorale 277
Da Camaldoli al Guatemala 297

Comunicazioni della Curia metropolitana
Vicariato generale: Nuove norme relative all’attivi­

tà pastorale delle Comunità ecclesiali della 
Diocesi 299

Cancelleria: sacerdoti deceduti in giugno 305
Ufficio per il Piano pastorale: prime nomine e tra­

sferimenti di Viceparroci 305

Organismi consultivi diocesani
Consiglio presbiteriale: verbale della riunione del 

23 giugno 1975 306
Vicari di Zona: verbale della riunione del 19 giu­

gno 1975 310
Consiglio pastorale: verbale della riunione del 16 

maggio 1975 312
Verbale della riunione del 13 giugno 1975 316

Religiose
Verbale della riunione del 16 giugno 1975 318

Varie
Esercizi spirituali per sacerdoti e religiosi 320

Rivista
Diocesana 
Torinese
Periodico ufficiale por gli 
Atti dell'Arcivescovo e 
della Curia

Anno LVII - N. 7-8
Luglio-Agosto 1975

TELEFONI:
Arcivescovo ■ Segreteria 

Arcivescovile 
54.71.72

Vescovo Ausiliare, 
Mons. Livio Maritano 
53.09.81

Vicario Generale - Vicario 
Episcopale per I Religio, 
si - Promotore di Giu­
stizia . Cancelleria - 
Archivio - Ufficio 
Matrimoni
54.52.34 - 54.49.69
c. c. p. 2-14235

Ufficio Amministrativo, 
54.59.23 - c. c. p. 2-10499

Ufficio Catechistico, 
53.53.76 - 53.83.66 
C. c. p. 2-16426

Ufficio Liturgico,
54.26.69 - c. c. p 2-34418

Ufficio Missionario,
51.86.25 . C. C. p. 2-14002

Ufficio Plano Pastorale, 
53.09 81

Ufficio Pastorale del 
Lavoro e Ufficio Pastora, 
le dell'Assistenza, Via 
Vittorio Amedeo, 16 
Tel. 54.31.56

Ufficio Preservazione 
Fede - Nuove Chiese, 
53.53.21 - c. C. p. 2-21520

Ufficio Comunicazioni So­
ciali - Tel. 54.70.45

Ufficio di Pastorale per la 
Famiglia - Tel. 54.70.45

Tribunale Ecclesiastico 
Regionale, 54.09.03 
c. C. p. 2-21322

Redazione della Rivista 
Diocesana: Ufficio Co­
municazioni sociali

Amministrazione: Corso 
Matteotti, 11 . 10121 
Torino - c.c.p, n. 2-33845

ABBONAMENTO PER 
L’ANNO 1975 L, 4000



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

ATTI DELLA SANTA SEDE

Nuova pastorale dell'ecumenismo
Riportiamo il documento del Segretariato per l’Unione dei Cristiani reso noto 
il sette giugno ’75.
Il documento è preceduto da una lettera illustrativa del card. Giovanni Wille- 
brands, presidente del Segretariato.

I rappresentanti delle Commissioni Ecu­
meniche riuniti a Roma nel novembre 1972, 
hanno precisato nelle loro conclusioni che 
« lo spirito ecumenico deve trovare una 
concreta applicazione a livello della Chiesa 
locale ». Il documento presente vuole ri­
spondere in parte ai bisogni espressi da 
numerosi cattolici che operano in Com­
missioni ecumeniche locali.

Un primo progetto fu preparato già nel 
giugno 1971, da un piccolo gruppo di lavo­
ro composto da consultori e da membri 
del Segretariato per l’Unione. Esso fu in­
viato, insieme ad altri documenti prepara­
tori dell’assemblea plenaria, a tutti i mem­
bri della medesima e ad un certo numero 
di consultori. La « plenaria » ebbe luogo 
nel febbraio '72, e il progetto venne stu­
diato sia in gruppi sia in assemblea gene­
rale. Fu sostanzialmente approvato, ma 
vennero presentati numerosi suggerimenti 
per una nuova redazione di diversi suoi pa­
ragrafi.

Frattanto era stato portato avanti in co­
mune all'Interno della Chiesa cattolica e 
del Consiglio Ecumenico delle Chiese, sot­
to la direzione del Gruppo Misto di Lavoro, 
uno studio su forme di collaborazione ecu­
menica a livello regionale, nazionale e lo­
cale. Ne erano scaturiti due studi: uno 
concernente i fatti, a cura del rev. Victor 
Hayward, membro del Segretariato per le 
relazioni con i Consigli cristiani del Con­
siglio Ecumenico delle Chiese, e del rev. 

Basii Meeking, del nostro Segretariato per 
l’Unione; l’altro elaborato da un gruppo 
ristretto riunitosi su richiesta del Gruppo 
Misto di Lavoro e composto da persone 
nominate dalla Chiesa cattolica e dal Con­
siglio Ecumenico delle Chiese. Mentre il 
primo documento venne diffuso contempo­
raneamente ad altri studi sui Consigli di 
Chiese, il secondo fu trasmesso al Segre­
tariato, come contributo al presente docu­
mento, dal Gruppo Misto di Lavoro in oc­
casione della sua riunione del 1972. Espri­
miamo la nostra gratitudine per questo ge­
sto di collaborazione che ha grandemente 
contribuito a conferire valore al nostro do­
cumento.

Nel novembre 1972 e nell'aprile 1973, un 
gruppo ristretto di membri e consultori del 
Segretariato si è occupato, di nuovo, del 
progetto, avvalendosi della nuova docu­
mentazione e attenendosi alle direttive 
della « plenaria » del 1972. Venne così pre­
parata la nuova versione che fu presentata 
alla « plenaria » del novembre 1973. Que­
sta fu approvata aH'unanimità, con indica­
zioni di diversi emendamenti riguardanti la 
forma e il contenuto. Questi emendamenti, 
unitamente ad alcuni suggerimenti, propo­
sti dalla Congregazione per la Dottrina del­
la Fede, sono stati inseriti nel testo finale.

La natura del documento è stata chiara­
mente definita nella « plenaria » del 1972. 
Non è un insieme di direttive o prescrizio­
ni munite d’autorità, nel senso giuridico 



254

della parola. È piuttosto un documento che 
intende offrire informazioni capaci di aiuta­
re i vescovi a decidere, in una situazione 
determinata, circa la forma che deve es­
sere data alla collaborazione ecumenica 
sul piano locale. D'altra parte, il documen­
to intende fornire più che una semplice 
informazione: esso propone orientamenti 
che non hanno forza di legge, ma traggono 
il loro valore dalla esperienza e dalle cono­
scenze del Segretariato.

È ovvio tuttavia che il contenuto del do­
cumento, là dove attinge ai testi del magi­
stero della Chiesa e della sua disciplina, 
come per esempio, i documenti del Conci­
lio Vaticano Secondo, o le decisioni uffi­
ciali e le direttive della Santa Sede, ha 
corrispondente forza di legge.

A questo titolo viene ora pubblicato il 
documento. Dopo avere ottenuto l'approva­
zione della « plenaria », il cardinale Presi­
dente lo ha portato a conoscenza del San­
to Padre, il quale ne ha approvato l’invio 
a tutte le Conferenze Episcopali, al fine di 
aiutarle ad assolvere le loro responsabilità 
ecumeniche. Il documento va, dunque, con­
siderato come uno strumento di lavoro e 
questo ne definisce, ad un tempo, la por­
tata e i limiti.

La dimensione ecumenica è uno degli 
aspetti fondamentali della vita della Chie­
sa cattolica, sia a livello mondiale che lo­
cale. I principi cattolici in materia di ecu­
menismo sono stati formulati nel decreto 
conciliare suH'ecumenismo. Essi richiedo­
no che le iniziative ecumeniche vengano 
adattate ai bisogni locali, poiché spetta 
proprio alla Chiesa locale dare il suo indi­
spensabile contributo nella realtà quoti­
diana. Essi, inoltre, insistono sempre sul 

fatto che ogni iniziativa locale deve, senza 
eccezione, essere intrapresa in armonia 
con i vincoli di comunione nella fede e 
nella disciplina, che formano l'unità della 
Chiesa cattolica. Questi elementi vengono 
posti in evidenza nel presente documento.

D'altra parte, il documento non è com­
pletamente esauriente e non pretende es­
serlo. Nel corso della riunione del 1972, i 
rappresentanti delle Commissioni Ecume­
niche hanno sollevato numerosi problemi 
circa l'ecumenismo locale. Riteniamo che 
il nostro documento risponda ad alcuni di 
quei problemi soprattutto a quelli che con­
cernono la strutturazione del lavoro ecu­
menico e la sua organizzazione a livello 
nazionale e a livello diocesano.

Il Concilio Vaticano Secondo insiste sul­
la responsabilità dei vescovi in questo 
campo. « Questo santo Concilio... racco­
manda l’azione ecumenica ai vescovi di 
ogni parte della terra, perchè sia promos­
sa con sollecitudine e sia con prudenza 
da loro diretta ». A questo fine devono es­
sere coordinati gli sforzi dei pastori e dei 
laici.

Il Papa ha proposto, come uno degli sco­
pi principali dell'Anno Santo, il tema del 
rinnovamento spirituale e della riconcilia­
zione con Dio e fra i cristiani. Nutriamo la 
speranza che il presente documento possa 
essere un contributo alla realizzazione di 
questa prospettiva profondamente ecume­
nica.

ROMA, 22 febbraio 1975

GIOVANNI Cardinale WILLEBRANDS
Presidente del Segretariato 
per l’Unione dei Cristiani



255

UNA MISSIONE PRIMARIA DELLA CHIESA

Nel novembre 1972, rivolgendosi ai rappresentanti delle Commissioni Ecu­
meniche Nazionali, il Papa Paolo VI ha dichiarato che missione primaria della 
Chiesa è invitare gli uomini a entrare in comunione con Dio mediante il Cristo 
nello Spirito Santo, e aiutarli a vivere in questa comunione che li salva e che sta­
bilisce fra loro un’unità così profonda e misteriosa come quella del Padre e del 
Figlio.

In un’altra circostanza, nell’ottobre del 1967, il Santo Padre, in una allocu­
zione al Patriarca Athenagoras, aveva rilevato che, mentre l’unità deve essere 
nel mondo un segno stimolante alla fede, anche l’incredulità odierna può destare 
all’interno delle Chiese e delle Comunità ecclesiali una coscienza impellente del 
bisogno di unità chiamandole ad un’azione comune. « Questa testimonianza 
comune — ha detto il Santo Padre — una e varia, decisa e persuasiva, di una 
fede umilmente sicura di se stessa, zampillante in amore e irradiante la speranza, 
non è ciò che lo Spirito domanda innanzitutto oggi alla Chiesa? ».

Condizione preliminare a questo movimento ecumenico è un rinnovamento 
nella Chiesa, secondo lo spirito di verità e di santità di Gesù Cristo, un rinnova­
mento che deve raggiungere ogni membro della Chiesa e che deve essere testi­
moniato dalla qualità della loro vita, i

Nel momento stesso in cui questo appello dello Spirito Santo verso l’unità 
è ascoltato dalle comunità cristiane ed esse vi rispondono, le dimensioni dello 
studio e dell’azione in comune si sviluppano tanto da suggerire l’idea di una esi­
genza del movimento ecumenico che spinge sempre più i cristiani al dialogo, 
alla preghiera comune, alla collaborazione pratica e alla testimonianza comune.

La cooperazione tra le Chiese e le Comunità ecclesiali ha come scopo la 
missione e l’unità, anche quando questa cooperazione riguarda problemi sociali 
o connessi. Tutte le comunità cristiane infatti riconoscono che la proclamazione 
del Vangelo al mondo, mediante le opere e le parole, è il loro compito fon­
damentale.

Il movimento ecumenico è un movimento dello Spirito più ampio di ognuna 
delle iniziative particolari nelle quali si manifesta. Questo impulso ecumenico 
che, per la Chiesa cattolica, è necessariamente guidato dai princìpi esposti nel 
decreto sull’ecumenismo e nel direttorio ecumenico, si esprime in una grande 
varietà di formule e di strutture, e il presente documento intende studiarne 
alcune delle più importanti. Poiché la Chiesa cattolica in ogni Paese va acqui­
stando maggiore consapevolezza delle manifestazioni di ecumenismo nelle diver­
se parti del mondo essa deve evitate ad un tempo l’isolazionismo e l’imitazione 
servile di quanto avviene altrove.

Le iniziative ecumeniche devono essere adattate ai bisogni locali e differi­
ranno perciò da una regione all’altra pur rimanendo sempre nell’ambito della 



256

comunione cattolica. La ricerca, inoltre, di una unità locale strutturata è una 
sfida, ma lo è pure la ricerca di un’unità d’ordine qualitativo nella confessione 
di una fede autentica e completa. Le iniziative ecumeniche devono essere auten­
tiche espressioni della vita della Chiesa locale e non semplicemente attività di 
singoli. Queste iniziative devono perciò essere portate avanti sotto la direzione 
del vescovo locale e in stretto contatto con la commissione ecumenica della 
diocesi o della Conferenza episcopale. È importante che le commissioni ecume­
niche considerino con discernimento e simpatia queste iniziative locali, incorag­
giandole o sostenendole se necessario. Il movimento verso l’unità è parte inte­
grante del rinnovamento della Chiesa e la sua promozione dovrebbe essere, per 
la Chiesa locale, oggetto di costante sollecitudine.

Se le iniziative ecumeniche venissero affidate esclusivamente a gruppi non 
ufficiali, ne deriverebbero difficoltà. Si verificherebbe, infatti, uno squilibrio 
che impedirebbe di assolvere in maniera adeguata e prudente l’intera responsa­
bilità ecumenica. Il modo migliore per evitare queste difficoltà consiste in un 
impegno chiaro e sincero della Chiesa locale circa il compito ecumenico.

NELLE COMUNITÀ’ LOCALI E NEL MONDO

L’ecumenismo a livello locale è un elemento fondamentale della situazione 
ecumenica nel suo insieme. Non è una cosa secondaria o puramente derivata. 
L’ecumenismo su piano locale risponde a bisogni e situazioni specifiche e 
dispone di proprie risorse. Vi è una parte di iniziative che gli è propria e la sua 
funzione è più originale che la semplice applicazione su scala ristretta delle 
direttive ecumeniche destinate al mondo intero.

Spetta alle Chiese locali non solo dirigere il lavoro ecumenico sul piano 
locale e assumerne la responsabilità in comunione con la Sede Apostolica ma 
nelle Chiese locali vengono pure celebrati e costantemente rinnovati i misteri 
della comunione ecclesiale (il Battesimo, la Fede in Cristo, la proclamazione 
del Vangelo, ecc.), che costituiscono la base della collaborazione ecumenica. 
A servizio di questa collaborazione operano numerosi organismi, alcuni dei quali 
verranno menzionati in seguito. Occorre pure tener presente che attualmente 
un gran numero di cristiani preferiscono lavorare sul piano locale in gruppi 
« informali » di natura più spontanea piuttosto che in gruppi « formali » o 
istituzionali.

L’importanza dell’ecumenismo locale trae origine dalla rilevante funzione 
delle Chiese locali nella Chiesa cattolica, posta in evidenza dal Concilio Vati­
cano Secondo. « La diocesi è una porzione del popolo di Dio affidata alle cure 
pastorali del vescovo, coadiuvato dal suo presbiterio, in modo che aderendo al 
suo pastore e da lui unita per mezzo del Vangelo e della Eucarestia nello Spirito 
Santo, costituisca una Chiesa particolare, nella quale è veramente presente ed 



257

agisce la Chiesa di Cristo, una santa, cattolica e apostolica ». (Christus Do­
minus, 11).

Il Concilio insegna pure: « I vescovi, invece, presi isolatamente, sono il 
principio visibile e fondamento dell’unità nelle loro Chiese particolari, for­
mate ad immagine della Chiesa universale, nelle quali e a partire dalle quali 
esiste la sola e unica Chiesa cattolica. Perciò i singoli vescovi rappresentano la 
propria Chiesa, e tutti insieme con il Papa rappresentano tutta la Chiesa nel 
vincolo della pace, dell’amore e dell’unità ». (Lumen Gentium, 23).

E successivamente afferma: « Questa Chiesa di Cristo è veramente pre­
sente in tutte le legittime comunità locali di fedeli, le quali aderendo ai loro 
pastori, sono anch’esse chiamate Chiese nel Nuovo Testamento. Esse infatti 
sono, nella loro sede, il Popolo nuovo chiamato da Dio, nello Spirito Santo e 
in una totale pienezza (cfr. 1 Tess. 1,5). In esse con la predicazione del Vangelo 
di Cristo vengono radunati i fedeli e si celebra il mistero della Cena del Si­
gnore, “ affinchè per mezzo della carne e del sangue del Signore sia strettamente 
unita tutta la fraternità del corpo” » (ibid., 26).

Nelle comunità locali, dove il popolo di Dio, in unione di fede e d’amore 
con il suo vescovo, manifesta l’unità di una fede vissuta e proclamata, viene 
data una espressione sacramentale insostituibile all’unità vivente della Chiesa 
cattolica.

Da questa prospettiva cattolica emerge chiaramente la responsabilità ecume­
nica della Chiesa locale. Mediante la Chiesa locale la Chiesa cattolica è presente 
con molte altre Chiese e Comunità cristiane nelle medesime località e in reli­
gioni più vaste, quali il territorio di una conferenza episcopale, o di un sinodo 
orientale. Queste regioni hanno proprie caratteristiche distintive sul piano spi­
rituale, etico, politico e culturale. In queste regioni le altre Chiese e Comunità 
ecclesiali, presentano spesso il più alto livello della loro autorità ecclesiale, dal 
quale vengono prese le decisioni che dirigono la loro vita e determinano il loro 
avvenire. Perciò, la Chiesa locale, o un raggruppamento di Chiese locali nel ter­
ritorio di una Conferenza episcopale, o di un sinodo, può trovarsi in posizione 
migliore per entrare in contatto e stabilire relazioni fraterne al proprio livello 
con altre Chiese e Comunità cristiane.

Mediante questi contatti le altre Chiese e Comunità cristiane possono beni- 
ficiare di una migliore comprensione della dinamica della vita cattolica poiché 
la Chiesa locale la presenta ad un tempo nei suoi aspetti particolari e nel suo 
carattere universale come pure nella sua unità. Consapevole di essere in un de­
terminato luogo lo strumento della presenza e dell’azione della Chiesa cattolica, 
fondamentalmente una, la Chiesa locale sarà pronta ad agire in modo che le sue 
libere iniziative non oltrepassino i limiti della sua competenza e siano sempre 
portate avanti nell’ambito della dottrina e della disciplina di tutta la Chiesa cat­
tolica, soprattutto per quanto concerne i sacramenti; questa disciplina, infatti, è 
la salvaguardia dell’unità della fede. In questo modo, i vincoli di comunione 



258

fraterna con le altre Chiese locali saranno resi manifesti e la funzione della 
Chiesa di Roma a servizio dell’unità di tutti apparirà evidente.

Così, in virtù della loro comunione cattolica, le Chiese locali possono arric­
chire il movimento ecumenico in molte località e la Chiesa locale di una regione, 
mediante la sua attività, può ispirare altrove nuovi sviluppi ecumenici. Grazie 
alla loro reciproca comunione le singole Chiese locali possono pure beneficiare 
di intuizioni ecumeniche, che non scaturirebbero spontaneamente dalle partico­
lari situazióni di ognuna di esse. Inoltre, trovandosi di fronte a serie o nuove 
esigenze ecumeniche, la Chiesa locale potrà giustamente far appello alle risorse 
è alle esperienze di altre Chiese locali, che I’aiuteranno a far fronte alle sue ne­
cessità e a valutare quanto è possibile. In proposito il lavoro del Segretario per 
l’Unione dei Cristiani, promuovendo uno scambio di idee tra le Chiese locali, 
può assumere un valore del tutto particolare.

VARI CAMPI E FORME D’AZIONE

Oltre all’espressione sacramentale della unità della Chiesa cattolica che 
viene data nella Chiesa locale, la comunione reale, ma ancora imperfetta tra le 
Chiese e Comunità ecclesiali cristiane trova la sua espressione in un gran nu­
mero di forme d’azione ecumenica e in alcune organizzazioni congiunte. In que­
sto capitolo si è tentato di descrivere a modo di esempio, alcuni campi o forme 
d’azione ecumenica locale. Esse non vengono proposte come normative. Le ini­
ziative ricordate restano, infatti, sempre, soggette all’autorità pastorale del ve­
scovo diocesano o della conferenza episcopale. La presentazione, che ne viene 
data, non è, evidentemente, esauriente, ma offre una cornice ai capitoli seguenti 
del nostro documento. Occorre tener presente che questi campi d’azione, men­
tre offrono numerose occasioni di collaborazione ecumenica, comportano pure 
problemi e difficoltà la cui soluzione deve essere individuata alla luce dei prin­
cìpi cattolici dell’ecumenismo.

a ) Compartecipazione alla preghiera e al culto
Sul piano delle Chiese locali si presentano numerose occasioni per ricercare 

i doni dello Spirito Santo, come pure quella « conversione del cuore e... santità 
di vita » che, « insieme alla preghiera pubblica e privata per l’unità dei cristiani 
si devono ritenere come l’anima di tutto il movimento ecumenico ». Numerose 
forme di questo « ecumenismo spirituale » stanno emergendo, oggi, nei gruppi 
di preghiera, che riuniscono membri di diverse confessioni cristiane.

Il Direttorio ecumenico ha espresso la speranza che « i cattolici si uniscano 
in preghiera con i fratelli separati, per qualsiasi comune sollecitudine, nella 
quale possono, anzi debbono tra loro cooperare, ad esempio, nel promuovere 
il bene della pace, la giustizia sociale, la mutua carità fra gli uomini, la dignità 



259

della famiglia, ecc. A queste circostanze si possono equiparare le varie occasioni 
nelle quali o una nazione o una comunità vuole comunitariamente ringraziare 
Dio o chiedere, secondo le necessità, il suo aiuto, ad esempio, nelle feste nazio­
nali, o durante calamità e lutti nazionali, o nel giorno commemorativo dei Ca­
duti per la patria. Questa preghiera comune viene raccomandata, per quanto è 
possibile, anche in occasione di incontri di studio o di attività tra cristiani ».

La preghiera per l’unità, così come viene praticata in gennaio o durante la 
settimana che precede la Pentecoste è diffusa nel mondo intero e continua nella 
maggior parte dei luoghi, ad essere la principale occasione, per i cattolici e per 
gli altri cristiani, per pregare insieme. Questa preghiera è promossa da speciali 
Comitati istituiti allo scopo da associazioni o gruppi fraterni di pastori e di 
sacerdoti e spesso da Consigli di Chiese.

In certi luoghi alcune delle grandi festività dell’anno liturgico sono contras­
segnate da celebrazioni congiunte al fine di esprimere la gioia comune dei cri­
stiani nella ricorrenza degli avvenimenti centrali della loro fede.

Da parte cattolica, la partecipazione al culto sacramentale è regolata dal 
decreto sull’ecumenismo (n. 8), dal Direttorio ecumenico I (42-44, 53) e dal­
l’Istruzione del 1972, nonché dalla Nota pubblicata nel 1973.

Sia la partecipazione al culto comune, come l’esatta osservanza delle attuali 
prescrizioni canoniche, caratterizzano la normale attività ecumenica cattolica.

b ) Lavoro biblico in comunione
Nel 1968, le « Direttive circa la cooperazione interconfessionale nella tradu­

zione della Bibbia » furono pubblicate in comune dall’Alleanza Biblica Univer­
sale e dal Segretariato per l’Unione dei Cristiani e, in armonia con questi prin­
cìpi, è in atto una collaborazione cattolica ufficiale a 133 progetti di traduzione 
della Bibbia in diverse parti del mondo.

Molte delle 56 società bibliche nazionali, che costituiscono l’Alleanza Bi­
blica Universale, hanno attuato una cooperazione con i cattolici per distribuire 
la Bibbia e per promuovere la lettura della Bibbia (« Joint national Bible Sun- 
day », Settimane bibliche, esposizioni, conferenze, .« distribution training », 
seminari, ecc.). La distribuzione viene effettuata in forme e metodi diversi, con 
l’approvazione delle conferenze episcopali o dei vescovi diocesani. In alcuni 
casi, persone cattoliche sono divenute funzionari di società bibliche o sono state 
nominate rappresentanti ufficiali di consigli consultivi di società bibliche.

Le società bibliche sono un luogo di incontro per un gruppo molto vasto di 
cristiani. Esse hanno come fine la traduzione e la distribuzione della Bibbia ed 
una grande varietà di Comunità cristiane può cooperare a questa importante 
opera. La cooperazione alla traduzione, alla distribuzione e allo studio delle 
Scritture ha importanti ripercussioni sull’attività missionaria, sulla catechesi e 
sulla educazione religiosa a tutti i livelli. La cooperazione interconfessionale 



260

alla traduzione in comune delle Scritture ha effetti notevoli per una comune 
comprensione del contenuto della Rivelazione. La Federazione cattolica mon­
diale per l’apostolato biblico è stata fondata per promuovere in ogni conferenza 
episcopale un’organizzazione che possa aiutare a coordinare la cooperazione 
cattolica con le società bibliche e offrire ai sacerdoti e ai fedeli tutti gli aiuti 
necessari per la comprensione e l’uso della Sacra Scrittura.

c) Attività pastorali comuni
Dove esistono, esse vengono organizzate soprattutto per far fronte a parti­

colari situazioni e perciò non entrano in concorrenza con il lavoro pastorale 
delle parrocchie. Così, per esempio, negli ospedali, i cappellani adottano spesso 
un tipo di avvicinamento ecumenico, sia nei loro contatti con i malati, sia nei 
loro rapporti con le autorità ospedaliere.

Nelle Università, nelle industrie, nelle prigioni, nelle forze armate, nella 
radio e nella televisione diviene sempre più evidente che il lavoro delle diverse 
Chiese e Comunità ecclesiali è coordinato ,e in numerosi luoghi, è parzialmente 
svolto in comune. I rapidi cambiamenti sul piano economico e sul piano sociale, 
che caratterizzano l’epoca attuale, stanno aumentando i settori dove sono neces­
sari simili ministeri particolari sia a livello di area urbana che di zona geografica 
(ad esempio la pastorale per i giovani, per i drogati, ecc.). In alcuni luoghi è 
stato compiuto uno sforzo deliberato al fine di individuare nuovi tipi di avvici­
namento pastorale su base ecumenica sotto forma di ministeri settoriali, spesso 
affidati ad una équipe.

I matrimoni misti costituiscono un settore particolare sotto il profilo sia 
delle responsabilità che delle difficoltà. Il Motu Proprio Matrimonia Mixta 
incoraggia uno sforzo comune dei pastori dei due coniugi al fine di assisterli 
nel miglior modo possibile prima e durante la vita coniugale.

d ) Compartecipazione ai locali di culto
La regola vuole che le chiese cattoliche siano destinate esclusivamente al 

culto cattolico. In quanto edificio consacrato, la chiesa riveste un’importante 
funzione come segno liturgico. Essa, inoltre, ha una funzione pedagogica diretta 
ad insegnare il senso e lo spirito del culto. Perciò la sua compartecipazione ad 
altri cristiani o la costruzione di nuove chiese in comune con altri cristiani può 
avvenire solo in via eccezionale.

Tuttavia il Direttorio ecumenico, parte prima, ha fissato i seguenti princìpi:
« Se i fratelli separati non dispongono di locali in cui possono dignitosa­

mente officiare le proprie cerimonie religiose, l’ordinario del luogo può loro 
concedere l’uso del locale cattolico, del cimitero o della chiesa » (n. 61).

« Siccome “per una giusta ragione è permessa la partecipazione a funzioni, 
cose, e luoghi sacri tra cattolici e fratelli separati” (Decreto sulle Chiese orien­



261

tali cattoliche n. 28), si raccomanda che l’uso degli edifici cattolici, dei cimiteri, 
delle chiese e di tutta la suppellettile necessaria, con il permesso dell’ordinario, 
sia concesso ai sacerdoti o alle comunità orientali separate, se lo chiedono per 
i loro riti religiosi, quando non disponessero di locali adatti per un conveniente 
e dignitoso rito sacro » (n. 52)

A causa degli sviluppi sociali, a causa della rapida crescita della popolazione 
e delle costruzioni e per motivi finanziari, dove esistono buone relazioni ecu­
meniche e reciproca comprensione tra le comunità, la compartecipazione ai lo­
cali ecclesiastici può presentare aspetti interessanti sul piano pratico. Non sem­
bra tuttavia possibile proporre un modello ùnico per questo tipo di comparte­
cipazione, dato che si tratta di rispondere ad un bisogno o ad uno stato di emer­
genza.

La costruzione di luoghi di culto interconfessionali deve essere una ecce­
zione e rispondere a reali bisogni che diversamente non potrebbero venire sod­
disfatti. Una cappella d’aeroporto, una chiesa da campo militare sembrano con­
figurare condizioni del genere. Una situazione pastorale eccezionale potrebbe 
costituire un motivo per questo tipo di costruzione, per esempio, quando la 
pressione di un governo vietasse la moltiplicazione dei luoghi di culto o nel caso 
di povertà estrema di una comunità cristiana e là dove il « simultaneum » di 
una chiesa fosse legittimamente permesso.

In una chiesa utilizzata da più comunità, deve essere attentamente e giudi­
ziosamente considerato il problema della conservazione del Santissimo Sacra­
mento, affinchè esso venga risolto in una maniera che sia consona ad una sana 
teologia sacramentale e rispettosa, nello stesso tempo, della sensibilità di quanti 
utilizzeranno l’edificio. Oltre alle considerazioni strettamente religiose, è oppor­
tuno riservare la dovuta attenzione ai problemi pratici, finanziari e amministra­
tivi, nonché giuridici, di ordine civile e canonico, che comporta l’utilizzazione 
in questione.

È evidente che ogni iniziativa in materia di compartecipazione ai locali può 
essere intrapresa solo con l’autorizzazione del vescovo della diocesi e in base 
alle norme di applicazione fissate dalla competente Conferenza episcopale. Pri­
ma di elaborare piani per un edificio comune, come pure prima di ogni deci­
sione circa l’uso comune di un luogo di culto, le autorità delle diverse comunità 
dovranno accordarsi circa il modo in cui verranno osservate le loro rispettive 
prescrizioni, particolarmente riguardo ai sacramenti. Occorrerà, inoltre, pren­
dere disposizioni affinchè la disciplina della Chiesa cattolica in materia di « co- 
municatio in sacris » sia rispettata.

È importante che ogni progetto relativo ad una chiesa in compartecipazione 
sia accompagnato da una adeguata educazione dei fedeli cattolici, affinchè il si­
gnificato della compartecipazione sia da essi compreso e venga evitato ogni peri­
colo di -indifferentismo.



262

e) Collaborazione nell’educazione
La seconda parte del Direttorio ecumenico, dedicata all’« ecumenismo nel­

l’insegnamento superiore », sottolinea diverse possibilità. Il modo in cui queste 
possibilità possono essere tradotte in pratica differisce notevolmente a seconda 
dei luoghi. In questo campo possono esistere problemi particolari e difficoltà 
la cui soluzione richiede un elevato grado di prudenza pastorale.

Esistono già parecchi raggruppamenti (clusters) di scuole e di facoltà teolo­
giche. In alcuni luoghi è in atto una compartecipazione ad edifici, particolar­
mente circa l’uso di biblioteche; esistono pure corsi comuni (nei limiti indicati 
dal Direttorio) e talvolta due o più facoltà confessionali si sono accordate per 
organizzare insieme un corso di preparazione ad un grado accademico.

Circa la catechesi, le necessità locali hanno talvolta indotto ad una colla­
borazione nell’insegnamento della religione, soprattutto quando deve essere 
tenuto in scuole non confessionali. Ma finché i cristiani non saranno uniti in 
una sola fede, la catechesi, cioè la formazione alla professione di fede, resterà 
necessariamente opera propria e inalienabile delle diverse Chiese e Comunità 
ecclesiali.

L’elenco degli Istituti ecumenici e dei Centri di studio in cui sono impegnati 
cattolici, almeno come facenti parte di comitati direttivi o dei corpi studente­
schi, è attualmente considerevole. Alcuni offrono corsi di ecumenismo e si im­
pegnano nello studio di determinati argomenti su basi ecumeniche. Altri, ap­
partenenti ad una determinata confessione, assumono come tema centrale di 
studio un’altra confessione cristiana. L’esperienza di una convivenza ecumenica 
per un periodo piuttosto lungo è una caratteristica importante di alcuni Istituti 
ecumenici.

f ) Uso in comune di mezzi di comunicazione
L’interesse per una migliore qualità dei programmi religiosi alla Radio e 

alla Televisione ha indotto ad un certo coordinamento e, in alcuni casi, ad una 
pianificazione e ad un uso comune dei mezzi disponibili. Può capitare anche che 
esista un’organizzazione inter-confessionale con piena partecipazione cattolica, 
nella quale la maggior parte del lavoro, nel campo della Radio, delle comunica­
zioni e degli audiovisivi, è svolto in comune dalle Chiese e Comunità ecclesiali 
più importanti: ma viene data ad ogni confessione la possibilità di presentare 
la propria dottrina e la propria prassi. Esistono casi in cui i giornali ecclesia­
stici, sia cattolici, sia di altre confessioni concedono regolarmente spazio ad altre 
comunità cristiane.

g) Cooperazione nel campo della sanità
Nuove concezioni in materia sanitaria stanno soppiantando in misura cre­

scente i precedenti atteggiamenti circa l’attività medica e la funzione degli ospe­
dali. I donatori e le organizzazioni di beneficenza preferiscono fornire denaro 



263

a quei programmi sanitari che rivelano una più consapevole attenzione ai nuovi 
metodi. Alcuni governi che si sforzano di sviluppare i servizi sanitari nazionali, 
si mostrano oggi restii a trattare con una molteplicità di gruppi religiosi. Per 
questo si è dato vita a segretariati comuni per il coordinamento di tutti i pro­
grammi medico-sanitari facenti capo a confessioni cristiane: segretariati del 
genere sono stati costituiti con l’approvazione simultanea di Conferenze episco­
pali cattoliche e di Consigli nazionali di Chiese. In numerosi luoghi, membri 
cattolici partecipano al lavoro di agenzie nazionali di coordinamento, ricono­
sciute dai Consigli nazionali di Chiese, ai quali rendono conto della loro attività.

Nel campo della sanità e della medicina, vi è spazio per un lungo studio e 
per una discussione tra cattolici e altri cristiani, allo scopo di approfondire il 
significato teologico dell’impegno cristiano in proposito e di porre in evidenza 
i punti di vista comuni, pur rilevando le divergenze dottrinali. Soprattutto 
quando sono in gioco le leggi morali, la posizione dottrinale della Chiesa catto­
lica deve essere esplicitamente precisata e le difficoltà che ne possono derivare 
circa la collaborazione ecumenica devono essere prese in considerazione con 
tutta onestà e lealtà verso l’insegnamento cattolico.

h) Emergenze nazionali e internazionali
La risposta a situazioni di emergenza ha dato origine ad una azione ecume­

nica per la ricerca di fondi e per l’amministrazione e la distribuzione dei mede­
simi. Benché quest’ultima attività venga svolta in genere da organismi interna­
zionali si tenta normalmente di operare mediante organizzazioni locali: spesso 
in Consiglio di Chiese o una organizzazione creata da un Consiglio o da una 
Conferenza episcopale. L’efficienza del programma, nonché il valore di testimo­
nianza, inerente ad una comune iniziativa di carità, impongono spesso che il 
lavoro sia svolto sotto forma ecumenica.

i) Assistenza ai bisogni umani
Con l’intensificarsi della pressione della vita moderna soprattutto nelle 

grandi città, i cristiani si rendono consapevoli della urgente responsabilità di 
portare soccorso al crescente numero di persone che divengono vittime della 
società. Per questo, in molti luoghi, i cattolici si uniscono ad altre Chiese e 
Comunità ecclesiali per assicurare un aiuto a quanti sono di fronte a gravi pro­
blemi personali di ordine materiale, morale o psicologico. Esistono esempi di 
organizzazioni comuni del genere che consentono a ministri di diverse confes­
sioni di svolgere un più efficace servizio pastorale e sociale fra gente bisognosa.

j ) Problemi sociali
Impegnandosi con tutte le sue energie in un serio sforzo per uno sviluppo 

umano integrale, la Chiesa cattolica lavora insieme con tutti gli uomini di buona 



264

volontà e particolarmente con altre Chiese e Comunità ecclesiali cristiane. Per 
questo, in casi particolari, si è ritenuto opportuno dar vita ad organizzazioni 
comuni al fine di studiare e di promuovere la comprensione dei veri diritti 
dell’uomo, di ricercare quanto è in contrasto con questi diritti e di promuovere 
iniziative per garantirli. Esistono pure organizzazioni che permettono a cristiani 
di diverse Chiese e Comunità ecclesiali di lavorare con seguaci di altre fedi per 
fini comuni di giustizia sociale.

k) Gruppi Sodepax
SODEPAX organizzazione internazionale per la Società, lo Sviluppo e la 

Pace, della Chiesa cattolica e del Consiglio Ecumenico delle Chiese, ha lanciato 
diverse iniziative sul piano locale sotto la direzione di organismi ecumenici 
locali.

Poiché la collaborazione nel campo dello sviluppo è un aspetto saliente delle 
relazioni ecumeniche locali, l’impulso dato da SODEPAX al piano internazio­
nale ha indotto a dar vita a gruppi locali per promuovere I’educazione circa 
i problemi di giustizia e di pace. Alcuni di questi gruppi locali operano sotto 
il nome di SODEPAX pur essendo autonomi e rispondenti alla situazione locale.

Ciò ha portato, in alcuni luoghi, all’istituzione di segretariati congiunti per 
la educazione allo sviluppo, sotto l’egida della Chiesa cattolica e di un Consiglio 
nazionale di Chiese.

Esistono pure organizzazioni per lo sviluppo, patrocinate da tutte le con­
fessioni cristiane del luogo che si propongono di promuovere un’azione per una 
società più giusta e più umana. Questi sforzi hanno talvolta rivelato l’esigenza 
di un Consiglio di Chiese regionale o nazionale, con una partecipazione catto­
lica onde permettere alle comunità cristiane di svolgere un ruolo importante 
nello sviluppo della regione.

Degno di nota è pure il numero considerevole di attività occasionali nel 
campo dello sviluppo locale che non hanno dato origine a nuovi organismi per­
manenti, ma sono state portate avanti da gruppi già esistenti o creati appo­
sitamente.

1) Dialoghi bilaterali
I dialoghi bilaterali nei quali è cointeressata la Chiesa cattolica, si sono svi­

luppati sul piano regionale, nazionale e locale, a partire dal Concilio Vaticano 
Secondo. Le strutture della Chiesa cattolica e la sua concezione teologica del­
l’incontro hanno notevolmente facilitato questo genere di rapporti.

Si può notare un netto progresso nei temi posti allo studio in numerosi 
dialoghi bilaterali. A mano a mano che cresce la fiducia e la comprensione reci­
proca, diviene possibile discutere punti dottrinali fino allora considerati del tut­
to inaccessibili il che ha un influsso sul clima ecumenico locale. Emergono, 



265

tuttavia, dei problemi quando la distanza tra la concezione cristiana dei semplici 
fedeli e le discussioni dei teologi, diviene troppo grande. È compito pastorale 
dei capi di Chiese ai diversi livelli (Conferenze episcopali e diocesi), con l’aiuto 
degli attuali organismi consultivi (come le Commissioni ecumeniche nazionali 
o diocesane) garantire che nelle loro Chiese esista una comunicazione onde 
siano superate queste difficoltà ed il lavoro dei teologi possa portare i suoi frutti 
in un modo che sia in armonia con la dottrina e la disciplina della Chiesa.

I dialoghi, in generale, si sforzano di prendere in esame i problemi comuni 
alle diverse Chiese e Comunità cristiane di oggi, di chiarire le difficoltà esi­
stenti nelle relazioni interconfessionali e di scoprire vie nuove verso l’unità. 
Alcuni si concentrano nello studio di temi precisi, quali il ministero, l’autorità, 
ecc., nella ricerca di una più profonda reciproca comprensione e di una even­
tuale convergenza di punti di vista. Talvolta viene preso in esame un problema 
pratico, ad esempio, i matrimoni misti, l’educazione religiosa, il proselitismo, e 
se ne cerca la soluzione sul piano dei principi teologici e della pratica pastorale. 
Talvolta si tratta pure di coordinare gli sforzi e di incoraggiare una coopera- 
zione concreta a differenti livelli.

m) Incontri di Capi di Chiese e di Comunità ecclesiali
In alcuni luoghi i Capi di Chiese e di Comunità ecclesiali si incontrano 

regolarmente, e dispongono pure, talvolta, di un « Comitato permanente di col­
legamento ». Questi incontri servono allo scambio di informazioni circa le atti­
vità e i problemi, alla comunicazione dei rispettivi punti di vista, alla ricerca 
di aree di possibile collaborazione e ad avviare opportune iniziative. Tutte le 
volte che si dà inizio ad una cooperazione, i capi delle comunità devono accor­
darsi circa i limiti in cui possono impegnare i membri della loro rispettiva deno­
minazione. L’utilità di tali incontri è, in determinate circostanze, incontestabile.

n) Gruppi misti di lavoro
Normalmente, un gruppo misto di lavoro non è abilitato a prendere deci­

sioni: è un organismo incaricato di esplorare in comune possibili campi di coo­
perazione, di studio e di azione, le cui raccomandazioni vengono sottoposte alle 
rispettive autorità che lo hanno istituito. In diversi Paesi sono stati creati 
gruppi fra la Chiesa cattolica e un Consiglio di Chiese oppure fra la Chiesa 
cattolica e un insieme di Chiese e Comunità ecclesiali che non sono organizzate 
in Consiglio. Nelle intenzioni questi gruppi sono stati concepiti come espres­
sioni provvisorie dei rapporti fra le Chiese.

Tuttavia la loro utilità e la mancanza di adeguati organismi sostitutivi han­
no portato in molti casi a dare a questi gruppi misti un carattere permanente. 
Dato che comportano una conversazione multilaterale, essi possono essere utili 
strumenti per coordinare le conversazioni e le iniziative di carattere più locale 
e inserirle in un contesto coerente. Spesso essi hanno dato l’avvio a studi teoio- 



266

gici multilaterali, nonché ad una cooperazione pratica nel campo dell’azione 
sociale. Di fatti, talvolta questi gruppi sembrano aver compiuto un lavoro più 
teologico di quello svolto nei casi in cui la Chiesa cattolica è stata membro 
di un Consiglio di Chiese. Le implicazioni del battesimo, i problemi connessi 
con i matrimoni misti, la libertà di coscienza e il diritto al dissenso, l’autorità, 
i problemi dello sviluppo e il problema del disarmo possono essere annoverati 
fra i temi figuranti nei loro programmi.

o) Consigli di Chiese e consigli cristiani

Queste organizzazioni, in una forma o nell’altra, risalgono all’inizio del XX 
secolo. In seguito al loro sviluppo esse sono pervenute a promuovere la colla­
borazione di varie Chiese o gruppi su programmi sociali ed attualmente si con­
siderano anche al servizio del movimento ecumenico nella ricerca di una mag­
gior unità.

CONSIGLI DI CHIESE E CONSIGLI CRISTIANI

A - DESCRIZIONE E CHIARIMENTI

a ) Cosa sono i Consigli
Datai l’importanza di questi Consigli dedichiamo ad essi il capitolo se­

guente.
In varie regioni del mondo, in vari Paesi e persino in alcune zone di un 

determinato Paese, diversi sono i rapporti tra le Comunità cristiane e diverse 
sono pure le strutture nelle quali i rapporti stessi si esprimono. In molti luoghi 
essi hanno assunto la forma di Consigli cristiani o di Consigli di Chiese. Sebbe­
ne questi Consigli traggano il loro valore dalle Chiese che vi prendono parte, 
essi tuttavia costituiscono strumenti molto importanti di collaborazione ecu­
menica.

Nel movimento ecumenico, i primi Consigli furono Consigli missionari, 
composti da organismi missionari e istituiti per stimolare la riflessione sui pro­
blemi missionari e per coordinare l’azione intesa a diffondere il messaggio di 
Cristo. Dato che organismi assistenziali e altri gruppi ecclesiali prendevano 
parte a questi Consigli essi vennero denominati Consigli cristiani, e infine, 
Consigli di chiese, quando giunsero ad essere composti da membri rappresen­
tanti le diverse Chiese è da esse nominati.

Tra le principali attività di questi Consigli figurano il servizio comune, la 
ricerca in collaborazione di una maggiore unità, e, nella misura del possibile, la 
testimonianza comune.



267

I Consigli sono molteplici e diversi. Perciò, sul piano teologico, essi devono 
essere valutati in base alla loro attività e alla definizione che danno di se stessi 
nei loro statuti. Il che significa che i Consigli vanno considerati per quello che 
sono nella loro concreta realtà piuttosto che configurati in base a teorie elabo­
rate a loro riguardo.

b) Diversi tipi di Consigli
Si possono distinguere i seguenti tipi principali:
— Consigli locali di Chiese, i quali impegnano le diverse denominazioni di 

un piccolo territorio, per esempio, una parrocchia o un decanato. Tali Consigli 
non necessariamente sono affiliati ad un Consiglio nazionale né da esso diretti. 
Consigli locali in numero molto elevato esistono negli USA e in Gran Bretagna.

— Consigli dipartimentali o di zona. Ne esistono a diversi livelli inferiori 
a quelli nazionali e superiori a quelli strettamente locali; i loro rapporti con i 
Consigli di livello superiore o inferiore sono molto vari. In Gran Bretagna, al­
cuni Consigli di Chiese esistenti nei grandi agglomerati urbani sono di questo 
tipo; e in alcuni di essi un segretario, a tempo pieno, agisce come responsabile 
ecumenico di quella determinata zona.

— Consigli nazionali di Chiese. Sono composti principalmente da rappre­
sentanti nominati dalle Chiese del Paese piuttosto che da rappresentanti di 
Consiglio di livello inferiore.

— Consigli regionali o Conferenze di Chiese. Raggruppano Chiese di al­
cuni Paesi vicini tra di loro.

— Consiglio Ecumenico delle Chiese. Costituisce una categoria del tutto 
distinta. Il Consiglio ecumenico invita Consigli nazionali scelti « a entrare in 
rapporto di lavoro in quanto Consigli associati » e ha dato via a un Comitato 
per le relazioni con i Consigli nazionali. Ciò non implica in nessun modo un’au­
torità o un controllo su un Consiglio particolare; la decisione infatti di entrare 
in rapporto o no, resta sempre di competenza del Consiglio nazionale. Si deve 
pure tener presente che l’appartenenza cattolica a Consigli locali, nazionali o 
regionali comporta impegni ai medesimi livelli ed è, perciò, una decisione del 
tutto separata e distinta da qualsiasi decisione concernente l’appartenenza al 
Consiglio Ecumenico delle Chiese.

c) Il significato di « Conciliarity »
La parola inglese « conciliarity » può avere significati ecclesiologici del 

tutto diversi. Per questa ragione è necessario spiegare ai cattolici ciò che si 
intende con la medesima.

La « conciliarity » che caratterizza la vita della Chiesa cattolica e viene 
espressa talvolta in concili ecumenici e provinciali, è fondata sulla piena comu- 



268

mone delle Chiese locali tra di esse e con la Chiesa di Roma la quale presiede 
all’assemblea universale della carità. Questa comunione trova la sua espres­
sione nella confessione della fede, nella celebrazione dei sacramenti, nell’eser­
cizio del ministero e nell’accettazione dei concili ecumenici. In questo senso, 
un concilio è un mezzo che permette ad una Chiesa locale, a un determinato 
gruppo di Chiese locali o a tutte le Chiese locali, in comunione con il vescovo di 
Roma, di esprimere la comunione della Chiesa cattolica.

Consigli di Chiese e Consigli cristiani sono invece associazioni fraterne di 
Chiese e di altri raggruppamenti cristiani, che cercano di lavorare insieme, di 
mantenere vivo il dialogo e di superare le divisioni e i malintesi che li separano.

Proclamandolo Gesù Cristo come Signore e Salvatore secondo le Scritture, 
si impegnano in attività comuni, nella ricerca dell’unità, e, nella misura del 
possibile, in una testimonianza comune. La associazione fraterna che li unisce 
non comporta affatto il medesimo grado di comunione che viene espresso da 
concili ecumenici o da sinodi provinciali (« Counciles »).

Ne consegue che i Consigli di Chiese e i Consigli cristiani non contengono 
né in se stessi, né da se stessi, in embrione, l’inizio di una nuova Chiesa che po­
trebbe sostituire la comunione attualmente esistente nella Chiesa cattolica. Essi 
non pretendono di essere Chiese e non rivendicano un’autorità che consente 
loro di conferire un ministero della parola o del sacramento.

d) Chiarimenti
1 ) È necessario fare una distinzione tra Consigli cristiani e Consigli di Chie­

se; i primi hanno come membri con diritto di voto organismi e organizzazioni 
che non sono Chiese.

2) Né i Consigli cristiani né i Consigli di Chiese si rassomigliano per storia, 
struttura e attività.

3) La grande varetà di strutture che si può riscontrare nei Consigli di 
Chiese si è sviluppata in modo naturale. I Consigli sono organismi autonomi; 
nessun Consiglio di Chiese è una sotto-unità di un altro e nessun tentativo è 
stato fatto per imporre ad essi una certa uniformità. Occorre sottolineare tut­
tavia che, fra alcuni Consigli intercorrono strette relazioni anche se essi pre­
sentano strutture profondamente diverse. In, linea generale questi Consigli, a 
tutti i livelli della vita ecclesiale, si rassomigliano per natura, ma la loro fun­
zione specifica varia secondo le possibilità e i bisogni ad ogni livello.

4) Sebbene il movimento ecumenico richieda l’appartenenza e la collabo- 
razione a tutti i livelli, data la varietà e l’autonomia dei Consigli di Chiese, la 
decisione di far parte di un Consiglio ad un certo livello deve essere presa in 
base all’interesse che essa presenta. L’appartenenza a Consigli locali non im­
plica che si debba ricercare l’appartenenza a un Consiglio Nazionale così co­
me l’appartenenza a un Consiglio locale o nazionale non comporta l’apparte- 



269

nenia al Consiglio Ecumenico delle Chiese. Il problema dell’appartenenza 
deve essere esaminato separatamente ed ex novo ad ogni livello.

5) La Sola autorità formale di un Consiglio è quella che gli viene ricono­
sciuta dai membri che lo costituiscono. Il grado di impegno delle Chiese nel­
l’associazione fraterna di Chiese rappresentata da un Consiglio dipende intera­
mente dalle Chiese medesime.

6)1 Consigli si sforzano di chiarire che, come regola generale, essi non 
hanno autorità alcuna in merito a negoziati per unioni di Chiese; è evidente, in­
fatti che questi negoziati sono di competenza esclusiva delle Chiese che vi sono 
direttamente interessate.

7) I Consigli non pretendono di essere gli unici organismi idonei per una 
cooperazione fra Chiese.

B - IL SIGNIFICATO ECUMENICO DEI CONSIGLI DI 
CHIESE E DEI CONSIGLI CRISTIANI

a) La realtà ecumenica dei Consigli
L’esistenza di Consigli di Chiese costituisce, in numerosi paesi, un fatto 

ecumenico che le Chiese non-membri non possono ignorare e che può stimolare 
degli interrogativi nelle Chiese dei paesi dove simili Consigli non esistono.

In alcuni luoghi la tendenza verso una collaborazione si accentua quando 
i governi si rifiutano di trattare con una molteplicità di organizzazioni nel 
campo dell’educazione, dello sviluppo e del benessere sociale e così le Chiese 
impegnate in questi settori devono elaborare programmi in comune.

b) Limiti degli organismi creati appositamente
per i rapporti fra Consigli e Chiese
Agli occhi di numerosi Consigli di Chiese, la collaborazione con la Chiesa 

cattolica esclusivamente tramite apposite commissioni, viene considerata come 
insufficiente, dato che questo tipo di collaborazione:

1) può dare l’impressione che il fatto ecumenico costituito dai Consigli 
non viene considerato in modo sufficientemente serio, e

2) tende a restare parziale e priva di continuità.

c ) Rapporto attuale tra la Chiesa Cattolica e i Consigli di Chiese
La Chiesa cattolica è membro effettivo di Consigli nazionali di Chiese in 

almeno 19 paesi e di un numero molto rilevante di Consigli statali o locali. 
Essa è membro effettivo di una Conferenza regionale di Chiese comprendente 



270

numerosi paesi. Esiste, inoltre, una vasta collaborazione cattolica con alcuni 
Consigli e ad alcuni loro programmi a diversi livelli.

Dato che « nessuna direttiva generale può essere applicata alla grande va­
rietà di Consigli e alle diverse circostanze particolari », nella decisione circa gli 
opportuni rapporti con i Consigli, bisogna tener conto di numerosi problemi e 
considerazioni ecclesiali.

CONSIDERAZIONI SULLA PRESENZA A UN CONSIGLIO

a ) Cooperazione con altre Chiese e Comunità ecclesiali
I documenti del Concilio Vaticano Secondo affermano chiaramente che 

l’unità, la quale è un dono di Cristo, esiste già nella Chiesa cattolica, anche se 
essa è suscettibile di ulteriore completamento e perfezionamento, il che confe­
risce una nota distintiva alla partecipazione cattolica al movimento ecumenico. 
Tuttavia, dopo il riconoscimento, da parte del Concilio Ecumenico Vaticano 
Secondo del carattere ecclesiale di altre Comunità cristiane la Chiesa ha frequen­
temente invitato i cattolici a cooperare non solamente con gli altri cristiani in 
quanto individui, ma anche con altre Chiese e Comunità ecclesiali in quanto 
tali. Questa cooperazione viene raccomandata nel campo dei problemi umani e 
sociali e, ancor più, a sostegno della testimonianza cristiana nelle missioni.

Per quanto lo permettano le condizioni religiose va promossa una azione 
ecumenica tale che i cattolici esclusa ogni forma sia di indifferentismo e di con­
fusionismo, sia di sconsiderata concorrenza, attraverso una comune — per quan­
to è possibile — professione di fede in Dio ed in Gesù Cristo di fronte alle 
genti, attraverso la cooperazione nel campo tecnico e sociale come in quello 
religioso e culturale, collaborino fraternamente con i fratelli separati, secondo 
le norme del Decreto sull'Ecumenismo. Collaborino soprattutto per la causa 
di Cristo, loro comune Signore: il suo nome li unisca! Questa collaborazione 
deve stabilirsi non solo tra persone private, ma anche, a giudizio dell’Ordinario 
del luogo, tra le Chiese o Comunità ecclesiali e tra le loro opere » (Ad Gen­
tes, 15).

I documenti pubblicati dal Segretariato per l’Unione dei Cristiani hanno 
insistito sul fatto che spesso il mondo pone gli stessi problemi a tutte le con­
fessioni e che, nell’ambito della loro vita interna, la maggior parte delle Comu­
nioni cristiane si trovano ad affrontare analoghi problemi.

La natura della Chiesa, le esigenze normali della situazione ecumenica e i 
problemi di fronte ai quali si trovano, ai nostri giorni, tutte le Comunioni cri­
stiane, richiedono che la Chiesa cattolica rifletta positivamente sulla espressione 
più conveniente che occorrerebbe dare, ad ogni livello, alle sue relazioni ecume­
niche con le altre Chiese e Comunità ecclesiali.



271

b) Implicazioni dall’appartenenza ad un Consiglio
Dal punto di vista teologico l’appartenenza ad un Consiglio di Chiese 

implica:

1) il riconoscimento del carattere ecclesiale delle altre Chiese membri, an­
che se queste non possono essere riconosciute come Chiese nel pieno senso 
teologico della parola.

2) il riconoscimento del Consiglio di Chiese come uno strumento fra gli 
altri, sia per esprimere l’unità che esiste già tra le Chiese sia ancora per progre­
dire verso una maggiore unità e una più efficace testimonianza cristiana.

Tuttavia, come ha dichiarato il Comitato centrale del Consiglio Ecumenico 
delle Chiese nella sua riunione di Toronto, nel 1990 « ...l’appartenenza non 
implica che ogni singola Chiesa deve considerare le altre Chiese membri come 
Chiese nel vero e pieno senso della parola ».

Per questo l’ingresso della Chiesa cattolica in un organismo in cui essa si 
trovasse sullo stesso piano delle altre Comunità che pretendono di essere Chie­
se non sminuirebbe la sua convinzione di essere l’unica Chiesa. Il Concilio Va­
ticano Secondo ha dichiarato chiaramente che l’unica Chiesa di Cristo, « in 
questo mondo costituita e organizzata come una società, sussiste nella Chiesa 
cattolica, governata dal successore di Pietro e dai vescovi in comunione con lui, 
ancor che al di fuori del suo organismo visibile si trovino parecchi elementi di 
santificazione e di verità ».

c) Consigli e unità cristiana
Non essendo i Consigli stessi Chiese, essi non si sostituiscono alle Chiese 

che intendono avviare o che hanno iniziato conversazioni in materia di unità. 
In linea di principio la loro attività si svolge piuttosto nel campo pratico. I 
Consigli, tuttavia, grazie alle loro possibilità e risorse amministrative sono in 
grado di aiutare queste conversazioni, su richiesta delle Chiese interessate, e 
possono pure dare un’assistenza consultiva ed organizzativa. Senza dubbio lo 
studio dei problemi di « Fede e Costituzione » che viene portato avanti sotto 
gli auspici di numerosi Consigli con l’autorizzazione delle Chiese membri, rive­
ste una profonda importanza nello stimolare le Chiese membri a compren­
dere maggiormente le esigenze dell’unità voluta da Cristo e nell’affrontare, in 
modo nuovo, situazioni antiche spesso inestricabili. Ciononostante non rientra 
nelle competenze di un Consiglio locale di Chiese assumere l’iniziativa di pro­
muovere conversazioni dottrinali ufficiali tra Chiese; queste conversazioni rien­
trano propriamente nei contatti immediati e bilaterali tra Chiese.

d) Il problema di dichiarazioni rilasciate da Consigli
I Consigli di Chiese, in certi casi più frequentemente che le stesse Chiese 

membri, rilasciano talvolta dichiarazioni pubbliche su problemi di comune in­



272

teresse. Queste dichiarazioni riguardano il più delle volte i problemi' della giu­
stizia sociale, dello sviluppo umano, del benessere generale o della moralità 
pubblica e privata. Esse si fondano su posizioni teologiche che possono essere, 
o non essere, enucleate nelle dichiarazioni stesse. Salvo il caso in cui siano state 
esplicitamente autorizzate, queste dichiarazioni non possono essere considerate 
espressioni ufficiali delle Chiese. Esse vengono proposte come un servizio reso 
alle Chiese.

Spesso, pure, esse sono destinate a un vasto pubblico o anche a un determi­
nato uditorio, come le autorità governative. Esse hanno carattere vario e vanno 
da dichiarazioni molto generiche di posizione e di orientamento su problemi 
generali fino a specifiche prese di posizione su questioni concrete. In certi casi 
più che assumere una posizione determinata esse esaminano ed illuminano il 
problema indicando diversi possibili modi di affrontarlo. Questa abitudine di 
rilasciare dichiarazioni ha suscitato preoccupazioni in alcune Chiese e richiede 
di essere puntualizzata specialmente là dove la Chiesa cattolica prende in esame 
la possibilità di partecipare a Consigli di Chiese.

1 ) Il processo di elaborazione di una decisione
Nel tentativo di fissare criteri che permettano di valutare il processo delibe­

rativo di un determinato Consiglio, sarà necessario prendere in seria conside­
razione le titubanze e le obbiezioni dei suoi membri. Una comune dichiarazione, 
che, impegni la responsabilità morale dei membri, è possibile, in linea di prin­
cipio, solo con il consenso di tutti.

2 ) Autorità e uso di dichiarazioni pubbliche
Come è importante il processo mediante il quale vengono elaborate e rila­

sciate dichiarazioni, è altrettanto importante il modo in cui esse vengono rece­
pite sia dai singoli membri delle Chiese, sia dalle comunità. Le differenze di 
vedute circa l’autorità conferita alle dichiarazioni ufficiali all’interno delle Chiese 
membri, come pure le differenze di vedute circa il metodo normale di formu­
lare e rilasciare le dichiarazioni, possono essere fonte di serie difficoltà. Sarà 
necessario vigilare per dissipare eventuali confusioni.

Simili dichiarazioni dovrebbero precisare, con chiarezza, i principi teologici 
sui quali sono basate, in modo da facilitarne l’accettazione da parte delle Chiese 
membri in quanto sono in armonia con le loro proprie convinzioni cristiane. 
1 Consigli non possono usurpare la posizione delle Chiese membri. È necessa­
rio dunque precisare l’insieme dei temi proposti ai Consigli ed essere certi del­
l’approvazione delle Chiese membri prima di rendere pubbliche le dichiarazioni.

3 ) Rispetto per le posizioni minoritarie
Chiese separate, essi si trovano inevitabilmente di fronte a problemi circa 

i quali non è possibile ottenere un consenso unanime. Un profondo rispetto per 
la personalità integrale di ogni singola Chiesa membro porterà un Consiglio ad 



273

adottare procedure che permettano di garantire all’opposizione minoritaria una 
adeguata espressione, a vantaggio del Consiglio, dei suoi membri e di tutti 
coloro ai quali esso si rivolge. Nei Consigli dovranno essere adottate precauzioni 
affinchè i punti di vista minoritari possano esprimersi e affinchè in questo con­
testo sia evitato ogni orientamento unilaterale.

e) Azione sociale comune occasioni e problemi
1 ) Nella lettera apostolica Octogesima Adveniens il Santo Padre ha scritto: 

« Spetta alle comunità cristiane individuare — con l’assistenza dello Spirito 
Santo, in comunione coi vescovi responsabili, e in dialogo con gli altri fratelli 
cristiani e con tutti gli uomini di buona volontà — le scelte e gli impegni che 
conviene prendere per operare le trasformazioni sociali, politiche ed economi­
che che si palesano urgenti e necessarie in molti casi » (n. 4).

2) In questo campo su numerosi punti i princìpi cristiani permettono e 
incoraggiano la collaborazione con altre famiglie spirituali e ideologiche. Per 
questo i Consigli e le organizzazioni ecumeniche prestano giustamente seria at­
tenzione alle possibilità di collaborazione (per esempio sul piano dello sviluppo, 
delle abitazioni, della sanità e delle diverse forme di soccorso) con persone di 
altre fedi oltre che con Chiese e Comunità ecclesiali cristiane.

3) L’azione sociale cristiana, alla quale numerosi Consigli di Chiese e orga­
nizzazioni ecumeniche dedicano una larga parte dei loro sforzi, suscita pure 
problemi di carattere teologico. In primo luogo v’è la funzione essenziale della 
azione sociale per la proclamazione del Vangelo. « L’agire per la giustizia ed 
il partecipare alla trasformazione del mondo ci appaiono chiaramente come la 
dimensionecostitutiva della predicazione del Vangelo, cioè della missione della 
Chiesa per la redenzione del genere umano e la liberazione da ogni stato di cose 
oppressivo ». Vi sono inoltre problemi di morale che richiedono di essere seria­
mente studiati in tutta la loro complessità, in particolare quelli concernenti la 
popolazione, la vita familiare, il matrimonio, la contraccezione, l’aborto, l’euta­
nasia ed altri. Sono problemi che dovrebbero essere studiati tenendo nel dovuto 
conto gli insegnamenti morali delle Chiese interessate e soprattutto tenendo 
presente il valore oggettivo dell’etica cattolica.

RIFLESSIONI PASTORALI E PRATICHE

a) Bisogna conoscere i problemi e le esigenze locali prima di intraprendere 
un’azione ecumenica a questo livello. Non si possono semplicemente imitare gli 
schemi provenienti da altre parti.

b) In ultima analisi,spetta alla Conferenza episcopale regionale o nazionale, 
decidere circa l’accettazione e l’opportunità di tutte le forme di azione ecume- 



274

me a locale. Esse dovrebbero agire d’intesa con il responsabile dicastero della 
Santa Sede, cioè il Segretariato per l’Unione dei Cristiani.

c) Quello che è realmente importante non è la creazione di nuove strutture, 
ma la reciproca collaborazione dei cristiani nella preghiera, nella riflessione e 
nell’azione, fondata sul battesimo comune e su una fede che su tanti punti 
essenziali abbiamo pure in comune.

d) Talvolta la migliore forma di collaborazione per una Chiesa e Comu­
nità ecclesiale può consistere nel partecipare pienamente ai programmi già av­
viati da un’altra. In altre circostanze può risultare più opportuno coordinare 
azioni parallele e avvalersi in comune dei risultati. In ogni caso divenendo più 
stretta la collaborazione si dovrà ricercare una semplificazione delle strutture 
ed evitare una moltiplicazione non indispensabile delle medesime.

e) Là dove vengono decisi azioni e programmi comuni, essi dovranno essere 
pienamente intrapresi da ambedue le parti e pienamente autorizzati dalle rispet­
tive autorità fin dalle prime tappe della loro programmazione.

f) È necessario che là dove sono in corso dialoghi dottrinali bilaterali a li­
vello regionale, nazionale o locale, le Conferenze episcopali si assicurino che al 
momento opportuno venga preso contatto con la Santa Sede.

g) Esistono molte forme di cooperazione ecumenica. I Consigli di Chiese e i 
Consigli cristiani non sono quindi l’unica forma possibile, ma sono certamente 
una delle più importanti. Poiché i Consigli regionali, nazionali e locali sono lar­
gamente diffusi in numerose parti del mondo e svolgono un ruolo importante 
nelle relazioni ecumeniche, sono auspicabili, secondo le circostanze, contatti re­
sponsabili con essi da parte della Chiesa cattolica.

h) È normale che i Consigli vogliano intraprendere una discussione e una 
riflessione sui fondamenti dottrinali dei progetti pratici che essi si propongono. 
Ma in simili casi è importante chiarire i princìpi dottrinali in questione. Deve 
essere sempre chiaro che quando cattolici prendono parte ad un Consiglio essi 
possono affrontare una simile discussione solo in conformità con la dottrina 
della loro Chiesa.

i) La responsabilità prima ed immediata di una decisione di appartenenza 
ad un Consiglio è di competenza della autorità ecclesiastica più elevata esistente 
nella zona interessata dal Consiglio. In concreto, questa responsabilità non può 
essere delegata. Quando si tratta di Consigli nazionali l’autorità competente 
sarà generalmente la Conferenza episcopale (là dove esiste una sola diocesi in 
tutto il Paese, sarà l’ordinario della diocesi). Durante la fase preparatoria di 
una decisione si dovrà necessariamente prendere contatto con il Segretariato 
per l’Unione dei Cristiani.

j) Il grado di impegno delle differenti confessioni in un medesimo Consi­
glio dipende direttamente dalle loro rispettive strutture, soprattutto per quanto 
concerne la natura e l’esercizio dell’autorità. Sembra auspicabile, tuttavia, che 



275

i Consigli siano costituiti in modo da consentire ai diversi membri di potere 
accettare il più alto grado d’impegno possibile a ciascuno.

k) La partecipazione ad un Consiglio costituisce una seria responsabilità 
per i vescovi cattolici o per i loro delegati. È necessario che i rappresentanti 
cattolici nei Consigli siano persone qualificate e che, nel momento in cui rappre­
sentano la Chiesa in materia di loro competenza, siano chiaramente consapevoli 
dei limiti oltre i quali essi non possono più impegnare la Chiesa senza averne 
prima informato l’autorità più elevata.

I) Non è sufficiente che la Chiesa abbia semplicemente dei delegati in un 
Consiglio o in un’altra struttura ecumenica. Se da parte delle autorità cattoliche 
non viene presa sul serio, la partecipazione cattolica resterà puramente super­
ficiale. Per la medesima ragione ogni partecipazione ad una struttura ecumenica 
dovrà essere accompagnata da costante educazione ecumenica dei cattolici circa 
le implicazioni della partecipazione stessa.

LA FUNZIONI DI GRUPPI DIFFERENZIATI

Un numero crescente di cristiani sembra, in determinati luoghi, preferire 
impegnarsi in un’azione ecumenica locale tramite gruppi informali a carattere 
spontaneo. Questo comportamento viene motivato, spesso, da una rinnovata 
comprensione delle parole di Cristo: « ...Siano anch’essi una cosa sola in noi, 
affinchè il mondo creda che tu mi hai mandato » (Giov. 17, 21). Questo tipo 
di attività ha origine in un comune ambiente di vita o di condizione sociale, o 
può manifestarsi pure come una risposta a un compito comune o a un bisogno 
avvertito in comune. Ne risulta un numero molto elevato di gruppi fortemente 
differenziati: gruppi d’azione, gruppi di preghiera, gruppi di vita comunitaria, 
gruppi di riflessione e di dialogo, gruppi di testimonianza o di evangelizzazione.

Un certo numero di questi gruppi è costituito da cristiani che stanno risco­
prendo le verità centrali del cristianesimo a cominciare dal loro confronto con 
un mondo circostante che appare scristianizzato e spersonalizzato. Grazie alla 
varietà delle loro esperienze essi possono acquisire nuove intuizioni che, per 
la futura crescita e l’orientamento del movimento ecumenico, non sono prive 
di importanza. È auspicabile perciò che vi sia una reale comunicazione tra le 
espressioni e le strutture più organizzate e più ufficiali del movimento ecume­
nico e questi gruppi, nel momento in cui essi cercano di scoprire nuove vie per 
far fronte ai bisogni contemporanei e si impegnano, di conseguenza, in program­
mi sperimentali.

In comunicazione con la gerarchia della Chiesa, questi gruppi informali 
possono offrire idee originali e ispiratrici, mentre senza un simile contatto e al 
di fuori della direzione ecclesiastica, essi corrono il rischio di diventare infedeli 
ai princìpi cattolici dell’ecumenismo e persino di porre in pericolo la loro fede.



276

Se questa comunicazione viene ignorata, c’è il pericolo che non solo l’ecumeni­
smo finisca con l’allontanarsi dagli interessi pressanti della società umana, ma 
anche che questi stessi gruppi perdano l’equilibrio e divengano settari. La co­
municazione e il dialogo sono di un’importanza fondamentale per il successo di 
ogni tentativo ecumenico.

Nel medesimo tempo là dove esistono gruppi di questo genere sotto respon­
sabilità cattolica, è necessario che le loro attività si svolgano in comunione con 
il vescovo locale se si vuole che esse restino autenticamente ecumeniche.



277

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Constatazioni e riflessioni del Vescovo 
sui quattro quinti della visita pastorale

Pubblichiamo la meditazione offerta ai sacerdoti durante il ritiro spirituale 
mensile del 10 giugno a Villa Lascaris di Pianezza.

Confratelli carissimi,

i calcoli fatti dagli Uffici competenti hanno rilevato che siamo circa ai 
4/5 della visita pastorale, che dovrebbe conchiudersi nel Natale del 1976. 
Mi sono dunque domandato se non era il caso, come ho già fatto una volta 
tre o quattro anni fa, di fare una sosta di ripensamento, di riflessione per 
cavarne qualche considerazione utile. Dovrò confessarvi che dopo che ave­
vo formulato questo tema mi sono un po’ pentito perché mi sembrava — 
e mi sembra ancora adesso — molto difficile, anche se forse è un po’ 
stuzzicante.

Mi sembra vasto e difficile, perché si tratterebbe di spaziare in tutto 
l’orizzonte della vita cristiana della diocesi, perché la visita pastorale ha 
questo obiettivo. E come si fa? Qualche settimana fa ho ricevuto dal Ve­
scovo di Brescia il primo volume (dico il primo, grosso volume) del reso­
conto della visita pastorale; seguirà il secondo volume. Non avevo voglia 
di mettermi a scrivere due volumi per esporveli in questo ritiro. E ora vi 
dirò come mi è venuto in mente di semplificare, ridurre il tema; lo spunto 
mi è venuto da alcune cose che ha detto il cardinale Poma nella prolusione 
all’Assemblea della CEI.

Ha rilevato alcune cose che — mi sembra — aiutano a centrare in un 
certo modo il significato della visita pastorale; dico « in un certo modo », 
perché non nascondo che si potrebbero trovare altri punti di riferimento 
per unificare in qualche modo la vasta materia. Comunque ho notato in 
quella prolusione l’insistenza sul tema della Chiesa come comunione.

1“ - Un tema centrale del Concilio: la Chiesa Comunione
Cioè, dando uno sguardo retrospettivo a questi dieci anni che sono 

passati dalla conclusione del Concilio Ecumenico, il Presidente della CEI 
ha cercato di valutare la situazione della Chiesa italiana in rapporto alle 
indicazioni del Concilio che appunto porta l’attenzione su questo tema di 



278

fondo. Il Concilio per suggerimento del card. Suenens, appoggiato dal 
card. Montini (come si può vedere nel 2° volume dedicato al Vaticano II 
dal p. Caprile( p. 247-251), dopo avere proceduto per qualche tempo a 
tastoni per studiare un orientamento, un tema dominante, ha scelto come 
tema centrale la Chiesa, l'ecclesiologia. Ma — lo dico subito per parare 
un'obiezione che è stata tante volte ripetuta, — non che il Concilio abbia 
messo la Chiesa al centro dell’annuncio. Lo stesso card. Montini aggiun­
geva in quell'occasione: « Bisogna di proposito dare maggior risalto a 
Cristo, di cui la Chiesa è continuazione, da cui è vivificata e a cui tende ».

Ma il Concilio ha giustamente considerato la Chiesa come il luogo de­
stinato nella storia della salvezza all’incontro pieno dell’uomo con Dio. 
E la Chiesa, il Concilio l’ha vista essenziale nella prospettiva della comu­
nione. Ecco un tratto del discorso del card. Poma: « Veniva così consacrata 
sia l’esigenza della varietà dei doni e dei ministeri, che quella della con­
vergenza nell’unità e nella carità, come due imprescindibili leggi della 
vita del popolo di Dio. Pertanto la solidarietà di funzioni e di ministeri in 
un solo corpo e in un solo popolo in cammino, veniva configurata dal Con­
cilio non solo come comunione di fede e di amore, ma come coesione 
dinamica e operativa, meglio ancora pastorale, per la diffusione e la pene- 
trazione del Vangelo nel mondo contemporaneo ». Il che è anche implicita 
risposta a un'altra accusa che si muove al Concilio e, in genere, alla teolo­
gia postconciliare, accusa talvolta meritata, ma non quando si rivolge al 
Concilio come tale, e cioè di una Chiesa preoccupata soltanto di se stessa, 
dei suoi problemi. No, la Chiesa, come più e più volte ci ha richiamato 
Paolo VI, ha bisogno di capire se stessa per capire la sua missione verso 
gli altri, verso il mondo. « Fu così tracciata la “via maestra” del Concilio 
e, potremmo dire, la spiritualità per la Chiesa, in questo tempo singolare: 
la comunione ».Mi pare che questo indichi molto chiaramente l’importanza 
che ha questo tema della comunione come punto di riferimento per tutta 
la vita della Chiesa.

2° - « Comunione »: un termine da spiegare
lo penso che se ne parliamo tra noi tutto è chiaro, ma è un termine 

che dobbiamo usare con molta attenzione parlando col popolo comune da 
cui non possiamo pretendere una particolare preparazione e che pense­
rebbe probabilmente solamente o quasi alla comunione eucaristica.

Alla assemblea della CEI (attingerò largamente, e con riconoscenza ai 
preziosi contributi venuti da questo incontro). Un Vescovo ha sottolineato 
la necessità di liberarsi dal « dottrinale » e dal « religioso » nel nostro 
linguaggio. Spesso noi inconsciamente usiamo il linguaggio « dottrinale » 
e » religioso » che va bene per la scuola di teologia, ma che il popolo 
non può capire. Nel mondo laico si preferisce parlare di « partecipazione » 



279

o di « socializzazione ». Serviranno anche i termini « condivisione », « cor­
responsabilità »; o si potranno usare delle perifrasi, ma parlando tra noi 
non abbiamo difficoltà a intenderci sul significato di questa parola; comu­
nione.

3° - La Comunione nasce dall’alto
L’ha fatto notare un Vescovo prendendo forse lo spunto da Bonhoeffer: 

la comunione nasce dall'alto, in quanto la Chiesa è convocata da Dio, 
quindi è vera comunione ecclesiale, non è la comunione di brave persone 
che si intendono tra loro per raggiungere determinati scopi, per formulare 
determinati programmi: queste saranno delle attuazioni della comunione, 
ma la comunione ha un significato molto più profondo.

Qui bisogna che ci rifacciamo al 1° capitolo della « Lumen gentium », 
al modo con cui là viene presentata la dottrina della Chiesa, risalendo alle 
origini supreme che sono nel mistero trinitario. S. Giovanni ci ha detto, 
all'Inizio della sua prima lettera: « Perché anche voi siate in comunione 
con noi ». La nostra comunione è col Padre e col Figlio suo Gesù Cristo. 
Oppure possiamo ricordare la preghiera di Gesù nel capitolo 17 di Giovan­
ni v. 21: « Perché tutti siano una cosa soia. Come tu, Padre, sei in uno, 
siano anch’essi in noi una cosa sola ». La Comunione non dipende quindi 
in primo luogo da noi: è una realtà che ci viene data, è un dono che dob­
biamo accogliere nella fede e valorizzare nell’opera.

Comunione nello Spirito Santo. Ricordiamo il saluto conclusivo della 
seconda ai Corinzi, che è una delle tre formule proposte per il saluto 
all’inizio della celebrazione eucaristica: « La grazia del Signore nostro 
Gesù Cristo, l’amore di Dio Padre, la comunione dello Spirito Santo sizl 
con voi ». Lo Spirito Santo, vincolo di unione tra il Padre e il Figlio, è pre­
sentato anche, in tutta l’economia della salvezza, come comunione. È bella 
questa preghiera proposta per l’ora di terza (che ricorda la discesa dello 
Spirito Santo) del mercoledì della prima settimana: « Signore, Padre mio, 
Dio fedele, che hai mandato lo Spirito Santo promesso da tuo Figlio, per 
riunire l’umanità dispersa a causa del peccato, donaci di essere nel mondo 
operatori di unità e di pace ».

In un libro pubblicato recentemente, dom Giuseppe Turbessi, abate 
di S. Paolo, ha raccolto una serie di antiche regole monastiche, da cui 
prenderò qualche breve tratto che mi pare significativo. Dice Serapione 
nella Regola dei Ss. Padri: « Lo Spirito Santo dice: Ecco come è bello e 
come è piacevole abitare fraternamente insieme (Ps. 132,1), e anche: Egli 
che li fa abitare concordi in una casa (Ps. 67,7). Ed ora che è stata fissata 
la norma della carità, mostrando la conferma dello Spirito Santo, prose­
guiamo a dare ben fondati orientamenti. Vogliamo dunque che tutti i fra­
telli abitino concordi in una casa piena di gioia » (l,5-8). Non so se tutti i 



280

conventi e tutte le canoniche siano case piene di gioia: così dovrebbe 
essere. Lo dice ancora la « Lumen gentium »: lo Spirito Santo unifica la 
Chiesa nella comunione e nel mistero. Si potrebbero estendere molto 
queste considerazioni basterebbe: prendere il libro del P. Hamer, attuale 
Segretario della Congregazione per la Dottrina della Fede, scritto già prima 
del Concilio, « La Chiesa è una comunione ». Ma mi fermo qui per ciò 
che riguarda la dottrina.

4 - La Comunione nella realtà della Chiesa:
Per venire subito a qualche osservazione sulla realtà, perché il tema 

lo richiede :— dobbiamo parlare di visita pastorale — io dovrei dire come 
ho trovato la diocesi in questi quattro quinti della visita pastorale. Ogni 
volta che penso a questo argomento, mi pongo prima un’altra domanda: 
come le mia gente avrà trovato il vescovo in questi quattro quinti della 
visita pastorale? La visita pastorale per me è un’occasione di esame di 
coscienza veramente preziosa; ben consapevole della responsabilità che 
incombe al Vescovo di promuovere la comunione, m'interrogo e mi rim­
provero spesso anche su questo punto. Ma ora siamo qui per esaminare 
la situazione della diocesi. Vediamo dunque come ci troviamo. Vorrei pren­
dere in esame la situazione di partenza, la meta a cui tendiamo e il cam­
mino che stiamo facendo.

Parlo della nostra diocesi, ma è chiaro che le stesse cose si potrebbero 
dire, in buona parte, anche delle altre diocesi. D'altra parte ci sono nel­
l’ambito della stessa Chiesa torinese, e talvolta della medesima comunità 
parrocchiale, situazioni notevolmente diverse, ci sono diversità rilevanti.

5“ - Quelli che sono estranei alla Chiesa:
Abbiamo dei battezzati che sono estranei o che appaiono estranei alla 

Chiesa e quindi alla comunione, o per ostilità o per indifferenza. Questo 
avviene in larga misura nella città, e specialmente, mi sembra in tre am­
biti: nel mondo della cultura, nel mondo operaio, nel mondo dei giovani. 
Ma teniamo presente che le differenze fra città e campagna vanno sempre 
più attenuandosi.

Gli estranei: vedo un pericolo — lo vedo per me e anche per gli 
altri — il pericolo di dimenticarli, come loro si dimenticano di noi, chiu­
dendovi nella piccola cerchia di coloro che in qualche modo ci sono vicini. 
Estranei: questa qualifica è difficile da definire, ha anch'essa vari gradi. 
Faccio un esempio molto concreto. Quando in visita pastorale vedo che 
nell’80% delle parrocchie alle assemblo a cui è invitata la popolazione 
i giovani mancano totalmente, o quasi, sbaglio se li considero estranei 
alla comunità parrocchiale? Mi si dice: in campagna ormai restano pochi, 



281

pochissimi. Però io domando quella fila di 15 o 20 fracassoni in moto che 
ho incontrato all’arrivo in parrocchia, di dove vengono? Dall’Australia? 
Mi direte: ma stamattina c’erano a Messa.

È vero: a Messa vengono perché c’è una certa idea del precetto, c’è 
una certa abitudine, ma venire all’assemblea, trovarsi col Vescovo e con 
i fratelli di fede, che significa per loro? Posso parlare di comunione o 
debbo riconoscere che in realtà si sentono estranei alla Chiesa? Mi giudi­
cherete troppo severo: ma consentitemi di dire che queste forme di as­
senteismo denunciano la mancanza del senso di comunione. E poi ci sono, 
e non pochi, quelli che si disinteressano completamente della Chiesa.

6° - Visione distorta della Chiesa:
Alcuni hanno della Chiesa una visione distorta che non permette di 

realizzare un’autentica comunione. Ciò avviene anche da parte di chi vive 
dentro la Chiesa, di battezzati che hanno rapporti con i preti e ci tengono 
ad averli. Leggevo in un racconto di Sciascia (« Il giorno della civetta ») 
un breve dialogo tra un capitano dei carabinieri, un idealista che vorrebbe 
portare la moralità in quella terra di Sicilia, con un mafioso molto facol­
toso. Dice il capitano: « Certi suoi amici dicono che lei è religioso » - 
« Vado in chiesa, mando denaro agli orfanatrofi » - « Credete che basti? » 
- « Certo che basta: la Chiesa è grande perchè ognuno ci sta dentro a 
modo proprio » - « Non ha mai letto il Vangelo? » - « Lo sento leggere ogni 
domenica » - « Che gliene pare? » - « Belle parole: la Chiesa è tutta una 
bellezza »; e intanto è difficile contare quanti ne ha fatti ammazzare per 
realizzare i suoi piani di dominio e di profitto.

Visione distorta della Chiesa da parte di coloro (in questo momento 
non giudico colpe e responsabilità, ma cerco di fotografare certi aspetti 
della realtà e basta) che chiedono determinate prestazioni di culto e 
fanno consistere lì la missione della Chiesa.

Muore un divorziato. La moglie si rivolge al parroco, il parroco si rivol­
ge al Vicario Generale per avere la sepoltura religiosa. Questa ormai si 
concede sempre, perché è lecito e necesario pregare per un fratello pec­
catore. Ma vogliono anche la Messa. « Il defunto andava a Messa? », 
domanda il parroco. « Ma neanche per sogno » — « E lei? » — « Tanto 
meno ». Eppure ci vuole la Messa.

Vado a S. Rita per la festa e ci vado volentieri; mancherei al mio 
dovere se non cogliessi al volo l'occasione di spiegare la parola di Dio 
a più di millecinquecento persone che stanno attente ad ascoltare. Alla 
fine si avverte che si benedicono le rose, gli oggetti sacri, le macchine 
(o meglio chi ci va sopra), ecc., ma poi c’è sempre chi viene ancora in 
sacrestia e vuole una benedizione speciale, perché quella là non basta. 
Quelli sono i più religiosi.



282

Oppure chiedono al prete, al vescovo delle prestazioni, povera gente, 
che a loro stanno a cuore, ma si capisce che non entrano propriamente 
nel fine della Chiesa (anche stamattina ho ricevuto due lettere di questo 
tipo).

Oppure si tratta anche di interessi (qui bisogna chiamarli così) spi­
rituali, ma in chiave prettamente individualistica in cui è difficile ravvi­
sare un’espressione di comunione. È la vecchietta che dice al parroco: 
« Questo per le dieci Messe, ma, mi raccomando, per me e per i miei 
morti, mica per altri ».

Oppure la vita cristiana ridotta al culto e il culto inteso riduttivamen- 
te in un certo senso: comunione a Pasqua o poche volte l’anno, assisten­
za alla Messa deI tutto passiva. C'è ancora qualche parrocchia, molto 
rara, dove si chiacchiera (meno se c’è il Vescovo in visita pastorale) al 
punto che i ragazzi sono disturbati e si voltano verso il fondo della chiesa 
per guardare gli uomini.

Oppure quando capita che il Vescovo arriva per caso, passando da­
vanti a una chiesa, a dieci minuti dall’inizio della Messa: « È cominciata 
la Messa? » - « Stanno solo leggendo ». Quelli sono i buoni cristiani!?.

7° - I preti che fanno tutto:
Da parte nostra, preti, vescovi, la comunione la sappiamo sempre 

intendere in modo esatto? Certo, noi siamo « rivestiti di sacra potestà », 
ma a servizio dei nostri fratelli, « perché tutti coloro che appartengono 
al popolo di Dio, e perciò godono della vera dignità cristiana, aspirino 
tutti insieme liberamente e ordinatamente allo stesso fine e arrivino alla 
salvezza» (Lumen gentium 18). Dunque, compito dei fedeli non è solo 
tacere e attendere il cenno del prete per fare qualche cosa che il prete 
non può o non vuole fare. La comunione nella Chiesa importa da parte 
di ogni battezzato una coresponsabilità. Se in un’assemblea una donna 
parla, anche per criticare qualche iniziativa del parroco (sperando che lo 
fccia con buona intenzione e con rispetto) il parroco farà bene a pensarci 
un momento prima di rimbeccarla col monito di Paolo (detto magari in 
latino per far colpo): « Mulieres in ecclesia taceant ». Non sono casi fre­
quenti, d'accordo, però una certa tendenza all'autoritarismo nel nostro 
campo c’è, dobbiamo riconoscerlo.

Come c’è, in qualcuno, la tendenza a volere fare tutto. Il prete fa lui 
le letture alla Messa, dirige il canto dall’altare in tutti i modi, se c’è il 
Vescovo gli porge il messale, porta le ampolline, le ostie e il calice, lava 
le mani, tutto lui. Ma i laici che ci stanno a fare? « Nelle celebrazioni 
liturgiche ciascuno, ministro o fedele, svolgendo il proprio ufficio, com­
pia solo e tutto ciò che, secondo la natura del rito e le norme liturgiche, 
è di sua competenza» (Sacrosanctum Concilium, 28).



283

Direte che queste sono pignolerie. Passiamo allora ad altre cose che 
certo non si possono chiamare tali, come quando si rifiuta di costituire il 
Consiglio Pastorale parrocchiale, o perché non se ne riconosce il signi­
ficato e il valore come espressione di chiesa, o perché si trova più como­
do fare da sé, o quando non si consente ai parrocchiani dì interferire 
nella gestione amministrativa.

Anche stamane dicevo a un parroco che, oberato dagli impegni del 
ministero, si lamentava del tempo che deve impiegare nel seguire i 
lavori di costruzione della chiesa: « È umiliante che, in una comunità che 
conta migliaia di praticanti, tra i quali non mancano le persone preparate, 
debbano gravare sul parroco incombenze che non rientrano nell’ambito 
del suo ministero, sottraendogli il tempo che dovrebbe dedicare alla pre­
ghiera e al servizio della parola ». Dico questo, pur rendendomi conto 
delle difficoltà che bisogna spesso affrontare per ottenere che i parroc­
chiani s’investano della loro corresponsabilità e s’inducano a portarne i 
pesi con buona volontà e costanza. Ma non mancano i preti che si riser­
vano puntigliosamente questo tipo di occupazioni, con conseguenze ne­
gative nel ministero pastorale.

8° - E tra noi, preti, vescovi?
C'è mancanza di comunione da parte nostra. È chiaro che dovendo 

richiamare l'attenzione su ciò che bisogna fare per progredire, io metto 
l'accento sulle ombre, ma non voglio ignorare le luci. Devo riconoscere 
che ci sono, eccome, dei preti che vivono lo spirito di comunione e chia­
mano largamente i fedeli alla partecipazione, la suscitano, la incoraggia­
no. Penso all’affetto filiale di certi parroci verso il predecessore anziano 
e malato che tengono in casa circondandolo d’ogni premura; alla com­
mossa riconoscenza di altri preti avanzati in età che trovano nei giovani 
confratelli comprensione e aiuto generoso; alla gioia di preti appena sfor­
nati dal Seminario che mi parlano con entusiasmo del parrocco con cui 
son chiamati a collaborare come con un fratello maggiore. Non invento 
nulla, anzi potrei dire molto di più. Ma lasciate che sottolinei anche al­
cune ombre.

Vi sono preti che si ignorano a vicenda, anche tra vicini. Uno non sa 
cosa fa l’altro e non si cura di saperlo. Preti che sono all'oscuro di cose 
che in diocesi si ripetono da anni, su tutti i toni e non si vedono mai a 
un’adunanza zonale e se il Vicario Zonale o qualche buon confratello si 
offre per venirgli a prendere in macchina, perché non hanno la macchina, 
non hanno mai tempo di andare. Questo isolamento deliberato avviene 
ed è chiaramente contrario allo spirito di comunione.

Mancanza di comprensione e di ascolto. Riferisco una parola del card. 
Poma da cui risulta che certi guai non li abbiamo soltanto a Torino:



284

« L’istanza più insistente è quella di tenere aperto continuamente il dialo­
go domestico. La sofferenza forse più acuta che noi Pastori proviamo in 
questi anni è la diminuita capacità di comprensione e di ascolto che qua 
e là va affiorando anche nelle nostre Chiese. Diceva già Paolo VI: "Non 
sono le divisioni, le incomprensioni, i sospetti reciproci che favoriscono 
l’opera della Chiesa nel momento presente: essi invece la intralciano e 
la paralizzano... La volontà stessa del Signore, lo spirito del Concilio e il 
nostro desiderio ci suggerisce che il cammino dell’aggiornamento deve 
avvenire nella concordia’’ ».

9° - Individualismo esasperato:
Vorrei qui accennare a una delle ragioni della mancanza di comunione. 

Voi avete presente che la CEI, in preparazione a quel lavoro su « Evan­
gelizzazione e Sacramenti » che va portando avanti da tre anni, aveva 
promosso un’ampia ricerca. Adesso è uscito il primo volume che contie­
ne risultati veramente interessanti. Sottolineo un rilievo importante: è la 
scarsa formazione della coscienza sociale che si lamenta nella Chiesa 
italiana. Qualcosa c’è nei giovani, ma poco. Ora penso che la mancanza 
di comunione dipenda in gran parte da quell’individualismo che ignora 
la problematica e l’impegno sociale. Credo di dover dire che clero e 
laici sono in gran misura vittime di una concezione liberale, diffidente di 
ogni apertura sociale. Leggete l’ultimo libro di Garaudy: Parole d’homme. 
È vero, ci sono molte cose che io non posso accettare, anche se alla fine 
proclama: « Je suis chrétien ». Ma non si può condividere l’ansia di aper­
tura sociale che pervade queste pagine, contro quell'individualismo esa­
sperato che ha dominato nella nostra società dall'Inizio della industrializ­
zazione. Non identifichiamo il rifiuto del marxismo — che dobbiamo rifiu­
tare nei suoi fondamenti ideologici — col rifiuto della socialità, che dob­
biamo accettare.

10° - Carenza di comunione:
Veniamo a qualche altro aspetto. Questo che dico adesso non è meno 

importante: carenza di comunione nella fede. È preoccupante la facilità 
con cui ideologie fondamentalmente anticristiane o si accettano formal­
mente, o, il più delle volte, si sottintendono, pur di portare avanti certi 
programmi di carattere politico e sociale. Ne abbiamo delle manifestazioni 
vistose nelle attività di alcune comunità, dette comunità di base. Notia­
mo: le comunità di base sono state raccomandate anche da Paolo VI, ve 
ne sono alcune che sono provvidenziali.

Nel Convegno nazionale delle Comunità di base tenuto a Firenze nel­
l’aprile scorso, « alcuni degli interventi hanno affermato che la parteci­
pazione alla lotta di classe esaurisce l’esperienza di fede del cristiano:



285

non ci sarebbe più spazio per la comunità cristiana ». È chiaro che qui 
si rompe la comunione nella fede. Grazie a Dio, « la maggior parte 
degli interventi, invece, pur ribadendo la necessità dell’impegno politico, 
ha sostenuto che l’esperienza di fede non vi si esaurisce » (Il Regno 
Attualità, 75,10, p. 103).

Dobbiamo stare attenti. Stare attenti non vuol dire meravigliarsi trop­
po. Queste comunità di base che mettevano in pericolo la fede risalgono 
almeno ai tempi di Paolo e di Giovanni. « lo sono di Cefa, io di Paolo, io 
di Apollo, io sono di Cristo ». E Giovanni, con tutta la sua polemica con­
tro lo gnosticismo, il docetismo più o meno latente? Ma intanto questo 
avviene. Come avviene che ci si lascia dominare da un clima, non di 
secolarizzazione che può essere intesa in un senso molto sano, ma di 
secolarismo che tende a espellere Dio dalla vita, specialmente dalla vita 
sociale7 Ora, effettivamente, è preoccupante talvolta la carenza di comu­
nione nella fede. Stiamo molto attenti a capire il significato vero di questi 
fenomeni. Soprattutto coi giovani. Stiamo attenti a non prenderli in parola. 
È una cattiva azione. Il giovane non ha nel parlare il senso di equilibrio 
o moderazione che ha (o dovrebbe avere) più facilmente l'adulto. Molte 
volte va avanti a furia di slogans di cui non controlla il significato. Se 
poi si va più a fondo, si vede che le cose non sono come sembrerebbe 
alla prima vista. Però dobbiamo stare attenti, perché certe carenze, certi 
equivoci sono reali e pericolosi.

11°- Carenze nelle persone:
Parlando di preti da una certa età in su, è molto difficile, mi sembra, 

incontrare delle carenze in fatto di fede. Semmai, piuttosto in fatto di 
teologia, quando per esempio si rimane chiusi in un’ecclesiologia anti­
conciliare. È ciò che capita facilmente nei preti che non si aggiornano. 
Anche qui però vorrei dire: attenti, prima di giudicare.

Invece, sono molto più frequenti — nei giovani e nei vecchi, in tutti — 
le carenze, le difficoltà in ordine alla comunione, che dipendono dalle 
persone. E permettete che vi dica subito: queste difficoltà delle per­
sone che cercherò di esemplificare non sono senz’altro supplite dalla 
« pietà », dalla fedeltà al breviario, alla meditazione, alla Messa, al rosa­
rio. Tutte cose che ci vogliono, ma non bastano. Si può dire il breviario 
e il rosario con molta pietà ed essere degli scorbutici, degli individui in­
trattabili, negati alla comunione. E qui, cari confratelli, non pretenderete 
che io faccia degli esempi, però ne ho in mente parecchi e ne avete anche 
voi. Quando qualcuno dice — meno male che lo dice, è già qualcosa —: 
« io non so collaborare con gli altri, o lavoro per conto mio, o me ne sto 
a far niente », non è buon segno. Hai cominciato molto male. Non sai la­
vorare con gli altri? In un libro di spiritualità sacerdotale che mi ha dato 



286

mons. Guido Casullo, prelato di Candido Mendes — il Vescovo di due 
nostri preti torinesi missionari in Brasile, don Mario Racca e don Carlo 
Ellena — si dice molto chiaramente che la spiritualità del presbitero è 
essenzialmente una spiritualità di comunione, non individuale. Non ha 
senso un'attività del presbitero che non si svolga in comune con il pre­
sbiterio intorno al Vescovo. Anche qui sono cose vecchie, anche qui ri­
torniamo a Corinto, ai suoi partiti; ritorniamo a Filippi, con Evodia e Sin- 
tiche a cui Paolo sente il bisogno di fare quella raccomandazione: andate 
d'accordo. Ringraziamo il Signore di quelle beghe che han dato occasione 
a Paolo di regalarci quell’inno cristologico, suo o riportato, del capitolo 
secondo della lettera ai Filippesi. In capacità o indisponibilità al dialogo, 
mentalità cristallizzata, quando dappertutto si vede in giuoco l’ortodossia 
perché non ci esprime esattamente, non dico come S. Tommaso, ma come 
i manuali dell’ '800.

Pensate alle critiche di eterodossia rivolte da Monsignori romani al 
catechismo dei bambini e dei fanciulli preparati, con un lungo lavoro, 
sotto la responsabilità della CEI da una Commissione di Vescovi coadiu­
vati da una équipe di esperti. Oppure, si tratta semplicemente di pigrizia 
mentale. Non si è abituati a pensare; si sono fissate quelle categorie e poi 
basta. Se è vero che qualche prete si vanta che da quando è prete non 
ha più letto un libro di 200 pagine non c'è davvero da stare allegri.

C'è anche un’altra difficoltà alla comunione, che richiede il dialogo 
franco e onesto: il timore ingiusticato di far dispiacere. Si confonde la 
ricerca della comunione, che dev’essere mantenuta e promossa, con la 
bonaccia per cui sempre ci guardiamo con un dolce e mellifluo sorriso e 
non ci poniamo mai a confronto per dire: no, veramente a me non sem­
bra così. Il timore di far dispiacere. Credo che di questo siamo vittime 
soprattutto noi vescovi. Quante volte vengo a sapere delle cose, anche 
di una certa importanza, quando ormai tutti ne parlano da tempo. Sarà 
colpa mia, sarà il Sifar diocesano che non funziona, (ve l’assicuro che non 
funziona), ma perché non dirle certe cose, anche se fanno dispiacere? 
Mi ha fatto una certa impressione quello che ho letto in quel libro di 
Garaudy che citavo un momento fa (Parole d'homme) « Mi ricordo so­
prattutto della conversazione che ebbi allora con Fidel Castro. Egli non 
amava indugiare sui successi riportati: “Quando voi mi dite ciò che v! 
piace nel mio paese, questo mi fa piacere. Ma quando mi dite ciò che 
non va, ciò mi aiuta nella mia propria critica", mi diceva. Questo è per me 
la pietra di paragone per giudicare un capo di stato. Ho ritrovato questi 
atteggiamenti, nel corso di conversazioni avute con loro, in Ben Bella, in 
Senghor, in Nasser, mai in Kruscew, mai in Walter Ulbricht ». Non vi pare 
che anche questi nuovi padri possono darci qualche buona lezione in 
fatto di comunione e di apertura fraterna?



287

12° - Aggiornarsi nella conoscenza:
Parlando della comunione, non ho dimenticato la visita pastorale. È 

appunto questa che, in buona parte, aiuta a rendersi conto delle carenze 
che ho ritenuto di dover rilevare, senza dimenticare gli aspetti positivi 
che la diocesi presenta nello sforzo di realizzare sempre meglio la comu­
nione. Ora è giusto che ci domandiamo che cosa rimane da fare a tale 
scopo. Si tratta di un impegno di aggiornamento, in tre sensi.

Aggiornarsi nella conoscenza per attuare la comunione. Aggiornarsi 
su quelli che sono gli scopi, gli obiettivi, i metodi, le iniziative varie, 
perché se non abibamo una conoscenza adeguata di quello che si deve 
fare, non vedo come sia possibile operare insieme. Vuol dire che ciascuno 
opererà secondo il proprio istinto e basta. Aggiornarsi dunque. Però è for­
se bene ancora insistere suH’aggiornamento sopra i princìpi che devono 
regolare la comunione. Mi pare di dover sottolineare soprattutto un’esi­
genza: cercare di prendere chiaramente coscienza del principio fonda­
mentale dell’ecclesiologia, che poi è nient’altro che una conseguenza o, 
se volete, una espressione della comunione, la corresponsabilità di tutti 
i membri della Chiesa. È un principio che dobbiamo tenere fermissimo. 
Se volete trovarne un’illustrazione ampia e convincente, leggete il libro 
del card. Suenens, pubblicato qualche anno fa, sotto il titolo preciso: 
« La corresponsabilità nella Chiesa ». Temo che non solo molti laici, ma 
anche alcuni del clero siano ancora inconsapevolmente vittime di una 
visione ecclesiologica non autentica, che il Concilio Vaticano II ha aiu­
tato a rivedere e che dobbiamo assolutamente correggere. La Chiesa si 
presenta divisa, all’occhio di molti, in due categorie: la categoria di coloro 
che hanno da soli la responsabilità non solo di insegnare, ma anche di 
fare, e la categoria di coloro che sono chiamati soltanto a ricevere, obbe­
dire e... pagare. Non può essere così.

Il Battesimo ci configura tutti a Cristo Sacerdote nel suo triplex munus 
e quindi ci carica tutti di una responsabilità. Essere cristiani vuol dire 
impegnarsi a fare qualche cosa, a portare il proprio contributo nell’econo­
mia della salvezza: « I laici, radunati nel popolo di Dio e costituiti nell’uni­
co corpo di Cristo sotto un solo capo, chiunque essi siano, sono chiamati 
come membra vive a contribuire con tutte le loro forze, ricevute dalla 
bontà del Creatore e dalla grazia del Redentore, all’incremento della chie­
sa e alla sua ininterrotta santificazione. L’apostolato dei laici è la parteci­
pazione alla stessa salvifica missione della chiesa, e a questo apostolato 
sono tutti deputati dal Signore stesso per mezzo del battesimo e della 
confermazione» (Lumen gentium 33).

Certo, ci saranno gradi e modi diversi di partecipazione alla missione 
salvifica. Stiamo attenti a non accettare la teoria che vorrebbe livellare 
tutti i battezzati e attribuire a tutti identiche responsabilità. La differenza 
c’è, ma la responsabilità è di tutti.



288

Aggiornamento nella conoscenza, in ordine alla comunione, anche in 
un altro senso. Anche questo è stato richiamato recentemente nella 
assemblea della CEI, brevemente dal card. Poma e poi più diffusamente 
da altri. Richiamandosi a un’espressione cara al teologo svizzero con 
Balthasar, si diceva: sottolineiamo il valore della congiunzione « e » per 
la visione cattolica della Chiesa. Nel protestantesimo è caratteristica la 
congiunzione disgiuntiva « o, aut », oppure il termine « solo » (sola scrit­
tura, sola gratiaì. Il cattolicesimo vuole l’una e l’altra: tempo ed eternità, 
spirito e corpo, scrittura e tradizione, gerarchia e laicato, grazia e natura, 
primato e colleggialità e potremmo continuare l’elenco. Una sana eccle­
siologia deve tener conto di tutti gli elementi costitutivi della Chiesa e 
valorizzarli tutti. Quindi valorizzare la figura del vescovo, del parroco, ma 
anche la figura del laico, la funzione degli organismi pastorali, diocesani o 
parrocchiali.

Ma è chiaro che se vogliamo avere idee precise in proposito, occorre 
un certo sforzo di aggiornamento, specialmente per chi si è formato a 
una visione ecclesiologica anteriore al Concilio. I mezzi non mancano, 
anche se chi ha la maggior responsabilità dovrebbe impegnarsi a procu­
rarne di più efficaci. Ci sono tanti libri inutili, ma ce ne sono anche tanti 
utilissimi e con un po' di oculatezza uno li può scegliere e servirsene per 
l’aggiornamento. Così delle riviste. Così della partecipazione a corsi vari 
di studio nelle diverse discipline. Abbiate pazienza se vi dichiaro che non 
riesco a persuadermi che i corsi itineranti dell’Istituto Pastorale richie­
dano un tale sforzo finanziario da minacciare il fallimento delle parroc­
chie interessate. Eppure si è allegata anche questa scusa per rifiutare 
questi corsi. È tanto poco quello che si fa! Diteci cosa dobbiamo fare per 
far meglio, questo sì, aiutateci a correggerci, ma profittate, ve ne scon­
giuro, di queste iniziative, come del resto fanno già molti. E anche la diffi­
coltà di trovare il tempo, spesso vera e seria, va affrontata con la con­
vinzione del bisogno che abbiamo di aggiornarci. Giacché parlo di corsi, 
permettete che insista vivamente anche per la frequenza ai ritiri spiri­
tuali, sia al centro sia nelle zone, e agli esercizi, che vi esorto a fare ogni 
anno. Riguardo alla partecipazione alle varie iniziative qui accennate, fac­
cio volentieri mie le proposte formulate dal Consiglio Presbiteriale nella 
relazione conclusiva della ricerca sulla comunione tra il clero della dio­
cesi (v. Rivista Diocesana Torinese, maggio 1974, pag. 251 sg.). Ma su 
questo punto c’è altro da dire.

13° - Aggiornarsi nella spiritualità:
E’ una mentalità che dobbiamo cambiare: la mentalità, a cui ho già 

accennato, prevalentemente individualistica. Non possiamo concepire un 
ideale di santità sacerdotale che non si realizzi nella comunione; non c’è 



289

scuola di spiritualità che possa ignorare che al centro di tutta la vita 
cristiana sta la carità, e la carità è aperta verso Dio e verso il prossimo 
e significa comunione. Aggiornarci nella spiritualità vuol dire concepire 
il sacerdozio come servizio, come essere per gli altri, disponibili agli altri.

Partiamo da quello che è il culmen et fos di tutta la vita della Chiesa 
e quindi di tutta la nostra vita: la liturgia e, nella liturgia, la Messa. Cer­
chiamo di renderci conto del significato comunitario della liturgia e in 
particolare della Messa, che non è semplice pratica di pietà individuale, 
ma è atto comunitario. Certe renitenze alla celebrazione comunitaria della 
Messa, sia nel senso di promuovere e facilitare la partecipazione del po­
polo, sia nel senso di concelebrazione quando questa è opportuna, mo­
strano che non si è aggiornati abbastanza in questa visione della Messa.

Così non si è in regola, non dico con la teologia, ma con la parola di 
Dio, quando si continuava a considerare la Comunione eucaristica come 
una divozione meritoria, senza aiutare i fedeli a capire che essa è richie­
sta per una partecipazione alla Messa che risponda pienamente alla vo­
lontà di Cristo, per cui questa è il sacrificio del suo corpo e del suo 
sangue, nel quale si perpetua il sacrificio della croce, e il « convito pa­
squale nel quale si riceve Cristo, l’anima viene ricolmata di grazia e vie­
ne dato il pegno della gloria futura » (Sacrosanctum Concilium, 47). Per­
ciò « si raccomanda molto quella partecipazione più perfetta alla messa, 
per la quale i fedeli, dopo la comunione del sacerdote, ricevono il corpo 
del Signore dal medesimo sacrificio » (n. 55)) e non prendendo dal taber­
nacolo la pisside in cui si è fatta generosamente la provvista per la set­
timana (cfr. anche Eucharisticum mysterium, 31). È « col sacramento del 
pane eucaristico » che « viene rappresentata e prodotta l’unità dei fedeli, 
che costituiscono un solo corpo in Cristo, (cfr. 1 Cor. 10,17), (Lumen 
gentium, 3). È « nella frazione del pane eucaristico » che, « partecipando 
noi realmente al corpo del Signore, siamo elevati alla comunione con lui 
e tra noi » (Lumen Gentium, 7).

Potremmo moltiplicare i gruppi, gl'incontri, le iniziative per promuo­
vere la comunione, ma tutto ciò servirà ben poco se il vincolo d’unità non 
sarà l’eucaristia celebrata e partecipata con fede illuminata e con impe­
gno di solidarietà e di carità fraterna. Imparare a leggere la parola di Dio 
in chiave di comunione, come messaggio rivolto da Dio al suo popolo e 
invito alla comunione con Lui e con i fratelli.

Aggiornarci nella spiritualità, mettendoci nelle disposizioni di fondo 
che si richiedono per attuare la comunione. Quando si parla di spiritualità 
comunionale non si rinnega nessuno degli elementi sani della spiritualità 
tradizionale. Non è possibile la comunione senza l’umiltà, non è possibile 
la comunione senza il disinteresse non è possibile la comunione senza 
la carità. S. Giacomo ci dice che non è possibile la comunione senza 



290

la mortificazione: « Da che cosa derivano le guerre e le liti che non sono 
in mezzo a voi? Non vengono forse dalle vostre passioni che combattono 
nelle vostre membra? » (4,1). La spiritualità di comunione, anche se non 
è chiamata con questo nome, è un tema familiarissimo ai santi Padri. 
Leggo solo tre brevissimi testi. S. Basilio, nella Regola ai monaci: « Se 
tutti siamo un solo corpo in Cristo, e ognuno membro dell’altro, ci dob­
biamo adattare con armonia ed essere insieme ben uniti come nell’organi­
smo di un solo corpo ». S. Agostino, nella Regula ad servos Dei: « Il fine 
per cui vi siete riuniti, è che viviate concordi nella medesima casa e che1 
abbiate un’anima sola ed un solo cuore verso Dio » (3,4). Ancora: « Vive­
te dunque in unione d’anima e di cuore, ed onorate scambievolmente Dio 
in voi stessi, poiché ne siete i templi » (C. 1,1-8).

I movimenti di vita religiosa dell'antichità hanno costantemente preso 
come base e come anima ispiratrice la prima comunità cristiana, quale 
ci viene presentata da Luca nel secondo e nel quarto capitolo degli Atti, 
ove domina la spiritualità di comunione.

In quel libro, a cui ho accennato, di spiritualità per il clero, pubblicato 
dalla Commissione per il Clero della Conferenza Episcopale Brasiliana, 
un Vescovo abbastanza noto per i suoi atteggiamenti sociali tra i più avan­
zati, mons. Fragoso, presenta alcune istantanee di preti. Tra l'altro dice di 
uno, p. Dantas, che fu — da giovane — zelante, organizzatore, impulsivo, 
un leader autoritario, ma mai seppe suscitare équipes o comunità, mai 
educare degli animatori coscienti. Quindi individualista. Ora confessa: 
« Non sopporto più la vita pastorale e chiedo la dispensa per sposarmi ». 
Non credo che per il prete l’unica scelta sia tra l’individualismo esaspe­
rato e la comunione benedetta dal sacramento del matrimonio. Ma è vero 
che abbiamo bisogno di esplicare le nostre doti anche naturali, di senti­
mento, di affettività, nella comunione e il ministero nostro ce ne dà mille 
occasioni. E il vescovo commenta: « Quando un prete, un pastore non si 
mette uimilmente in ascolto di ciò che vi è di più valido nell’anima del 
povero... quando non si convince che nella Chiesa il primo posto spetta 
al popolo dei più poveri ed emarginati e non a noi, gerarchia e teologi... 
è facile la frustrazione. La Chiesa è per il popolo, noi siamo al suo servi­
zio in primo luogo dei più poveri tra il popolo ».

14° - Aggiornarsi nella pastorale:
A questo proposito potrei recare molti esempi da quello che vedo 

continuamente nelle visite pastorali, esempi di quello che si fa e qualche 
volta di quello che non si fa e che si dovrebbe fare. Proprio incomincian­
do dagli esempi di quello che si fa, veramente qualche volta resto sbalor­
dito dalla mole di lavoro che vedo in certe parrocchie e mi domando come 
si riesca a portare avanti tutta questa attività. E non intendo soltanto 



291

mole di lavoro esteriore, intendo proprio un'azione che, evidentemente, è 
autentica e vitale espressione di fede, di amore, di servizio. Intanto, una 
tra le realizzazioni che continuo a credere importanti e necessarie e che, 
salvo dimenticanza, suggerisco sempre in visita pastorale, è quella del 
Consiglio Pastorale. Chiamatelo come volete, formale, informale, ma un 
qualche minimo organismo che traduca in atto una vera, autentica parte­
cipazione, sia pure iniziale, alla pastorale della parrocchia è indispensabile.

Qualche volta mi capita di dire — sarà giudicata un po’ ingenua questa 
risposta — quando mi si presenta, nelle assemblee, questo o quel pro­
blema strettamente attinente a quella comunità e che soltanto in quel­
l'ambito può essere studiato e risolto: « Studiatelo tra voi; l'avete un 
Consiglio Pastorale, c'è un gruppo di persone che si raccoglie abitualmen­
te al parroco e ai sacerdoti? ». Tocca al vescovo, per esempio, decidere 
qual è l’orario più opportuno delle Messe o se conviene mantenere questa 
o quella processione? Certo, il Consiglio Pastorale non è soltanto per 
questo! Tutto ciò che riguarda la vita della comunità dev’essere oggetto 
di studio nell’ambito del Consiglio Pastorale. Quante volte si pongono 
dei quesiti su problemi strettamente locali, di cui il vescovo non può 
sapere niente e che sul luogo non sono mai stati dibattuti. Qualche volta 
avviene anche questo: che le persone che se ne stanno ai margini, men­
tre il parroco e altri volenterosi lavorano, aspettano la venuta del vesco­
vo per sfogarsi contro il parroco. Ma può anche avvenire che l’indifferen­
za della gente rispetto ai problemi della parrocchia sìa dovuta alla man­
canza degli strumenti adatti a consentire e favorire la partecipazione. 
Sono convinto anch'io che ci sono in molti luoghi delle difficoltà pratiche, 
ma, anzitutto, vorrei osservare: perché capita di vedere delle realtà pa­
storali così diverse in parrocchie confinanti, sociologicamente identiche? 
Certe cose saltano all’occhio. È difficile accettare la spiegazione che non 
è possibile sul luogo fare qualche cosa. Ci sarà anche il pastore più 
dotato e meno dotato, più dotato in un certo senso e meno in un altro, 
però con lo sforzo continuato e perseverante qualche cosa si dovrebbe 
fare.

Richiamo un’altra esperienza della comunione pastorale, alla quale 
alcuni sono esemplarmente attenti, mentre altri sembrano ignorarla: pren­
dere sul serio le proposte che vengono dal Vescovo e dai Centri diocesani. 
Prendere sul serio vorrà dire anche discuterle, far presenti gli aspetti pro­
blematici, ma poi sforzarsi di attuarle, sia pure con adattamento alle situa­
zioni locali. Non operare come se ognuno fosse l’unico responsabile della 
sua comunità. Qundi si tratta di una comunione dinamica, perché comu­
nione non vuol dire soltanto non litigare.

Sentiamo ciò che diceva a questo proposito Paolo VI il 6 giugno di 
quest'anno nel discorso tenuto a noi Vescovi nella concelebrazione per 
la festa del Sacro Cuore: « Comunione che immerge le sue radici nella 



292

vita stessa della SS. Trinità. Ma ecco che da questa comunione derivano 
subito per noi eletti favori e doveri concreti e stringenti: quelli della 
unità, della solidarietà, dell'azione concorde che non solo dev’essere pro­
clamata a parole, ma dimostrata quotidianamente nella realtà delle azioni: 
di qui l'importanza dei programmi unitari dei quali l’assemblea della CEI 
e la sua assidua attività ci danno una immagine molto confortante; di qui 
la forza delle realizzazioni comuni; di qui l’impegno degli sforzi di tutte 
le componenti della comunità ecclesiale ».

Del resto accennavo già alle esperienze confortanti già in atto, che 
devono animare anche quelli che finora non hanno avuto il coraggio e 
l’energia necessaria. Molte esperienze mostrano come sia valido e pre­
zioso l’apporto dei laci. Bisogna che abbandoniamo il pessimismo che 
ancora domina in qualcuno a questo riguardo. Mi ha fatto piacere un’os­
servazione fatta da un vescovo all'assemblea della CEI. Dopo aver ascol­
tato gli interventi di alcuni laici egli propose, un po’ sul serio e un po’ 
per celia, che d’ora in avanti vescovi e preti rinunciassero a parlare per­
ché gli interventi dei laci si distinguono, egli diceva, per precisione, per 
concisione e per praticità.

Parlando di iniziative, di aggiornamento pastorale, non intendo rife­
rirmi soltanto e neanche in primo luogo a iniziative nuove e clamorose 
o a tecniche particolarmente complicate. Come diceva un altro vescovo in 
quell’occasione, più che inventare grandi programmi occorre mettersi 
dentro nella vita di tutti i giorni. Così si attua la pastorale della comunio­
ne, in vera comunione con la gente nella vita di tutti i giorni. E una signo­
ra, parlando della preparazione al matrimonio, osservava: è necessario 
mettersi in comunione con i fidanzati, specialmente quando sono poveri, 
immigrati, carichi di sofferenze. Pensiamo a questo, insisteva, quando 
vengono ai nostri corsi, ai nostri incontri di preparazione al matrimonio, 
mettiamoci nella loro pelle. Questa è pastorale di comunione.

Ebbene, ho il piacere di constatare come questo lo fanno, esemplar­
mente, molti preti, molti laici, anche nella nostra diocesi, i quali si inve­
stono della realtà delle nostre comunità, partecipano alla vita di famiglia, 
di lavoro, alle gioie e alle sofferenze dei fedeli.

Insisterei molto, sempre in tema di pastorale di comunione, sui gruppi. 
Sembra qualche volta una moda, ma ci accorgiamo tutti che non è una 
moda, è un’esigenza. Soprattutto i giovani, anche nella vita religiosa, hanno 
bisogno di trovarsi in gruppo. Anche a questo riguardo ci sono esempi 
veramente molto belli e numerosi. Con gli adulti e più difficile; eppure 
se anche loro non imparano a realizzare la comunione vivendo in certa 
misura una vita di gruppo, difficilmente vivono un'autentica vita di Chie­
sa. Anche in questo proposito — so che la cosa ha i suoi aspetti proble­
matici — occorre considerare sempre la parrocchia come base della 



293

pastorale, ma non come luogo esclusivo della pastorale. Sarebbe uno 
sbaglio veramente grave rifiutare le comunità di base, i gruppi, sia giova­
nili sia di adulti, solo perché non intendono inserirsi e operare in modo 
costante nella parrocchia. Rispettiamo le varie fisionomie dei gruppi, ri­
spettiamo le preferenze legittime, evitiamo le polemiche. Certo, è sem­
pre estremamente considerabile un rapporto, un aggancio, ma il Signore 
opera la sua grazia di salvezza non solo attraverso la parrocchia, ma an­
che fuori. Cerchiamo semmai di aiutare perché anche quando si opera 
fuori della parrocchia si operi in autentica comunione.

15° - Alcune esigenze per la comunione:
Nell'assemblea romana un sacerdote sardo ha messo in rilievo questo 

concetto: non crediamo di promuovere la comunione eliminando ogni ten­
sione. Non ogni tensione è una lacerazione, è una mancanza di comunione. 
Ci sono delle tensioni sane che permettono un confronto e che potranno 
probabilmente risolversi in una armonica collaborazione. E portava un 
esempio: non considerate violenti i pastori e i braccianti della Sardegna 
solo perché non accettano l’idea che la violenza da respingere sia solo 
quella dei poveri e non quella di chi li mantiene in uno stato di miseria 
e di sottosviluppo. Era un monito molto serio. In ogni tensione e lacera­
zione cerchiamo di vedere le ragioni, non pensiamo di eliminarle con un 
embrassons-nous molto semplicistico, che copre tutto. Non credo che 
S. Paolo, quando dice che la carità « tutto copre », voglia dire che dimen­
tica tutte le ingiustizie e le sperequazioni. Egli stesso, poco prima, ne ha 
bollato a fuoco qualcuna.

Il problema del dissenso va visto con attenzione. Il dissenso può esse­
re ansia di amore autentico. Abbiamo udito un vescovo dire: magari ci 
fosse un po’ di dissenso nella mia diocesi, invece l’unico contestatore 
in diocesi sono io. Il cardinale Poma insisteva sulla varietà di carismi che 
tendono alla convergenza, all’edificazione del Corpo di Cristo. Certo, altro 
è il dissenso sulle opinioni teologiche (non parlo dei dogmi di fede, ma 
semmai di interpretazione del dato della fede, sugli atteggiamenti pasto­
rali, sui problemi sociali, altro è il rancore, l’astio, l’acredine. È quando 
lamentava un vescovo di un gruppo di dissenzienti della sua diocesi: 
« Dite nei vostri ciclostilati tutto quello che avete da dire, ma perché 
questa irritazione continua nel tono dei vostri scritti? Non potete dire le 
stesse cose con serenità? ».

Comunione in senso dinamico, l’ho già detto. Per alcuni la comunio­
ne consiste nel fatto che tutti stiamo fermi, così nessuno si mette in 
contrasto con l'altro; ma se qualcuno si muove, ecco che i sedentari di 
professione protestano. Qualche zona, anche nella nostra diocesi, si qua­
lifica più o meno così: un piccolo gruppo di parrocchie che si muovono 



294

e invece le altre, troppe altre, stanno ferme. Se le parrocchie che si muo­
vono e i preti o i laici che si danno da fare sgarrano — perché quando 
si cammina si può inciampare, se si sta fermi non s’incespica certamen­
te — quelli sono pronti a segnare il fallo. Ma l'ideale non può essere re­
stare fermi: bisogna camminare.

16 - Comunione e missione: »
Si tratta dell’unica realtà della Chiesa vista sotto due aspetti. Accen­

navo alla critica che si muove spesso alla Chiesa di guardare sempre al- 
l'interno di sé, preoccuparsi di ciò che tocca noi Chiesa e specialmente 
il clero. Faccio un esempio. Quando rivendichiamo la libertà religiosa, 
quando giustamente protestiamo perché nei paesi dell'Est non c'è libertà 
per la Chiesa, non dimentichiamo che alla libertà hanno diritto non solo 
i cattolici e comunque i cristiani, ma hanno diritto tutti i cittadini. Noi 
dobbiamo rivendicare per tutti la libertà, senza aggettivi, compresa quella 
religiosa. E nemmeno la libertà religiosa deve essere un privilegio per una 
categoria di cittadini. Guai se un Concordato sancisce la libertà religiosa 
in questa maniera, assicurandola ai membri di una Chiesa e negandola 
agli altri.

C’è, dicevo, il pericolo appunto di chiudersi nella cerchia della Chiesa. 
Da quella ricerca statica che ho già menzionato risulterebbe proprio che 
le attività pastorali sono rivolte prevalentemente all’interno della Chiesa. 
L’interno della Chiesa dobbiamo curarlo, certo, dobbiamo coltivare la gen­
te che viene alla Messa e ai sacramenti e cercare di aiutarli sempre più, 
ma guai a dimenticarci degli altri. Gesù prega che i suoi siano « una cosa 
sola, perché il mondo creda che Tu mi hai mandato » (Gv 17,21). L'unità 
tra i credenti in Cristo ha lo scopo di portare a tutti il Vangelo. Anzi è pro­
prio la missione che accentua l’esigenza della comunione. Tutti sanno 
che il movimento ecumenico è sorto nei paesi di missione, dove lo scan­
dalo del angelo predicato in modo diverso nel nome del medesimo Cristo 
ha obbligato i cristiani a interrogarsi su queste divisioni. Il mondo d’oggi 
ha bisogno di una testimonianza di Chiesa in piena comunione per capire 
che cos’è il cristianesimo autentico. Non basta il testimone isolato: la 
testimonianza dev’essere della Chiesa, della comunità che ha come centro 
Cristo, il solo che conta e che salva.

Vorrei osservare ancora: la comunione è sostegno ed elemento costi­
tutivo della vita cristiana. Mi è piaciuta l'osservazione di un prete alla 
CEI: una persona o una famiglia che arrivando in una parrocchia non 
entra in qualche modo in comunione con gli altri, con la comunità, rima­
ne estranea all’azione evangelizzatrice.

Se permette, vorrei aggiungere un’osservazione semplice e pratica: 
se crediamo alla comunione, cerchiamo di realizzarla e non aspettiamo 



295

che altri ci obblighino a realizzarla per forza. Mi spiego. Nel 1967 a 
Noordwikerhout, in Olanda, al Convegno dei Vescovi europei, io facevo 
parte di uno dei gruppi di studio in cui erano presenti due vescovi unghe­
resi. Mentre, parlando della comunione nella Chiesa, ognuno diceva le 
sue esperienze, che erano spesso negative, quei due tacevano. Alla do­
manda se non avessero niente da dire: « Non è un problema che ci tocca 
quello della comunione — rispose uno di loro — c'è chi ci pensa a farci 
andare d’accordo: i nostri padroni. Non possiamo prenderci il lusso di 
litigare tra noi ». Domani non potrebbe essere così anche da noi? È me­
glio se ci mettiamo d’accordo tra noi prima che ci pensino altri. La stessa 
cosa dev’essere accaduta nello Zaire; lo sentivo la settimana scorsa da 
un gesuita che vi ha trascorso ventinove anni. Le ostilità a cui è fatta 
segno la Chiesa hanno avuto come effetto l'accordo quasi perfetto tra i 
vescovi di quella nazione.

17° - Comunione in temporalibus:
Rileggiamo gli Atti, capitoli 2 e 4. Là si parla di comunione. Nessuno 

considerava qualcosa come proprio e chi possedeva campi, li vendeva, ecc. 
« Tenevano ogni cosa in comune; chi aveva proprietà e sostanze le ven­
deva e ne faceva parte a tutti, secondo il bisogno di ciascuno » (2,44-45). 
« Nessuno infatti tra loro era bisognoso, perché quanti possedevano campi 
o case li vendevano, portavano l’importo di ciò che era stato venduto e lo 
deponevano ai piedi degli apostoli; e poi veniva distribuito a ciascuno 
secondo il bisogno » (4,34-35).

Dalla Didache in poi, anche in S. Massimo di Torino, ricorre con insi­
stenza il motivo: se abbiamo in comune i beni spirituali, come non do­
vremmo avere in comune i beni materiali? La partecipazione agli stessi 
beni spirituali non crea problemi. Gli Ordini religiosi ammettono volen­
tieri i laici a partecipare ai loro meriti, non siamo di solito gelosi di 
quanto mettiamo da parte per l’eternità con le preghiere, le penitenze, le 
opere buone, ma se si tratta di soldi le cose cominciano a farsi un poco 
più difficili. Dei passi avanti se ne sono fatti, senza dubbio, nei rapporti 
fra sacerdoti e con gli altri, e ho fiducia che stiamo camminando. Però 
rimangono alcuni comportamenti che suscitano problemi. Vi sono ancora 
delle sperequazioni che sconcertano, anche se dalla voce pubblica spesso 
sono esagerate. Vi sono ancora dei rifiuti non giustificati alla contribu­
zione, semplicemente doverosa, per le necessità della diocesana. Ci sono 
degli accumuli di denaro che non si sa come vanno a finire. Certe penose 
realtà non si possono ignorare, anche se in altri ambienti sono enorme­
mente più gravi.

Sapete il suggerimento che mi ha dato qualche tempo ha un parroco? 
« Esortate i preti a depositare in Curia i loro risparmi! ». L'ho ringraziato 



296

del suo consiglio veramente prezioso e ne profitto fin da questo momento 
rivolgendomi a voi. Ma credete che basteranno due righe sulla Rivista 
Diocesana per esortare i preti a depositare in Curia i loro risparmi e 
tutti li depositeranno? Eppure anche quando dico comunione « in tempo­
ralibus » ho diritto di rifarmi alla parola di Dio. Basta leggere gli Atti degli 
Apostoli e quello che Paolo scrive ai Corinzi raccomandando le collette 
per i fratelli di Gerusalemme.

18° - Comunione attraverso i mass-media:
Sembra cosa estranea al nostro tema, eppure sono proprio questi gli 

strumenti che mettono in comunione tra loro le persone e i gruppi. Un 
vescovo l'ha rilevato bene alla CEI: in tutto il problema dell’evangelizza­
zione in rapporto al sacramento del matrimonio è necessario tenere il 
massimo conto dei mass-media. Noi qui diciamo tante belle cose, ma la 
nostra gente legge « Due più », e son queste le cose che contano per la 
formazione della mentalità. I fidanzati vengono da noi due o tre volte, 
quante volte vanno al cinema, dove trovano certi corsi di preparazione 
ai fidanzati! Qui lo accenno appena, ma il problema è veramente enorme 
e non possiamo certamente dire che andiamo bene anche da noi.

Nella visita pastorale mi rendo conto di ciò che si legge: quotidiani 
« indipendenti » o marxisti, rotocalchi vari, « Famiglia cristiana », « Avve­
nire » quasi assente, « La Voce del Popolo » e « Il Nostro Tempo » per 
lo più scarsamente diffusi. A che si riduce il contatto della gente, anche 
dei praticanti, con la Chiesa universale e con la diocesi?

Conclusione:
« Forse ci siamo abbandonati troppo a noi stessi, ai nostri pensieri, 

alle nostre idee, alla nostra audacia, ci siamo lasciati inebriare dai nume­
ri e dell'esito esteriore, abbiamo badato troppo poco a Colui che ci scru­
ta, siamo stati troppo superbi con le nostre mani piene, di fronte a Colui 
che ama le mani vuote ». Così il card. Kònig che osserva: « Sembra questa 
la traduzione pressoché letterale della risposta di Papa Giovanni ad un 
prelato che trepidava dinanzi alle responsabilità del servizio episcopale: 
"Faccia un po’ come mi sforzo io pure, che mi considero un sacco vuoto 
che si lascia riempire dallo Spirito” ». Per questo concludiamo pregando 
perché lo Spirito Santo ci riempia della sua luce del suo amore.



297

Da Camaldoli al Guatemala

La Peugeot 504, ancora in rodaggio, arranca verso il valico Croce ai 
Mori (995 m. ), lasciandosi alle spalle una stretta valle deserta, resa più cupa 
da una nuvolaglia che forse promette pioggia o forse ci fa presentire soltanto 
la calura del piano a cui ci avviamo. Un’ora fa siamo partiti dall’Eremo di 
Camaldoli. Con me hanno fatto gli esercizi padre Cesare, don Giorgio Paglia- 
rello, l’autista provetto e prudente, don Peradotto, che ier sera è dovuto an­
dare per un convegno di giornalisti a Bologna, dove presto lo raggiungeremo.

Abbiamo diviso la nostra attenzione fra la contemplazione del panorama, 
che presenta dei tratti bellissimi, e un primo scambio di idee sulla Parola di 
Dio che ci presenta la liturgia di domani. La dovrò spiegare stasera, alla 
Consolata, e domani al Santuario di Belmonte. Così faranno, ciascuno al suo 
posto, i miei compagni di viaggio. Tutta la Bibbia è Parola di Dio: ma le 
pagine che ci vengono presentate domani, XV domenica fra l’anno, nella 
prima e nella terza lettura ci parlano di proposito della Parola di Dio.

Isaia ne esalta l’efficacia, paragonando la Parola di Dio alla pioggia che 
scende sulla terra arida per renderla feconda. Gesù si presenta come il con­
tadino che getta a larga mano il seme, destinato a moltiplicarsi dove il terreno 
è preparato ad accoglierlo.

A Camaldoli abbiamo cercato la Parola di Dio. L’abbiamo ascoltata con 
i monaci vestiti di bianco e con gli ospiti, nelle concelebrazioni eucaristiche 
e nella liturgia delle ore (e con le sue stesse parole, nella preghiera dei 
Salmi abbiamo risposto a Dio che parla). Abbiamo cercato la parola di Dio 
nella bibbia, meditata nel silenzio delle celle, della « cappella del Papa » 
(Gregorio IX, al quale, a Camaldoli, un eremita avrebbe predetto il papato), 
degli stretti viali che da secoli conoscono i passi discreti dei monaci. A chi 
considera tempo perso la vita contemplativa, vorrei consigliare, non una visita 
turistica, ma una permanenza di qualche giorno all’eremo di Camaldoli. Un 
po’ di silenzio, disponibilità nell’ascolto, qualche colloquio con i monaci (c’è 
anche un bel gruppo di giovani postulanti e novizi), qualche tentativo di 
colloquio con Dio. Ma non c’è solo Camaldoli. In Piemonte (dove dei camal­
dolesi rimangono soltanto ricordi negli eremi di Pecetto, di Lanzo, di Busca) 
non mancano conventi e case di esercizi, luoghi di preghiera ove accorrono 
specialmente i giovani, spinti da una ricerca di Dio che si presenta come un 
segno dei tempi. Auguro che molti, giovandosi della pausa dell’estate, fac­
ciano questa esperienza.

« Il seminatore uscì a seminare ». Ogni cristiano, partecipando all’ufficio 
di Cristo profeta, è chiamato a proseguire nel mondo la sua opera di semi- 



298

natorè, con la testimonianza della vita e della parola. In primo luogo i vescovi 
e poi i loro più diretti e immediati collaboratori, i presbiteri e i diaconi. 
Durante l’estate, al vescovo seminatore della parola non si presentano le 
occasioni particolarmente propizie che offre la visita pastorale. Perciò mi è 
sembrato giusto profittare di questo periodo per essere in altri modi « servi­
tore della parola », secondo la bella espressione del prologo di Luca.

Presso il Santuario di S. Ignazio ho trovato riuniti un centinaio di sa­
cerdoti venuti da ogni parte d’Italia. 141 missionari ci hanno richiamati con 
la loro presenza l’universalità della Chiesa e l’impegno delle chiese locali di 
essere autenticamente missionarie. Due incontri del genere mi attendono nel 
nord est del Brasile su invito di dom Guido Casulo, il vescovo con cui lavo­
rano i nostri preti don Mario Racca e don Carlo Ellena; due corsi di esercizi 
per missionari, suore e laici italiani a Balsas (21-26 luglio'), e a Teresina (26 
luglio 2 agosto).

Mi sarà di valido aiuto, come l’anno scorso nel Kenya, don Franco Pera­
dotto. Prima degli esercizi prenderemo parte, a Sao Paulo, a una settimana 
di studio per missionari italiani, su « Fede e politica » e incontreremo un 
gruppo di nostri preti a Buenos Ayres; dopo, faremo un salto in Guatemala 
dove ci attendono don Piero e don Ennio Bossu e don Vitale Traina.

Perché vi ho detto tutto questo? Primo, perché il vescovo deve rendere 
conto di quel che fa ai suoi diocesani, specialmente quando non lo vedono 
fra loro; secondo, perché conto sull’aiuto della vostra preghiera. Sono le 
undici. Bologna è vicina. Il fresco e il silenzio di Camaldoli fra poco non 
saranno che un ricordo.

Vi auguro buone vacanze — come vorrei che tutti potessero veramente 
godere di vacanze che ritemprano il corpo e lo spirito! — e invoco su tutti 
la benedizione del Signore.

Sabato, 12 luglio 1975.



299

CURIA METROPOLITANA

VICARIATO GENERALE

NUOVE NORME RELATIVE ALL’ATTIVITÀ’ PASTORALE 
DELLE COMUNITÀ’ ECCLESIALI DELLA DIOCESI

Per procedere al necessario aggiornamento delle disposizioni diocesane sul « Con­
tributo dei fedeli alle spese del culto » risalenti al 1968 (cfr. Rivista Diocesa­
na, gennaio 1968, pag. 33 e segg.), si è operata in Diocesi una ampia consul­
tazione.

L’aggiornamento era doveroso, non tanto per l’aggravarsi della situazione eco­
nomica, quanto per l’evoluzione avvenuta in questi anni circa la mentalità pastorale­
amministrativa.

Per questa consultazione, una prima « bozza » provvisoria, contenente i prin­
cipi orientativi e le conseguenti direttive, venne sottoposta al Consiglio Episcopale, 
ai Delegati Zonali per l’Economia, ai Vicari Zonali, alla Commissione Liturgica, al 
Consiglio Amministrativo, al Capitolo Cattedrale, al Consiglio dei Religiosi e delle 
Religiose, al Consiglio Pastorale e al Consiglio Presbiteriale.

In un secondo tempo, su richiesta di parecchi sacerdoti, la consultazione venne 
estesa a tutto il clero e ai laici: si pubblicò sulla « Rivista Diocesana » il testo rive­
duto dei principi generali della bozza accompagnato da due questionari rivolti 
rispettivamente ai sacerdoti per la discussione nelle assemblee zonali e ai laici per 
consultazioni nelle zone.

Nel frattempo, si procedeva alla pubblicazione dei bilanci diocesani con l’an­
nessa documentazione sulle necessità e sulle fonti economiche della Diocesi, in vista 
dell’annuale « Giornata della Cooperazione Diocesana » (cfr. « Rivista Diocesana » 
supplemento al n. 2 febbraio 1975).

Al termine dell’inchiesta, sulla base delle risposte pervenute e dei pareri degli 
organismi consultivi, la segreteria del Consiglio Presbiteriale elaborò un documento, 
che venne sottoposto all’approvazione del Consiglio stesso nella seduta del 12 mag­
gio 1975.

I Vicari Zonali, nella riunione del 19 giugno, preso atto del documento appro­
vato dal Consiglio Presbiteriale e dell’indirizzo di fondo di « approvare ed incorag­
giare la scelta di quanti hanno attuato o intendono attuare lo sganciamento della 
singola prestazione ministeriale dal compenso in denaro », hanno determinato le 
offerte per matrimoni, funerali e ss. Messe, ribadendo che tali quote sono pura­
mente « indicative, il che comporta la piena disponibilità ad accettare, senza alcuna 
costrizione o pressione, quanto il fedele può o vuole dare ».

Si fissava inoltre la quota di contributo ai sacerdoti per le spese personali.
Visti i pareri degli organismi consultivi diocesani sopra elencati, l’Or­

dinario, dà ora vigore di norma diocesana a quanto stabilito dal seguente 
documento, approvato dal Consiglio Presbiteriale e integrato dalle indi­
cazioni dei Vicari Zonali.



300

Premesse
1. La riflessione e la discussione sul contributo dei fedeli alle spese di culto e sul 
compenso ai sacerdoti per prestazioni ministeriali è stata, in diocesi molto ampia e 
partecipata. La riflessione iniziata con la « bozza » provvisoria destinata a conoscere 
l’orientamento dei delegati zonali per i problemi economici, è stata allargata ai Con­
sigli consultivi diocesani e poi estesa, sotto forma di inchiesta, dalla « Rivista Dioce­
sana Torinese » (cfr. LVII (1975) 2 p. 98), ai sacerdoti e laici di tutta la diocesi.

Scaduto il tempo fissato per le risposte e le proposte è ora necessario eviden­
ziare e formulare, per tutta la diocesi, i criteri orientativi emersi dalla riflessione 
comune. Purtroppo all’ampiezza della indagine conoscitiva e della discussione di 
fatto non corrisponde un adeguato numero di risposte scritte che costituirebbero 
una utile documentazione.

2. La discussione e le risposte scritte indicano che la riflessione, sia delle persone 
singole che dei gruppi, ha superato l’argomento proposto e pertanto l’adesione al 
risultato della inchiesta esige ora di ampliare il titolo della prima « bozza » posta in 
esame. Per questo sembra più adeguato alla varietà dei suggerimenti ricevuti il 
titolo seguente: « Problemi economici collegati alla attività pastorale delle comunità 
ecclesiali »:

Contributo dei fedeli;
Amministrazione dei contributi;
Compensi ai sacerdoti;
Cooperazione diocesana.

3. Il risultato dell’inchiesta rivela in diocesi una situazione molto composita a ri­
guardo delle prassi concrete e delle mentalità esistenti in relazione ai problemi eco­
nomici collegati con l’attività pastorale.

Il desiderio di salvare e di incoraggiare le esperienze più valide va armonizzato 
con il rispetto dovuto alle situazioni concrete in via di maturazione verso le mete 
fissate, per tutta la Chiesa, dal Concilio Ecumenico Vaticano II (decreto Presby­
terorum Ordinis, n. 20: « il sistema nato sotto il nome di sistema beneficiale deve 
essere abbandonato o almeno riformato a fondo - cfr. anche « Ecclesiae Sanctae », 
n. 8) ed indicate, per la diocesi di Torino, dalla lettera pastorale « Camminare In­
sieme » (n. 11: « la mentalità del nostro tempo... propone come una meta a cui 
tendere lo sganciamento della singola prestazione ministeriale dal compenso in 
denaro »).

4. Siccome l’attenzione alle cose come stanno nella realtà più facilmente collega 
le direttive dell’autorità alle situazioni in evoluzione, il Vicario Generale, prima 
di emanare il previsto aggiornamento di norme in materia economica, chiede ancora 
una volta al Consiglio presbiteriale diocesano quali, tra le scelte da adottare, siano 
in questo rhomento ritenute più giuste.

Nella adunanza del 12 maggio 1975, presente e presidente il Cardinale Arcive­
scovo, il Consiglio presbiteriale diocesano ha espresso parere favorevole in relazione 
al testo sottoposto e qui di seguito riportato.



301

La maggioranza espressa, per ogni articolo, è stata sempre superiore ai due 
terzi dei membri del Consiglio presenti.

Contributo dei fedeli
5. Nella diocesi di Torino, come ormai quasi ovunque, le attività pastorali delle 
comunità ecclesiali sono economicamente sostenute, più che dai redditi fissi di 
beni fondiari, dalle libere offerte dei fedeli.

Onde rendere « certe » queste offerte alcuni insistono nel conservare in atto il 
sistema delle tariffe collegate a determinate prestazioni ministeriali, come è tradi­
zione nella nostra diocesi.

Onde rendere « libere » questo offerte altri propongono, e molti, in forme 
diverse già attuano concretamente, lo sganciamento della singola prestazione mini­
steriale dal compenso in denaro.

Tutti riconoscono che per le attività pastorali delle comunità ecclesiali non si 
si può assolutamente fare a meno dei contributi od offerte dei fedeli.

Per la maggioranza degli intervenuti nella riflessione proposta dall’inchiesta l’of­
ferta dei fedeli per la Messa deve essere considerata a parte, nel suo contesto spe­
cifico, e richiede una ulteriore maturazione di mentalità prima di essere ristrutturata.

Pertanto, tenendo presenti le varie motivazioni ed esperienze, in attesa di chia­
rire ulteriormente le fonti di finanziamento delle attività pastorali, si dispone che a 
partire dal 1° luglio 1975 si osservi, a riguardo dei contributi dei fedeli in occasione 
di prestazioni ministeriali, quanto segue-.

a) sono abolite, in occasione di prestazioni ministeriali, tutte le « distinzioni » o 
« categorie » determinate da motivi economici e sono vietate tutte le « tariffe fisse 
obbligatorie ». Pertanto, non essendo più autorizzata una tariffa fissa obbligatoria, 
non sarà più possibile, per le sepolture, accettare la mediazione delle agenzie di 
pompe funebri per l’eventuale offerta della famiglia alla Parrocchia. Tutte le agenzie 
saranno informate della presente disposizione direttamente e mediante organi di 
stampa.

b) Si approva e si incoraggia la scelta di quanti, con l’adeguata sensibilizzazione 
dei fedeli, hanno attuato o intendono attuare lo sganciamento della singola presta­
zione ministeriale dal compenso in denaro.

Le varie forme con cui oggi vengono favorite la libertà e la segretezza dell’of­
ferta saranno armonizzate in un secondo momento, raccogliendo le indicazioni delle 
diverse esperienze in atto.

c) Resta per ora in vigore, ove ancora la si ritenga opportuna, la possibilità di 
chiedere una offerta in occasione della singola prestazione ministeriale come è 
tradizione nella nostra diocesi. Le quote ancora elencate appresso sono indicate solo 
per evitare abusi e pertanto siano presentate ai fedeli soltanto come indicacative, 
con piena disponibilità ad accettare, senza alcuna costrizione o pressione, quanto il 
fedele può o vuole dare. Si ritiene che per il momento presente si possa presentare 
come cifra indicativa-,

per i matrimoni l’offerta di L. 15.000
per i funerali l’offerta di L. 15.000.



302

d) Ritenendo corrispondente al risultato dell’inchiesta considerare a parte l’of­
ferta per la celebrazione di Messe, si indica come offerta per le Messe, con determi­
nazione di luogo o di tempo, la cifra di L. 2000 e per le Messe cosidette « libere » 
la cifra di L. 1500.

Si insista perché i fedeli che fanno celebrare ss. Messe partecipino, per quanto 
è possibile, alla celebrazione.

Si conferma, anche a riguardo della celebrazione di Messe, la validità delle spe­
rimentazioni di quanti ritengono di non dover ricevere offerta per la singola inten­
zione di Messa, ricordando però, in questo caso, il preciso obbligo di evitare, con 
coerenza, il cumulo di più intenzioni richieste dai fedeli con più offerte non auten­
ticamente libere.

Amministrazione dei contributi
6. La sensibilizzazione dei fedeli per le necessità economiche delle attività pastorali 
può utilmente avvenire, oltre che mediante il richiamo al dovere di collaborare anche 
economicamente all’opera della evangelizzazione, altresì mediante il linguaggio delle 
cifre e delle necessità reali, linguaggio che è proprio di questo specifico settore.

Invitando i membri laici delle comunità ecclesiali a partecipare all’amministra­
zione dei beni della comunità si rispetta il loro giusto interesse per l’impiego delle 
loro offerte, nonché la loro maturità umana e pastorale e, spesso, la loro specifica 
competenza professionale in campo amministrativo.

Dall’inchiesta risulta che « Commissioni per i problemi economici finanziari » 
sono già in funzione presso diverse comunità della nostra diocesi. In altre comunità 
è stato sperimentato con frutto il sistema di comitati promotori in occasione di 
opere straordinarie. Non mancano però coloro che, con varie motivazioni, esprimono 
perplessità di fronte ad una collaborazione di tipo economico amministrativo.

Per favorire in diocesi la evoluzione verso una maggiore corresponsabilità dei 
laici nei problemi economici collegati all’attività pastorale e per iniziare un graduale 
superamento del sistema nato sotto il nome di « sistema beneficiale », in attesa delle 
disposizioni generali che verranno dalla revisione del Codice di Diritto Canonico, 
ben sapendo che è testimonianza di povertà il non essere liberi di disporre del 
mezzo finanziario senza il consenso della comunità:

si propone di istituire nelle parrocchie una « cassa della comunità parrocchiale » 
dove confluiscano tutti i redditi ed i proventi dell’attività parrocchiale e dei beni 
della comunità (redditi da immobili o capitali di proprietà del beneficio o della 
Chiesa; contributi e offerte dei fedeli per le iniziative pastorali o per prestazioni di 
ministero; « attivo » delle opere parrocchiali: cinema, casa per ferie, ecc.; proventi 
dell’attività dei sacerdoti, ad es. stipendio per l’insegnamento della religione o di 
altra materia nelle scuole, oppure stipendio per lavoro comunque retribuito').

L’amministrazione della « cassa comune » sarà partecipata ad una « Commissione 
economica parrocchiale » che potrà essere espressione del consiglio pastorale par­
rocchiale. Tale commissione dovrà comunque essere istituita in tutte le parrocchie, 
per i problemi economici collegati all’attività pastorale, entro il prossimo triennio. 
Prima dello scadere di tale periodo si daranno norme sulla struttura e sui poteri 



303

della commissione stessa. Nel frattempo essa venga istituita, con funzione consul­
tiva a norma del principio della corresponsabilità, attorno a chi è il responsabile 
secondo il diritto vigente.

Il rendiconto dell’amministrazione così partecipato deve continuare ad essere 
presentato sui moduli già in uso, predisposti con i relativi registri dall’Ufficio Am­
ministrativo diocesano; i conti consultivi annuali continueranno ad essere trasmessi, 
per l’approvazione, al Consiglio diocesano di amministrazione.

Per i santuari, e per la maggior parte degli Enti ecclesiastici non parrocchiali di 
maggior rilievo, la commissione economico-amministrativa con la partecipazione dei 
laici è già in atto. Per altri enti ecclesiastici di minor rilevanza è in via di attuazione.

In attesa di studiarne insieme più a fondo la particolare posizione, le parrocchie 
affidate a congregazioni religiose non sono tenute, per ora, alla prescrizione della 
istituenda commissione economico-amministrativa.

Compenso ai sacerdoti
7. La grande maggioranza degli intervenuti nella discussione proposta dall’inchiesta 
chiede che i sacerdoti prestino il loro servizio ministeriale, a disposizione della co­
munità, a tempo pieno.

Il lavoro, come mezzo di sostentamento, è suggerito solo da pochissimi e per 
le comunità meno numerose di popolazione.

Non sono pervenute richieste scritte che propongano di abbandonare, al presente, 
i sussidi che vengono dallo Stato o di alienare i beni fondiari per affidarsi unica­
mente ai contributi dei fedeli.

Da tutti si riconosce che il conferimento di un incarico, in modo stabile, a tempo 
pieno, dà il diritto, anche se l’incarico ha una finalità spirituale, di ricevere i mezzi 
economici per un sostentamento onesto e dignitoso.

Siccome questo discorso è relativo al compenso dovuto ai sacerdoti per il loro 
servizio ministeriale (il quale è sostanzialmente uguale per tutti i sacerdoti anche se 
con diversità di incarichi) è bene che tale compenso sia per tutti sostanzialmente 
uguale.

Al momento presente si suggerisce per tutti i sacerdoti come contributo per le 
spese personali la cifra di L. 70.000; nei casi in cui non è offerto vitto e alloggio si 
ritiene sia equo provvedere con un compenso pari alla cifra prevista dalla commis­
sione Assistenza Clero per i sacerdoti anziani.

Cooperazione diocesana
8. Né l’attività pastorale né i problemi economici connessi si esauriscono all’interno 
delle singole comunità ecclesiali.

La comunione ecclesiale voluta da Cristo impegna ogni comunità a sentirsi unita 
alla sua Chiesa locale ed alla Chiesa universale.

La comunione ecclesiale si fonda sull’ascolto della Parola di Dio, si manifesta 
nella preghiera, si consuma nell’Eucarestia, si dimostra nella solidarietà, anche 
economica.



304

Dall’inchiesta risulta che tutti ritengono necessaria la « Cooperazione diocesana » 
anche come impegno economico.

Alcuni però esprimono difficoltà per quanto riguarda la trasmissione in Curia 
delle offerte delle ss. Messe binate o trinate, per motivi di vario e diverso genere; 
questo viene rilevato sia tra quelli che hanno conservato l’offerta per la singola in­
tenzione di Messa, sia tra quelli che l’hanno abolita.

Pertanto, fatti salvi i modi ed i momenti di « cooperazione diocesana » già in 
atto nella nostra diocesi per altri titoli ed ordinamenti, affinché non venga meno, 
proprio mentre crescono le necessità, il tipo di contributo che proveniva alla « Coo­
perazione » dall’offerta delle Messe binate o trinate, si dispone quanto segue:

a) coloro che continuano a richiedere l’offerta per la singola intenzione di Messa, 
sono tenuti a trasmettere l’offerta integra per le necessità della diocesi;

b) coloro che non richiedono più l’offerta per l’applicazione della singola Messa, 
sono tenuti a contribuire annualmente alle necessità della diocesi, per questo capo, 
con una congrua auto-tassazione del proprio bilancio da concordarsi con il respon­
sabile del coordinamento economico diocesano.

Ad integrazione delle norme predette, si stabilisce quanto segue:

1 — Anche per la celebrazione della Messa si intende che le offerte indicate al 
n. 5 del documento, devono essere indicative e libere.

2 - Fino alla prossima scadenza quinquennale delle facoltà attualmente loro con­
cesse dall’apposito Ufficio della Curia, i Parroci e i Sacerdoti Rettori di 
Chiese sono autorizzati per le « Pie fondazioni » (« legati ») a ridurre il nu­
mero delle Messe da celebrare in proporzione delle quote sopra indicate per 
le offerte delle Messe; questo nel caso che il reddito annuo della fondazione 
non sia sufficiente.

3 — Quanto al contributo riservato ai sacerdoti per le spese personali, la quota 
indicata (documento n. 7) non comprende il rimborso delle spese sostenute 
per attività di ministero parrocchiale (ad es. la spesa per auto impiegata in 
attività parrocchiali). Specialmente nel caso che tali spese siano gravi o ricor­
renti, la « cassa » della comunità parrocchiale o l’amministrazione parrocchiale 
concorderà caso per caso il rimborso a parte.

4 — Per coloro che, nel frattempo, avessero stabilito prassi o quote contrastanti 
con lo spirito e le indicazioni delle attuali norme, fissando tariffe obbligatorie 
o superiori a quelle indicate, si richiama il dovere di uniformarsi alle presenti 
disposizioni espressamente approvate dal Cardinale Arcivescovo e che entrano 
in vigore dalla data odierna.

Torino, 1° luglio 1975
Sac. Valentino Scarasso V. G.



305

CANCELLERIA

Sacerdoti, deceduti in giugno
ARMANDI can. Giovanni Battista da Savigliano; deceduto ivi il i° giugno 

1975. Anni 73.

FILIPPELLO don Tarcisio da Torino; deceduto ivi il 21 giugno 1975. Anni 
62.

UFFICIO PER IL PIANO PASTORALE

PRIME NOMINE E TRASFERIMENTI DI VICEPARROCI

Sono stati nominati per la prima volta viceparroci:
parrocchia di S. Martino in AlpignanoAIME don Oreste 

ALESSIO don Matteo 
AMORE don Antonio 
ANDREIS don Quintino 
BORIO don Antonio 
CARRU' don Gianni 
CERATO don Michelmario 
FEDRIGO don Sergio 
GARBERÒ don Giacomo 
GIAIME don Bartolomeo 
RAVASIO don Giuseppe 
TAMIETTI don Pasqualino

BARAVALLE don Michele

CASTAGNERI don Carlo

FRANCO don Ambrogio

GAMBALETTA don Ferruccio

PIOLI don Franco

TENDERINI don Secondo

» 
»
» 
» 
»
» 
»
» 
»
» 
»

Sono stati trasferiti i seguenti viceparroci:

di S. Maria della Scala in Chieri 
di S. Cassiano in Grugliasco 
Patrocinio di S. Giuseppe in Torino 
del Sacro Cuore di Maria in Torino 
di S. Giorgio in Chieri 
di S. Maria del Borgo in Vigone 
di S. Maria in Grugliasco 
di S. Donato in Torino 
di N. S. del Sacro Cuore in Torino 
di S. Martino in Rivoli
di S. Giovanni Battista in Orbassano

da S. Giulia in Torino 
a S. Croce in Torino 
da Maria Madre di Misericordia in Torino 
a S. Caterina da Siena in Torino 
da S. Lorenzo in Giaveno
a Assunzione di Maria Vergine in Volvera 
da Gesù Operaio in Torino
a San Secondo in Torino 
da S. Maria Garetti in Torino 
a Maria Madre di Misericordia in Torino 
da S. Maria del Borgo in Vigone 
a SS. Annunziata in Torino



306

ORGANISMI CONSULTIVI DIOCESANI

Consiglio presbiteriale

REVISIONE DEL CALENDARIO 
LITURGICO DIOCESANO

Verbale della riunione del 23 giugno 1975

Lunedì 23 giugno 1975 il Consiglio presbiteriale diocesano ha tenuto la sua 
ultima adunanza prima del Convegno di S. Ignazio.

Chiudendosi il secondo anno di attività dell’organismo consultivo la segreteria 
del Consiglio, in una lettera inviata ai membri, ha ricordato il lavoro fatto in questo 
ultimo anno.

In particolare è stata richiamata l’attenzione sull’esame della questione di quei 
fidanzati che chiedono di separare il rito civile dalla celebrazione religiosa del loro 
matrimonio.

Il parare espresso dal Consiglio presbiteriale diocesano e la prassi a suo tempo 
suggerita (cfr. Rivista diocesana torinese, 1974, n. 12) sono stati accolti anche da 
altri Consigli presbiteriali e fatti proprii dalla Commissione presbiteriale regionale 
nelle indicazioni date al proprio delegato alla assemblea generale della CEI tenutasi 
in Roma all’inizio di giugno.

L’attività del Consiglio presbiteriale diocesano ha avuto però nel corrente anno 
il suo momento centrale nell’attenzione dedicata ai problemi dei sacerdoti anziani e 
ai temi della perequazione economica tra il clero.

Il canonico Bartolo Beilis, a nome della Commissione assistenza clero, e don 
Felice Cavaglià, a nome del Consiglio presbiteriale, hanno fatto visita nel periodo 
invernale a circa trenta sacerdoti anziani al fine di rilevare la eventuale esistenza di 
situazioni di disagio tra i confratelli del presbiterio diocesano.

Nel contesto del discorso sulla comunione e sulla promozione umana ha ripreso 
a funzionare la cassa sussidi straordinari per la manutenzione di case canoniche e 
chiese disagiate.

Il Consiglio amministrativo diocesano, mediante il reperimento e lo stanzia­
mento di fondi, porta avanti, in modo concreto, l’iniziativa e viene in aiuto ad al­
cune situazioni allora segnalate.

Il Consiglio presbiteriale diocesano ha dato inoltre una attiva collaborazione 
alla inchiesta promossa in diocesi dal vicariato generale sui problemi economici col­
legati all’attività pastorale delle comunità ecclesiali.

Questa inchiesta, molto partecipata tra il clero, sta per avere la sua conclusione 
in un documento di prossima pubblicazione.



307

Pertanto è da rilevare che mentre in diocesi si svolgeva la riflessione e la di­
scussione sul tema della promozione umana non è mancata, ad opera del Consiglio 
presbiteriale, la riflessione sui problemi economici del clero, particolarmente di 
quello anziano e disagiato, nella linea di una maggiore perequazione e di una più 
collegiale amministrazione dei beni ecclesiastici.

Infine alcuni membri del Consiglio presbiteriale hanno partecipato al lavoro dei 
gruppi proposti dal Consiglio pastorale diocesano incaricati di portare nelle zone la 
traccia seguita al convegno di S. Ignazio dello scorso anno ed alla lettera del Padre 
Arcivescovo dal titolo: « Uomo o cristiano? ».

La sintesi di questa discussione allargata a tutta la base attiva della chiesa dio­
cesana servirà per riprendere il discorso al prossimo incontro degli organismi con­
sultivi a S. Ignazio.

Revisione del calendario liturgico diocesano
Il Consiglio presbiteriale, richiesto dall’ufficio liturgico, ha espresso il suo parere, 

nella adunanza di lunedì scorso, in merito alla revisione del calendario liturgico 
diocesano.

La Congregazione per il culto divino, infatti, ha disposto che si provveda ad 
una accurata revisione dei calendari liturgici particolari entro il mese di aprile del 
1976.

Il gruppo di studio incaricato dal Cardinale Arcivescovo a questo scopo ha 
presentato al Consiglio presbiteriale l’esito del suo lavoro mediante un ciclostilato 
ed una relazione di don Aldo Marengo. Alla riunione ha partecipato anche mons. 
Jose Cottino come rappresentante del gruppo di lavoro.

Da parte di alcuni consiglieri sono state espresse riserve sulla relazione di don 
Aldo Marengo e pertanto si è voluto restringere il parere del Consiglio al solo modo 
concreto con cui è stato ordinato il nuovo calendario liturgico diocesano.

Ad evitare la celebrazione liturgica di due patroni della diocesi, il Consiglio 
presbiteriale ha ritenuto, all’unanimità, che sia opportuno dichiarare patrona della 
diocesi la Consolata e celebrare S. Giovanni Battista come patrono del luogo: cioè 
della città di Torino e di quelle città che come tale lo invocano.

Condivisa inoltre, a larga maggioranza, l’idea del gruppo di studio il quale non 
ha individuato in diocesi particolari situazioni che inducano ad aggiungere altri santi 
all’attuale calendario, ma ha ritenuto invece opportuno togliere dal calendario dio­
cesano alcuni santi o beati o celebrazioni di avvenimenti il cui culto resta delimitato 
ai luoghi particolari legati a tali memorie.

Un gruppo di dodici membri ha però raccomandato di rivedere, rendendola 
obbligatoria, la celebrazione liturgica di Maria Ss.ma Aiuto dei cristiani prevista 
per il nuovo calendario diocesano come memoria facoltativa.

La discussione si è fatta accesa intorno alla opportunità o meno di mantenere in 
calendario la celebrazione della ricorrenza del miracolo del Ss.mo Sacramento, 
celebrata in Torino a ricordo dell’avvenimento dell’anno 1453.



308

Il gruppo di studio proponeva la eliminazione di tale celebrazione sia perché è 
un doppione della solennità del Corpo e Sangue di Cristo, sia perché l’avvenimento 
comporta serie difficoltà storiche.

I canonici del Corpus Domini intervenuti nella discussione mediante una loro 
lettera sull’argomento hanno proposto di soprassedere alla decisione e di nominare 
nel frattempo una commissione di esperti per l’esame comparato delle fonti, nel 
rispetto della tradizione plurisecolare.

I membri del Consiglio hanno appoggiato, alla unanimità, la richiesta che venga 
ripreso l’esame della questione sotto l’aspetto storico ed a maggioranza, contro il 
parere del gruppo di studio, si sono espressi per conservare nel calendario dioce­
sano la celebrazione della ricorrenza.

Così pure, a maggioranza, i membri del Consiglio presbiteriale si sono dichiarati 
favorevoli a conservare nel calendario della diocesi di Torino una celebrazione litur­
gica della reliquia della Sindone.

Prima presentazione dei risultati della riflessione 
su « evangelizzazione e promozione umana »

L’argomento del Convegno di S. Ignazio, nel quadro del tema « evangelizza­
zione e promozione umana » sarà quest’anno proposto agli organismi consultivi dal­
l’Arcivescovo. Tuttavia dalle risposte pervenute alla traccia di riflessione, da parte 
di 139 gruppi diocesani, emergono le problematiche più diffuse e più avvertite su 
questo argomento.

Questi primi risultati sono stati presentati ai membri del Consiglio da don 
Giovanni Ferretti e dall’ingegner Ghiotti Marco, rappresentanti del Consiglio pa­
storale nella commissione di lettura del materiale pervenuto.

La sensibilità all’argomento è riconosciuta carente da quelli che sono interve­
nuti nella discussione. Molti che pure hanno esaminato la traccia non hanno fatto 
pervenire risposte scritte.

Quasi tutti i gruppi che hanno fatto pervenire risposte risultano in qualche 
modo collegati alle parrocchie come comunità cristiana, anche quelli che sono in 
atteggiamento molto critico.

Alcuni gruppi si sentono sostenuti nella loro attività e nella loro ricerca più dal 
centro diocesi che dalle persone e dalle strutture locali, ma la struttura ecclesiale 
che appare costantemente come punto di riferimento, di sostegno o di critica, è la 
struttura parrocchiale.

Le difficoltà maggiormente sentite sono quelle relative al collegamento tra que­
ste comunità o gruppi parrocchiali e l’ambiente socio politico in cui vivono.

Da molti è lamentato un non sufficiente sostegno ai cristiani politicamente e 
socialmente impegnati. Questa mancanza di aiuti e di confronti rende più difficile 
ai singoli la sintesi tra evangelizzazione e promozione umana.

Dalle risposte emerge che la scelta preferenziale dei poveri non è contestata, 
anche se esiste ancora, attenuata, la discussione teorica su chi siano i poveri.

Molto sentita risulta al riguardo l’esigenza di concretare questa scelta nei fatti.



309

La scelta comporta capacità di dialogo tra i diversi ceti di cristiani e povertà 
personale.

A questo riguardo si lamentano fughe.
Gli ambiti di evangelizzazione riconosciuti difficili, ma più urgenti risultano 

essere il mondo dei giovani e il mondo del lavoro.
Alcuni giovani confessano di non capire nemmeno la nostra terminologia e al 

mondo del lavoro, al di là dell’attività di quartiere, difficilmente si arriva.
Dalle risposte infine sono emerse diverse esperienze positive in atto nella nostra 

diocesi che vengono portate avanti con senso di partecipazione e di speranza, espe­
rienze che permettono di intravedere il volto nuovo che vanno acquistando alcune 
comunità cristiane.

Su questa relazione il Consiglio ha chiuso i lavori della adunanza aggiornando 
l’argomento al prossimo incontro di S. Ignazio.

Parrocchia di Castelnuovo don Bosco
Quesito dell’Arcivescovo al Consiglio presbiteriale diocesano e voto del Consiglio.

Nella adunanza del 12 maggio 1975, presente e presidente il Cardinale Arcive­
scovo, i membri del Consiglio presbiteriale diocesano, dopo ampia discussione, han­
no espresso parere favorevole in relazione all’affidamento della parrocchia di Castel­
nuovo don Bosco ai Salesiani.

Motivazioni prevalenti dell’assenso sono stati il riconosciuto vantaggio della 
unità di indirizzo pastorale nell’ambito del territorio parrocchiale e la disponibilità 
di sacerdoti salesiani in zona, confrontata con il progressivo diminuire dei sacerdoti 
del clero diocesano.

I membri del Consiglio presenti al momento della votazione erano ventitré. I 
voti favorevoli sono stati diciannove; quelli contrari quattro.



310

Vicari di Zona

PROBLEMI ECONOMICI COLLEGATI 
ALL’ATTIVITÀ’ PASTORALE

DELLE COMUNITÀ’ ECCLESIALI

Verbale de'la riunione del 19 giugno 1975

Nel salone dell’Ufficio catechistico in via Arcivescovado 12 si sono riuniti, gio­
vedì 19 giugno, i Vicari di zona; i punti in discussione erano numerosi e importanti.

Mons. Maritano, dando relazione del lavoro svolto nella recente Assemblea ge­
nerale a Roma dei Vescovi italiani (Cei) sul tema « Evangelizzazione e Sacramento 
del Matrimonio », ha sottolineato in modo particolare le proposte operative appro­
vate dai Vescovi: priorità di una autentica pastorale famigliare, itinerari catecume- 
nali in preparazione al matrimonio come esperienze da promuovere, urgenza di 
collaborazione fra varie diocesi (immigrati), corsi di preparazione al matrimonio 
come condizione indispensabile, istituzione di Consultori matrimoniali ed eventuale 
collaborazione a quelli previsti dal nuovo Diritto di Famiglia. Dalla discussione 
sono emersi alcuni problemi:

1) Per quanto riguarda il matrimonio concordatario, i Vescovi hanno accettata 
la situazione attuale: non è di loro competenza rivedere il Concordato. È lasciata 
al singolo Ordinario diocesano la facoltà di accettare per motivi giustificati la sepa­
razione del matrimonio civile da quello religioso, facendo però sempre precedere 
quello civile. In questa linea è l’orientamento della nostra diocesi.

2) Per il problema della fede necessaria alla ricezione dei sacramenti, pare ne­
cessario evitare gli estremi del lassismo e del rigorismo. I Vescovi non hanno affron­
tato direttamente il problema: d’altra parte nella revisione del Codice di Diritto 
Canonico ha un posto importante la responsabilità della fede in chi chiede di rice­
vere un sacramento.

3) Pare importante, visto che a livello nazionale il problema non è stato toc­
cato, rivedere gli attuali testi per l’esame dei contraenti, in modo da renderli più 
chiari e vicini ai problemi pastorali attuali (p. es. fede, indissolubilità, educazione 
religiosa).

4) Per quanto riguarda i risvolti sul matrimonio religioso della legge che sta­
bilisce ai 18 anni la maggiore età, e del nuovo Diritto di Famiglia, si è chiarito 
quanto segue:

— mentre fin d’ora il consenso al matrimonio da parte dei genitori non è più 
necessario dopo i 18 anni per la parte civile, lo è ancora per il matrimonio reli­
gioso prima dei 21 (il Diritto canonico fissa a tutt’oggi la maggiore età a 21 anni);

— fino a settembre non sarà in vigore il nuovo Diritto di famiglia, per cui 
fino ad allora gli inferiori di anni 18, con il consenso paterno, possono di per sé 
contrarre validamente il matrimonio anche civile.



311

Per la preparazione al Convegno annuale di S. Ignazio, don Peradotto ha fatto 
il punto sul lavoro tuttora in corso. L’apposita commissione sta esaminando le 139 
risposte di gruppi pervenute per individuarne i temi ricorrenti e presentarli al­
l’Arcivescovo.

Don Massaglia, vicario della zona di Lanzo, e don Zambonetti, vicario di quella 
di Giaveno, hanno riferito sulle iniziative pastorali già esperimentate o che si ten­
teranno in vista del periodo di villeggiatura: presenza in zona di sacerdoti esperti 
disponibili a prestare la loro opera; valorizzazione di campeggi o colonie di parroc­
chie cittadine, missioni, sensibilizzazione a problemi particolari (terzo mondo) etc.

Dopo un’animata discussione in cui sono emersi pareri anche assai discordi, si 
è giunti a determinare le « offerte indicative » per le prestazioni ministeriali, se­
condo il documento « Problemi economici collegati all’attività pastorale delle co­
munità ecclesiali », precedentemente approvato dal Consiglio presbiteriale, che lo 
ha rifatto dopo il dibattito in diocesi.

Ci si è orientati, dopo il chiarimento che il documento « approva ed incoraggia 
la scelta di quanti hanno attuato o intendono attuare lo sganciamento della singola 
prestazione ministeriale dal compenso in denaro », a ribadire per matrimoni e fune­
rali l’offerta di lire 15 mila, sottolineando che tale cifra « è indicativa, con piena 
disponibilità ad accettare, senza alcuna costrizione o pressione, quanto il fedele può 
o vuole dare ».

Per la celebrazione della Messa si è indicata l’offerta di lire 2000 per Messe 
con determinazione di tempo e luogo; lire 1500 per le Messe cosidette « libere ».

Ci si è augurato che coloro che, di proprio discutibile arbitrio, hanno già fatto 
scelte diverse, chiedendo in modo obbligatorio cifre superiori a quelle stabilite, sap­
piano uniformarsi alle decisioni prese.

Per quanto riguarda il compenso ai sacerdoti (oltre vitto ed alloggio) si è giunti 
a suggerire una cifra mensile di 70 mila lire sottolineando che è necessario aggiun­
gere a questo le spese vive di ministero (per esempio manutenzione macchina, ben­
zina, etc.). Importante ricordare che tale decisione suppone la cassa comune, in cui 
tutti i sacerdoti versino i proventi della propria attività pastorale (prestazioni mi­
nisteriali, stipendio per scuola di religione o di altro, etc) e da cui tutti, parroci 
compresi, prelevano la somma indicata.

Don Ricchiardi parroco di Maria Ausiliatrice ha notificato infine al Consiglio la 
propria rinunzia da segretario, motivata dalla sua scelta missionaria; partirà nel 
prossimo autunno per l’America Latina (Ecuador).

Al suo posto il Consiglio, a maggioranza assoluta, in prima votazione ha eletto 
don Renzo Gallo, parroco di Sant’Ermenegildo, vicario della zona Francia a Torino.



312

Consiglio pastorale

IMPRESSIONI SUI GRUPPI CHE RIFLETTONO
SU « EVANGELIZZAZIONE E PROMOZIONE UMANA »

Verbale della riunione del 16 maggio 1975

La riunione inizia con la preghiera alle 19,45. È assente l’Arcivescovo, a Parigi 
per impegni culturali. Presenti mons. Maritano e tutti i Vicari episcopali, eccetto 
don Bosco, indisposto. Presiede Piercarlo Frigerio.

Dopo l’approvazione all’unanimità del verbale della riunione del 4 aprile 1975, 
viene anticipato il 4° punto all’o.d.g., « Commissioni di consulenza per la CEI in 
vista del Convegno Nazionale "Evangelizzazione e promozione umana” (1976) ». 
Il prof. Paolo Siniscalco, incaricato laico per la regione, presenta il progetto di la­
voro per la preparazione del convegno, lavoro che dovrà svolgere da settembre 
all’aprile 1976: le chiese locali vengono infatti interpellate con una traccia di rifles­
sione che consta di due parti, una teologica e una sulla responsabilità di chiesa. Si 
cercano esperienze e contributi, linee di pensiero e di azione. Siniscalco termina 
confrontando il metodo della CEI con l’attività della diocesi e si chiede come utiliz­
zare il materiale che, sullo stesso tema, sta giungendo in risposta alla Traccia di 
riflessione diocesana.

Mons. Maritano aggiunge l’interrogativo su come agganciare il contributo della 
diocesi torinese, in anticipo con tale tipo di riflessione, con quello delle altre diocesi 
della regione, e sottolinea la necessità di chiedere contributi di « esperti » nei vari 
settori. Ciò viene ripreso da don Pollano, il quale osserva che, nonostante la buona 
volontà di cui la base sta dando prova, molti grossi problemi restano omessi e non 
approfonditi: occorre coinvolgere di più persone preparate ed esperte. Perin chiede 
che si riferisca con chiarezza sulla situazione spesso difficile della Chiesa; don Vigano 
e Frigero vedono un’occasione propizia per continuare il lavoro iniziato in diocesi, 
interessando anche gruppi operanti in altri ambiti, oltre i tre su cui si sta già 
rispondendo.

Passando al 2° punto dell’o.d.g., Frigero, Bendiscioli e Mannini presentano 
alcune osservazioni maturate durante il lavoro delle équipes impegnate in diocesi 
nella ricerca su « Evangelizzazione e promozione umana » e da essi riflettute e rac­
colte come avvio alla discussione. Tale contributo viene integralmente allegato al 
verbale. Vaccaro riferisce sull’incontro, avvenuto il 15 maggio, con i rappresentanti 
di alcuni Movimenti laicali (presenti 10 movimenti su 70 inviti mandati, ma rap­
presentanti circa una trentina di movimenti, in quanto talune persone erano in rap­
presentanza di più gruppi).

Pochi hanno presentato un contributo scritto, ma parecchi si sono impegnati a 
farlo pervenire. Da tutti i presenti è stata riconosciuta la positività degli incontri, 
perché sono un’occasione per conoscere l’esistenza reciproca e per iniziare un dialogo.



313

Positive le valutazioni anche sulla « traccia », perché per tutti è stata occasione 
di provocazione e di ripensamento personale e comunitario, al di là di alcune per­
plessità circa il contenuto (il rapporto Evangelizzazione e promozione umana ripro­
pone un dualismo deviante; si dà troppo peso alla Promozione umana; ci si rivolge 
a destinatari inesistenti, poiché le « comunità » non ci sono) e ha costituito l’avvio 
per impegni più concreti. Da molti si sottolinea la scarsa preparazione dei gruppi 
ad affrontare i temi proposti, anche per la mancanza di « guide » valide e sicure tra 
i sacerdoti. Alcuni gruppi (tipo le « Equipes Notre Dame ») hanno cercato di appli­
care la « traccia », alla situazione dei loro movimenti proponendo questionari più 
specifici.

L’impressione ricavata dall’incontro è che spesso manca un accordo di fondo 
anche nelle cose più semplici: in nome di un pluralismo forse non sempre retta- 
mente inteso, ognuno si muove per conto suo, talora in direzioni diametralmente 
opposte.

Da tutti avvertita l’esigenza di una maggiore informazione delle iniziative as­
sunte dal centro diocesi, anche eventualmente in fase di consultazione dei progetti; 
si chiede di potenziare la diffusione de « La Voce del Popolo », per la conoscenza 
di problemi non solo locali, dei giornali missionari.

Si propone di continuare incontri con i vari Movimenti con una certa periodicità, 
sia per una più proficua conoscenza reciproca, sia perché i singoli movimenti pos­
sono offrire alla diocesi un servizio pastorale più specifico. Ci si accorda di ritrovarsi 
il 5 luglio, con l’intento di precisare opportunamente le modalità di successivi 
incontri.

Segue una vivace discussione. Vengono rilevati alcuni inconvenienti « tecnici » 
della ricerca condotta in diocesi (epoca non opportuna, poca preparazione per la 
mancanza di un piano pastorale, sfiducia per non aver visto i risultati della prece­
dente consultazione...). Si sottolineano alcuni aspetti rilevati dai tre relatori: neces­
sità di una vera conversione alla povertà da parte dei laici (Perin)-, lo scoraggiamento 
e il poco interesse da parte dei sacerdoti {Collu, Gennari) e insieme la poca prepa­
razione e i contrasti con il clero da parte dei laici {Gennari, Cantoni)-, le difficoltà 
e i vantaggi e la responsabilità del CP nel rapporto con la base (Losana)-, esorta­
zione a una denuncia che sia appoggio alla conversione e a comprensione e preghiera 
per chi fa scelte radicali (Mannini). Gennari osserva che è mancato nelle parrocchie 
un lavoro comune.

Mathis aggiunge che, pur avendo rivolto la ricerca a parrocchie e zone, si hanno 
in prevalenza risposte di piccoli gruppi inseriti nella parrocchia, ma non molto 
rappresentativi, mentre mancano quasi del tutto risposte di parrocchie in quanto 
tali, e del tutto di zone. I giovani hanno risposto più degli adulti; sono quasi assenti 
i gruppi « spontanei ». Indirettamente, emerge il problema del rapporto parrocchia- 
comunità di base. Alcuni interventi riprendono questo tema. Ghiotti, osservato che 
nelle « chiese locali » è ancora prevalente l’aspetto amministrativo, si chiede se 
esse incoraggiano o almeno lasciano spazio a nuove forme di comunità, o invece sono 
di freno. Spesso si dà ai termini « azione e piano pastorale » un senso tecnicistico, 
che blocca esperienze nuove; occorre richiedere una chiara risposta nella base alle 
scelte della diocesi. Bodrato nota che emerge un’immagine di chiesa come di una 
realtà istituzionale, che nasconde attraverso il suo apparato burocratico l’inesistenza 



314

di una comunità secondo il Concilio. Dobbiamo prendere coscienza, afferma Bo- 
drato, che la nostra chiesa torinese è terra di missione e deve essere sollecitata a 
convertirsi al Vangelo. Come C. P. occorre chiedersi: cosa abbiamo fatto per inne­
scare nuovi germi di riforma? perché vanno morendo i tentativi di creare consigli 
pastorali parrocchiali? non è forse necessario proteggere il loro inserimento nelle 
vecchie strutture, che cercano di soffocarli, dando loro qualche potere e protezione 
giuridica? che ne è stato dei gruppi spontanei? non dovremmo preoccuparci della 
loro morte tanto quanto della morte di una parrocchia? Alla base della perplessità 
con cui è stato accolto il tema « Evangelizzazione e promozione umana » sta forse 
l’angoscia e la paura del dialogo con la diffìcile realtà umana di oggi, che spaventa 
non solo i cristiani ma tutti gli uomini del nostro tempo. Il CP deve affrontare con 
coraggio profetico, senza falsa prudenza, con fiducia nel futuro, temi che lo attendono.

Nalesso riconosce che c’è un problema di struttura, ma non è prevalente: pre­
vale un problema di « anima ». Siamo (chiesa e noi) terra di missione, dobbiamo 
cioè riaprirci a un annuncio della Buona Novella più chiaro e fedele al Cristo, appro­
fondito nella riflessione, arricchito nella preghiera, confrontato con la vita e la 
presenza nella storia. Occorre riprendere la luce che viene dal Concilio, dalla « Gau­
dium et Spes », e insieme dalla « Lumen Gentiuni », « Dei Verbum » ecc. I giovani 
vogliono pregare e capire: non dobbiamo defraudarli. Oggi i laici partecipano di 
più alle strutture, ma solo in una animazione rinnovata si recuperano veramente: 
c’è vita dove c’è ricchezza del Cristo dato.

Don Viganò vede come aspetto positivo della traccia l’aver provocato una rifles­
sione sul proprio essere comunità, e dà rilievo alle molte riunioni tenute; ritiene 
che l’iniziativa non sia stata abbastanza condivisa dagli altri organismi diocesani, e 
che si debbano valorizzare le zone.

Don Ferretti, esaminando la comunità come luogo di fede e soggetto di pasto­
rale, osserva che vi sono comunità in formazione: occorre individuarle e favorirle. 
Sono positivi i contatti con la base, i rapporti tra gli organismi diocesani ecc. pro­
prio come modi per formare comunità; così a livello parrocchiale e zonale: le nuove 
strutture servono, ma non risolvono. Griseri individua una povertà nella « base » 
che si risolve solo quando i credenti si riuniscono in spirito di preghiera e analiz­
zano la realtà confrontandola con la Parola di Dio. Chiede di salvare i « segni di 
vita », i gruppi anche se non troppo ortodossi, autorizzandone il rischio. Simonis 
sottolinea la grande differenza di analisi compiuta da adulti e giovani; sulla termi­
nologia osserva (in base ad una esperienza) che non si tratta di « parole difficili » 
ma di « parole senza significato »: sono tali parole come comunità, chiesa, evange­
lizzazione, promozione ecc. Da molti si rileva la risposta vivace delle Religiose, 
vedendovi un segno di comunità autentiche.

Su richiesta di Frigero, vengono date, in alcuni interventi, indicazioni sul tema 
del convegno di S. Ignazio 1975, sulla base della ricerca che si sta compiendo. Il 
tema della « comunità cristiana » è indicato con accenti diversi: parrocchia e grup­
pi; come costruire la chiesa locale; i ministeri laicali nella chiesa; responsabilità 
nella chiesa e della chiesa; la famiglia, segno della chiesa. Don Viganò ripropone 
l’evangelizzazione. Don Pollano suggerisce per S. Ignazio la trattazione esplicita del 
tema della speranza. Gli pare infatti che una delle ragioni della scarsità di risposte 
alla « traccia » stia in un rifiuto, anche inconscio, della forza propria del tema evan­



315

gelizzazione e promozione umana. Tale tema induce a interessarsi a fondo delle spe­
ranze altrui: ciò che non può farsi se non si è liberi dalle proprie perché ci si radica 
nella speranza essenziale in Gesù risorto. Scarsità di speranza e paura di impegno 
sono ugual cosa. Don Ferretti, partendo dall’osservazione che oggi ci si separa 
quando si affronta il tema del pluralismo politico, propone il tema più ampio dello 
« specifico cristiano » (già toccato da altri), applicato ai campi dell’etica e della 
politica.

Data l’ora tarda e il progressivo allontanarsi dei partecipanti, si affronta rapida­
mente il 3° punto all’o.d.g., riguardante le Commissioni di lavoro proposte dalla 
Giunta e illustrate in un foglio inviato ai membri del C. P. con la convocazione 
I presenti sono invitati a iscriversi ad una delle tre Commissioni; la Giunta prov- 
vederà a interpellare gli assenti. Si prevede che le Commissioni si riuniscano una 
volta prima del prossimo Consiglio, in cui si riferiranno le prime linee di lavoro 
scelte.

Viene infine stabilito il calendario delle prossime riunioni:
— venerdì 13 giugno, ore 19,30 (invece del 14 giugno)
— venerdì 11 luglio, ore 19,30.



316

PRIMA PRESENTAZIONE DEI RISULTATI 
SU « EVANGELIZZAZIONE E PROMOZIONE UMANA »

Verbale della riunione del 13 giugno 1975

Il Consiglio pastorale è convocato per affrontare il seguente ordine del giorno:

1. approvazione del verbale della seduta del 16 maggio 1975;

2. prima presentazione dei risultati della riflessione su « Evangelizzazione e 
promozione umana »;

3. informazioni sulle riunioni dei tre raggruppamenti dei membri del CP per 
l’attuazione del programma di lavoro approvato nella scorsa riunione del CP;

4. varie.

La riunione ha inizio poco dopo le 19,30, presieduta da Piercarlo Frigero. In­
tervengono alla prima parte della seduta l’Arcivescovo e Mons. Maritano. Sono 
presenti i Vicari episcopali, eccetto don Bosco, ammalato, e padre Cesare, impe­
gnato per ministero.

Dopo l’approvazione all’unanimità del verbale della seduta precedente, si passa 
al 2° punto all’o.d.g., presentato da Marco Ghiotti e da don Ferretti, rappresen­
tanti del CP nella commissione di lettura del materiale pervenuto come contributo 
alla traccia « Evangelizzazione e promozione umana ». Le risposte finora pervenute 
sono 137. Esse sono state divise dalla Commissione in 5 gruppi: 46 contributi del­
le parrocchie, di 17 parrocchie in quanto tali, 23 di gruppi appositamente costituiti 
nell’ambito parrocchiale, 6 di zone; 14 di enti e associazioni; 45 di gruppi «già 
esistenti », parrocchiali o no; 16 di comunità religiose; 6 di gruppi giovanili.

Riguardo ai temi trattati, 105 relazioni affrontano la parte generale, 28 l’am­
bito « impegno politico », 20 il « mondo del lavoro », 38 l’« educazione e scuola ». 
33 relazioni toccano altri ambiti: assistenza, famiglia, problemi giovanili. Da una 
prima rapida lettura, non emergono apporti di contenuto particolarmente signifi­
cativi, ma piuttosto problematiche più diffuse e scottanti. La ricerca ha tuttavia 
sensibilizzato notevolmente la « base » diocesana, così che potrà essere più prepa­
rata a future direttive del Vescovo.

Non si può asserire che i gruppi che hanno risposto siano del tutto rappresen­
tativi della situazione diocesana, ma un ripensamento del CP sui loro contributi 
può darne una visione significativa.

Nella discussione che segue vengono rilevate, anzittutto dal Padre Arcivescovo, 
le difficoltà di alcune zone ad affrontare la ricerca, quasi fosse di intralcio alla vita 
della comunità: in tali casi può essere utile precisare che è sufficiente la risposta di 
gruppi interessati, se non si può impegnare tutta la comunità. Gennari nota che 
spesso è difficile trovare chi si impegni a stendere le relazioni, e chiede che quando 
si propongono tali ricerche vengano date indicazioni più dettagliate per raccogliere 
i risultati. Si citano pure lavori assai significativi (per esempio ciò che si è fatto



317

nella zona di Lanzo, giungendo fino a un inizio di Consiglio pastorale zonale), sot­
tolineando quanto il risultato dipenda dall’impegno del Vicario zonale (don Pigna- 
ta/ I Vicari debbono però essere coadiuvati dai consigli zonali, precisa Frigero, e 
aggiunge che è importante valutare le diverse reazioni dei gruppi alla consultazione, 
e affrontare il problema dei collegamenti con i gruppi non formalmente legati alle 
parrocchie.

Riguardo all’uso del materiale raccolto in vista del Convegno di S. Ignazio, 
mons. Maritano osserva che da esso possono emergere non tanto precise indicazioni 
di temi, ma piuttosto le problematiche piu avvertite e sofferte, e le più diffuse su 
un intero territorio, e lacune e incomprensioni che richiedono chiarificazioni. Losana 
precisa, in seguito ad alcuni interventi, che il tema sarà scelto dal Vescovo, e che 
il Convegno di S. Ignazio sarà per il CP una tappa di un itinerario che proseguirà 
nel prossimo anno, secondo il programma di lavoro già approvato. Sarà il Conve­
gno del '76 che potrà avere come tema il dossier che il CP si accinge a preparare 
sulla « Evangelizzazione ».

Passando al 3° punto all’o.d.g., Vergani, Miraldi e Vaccaro relazionano breve­
mente sulla prima riunione rispettivamente dei raggruppamenti A (raccolta di prin­
cipi ispiratori), B (indicazione di alcune scelte applicate ai vari compì dell’attività 
pastorale) e C (indicazioni di linee operative per i principali soggetti della pasto­
rale). Mentre il gruppo A si è già fatto un piano di lavoro, i gruppi B e C hanno 
cercato di chiarirsi gli scopi e le linee di fondo della ricerca. A questi gruppi, in 
particolare, si riferiscono alcuni interventi. Al gruppo B si chiede di non dare pa­
reri, ma di individuare le linee di tendenza dei singoli uffici e commissioni, rile­
vando congruenze e incongruenze, e con l’attenzione all’« uomo », unico, presente 
nei vari ambiti; vi è già in diocesi uno sforzo di coordinamento da sostenere. Al 
gruppo C si chiede di porre attenzione a tutti i « soggetti » della pastorale, con 
un’analisi approfondita e attenta alle diverse situazioni in cui operano. La necessità 
di aiutare le comunità a divenire « adulte », capaci di assumersi la responsabilità 
della salvezza di quella porzione di gente che vi vive, viene sottolineata da don 
Giacobbo, ripreso da Marco Ghiotti, il quale suggerisce di puntare la ricerca, più 
che sui soggetti, sui « ministeri » che si esercitano nella chiesa, individuando in 
particolare i « segni diversi » dall’organigramma tipico.

Nelle « Varie », Marco Ghiotti chiede alla Giunta come intende sensibilizzare 
tutti i membri del CP alla partecipazione. Dopo una breve discussione, su proposta 
di don Peradotto (integrata da indicazioni di don Pollano, Ghiotti, Losana e altri) 
si decide di interpellare personalmente (e non tramite lettere ufficiali) coloro che 
da molte sedute sono assenti, così da conoscere i motivi della non partecipazione. 
Ciò deve essere fatto non come un controllo fiscale, ma come una vera indagine 
sulle motivazioni che accetti di mettere in questione anche l’attuale modo di ope­
rare del CP. Si chiede che i membri già dimissionari, e coloro che dichiareranno 
di non poter più partecipare, vengano sostituiti prima del Convegno di S. Ignazio.

Si decide infine di anticipare la prossima riunione del CP a venerdì 4 luglio 
(ore 19,30), affinché possano parteciparvi l’Arcivescovo e mons. Maritano prima 
dei loro impegni pastorali estivi e prima del periodo di vacanze e di ferie dei vari 
membri del CP.

La riunione termina con un breve incontro separato dei tre raggruppamenti di 
lavoro per la preparazione del « dossier ».



318

RELIGIOSE

ELEMENTI ESSENZIALI 
PER IL BUON FUNZIONAMENTO 

DEL CONSIGLIO DELLE RELIGIOSE

Verbale della riunione del 16 giugno 1975

Il Consiglio delle Religiose si è riunito il giorno 16 giugno alla presenza di don 
Angelo Viganò, vicario episcopale per le religiose. La riunione si è svolta sulla 
linea di una revisione dell’attività trascorsa e conseguente pianificazione per 
l’avvenire.

Si è unanimemente riconosciuto un periodo di stasi nel lavoro del Consiglio. 
Le cause possono essere così indicate:

— forte attività dei membri all’interno della propria Congregazione e, per 
alcuni di essi, minimo inserimento nella pastorale diocesana parrocchiale o zonale;

— frequenti trasferimenti e sostituzioni di membri;
— mancanza di alcuni membri di diritto, responsabili dei settori di attività della 

Segreteria FIR, per la difficoltà di trovare religiose disponibili a tali incarichi;
— mancanza, all’inizio dell’anno, di una programmazione precisa circa l’attività 

da svolgere ed i temi di studio da approfondire.

Sono state chiarite incertezze circa gli specifici ambiti di attività della Segreteria 
Interdiocesana FIR e del Consiglio delle Religiose.

Al termine della discussione sono emersi alcuni elementi essenziali per il buon 
funzionamento del Consiglio:

— esso sia composto da un sufficiente numero di membri, impegnati nella pa­
storale diocesana e rappresentanti non solo le varie Congregazioni, ma anche le 
varie zone della diocesi e le diverse attività delle religiose;

— all’inizio di ogni anno di attività vi sia una chiara programmazione circa il 
lavoro da svolgere ed il tema di studio da approfondire;

— si migliori il collegamento con gli altri organismi consultivi diocesani ed in 
particolare con le religiose membri del Consiglio Pastorale;

— si continui e migliori l’attività, a livello zonale, di animazione e coordina­
mento del lavoro delle religiose in funzione pastorale. Tale filone di attività, non 
contemplato esplicitamente nello Statuto del Consiglio, si è infatti dimostrato in 
pratica molto valido per il raggiungimento degli scopi del Consiglio stesso. Senza la 
creazione di nuove strutture esso permette di avvicinare le religiose, conoscerle, por­
tare le loro istanze al Vescovo, e, nello stesso tempo, animarle per un fattivo inse­



319

rimento nella pastorale secondo le priorità della diocesi; rende inoltre possibile alle 
religiose delle varie zone conoscersi, pregare ed approfondire assieme questioni di 
attualità.

Per riprendere l’attività su questa linea con nuovo slancio, i membri del Con­
siglio si sono fatti un impegno di partecipare nel maggior numero possibile al Con­
vegno Diocesano di S. Ignazio e di incontrarsi il 28 settembre in una giornata di 
preghiera, comunione fraterna e programmazione dell’attività dell’anno 1975/76.



320

VARIE

ESERCIZI SPIRITUALI

Villa Fonte Viva
Compagnia di S. Paolo

21016 Luino (Varese) - Tel. (0332) 52.506
17-22 agosto
14-19 settembre
19-24 ottobre
9-14 novembre

sacerdoti 
sacerdoti 
sacerdoti 
sacerdoti

Varese -
Villa « Mater Dei »

Via C. Confalonieri - Tel. (0332) 238.530
17-22 agosto sacerdoti e religiosi (Dirett.: p. Passoni s.j.)
21-26 settembre sacerdoti e religiosi (Dirett.: p. De Mielesi s.j.)
12-17 ottobre sacerdoti e religiosi (Dirett.: p. Sonzini s.j.)
9-14 novembre sacerdoti e religiosi (Dirett.: p. Bettan s.j.)

Villa S. Ignazio
Genova - Via D. Chiodo 3 - Tel. (010) 220.470 / 220.592

2i agosto-6 settembre sacerdoti e religiosi
21-27 settembre
12-18 ottobre

9-15 novembre 
9-18 dicembre

sacerdoti e religiosi 
sacerdoti e religiosi 
sacerdoti e religiosi 
sacerdoti e religiosi

Monastero Santa Croce
19030 - Bocca di Magra (La Spezia) - Tel. (0187) 65791

19-24 ottobre 
9-15 novembre

sacerdoti 
sacerdoti

Oasi Maria Consolata
Strada S. Lucia 89 - Cavoretto (To) - Tel. (011) 636.361

7-13 settembre sacerdoti e religiosi (pred.: mons. Agostino 
Vigolungo di Alba)

Santuario di Moretta
12033 Moretta (Cn) - Tel. (0172) 9166

14-20 settembre sacerdoti e religiosi (pred.: p. Giuseppe Piantoni dei Com- 
boniani di Verona)



321

Casa « Betania »
Alessandria - Valmadonna - Tel. (0131) 502.29

14-20 settembre sacerdoti (pred.: mons. Giovanni Locatelli, parroco della 
cattedrale di Bergamo)

9-15 novembre sacerdoti (pred.: don Divo Barsotti di Firenze)

Villa Sacro Cuore
Triuggio (Mi) - Tel. (0362) 3.01.01

18 agosto-13 settembre mese ignaziano per chierici di 4“ teologia dei seminari e di
istituti religiosi (Dirett.: p. Giorgio M. Bettan s.j.)

7-^2 
19-24 
16-21
II-2O

settembre 
ottobre 
novembre 
dicembre

sacerdoti e religiosi 
sacerdoti e religiosi 
sacerdoti e religiosi 
sacerdoti e religiosi

Casa del Sacro Cuore
Possagno (Tv) - Tel. (0423) 54.022

18-23

25-30

8-13

15-20

22-27

agosto

agosto

settembre

settembre

settembre

sacerdoti (pred.; p. Amato Dagnino dei Missionari Saveria- 
ni di Parma)

sacerdoti (pred.: p. Bartolomeo Sorge s.j., direttore della 
« Civiltà cattolica »)

sacerdoti (pred.: p. Amato Dagnino dei Missionari Saveria- 
ni di Parma)

sacerdoti (pred.: don Bruno Maggioni del Seminario mag­
giore di Como)

sacerdoti (pred.: mons. Giovanni Locatelli, parroco della 
Cattedrale di Bergamo)

s
Villa Santa Croce

. Mauro Torinese - Tel. (Oli) 521.565
20 agosto-io settembre mese ignaziano per sacerdoti (pred.: p. U. Burroni s.j.)
20-28 agosto religiosi (pred.: p. Mario Gioia s.j.)
14-19 settembre sacerdoti (pred.: mons. Carlo Aliprandi, vescovo di Cuneo)

5-10 ottobre sacerdoti del Movimento Sacerdotale Mariano (pred.: don
Carlo De Ambrogio sdb)

9-14 novembre sacerdoti (pred.; p. Pietro Ghi s.j.)



Parrocchia Natività di M. V. Torino

ARREDAMENTI
CHIESE Wfé

Opera G. Maestro Forno di Coazze

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - ® 790.405

Cappella Colle del Lys



L’ORGANIZZAZIONE SPECIALIZZATA 
NEL RISCALDAMENTO DELLE CHIESE

PROPONE:

Nuovi economici generatori d’aria calda 
a metano e gasolio
Assenza di refrattario - bassi consumi di ener­
gia elettrica e combustibile - garanzia 5 anni

Alcuni impianti realizzati negli ultimi 15 anni:
Chiesa Parr. SS. Annunziata Torino - Chiesa Parr. S. Croce Torino - Chiesa Parr. S. 
Giacomo Torino - Chiesa Parr. S.S. Crocifìsso Torino - Chiesa Parr. Mirafìori Torino 
- Chiesa di Cristo Re Torino - Chiesa Parr. di Bertolla Torino - Chiesa Parr. di Corio 
Canavese - Chiesa Parr. di Buttigliera Alta - Chiesa Parr. di Scalenghe - Chiesa Parr. 
di Mottura Villafranca - Chiesa Parr. di Casellette - Chiesa Parr. di Brione Valdella- 
torre - Chiesa Parr. S. Matteo Moncalieri - Chiesa Parr. Riva di Chieri - Chiesa Parr. 
S. Francesco Piossasco - Chiesa Parr. S. Giacomo Chieri - Chiesa Parr. Andezeno - 
Chiesa Parr. Moriondo - Chiesa Parr. Moncucco - Chiesa Parr. S. Stefano Villafranca 
- Chiesa Parr. Drubiaglio - Chiesa Parr. La Loggia - Chiesa Parr. Collegiata Rivoli - 
Chiesa Parr. Grugliasco - Chiesa Parr. Cascine
Vica - Chiesa Parr. S. Carlo Canavese - Chiesa 
Parr. S. Francesco al Campo - Chiesa Parr. Val- 
perga - Chiesa Parr. Coazze ■ Chiesa Parr. Ala di 
Stura - Chiesa Parr. Regina Margherita - Chiesa 
Parr. S. Elisabetta Leumann - Chiesa Parr. S. Ma­
ria Grugliasco - Chiesa Parr. Isolabella - Chiesa 
Parr. Malanghero - Chiesa Parr. Bruino - Chiesa 
Parr. Mombello - Chiesa Parr. Busano - Chiesa 
Parr. Montaldo - Chiesa Parr. Barbania - Chiesa 
Parr. S. Maria Avigliana - Chiesa Parr. Cinzano - 
Nuovo Oratorio Parr. Orbassano - Nuovo Orato­
rio S. Maria Maddalena Villafranca - Nuovo Ora­
torio Parr. None - Chiesa Parr. Villarfocchiardo 
- Chiesa Parr. Chiusa San Michele - Chiesa Parr. 
San Maurizio Pinerolo - Chiesa Parr. Cuore Imm. 
Maria Pinerolo - Chiesa Parr. S. Cuore Luserna 
S. Giovanni - Chiesa Parr. Buriasco - Chiesa Parr. 
S. Secondo (Pinerolo) - Chiesa Parr. Bricherasio 
- Chiesa Parr. Cantalupa - Concistoro Valdese 
Luserna S. Giovanni - Concistoro Valdese Riclaretto Chiotti - Comunità d’Agape
Prali - Chiesa Parr. S. Giusto Can. - Chiesa Parr. Vico Can. - Chiesa Parr. Pavone -
Chiesa Parr. Quincinetto - Chiesa Parr. Lombardore - Chiesa Parr. Palazzo Can. - 
Chiesa Parr. Piverone.

Ottima valutazione del Vs. vecchio generatore - Interpellateci!!!

Omnia lermoair V. della Rocca, 10 - Tel. 88.27.25 - 10123 TORINO



A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE S PI
DISTILLERIA LIQUORI

à
È SPECIALITÀ’

1

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO F

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il

NEGOZIO-VENDITA

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARIST1

VISITATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa,8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestre 14 (ang. V. Bertela) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroli liturgici, votivi ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane.

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio

SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE . INCENDIO - FURTI - CRISTALLI ■ VITA - FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE - TRASPORTI • INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI ■ CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
DOTT. CAV. LUIGI GIOVANELLI e GIUSEPPE SPERTINO - Via Cernaia 18 

Tel. 546.330 - 510.916 . Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.





N. 7-8 - Anno LVII - Luglio-Agosto 1975 . Spediz. in abbonam. post, mensile - Gruppo 3°-70

Direttore responsabile: Mons. JOSE COTTINO - Tip. E. Bigliardi & C. - Chieri (Torino) 
Registrazione Tribunale di Torino N. 1143 del 22-3-1957


	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0001_RivistaDiocesana_19750701_0253.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0002_RivistaDiocesana_19750701_0253.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0003_RivistaDiocesana_19750701_0253.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0004_RivistaDiocesana_19750701_0254.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0005_RivistaDiocesana_19750701_0255.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0006_RivistaDiocesana_19750701_0256.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0007_RivistaDiocesana_19750701_0257.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0008_RivistaDiocesana_19750701_0258.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0009_RivistaDiocesana_19750701_0259.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0010_RivistaDiocesana_19750701_0260.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0011_RivistaDiocesana_19750701_0261.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0012_RivistaDiocesana_19750701_0262.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0013_RivistaDiocesana_19750701_0263.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0014_RivistaDiocesana_19750701_0264.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0015_RivistaDiocesana_19750701_0265.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0016_RivistaDiocesana_19750701_0266.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0017_RivistaDiocesana_19750701_0267.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0018_RivistaDiocesana_19750701_0268.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0019_RivistaDiocesana_19750701_0269.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0020_RivistaDiocesana_19750701_0270.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0021_RivistaDiocesana_19750701_0271.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0022_RivistaDiocesana_19750701_0272.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0023_RivistaDiocesana_19750701_0273.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0024_RivistaDiocesana_19750701_0274.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0025_RivistaDiocesana_19750701_0275.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0026_RivistaDiocesana_19750701_0276.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0027_RivistaDiocesana_19750701_0277.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0028_RivistaDiocesana_19750701_0278.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0029_RivistaDiocesana_19750701_0279.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0030_RivistaDiocesana_19750701_0280.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0031_RivistaDiocesana_19750701_0281.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0032_RivistaDiocesana_19750701_0282.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0033_RivistaDiocesana_19750701_0283.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0034_RivistaDiocesana_19750701_0284.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0035_RivistaDiocesana_19750701_0285.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0036_RivistaDiocesana_19750701_0286.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0037_RivistaDiocesana_19750701_0287.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0038_RivistaDiocesana_19750701_0288.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0039_RivistaDiocesana_19750701_0289.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0040_RivistaDiocesana_19750701_0290.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0041_RivistaDiocesana_19750701_0291.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0042_RivistaDiocesana_19750701_0292.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0043_RivistaDiocesana_19750701_0293.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0044_RivistaDiocesana_19750701_0294.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0045_RivistaDiocesana_19750701_0295.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0046_RivistaDiocesana_19750701_0296.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0047_RivistaDiocesana_19750701_0297.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0048_RivistaDiocesana_19750701_0298.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0049_RivistaDiocesana_19750701_0299.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0050_RivistaDiocesana_19750701_0300.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0051_RivistaDiocesana_19750701_0301.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0052_RivistaDiocesana_19750701_0302.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0053_RivistaDiocesana_19750701_0303.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0054_RivistaDiocesana_19750701_0304.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0055_RivistaDiocesana_19750701_0305.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0056_RivistaDiocesana_19750701_0306.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0057_RivistaDiocesana_19750701_0307.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0058_RivistaDiocesana_19750701_0308.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0059_RivistaDiocesana_19750701_0309.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0060_RivistaDiocesana_19750701_0310.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0061_RivistaDiocesana_19750701_0311.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0062_RivistaDiocesana_19750701_0312.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0063_RivistaDiocesana_19750701_0313.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0064_RivistaDiocesana_19750701_0314.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0065_RivistaDiocesana_19750701_0315.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0066_RivistaDiocesana_19750701_0316.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0067_RivistaDiocesana_19750701_0317.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0068_RivistaDiocesana_19750701_0318.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0069_RivistaDiocesana_19750701_0319.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0070_RivistaDiocesana_19750701_0320.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0071_RivistaDiocesana_19750701_0321.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0072_RivistaDiocesana_19750701_0322.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0073_RivistaDiocesana_19750701_0323.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0074_RivistaDiocesana_19750701_0324.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0075_RivistaDiocesana_19750701_0324.pdf‎
	‎E:\- FASE 3 JPG pulito\1975--\RivistaDiocesana_19750701\PDF\0076_RivistaDiocesana_19750701_0324.pdf‎

