
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

6
Anno LIV 
giugno 1977 
Spedlz. abbonam. postale 
mensile Gruppo 3°/7C



Sommario

Atti del Cardinale Arcivescovo
La preghiera nel Concilio Vaticano II

Comunicazioni della Curia metropolitana
Cancelleria: nomine - incardinazione - rinuncia - sa­

cerdote defunto - Registri parrocchiali e certifica­

pag

323

zione religiosa 335
Ufficio liturgico: Eucarestia, malati, comunità cri­

stiana 338

Organismi consultivi diocesani
Consiglio presbiteriale: convivenze sacerdotali e re­

sponsabilità ministeriali parrocchiali 345
Vicari di zona: verbale della riunione del 18 aprile 347
Consiglio pastorale: verbale della riunione del 29 

aprile 350

Iniziative pastorali
Settima settimana teologica di Alessandria . Prima 

settimana nazionale di studio su problemi teologi­
co pastorali a Passo Mendola (Trento) 354

Varie
Esercizi spirituali per sacerdoti e religiosi 355

Rivista 
Diocesana 
Torinese
Periodico ufficiale per gli 
Atti dell'Arcivescovo e 
della Curia
Anno LIV 
giugno 1977

TELEFONI:
Arcivescovo - Segreteria 

Arcivescovile 54.71-72
Vescovo Ausiliare, 

Mons. Livio Maritano 
53.09.81

Vicario Generale - Vicario 
Episcopale per i Religio­
si - Promotore di Giu­
stizia - Cancelleria - 
Archivio - Ufficio 
Matrimoni
54.52.34 - 54.49.69
c. c. p. 2-14235

Ufficio Amministrativo.
54.59.23 - 54.18.98
c. c. p. 2-10499

Ufficio Catechistico, 
53.53.76 - 53.83.66 
c. c. p. 2-16426

Ufficio Liturgico,
54.26.69 - c. c. p, 2-34418 

Ufficio Missionario,
51.86.25 - c. C. p. 2-14002 

Ufficio Piano Pastorale,
53.09.81

Ufficio Pastorale del
Lavoro e Ufficio Pasto­
rale dell'Assistenza, Via 
Vittorio Amedeo, 16 
Tel. 54.3156

Ufficio Preservazione 
Fede - Nuove Chiese, 
53.53.21 - c. C. p. 2-21520

Ufficio Comunicazioni So­
ciali - Tel. 54.70.45 - 
54.18.95

Ufficio di Pastorale per la 
Famiglia - Tel. 54.70.45 
54.18.95

Ufficio per la pastorale 
della malattia.
Tel. 54.70.45 - 54.18.95

Ufficio scuola
Tel. 54.70.45 - 54.18.95 

Tribunale Ecclesiastico
Regionale, 54.09.03
c. c. p. 2-21322

Redazione della Rivista 
Diocesana: Ufficio Co­
municazioni sociali

Amministrazione: Corso 
Matteotti, 11 - 10121 
Torino - c.c.p. n. 2-33845



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

UBLIOTRCA
SEXDUH0 METlOf

1 3 LUG 1977

La preghiera secondo il Vaticano II
Meditazione fatta dall’Arcivescovo ai sacerdoti riuniti in ritiro spirituale 
a Villa Lascaris di Pianezza il 16 giugno 1977.

Carisismi Confratelli,

il tema che è stato annunciato per questo ritiro non ha proprio nulla 
di peregrino o di originale: la preghiera. Quante volte ne abbiamo sen­
tito parlare, quante volte ne parliamo! Spero anche che mettiamo in pra­
tica qualcosa di quel che diciamo, che troviamo anche il tempo per pre­
gare. Nulla di originale, ma sempre attuale. Passano i vescovi, passano i 
preti e la preghiera resta, deve restare. Guai se passasse la preghiera, sa­
rebbe finita.

Come mi sono proposto all’inizio dell’anno, per i nostri ritiri, parle­
rò della preghiera attingendo al Concilio. E’ vero, la Sacra Scrittura ci 
offre sul tema della preghiera una messe straordinariamente abbondante, 
ma il mio proposito di attingere al Concilio è suggerito dalla ragione che 
ho detto all’inizio dei ritiri di quest’anno: sono convinto che il Concilio 
ha ancora estremo bisogno di essere studiato, approfondito, messo in pra­
tica. Ed è questo che nei corsi di esercizi che, a Dio piacendo, farò questa 
estate, riprenderò i terni del Concilio.

1. Ritorno della preghiera
Il card. Marty, in una sua conferenza intitolata « La mia fede in Dio, 

la mia fede nell’uomo », dice che si parla di un ritorno della preghiera. 
Ed è vero, soggiunge, « nel nostro mondo occidentale, come in molti pae­
si dell’Est. La società secolarizzata pretendeva di spegnere ogni deside­
rio nell’uomo, soddisfacendo i suoi bisogni elementari: il ritmo stesso 
dell’esistenza urbana portava con sé l’assorbimento di ogni vita spiritua­
le, la spersonalizzazione nelle strutture economiche che definiscono l’uo-



324

mo attraverso la sua funzione e la sua capacità di produrre, sopprimeva 
la libertà e annegava in una folla anonima... Allora, una reazione era ne­
cessaria. L’uomo d’oggi rivendica il potere spirituale. Cristiano o no, e- 

^à-QliktiskEQgno di uno spazio di silenzio. Egli vuole ritrovare se stesso, 
m«V^>ere una ^vita interiore”. E molti giovani scoprono come una liberazio- 

'nrtUfQter riprendere fiato nello Spirito ».
Tutti ne siamo testimoni. Sia nei gruppi di preghiera che operano 

nelle nostre comunità, sia nei centri di spiritualità e di preghiera che at­
tirano folle di giovani. Pensiamo a Taizé, pensiamo a don Gasparino a 
Cuneo, pensiamo ad altri centri vicini a noi. E non solo nel mondo cri­
stiano. Io mi sono trovato alcune volte con un guru indiano a cui si av­
vicinano molti giovani, desiderosi di un contatto con il soprannaturale, 
con qualcosa che non sia la piatta vita di ogni giorno. Dice ancora il card. 
Marty: «Io temo che gli economisti e gli uomini della finanza che ci go­
vernano non siano abbastanza attenti a questo appello che sale, incoerci­
bile, dal cuore dell’uomo prometeico, la cui anima si risveglia ». E notia­
mo: non si tratta — qualche volta può trattarsi anche di questo, — di 
un’evasione, d’un rifugiarsi nella preghiera per sottrarsi alle responsabi­
lità del mondo attuale. Egli parla di « testimoni » che « osano rifiutare 
la rottura perniciosa degli impegni a servizio dell’uomo con la contempla­
zione del mistero divino. Rifiutano di opporre la terra al cielo. Rifiutano 
di partecipare a un ”faccia a faccia” Dio contro l’uomo, l’uomo contro 
Dio ».

Saprete che il motto programmtaico di Taizé è « lotta e contempla­
zione », cioè impegno nella vita sociale, impegno per la giustizia, per la 
solidarietà, nutrito dalla contemplazione.

2. Affermazioni del Concilio

Allora ascoltiamo il Concilio. Incominciamo ad ascoltare alcune cose 
che dice a riguardo dei vescovi: « I vescovi, con la preghiera e il lavoro 
per il popolo, in varie forme effondono abbondantemente la pienezza 
della santità di Cristo » (L.G. 26). Mette al primo posto la preghiera: 
« Dovendo rendere conto a Dio delle loro anime (cf. Ebr. 13,17), con la 
preghiera, la predicazione e ogni opera di carità abbia cura di loro » 
(L.G. 27).

L’Introduzione alla Liturgia delle Ore — introduzione che sarebbe 
bene leggere di quando in quando, perché è un eccellente trattateli© teo- 
logico-spirituale-pastorale sulla preghiera — dice che il vescovo dev’es­
sere il primo nella preghiera fra i membri della sua chiesa (n. 28). Anco­
ra: « Eletti alla pienezza del sacerdozio, è loro (ai vescovi) data la gra­
zia sacramentale affinché, pregando, sacrificando e predicando, con ogni 



325

forma della cura e del servizio episcopale esercitino l’ufficio perfetto del­
la carità pastorale » (L.G. 41). E’ un richiamo molto importante per un 
vescovo quando pensa al tempo in cui sarà fuori servizio. Ma egli non sa­
rà mai fuori servizio se la preghiera è il primo servizio che il vescovo può 
e deve rendere alla chiesa e al mondo con la preghiera.

Significativo, a questo proposito, quel che ho letto in questi giorni 
su « Settimana del Clero ». 12-6-1977.

« Richiesto a quale attività intenda ora dedicarsi, pur dichiarandosi 
disposto a rendere qualche servizio, mons. Gianfranceschi (vescovo di 
Cesena) risponde che "il primo e più nobile ministero proprio del vesco­
vo è quello della preghiera nella più intima e continua unione con Dio... 
Appare provvidenziale — soggiunge — la costituzione di un così nume­
roso ceto di vescovi netta chiesa santa di Dio cui è affidato, in mudo spe­
ciale, il compito detta preghiera come altrettanti Mosè che pregano sul 
monte”... Ecco come si spiegano le dimissioni recenti dei vescovi Pelle­
grino, Gaddi, Florit, Fasola, Cazzaniga, Ferro e altri che hanno fatto lie­
vitare la cifra dei "Sì” dimissionari ».

E per i presbiteri? « La loro lode risuona netta chiesa di Dio. Pre­
gando e offrendo il sacrificio, in virtù detta loro carica, per il popolo e 
per tutto il popolo di Dio, riconoscendo ciò che fanno e imitando ciò che 
amministrano, anziché essere ostacolati dalle cure apostoliche, dai peri­
coli e dalle tribolazioni, ascendano piuttosto per mezzo di esse a una 
maggiore santità, nutrendo e dando slancio con l’abbondanza della con­
templazione alla propria attività, per il conforto di tutta la chiesa di 
Dio » (L.G. 41) Una nota fondamentale della spiritualità sacerdotale co­
me ci viene presentata nel Concilio, specialmente nel Presbyterorum or­
dinis, è proprio questa unità di vita, per cui preghiera e ministero non si 
oppongono una all’altra, come qualche volta si sente dire: ho tanto da 
fare, non ho più tempo per pregare, mentre invece l’unità di vita deve 
formarsi proprio in questa simbiosi tra preghiera e attività ministeriale. 
(I passi che sto leggendo sono tolti quasi tutti dal Presbyterorum ordi­
nis) « I presbiteri presi fra gli uomini e costituiti in favore degli uomini 
stessi nelle cose che si riferiscono a Dio, per offrire doni e sacrifici in re­
missione dei peccati, vivono in mezzo agli altri uomini come fratelli » (3).

3. Perché la preghiera?

Vediamo alcuni perché, senza fare una trattazione sistematica, ma co­
gliendo qua e là alcune indicazioni del Concilio. Perché « il loro servizio, 
che comincia con l’annuncio del vangelo, deriva la propria forza e la pro­
pria efficacia dal sacrificio di Cristo e ha come scopo che "tutta la città 
redenta, cioè la riunione e società dei santi, si offra a Dio come sacrificio 



326

universale per mezzo del gran sacerdote, il quale ha anche offerto se stes­
so per noi nella sua passione, per farci diventare corpo di così eccelso 
capo” » (2) (si cita s. Agostino). Vedete come il Concilio ci presenta il 
ministero sacerdotale, ben lontano da quella visione di efficienza esterio­
re che qualche volta, purtroppo, ci può dominare, ma come qualcosa che 
deriva tutta la propria forza, la propria efficacia, dal sacrificio di Cristo 
e che ha come scopo la riunione e società dei santi che si offre a Dio co­
me sacrificio.

Perché pregare? Risponde ancora il Concilio: « Perciò i presbiteri, 
sia che si dedichino alla preghiera e all’adorazione, sia che predichino la 
parola, sia che offrano il sacrificio eucaristico e amministrino i sacramen­
ti, sia che svolgano altri ministeri in servizio degli uomini, contribuisco­
no all’aumento della gloria di Dio e nello stesso tempo a far avanzare gli 
uomini nella vita divina » (2). In questo passo non c’è assolutamente nes­
suna contraddizione con i richiami insistenti e abbondanti del Concilio, 
specialmente nella Gaudium et spes, all’impegno del cristiano, e del sa­
cerdote a un titolo particolare, per il bene dei fratelli visto in tutta la sua 
ampiezza, bene anche temporale nella realizzazione della giustizia e della 
solidarietà. Tutto questo rimane, a condizione che non si dimentichi che 
prima di tutto lo scopo del servizio sacerdotale è l’aumento della gloria 
di Dio: a Dio il primo posto, a Dio il primato assoluto per « far avanza­
re gli uomini nella vita divina ».

Perché pregare? Perché tutto viene da Dio: « non dimenticando mai 
che è il Signore ed aprire i cuori e che l’efficacia non proviene da loro 
stessi ma dalla potenza di Dio, all’atto stesso di predicare la parola si u- 
niranno più intimamente con Cristo maestro e sarano guidati dal suo 
Spirito » (13). Sono cose che sappiamo a memoria, ma permettete che io 
ancora mi domandi: che incidenza hanno queste cose nella pratica di o- 
gni giorno? Non dimentichiamo talvolta che il Signore è lui ad aprire i 
cuori, che l’efficacia dell’apostolato non proviene da noi, ma dalla poten­
za di Dio? Io penso che, oltre alla certezza assoluta che è data in pro­
posito dalla parola di Dio « senza di me non potete far nulla » (Gv. 15,5), 
noi stessi potremmo richiamarci ad esperienze in cui abbiamo toccato 
con mano l’intervento della grazia, l’efficacia della preghiera, al di sopra 
di quelle che sono le nostre risorse naturali. Comunque, questo va tenu­
to presente assolutamente: è Dio che « suscita in noi il volere e l’opera­
re, secondo i suoi benevoli disegni » (Fili. 2,13). Noi siamo strumenti di 
Cristo: « I sacerdoti vengono elevati alla condizione di strumenti vivi di 
Cristo eterno sacerdote, per proseguire nel tempo la sua mirabile opera, 
che ha reintegrato con divina efficacia l’intero genere umano » (12). La 
efficacia di questi strumenti, è chiaro, dipenderà dall’unione — siamo 



327

strumenti vivi, responsabili — dall’unione con Cristo, dalla fede che ab­
biamo nella sua potenza, nell’efficacia della sua grazia.

Il Concilio ama sottolinare l’importanza della preghiera, anche in re­
lazione alle speciali condizioni e difficoltà della vita di oggi: « Questo 
sacrosanto sinodo ha presenti le grandi gioie di cui è ricca la vita sacer­
dotale; ma ciò non significa che dimentichi le difficoltà che devono affron­
tare i presbiteri nelle circostanze detta vita di oggi. Né ignora la profonda 
trasformazione che i tempi hanno operato nette strutture economiche e 
sociali e nel costume; e sa benissimo che c’è stato un profondo mutamen­
to netta gerarchia dei valori che viene comunemente adottata. Per questo 
i ministri detta chiesa, e talvolta gli stessi fedeli, si sentono quasi estranei 
nei confronti del mondo di oggi, e si domandano angosciosamente quali 
sono i mezzi e le parole adatte per poter comunicare con esso ». Sono 
constatazioni, credo, che noi stessi facciamo ogni giorno. « E non c’è dub­
bio » — soggiunge — « che i nuovi ostacoli per la fede, l’apparente inu­
tilità degli sforzi che si son fatti finora e il crudo isolamento in cui ven­
gono a trovarsi, possano costituire un serio pericolo di scoraggiamen­
to » (22).

Di preti scoraggiati purtroppo ce n’è. Non lo dico per accusare; so 
bene quanto è forte la tentazione, ma di preti scoraggiati ce n’è purtrop­
po e non vorremmo che nessuno si lasciasse prendere dallo scoraggia­
mento. La preghiera è certo un antidoto straordinariamente potente per 
resistere a questa tentazione. Quante volte, l’avrete provato anche voi, 
una preghiera più intima, più prolungata ridà forza e coraggio, quella 
forza e quel coraggio che sembravano vacillare e scomparire.

Il Concilio ha incidentalmente un’altra osservazione che mi pare val­
ga la pena di rilevare: che la preghiera è anche un vincolo di carità fra 
di noi: « Ciascuno dei presbiteri è legato ai confratelli con il vincolo del­
la carità, della preghiera e di ogni specie di collaborazione » (8). Vincolo 
in che senso? Io lo intenderei intanto anche nel senso palpabile che il 
pregare insieme giova a cementare l’unione fra noi. Me lo sono sentito dire 
più di una volta da sacerdotti, che quando hanno incominciato a pregare in­
sieme, hanno sentito che la comunione faceva dei passi avanti. La pre­
ghiera fatta insieme è indubbiamente un vincolo anche nel senso di pre­
gare gli uni per gli altri. Credo di avere già detto qualche volta quello 
che mi è capitato in un’intervista, perché mi è rimasto molto impresso. 
Tre o quattro anni fa, una giornalista di « Epoca », tra le domande fatte­
mi, a bruciapelo m’interroga: « Lei prega qualche volta per gli altri ve­
scovi? ». Non so come le sia venuta in mente una domanda del genere. 
Mi ha fatto molta impressione e ho fatto rapidissimamente un esame di 
coscienza, conchiudendo: « Qualche volta sì, ma non certo come dovrei ». 
D’allora in poi, ogni volta che mi capita di viaggiare, in treno, in macchi- 



328

na, in aereo, ed entro nei confini o passo sul cielo d’una diocesi, mi viene 
naturale pregare per il vescovo di quella diocesi o per i vescovi che vi si 
trovano. Non so quanto potrà valere la mia preghiera, ma mi viene natu­
rale perché la collegialità episcopale deve tradursi anche nella preghiera, 
anzi in modo privilegiato. Vorrei aggiungere, anche se di questo la gior­
nalista non mi ha chiesto niente, che la stessa cosa mi viene spontanea 
— non sempre, lo confesso — quando passo nelle parrocchie della dio­
cesi, allora prego per il parroco, il viceparroco, i preti che sono lì (e non 
solo per i preti!).

Perché pregare? Per ottenere la grazia della fedeltà: « Al mondo di 
quanto più la perfetta continenza viene considerata impossibile da 

tante persone, con tanta maggiore umiltà e perseveranza debbono i pre­
sbiteri implorare assieme alla chiesa la grazia della fedeltà che mai è ne­
gata a chi la chiede, ricorrendo allo stesso tempo ai mezzi soprannaturali 
e naturali di cui tutti dispongono » (16). Fedeltà, che non consiste sol­
tanto nell’osservanza del celibato e nel non abbandonare il ministero. 
Cari fratelli, proviamo a domandarci: la fedeltà maggiore sarà sempre in 
chi rimane dentro e continua a tenere il suo ufficio, o forse qualche volta la 
fedeltà lascerà a desiderare anche in chi rimane al proprio posto? Voglio 
dire che per essere fedeli non basta rimanere al proprio posto, ma occorre 
vedere con quale spirito vi si rimane. Se uno rimanesse — faccio un ca­
so — solo perché ha una posizione economica sicura e invidiabile o per­
ché non trova altra via d’uscita, ma trascurando i propri doveri, non so 
che fedeltà sarebbe questa. S. Agostino, negli ultimi anni di vita, scrisse 
il « De dono perseverantiae » per dimostrare come la perseveranza è un 
dono di Dio e dobbiamo chiederla nella preghiera; questo vale per la 
perseveranza nella grazia e per la perseveranza nel nostro impegno sacer­
dotale.

Dobbiamo pregare per gli altri: « Devono considerare come oggetto 
della propria cura tutti coloro che non conoscono Cristo loro salvatore » 
(9). Cioè, l’azione dei presbiteri non deve riferirsi unicamente ai fedeli, 
a quelli che già sono nell’ovile, ma deve riferirsi a tutti. Molti, purtrop­
po, non sappiamo come aiutarli: con la parola, con i sacramenti, non li 
possiamo agganciare. Non risparmieremo nessun mezzo per avvicinarli, 
valendosi anche delle risorse che oggi offrono i progressi della tecnica nel 
campo delle comunicazioni sociali. Quanti e quanti che non vengono e 
non verranno mai in chiesa ad ascoltarci possono sentire un messaggio 
attraverso la radio, la televisione, la stampa, i vari mezzi di comunicazio­
ne sociale. Ma, tenendo presente quello che dicevo un momento fa, che 
la forza e l’efficacia del nostro apostolato viene dalla grazia di Dio, che 
noi siamo strumenti, che tutti i mezzi umani di cui possiamo servirci non 



329

sono adeguati di per sé a questo scopo soprannaturale, è chiaro che l’uso 
di questi mezzi dev’essere sempre accompagnato dalla preghiera.

Il Concilio non tralascia di ricordare che anche i fedeli, dal canto 
loro, hanno il dovere di pregare per i loro preti: « I fedeli, dal canto lo­
ro, ...condividendo le loro preoccupazioni, si sforzino, per quanto è pos­
sibile, di essere di aiuto ai loro presbiteri con la preghiera e con l’azione, 
in modo che essi possano superare più agevolmente le eventuali difficoltà 
e assolvere con maggior efficacia i propri compiti » (9). Voi avete ben 
presente come s. Paolo sempre si raccomandava insistentemente alle pre­
ghiere dei fedeli. Negli epistolari dei Padri della Chiesa, per esempio di s. 
Agostino, noi troviamo spesso la richiesta di preghiera. Lo so, capiterà a 
voi, come capita a me: quando dico a qualcuno che preghi per me, mi 
risponde: « Lei non ha bisogno che preghiamo per lei ». Invece no, ne 
abbiamo bisogno anche noi e forse più degli altri.

Dobbiamo pregare perché poi, a nostra volta, dobbiamo insegnare a 
pregare. Oggetto del nostro insegnamento è tutto il messaggio, ma il mes­
saggio contiene come elemento essenziale la preghiera. Voi avete presen­
te come i Padri della Chiesa insistono sull’insegnare a pregare. Abbiamo 
alcuni trattati veri e propri: Tertulliano, De oratione; Cipriano, De do­
minica oratione (che stiamo leggendo in questo periodo nella Liturgia 
delle Ore, sempre così attuale); Origene, De oratione; s. Agostino in 
quella lettera a Proba -— la lettera 130 — che è un vero trattato sulla 
preghiera; s. Gregorio Nisseno, e altri. I Padri pongono al centro della 
preghiera il Pater noster. Il trattato sulla preghiera di solito è la spiega­
zione del Pater noster, perché è la preghiera insegnata da Gesù. Noi dob­
biamo insegnare a pregare: « I presbiteri insegnino ai fedeli a offrire la 
divina vittima a Dio Padre nel sacrificio della Messa, e a fare, in unione 
con questa vittima, l’offerta della propria vita » (5).

Diciamolo di passaggio. Certo, dobbiamo curare con la massima at­
tenzione una partecipazione liturgicamente corretta adatta alla celebra­
zione della Messa. In questi giorni sono riuniti qui a Pianezza, una cin­
quantina di animatori musicali, sacerdoti, suore e laici per una setti­
mana di formazione, iniziativa quanto mai opportuna. Ma non dimenti­
chiamo che non basta eseguire una Messa in modo perfetto, tanto da me­
ritarsi le congratulazioni (mi fa piacere quando arrivano, per esempio da 
un Gesuita come p. Baragli per una Messa televisiva trasmessa dalla no­
stra diocesi), ma c’è qualcosa che conta di più. Nella Messa noi dobbiamo 
fare in unione con la vittima divina l’offerta della nostra vita. Dobbiamo 
farlo noi e dobbiamo aiutare i fedeli a partecipare così alla Messa.

Il Concilio aggiunge: « Insegnano inoltre ai fedeli a partecipare co­
sì intimamente alle celebrazioni liturgiche, da poter arrivare in esse alla 



330

preghiera sincera; li spingono ad avere per tutta la vita uno spirito di 
orazione sempre più attivo e perfetto, in rapporto alle grazie e ai bisogni 
di ciascuno ...Istruiscono dunque i fedeli in modo che possano cantare 
in cuor loro al Signore inni e cantici spirituali, rendendo sempre grazie 
per ogni cosa a Dio Padre nel nome di nostro Signore Gesù Cristo (cfr. 
Efes. 5,19-20) » (5). Insegnare a pregare. I fedeli hanno diritto di rivol­
gersi a noi, come i discepoli si rivolgevano a Gesù: « Signore, insegnaci a 
pregare » (Le 11,1). Ma è chiaro che non si insegna a pregare dopo aver 
studiato un trattato sulla preghiera soltanto, sia pure un trattato di quei 
grandi uomini a cui ho accennato adesso. Si insegna a pregare pregando.

4. Come pregare?
Ascoltiamo qualche consiglio dei testi conciliari: « In modi assai di­

versi, soprattutto con l’orazione mentale, di così provata efficacia ». Chia­
miamola orazione mentale, chiamiamola meditazione, chiamiamola come 
vogliamo, ma non venite a dirmi, cari confratelli, che questa è spirituali­
tà monastica e noi non siamo monaci, dobbiamo scrollarci di dosso que­
sto ciarpame di una spiritualità che non fa per noi. Questa è spiritualità 
cristiana. Certo, le forme possono cambiare molto. Leggevo recentemen­
te in una bellisima vita di s. Maria Maddalena de’ Pazzi che soltanto sul­
la fine del 1500 in quel monastero di S. Maria degli Angeli a Firenze, 
dove è vissuta s. Maria Maddalena, un confessore, un padre gesuita in­
trodusse la meditazione come esercizio di pietà staccato e indipendente 
dalla liturgia. Niente di male. Nella spiritualità monastica normalmente 
erano la Bibbia e la liturgia che fornivano materiale per la meditazione.

Anche nella vita spirituale le forme, i metodi cambiano e ognuno può 
scegliere quello che gli serve, ma è essenziale l’orazione mentale intesa 
come qualche cosa che integri la preghiera puramente vocale (veramente, 
se fosse solo della voce non sarebbe preghiera), il fermarsi con la rifles­
sione personale, con la partecipazione intima su quello che è oggetto 
della nostra preghiera. Un metodo seguito da molti per l’orazione men­
tale e ben radicato nella tradizione è semplicemente quello dell’Ufficio 
Divino pregato con la libera partecipazione interiore, in modo che uno 
può con l’Ora media, che si dice di solito in cinque minuti (anche meno) 
occupare un quarto d’ora o venti minuti. Così l’ora di meditazione, riflet­
tendo sulle letture che si fanno, può prolungarsi per mezz’ora, per un’ora, 
come uno vuole. S. Filippo Neri faceva probabilmente una buona medi­
tazione quando impiegava tre ore a celebrare la sua Messa, ma non c’era 
la gente che assisteva guardando l’orologio.

Voglio dire, ci serve di più una meditazione metodica, con qualcuno 
dei metodi che vengono suggeriti dalle varie scuole di spiritualità? Ser­

i



331

viamocene liberamente. Ci servono altri metodi? L’importante è trovare il 
tempo. E non venite a dirmi che quello che conta non è il tempo. Il tempo 
è una categoria che entra necessariamente in ogni aspetto della nostra 
vita. Il fattore tempo è una necessità perché anche la vita spirituale, lo 
incontro con Dio possa svilupparsi in un modo adeguato così da diven­
tare in noi principio e nutrimento di vita. Continua il Concilio: « Con 
le varie forme di preghiera che ciascuno preferisce, possono i presbiteri 
ricercare ardentemente e implorare da Dio quell’autentico spirito di ora­
zione col quale essi, insieme col popolo loro affidato, si uniscono intima­
mente con Cristo, mediatore della nuova alleanza, e così potranno gri­
dare come figli adottivi: ”Abba, Padre!” (Rom. 8,15 » (18).

Parlando di preghiera come potremmo non menzionare la celebrazio­
ne della Messa? « Questa carità pastorale scaturisce soprattutto dal sa­
crificio eucaristico, il quale risulta quindi il centro e la radice di tutta la 
vita del presbitero, cosicché l’anima sacerdotale si studia di rispecchiare 
in sé ciò che viene realizzato sull’altare. Ma ciò non è possibile se i sa­
cerdoti non penetrano sempre più a fondo nel mistero di Cristo con la 
preghiera » (14). Ci fu un periodo, un lungo periodo in cui la vita litur­
gica era veramente in ribasso. Eravamo in un’epoca di stagnazione per 
tutto quello che riguardava la vita liturgica e la liturgia — noi anziani 
ricordiamo ancora gli anni del nostro seminario — era ridotta a ceri­
monie. Poi, grazie a Dio, ci fu un risveglio liturgico già in atto molto pri­
ma del Concilio, sanzionato dal Concilio stesso e dalla Chiesa postconci­
liare. Ma, attenzione, sarebbe fuor di posto un panliturgismo che volesse 
ridurre tutto solamente alla liturgia, perché se la liturgia non è attuata 
con una profonda partecipazione personale rischia di diventare di nuovo 
quello che dicevamo: qualcosa di esteriore, di puramente rituale. Ora, è 
lo spirito di preghiera quello che anima la liturgia.

Vogliamo citare un passo di s. Ignazio d’Antiochia: « Nessuno si la­
sci ingannare: se uno non partecipa all’altare si priva del pane di Dio. 
Poiché se la preghiera di uno o di due ha tanta forza, quanto più (ne 
avrà) quella del vescovo e di tutta la Chiesa? » (Efesini 5,6). E’ un invi­
to alla preghiera liturgica, in particolare all’Eucarestia.

Sentiamo ancora una raccomandazione del Concilio che alcuni non 
accettano; pazienza! Non sono per questo eretici; ma io, che so di es­
sere così limitato nella mia comprensione di queste grandi cose, prendo 
molto sul serio quello che mi dice il Concilio sia nella illustrazione delle 
verità di fede e sia nei consigli e nelle esortazioni pratiche. « Nel mistero 
del sacrifìcio eucaristico, in cui i sacerdoti svolgono la loro funzione prin­
cipale, viene esercitata ininterrottamente l’opera della nostra rendenzio- 
ne, e quindi se ne raccomanda caldamente la celebrazione quotidiana »



332

(13) . Il Concilio cita in nota l’Enciclica Mysterium fidei e la Costituzione 
sulla sacra liturgia. E aggiunge, come risposta a obiezioni correnti: « la 
quale è sempre un atto di Cristo e della sua Chiesa, anche quando non è 
possibile che vi assistano i fedeli ».

Accanto alla Messa, evidentemente, l’Ufficio Divino, la Liturgia delle 
Ore. Anche qui mi limito a brevissimi accenni: « Nella recitazione dello 
u fficio divino essi danno voce alla chiesa, la quale persevera in preghiera 
in nome di tutto il genere umano assieme a Cristo, che è "sempre vivente 
per intercedere in favore nostro” (Ebr. 7,25) » (13). Non è bello questo, 
sentirci voce della Chiesa, voce di tutta l’umanità? E poi ancora un’esor­
tazione alla preghiera in adorazione dell’Eucarestia: « 1 presbiteri abbia­
no inoltre a cuore, se vogliono compiere con fedeltà il proprio ministero, 
il dialogo quotidiano con Cristo Signore andandolo a visitare nel taber­
nacolo e praticando il culto personale della sacra eucarestia » (18). An­
che qui io prendo sul serio questa raccomandazione e a chi trova che tut­
to questo è un po’ troppo pietistico, a chi obietta che nei primi secoli del­
la Chiesa era ignota la visita all’Eucarestia, la preghiera davanti all’Euca­
restia, io potrei domandare anzitutto col p. Rahner: ma allora vi senti­
reste di fare quello che si faceva ai primi tempi della Chiesa, per esempio 
nei giorni di digiuno, che erano frequenti, non toccare cibo fino al tra­
monto del sole? per esempio, di durare nella veglia fino all’alba e tante 
altre pratiche penitenziali? Insomma, non possiamo fare un idolo né del­
la cosiddetta tradizione che rappresenta la teologia, la pietà, la liturgia 
del secolo XIX, come fa Lefebvre, ma non possiamo neanche fare un ido­
lo — lo dico come uno che prende sul serio i santi Padri e li ama molto 
— di ciò che ha fatto s. Agostino, s. Gregorio Magno, ecc. La teologia, 
la spiritualità, la pastorale nelle sue espressioni si evolve, come si evolve 
tutto ciò che è umano, che cammina con il ritmo della storia. Ora, vediamo 
di cogliere ciò che ha di buono la pietà del nostro tempo e la pietà dei 
tempi antichi, da cui abbiamo molto da imparare. Del resto, citerò una 
osservazione elementare di René Voillaume, il fondatore dei Piccoli Fra­
telli, i quali danno una grande importanza, come voi sapete, all’adorazio­
ne eucaristica: crediamo che sotto le specie eucaristiche è presente Cri­
sto? E questo non ci basta per sentirci spinti a trattenerci con lui in col­
loquio di adorazione, di ringraziamento, di implorazione, di amore?

Concludiamo con un accenno che fa il Concilio alla fiducia che deve 
sostenere la nostra preghiera: « I presbiteri non devono perdere di vista 
che nel loro lavoro non sono mai soli, perché hanno come sostegno l’onni­
potenza di Dio » (22). In un’omelia, sulla SS. Trinità ho citato la risposta 
di Helder Camara a chi gli domandava se dopo le minacce di morte rice­
vute da anonimi non avesse paura di vivere solo (le ho viste coi miei oc­
chi nel ’70, le sforacchiature della mitraglia sui muri della sua casetta):



333

« No, vivo con tre persone: il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo... La 
mia vita è nelle mani di Lui. Nulla succede senza la sua volontà ».

Continua il Concilio: « Abbiano fede in Cristo che li chiamò a par­
tecipare del suo sacerdozio; e con questa fede si dedichino con tutta fi­
ducia al loro ministero, nella consapevolezza che potente è Dio per au­
mentare in essi la carità ». E ancora: « Con la fede si devono guidare nel 
loro cammino i condottieri del popolo di Dio, seguendo l’esempio del 
fedele Abramo il quale per la fede "obbedì all’ordine di dirigersi verso 
il luogo che avrebbe ricevuto in eredità: e si mosse senza sapere dove sa­
rebbe andato a finire” (Ebr. 11,8). Realmente il dispensatore dei misteri 
di Dio può essere paragonato all’uomo che semina nel campo, di cui dice 
il Signore: "Dorma, o si alzi di notte e di giorno, nel frattempo il seme 
germoglia e cresce senza che lui se ne accorga" (Me. 4,27). Del resto, 
Gesù ha detto: "Abbiate fiducia, io ho vinto il mondo" (Gv. 16,33); ma 
con queste parole non ha voluto promettere alla sua chiesa una perfetta 
vittoria prima della fine dei tempi » (22).

Comunque Gesù non solo ci autorizza ma c’invita, ci obbliga, ad a- 
vere piena fiducia in lui. Questa fiducia deve sostenerci sempre e la no­
stra preghiera sarà un’espressione concreta di questa fiducia.





335

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Rinuncia
CASTELLI can. Giacomo, nato a San Gillio Torinese nel 1901 e ordinato sa­

cerdote nel 1932, ha presentato rinuncia alla Parrocchia di San Lorenzo Martire in 
La Cassa. La rinuncia è stata accettata dall’Arcivescovo con decorrenza a partire 
dal 1° giugno 1977.

Nomine
ACCORNERO don Pier Giuseppe, nato a Torino il 7 dicembre 1946 e ordi­

nato sacerdote il 30 settembre 1972, è stato nominato — in data 12 maggio 1977 — 
addetto alla pastorale diocesana per le comunicazioni sociali in stretto collegamen­
to e coordinamento con il Vicario episcopale preposto al settore. Nella nomina l’Ar­
civescovo conferma a don Accornero come « mandato pastorale le sue attuali man­
sioni presso il settimanale diocesano La Voce del Popolo nonché la sua collaborazio­
ne al quotidiano cattolico Avvenire per l’informazione religiosa ed infine la colla­
borazione alle varie iniziative dell’Ufficio diocesano per le Comunicazioni sociali ».

CAVIGLIASSO don Mario, nato a Vigone il 29 aprile 1916 e ordinato sacer­
dote il 29 giugno 1939, è stato confermato titolare della Cappellania laicale coadiu- 
toriale del Santissimo Crocifisso eretta in frazione Sornasca di Vigone dalla contes­
sa Rosa Albertengo di Monasterolo vedova Castagna, ed è stato nominato — in da­
ta 13 maggio 1977 — rettore della chiesa del SS. Redentore nella medesima fra­
zione Sornasca di Vigone.

CHIAPPELLO don Bruno, nato a Decamerè (Etiopia) nel 1943 e ordinato sa­
cerdote nel 1967, è stato nominato — in data 23 maggio 1977 — vicario economo 
nella parrocchia della Natività di Maria Vergine in Piobesi Torinese.

CANDELLONE don Piergiacomo, nato a Venaria il 16 maggio 1938 e ordi­
nato sacerdote il 29 giugno 1962, è stato nominato — in data i° giugno 1977 — 
parroco nella parrocchia di San Lorenzo Martire in La Cassa.

OLIVERO don Michele, nato a Possano 1’8 novembre 1940 e ordinato sacerdo­
te il 20 giugno 1965, è stato nominato — in data 1° giugno 1977 — parroco nella 
parrocchia di San Lorenzo Martire in Giaveno.

VACHA don Giovanni Carlo, nato a Oglianico - Favria Canavese il 18 settem­
bre 1939 e ordinato sacerdote il 29 giugno 1963, è stato nominato — in data 1° 
giugno 1977 — parroco nella parrocchia di S. Anna in Torino.

SANGUINETTI don Giuseppe, nato a Beinasco nel 1930 e ordinato sacerdote 
nel 1953, è stato nominato — in data i° giugno 1977 — vicario economo nella 
parrocchia di San Lorenzo Martire in La Cassa.



336

Incardinazione
CIAVARELLA don Angelo, nato a Sannicandro Garganico (Foggia) il 16 lu­

glio 1917, professo della Società di S. Francesco di Sales dal 1936, ordinato sacer­
dote il 17 marzo 1945, è stato accolto ed iscritto, mediante incardinazione canonica 
— con decreto dell’Arcivescovo in data 13 maggio 1977 — tra il clero dell’Arci- 
diocesi di Torino.

Sacerdote defunto
LACHELLO don Giovanni, nato a Torino nel 1913 e ordinato sacerdote nel 

1936, è morto in Piobesi Torinese il 16 maggio 1977.

REGISTRI PARROCCHIALI 
E CERTIFICAZIONE RELIGIOSA

I provvedimenti civili di riconoscimento di prole, di adozione comune e spe­
ciale, di affiliazione hanno anche riflessi nel cognome personale dei battezzati e nel­
le relative annotazioni nei registri parrocchiali.

Allo scopo di prevenire, per quanto possibile, dissonanze tra la certificazione 
ecclesiastica e quella civile e di impedire indiscrete comunicazioni di notizie di ca­
rattere riservato, si ritiene opportuno richiamare le seguenti norme pratiche (cfr. 
Istruzione Sacra Congregazione dei Sacramenti in data io dicembre 1955 - Riv. 
Dioc. Torinese XXX (1956) 1 pp. 30-31; Legge civile italiana 31 ottobre 1955 
n. 1604; codice civile art. 314/26, 2° comma; art. 314/28):

1 - Nel compilare gli atti di battesimo nel registro parrocchiale ci si deve atte­
nere al prescritto canone 777 del codice di diritto canonico e sempre si deve regi­
strare quanto risponde al vero, quale legittimamente risulta, anche quando si tratta 
di prole illegittima, nè mai potranno venirvi coscientemente inseriti dati o notizie 
contrastanti con la verità.

2 - Si ponga particolare attenzione nel comunicare e registrare, con esattezza 
e tempestività, le prescritte annotazioni da farsi sull’atto di battesimo, quali le an­
notazioni di cresima, di matrimonio, di ordine sacro, di professione religiosa (can. 
470 §2), nonché le eventuali rettifiche ordinate di volta in volta mediante decreto 
della Curia arcivescovile.

3 -, Gli estratti e certificati desunti dagli atti di archivio, per i quali è interve­
nuta una rettifica, mediante decreto della Curia arcivescovile, siano rilasciati sempre 
a tenore della rettificazione avvenuta (senza riferire il dato originario).



337

4 - Gli atti con annotazione di rettifica (ad esempio in seguito ad adozione o 
affiliazione) sono da tutelare cosi particolare attenzione. Non si lascino pertanto in 
visione i registri, e di tali atti non si rilasci copia integrale, se non alle persone 
della cui identità si è certi per conoscenza personale, o mediante documento ade­
guato, e che contemporaneamente dimostrano di averne legittimo diritto.

A questo riguardo si ricorda che in caso di adozione cessano, a norma della 
legge civile italiana, i rapporti dell’adottato con la famiglia di origine, salvi i divieti 
matrimoniali (codice civile art. 314/26).

5 - Negli estratti per riassunto, nei certificati, nella redazione delle pubblica­
zioni di matrimonio, come pure nella redazione della domanda di pubblicazione da 
farsi alla casa comunale, si omette l’indicazione della paternità e della maternità. 
(Vedi moduli in vigore e norme citate).

6 - Si raccomanda infine, proprio in seguito alle norme canoniche e civili che 
hanno prescritto un maggior riserbo nei documenti relativi allo stato familiare del­
le persone, di usare ancora maggiore diligenza che in passato nell’eseguire l’indagi­
ne circa l’esistenza, tra i nubendi, di impedimenti di consaguineità o di affinità.

In casi di dubbio si chiedano istruzioni all’archivio arcivescovile.

sac. Valentino Scarasso, vicario generale 

sac. Felice Cavaglià, cancellerie 

can. Giuseppe Gallo, archivista



338

UFFICIO LITURGICO

EUCARISTIA, MALATI, COMUNITÀ’ CRISTIANA

I ministri straordinari dell’eucaristia

1 — Il 2 gennaio 1970 la Congregazione dei sacramenti accordava all’Ar­
civescovo di Torino la facoltà di applicare le disposizioni della Istruzione 
« Fidei custos » (30 aprile 1969) sui ministri straordinari nella amministra­
zione della comunione. Tra il 1970 e il giugno 1972 l'Arcivescovo delegò a 
questo ministero una cinquantina di persone (studenti del seminario, reli­
giosi, religiose, laici, laiche), soprattutto per quelle comunità (parrocchiali 
o religiose) in cui mancava, o non era sufficiente, il ministro ordinario (sa­
cerdote, diacono).

Il 14 marzo 1972 la Commissione liturgica, unitamente all’Incaricato dio­
cesano per la pastorale del tempo della malattia, avviò uno studio su « La 
comunione ai malati ». Alcune direttive in merito, ulteriormente concordate 
con i Vicari zonali e approvate dall'Arcivescovo, venivano pubblicate sulla 
Rivista diocesana (giugno 1972, pp. 277-288).

L’Istruzione « Immensae caritatis » del 29 gennaio 1973 estese poi a tut­
ti i Vescovi la facoltà della » Fidei custos ».

Attualmente (al 1° luglio 1977) le persone che hanno ricevuto l’incarico 
di portare l’eucaristia ai malati o di distribuirla in chiesa sono 1433, di cui 
614 (43%) sono religiose, 514 (36%) laiche, 295 (20%) laici e 10 (1%) 
religiosi.

Di queste persone circa 1’85% opera in parrocchie e circa il 15% in isti­
tuti (ospedali, comunità religiose, ecc.).

Gli incaricati per l'eucarestia sono presenti in circa il 45% delle 397 
parrocchie della diocesi: in Torino, hanno degli incaricati il 75% delle par­
rocchie; fuori Torino, il 35%.

2 — Considerando in assoluto il numero dei « ministri straordinari del­
l'eucaristia » ufficialmente deputati a questo servizio nella nostra diocesi, 
la cifra appare piuttosto alta. Reazioni diverse sono possibili di fronte a 
questo dato. Qualcuno dirà: « E' un buon segno: vuol dire che l'iniziativa 
era sentita, è stata ben accolta, va mantenuta e sviluppata ». Altri diran­
no: « Possibile che ci sia bisogno di tanti ministri straordinari? Proprio per­
chè devono essere "straordinari ", non sono troppi? Non si rischia di affi­
dare l’eucaristia, con troppa faciloneria, a persone poco preparate o ina­
datte a svolgere questo compito delicato e importante? ». Il numero dei mi­



339

nistri straordinari operanti nella nostra diocesi appare ancora più alto, se si 
tiene presente la situazione e la prassi seguita in altre diocesi italiane, 
dove l’incarico di portare l’eucaristia ai malati o di distribuire la comunione 
in chiesa viene affidato in base a criteri molto più restrittivi (i laici — uo­
mini o donne — rappresentano vere e proprie eccezioni).

Come sempre, al di sotto delle diverse scelte concrete, stanno punti 
di vista diversi sulla questione. Chi pone in primo piano la tradizionale 
attribuzione esclusiva di ogni forma di ministero eucaristico al sacerdote 
in quanto tale (o, al massimo, al diacono) vede con più difficoltà l’affida­
mento dell’eucaristia a persone «non consacrate ». E' lo stesso istintivo 
modo di pensare che porta a reagire negativamente di fronte alla possibilità 
della « comunione in mano ». Partendo da questo punto di vista, si è portati 
molto di più a sottolineare la « straordinarietà » del fatto che non sia un 
prete a portare o a distribuire la comunione, piuttosto che la partecipazione 
degli ammalati alla vita della comunità cristiana, da una parte, e il positivo 
servizio ecclesiale prestato da qualcuno della comunità stessa, dall’altra.

Se si parte, invece, dal punto di vista più ampio della presenza viva dei 
fedeli ammalati nella Chiesa e del significato proprio dell’eucaristia come 
sacramento di comunione, allora — nonostante la relativa novità della cosa 
— tutta la questione cambia aspetto.

a) Da una parte, infatti, la comunione ai malati va inquadrata nel conte­
sto complessivo di tutta la cura pastorale degli infermi: problema da af­
frontare in modo globale e organico, per coordinare armonicamente i diversi 
interventi, ruoli e momenti. Vi è una parte di responsabilità e di ministero 
che riguarda direttamente i sacerdoti; e vi è una parte di responsabilità, di 
assistenza e di servizio che riguarda i familiari, « gruppi » organizzati e tutti 
i fedeli. C’è il momento della visita di amicizia, il momento dell’aiuto mate­
riale, il momento della conversazione religiosa, della preghiera, della comu­
nione, del sacramento dell’Unzione. A questo proposito si tenga presente 
quanto viene detto nelle premesse al nuovo rituale dell’Unzione («Sacra­
mento dell'Unzione e cura pastorale degli infermi »), specialmente ai nn. 32- 
37, come pure le riflessioni e indicazioni contenute nell’articolo « Per una 
riscoperta del sacramento dei malati », pubblicato sulla Rivista diocesana 
torinese, 1974, pp. 365-373.

b) D'altra parte, la questione dei ministri straordinari dell’eucaristia va 
vista non soltanto in rapporto alle singole persone interessate, come se 
fosse una cosa che riguarda solo determinati individui, ma in rapporto alla 
vita complessiva e all’organizzazione pastorale di tutta la comunità.

3 — In realtà, il servizio svolto dai ministri « straordinari » della comu­
nione diventa — almeno in linea dì principio — una manifestazione del tutto 
normale della natura propria della Chiesa, dove i diversi carismi e i ministeri 



340

che ognuno può svolgere sono a servizio della comunione di tutti nell'unico 
corpo di Cristo. E, se è vero che per presiedere alla celebrazione eucari­
stica occorre essere stati ordinati al ministero presbiteriale, è anche vero 
che, per distribuire l'eucaristia o per portarla ai fedeli che non possono par­
tecipare all’assemblea domenicale, non occorre di per sè né un’ordinazione 
sacramentale né una istituzione propriamente detta (ministero stabile isti­
tuito). Occorre soltanto un effettivo inserimento responsabile nella comu­
nità, un reale rapporto di carità con i malati interessati, la disponibilità al 
servizio da compiere, una buona testimonianza cristiana nella vita ordinaria, 
le doti umane che la natura specifica di quel ministero esige, e un minimo 
di preparazione teorica-tecnica per svolgerlo bene.

Proprio per garantire una seria preparazione, le persone che i parroci 
o i superiori religiosi propongono all’Arcivescovo per questo servizio de­
vono frequentare — all’inizio e a ogni rinnovo annuale — una Giornata di 
studio e di preghiera. Lo scopo di questi incontri periodici non consiste sol­
tanto nel rendere più efficiente il ministero di queste persone, ma anche 
— e soprattutto — nel favorire la crescita di questo nuovo modo laicale 
di vivere la propria appartenenza alla Chiesa con spirito di servizio e di 
corresponsabilità

Se si debba legare o meno questo specifico servizio (parliamo soprat­
tutto della comunione ai malati) a una istituzione propriamente detta delle 
persone incaricate, è una questione di opportunità, da valutare in tutti i 
suoi aspetti — positivi e negativi — nel concreto contesto culturale ed ec­
clesiale cui ci si riferisce.

4 — La prassi attuale della nostra diocesi fa appello soprattutto al senso 
di responsabilità pastorale dei parroci (e dei superiori e superiore di isti­
tuti) sia per il modo di impostare e di attuare concretamente questa inizia­
tiva, sia per quanto riguarda la scelta delle persone cui affidare questo 
ministero.

Il » servizio della comunione » assume infatti fisionomia diversa — e 
quindi comporta esigenze diverse — a seconda che si tratti semplicemente 
di distribuire l’eucaristia in chiesa o di portarla agli ammalati.

Nel primo caso, si tratta soprattutto di un servizio pratico all’interno 
deH'assemblea eucaristica, in vista di un ordinato svolgimento e di un buon 
ritmo d’insieme della celebrazione; servizio che si rende quanto mai oppor­
tuno, se non proprio necessario, nelle assemblee festive numerose, quando 
non ci sono sacerdoti o diaconi a disposizione.

1 Queste Giornate di studio e di preghiera si tengono ogni due mesi, sia per i nuovi inca­
ricati che per i rinnovi. Le prossime Giornate avranno luogo, nel 1977: il 9 ottobre e 1’11 
dicembre; nel 1978: il 5 febbraio, il 9 aprile e 1’11 giugno.



341

Nella seconda ipotesi, è ancora diverso il caso di chi occasionalmente 
porta la comunione a un suo familiare da quello di chi svolge questo mini­
stero in modo più stabile e generale su piano parrocchiale, in diretto colle­
gamento con tutto l’insieme delle iniziative pastorali dirette agli infermi e 
agli anziani.

Ciò spiega in gran parte la diversità di comportamenti da una zona all’al­
tra e da una parrocchia all’altra, stante non solo la varietà delle situazioni 
obiettive (per quanto riguarda popolazione complessiva, malati, clero, 
persone disponibili, ecc.), ma anche la diversità di mentalità e sensibilità 
nel clero stesso e nella gente.

5 — La scelta operata nella nostra diocesi tende a favorire una com­
prensione vissuta dell’eucaristia e una impostazione della pastorale dei 
malati, inquadrate luna e l’altra sullo sfondo della comunità cristiana come 
» luogo » proprio dove si vive in modo autentico l’esperienza della fede; 
anche se questo obiettivo rimane sempre una mèta ideale continuamente 
da perseguire e mai pienamente raggiunta, più che una realtà di fatto da cui 
partire.

La comunione eucaristica non va vista soltanto in prospettiva di pietà 
personale: deve essere considerata più ancora come sacramento di comu­
nione ecclesiale. Ciò vale anche per gli ammalati: anche per loro * ricevere 
la comunione » deve diventare segno concreto di integrazione e partecipa­
zione alla vita di fede della comunità. Per questo non ci si deve acconten­
tare di portare la comunione ai malati, ad esempio, al primo venerdì del 
mese: è la domenica, sono le feste cristiane i giorni caratteristici dell’as­
semblea ecclesiale e dell'eucaristia! Per questo, il portare la comunione 
a un malato non deve rimanere un gesto isolato e fine a se stesso, ma deve 
piuttosto rappresentare un momento particolarmente denso di significato, 
inserito in tutto un complesso di contatti e di rapporti della comunità cri­
stiana con l’ammalato, e viceversa.

Per questo, ancora, come linea generale di azione pastorale, non si deve 
cercare tanto di « portare l'eucaristia ai malati », ma — per quanto possi­
bile — di « portare i malati all’eucaristia ». Ricordiamo quanto già era detto 
nelle direttive diocesane del 1972:

a) Anzitutto occorre fare il possibile perchè tutti coloro che non sono 
costretti a letto o altrimenti impediti abbiano la possibilità di partecipare 
alla messa in chiesa insieme con gli altri cristiani;

b) in secondo luogo i sacerdoti devono prendere in seria considerazione 
la possibilità e l’opportunità di celebrare qualche volta l'eucaristia in casa 
degli ammalati che non possono uscire;

c) infine rimane la possibilità di portare la comunione a quelli che non 
possono andare a messa: è questo il modo più adeguato — e tradizionale 



342

nella Chiesa — di supplire all’impossibilità di partecipazione personale alla 
celebrazione eucaristica della comunità.

6 — Là dove l'iniziativa dei ministri straordinari della comunione viene 
attuata con questo spirito, si nota un’effettiva maturazione del senso di re­
sponsabilità e di carità dei fedeli nei confronti degli ammalati. Il che signi­
fica anche e per ciò stesso un approfondimento nel vivere « il senso » del­
l'eucaristia, almeno per Quanto riguarda uno degli aspetti fondamentali di 
questo sacramento. Da parte loro, poi, gli ammalati dimostrano apprezza­
mento e riconoscenza per l’interessamento e il servizio dei fratelli di fede 
che li aiutano a sentirsi presenti e vivi nella Chiesa.

E’ anche vero che non sempre la questione è stata affrontata con equi­
librio e con il giusto spirito. In qualche caso si è semplicemente conside­
rato « il permesso dato anche ai laici » di portare l’eucaristia agli ammalati 
come una soluzione di comodo o come una specie di privilegio personale 
degli interessati. In qualche caso la scelta delle persone incaricate di que­
sto servizio è stata fatta in modo piuttosto superficiale e incauto. In qualche 
caso è mancata una adeguata presentazione dell’iniziativa ai fedeli (e a 
volte addirittura agli ammalati direttamente interessati!), come se si trat­
tasse di una questione privata o riservata.

Ma questi e simili inconvenienti non compromettono la sostanziale po­
sitività della prassi avviata: sono soltanto un invito a cercare le opportune 
modalità per migliorarla. Soprattutto, singoli casi di attuazione inadeguata 
non possono essere addotti a pretesto — da parte di chi ha ignorato finora 
questa iniziativa pastorale — per confermarsi nella sua posizione di indif­
ferenza o di pregiudiziale rifiuto.

Piuttosto, occorre prendere coscienza dei problemi reali e dei valori 
che sono in gioco in tutta la questione, al di là delle prime apparenze, degli 
aspetti tecnico-pratici o delle abitudini acquisite.

Secondo i dati di cui dispone la Commissione diocesana per il tempo di 
malattia, sembra che in media — tra infermi e anziani relegati al loro do­
micilio — dal 3 al 5% della popolazione complessiva si trovi di fatto impos­
sibilitata a frequentare in modo autonomo la vita della comunità. Il che si­
gnifica che, in media, in una parrocchia di 10.000 abitanti ci sono circa 300- 
500 persone che rientrano nella categoria dei » malati-anziani ».

Come possono i sacerdoti, da soli, esercitare nei loro confronti un’assi­
dua cura pastorale? Quanti sono i malati-anziani che volentieri andrebbero 
a messa la domenica, ma non possono solo perchè non c’è nessuno che li 
accompagni? Quanti — impossibilitati a muoversi — riceverebbero volen­
tieri la comunione eucaristica più di una volta al mese? Quanti scoprireb­
bero con gioia un senso « nuovo » e più pieno dell'eucaristia qualora il rice­
vere la comunione la domenica diventasse per loro segno concreto della 



343

vicinanza e della sollecitudine degli altri cristiani (cominciando magari dai 
familiari e dai vicini), che non li lasciano « da parte » solo perchè sono vec­
chi o ammalati?

Evidentemente — come già detto — queste cose presuppongono il supe­
ramento di una visione individualistica o puramente rituale della vita di 
fede. Presuppongono anche che il sacerdote non si consideri (e non venga 
considerato) come unico ed esclusivo addetto « alle cose della religione ». 
Presuppongono una intima riscoperta del mistero della Chiesa come comu­
nione di credenti — quei credenti che vivono qui, oggi — in Cristo; presup­
pongono una viva coscienza della Chiesa come unico corpo di Cristo in cui 
tutti formiamo una cosa sola, in cui tutti abbiamo qualcosa da dare e da 
ricevere, secondo le rispettive situazioni, esperienze e vocazioni.

Al tempo stesso, un'iniziativa come quella dei ministri straordinari 
dell’eucaristia — studiata, preparata e attuata con senso di responsabilità, 
tenendo conto delle circostanze e della sensibilità della gente del luogo — 
può grandemente contribuire, con la forza dei fatti, a creare e ad approfon­
dire questa coscienza.





345

ORGANISMI CONSULTIVI DIOCESANI

Consiglio presbiteriale

CONVIVENZE SACERDOTALI 
E RESPONSABILITÀ’ MINISTERIALI 

PARROCCHIALI

i - Il Consiglio Presbiteriale riconosce nella parrocchia l’istituzione pastorale 
finalizzata alla generalità 'delle persone, adatta a rispondere ad esigenze religiose 
differenziate con interventi complementari di ministero, prioritaria perchè in gra­
do di favorire rapporti diretti e continuativi nell’ambito del territorio.

Pertanto, condivide la necessità che la diocesi attribuisca al servizio parrocchia­
le una parte rilevante dei suoi sacerdoti. (Votato all’unanimità).

2 - Sembra necessario distinguere vari centri di ministero pastorale:
a) centri di azione pastorale su base territoriale (es.: chiese parrocchiali; centri 

sussidiari);
b) centri di azione pastorale facenti capo a santuari, chiese non parrocchiali o a 

istituti;
c) centri di azione pastorale per gruppi o associazioni.

$ - In riferimento a questi centri, sono state suggerite le seguenti raccoman­
dazioni:

* Il CPr ritiene che, in un’epoca come l’attuale così segnata dal pluralismo, sia 
normale che si sperimentino forme alternative di azione pastorale e di convivenza 
tra preti. Queste sperimentazioni vanno attentamente seguite a livello diocesano, 
zonale o parrocchiale a seconda dell’entità e della natura dell’esperimento stesso.

* I centri di azione pastorale devono essere in linea con le direttive della Chie­
sa universale e locale; in caso contrario, la loro azione è fuorviente non solo dalla 
pastorale della Chiesa ma da Cristo stesso.

* I centri che offrono servizio religioso tengano uniti gli elementi fondamenta­
li della pastorale: evangelizzazione, sacramenti, impegno cristiano. Si deve cioè evi­
tare che in centro si faccia, ad esempio, solo evangelizzazione rimandando per i sa­
cramenti ad altri centri che rischiano di diventare solo centri burocratici o di sa- 
cramentalizzazione.

* In ogni caso venga promossa sempre la comunione con il vescovo e con la 
pastorale diocesana. Quando il centro ha un raggio d’azione territoriale il suo la­
voro deve essere coordinato con la pastorale parrocchiale e zonale.

* Si eviti, per quanto è possibile, che i centri di pastorale specifica diventino 
raggruppamenti elitari a scapito di una più profonda comunione ecclesiale.



346

* I centri di azione pastorale promossi da ordini o congregazioni religiose de­
vono poter salvaguardare lo specifico carisma dell’ordine o congregazione, pur nel 
rispetto e nella collaborazione con il programma pastorale diocesano, (cfr. Rivista 
Diocesana Torinese, aprile 1977, pag. 231 ri.).

* I Centri di cui ai punti c) e d) devono aiutare le parrocchie a sensibilizzarsi 
nei settori e nei problemi di loro competenza.

* Responsabili di promuovere il coordinamento nei rispettivi ambiti territoriali 
sono il vicario zonale e il parroco.

4 - « Nell’esercizio del sacro ministero la principale responsabilità spetta ai 
sacerdoti diocesani perchè essi, incardinati o addetti ad una chiesa particolare, si 
consacrano totalmente al suo servizio per la cura spirituale di una porzione del 
gregge del Signore » (CD 28). Tenuto conto di questa affermazione, nella distribu­
zione dei sacerdoti devono essere tenute presenti prima di tutto le esigenze della 
comunità diocesana.

Tali esigenze saranno localmente valutate dal vescovo, il quale o direttamente o 
attraverso il Vicario episcopale e zonale, sentirà i sacerdoti e le comunità del terri­
torio interessato, per arrivare a delle scelte operative illuminate ed efficaci. In tali 
scelte, il vescovo e i suoi collaboratori avranno cura di valorizzare e di far emerge­
re attitudini e carismi personali.

In linea con queste affermazioni riscontriamo il recente documento della Com­
missione presbiteriale piemontese intitolato « La comunione tra i presbiteri a ser­
vizio della comunità ecclesiale » ove al n. 7 si afferma: «... scegliendo di essere or­
dinato in una chiesa locale, di far parte di un determinato presbiterio, il sacerdote 
ha fatto professione di disponibilità verso le esigenze di quella chiesa e dei confra­
telli di quel presbiterio ».

5 - Per quanto riguarda le diverse esperienze di convivenze tra sacerdoti, il 
CPr ritiene di richiamare quanto dice il Concilio: « A rendere più efficace la cura 
delle anime è da raccomandare caldamente la vita comune dei sacerdoti e special- 
mente di quelli addetti alla stessa parrocchia perchè questa, mentre giova alla atti­
vità apostolica, offre ai fedeli esempio di carità e di unità » (CD 30).

«... Per far sì che i presbiteri possano reciprocamente aiutarsi a fomentare la 
vita spirituale e intellettuale, collaborare più efficacemente nel ministero ed even­
tualmente evitare i pericoli della solitudine, sia incoraggiata fra di essi una certa 
vita comune, ossia una qualche comunità di vita che può naturalmente assumere 
forme diverse, in rapporto ai differenti bisogni personali e pastorali: può trattarsi, 
cioè, di coabitazione, lì dove è possibile, oppure di una mensa comune, o almeno 
di frequenti e periodici incontri » (PO 8).

Di conseguenza, mentre vede con favore il costituirsi di nuove forme di convi­
venza sacerdotale, il CPr raccomanda di mantenere l’attuale e tradizionale situazio­
ne diocesana che vede conviventi sotto lo stesso tetto i sacerdoti addetti alla me­
desima parrocchia attuando forme più autentiche di vita comunitaria (es. preghiera 
comune, cassa comune, studio e programmazione, ecc.).

Questa esigenza, particolarmente sentita dal clero giovane, deve mirare a crea­
re condizioni migliori di comunicatività tra preti anziani e giovani.



347

Vicari Zonali

ASSISTENZA E COMUNITÀ’ CRISTIANE
Verbale della riunione del 18 aprile 1977.

Sono presenti 27 Vicari Zonali; partecipano 6 Vicari episcopali ed il Vicario 
generale mons. Scarasso; presiede il Padre Arcivescovo. Dopo la preghiera e l’ap­
provazione del verbale della riunione precedente, il Vicario Episcopale don Giacob- 
bo introduce il « problema dell’assistenza » con un notevole intervento, che trascri­
vo quasi integralmente: « La carità ( = l’amore ai fratelli che si esprime anche in 
forme assistenziali) fu sempre l'attività privilegiata nella chiesa cristiana. 'Poniamo­
ci subito una domanda: le COMUNITÀ’, in quanto tali, come si sono interessate 
nel passato alla vita di carità?

« Solo marginalmente nel senso che era compito prevalentemente del sacerdote 
o di qualche carismatico o di qualche gruppo (es. S. Vincenzo) risolvere quel de­
terminato caso di bisogno. Il più delle volte poi, quando si trattava di persone in 
stato di abbandono, si risolveva il caso ricorrendo a ricoveri in istituti. La comunità 
veniva invitata, lutt’al più, a concorrere con offerte. OGGI invece si sta sviluppan­
do in molti una sensibilità diversa nei modi di vivere la carità. Questa sensibilità 
si manifesta in tre direzioni:

1. LA COMUNITÀ’ SOGGETTO DI CARITÀ’: le comunità cristiane stanno 
scoprendo che il loro essere chiesa si realizza sì attorno alla Parola di Dio e all’Eu­
carestia, ma ugualmente nel vivere insieme la carità. Cioè la comunità deve diven­
tare soggetto di carità. Sente come una vocazione la carità: è un diritto-dovere. Si 
pone allora il problema pastorale: organizzarsi in modo che chi è nel bisogno trovi 
nella comunità in cui vive la risposta alle proprie debolezze sociali. Nella comunità 
in cui vive: perchè non gli venga a mancare il rapporto personale del proprio am­
biente. E le comunità non devono lasciarsi derubare di questo diritto. I deboli de­
vono sentirsi amati da una comunità.

2. COMUNITÀ’ INTERLOCUTORIA CON LE ISTITUZIONI ASSISTEN­
ZIALI RELIGIOSE: queste istituzioni hanno sempre sviluppato un intenso vo­
lume di lavoro nel campo assistenziale. Nei loro confronti però oggi le comunità 
parrocchiali e zonali cominciano a sentirsi:

— chiamate a collaborare affinchè le forme assistenziali degli istituti religiosi 
siano sempre più adeguate, anche attraverso necessarie trasformazioni, ai bisogni 
attuali;

— chiamate a collaborare affinchè gli ospiti degli istituti non si sentano in qual­
che modo segregati dalle comunità d’origine e da quelle in cui l’istituto è collocato 
geograficamente.

3. COMUNITÀ’ PRESENTE NEL CAMPO SOCIO-POLITICO ASSISTEN­
ZIALE: questo dovere di presenza non è meno importante degli altri due. Qui sia­
mo nella sfera della giustizia, che precede la carità stessa. Ora molte comunità av­
vertono come peccato grave di omissione il non darsi da fare affinchè la società 



348

realizzi quelle iniziative di cui i deboli hanno bisogno e diritto, trattandosi poi an­
che, tra l’altro, di amministrazione di denaro pubblico. La CARITAS si propone 
dunque di animare soprattutto le comunità parrocchiali verso questi tre obiettivi 
sopradetti, convinta che:

— solo se le comunità assumeranno in carico i problemi dei più deboli daranno 
testimonianza di comunità adulte;

— e inoltre, che i deboli, più che di cose, hanno bisogno di persone che stiano 
loro vicino e dimostrino di voler loro bene.

Le parrocchie perciò hanno la grossa responsabilità, nella pastorale dell’assisten­
za, di creare delle coscienze capaci di captare queste tensioni nuove, e di agire di 
conseguenza ».

L’ing. Ceragioli presenta poi la relazione (il cui testo è distribuito ai presenti) 
sul « Servizio della solidarietà diocesana » ponendo l’accento sul fatto che la nasci­
ta della Caritas in diocesi non è solo una risposta ad esigenze strutturali, ma un 
vero servizio, di cui la relazione scritta illustra finalità e strumenti.

Si apre un primo momento di discussione e chiarificazioni. In particolare il Vi­
cario Generale rileva la necessità di « carità non delegata, ma fatta in prima perso­
na » e pone a tutti una domanda di verifica: « Quali risposte si sono avute dalla 
gente di fronte a gravi situazioni di necessità » (es. caso di Vinovo).

Don Piero Gallo mette in Guardia dalle « occasioni scusa » che potrebbero ve­
nire dalle « organizzazioni di carità ». Rivolge inoltre l’invito al Servizio diocesano 
ad aver un po’ più di « grinta » per agire, come chiesa, in senso promozionale.

Il dott. Bruno Daniele presenta e sviluppa il testo, distribuito in sede, della 
relazione su « La S.Vincenzo nella Comunità e per la Comunità parrocchiale », con 
particolare riferimento al Nuovo Regolamento della S. Vincenzo italiana.

L’ampia discussione parte dalla domanda di mons. Scarasso. Don Ilio Morelli 
rileva che i casi particolari vengono di solito recepiti con entusiasmo dalle comu­
nità; più difficile è l’attezione alle necessità ordinarie. Richiama inoltre alla nostra 
presenza nelle organizzazioni civiche che stanno sorgendo.

Don Beppe Fisanotti rivolge una domanda ai responsabili della S. Vincenzo: 
« Avete il polso della situazione? Conoscete come funzionano i Gruppi della S. 
Vincenzo in diocesi? Perchè l’allergia dei giovani? ». Don Reviglio porta il discor­
so sotto l’angolatura zonale, più consono alla riunione in corso.

Don Paglietta nota la diversità di situazione tra città e comunità periferiche 
dei piccoli centri; qui in genere si risolvono i casi di bisogno tra parenti e ricorren­
do agli Istituti ed Opere pie. Don Scaravaglio esemplifica eventuali microrealizza­
zioni nella stessa zona.

L’ing. Villa della S. Vincenzo rileva come la promozione umana è da tempo 
impegno costante della S. Vincenzo (es. la testimonianza dell’attività di Miradolo).

L’Arcivescovo propone alcuni punti fermi:
i) quando vi sono forze vive che operano, stiamo attenti a non lasciarle mori­

re. Questo può essere il caso della S. Vincenzo (es. « l’inverno del povero », in cui 
vediamo l’impegno dei giovani; o il convegno regionale delle Conferenze giovanili);

2) rispettiamo i criteri di libertà e di pluralismo; ogni Parrocchia deve vivere 
la carità ma nel pluralismo di forme;



349

3) cosa vorrebbe dire andare alla messa se poi non c’è l’impegno cristiano? 
Culto e vita cristiana, liturgia e carità devono combaciare. Se non c’è la carità, la 
messa sarebbe monca.

A questo proposito, l’Arcivescovo invita a rivedere il numero eccessivo di mes­
se a scapito della vera dignità e ricchezza delle celebrazioni: « Mi interessa fino ad 
un certo punto sapere che un certo numero di persone va a messa » (ed è sottinte­
so: conta il livello di partecipazione e di incidenza della messa nella vita).

Don Frignani rileva la difficoltà di lavorare in zona perchè i preti sono ipercri­
tici nei confronti di ogni problema che vien proposto. Di qui le difficoltà a vera 
collaborazione già a livello di clero. Una domanda poi ai responsabili diocesani: 
« Esiste nel centro diocesi un coordinamento per quanto riguarda il problema della 
assistenza? ».

L’ing. Ceragioli risponde a quest’ultima domanda. Si sa che anche in buona 
fede ci sono contrapposizioni in tutti i campi; non fa stupire che ciò avvenga anche 
qui. Lo sforzo è di cercare l’unione sulle cose, sulle attività, più che sulle idee: 
coordinare perciò le esperienze.

Don Giacobbo propone che ogni Parrocchia tratti e gestisca concretamente i 
suoi casi in seno alla comunità. Se esiste la comunità, i casi di bisogno quasi sem­
pre vengono risolti in loco.

Don Pollano chiede: « Quale è oggi lo specifico della S. Vincenzo? ». Fine pri­
mario è la persona in concreto e poi « formare la coscienza », in primo luogo dei 
vincenziani, ad un contesto nuovo che guarda al cambiamento delle strutture.

Il dott. Bruno rileva che c’è sempre disponibilità al caso concreto (opera del 
pompiere) ma contemporaneamente si deve tendere a qualcosa che risolva i mali 
più in radice.

Don Mana osserva che non sempre la comunità può bastare a se stessa, come il 
caso delle Vailette: occorre una sensibilità più allargata.

Alla voce « varie », don Pollano, per quanto concerne la richiesta del Comune 
di strutture e collaborazione per l’« estate ragazzi », propone tre ipotesi: dare sem­
plicemente in uso, cogestire le strutture o gestione autonoma con finanziamento 
del Comune.

Mons. Scarasso informa sulla salute di mons. Maritano; parla del ritiro spiri­
tuale al Clero fissato il 27 aprile e della « Giornata delle Vocazioni ». Fa presente 
la necessità di cappellani per l’assistenza spirituale negli ospedali. Facendo il punto 
sulla riflessione « Chiesa locale e missione del Vescovo » preannuncia una giornata 
di studio su questo tema per tutti i sacerdoti. Infine — circa la Novena della Con­
solata — osserva che potrebbe essere utile il tema della carità nelle Comunità locali.

Don Peradotto informa su quanto si va facendo in Diocesi in preparazione alla 
venuta del nuovo Vescovo; illustra i sussidi che si stanno preparando e propone di 
utilizzare su questa tematica la novena e la festa della Pentecoste.

Don Piero Gallo chiede come celebrare il « Corpus Domini » quest’anno. Da 
parte sua propone di dare un volto più giovanile alla celebrazione scegliendo maga­
ri un quartiere popolare ed inserendo dei gruppi giovanili.

La riunione ha termine alle 18 circa. La prossima si terrà il 20 giugno, festa 
della Consolata, alle ore 15.



350

Consiglio pastorale

PROGETTO DI RIFLESSIONE 
SULLA CHIESA LOCALE

Verbale della riunione del 29 aprile 1977.

La riunione ha inizio alle ore 19 con la preghiera introduttiva; è presente mons. 
Maritano, dopo la lunga assenza per malattia, accolto affettuosamente da tutti, lie­
ti per averlo nuovamente fra di noi. Presiede su proposta di Ghiotti e l’approvazio­
ne generale, Annalisa Rossi. Si procede all’approvazione del verbale della seduta pre­
cedente, dopo alcune precisazioni e modifiche (34 sì e 2 astenuti). Si sono avute 
nuove lamentele per la mancata ricezione da parte di alcuni del verbale e della 
con vocazione.

Ghiotti riferisce brevemente sull’udienza concessa ai rappresentanti della Giunta 
del C.P.D. dal card. Baggio a Roma, giovedì 21 aprile u.s. Il card. Baggio ha assicura­
to che la scelta del nuovo Vescovo sarà fatta con molto scrupolo, data l’importanza 
della diocesi di Torino; la sostituzione del card. Pellegrino non pare aver più oggi 
quel carattere di urgenza che si era pensato all’atto delle sue dimissioni.

Passando allo svolgimento dell’ordine del giorno, il segretario della Giunta illu­
stra il progetto della riflessione che tutta la Chiesa Torinese dovrebbe fare sulla 
Chiesa locale, in particolare il rapporto Vescovo . comunità ecclesiale - città, con 
lo scopo di raccogliere attese, provocare attenzione, favorire rinnovamenti, realiz­
zare comunione. Il lavoro dovrebbe svolgersi in due tempi:

— una giornata per il clero, già fissata per lunedì 16 maggio;
— un’assemblea dei grandi elettori e dei consiglieri zonali, da tenersi per in­

terzona, fissata per sabato 14 maggio p.v. alle ore 14,30;
— un’assemblea dei movimenti laicali, sabato 21 maggio alle ore 15;
— una giornata per religiosi e religiose, la cui data è ancora da fissare.
Un secondo tempo è previsto per la settimana di Pentecoste nella quale la ri­

flessione sarà fatta a livello delle comunità parrocchiali, gruppi comunitari, ecc. I 
membri del C.P.D. saranno gli animatori del primo tempo.

I sussidi prevedibili per questa riflessione ma ancora da definire saranno di 
quattro tipi:

1) eventuale « testo-base » preparato da don Carrù, oppure conferenza di don 
Ardusso al clero;

2) documento preparato dalla commissione presieduta da p. Costa, eventual­
mente ridotto;

3) un questionario di una paginetta per i praticanti;
4) volantino provocatorio per i lontani.
Il secondo 'tempo (domenica di Pentecoste) potrà essere organizzato secondo le 

esigenze locali, con ricerche di gruppo, conferenze (preparando eventualmente un 



351

elenco di persone che si mettono a disposizione per questo), e — sul piano litur­
gico — con omelie, assemblee comunitarie, ecc.

A fine luglio si dovrà raccogliere il materiale relativo, senza però farsi illusioni, 
importante è sensibilizzare sul problema. A S. Ignazio potrà scaturirne qualcosa di 
costruttivo.

Don Chiarle preferirebbe i io schemi preparati dalla commissione, invece di 
restringere il tutto a 4 o 5 schede. Mons. Maritano precisa che la restrizione è una 
richiesta dei parroci; praticamente essi hanno una domenica a disposizione sola­
mente: dicono di andare all’essenziale, sono preoccupati per un documento troppo 
lungo e difficile. Penserebbero a schede doppie, testi su di una facciata, due illu­
strazioni catechistiche e tre o quattro domande sull’altra.

P. Casiraghi, don Anfossi, don Ferrero, don Sangalli, sottolineano la loro per­
plessità a ridurre perchè considerano molto importanti i documenti, pur non aven­
do avuto tra mano gli stessi. P. Costa, dopo aver ringraziato per la collaborazione 
i membri della commissione, afferma di essersi basato su di un lavoro di don Ardus- 
so sulla Chiesa locale; lo schema si compone di io parti di cui ha elencato i titoli; 
ha messo come meditazione brani della Scrittura, della « Lumen Gentium », « E- 
vangelium nuntianti », « Gaudium et Spes » ed altri. Per la riflessione un questio­
nario molto pratico, articolato su dieci argomenti.

Don Anfossi consiglia di lasciare il documento completo, fornendo una pista 
per l’utilizzo. Ghiotti Marco dice che la Giunta era già d’accordo e che per la gior­
nata del clero si potrà allegare una pista apposita.

Mons. Maritano comunica che avverrà il 16 maggio una esposizione dottrinale 
per il clero; per i laici si possono fare diversi questionari per chi partecipa ad un 
solo incontro e per i più impegnati che faranno più incontri.

Bodrato chiede di chiarire meglio il lavoro che si farà sulla figura del Vescovo. 
E’ il Centro Diocesi che deve gestire l’iniziativa e quindi non dobbiamo essere noi 
a decidere, ma solo esprimere pareri e collaborazione per questo schema. Chiede 
poi come si intende svolgere la giornata del 14; richiede delle proposte pratiche 
conseguenti con quello che si vuole ottenere.

Rossi ribadisce l’esigenza di una maggior concretezza degli interventi. Don Pe­
radotto ha l’impressione che la cosa non sia sufficientemente presa in considerazio­
ne dal C.P.D. Persico, p. Garelli, Patania intervengono ribadendo le parole di don 
Peradotto.

Don Carlevaris vorrebbe sapere se e come il Centro Diocesi ed i Vicari zonali 
si interessano alla cosa, se il loro impegno è solo rivolto al clero o se si impegnano 
a fare azione di Chiesa; se la gestione di queste giornate è in mano a gente che ci 
crede va in porto, altrimenti no, sarebbe una cosa inutile. Don Ruffino si dichiara 
d’accordo e sottolinea che la Chiesa è una e molteplice: invita a non dimenticarlo. 
Frigero sostiene che il lavoro è importante per i contatti con la base, per mantene­
re i collegamenti, infatti non possiamo considerarci semplici mandatari della base. 
Questa iniziativa deve essere momento di Chiesa. La decisione deve essere di tutte 
le componenti della Diocesi.

Ghiotti, pensa che non sia da mettere in discussione il documento, del quale il 
C.P. non ha la paternità, nè l’iniziativa ormai stabilita, si tratta infatti di una linea 



352

proposta dal Consiglio (approvata nella seduta precedente) accolta dall’intersegrete- 
ria. Ora la riuscita dipende molto dall’impegno che ogni consigliere porrà a questa 
iniziativa. Chiede.di verificare l’impegno dei consiglieri a questo riguardo.

P. Garelli è molto perplesso sui risultati soprattutto se non ci sarà impegno da 
parte di quelli che detengono ancora il potere, cioè i parroci, il clero: se questi non 
vengono sensibilizzati il risultato sarà minimo, si scuseranno col dire che han già 
tanto da fare.

Conti, ha una difficoltà: cosa vuol dire fare una riflessione sulla Chiesa locale? 
Perchè? Cosa vogliamo ottenere? L’attesa del nuovo Vescovo richiede maggior pre­
ghiera, conversione; se è così si tratta di un’azione pastorale che noi possiamo solo 
stimolare. Don Ferrerò vuole chiarimenti su come saranno impostate le assemblee 
zonali, chi le coordina, chi le guida ecc. Ghiotti conferma a Conti lo spirito della 
iniziativa che vuole essere un’azione di Chiesa. La gestione è in mano al Centro 
Diocesi e non al Consiglio. Per l’organizzazione delle Assemblee si cercano consigli 
e suggerimenti dal C.P.D., in particolare la collaborazione per quelle del giorno 14. 
Espone un programma di massima che divide la giornata in due parti:

ia parte: esposizione di un esperto, breve dibattito, lavoro di gruppo per con­
frontarsi su questo tema;

2a parte: suggerimenti per attuazioni concrete in sede locale; i consiglieri do­
vrebbero prendere nota delle iniziative per aiutarle. E’ anche una grossa occasione 
per noi per un contatto con la base, per stimolarla ad attuare i consigli pastorali 
zonali e una collaborazione più continua con il C.P.D.

Don Peradotto rileva che c’è attesa da parte della Diocesi e comunica che mons. 
Maritano farà una lettera a tutti i Parroci ed ai Vicari per lanciare l’iniziativa. Do­
po altri interventi, don Peradotto propone una mozione d’ordine affinchè si chiari­
sca la volontà del Consiglio di appoggiare l’iniziativa. Sono favorevoli 33 consi­
glieri, 1 contrario.

Si confrontano poi le zone di appartenenza dei consiglieri presenti. Ghiotti chie­
de proposte concrete per la seconda fase. Si fanno le seguenti proposte: don Chiar­
ie: coordinamento fra C.P.D. e Consiglio presbiteriale; p. Garelli: far pervenire 
al più presto il documento alle zone. Ghiotti: saranno informati i Vicari zonali del­
l’iniziativa. (

Bodrato propone un incontro dei consiglieri in zona e di sopprimere la seduta 
del C.P.D. del 7 maggio. La proposta viene approvata con 29 favorevoli e 1 aste­
nuto.

Don Sangalli propone non una presentazione teorica ma esperti per presentare 
il questionario, affinchè gli animatori possano prepararsi e presentarli alle singole 
comunità. Don Anfossi propone che 102 persone, dopo aver ascoltato tutto il la­
voro delle assemblee, facciano alla fine un riassunto puntualizzando alcune parti più 
importanti.

Frigerio, sr. Manassero, p. Garelli appoggiano la proposta Anfossi. Bodrato pro­
pone di lasciare molta libertà, tenendo presente le esigenze dei partecipanti e la ca­
pacità dell’animatore.



353

Mariella Ghiotti, don Ferrerò, don Revelli e don Carlevaris si preoccupano di 
chi gestirà la giornata e di avere per tempo disponibili i documenti-sussidio.

Ghiotti risponde che la giornata del clero sarà gestita dal clero stesso, quella 
del 14 dal C.P.D.; per la stampa dei documenti si potrà utilizzare « La Voce del 
Popolo »; si nomina un responsabile per ogni zona: I Zona: Bonatti; II Zona: don 
Chiarie; III Zona; Messidoro; IV Zona: Panerò; V Zona: Giugni; VI Zona: p. 
Garelli; VII Zona: Ferrerò G. Il luogo del ritrovo sarà quello delle elezioni dei 
grandi elettori. Il giorno 14 si dovranno sensibilizzare i 600 a farsi animatori nel­
le zone.

Don Carlevaris ricorda che si devono ancora preparare due altri sussidi già pre­
visti: il questionario breve per i praticanti e il volantino « provocatorio » per i 
lontani.

Il Consiglio dà incarico a don Anfossi, Mariella Ghiotti, don Carlevaris, don 
Ferrerò e Mansi di preparare le bozze da fornire alla intersegreteria.

La seduta viene tolta alle ore 22,30.

Il verbale è stadio approvato nella seduta di sabato 5 giugno (42 presenti) con 35 sì 
e 7 astensioni.



354

INIZIATIVE PASTORALI

Dal 5 al 9 settembre ad Alessandria

VII SETTIMANA TEOLOGICA: 
« TEOLOGIA E PASTORALE DELLA CHIESA »

Organizzata dall’Istituto Piemontese di Teologia Pastorale, si terrà dal 5 al 9 
settembre presso la Casa « Betania » di Valmadonna ad Alessandria, la VII Setti­
mana teologica con tema: « Teologia e pastorale della Chiesa ».

L’aspetto biblico del tema di studio è affidato a don Bruno Maggioni, docente 
alla Facoltà teologica di Milano; quello teologico viene trattato da don Severino 
Dianich, vicepresidente dell’Associazione teologica italiana, docente alla Pontificia 
Università Gregoriana e parroco di Caprona (Pi).

Don Maggioni presenterà « Gesù e la Chiesa nella concezione delle prime co­
munità cristiane »; don Dianich illustrerà la « Chiesa come evento e la Chiesa co­
me missione ». \

Le iscrizioni vanno segnalate alla Direzione della Casa « Betania » di Valma­
donna (15030 Alessandria; tei. 0131/50229) con versamento di 5.000 lire; la 
retta giornaliera è di 7.000 lire.

A Villa Toval dall’11 al 17 settembre

I MINISTERI NELLA COMUNITÀ’ ECCLESIALE OGGI

Il Centro pastorale della Provincia veneta dei Frati Minori, in collaborazione 
con la direzione del Centro culturale Villa Toval al Passo Mendola organizza dall’ir 
al 17 settembre la prima settimana nazionale di studio su problemi teologico-pa- 
storali di emergente attualità. Il tema di questa prima settimana è: « I ministeri 
nella comunità ecclesiale oggi ».

La settimana è indirizzata particolarmente a tutti coloro che operano nell’am­
bito della parrocchia la cui rilevanza è ogni giorno più riconosciuta. Lo stile dei 
lavori comporta al mattino delle singole giornate la relazione base e lavori di grup­
po al pomeriggio.

Le iscrizioni vanno indirizzate a p. Agostino Martini, Oasi francescana . Villa 
Toval; 38010 Passo Mendola (Trento); tei. 0471/63.21.17. La quota di iscrizione 
è di 5.000 lire; la retta giornaliera di 6.500 lire.



355

VARIE

ESERCIZI E CONVEGNI

Istituto « Cenacolo »
Torino - Piazza Gozzano, 4 - tei. (OH) 831 580

Esercizi spirituali per Religiose

27 dicembre . 4 gennaio '78 - Pons p. Primo s.j.

I - 9 agosto - Costa p. Eugenio s.j.
16 - 22 agosto - Bosca p. Giulio s.j.
23 - 3i agosto - Panciera p. Gino s.j.

2 - IO settembre - Isella p. Luca capp.
11 - 19 settembre - Costa p. Maurizio e sr. Maria Luisa r.c.
21 - 29 settembre - Nascimbeni p. Mario o.c.d.

7 - 15 novembre - Vacca p. Mario c.r.s.

Corsi per Laici
ri - 15 agosto - Saglia p. Francesco capp.

Santuario di Sant’Ignazio
10070 Pessinetto (To) - tei. (0123) 54 156

5-10 settembre - sacerdoti e religiosi (card. Michele Pellegrino)

Villa « Mater Dei »
Varese: via T. C. Confalonieri 12 - tei. (0332) 23 85 30

21 - 26 agosto 
18-23 settembre 
9-14 ottobre

13-18 novembre

- sacerdoti e religiosi 
- sacerdoti e religiosi 
- sacerdoti e religiosi 
- sacerdoti e religiosi

Villa « Sacro Cuore »
Triuggio (Mi) - tei. (0362) 30 101

18 agosto - 13 settembre - mese ignaziano per chierici di IV teologia dei Semi­
nari ed Istituti religiosi

16-21 ottobre - sacerdoti e religiosi (Saldarmi don Giovanni, prevosto
di S. Babila in Milano)

6 - 11 novembre - sacerdoti e religiosi (Tomaso p. Beck s.j.)



356

« Villa Lascaris »
10044 Pianezza (To) - tei. (Oli) 967 61 45 / 967 63 23

io - 15 ottobre - sacerdoti e religiosi (card. Michele Pellegrino)

Villa « Santa Croce »
S. Mauro Torinese - tei. (Oli) 521.565

4 - 9 settembre
12 - 18 settembre

2 - 7 ottobre
6 - 11 novembre

27 dicembre - 2 gennaio '78 -

sacerdoti (mons. Fausto Vallarne, vescovo di Alba)
religiose (p. Roberto Santi s.j.)
sacerdoti (p. Ugo Rocco s.j.)
sacerdoti (p. Antonio Giordanengo s.j.)
religiose (p. Giovenale Bauducco s.j.).

Santuario di Moretta
12033 Moretta (Cn) - tei. (0172) 91.66

n - 17 settembre - sacerdoti (pred. don Luciano Pacomio, biblista; do­
cente del Seminario di Casale Monferrato).

Oasi « Maria Consolata »
Str. Santa Lucia - Torino Cavoretto - tei. (Oli) 636.361

2 - 7 agosto 
4-10 settembre

21-26 settembre

- per una spiritualità dei laici
- sacerdoti (pred. don Carlo Caffarra della Commissio­

ne teologica internazionale)
- tempo di preghiera

Le iscrizioni, con la quota di 3.000 lire, vanno inviate a « Opera della Regalità 
di N.S.G.C. », Via Necchi 2 - 20123 Milano; tei. 802.967 a mezzo c.c.p. 3/14453.

Casa della Pace
Via Albussano, 17 - Chieri - tei. 947.88.67

4 - io settembre - sacerdoti (Don Giovanni Olivero)

ChSH ATI!3

15030 Valmadonna (Al) - Tel. (0131) 50229

ii-17 settembre

13-19 settembre

- sacerdoti (pred. don Giovanni Marcandalli, parroco 
di san Marco in Milano)

- sacerdoti (pred. mons. Carlo Aliprandi, vescovo di 
Cuneo).



AUTOMATISMI E CASTELLI PER CAMPANE — OROLOGI DA TORRE — CAMPANE 
CONCERTI DI CAMPANE — RIFUSIONE DI VECCHIE CAMPANE

CAPANNI Piemonte
del Dr. Ing. Cav. ENRICO CAPANNI

15011 ACQUI TERME (Alessandria)
Via Morandi (ang- Via Giordano Bruno) - Telefono (0144) 39.36

L'alta specializzazione conseguita anche nella costruzione di comandi elettrici ed 
elettronici per campane e orologi da torre, ci permette di assicurare I Reverendi Parroci 
che sarà di loro massimo interesse interpellarci per qualsiasi lavoro riguardante non 
solo le campane, ma anche il suono delle stesse.

PREVENTIVI E SOPRALLUOGHI GRATUITI

(da una foto in Fiera a Milano)

La « CAPANNI PIEMONTE » è una diramazione delia famosa Fonderia CAPANNI Cav. Uff. 
PAOLO, fondata in Castelnovo ne’ Monti (Reggio Emilia) nel 1846, la quale ha fuso la 
Monumentale CAMPANA DEI CADUTI (Rovereto) . Diametro mt. 3,31 - Peso netto 
q.li 226,39, motorizzandola (la più grande campana del mondo che suoni a distesa 
elettricamente).
In Piemonte abbiamo eseguito moltissimi lavori in campane, comandi elettrici ed 
elettronici, orologi da torre.
OVUNQUE ABBIAMO RISCOSSO UN LUSINGHIERO SUCCESSO
Disponiamo inoltre di un regolare servizio di manutenzione, non solo di nostri impianti, 
ma anche di vecchi impianti di qualsiasi marca.



À
È

1

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE w
DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ'

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il
NEGOZIO-VENDITA

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

k

F

Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestra 14 (ang. V. Bertela) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Cerali liturgici, votivi ecc.

Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­
meabili - Camicie - Maglie.

• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane.

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio

SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE • INCENDIO - FURTI - CRISTALLI - VITA ■ FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE - TRASPORTI - INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI • CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti General: di Torino:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cernaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana a] servizio del Clero che dal 1824
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E' l'unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

■ PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI ■ CUSCINETTI

■ REVISIONI ■ ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI 

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa 
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata 
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

ARREDI SACRI

Ditta NEGRO G.
è trasferita in Via XX Settembre 20/D

telef. 54.83.52 - TORINO



Parrocchia Exilles

Parrocchia S. Ambrogio

Cappella Colle del Lys

2

Parrocchia Natività di M. V. Torino

ARREDAMENTI «*5^
CHIESE

Opera G. Maestro Forno di Coazze

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - « 790.405

___ _
-





N. 6 - Anno LIV - Giugno 1977 - Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54.54.97 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - Tipografia E. Bigliardl & C„ 10023 Chierl (Torino)


	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0001_RivistaDiocesana_19770601_0323.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0002_RivistaDiocesana_19770601_0323.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0003_RivistaDiocesana_19770601_0323.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0004_RivistaDiocesana_19770601_0324.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0005_RivistaDiocesana_19770601_0325.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0006_RivistaDiocesana_19770601_0326.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0007_RivistaDiocesana_19770601_0327.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0008_RivistaDiocesana_19770601_0328.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0009_RivistaDiocesana_19770601_0329.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0010_RivistaDiocesana_19770601_0330.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0011_RivistaDiocesana_19770601_0331.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0012_RivistaDiocesana_19770601_0332.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0013_RivistaDiocesana_19770601_0333.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0014_RivistaDiocesana_19770601_0334.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0015_RivistaDiocesana_19770601_0335.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0016_RivistaDiocesana_19770601_0336.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0017_RivistaDiocesana_19770601_0337.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0018_RivistaDiocesana_19770601_0338.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0019_RivistaDiocesana_19770601_0339.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0020_RivistaDiocesana_19770601_0340.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0021_RivistaDiocesana_19770601_0341.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0022_RivistaDiocesana_19770601_0342.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0023_RivistaDiocesana_19770601_0343.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0024_RivistaDiocesana_19770601_0344.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0025_RivistaDiocesana_19770601_0345.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0026_RivistaDiocesana_19770601_0346.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0027_RivistaDiocesana_19770601_0347.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0028_RivistaDiocesana_19770601_0348.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0029_RivistaDiocesana_19770601_0349.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0030_RivistaDiocesana_19770601_0350.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0031_RivistaDiocesana_19770601_0351.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0032_RivistaDiocesana_19770601_0352.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0033_RivistaDiocesana_19770601_0353.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0034_RivistaDiocesana_19770601_0354.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0035_RivistaDiocesana_19770601_0355.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0036_RivistaDiocesana_19770601_0356.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0037_RivistaDiocesana_19770601_0357.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0038_RivistaDiocesana_19770601_0358.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0039_RivistaDiocesana_19770601_0359.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0040_RivistaDiocesana_19770601_0360.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0041_RivistaDiocesana_19770601_0360.pdf‎
	‎J:\1977\RivistaDiocesana_19770601\PDF\0042_RivistaDiocesana_19770601_0360.pdf‎

