
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

9 SETTEMBRE
Anno LVI 
settembre 1979
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/70



Sommario
pag.

Atti della S. Sede
Giovanni Paolo II alla gente dellìrlanda: La pace non 

potrà mai fiorire in un clima di terrore e morte 387
Il Papa all’Assemblea Generale dell'ONU: La dignità 

della persona umana fondamento di giustizia e 
di pace 396

Il Papa all'Episcopato degli Stati Uniti: Conferma 
di un insegnamento collegiale sui più gravi e at­
tuali problemi morali 410

Atti dell'Arcivescovo
In ricordo di Paolo VI e Giovanni Paolo I: Servi buoni 

e fedeli della Chiesa universale 421
Per il mese e la « Giornata » delle Missioni: Colla­

borare all'attività evangelizzatrice della Chiesa 424
Al clero diocesano: Il mistero di Dio ispira comu­

nione e missione della Chiesa 426
Decreto di nomina dei Vicari Generali 431
Nuova suddivisione del territorio della Diocesi di

Torino e nuovi collaboratori del Vescovo nell'uffi­
cio pastorale 433

Statuto per i vicari episcopali territoriali nella arci- 
diocesi di Torino 437

Descrizione dei confini territoriali dei quattro Di­
stretti pastorali istituiti nell’ambito del territorio 
diocesano 445

Delegato arcivescovile per la costituzione della 
Caritas diocesana 461

Curia Metropolitana
Cancelleria: Rinunce - Nomine - Sacerdote dioce­

sano missionario « fidei donum » in Guatemala - 
Nomina a parroco in altra diocesi ed escardina­
zione - Autorizzazioni al proseguimento degli studi 
- Sacerdote extradiocesano rientrato nella propria 
diocesi - Cambio indirizzi - Sacerdote defunto 463

Ufficio catechistico diocesano: Corso operatori di 
pastorale giovanile - Biennio animatori catechesi 
parrocchiale - Scuola Superiore di Cultura reli­
giosa 467

Organismi consultivi
Lettera del cardinale arcivescovo per il rinnovo degli 

organismi consultivi diocesani 477
Al clero della Diocesi 480
Sussidio dell’Ufficio liturgico per le giornate di 

riflessione e preghiera 481
Direttorio per la elezione dei sacerdoti negli orga­

nismi consultivi diocesani 484
Lettera dell’arcivescovo per la nomina dei religiosi 

e delle religiose negli organismi consultivi dio­
cesani 491

Redazione della Rivista Diocesana: Ufficio Comunicazioni 
Sociali - Amministrazione: Corso Matteotti, 11 - 10121 
Torino - c.c.p. n. 25493107

Rivista
Diocesana 
Torinese
Periodico ufficiale per gli
Atti dell'Arcivescovo e 
della Curia.

Anno LVI 
settembre 1979

TELEFONI:
Arcivescovo - Segreteria 

Arcivescovile 54.71 72
Vescovo Ausiliare, 

Mons. Livio Maritano 
53.09.81

Vicario Generale - Vicario 
Episcopale per i Religio­
si - Promotore di Giu­
stizia - Cancelleria - 
Archivio - Ufficio 
Matrimoni
54.52.34 - 5449.69
c. c. p. 18006106

Ufficio Amministrativo 
54.59.23 - 54.18 98 
c. C. p. 16833105

Ufficio Assicurazione 
Clero, 54.33.70

Ufficio Catechistico, 
53.53 76 - 53 83.66 
c. C. p. 2-16426

Ufficio Liturgico,
54.26.69- c. C. p. 2-34418

Ufficio Missionario,
51.86.25 - c. C. p. 2-14002

Ufficio Piano Pastorale, 
53.09.81

Ufficio Pastorale del
Lavoro e Ufficio Pasto­
rale dell'Assistenza. Via 
Vittorio Amedeo, 16 
Tel. 54.3156

Ufficio Preservazione
Fede - Nuove Chiese,
53.53.21 - c. C. p. 2-21520

Ufficio Comunicazioni So­
ciali - Tel. 54.70.45 - 
54.18.95

Ufficio di Pastorale per la 
Famiglia - Tel. 54.70.45 
54.18.95

Ufficio per la pastorale 
della malattia.
Tel. 54.70.45 - 54.18.95

Ufficio scuola
Tel. 54.70.45 - 54.18.95

Tribunale Ecclesiastico 
Regionale 54.09.03 
c. c p. 2-21322



SEjSIHAHIO

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

ATTI DELLA S. SEDE

Giovanni Paolo II alla gente dell’Irlanda: Drogheda 29 settembre 1979

La pace non potrà mai fiorire 
in un clima di terrore e morte

« A tutti voi che mi ascoltate dico: non credete alla violenza; non appoggiate 
la violenza. Non è questa la via cristiana. La violenza distrugge la giustizia ».

Cari Fratelli e Sorelle in Gesù Cristo,
1. Dopo il saluto al suolo d’Irlanda quest’oggi al mio arrivo a Dublino, 

compio il mio primo viaggio, in terra irlandese, a questo luogo, a Drogheda. 
Mi conduce qui il grido di tanti secoli. Giungo come pellegrino delia fede. 
Giungo anche come Successore di Pietro, a cui Cristo ha affidato una cura 
particolare della Chiesa universale. Desidero visitare soprattutto quei luoghi 
in Irlanda, nei quali la potenza di Dio e l’azione dello Spirito Santo si sono 
manifestate in modo speciale. Cerco anzitutto quei posti che portano in sé 
il segno dell’« inizio»; e un «inizio» è collegato con «Tessere primo», col 
primato. Tale luogo in terra irlandese è Armagh, per secoli la Sede Episco­
pale del Primate d’Irlanda.

Il Primate è colui che ha il primo posto tra i Vescovi, Pastori del Popolo 
di Dio in questa terra. Questo primato è connesso con T«iinizio» della fede 
e della Chiesa in questo paese. Vale a dire, è collegato con l’eredità di San 
Patrizio, patrono d’Irlanda.

Di qui il desiderio di fare del mio primo viaggio Irlandese un viaggio 
verso T«inizio», verso il luogo del primato. La Chiesa è edificata nella sua 
interezza sul fondamento degli Apostoli e dei Profeti, essendo Gesù Cristo 
stesso la pietra angolare (cfr. Ef. 2, 20). Ma in ogni terra e nazione la Chiesa 
ha la propria particolare pietra dii fondazione. Così è per questa fondazione 
qui nella Sede Primaziale di Armagh, verso cui per la prima volta dirigo i 
miei passi di pellegrino. La Sede di Armagh è Sede Primaziale perché è la 
Sede di San Patrizio. L’Arcivescovo di Armagh è Primate di tutta l’Manda 
oggi perché è il Comharba Pàdraig, il successore di San Patrizio, il primo 
Vescovo di Armagh.



388

2. Stando per la prima volta in suolo irlandese, sul suolo di Armagh, il 
Successore di Pietro non può fare a meno di ricordare la prima venuta qui, 
più di mille e cinquecento anni fa, di San Patrizio. Fino dai giorni che 
trascorse come pastorello a Slemish, fino alla morte a Saul, Patrizio fu un 
testimone di Gesù Cristo. Si dice ohe, non lontano da questo luogo, sulla 
collina di Siane, egli accese per la prima volta in Irlanda il fuoco di Pasqua, 
perché la luce di Cristo risplendesse su tutta l'Iranda ed unisse tutto il suo 
popolo nell’amore dell’unico Gesù Cristo. E’ per me motivo di grande gioia 
trovarmi oggi qui con voi, in Vista della collina di Siane, e proclamare questo 
stesso Gesù, il Verbo Incarnato di Dio, il Salvatore del mondo. Egli è il 
Signore della storia, la luce del mondo, la speranza del futuro di tutto il 
genere umano. Con le parole della Liturgia pasquale, celebrata per la prima 
volta in Irlanda da San Patrizio sulla collina di Siane, salutiamo oggi Cristo: 
egli è l’Alfa e l’Omega, l’inizio e la fine di ogni cosa. Tutti i tempi e i secoli 
gli appartengono. A Lui sia gloria per sempre. Lumen Christi: Deo Gratias! 
La luce di Cristo: rendiamo grazie a Dio! Possa la luce di Cristo, la luce della 
fede continuare a brillare dall'Irlanda. Che nessuna tenebra la estingua mai!

Perché fosse fedele, fino alla morte, alla luce di Cristo, pregò San Patrizio 
per se stesso. Perché il popolo d’Irlanda rimanesse sempre fedele alla luce 
di Cristo, pregò costantemente per gli irlandesi. Scrisse nella sua Confessione: 
« Dio non permetta mai che mi accada di perdere il popolo che egli ha 
riacquistato nelle estreme parti del mondo. Prego Dio che mi dia perseve­
ranza e che si degni di farmi essere un fedele testimone di lui fino alla fine 
della mia vita per Dio... Fin dal tempo in cui lo conobbi nella mia giovinezza, 
l’amore di Dio e il timore di lui sono cresciuti in me, e fino ad ora, in virtù 
della grazia di Dio, ho conservato la fede » (Confessione, 44, 58).

3. « Ho conservato la fede ». Questa è stata l’ambizione degli Irlandesi 
nel corso dei secoli. Nella persecuzione e nella povertà, nella carestia e nel­
l’esilio, voi avete conservato la fede. Per molti essa ha significato martirio. 
Qui a Drogheda, dove sono venerate le sue reliquie, desidero far menzione 
di un martire irlandese, San Oliviero Plunkett, alla cui Canonizzazione nel­
l’Anno Santo, 1975, ho avuto la gioia di assistere, come Cardinale di Craco­
via, su invito di un mio amico, il defunto Cardinale Conway. San Oliviero 
Plunkett, Primate d’Irlanda per dodici anni, resta un eminente esempio del­
l’amore di Cristo per tutti gli uomini. Come Vescovo, ha predicato un mes­
saggio di perdono e di pace. Egli è stato difatti il difensore degli oppressi 
e il promotore di giustizia, il quale non passava mai sopra alla violenza. 
Verso gli uomini violenti, la sua parola è stata la parola dell’Apostolo Pietro: 
« Non rendete male per male, né ingiuria per ingiuria » (1 Pt 3, 9). Martire 
per la fede, egli ha sigillato con la morte lo stesso messaggio di riconciliazione, 
che aveva predicato durante la sua vita. Nel suo cuore non c’era rancore 
perché la sua fortezza era l’amore di Gesù, l’amore del Buon Pastore, che dà 



389

la vita per il suo gregge. Le sue parole sul punto di morte furono parole di 
perdono per tutti i suoi nemici.

4. Fede e fedeltà sono i segni distintivi della Chiesa in Irlanda, una 
Chiesa di martiri, una Chiesa di testimoni; una Chiesa di fede eroica, di 
eroica fedeltà. Questi sono i segni storici che indicano le tracce della fede 
nel suòlo irlandese. Il Vangelo e la Chiesa hanno posto profonde radici 
nell’anima del popolo irlandese. La sede di Armagh, la Sede di Patrizio, 
è il luogo che permette di vedere tali tracce e di percepire tali radici. E’ il 
luogo nel quale è possibile venire incontro e dal quale rivolgere un indirizzo 
a quelle altre e fedeli diocesi, i cui popoli hanno tanto sofferto dagli eventi 
dell’ultima decade: Down e Connor, Derry, Dromore, Clogher, Kilmore.

Durante il periodo preparatorio alla mia visita in Irlanda, ho particolar­
mente apprezzato l’invito del Primate di tutta l’Irlanda a visitare la sua 
Cattedrale in Armagh. Particolarmente significativo è stato anche il fatto che 
l’invito del Primate è stato raccolto e ripetuto dai rappresentanti della Chiesa 
d’Irlanda e da leaders e membri di altre Chiese, comprese molte altre della 
Irlanda del Nord. Sono particolarmente grato per tutti questi inviti.

Questi inviti manifestano il fatto che il Concilio Vaticano II sta portando 
i suoi frutti e che noi ci incontriamo con i nostri colleghi cristiani di altre 
Chiese, come con persone che confessano insieme Gesù Cristo, quale Signore, 
e che ci si accosta gli uni con gli altri nella ricerca dell’unità e della comune 
testimonianza.

Questo atto veramente fraterno ed ecumenico da parte dei rappresentanti 
delle Chiese è anche una testimonianza che i tragici eventi, che hanno luogo 
nell’Irlanda del Nord, non hanno la loro sorgente nel fatto di appartenere 
essi a differenti Chiese e Confessioni. Nonostante ciò che si ripete così spesso 
di fronte all'opinione mondiale, non si tratta di una guerra di religione, di 
una lotta tra Cattolici e Protestanti. Al contrario, Cattòlici e Protestanti, 
come persone che confessano Cristo, traendo ispirazione dalla fede e dal 
Vangelo, cercano di avvicinarsi gli uni agli altri nell’unità e nella pace. 
Quand’essi ricordano il più grande comandamento di Cristo, il comandamento 
dell’amore, non possono comportarsi diversamente.

5. Ma il Cristianesimo non ci comanda di chiudere gli occhi ai difficili 
problemi degli uomini. Esso non ci permette di trascurare e di rifiutare di 
vedere ingiuste situazioni sociali o internazionali. Quello che il Cristianesimo 
proibisce è il ricorso in tali situazioni alle vie dell’odio, 'all’assassinio di 
persone indifese, ai metodi del terrorismo. Permettetemi di dire altresì: il 
Cristianesimo comprende e riconosce la nobile e giusta lotta per la giustizia, 
ma il Cristianesimo è decisamente contrario ad ogni atto destinato a fomen­
tare l’odio e a promuovere o provocare la violenza, e la lotta per la causa della 
«lotta». Il comandamento « Non uccidere » deve obbligare la coscienza della 
umanità, se non si vuole ripetere la terribile tragedia e il destino di Caino.



390

6. Per questa ragione ho ritenuto conveniente venire qui prima di andare 
in America, dove spero di rivolgere un indirizzo presso l’Organizzazione 
delle Nazioni Unite su questi stessi problemi delia pace e della guerra, della 
giustizia e dei diritti umani. Abbiamo deciso insieme, il Cardinale Primate 
ed io, che sarebbe stato meglio per me venire qui, a Drogheda, e che da qui 
avrei reso omaggio aH’«inizio» della fede e al primato della vostra patria; 
e che da qui avrei riflettuto insieme con tutti voi, davanti a Dio, davanti 
alla vostra splendida storia cristiana, su questo problema assai urgente, sul 
problema della pace e della riconciliazione.

Dobbiamo cercare, soprattutto, dove si trovano le cause di questa dram­
matica lotta. Dobbiamo chiamare per nome quei sistemi e ideologie ohe sono 
responsabili di questa lotta. Dobbiamo anche riflettere se l’ideologia della 
rivoluzione fa il vero bene del vostro popolo, il vero bene dell’uomo. E’ possi­
bile costruire il benessere di individui e di popoli sull’odio, sulla guerra? 
E’ giusto spingere le giovani generazioni nella fossa del fratricidio? Non è 
forse necessario cercare soluzioni differenti ai nostri problemi? La lotta 
fratricida non ci rende ancor più impellente la ricerca con tutte le nostre 
forze di soluzioni pacifiche? Tali sono le questioni che io discuterò tra pochi 
giorni davanti all’Assemblea delle Nazioni Unite. Qui oggi, in questa diletta 
terra d’Irlanda, dalla quale tanti prima di me sono partiti per l’America, 
desidero discuterli con voi.

7. Il mio messaggio a voi oggi non può essere differente da quello che 
San Patrizio e San Oliviero Plunkett hanno annunciato a voi. Io predico 
quello che essi hanno predicato: Cristo, ohe è il « Principe della Pace » 
(Is 9, 5); che ci ha riconciliati con Dio e al tempo stesso gli uni con gli 
altri (cfr. 2 Cor 5, 18); che è la sorgente di ogni unità.

Le letture ci parlano di Gesù, quale « Buon Pastore », il cui unico desi­
derio è dii raccogliere tutti in un unico gregge. Son venuto a voi nel suo 
nome, nel nome di Gesù Cristo, il quale morì per « riunire insieme i figli che 
erano dispersi » (Gv 11, 52). Questa è la mia missione, questo il mio mes­
saggio a voi: Gesù Cristo òhe è la nostra pace. Cristo « è la nostra pace » 
(Ef 2, 11). Oggi e sempre egli ripete a noi: « Vi do la mia pace, vi lascio 
la mia pace » (Gv 14, 27). Mai, precedentemente, nella storia del genere 
umano si è tanto parlato di pace e tanto ardentemente invocata la pace, come 
nei nostri giorni. La crescente indipendenza dei popoli e delle Nazioni fa 
sottoscrivere quasi a tutti — almeno in linea di principio — l’ideale di 
universale umana fraternità. Le grandi istituzioni intemazionali dibattono 
la coesistenza pacifica dell’umanità. La pubblica opinione sta prendendo 
sempre più coscienza della assurdità della guerra come mezzo per risolvere 
le discriminazioni. La pace è vista sempre più come condizione necessaria 
per le fraterne relazioni tra le Nazioni e tra i popoli. La pace è sempre più 
chiaramente vista come l’unica via alla giustizia; la pace è di per sé opera 



391

della giustizia. Ma ancora, ripetutamente, è dato costatare come la pace è 
minata e distrutta. Perché allora le nostre convinzioni non sempre sono in 
armonia col nostro comportamento e con i nostri atteggiamenti? E com’è 
ohe non sempre siamo in grado di bandire tutti i conflitti dalla nostra vita?

8. La pace è il risultato di molti atteggiamenti e realtà convergenti; è 
il prodotto di fatti morali, di principi etici basati sul messaggio del Vangelo 
e da esso rafforzato.

Al primo posto voglio qui menzionare: la giustizia. Nel suo messaggio 
per la Giornata Mondiale della Pace del 1971, il mio venerato Predecessore, 
quel Pellegrino della Pace che fu Paolo VI, disse: « La pace deve essere, 
fondata sulla giustizia, sul senso dell’intangibile dignità umana, sul ricono­
scimento d’una incancellabile e felice eguaglianza fra gli uomini, sul dogma 
basilare della fraternità umana. Cioè del rispetto, dell’amore dovuto ad ogni 
uomo, perché uomo ». Da parte mia ho affermato questo messaggio in 
Messico e in Polonia. Lo riaffermo qui in Irlanda. Ogni essere umano ha dei 
diritti inalienabili ohe devono essere rispettati. Ogni comunità umana — 
etnica, storica, culturale o religiosa — ha dei diritti che devono essere 
rispettati. La pace è minacciata ogniqualvolta uno di questi diritti viene 
violato. La legge morale, guardiana dei diritti umani protettrice della dignità 
umana, non può essere accantonata da alcuna persona o gruppo, né dallo 
stesso Stato, per nessun motivo, neppure per la sicurezza o negli interessi 
della legge o dell'ordine. La legge di Dio è giudice al di sopra di ogni ragion 
di Stato. Fintantoché esistono ingiustizie in qualsivoglia dei settori ohe 
toccano la dignità della persona umana, sia nel campo politico, sociale o 
economico, sia nella sfera culturale o religiosa, non esisterà vera pace. Devono 
essere individuate le cause delle diseguaglianze mediante una valutazione 
coraggiosa ed obiettiva, e devono essere eliminate, così che ogni persona 
possa svilupparsi e crescere secondo la piena misura della propria umanità.

9. In secondo luogo, la pace non può essere stabilita mediante la violenza, 
la pace non potrà mai fiorire in un clima di terrore, di intimidazione e di 
morte. E’ Gesù stesso che dice: « Tutti quelli che mettono mano alla spada 
periranno di spada » (Mt 26, 52). Questa è la parola di Dio, ed ingiunge 
a questa generazione di uomini violenti di desistere dall’odio e dalla violenza 
e di convertirsi.

Aggiungo oggi la mia voce a quella di Paolo VI e degli altri miei Prede­
cessori, alle voci dei vostri Capi religiosi, alle voci di tutti gli uomini e le 
donne ragionevoli, e proclamo, con la convinzione della mia fede in Cristo 
e con la coscienza della mia missione, che la violenza è un male, che la 
violenza è inaccettabile come soluzione dei problemi, che la violenza è inde­
gna dell’uomo. La violenza è una menzogna, poiché va contro la verità della 
nostra fede, la verità della nostra umanità. La violenza distrugge ciò che 



392

essa vorrebbe difendere: la dignità, la vita, la libertà degli esseri umani. 
La violenza è un crimine contro l’umanità, poiché distrugge il reale tessuto 
della società. Io prego con voi affinché il senso morale e il convincimento 
cristiano degli uomini e delle donne irlandesi possano non venire mai oscurati 
e recisi dalla menzogna della violenza, affinché nessuno possa mai chiamare 
l’assassinio con altro nome che non sia assassinio, affinché alla spirale della 
violenza non si possa mai dare la qualifica di logica inevitabile o di necessaria 
rappresaglia. Ricordiamo che la parola rimane per sempre: « Tutti quelli che 
mettono mano alla spada periranno di spada ».

10. C’è un’altra parola che deve far parte del vocabolario di ogni cri­
stiano, specialmente quando seno state erette barriere di odio e sospetto. 
Questa parola suona riconciliazione. « Se dunque presenti la tua offerta sul­
l’altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia 
lì il tuo dono davanti all’altare e va prima a riconciliarti con il tuo fratello e 
poi torna ad offrire il tuo dono » (Mt 5, 23-24). Questo comandamento di 
Gesù è più forte di ogni barriera, che l’inettitudine o la malizia umana possa 
costruire. Anche quando la nostra fede nella fondamentale bontà di ogni 
essere umano è stata scossa o minata, anche se convinzioni e atteggiamenti 
a lungo mantenuti hanno indurito i nostri cuori, c’è una fonte potente che 
è più forte di ogni delusione, amarezza o diffidenza inveterata, e quella 
potenza è Gesù Cristo, che portò al mondo perdono e riconciliazione.

Faccio appello a tutti coloro che mi ascoltano, a tutti coloro che sono 
scoraggiati dopo i molti anni di conflitto, violenza e alienazione, perché essi 
tentino ciò che sembra impossibile: mettere una fine a ciò che è intollerabile. 
Io rendo omaggio ai molti sforzi che sono stati fatti da innumerevoli uomini 
e donne nell'Irlanda del Nord per percorrere il sentiero della riconciliazione 
e della pace. Il coraggio, la pazienza, l’indomita speranza in uomini e donne 
di pace hanno rischiarato l’oscurità di questi anni di prova. Lo spirito del 
perdono cristiano dimostrato dai molti, che hanno sofferto nelle loro persone 
o nei loro cari, ha dato ispirazione a moltitudini. Negli anni a venire, quando 
le parole dell’odio e i fatti della violenza sono dimenticati, sono le parole 
di amore e gli atti di pace e di perdono che saranno ricordati. Sono questi 
che ispireranno le generazioni a venire.

A tutti voi che mi ascoltate dico: non credete nella violenza; non appog­
giate la violenza. Non è questa la via cristiana. Non è la via della Chiesa 
cattolica. Credete nella pace, nel perdono e nell’amore; essi infatti sono 
di Cristo.

Le Comunità che sono unite insieme per la loro accettazione del supremo 
messaggio di amore di Gesù, espresso nella pace e nella riconciliazione e 
nel loro rifiuto di ogni violenza, costituiscono una forza irresistibile per 
compiere ciò che molti sono giunti ad accettare come impossibile e destinato 
a rimanere tale.



393

11. Desidero ora rivolgermi a tutti gli uomini e le donne impegnati nella 
violenza. Faccio appello a voi nel linguaggio di una perorazione appassionata. 
In ginocchio vi imploro di allontanarvi dai sentieri della violenza e di tornare 
alle vie della pace. Voi potete anche proclamare che cercate la giustizia. Io 
pure credo nella giustizia e cerco giustizia. Ma la violenza dilaziona soltanto 
il giorno della giustizia. La violenza distrugge l’opera della giustizia. Ulte­
riore violenza in Irlanda trascinerà soltanto in rovina la terra che voi affer­
mate di amare ed i valori che voi sostenete di nutrire. In nome di Dio io vi 
imploro: ritornate a Cristo, il quale morì perché gli uomini possano vivere 
nel perdono e nella pace. Egli vi aspetta, desiderando che ciascuno di voi 
venga a lui, così che egli possa dire a ciascuno di voi: i tuoi peccati sono 
perdonati; va in pace.

12. Faccio appello ai giovani che possano essere stati irretiti in organiz­
zazioni impegnate nella violenza. Io vi dico, con tutto l’amore che ho per voi, 
con tutta la fiducia che ho nei giovani: non ascoltate le voci che parlano il 
linguaggio dell’odio, della vendetta, della rappresaglia. Non seguite alcuna 
guida che vi conduca per le vie che infliggono la morte. Amate la vita, 
rispettate la vita, in voi stessi e negli altri. Mettete voi stessi al servizio della 
vita, non della morte. Non crediate che il coraggio e la forza siano provati 
dalle uccisioni e dalla distruzione. Il vero coraggio consiste nel lavorare per 
la pace. La vera forza consiste nell’unirvi ai giovani e alle giovani della 
vostra generazione in ogni dove per costruire una società giusta, umana e 
cristiana, mediante le vie della pace. La violenza è la nemica della giustizia. 
Solo la pace può condurre alla vera giustizia.

Miei cari giovani: se siete stati irretiti nelle vie della violenza, anche se 
avete compiuto atti di violenza, ritornate a Cristo, il cui dono di addio al 
mondo fu la pace. Solo se tornate a Cristo, troverete pace per le vostre 
coscienze turbate, e serenità per le vostre anime inquiete.

E a voi padri e madri dico: insegnate ai vostri bambini come si fa a 
perdonare, rendete le vostre case luoghi dii amore e di perdono; trasformate 
le vostre strade e i vostri vicinati in centri di pace di riconciliazione. Sarebbe 
un crimine contro la gioventù ed il loro futuro permettere che anche un 
solo bambino cresca soltanto con l’esperienza della violenza e dell’odio.

13. Desidero ora rivolgermi a tutti coloro che sono in posizioni di guida, 
a tutti coloro che possono influire sulla pubblica opinione, a tutti i membri 
delle parti politiche e a tutti coloro che li appoggiano. Io vi dico: non pensate 
di tradire la vostra Comunità quando cercate di comprendere e di rispettare 
e di accettare quelli di una diversa tradizione. Voi servirete al meglio la 
vostra tradizione propria, lavorando con gli altri per la riconciliazione. 
Ciascuna delle Comunità storiche in Irlanda può soltanto nuocere a se stessa 
col cercare di nuocere all’altra. La violenza continua può soltanto compro­



394

mettere tutto ciò che è più prezioso nelle tradizioni e nelle aspirazioni di 
entrambe le Comunità. Che nessuno che s’interessa dell’Irlanda abbia alcuna 
illusione circa la natura e la minaccia della violenza politica. L’ideologia e i 
metodi della violenza sono diventati un problema internazionale della mag­
gior gravità. Quanto più a lungo la violenza continua in Irlanda, tanto più 
crescerà il pericolo ohe questa terra diletta possa diventare ancora un altro 
teatro per il terrorismo internazionale.

14. A tutti coloro che portano responsabilità politiche negli affari di 
Irlanda voglio parlare con la stessa urgenza e intensità, con cui ho parlato 
agli uomini della violenza. Non causate né condonate né tollerate condizioni 
che offrano scusa o pretesto agli uomini della violenza. Coloro che ricorrono 
alla violenza sostengono sempre che solo la violenza porta ad un cambia­
mento. Essi affermano che l’azione politica non può realizzare la giustizia. 
Voi politici dovete provare loro che sono in errore. Voi dovete mostrare che 
esiste una via pacifica, politica verso la giustizia. Dovete mostrare che la 
pace compie le opere della giustizia, mentre la violenza non lo fa.

Esorto voi che siete chiamati al nobile compito della politica ad avere il 
coraggio di affrontare le vostre responsabilità, ad essere guide nella causa 
della pace, della riconciliazione e della giustizia. Se i politici non si decidono 
e non agiscono per un giusto cambiamento, allora il campo è aperto agii 
uomini della violenza. La violenza prospera quando c’è un vuoto politico 
ed un rifiuto di una mossa politica. Paolo VI, scrivendo al Cardinale Conway 
nel marzo 1972, disse: « Ciascuno deve fare la sua parte. Gli ostacoli che 
esistono sulla strada della giustizia vanno rimossi: ostacoli quali la mancanza 
di equità civile, la discriminazione sociale e politica, e i malintesi tra indi­
vidui e tra gruppi. Dev’esserci un mutuo e costante rispetto per gli altri: 
per le loro persone, i loro diritti e le loro legittime aspirazioni ». Oggi faccio 
mie queste parole del mio venerato Predecessore.

15. Sono venuto oggi a Drogheda per una grande missione di pace e di 
riconciliazione. Vengo come pellegrino di pace, della pace di Cristo. Ai 
Cattolici, ai Protestanti, il messaggio è di pace e di amore. Che nessun Prote­
stante Irlandese voglia pensare che il Papa è un nemico, un pericolo o una 
minaccia. Il mio desiderio è che invece i Protestanti vedano in me un amico 
ed un fratello in Cristo. Non perdete la fiducia che questa mia visita possa 
essere feconda e che questa mia voce possa essere ascoltata. E anche se essa 
non fosse ascoltata, testimoni la storia che in un momento diffìcile nella 
esperienza del popolo d’Irlanda il Vescovo di Roma ha posto piede sulla 
vostra terra, che egli è stato con voi e ha pregato con voi per la pace e la 
riconciliazione, per la vittoria della giustizia e dell’amore sull’odio e sulla 
violenza. Sì, questa nostra testimonianza si trasforma finalmente in preghiera, 



395

una preghiera che viene dal cuore per la pace dei popoli che vivono su questa 
terra, pace per tutto il popolo d’irlanda.

Che questa fervida preghiera per la pace penetri luminosamente in tutte 
le coscienze, le purifichi e le afferri.

Cristo, Principe della Pace;
Maria, Madre della Pace, Regina d'Irlanda;
San Patrizio, Sant’Oliver, e tutti voi Santi d'Irlanda;
io, insieme a tutti coloro che sono qui riuniti e a tutti quelli che si 

uniscono a me, vi invoco!
Custodite I'Irlanda. Proteggete l’umanità. Amen.



396

Il Papa all’Assemblea Generale dell’ONU: 2 ottobre 1979

La dignità della persona umana 
fondamento di giustizia e di pace

I diritti dell’uomo e il primato dei valori dello spirito — Due minacce nel mondo 
contemporaneo: l’ingiusta distribuzione dei beni materiali; il mancato rispetto 
dei diritti umani — La difesa energica e tenace della piena « libertà religiosa ».

Signor Presidente,

1. Desidero esprimere la mia gratitudine all’illustre Assemblea generale 
delle Nazioni Unite, alla quale mi è consentito oggi di partecipare e rivolgere 
la parola. La mia riconoscenza va in primo luogo al Signor Segretario Gene­
rale dell’ONU, il Dott. Kurt Waldheim, il quale già nell’autunno scorso — 
poco dopo la mia elezione alla cattedra di San Pietro — mi rivolse l’invito 
per questa visita, e, in seguito, lo rinnovò nello scorso maggio durante il 
nostro incontro a Roma. Sin dall’inizio, ne fui molto onorato e profonda­
mente obbligato. Ed oggi, dinanzi ad una così eletta Assemblea, desidero 
ringraziare Lei, Signor Presidente, che così gentilmente mi ha accolto e 
dato la parola.

2. Il motivo formale del mio intervento odierno è indubbiamente il parti­
colare legame di cooperazione che unisce la Sede Apostolica all’Organizza­
zione delle Nazioni Unite, come attesta la presenza stessa della Missione 
permanente di un Osservatore della Santa Sede presso questa Organizzazione. 
Tale legame, che la Santa Sede tiene in grande considerazione, trova la 
ragione d’essere nella sovranità di cui la Sede Apostolica è, da lungo volgere 
di secoli, rivestita, sovranità che per l’ambito territoriale è circoscritta al 
piccolo Stato della Città del Vaticano, ma che è motivata dalla esigenza 
che ha il Papato di esercitare con piena libertà la sua missione, e, per ogni 
suo possibile interlocutore, Governo o Organismo internazionale, di trattare 
con esso indipendentemente da altre Sovranità. Naturalmente, la natura 
e i fini della missione spirituale propria della Sede Apostolica e della Chiesa 
fanno sì che la loro partecipazione ai compiti e alle attività dell’ONU si 
differenzi profondamente da quella degli Stati in quanto Comunità in senso 
politico-temporale.

3. La Sede Apostolica non soltanto tiene in grande conto la propria 
collaborazione con l’ONU, ma fin dalla nascita dell’Organizzazione ha sempre 
espresso la propria stima e il proprio consenso per lo storico significato di 
questo supremo foro della vita internazionale dell’umanità contemporanea.



397

Essa non cessa anche di appoggiare le sue funzioni ed iniziative, che hanno 
quale scopo la pacifica convivenza e la collaborazione tra le Nazioni. Ne 
abbiamo molte prove. Negli oltre 30 anni di esistenza dell’ONU, messaggi 
ed Encicliche pontificie, documenti dell’Episcopato cattolico, ed anche il 
Concilio Vaticano II le hanno prestato grande attenzione. 1 Pontefici Gio­
vanni XXIII e Paolo VI guardavano con fiducia a questa importante istitu­
zione, come a un eloquente e promettente segno dei nostri tempi. Ed anche 
colui che ora vi parla, fin dai primi mesi del proprio pontificato, ha espresso 
più volte la stessa fiducia e convinzione che nutrivano i suoi Predecessori.

4. Questa fiducia e convinzione della Sede Apostolica, come dicevo, non 
risultano da ragioni puramente politiche, ma dalla stessa natura religioso­
morale della missione della Chiesa Cattolica Romana. Questa, quale comu­
nità universale che raccoglie in sé fedeli appartenenti a quasi tutti i paesi 
e continenti, nazioni, popoli, razze, lingue e culture, è interessata all’esistenza 
ed all’attività dell’Organizzazione, la quale — come deduciamo dal suo 
nome — unisce e associa Nazioni e Stati. Unisce e associa, e non già divide 
e contrappone: essa cerca le vie dell’intesa e della pacifica collaborazione, 
tendendo con i mezzi disponibili e i metodi possibili ad escludere la guerra, 
la divisione, la reciproca distruzione in quella grande famiglia, che è l’uma­
nità contemporanea.

5. Questo è il motivo vero, il motivo sostanziale della mia presenza tra 
Voi, e desidero esprimere gratitudine a così illustre Assemblea, perché ha 
preso in considerazione tale motivo, che può rendere, in qualche modo, 
utile la mia presenza tra Voi. Ha certamente un rilevante significato che 
tra i rappresentanti degli Stati, la cui ragion d’essere è la sovranità dei poteri 
legati al territorio e alla popolazione, si trovi oggi anche il rappresentante 
della Sede Apostolica e della Chiesa Cattolica. Questa Chiesa è quella di 
Gesù Cristo che, davanti al tribunale del giudice romano Pilato, dichiarò 
di essere re, ma di un regno che non è di questo mondo (cfr. Gv 18, 36-37). 
Interrogato poi sulla ragion d’essere del suo regno tra gli uomini, egli spiegò: 
« Per questo io sono nato e per questo sono venuto nel mondo, per rendere 
testimonianza alla verità (Gv 18, 37). Trovandomi quindi dinanzi ai rappre­
sentanti degli Stati, desidero non soltanto ringraziare, ma congratularmi in 
modo particolare, perché l’invito a dare la voce al papa nella Vostra Assem­
blea comprova che l'Organizzazione delle Nazioni Unite accetta e rispetta 
la dimensione religioso-morale di quei problemi umani, dei quali la Chiesa, 
per il messaggio di verità e di amore che deve portare al mondo, si occupa. 
Certamente, per le questioni che sono oggetto delle vostre funzioni e delle 
vostre sollecitudini — attestate dal vastissimo e organico complesso di istitu­
zioni e di attività che fanno capo all’ONU o con essa collaborano, particolar­
mente nei settori della cultura, della sanità, dell'alimentazione, del lavoro, 



398

nell’uso pacifico dell’energia nucleare — è essenziale che ci incontriamo 
in nome dell’uomo inteso nella sua integrità, in tutta la pienezza e multiforme 
ricchezza della sua esistenza spirituale e materiale, come ho espresso nella 
Enciclica « Redemptor hominis », la prima del mio pontificato.

6. In questo momento, profittando della solenne occasione di un incontro 
con i Rappresentanti delle Nazioni del globo, vorrei rivolgere un saluto 
soprattutto a tutti gli uomini e le donne viventi sulla nostra terra. Ad ogni 
uomo, ad ogni donna, senza eccezione alcuna. Ogni essere umano, infatti, 
che abita il nostro pianeta, è membro di una società civile, di una Nazione, 
numerose delle quali sono qui rappresentate. Ognuno di Voi, Illustrissimi 
Signore e Signori, è rappresentante di singoli Stati: sistemi e strutture poli­
tiche, ma soprattutto di determinate unità umane; Voi tutti siete i rappre­
sentanti degli uomini, praticamente di quasi tutti gli uomini del globo: uomini 
concreti, comunità e popoli, che vivono l’odierna fase della loro storia, ed 
insieme sono inseriti nella storia di tutta l’umanità, con la loro soggettività 
e dignità di persona umana, con una propria cultura, con esperienze e aspi­
razioni, tensioni e sofferenze proprie, e con legittime aspettative. In questo 
rapporto trova il suo perché tutta l’attività politica, nazionale e internazio­
nale, la quale — in ultima analisi — viene «dall’uomo», si esercita «me­
diante l’uomo» ed è « per l’uomo». Se tale attività si distacca da questa 
fondamentale relazione e finalità, se diventa, in certo modo, fine a se stessa, 
essa perde gran parte della sua ragion d’essere. Ancor più, può diventare 
perfino sorgente di una specifica alienazione; può diventare estranea all’uo­
mo; può cadere in contraddizione con l’umanità stessa. In realtà, ragion 
d’essere di ogni politica è il servizio all’uomo, è l’adesione, piena di solleci­
tudine e responsabilità, ai problemi ed ai compiti essenziali della sua esi­
stenza terrena, nella sua dimensione e portata sociale, dalla quale contempo­
raneamente dipende anche il bene di ciascuna persona.

7. Mi scuso di parlare di questioni che a Voi, Illustrissimi Signore e 
Signori, sono certamente evidenti. Ma non sembra inutile parlarne, perché 
ciò che insidia più spesso le attività umane è l’eventualità che, nel compierle, 
si possono perdere di vista le verità più lampanti, i principi più elementari.

Mi sia permesso di augurare che l’Organizzazione delle Nazioni Unite, 
per il suo carattere universale, non cessi mai di essere quel «forum», quella 
alta tribuna, dalla quale si valutano, nella verità e nella giustizia, tutti i 
problemi dell’uomo. In nome di questa ispirazione, per questo impulso sto­
rico fu firmata il 26 giugno 1945, verso la fine della terribile seconda guerra 
mondiale, la Carta delle Nazioni Unite e prese vita, il 24 ottobre successivo, 
la vostra Organizzazione. Poco dopo venne il fondamentale suo documento 
che fu la Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo (10 dicembre 1948), 
dell’uomo come individuo concreto e dell’uomo nel suo valore universale.



399

Questo documento è una pietra miliare posta sul lungo e difficile cammino 
del genere umano. Bisogna misurare il progresso dell’umanità non solo col 
progresso della scienza e della tecnica, dal quale risalta tutta la singolarità 
dell’uomo nei confronti della natura, ma contemporaneamente e ancor più 
col primato dei valori spirituali e col progresso della vita morale. Proprio 
in questo campo si manifesta il pieno dominio della ragione attraverso la 
verità nei comportamenti della persona e della società, ed anche il dominio 
sulla natura, e trionfa silenziosamente la coscienza umana, secondo l’antico 
detto: « Genus humanum arte et ratione vivit ».

Proprio quando la tecnica, nell’unilaterale suo progresso, veniva diretta 
a scopi bellici, di egemonie e di conquiste, perché l’uomo uccidesse l’uomo 
e una nazione distruggesse l’altra privandola della libertà o del diritto di 
esistere — e ho sempre davanti alla mia mente l’immagine della seconda 
guerra mondiale, iniziata quarant’anni or sono, il primo settembre 1939, con 
l’invasione della Polonia, e finita il nove maggio 1945 — proprio allora è 
sorta l’Organizzazione delle Nazioni Unite. E tre anni dopo nacque il docu­
mento, che — come ho detto — è da considerare una vera pietra miliare 
sulla via del progresso morale dell’umanità: la Dichiarazione Universale dei 
Diritti dell’Uomo. Governi e Stati del mondo hanno capito che, se non 
vogliono aggredirsi e distruggersi reciprocamente, debbono unirsi. La via 
reale, la via fondamentale che conduce a questo, passa attraverso ciascun 
uomo, attraverso la definizione, il riconoscimento ed il rispetto degli inalie­
nabili diritti delle persone e delle comunità dei popoli.

8. Oggi, a quarant’anni dallo scoppio della seconda guerra mondiale, 
vorrei richiamarmi all’insieme delle esperienze degli uomini e delle Nazioni, 
vissute da una generazione: in buona parte ancora in vita. Non molto tempo 
fa, ho avuto modo di ritornare a riflettere su alcune di quelle esperienze in 
uno dei luoghi più dolorosi e più traboccanti di disprezzo per l’uomo e per 
i suoi fondamentali diritti: il campo di sterminio di Oswiecim (Auschwitz), 
che ho visitato durante il mio pellegrinaggio in Polonia, nel giugno scorso. 
Questo luogo tristemente conosciuto, è, purtroppo, soltanto uno dei tanti 
sparsi sul Continente europeo. Anche il ricordo di uno solo dovrebbe costi­
tuire un segnale di avvertimento sulle strade dell’umanità contemporanea per 
fare sparire una volta per sempre ogni genere di campi di concentramento 
in ogni luogo della terra. E dovrebbe sparire per sempre, dalla vita delle 
Nazioni e degli Stati, tutto ciò che si richiama a quelle orribili esperienze, ciò 
che — sotto forme anche diverse, cioè di ogni genere di tortura e di oppres­
sione, sia fìsica sia morale, esercitata con qualsiasi sistema, in qualunque 
terra — è la loro continuazione, fenomeno ancor più doloroso che si effettua 
col pretesto di «sicurezza» interna e di necessità di conservare una pace 
apparente.



400

9. Gli illustri Presenti mi perdoneranno tale ricordo: ma sarei infedele 
alla storia del nostro secolo, non sarei onesto di fronte alla grande causa 
dell’uomo che tutti desideriamo servire, se — provenendo da quel Paese, 
sul cui vivo corpo è stato costruito, un tempo, «Oswiecim» — io tacessi. 
Lo ricordo tuttavia, illustrissimi e cari Signore e Signori, soprattutto al fine 
di dimostrare da quali dolorose esperienze e sofferenze di milioni di persone 
è sorta la Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo, che è stata posta 
come ispirazione di base, come pietra angolare dell’Organizzazione delle 
Nazioni Unite. Questa Dichiarazione è costata milioni di nostri Fratelli e 
Sorelle che l’hanno pagata con la propria sofferenza e sacrifìcio, provocati 
dall’abbrutimento che aveva reso sorde e ottuse le coscienze umane dei loro 
oppressori e degli artefici di un vero genocidio.

Questo prezzo non può essere stato pagato invano! La Dichiarazione 
Universale dei diritti dell’uomo — con tutto il corredo di numerose Dichia­
razioni e Convenzioni su aspetti importantissimi dei diritti umani, a favore 
dell’infanzia, della donna, dell’uguaglianza tra le razze, e particolarmente 
i due Patti internazionali sui diritti economici, sociali e culturali, e sui diritti 
civili e politici — deve rimanere neU’Organizzazione delle Nazioni Unite 
il valore di base con cui la coscienza dei suoi Membri si confronti e da cui 
attinga la sua ispirazione costante. Se le verità e i principi contenuti in 
questo documento venissero dimenticati, trascurati, perdendo la genuina 
evidenza di cui rifulgevano al momento della nascita dolorosa, allora la 
nobile finalità dell’Organizzazione delle Nazioni Unite potrebbe trovarsi di 
fronte alla minaccia di una nuova rovina. Ciò avverrebbe se sulla semplice 
e insieme forte eloquenza della Dichiarazione Universale dei diritti dell’uomo 
prendesse decisamente il sopravvento un interesse, che si definisce ingiusta­
mente «politico», ma che significa spesso soltanto guadagno e profitto unila­
terale a danno di altri, oppure volontà di potenza che non tiene conto delle 
esigenze altrui, tutto ciò quindi che, per sua natura, è contrario allo spirito 
della Dichiarazione. «L’interesse politico» così inteso, perdonatemi, Signori, 
porta disonore alla nobile e difficile missione che è propria del vostro servizio 
per il bene delle vostre Nazioni e di tutta l’umanità.

10. Quattordici anni fa, parlava da questa tribuna il mio grande Prede­
cessore Papa Paolo VI. Egli ha allora pronunziato alcune parole memorabili 
che desidero oggi ripetere: « Non più la guerra, non più! Mai più gli uni 
contro gli altri », e neppure « l’uno sopra l’altro », ma sempre, in ogni occa­
sione, « gli uni con gli altri ».

Paolo VI è stato un instancabile servo della causa della pace. Anch’io 
desidero seguirlo con tutte le mie forze e continuare tale suo servizio. La 
Chiesa cattolica, in tutti i luoghi della terra, proclama un messaggio di pace, 
prega per la pace, educa l’uomo alla pace. Questa finalità è condivisa, e per 
essa si impegnano anche rappresentanti e seguaci di altre Chiese e Comunità. 



401

e di altre religioni del mondo. E questo lavoro, unito agli sforzi di tutti gli 
uomini di buona volontà, porta certamente frutti. Tuttavia sempre ci turbano 
i conflitti bellici che ogni tanto scoppiano. Quanto ringraziamo il Signore 
quando si riesce, con intervento diretto, di scongiurarne qualcuno, come per 
esempio la tensione che minacciava l’anno scorso l’Argentina e il Cile. 
Quanto auspico che anche nelle crisi del Medio Oriente si possa avvicinarsi 
ad una soluzione. Mentre sono pronto ad apprezzare ogni passo o tentativo 
concreto che si fa per la composizione del conflitto, ricordo che esso non 
avrebbe valore se non rappresentasse davvero la «prima pietra» di una pace 
generale e globale della regione. Una pace che, non potendo non fondarsi 
sull’equo riconoscimento dei diritti di tutti, non può non includere la consi­
derazione e la giusta soluzione del problema palestinese. Con esso è connesso 
anche quello della tranquillità dell’indipendenza e dell’integrità territoriale 
del Libano nella formula che ne ha fatto esempio di pacifica e mutuamente 
fruttuosa coesistenza di comunità distinte e che auspico sia mantenuto nel 
comune interesse, pur con gli adeguamenti richiesti dagli sviluppi della situa­
zione. Auspico inoltre uno statuto speciale che, sotto garanzie internazionali 
— come ebbe ad indicare il mio Predecessore Paolo VI — assicuri il rispetto 
della particolare natura di Gerusalemme, patrimonio sacro alla venerazione 
di milioni di credenti delle tre grandi Religioni monoteistiche, l’Ebraismo, 
il Cristianesimo, e l’Islam.

Non meno ci turbano le informazioni sullo sviluppo degli armamenti, 
che oltrepassano mezzi e dimensioni di lotta e distruzione mai finora cono­
sciuti. Anche qui, incoraggiamo le decisioni e gli accordi che tendono a 
frenarne la corsa. Tuttavia la minaccia della distruzione, il rischio che emerge 
perfino dall’accettare certe «tranquillizzanti» informazioni, incombono gra­
vemente sulla vita dell’umanità contemporanea. Anche il resistere a proposte 
concrete ed effettive di reale disarmo — come quelle che questa Assemblea 
ha richiesto, lo scorso anno, in una Sessione Speciale — testimonia che — 
con la volontà di pace dichiarata da tutti e dai più desiderata — coesista, 
forse nascosto, forse ipotetico, ma reale, il suo contrario e la sua negazione. 
I continui preparativi alla guerra, di cui fa fede la produzione di armi 
sempre più numerose, più potenti e sofisticate in vari paesi, testimoniano 
che si vuole essere pronti alla guerra, ed essere pronti vuol dire essere in 
grado di provocarla, vuol dire anche correre il rischio che in qualche mo­
mento, in qualche parte, in qualche modo qualcuno possa mettere in moto 
il terribile meccanismo di distruzione generale.

11. E’ perciò necessario un continuo, anzi un ancor più energico sforzo, 
che tenda a liquidare le stesse possibilità di provocazioni alla guerra, per 
rendere impossibili i cataclismi, agendo sugli atteggiamenti, sulle convin­
zioni, sulle stesse intenzioni e aspirazioni dei Governi e dei Popoli. Questo 
compito, sempre presente all’Organizzazione delle Nazioni Unite e alle sue 



402

singole istituzioni, non può non essere di ogni società, di ogni regime, di ogni 
governo. A questo compito serve certamente ogni iniziativa che abbia come 
fine la cooperazione internazionale nel promuovere lo «sviluppo». Come 
disse Paolo VI a conclusione della sua Enciclica « Populorum progressio »: 
« Se Io sviluppo è il nuovo nome della pace, chi non vorrebbe cooperarvi 
con tutte le sue forze? ». Tuttavia a questo compito deve servire anche una 
costante riflessione e attività che tenda a scoprire le radici stesse dell’odio, 
della distruzione, del disprezzo di tutto ciò che fa nascere la tentazione della 
guerra non tanto nel cuore delle nazioni quanto nella determinazione inte­
riore dei sistemi che sono responsabili della storia di tutte le società intere. 
In questo lavoro titanico — vero lavoro di costruzione del futuro pacifico 
del nostro pianeta — l’Organizzazione delle Nazioni Unite ha indubbiamente 
un compito chiave e direttivo, per il quale non può non riportarsi ai giusti 
ideali contenuti nella Dichiarazione Universale dei diritti dell’uomo. Questa 
Dichiarazione ha infatti realmente colpito le molteplici e profonde radici 
della guerra, perché lo spirito di guerra, nel suo primitivo e fondamentale 
significato, spunta e matura là dove gli inalienabili diritti dell’uomo ven­
gono violati.

Questa è una nuova visuale, profondamente attuale, più profonda e più 
radicale, della causa della pace. E’ una visuale che vede la genesi della guerra 
e, in certo senso, la sua sostanza nelle forme più complesse che promanano 
dall’ingiustizia, considerata sotto tutti i suoi vari aspetti, la quale prima 
attenta ai diritti dell’uomo e per questi recide l’organicità dell’ordine sociale, 
ripercuotendosi in seguito su tutto il sistema dei rapporti internazionali. La 
Enciclica di Giovanni XXIII «Pacem in terris» sintetizza, nel pensiero 
della Chiesa, il giudizio più vicino ai fondamenti ideali dell’Organizzazione 
delle Nazioni Unite. Bisogna conseguentemente basarsi su di esso e attener­
visi, con perseveranza e lealtà, per stabilire cioè la vera «pace sulla terra».

12. Applicando questo criterio dobbiamo diligentemente esaminare quali 
tensioni principali legate ai diritti inalienabili dell’uomo possano far vacil­
lare la costruzione di questa pace, che tutti desideriamo ardentemente, e 
che è anche il fine essenziale degli sforzi dell’Organizzazione delle Nazioni 
Unite. Non è facile, ma è indispensabile. Nell’intraprenderla ognuno deve 
situarsi in una posizione del tutto oggettiva, essere guidato dalla sincerità, 
dalla disponibilità nel riconoscere i propri pregiudizi od errori, e perfino 
dalla disponibilità nel rinunciare a particolari interessi anche politici. La 
pace è, infatti, un bene più grande e più importante di ciascuno di essi. 
Sacrificando questi interessi alla causa della pace, li serviamo in modo più 
giusto. Nell’interesse politico « di chi può mai essere una nuova guerra? ». 
Ogni analisi deve necessariamente partire dalle stesse premesse: che cioè 
ogni essere umano possiede una dignità la quale, benché la persona esista 
sempre in un contesto sociale e storico concreto, non potrà mai essere smi- 



403

nuita, ferita o distrutta, ma al contrario dovrà essere rispettata e protetta, 
se si vuole realmente costruire la pace.

13. La Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo e gli strumenti 
giuridici sia a livello internazionale che nazionale, secondo un movimento 
che non ci si può augurare se non progressivo e continuo, cercano di creare 
una coscienza generale della dignità dell’uomo, e di definire almeno alcuni 
dei diritti inalienabili dell’uomo. Mi sia permesso di enumerarne qualcuno 
tra i più importanti e universalmente riconosciuti: il diritto alla vita, alla 
libertà e alla sicurezza della persona; il diritto all’alimentazione, all’abbiglia­
mento, all’alloggio, alla salute, al riposo e agli svaghi; il diritto alla libertà 
di espressione, all’educazione e alla cultura; il diritto alla libertà di pensiero, 
di coscienza e di religione e il diritto a manifestare la propria religione, 
individualmente o in comune, tanto in privato che in pubblico; il diritto di 
scegliere il proprio stato di vita, di fondare una famiglia e di godere di tutte 
le condizioni necessarie alla vita familiare; il diritto alla proprietà e al 
lavoro, a condizioni eque di lavoro e ad un giusto salario; il diritto di 
riunione e di associazione; il diritto alla libertà di movimento e alla migra­
zione interna ed esterna; il diritto alla nazionalità e alla residenza; il diritto 
alla partecipazione politica e il diritto alla libera scelta del sistema politico 
del popolo al quale si appartiene. L’insieme dei diritti dell’uomo corrisponde 
alla sostanza della dignità dell’essere umano, inteso integralmente, e non 
ridotto a una sola dimensione; essi si riferiscono alla soddisfazione dei bisogni 
essenziali dell’uomo, all’esercizio delle sue libertà, alle sue relazioni con altre 
persone; ma essi si riferiscono sempre e dovunque all’uomo, alla sua piena 
dimensione umana.

14. L’uomo vive contemporaneamente nel mondo dei valori materiali 
e in quello dei valori spirituali. Per l’uomo concreto che vive e spera, i 
bisogni, le libertà e le relazioni con gli altri non corrispondono mai solamente 
all’uno o all’altra sfera di valori, ma appartengono ad ambedue le sfere. 
E’ lecito considerare separatamente i beni materiali ed i beni spirituali, ma 
per meglio comprendere che nell’uomo concreto essi sono inseparabili, e 
per vedere altresì che ogni minaccia ai diritti umani, sia nell’ambito dei beni 
materiali che in quello dei beni spirituali, è ugualmente pericolosa per la 
pace, perché riguarda sempre l’uomo nella sua integralità.

I miei illustri interlocutori mi consentano di richiamare una regola 
costante della storia dell’uomo, già implicitamente contenuta in tutto ciò 
che è stato ricordato a proposito dei diritti dell’uomo e dello sviluppo inte­
grale. Questa regola è basata sulla relazione fra i valori spirituali e quelli 
materiali o economici. In tale relazione, il primato spetta ai valori spirituali, 
per riguardo alla natura stessa di questi valori come anche per motivi che 
riguardano il bene dell’uomo. Il primato dei valori dello spirito definisce il 



404

significato proprio ed il modo di servirsi dei beni terreni e materiali, e si 
trova per questo stesso fatto, alla base della giusta pace. Tale primato dei 
valori spirituali, d’altra parte influisce nel far sì che lo sviluppo materiale, 
tecnico e di civilizzazione serva a ciò che costituisce l’uomo, cioè che renda 
possibile il pieno accesso alla verità, allo sviluppo morale, alla totale possi­
bilità di godere i beni della cultura di cui siamo eredi, e a moltiplicare tali 
beni a mezzo della nostra creatività. Ecco, è facile constatare che i beni 
materiali hanno una capacità non certo illimitata di soddisfare i bisogni del­
l’uomo; in sé, non possono essere distribuiti facilmente e, nel rapporto tra 
chi li possiede e ne gode e chi ne è privo, provocano tensioni, dissidi, divi­
sioni, che possono arrivare spesso alla lotta aperta. I beni spirituali possono 
essere invece in godimento contemporaneo di molti, senza limiti e senza 
diminuzione del bene stesso. Anzi, più grande è il numero degli uomini che 
partecipa ad un bene, più se ne gode e ad esso si attinge, più quel bene 
dimostra il suo indistruggibile e immortale valore. E’ una realtà confermata 
ad esempio dalle opere della creatività, cioè del pensiero, della poesia, della 
musica, delle arti figurative, frutti dello spirito dell’uomo.

15. Un’analisi critica della nostra civiltà contemporanea mette in luce 
che essa, soprattutto durante l’ultimo secolo ha contribuito, come mai prima, 
allo sviluppo dei beni materiali, ma ha anche generato, in teoria e ancor 
più in pratica, una serie di atteggiamenti in cui, in misura più o meno 
rilevante, è diminuita la sensibilità per la dimensione spirituale dell’esistenza 
umana, a causa di certe premesse per cui il senso della vita umana è stato 
rapportato in prevalenza ai molteplici condizionamenti materiali e econo­
mici, cioè alle esigenze della produzione, del mercato, del consumo, delle 
accumulazioni di ricchezze, o della burocratizzazione con cui si cercano 
di regolare i corrispondenti processi. E questo non è frutto anche dell’aver 
subordinato l’uomo ad una sola concezione e sfera di valori?

16. Quale legame ha questa nostra considerazione con la causa della pace 
e della guerra? Dato che, come abbiamo già detto in precedenza, i beni 
materiali, per la stessa loro natura, sono origine di condizionamenti e di divi­
sioni, la lotta per conquistarli diventa inevitabile nella storia dell’uomo. 
Coltivando questa unilaterale subordinazione umana ai soli beni materiali 
non saremo capaci di superare tale stato di necessità. Potremo attenuarlo, 
scongiurarlo nel caso particolare, ma non riusciremo ad eliminarlo in modo 
sistematico e radicale, se non mettiamo in luce e in onore più largamente, 
agli occhi di ogni uomo, alla prospettiva di tutte le società la seconda dimen­
sione dei beni: la dimensione che non divide gli uomini, ma li fa comunicare 
tra loro, li associa e li unisce.

Ritengo che il prologo famoso della Carta delle Nazioni Unite, in cui 
i Popoli delle Nazioni Unite, « decisi a salvare le future generazioni dal 



405

flagello della guerra », riaffermavano solennemente « la fede nei diritti 
fondamentali dell’uomo, nella dignità e nel valore della persona umana, 
nella uguaglianza dei diritti degli uomini e delle donne, e delle nazioni 
grandi e piccole » intende dare evidenza a tale dimensione.

Non si possono infatti combattere i germi delle guerre in modo soltanto 
superficiale, «sintomatico». Bisogna farlo in modo radicale, risalendo alle 
cause. Se mi sono permesso di richiamare l’attenzione sulla dimensione dei 
beni spirituali, l’ho fatto per sollecitudine per la causa della pace, che si 
costruisce con l’unione degli uomini intorno a ciò che è al massimo, e più 
profondamente, umano, che eleva gli esseri umani al di sopra del mondo 
che li circonda e decide della loro indistruttibile grandezza: indistruttibile 
nonostante la morte alla quale ciascuno di questa terra è soggetto. Vorrei 
aggiungere che la Chiesa cattolica, e, sento di poter dire, tutta la cristianità 
vedono proprio in questo campo il loro compito particolare. Il Concilio 
Vaticano II aiutò a stabilire ciò che la fede cristiana ha in comune in questa 
aspirazione, con le diverse religioni non-cristiane. La Chiesa è quindi grata 
a tutti coloro che, nei confronti di tale sua missione, si comportano con 
rispetto e benvolere, e non la ostacolano o la rendono difficile. L’analisi della 
storia dell’uomo, in particolare nella sua epoca attuale, dimostra quanto 
rilevante è il dovere di svelare più pienamente la portata di questi beni ai 
quali corrisponde la dimensione spirituale dell’esistenza umana. Dimostra 
quanto importante è questo compito per la costruzione della pace, e quanto 
grave sia ogni minaccia contro i diritti dell’uomo. La loro violazione, anche 
nella condizione «di pace», è una forma di guerra contro l’uomo. Sembra 
che esistano due principali minacce nel mondo contemporaneo, che riguar­
dano l’una e l’altra i diritti dell’uomo nell’ambito dei rapporti internazionali 
e all’interno dei singoli Stati o Società.

17. Il primo genere di minaccia sistematica contro i diritti dell’uomo 
è legato, in un senso globale, alla distribuzione dei beni materiali, spesso 
ingiusta sia nelle singole società che nell’intero globo. E’ noto che questi beni 
sono dati all’uomo non soltanto come ricchezze della natura, ma in maggior 
parte vengono da lui goduti come frutto della sua molteplice attività, dal più 
semplice lavoro manuale e fisico, fino alle più complicate forme della produ­
zione industriale, e alle ricerche e studi di specializzazioni altamente qualifi­
cate. Varie forme di disuguaglianza nel possesso dei beni materiali, e nel 
godimento di essi si spiegano spesso con diverse cause e circostanze di natura 
storica e culturale. Ma tali circostanze, se pur possono diminuire la respon­
sabilità morale dei contemporanei, non impediscono che le situazioni di 
disuguaglianza siano contrassegnate dall’ingiustizia e dal danno sociale.

Bisogna quindi prendere coscienza che le tensioni economiche esistenti 
nei singoli paesi, nelle relazioni tra gli Stati e perfino tra interi continenti, 
portano insiti in se stesse elementi sostanziali che limitano o violano i diritti 



406

dell’uomo, per esempio lo sfruttamento del lavoro, e i molteplici abusi della 
dignità dell’uomo. Ne consegue che il criterio fondamentale secondo il quale 
si può stabilire un confronto tra i sistemi socio-economico-politici non è, e 
non può essere, il criterio di natura egemonico-imperialista, ma può, anzi 
deve essere quello di natura umanistica, cioè la misura in cui ognuno di essi 
sia veramente capace di ridurre, frenare ed eliminare al massimo le varie 
forme di sfruttamento dell’uomo, e di assicurare all’uomo, mediante il lavoro, 
non soltanto la giusta distribuzione dei beni materiali indispensabili, ma 
anche una partecipazione corrispondente alla sua dignità, all’intero processo 
di produzione e alla stessa vita sociale che, intorno a questo processo, si viene 
formando. Non dimentichiamo che l’uomo, benché dipenda per vivere dalle 
risorse del mondo materiale, non può esserne lo schiavo, ma il signore. 
Le parole del libro della Genesi: « Riempite la terra; soggiogatela » (Gen 
1, 28) costituiscono in un certo senso una direttiva primaria ed essenziale nel 
campo dell’economia e della politica del lavoro.

18. Certamente in questo campo l’umanità intera, e le singole nazioni 
hanno compiuto, durante l’ultimo secolo, un notevole progresso. Ma non 
mancano mai in questo campo le minacce sistematiche e le violazioni dei 
diritti dell’uomo. Sussistono spesso come fattori di turbamento le terribili 
disparità fra gli uomini e i gruppi eccessivamente ricchi da una parte, e 
dall’altra parte la maggioranza numerica dei poveri o addirittura dei mise­
rabili, privi di nutrimento, di possibilità di lavoro e di istruzione, condannati 
in gran numero alla fame e alle malattie. Ma una certa preoccupazione è 
talvolta suscitata anche da una radicale separazione del lavoro dalla pro­
prietà, cioè dall’indifferenza dell’uomo nei confronti dell’impresa di produ­
zione alla quale lo leghi soltanto un obbligo di lavoro, senza la convinzione 
di lavorare per un bene suo o per se stesso.

E’ comunemente noto che l’abisso tra la minoranza degli eccessivamente 
ricchi e la moltitudine dei miseri è un sintomo ben grave nella vita di ogni 
società. Lo stesso bisogna ripetere, con insistenza ancora più forte, a propo­
sito dell’abisso che divide singoli Paesi e regioni del globo terrestre. Può 
questa disparità grave, che contrappone aree di sazietà ad aree di fame, e di 
depressioni, essere colmata in altro modo se non mediante una cooperazione 
coordinata di tutte le Nazioni? A ciò è necessaria anzitutto una unione 
ispirata ad una autentica prospettiva di pace. Ma tutto dipenderà dal fatto 
se quei dislivelli e contrasti nell’ambito del «possesso» dei beni, saranno 
ridotti sistematicamente e con mezzi veramente efficaci; se spariranno dalla 
carta economica del nostro globo le zone della fame, della denutrizione, 
della miseria, del sottosviluppo, della malattia, dell’analfabetismo; e se la 
pacifica cooperazione non porrà condizioni di sfruttamento, di dipendenza 
economica o politica, che sarebbero soltanto una forma di neo-colonialismo.



407

19. Vorrei, ora, richiamare l’attenzione sulla seconda specie di minaccia 
sistematica, di cui è oggetto, nel mondo contemporaneo, l’uomo nei suoi 
intangibili diritti, e che costituisce, non meno della prima, un pericolo alla 
causa della pace, ossia le diverse forme di ingiustizia nel campo dello spirito.

Si può infatti ferire l’uomo nella sua interiore relazione alla verità, nella 
sua coscienza, nelle sue convinzioni più personali, nella sua concezione del 
mondo, nella sua fede religiosa, così come nella sfera delle cosiddette libertà 
civili nelle quali è decisiva l’eguaglianza di diritti senza discriminazione a 
motivo di origine, razza, sesso, nazionalità, confessione, convinzioni politiche 
e simili. L’eguaglianza di diritti vuol dire l’esclusione delle diverse forme 
di privilegio degli uni e di discriminazione degli altri, siano individui nati 
in una stessa nazione, siano uomini di diversa storia, nazionalità, razza e 
pensiero. Lo sforzo della civilizzazione tende da secoli in una direzione, dare 
cioè alla vita delle singole società politiche una forma in cui possono essere 
pienamente garantiti i diritti obiettivi dello spirito, della coscienza umana, 
della creatività umana, inclusa la relazione dell’uomo con Dio. Eppure 
siamo sempre testimoni delle minacce e violazioni che in questo campo 
ritornano, spesso senza possibilità di ricorsi ed istanze superiori o di rimedi 
efficaci.

Accanto alla accettazione di formule legali che garantiscono come prin­
cipio le libertà dello spirito umano per es. la libertà di pensiero, di espres­
sione, la libertà religiosa, la libertà di coscienza, esiste spesso una struttu­
razione della vita sociale in cui l’esercizio di queste libertà condanna l’uomo, 
se non nel senso formale almeno di fatto a divenire un cittadino di seconda 
o di terza categoria, a vedere compromesse le proprie possibilità di promo­
zione sociale, di carriera professionale, o di accesso a certe responsabilità, e a 
perdere perfino la possibilità di educare liberamente i propri figli. E’ questione 
di massima importanza che, nella vita sociale interna ed in quella interna­
zionale, tutti gli uomini in ogni nazione e paese, in ogni regime o sistema 
politico, possano godere una effettiva pienezza di diritti.

Soltanto una tale effettiva pienezza di diritti garantita ad ogni uomo 
senza discriminazioni, può assicurare la pace alle stesse sue radici.

20. Per quanto riguarda la libertà religiosa, che a me, come Papa, non 
può non stare particolarmente a cuore, anche in relazione proprio alla salva- 
guardia della pace, vorrei riportare qui, come contributo ideale al rispetto 
della dimensione spirituale dell’uomo, alcuni principii contenuti nella Dichia­
razione « Dignitatis humanae » del Concilio Vaticano II. « A motivo della 
loro dignità, tutti gli esseri umani, in quanto sono persone dotate cioè di 
ragione e di libera volontà e perciò investiti di personale responsabilità, 
sono dalla loro stessa natura e per obbligo morale tenuti a cercare la verità, 
in primo luogo quella concernente la religione. E sono pure tenuti ad aderire 
alla verità una volta conosciuta e ad ordinare tutta la loro vita secondo le 



408

sue esigenze » (Dignitatis Humanae 1, 2). « Infatti l’esercizio della religione, 
per sua stessa natura, consiste anzitutto in atti interni volontari e liberi, 
con i quali l’essere umano si dirige immediatamente verso Dio: i quali atti 
da un’autorità meramente umana non possono essere né comandati, né 
proibiti. Però la stessa natura sociale dell’essere umano esige che egli esprima 
esternamente gli atti interni di religione, comunichi con altri in materia 
religiosa, professi la propria religione in modo comunitario » (Dignitatis 
Humanae 1,5).

Queste parole toccano la sostanza del problema. Dimostrano anche in 
che modo lo stesso confronto tra la concezione religiosa del mondo e quella 
agnostica o anche ateistica, che è uno dei «segni dei tempi» della nostra 
epoca, potrebbe conservare leali e rispettose dimensioni umane senza violare 
gli essenziali diritti della coscienza di nessun uomo o donna che vivono 
sulla terra.

Lo stesso rispetto della dignità della persona umana sembra richiedere 
che, quando sia discusso o stabilito, in vista di leggi nazionali o di conven­
zioni internazionali, il giusto tenore dell’esercizio della libertà religiosa, siano 
coinvolte anche le istituzioni, che per loro natura servono la vita religiosa. 
Trascurando tale partecipazione, si rischia di imporre delle norme o delle 
restrizioni in un campo tanto intimo della vita dell’uomo, che sono contrarie 
ai suoi veri bisogni religiosi.

21. L’Organizzazione delle Nazioni Unite ha proclamato l’anno 1979 
l’Anno del Fanciullo. Desidero quindi, in presenza dei rappresentanti qui 
riuniti di tante nazioni del globo, esprimere la gioia che per ognuno di noi 
costituiscono i bambini, primavera della vita, anticipo della storia futura 
di ognuna delle presenti patrie terrestri. Nessun paese del mondo, nessun 
sistema politico può pensare al proprio avvenire diversamente se non tramite 
l’immagine di queste nuove generazioni che dai loro genitori assumeranno 
il molteplice patrimonio dei valori, dei doveri, delle aspirazioni della nazione 
alla quale appartengono, insieme con quello di tutta la famiglia umana. La 
sollecitudine per il bambino, ancora prima della sua nascita, dal primo 
momento della concezione e, in seguito, negli anni dell’infanzia e della giovi­
nezza è la prima e fondamentale verifica della relazione dell’uomo all’uomo.

E perciò, che cosa di più si potrebbe augurare a ogni nazione e a tutta 
l’umanità, a tutti i bambini del mondo se non quel migliore futuro in cui 
il rispetto dei Diritti dell’Uomo diventi una piena realtà nelle dimensioni 
del Duemila che s’avvicina?

22. Ma in tale prospettiva dobbiamo chiederci se continuerà ad accumu­
larsi sul capo di questa nuova generazione di bambini la minaccia del comune 
sterminio i cui mezzi si trovano nelle mani degli Stati contemporanei, e parti­
colarmente delle maggiori Potenze della terra. Dovranno forse ereditare da 



409

noi, come un patrimonio indispensabile, la corsa agli armamenti? Con che 
cosa possiamo spiegare questa corsa sfrenata? Gli antichi solevano dire: 
« si vis pacem, para bellum ». Ma la nostra epoca può credere ancora che 
la vertiginosa spirale degli armamenti serva alla pace nel mondo? Addu­
cendo la minaccia di un nemico potenziale si pensa invece a riservarsi a 
propria volta un mezzo di minaccia per ottenere, con l’aiuto del proprio 
arsenale di distruzione, il sopravvento? Anche qui è la dimensione umana 
della pace che tende a svanire in favore di eventuali, sempre nuovi, 
imperialismi.

Bisogna dunque augurare qui, in modo solenne, ai nostri bambini, ai 
bambini di tutte le nazioni della terra che non si arrivi mai a tale punto. 
E per ciò non cesso di supplicare ogni giorno Iddio che ci preservi, con la 
sua misericordia, da un simile giorno terribile.

23. Alla fine di questo discorso, desidero esprimere ancora una volta 
davanti a tutti gli Alti Rappresentanti degli Stati qui presenti un pensiero 
di stima e di profondo amore per tutti i popoli, per tutte le nazioni della terra, 
per tutte le comunità di uomini. Ognuna di esse ha la propria storia e cultura: 
auguro che possano vivere e svilupparsi nella libertà e nella verità della 
propria storia. Poiché tale è la misura del bene comune di ognuna di esse. 
Auguro che ciascuno possa vivere e fortificarsi con la forza morale di questa 
comunità, che forma i suoi membri come cittadini. Auguro che le autorità 
statali, rispettando i giusti diritti di ciascun cittadino, possano godere, per 
il bene comune, la fiducia di tutti.

Auguro che tutte le Nazioni, anche le più piccole, anche quelle che non 
ancora godono della piena sovranità e quelle alle quali è stata forzatamente 
tolta, possano ritrovarsi in piena uguaglianza con le altre nell’Organizzazione 
delle Nazioni Unite.

Auguro che l’Organizzazione delle Nazioni Unite rimanga sempre il 
supremo foro della pace e della giustizia: autentica sede della libertà dei 
popoli e degli uomini nella loro aspirazione a un futuro migliore.



410

Il Papa all’Episcopato degli Stati Uniti: 5 ottobre 1979

Conferma di un insegnamento collegiale 
sui più gravi e attuali problemi morali

Un lungo elenco di richiami a sostegno di atteggiamenti e comportamenti con­
formi alla Parola di Dio e al Magistero — Il dinamismo della comunità dipende 
dal ricevere intatto il "depositum fidei” — L’unità nella comunione ecclesiale.

Cari Fratelli in Cristo, nostro Signore,

1. Mi sia consentito di dirvi con tutta semplicità quanto io vi sia grato 
per il vostro invito a venire negli Stati Uniti. E’ motivo di immensa gioia per 
me compiere questa visita pastorale e, in particolare, essere oggi qui con voi. 
In questa occasione esprimo gratitudine a voi, non sólo per il vostro invito, 
non solo per tutto quanto avete fatto per preparare la mia visita, ma anche 
per l’essere voi associati con me nell’opera di evangelizzazione, fin dal tempo 
della mia elezione a Papa. Vi ringrazio per il vostro servizio al Popolo santo 
di Dio, per la vostra fedeltà a Cristo, nostro Signore, e per la vostra unione 
con i miei predecessori e con me nella Chiesa e nel Collegio dei Vescovi.

Desidero allo stesso tempo rendere pubblico omaggio a una lunga tradi­
zione di fedeltà alla Sede Apostolica da parte della Gerarchia Americana. 
Durante il corso di due secoli, questa tradizione ha edificato il vostro popolo, 
ha reso autentico il vostro apostolato e arricchito la Chiesa universale.

Desidero, inoltre, oggi davanti a voi, dare atto, con profondo apprezza­
mento, alla fedeltà dei vostri fedeli ed alla rinnovata vitalità ohe essi hanno 
dimostrato nella vita cristiana. Tale vitalità si è manifestata non solo nella 
pratica dei sacramenti delle comunità, ma anche in abbondanti frutti dello 
Spirito Santo. Con grande zelo, il vostro popolo ha cercato di edificare 
il Regno di Dio mediante la scuola cattolica, e attraverso tutti gli sforzi nel 
campo della catechesi. Anche l’evidente interessamento per gli altri è stato 
un impegno fattivo del Cattolicesimo Americano, ed oggi ringrazio i Cattolici 
Americani per la loro grande generosità. Del loro sostegno hanno beneficiato 
le diocesi degli Stati Uniti, e una vasta rete di opere caritatevoli e di progetti 
di auto-promozione, compresi quelli patrocinati dai « Catholic Relief Ser­
vices » e dalla « Campagna per lo Sviluppo Umano ». Ancora, l’aiuto dato 
alle missioni dalla Chiesa negli Stati Uniti, rimane un contributo permanente 
alla causa del Vangelo di Cristo. Per il fatto che i vostri fedeli sono stati 
molto generosi verso la Sede Apostolica, i miei predecessori hanno potuto 
ricevere sostegno nell’affrontare gli impegni del loro ufficio; e così, nell’eser­
cizio della loro universale missione di carità sono stati messi in grado di 
estendere l’aiuto a quanti sono nel bisogno, manifestando con ciò l’interes­



411

samento della Chiesa universale per tutta l'umanità. Per me quindi questa 
è un’ora di solenne gratitudine.

2. Ma, ancor più, questa è un’ora di comunione ecclesiale e dii amore 
fraterno. Sono venuto a voi come un Vescovo fratello: uno ohe, come voi 
stessi, ha conosciuto le speranze e gli impegni di una Chiesa locale; che ha 
lavorato nell’ambito delle strutture di una diocesi, che ha collaborato nel­
l’organismo di una Conferenza Episcopale; che ha conosciuto la stimolante 
esperienza della Collegialità di un Concilio Ecumenico, in quanto esercitata 
da Vescovi insieme con colui ohe presiedeva a tale assemblea collegiale ed 
al tempo stesso era da essa riconosciuto come totius Ecclesiae Pastor, inve­
stito di « una potestà piena, suprema e universale su tutta la Chiesa » (cfr. 
Lumen Gentium, 22). Son venuto a voi come uno che è stato personalmente 
edificato ed arricchito dalla partecipazione al Sinodo dei Vescovi; che fu 
sostenuto e assistito dal fraterno interessamento e dal dono di sé dei Vescovi 
Americani che si recavano in Polonia per esprimere solidarietà alla Chiesa 
nel mio paese; son venuto come uno che ha trovato profonda, spirituale 
consolazione per la propria attività pastorale mediante l’incoraggiamento dei 
Romani Pontefici con i quali e sotto i quali, ho servito il popolo di Dio, e, 
in particolare, mediante l’incoraggiamento di Paolo VI, al quale ho guardato 
non solo come al Capo del Collegio dei Vescovi, ma anche come al mio 
padre spirituale. E oggi, sotto il segno della collegialità e in virtù di un 
misterioso disegno della provvidenza divina, io, vostro fratello in Gesù, sono 
venuto a voi come Successore di Pietro nella Sede di Roma, e perciò come 
Pastore dell’intera Chiesa.

A causa della mia personale responsabilità pastorale, come pure a causa 
della nostra comune responsabilità pastorale verso il popolo di Dio negli 
Stati Uniti, desidero infondervi forza nel vostro ministero di fede in qualità 
di Pastori locali e sostenervi nelle vostre individuali e congiunte attività 
pastorali, incoraggiandovi a star saldi nella santità e verità di nostro Signore 
Gesù Cristo. In voi, desidero onorare Gesù Cristo, il Pastore e Vescovo 
delle nostre anime (cfr. 1 Pt 2, 25).

A motivo della nostra chiamata ad essere pastori del gregge, sentiamo che 
dobbiamo presentarci come umili servitori del Vangelo. Le nostre direttive 
saranno efficaci soltanto nella misura in cui il nostro discepolato sia genuino, 
nella misura in cui le Beatitudini siano diventate l’ispirazione dèlie nostre 
vite, nella misura in cui il nostro popolo trovi realmente in noi benevolenza, 
semplicità di vita e carità universale da esso attesa.

Noi che, per mandato divino, dobbiamo proclamare gli obblighi della 
legge cristiana e che dobbiamo richiamare il nostro popolo a costante conver­
sione e rinnovamento, sappiamo Che si applica soprattutto a noi stessi l’invito 
di San Paolo: « Dovete rivestire l’uomo nuovo creato secondo Dio nella 
giustizia e nella santità vera » (Ef 4, 24).



412

3. La santità della conversione personale è effettivamente la condizione 
per il nostro fruttuoso ministero, come Vescovi della Chiesa. E’ la nostra 
unione con Gesù Cristo che determina la credibilità della nostra testimo­
nianza al Vangelo e la soprannaturale efficacia della nostra attività. Noi 
possiamo proclamare con convinzione « le insondabili ricchezze di Cristo » 
(Ef 3, 8) soltanto se manteniamo fede all’amore e all’amicizia di Gesù, 
soltanto se continuiamo a vivere nella fede del Figlio di Dio.

Dio ha fatto un grande dono alla Gerarchia Americana in anni recenti: 
la canonizzazione di Giovanni Neumann. Un Vescovo Americano è stato 
ufficialmente elevato dalla Chiesa Cattolica per essere esemplare servitore 
del Vangelo e pastore del popolo di Dio, in considerazione soprattutto del 
suo grande amore per Cristo. In occasione della canonizzazione, Paolo VI 
si chiese: « Quale è il significato di questo straordinario evento, il significato 
di questa canonizzazione? ». E rispose, dicendo: « E’ la celebrazione della 
santità ». E questa santità di San Giovanni Neumann si è manifestata nel­
l’amore fraterno, nella carità pastorale e nello zelante servizio da parte di 
uno che era Vescovo di una Diocesi e un autentico discepolo di Cristo.

Durante la canonizzazione, Paolo VI continuò, dicendo: « La nostra 
cerimonia oggi è effettivamente la celebrazione della santità. Nel medesimo 
tempo, è una profetica anticipazione — per la Chiesa, per gli Stati Uniti, 
per il mondo — di un rinnovamento di amore: amore per Dio, amore per 
il prossimo ». Come Vescovi, siamo chiamati ad esercitare nella Chiesa 
questo ruolo profetico di amore e, perciò, di santità.

Guidati dallo Spirito Santo, dobbiamo essere tutti profondamente con­
vinti Che la santità occupa il primo posto nella nostra vita e nel nostro mini­
stero. A questo proposito, come Vescovi scorgiamo l’immenso valore della 
preghiera: la preghiera liturgica della Chiesa, la nostra preghiera comunitaria 
e la nostra preghiera individuale. In questi ultimi tempi, molti di voi hanno 
trovato che la pratica di fare ritiri spirituali insieme con i fratelli Vescovi 
è veramente un aiuto per quella santità, nata dalla verità. Vi sostenga Dio 
in questa iniziativa: affinché ciascuno di voi, e tutti voi insieme, possiate 
adempiere il vostro ruolo come segno di santità offerto al popolo di Dio 
nel suo pellegrinaggio verso il Padre, ed essere anche voi, come San Giovanni 
Neumann, una profetica anticipazione della santità. Il popolo ha bisogno 
di Vescovi, a cui guardare come a leaders nella ricerca della santità, Vescovi 
che cercano di anticipare profeticamente nella propria vita la realizzazione 
di quel traguardo, a cui essi conducono i fedeli.

4. San Paolo sottolinea le relazioni della giustizia e della santità con la 
verità (cfr. Ef 4, 24). Gesù stesso, nella sua preghiera sacerdotale, chiede al 
Padre di consacrare i suoi discepoli per mezzo della verità; e aggiunge: 
« La tua parola è verità - Sermo tuus veritas est » (Gv 17, 17). E continua 
dicendo che per i discepoli consacra se stesso, perché anch’essi siano consa- 



413

orati nella verità. Gesù consacrò se stesso perché i discepoli potessero essere 
consacrati (separati), dalla comunicazione di ciò che egli era: la Verità. 
Gesù dice al Padre suo: « Ho dato loro la tua parola » - « La tua parola 
è verità» (Gv 17, 14-17).

La santa parola di Dio, che è verità, è comunicata da Gesù ai suoi 
discepoli. Questa parola è affidata, come sacro deposito, alla sua Chiesa, 
ma soltanto dopo che egli aveva impiantato nella sua Chiesa, mediante la 
potenza dello Spirito Santo, uno speciale carisma per conservare e trasmettere 
intatta la parola di Dio.

Con grande sapienza, Giovanni XXIII convocò il Concilio Vaticano IL 
Scrutando i segni dei tempi, egli si accorse che quello che occorreva era 
un Concilio di natura pastorale, un Concilio Che avrebbe dovuto far risplen­
dere il grande amore pastorale e la cura di Gesù Cristo, il Buon Pastore, 
per il suo popolo. Ma egli si accorse anche che un Concilio pastorale, per 
essere genuinamente efficace, necessitava di una solida base dottrinale. E 
precisamente per questa ragione, appunto perché la parola di Dio è la sola 
base di ogni iniziativa pastorale, Giovanni XXIII nel giorno dell’apertura 
del Concilio — 11 ottobre 1962 — fece la seguente dichiarazione: « Il più 
grande interesse del Concilio Ecumenico è questo: che il sacro deposito della 
dottrina cristiana sia custodito e insegnato in forma più efficace ».

Questo spiega l’ispirazione di Papa Giovanni; questo è ciò che doveva 
essere la nuova Pentecoste: questa è la ragione per cui i Vescovi della Chiesa 
— nella più grande manifestazione di collegialità data nella storia del mondo 
— furono chiamati a raccolta: « affinché il sacro deposito della dottrina 
cristiana fosse salvaguardato ed insegnato più efficacemente ».

Nel nostro tempo Gesù ha continuato a consacrare di nuovo i suoi disce­
poli nella verità, e lo ha fatto mediante un Concilio Ecumenico; egli ha 
continuato a trasmettere, con la potenza dello Spirito Santo, la parola del 
Padre alle nuove generazioni. E ciò che Giovanni XXIII ritenne essere il 
motivo del Concilio, anch’io lo considero il motivo di questo periodo post­
conciliare.

Per questa ragione, nel mio primo incontro nello scorso novembre con 
i Vescovi Americani, in occasione della loro visita ad limina, io dissi: 
« Questa poi è la mia più profonda speranza oggi per i pastori della Chiesa 
in America, come anche per tutti i pastori della Chiesa universale che il 
sacro deposito della dottrina cristiana sia custodito e insegnato in modo 
più efficace ». Nella parola di Dio è la salvezza del mondo. In virtù della 
proclamazione della parola di Dio, il Signore continua nella sua Chiesa, 
e mediante la Chiesa, a consacrare i suoi discepoli, comunicando loro la 
verità, che è lui stesso.

Per questa ragione, il Concilio Vaticano II sottolinea il compito che ha 
il Vescovo di annunciare la piena verità del Vangelo e di proclamare « l’intero 



414

mistero di Cristo » (Christus Dominus, 12). Questo insegnamento fu costan­
temente ripetuto da Paolo VI per la edificazione della Chiesa universale. 
Fu esplicitamente proclamato da Giovanni Paolo I nello stesso giorno in 
cui morì, e anch’io l’ho frequentemente riaffermato durante il mio pontifi­
cato. E sono sicuro che i miei successori e i vostri successori manterranno 
questo insegnamento, finché Cristo ritorni nella gloria.

5. Tra le carte, che furono lasciate a me da 'Paolo VI, c’è una lettera 
scritta a lui da un Vescovo, in occasione della nomina di quest’ultimo 
all’episcopato. E’ una lettera molto bella. In forma di proposito risolutivo, 
essa contiene una chiara affermazione del compito dèi Vescovo di salvaguar­
dare e insegnare il deposito della dottrina cristiana di proclamare l’intero 
mistero di Cristo. A motivo delle splendide intuizioni che essa presenta, mi 
piace comunicarvene uno stralcio.

Nel manifestare il suo impegno ad essere leale nell'obbedienza a Paolo VI 
e ai suoi successori, il Vescovo scriveva: « Sono deciso:

— ad essere fedele e costante nel proclamare il Vangelo di Cristo,
— a mantenere il contenuto della fede intero e incorrotto, come tra­

smesso dagli apostoli e professato dalla Chiesa in ogni tempo e luogo ».
E poi con uguale perspicacia, il Vescovo continuava a dire a Paolo VI 

che, con l’aiuto di (Dio onnipotente, egli era determinato:
— « a edificare la Chiesa, come Corpo di Cristo, e a rimanere unito ad 

essa col vostro vincolo, con l’ordine dei Vescovi, sotto l’autorità del Succes­
sore di San Pietro Apostolo;

— a mostrare benevolenza e compassione nel nome del Signore per i 
poveri e per i forestieri e per quanti sono nel bisogno;

— a cercare le pecore smarrite e di raccoglierle nell’ovile del Signore;
— a pregare incessantemente per il popolo di Dio, e adempiere i gra­

vissimi obblighi del sacerdozio in maniera da non offrire alcun motivo di 
biasimo ».

Ecco l’edificante testimonianza di un Vescovo, di un Vescovo Americano, 
al ministero episcopale di santità e verità. Queste parole danno credito a 
lui e anche a tutti voi.

Un impegno per la nostra epoca —come per tutte le epoche della Chiesa 
— è quello di portare il messaggio del Vangelo al centro della vita del nostro 
popolo, affinché esse possano vivere la piena verità della loro verità, della 
loro Redenzione e della loro adozione in Gesù Cristo, affinché siano arric- 
oh'ite della « giustizia e santità di verità ».

6. Nell’esercizio del vostro ministero di verità, come Vescovi degli Stati 
Uniti, voi avete offerto collegialmente, mediante dichiarazioni e lettere pasto­
rali, la parola di Dio al vostro popolo, mostrando la sua importanza per la 



415

vita quotidiana, mettendo in evidenza il potere che essa ha di elevare e sanare 
e al tempo stesso di sostenere le sue intrinseche esigenze. Tre anni fa voi 
avete fatto ciò in modo veramente speciale mediante una vostra Lettera 
Pastorale, che aveva un titolo tanto bello: « Vivere in Gesù Cristo ». Questa 
Lettera, nella quale avete offerto al vostro popolo il servizio della verità, 
contiene numerosi punti, ai quali desidero oggi far allusione.

Con pietà, con comprensione e con amore, voi avete trasmesso un 
messaggio collegato con la Rivelazione e col mistero della fede. E così, con 
grande carità pastorale voi avete parlato dell’amore di Dio, dell’umanità e 
del peccato, e del significato della redenzione e della vita in Cristo. Voi 
avete parlato della parola di Cristo in quanto essa tocca gli individui, la 
famiglia, la comunità e le nazioni. Voi avete parlato di giustizia e di pace, 
di carità, di verità e di amicizia. E voi avete parlato di alcune speciali 
questioni, riguardanti la vita morale dei cristiani: nei suoi aspetti sia indi­
viduali sia sociali.

Voi avete esplicitamente parlato del dovere della Chiesa di essere fedele 
alla missione affidatale. E proprio per questo motivo avete parlato di certi 
punti, che dovrebbero essere chiaramente riaffermati, dato che l’insegna­
mento cattolico nei loro riguardi è stato messo in dubbio, negato, o in pratica 
violato. Voi avete ripetutamente proclamato i diritti umani, la dignità umana 
e l'incomparabile valore della gente di qualunque origine razziale ed etnica, 
dichiarando che « l’antagonismo e la discriminazione razziale sono tra i mali 
più persistenti e dannosi del nostro Paese ». Voi avete rigettato con forza 
l’oppressione del debole, la manipolazione dell’indifeso, lo spreco dei beni 
e delle risorse, gli incessanti preparativi bellici, le strutture e la politica 
sociale ingiusta, ed ogni crimine compiuto e rivolto contro gli individui e 
contro la creazione.

Con la schiettezza dei Vangeli, la compassione di Pastori e la carità di 
Cristo, voi avete affrontato la questione dell'indissolubilità del matrimonio, 
affermando giustamente: « Il patto tra un uomo e una donna uniti in matri­
monio cristiano è tanto indissolubile e irrevocabile quanto l’amore di Dio 
per il suo popolo e l’amore di Cristo per la sua Chiesa ».

Esaltando la bellezza del matrimonio voi avete giustamente preso posi­
zione sia contro la teoria della contraccezione sia contro gli atti contrac­
cettivi, come fece l’Enciclica Humanae vitae. Ed io stesso oggi, con la stessa 
convinzione di Paolo VI, ratifico l’insegnamento di questa Enciclica, emesso 
dal mio Predecessore « in virtù del mandato affidatoci da Cristo » (AAS 
60, 1968, p. 485).

Descrivendo l’unione sessuale tra marito e moglie come una speciale 
espressione del loro patto di amore, voi avete giustamente affermato: « Il 
rapporto sessuale è un bene umano e morale soltanto nell’ambito del matri­
monio: fuori del matrimonio esso è immorale ».



416

Come uomini che hanno « parole di verità e la potenza di Dio » (2 Cor 
6, 7), come autentici maestri della legge di Dio e pastori compassionevoli, 
voi avete anche giustamente affermato: « Il comportamento omosessuale... 
in quanto distinto dall’orientamento omosessuale, è moralmente disonesto ». 
Nella chiarezza di questa verità, voi avete esemplificato l’effettiva carità di 
Cristo; voi non avete tradito coloro i quali, a motivo dell’omosessualità, 
si trovano di fronte a diffìcili problemi morali, come invece sarebbe successo 
se, in nome della comprensione e della compassione, o per qualunque altra 
ragione, aveste suscitato una falsa speranza per qualunque fratello o sorella, 
Piuttosto, con la vostra testimonianza alla verità dell’umanità secondo il 
piano di Dio, voi avete realmente manifestato amore fraterno, incoraggiando 
la vera dignità, la vera dignità umana di coloro che guardano alla Chiesa 
di Cristo per la norma che viene dalla parola di Dio.

Voi avete anche dato testimonianza alla verità, servendo così tutta la 
umanità, quando, facendo eco all’insegnamento del Concilio («A partire 
dal concepimento, la vita dev’essere garantita con la massima cura »: Gau­
dium et spes 51), avete anche riaffermato il diritto alla vita e l'inviolabilità 
di ogni vita umana, inclusa la vita dei bambini non ancora nati. Voi avete 
chiaramente detto: « Uccidere questi bambini innocenti non ancora nati è 
un crimine indicibile... Il loro diritto alla vita deve essere riconosciuto e 
pienamente protetto dalla legge ».

E come avete difeso i bambini non ancora nati secondo la verità del loro 
essere, così avete anche chiaramente pariato in favore degli anziani, asse­
rendo che « l’eutanasia o l’uccisione per pietà... è un grave male morale... 
Tale uccisione è incompatibile col rispetto per la dignità umana e la vene­
razione per la vita ».

Nel vostro pastorale interessamento per il vostro popolo in tutti i suoi 
bisogni (inclusi la casa, l’educazione, la salute, l’impiego e l’amministrazione 
della giustizia) voi avete dato ulteriore testimonianza al fatto che tutti gli 
aspetti della vita umana sono sacri. Voi avete proclamato, infatti, che la 
Chiesa non abbandonerà mai l’uomo né le sue necessità temporali, in quanto 
essa guida l’umanità alla salvezza e alla vita eterna. E poiché il più grande 
atto di fedeltà della Chiesa all’umanità e il suo « compito fondamentale 
di tutte le epoche e, in modo particolare, della nostra, è di dirigere lo sguardo 
dell’uomo, di indirizzare la coscienza e l’esperienza di tutta l’umanità verso 
il mistero di Cristo » (Redemptor hominis 10), perciò voi avete giustamente 
fatto allusione alla vita eterna. In effetti, è in questa proclamazione della 
vita eterna Che noi suscitiamo un grande motivo di speranza per il nostro 
popolo. Contro gli attacchi del materialismo, contro il dilagante secolarismo, 
contro il permissivismo morale.

7. Un senso di pastorale responsabilità è stato pure espresso da singoli 
Vescovi nel loro ministero come pastori locali. A tutto credito dei loro



417

Autori, io vorrei citare solo due esempi recenti di Lettere Pastorali pubblicate 
negli Stati Uniti. Ambedue sono esempi di responsabili iniziative pastorali. 
Una di esse tratta della questione del razzismo, denunciandolo vigorosamente. 
L’altra si riferisce all’omosessualità e tratta la questione, come dovrebbe 
essere fatto, con chiarezza e grande carità pastorale, rendendo così un reale 
servizio alla verità e a coloro che sono in cerca di questa verità liberante.

'Fratelli in Cristo: se proclamiamo la verità nell’amore, non è possibile 
per noi evitare ogni critica; né è possibile piacere a tutti. Ma è possibile 
lavorare realmente per il bene di ciascuno. Perciò siamo umilmente convinti 
che Dio è con noi nel nostro ministero di verità e che egli « non ci ha dato 
uno Spirito di timidezza, ma di forza, di amore, di saggezza » (2 Tim 1,7).

Uno dei più grandi diritti dei fedeli è di ricevere la Parola di Dio nella 
sua purezza e integrità, qual è garantita dal 'Magistero della Chiesa univer­
sale; il Magistero autentico dei Vescovi della Chiesa cattolica, i quali inse­
gnano in unione col Papa. Cari Fratelli: possiamo essere sicuri che lo Spirito 
Santo ci assiste nel nostro insegnamento, se restiamo assolutamente fedeli 
a'1 Magistero universale.

A questo riguardo vorrei aggiungere un punto estremamente importante, 
che ho recentemente sottolineato parlando ad un gruppo di Vescovi nella 
loro visita ad limina: « Nella comunità dei fedeli, che deve sempre man­
tenere l’unità cattolica con i Vescovi e la Sede Apostolica, ci sono molte 
intuizioni di fede. Lo Spirito Santo è attivo nell’illuminare le menti dei 
fedeli con la sua verità, e nell’infiammare i loro cuori col suo amore. 
Ma queste intuizioni di fede e questo sensus fidelium non sono indipendenti 
dal magistero della Chiesa, che è uno strumento dello stesso Spirito Santo 
ed è assistito da lui. Solo quando i fedeli sono stati nutriti dalla Parola 
di Dio, fedelmente trasmessa nella sua purezza e integrità, i loro carismi 
propri diventano pienamente operativi e fecondi. Quando la Parola di Dio 
è fedelmente proclamata alla Comunità ed è accolta, essa produce in abbon­
danza frutti di giustizia e santità di vita. Ma il dinamismo della Comunità 
nel comprendere e nel vivere la Parola di Dio dipende dal ricevere intatto 
il depositum fidei; a questo scopo preciso è stato dato alla Chiesa uno spe­
ciale carisma apostolico e pastorale. E’ l’unico e medesimo Spirito di verità 
che dirige i cuori dei fedeli e garantisce il magistero dei pastori del gregge ».

8. Una delle più grandi verità, di cui noi siamo umili custodi, è la 
dottrina dell’unità della Chiesa, quella unità che è offuscata sul volto umano 
della Chiesa da ogni forma di peccato, ma che sussiste indistruttibile nella 
Chiesa Cattolica (cfr. Lumen gentium, 8; Unitatis redintegratio, 2-3). La 
coscienza del peccato ci chiama incessantemente alla conversione. La volontà 
di Cristo ci stimola a lavorare seriamente e costantemente per l’unità con 
tutti i nostri Fratelli cristiani, essendo consapevoli che l’unità da noi cercata 
è quella della perfetta fede, una unità nella verità e nell’amore. Dobbiamo 



418

pregare e studiare insieme, sapendo tuttavia che l'intercomunione tra cristiani 
divisi non è la risposta alla chiamata di Cristo per la perfetta unità. Con 
l’aiuto di Dio noi vogliamo continuare a lavorare umilmente e risolutamente 
per rimuovere le effettive divisioni, che ancora esistono, e restaurare così 
quella piena unità nella fede che è la condizione per partecipare all’Eucaristia 
(cfr. l’Allocuzione del 4 maggio 1979). La consegna del Concilio Ecumenico 
appartiene a ciascuno di noi; così anche il Testamento di Paolo VI afferma 
circa l’ecumenismo; « Si prosegua l’opera di avvicinamento con i Fratelli 
separati, con molta comprensione, con molta pazienza, con grande amore; 
ma senza deflettere dalla vera dottrina cattolica ».

9. In quanto Vescovi, che sono servitori della verità, noi siamo anche 
chiamati ad essere servitori dell’unità, nella comunione con la Chiesa.

Nella comunione della santità, noi stessi siamo chiamati, come ho ricor­
dato sopra, alla conversione, così da poter predicare con forza convincente 
il messaggio di Gesù: « Riformate le vostre vite e credete nel Vangelo ». 
Noi abbiamo uno speciale compito da svolgere nel salvaguardare il Sacra­
mento della Riconciliazione, così che, nella fedeltà ad un precetto divino, 
noi e il nostro popolo possiamo sperimentare nel nostro intimo più profondo 
che la grazia ha sovrabbondato più del peccato (cfr. Rom 5, 20). Da parte 
mia, ratifico l’invito profetico di Paolo VI, che stimolava con urgenza i 
Vescovi ad aiutare i loro Presbiteri a « comprendere in profondità quanto 
essi collaborano da vicino, mediante il Sacramento della Penitenza, col 
Salvatore nell’opera della conversione » (Allocuzione del 20 aprile 1978). 
A questo proposito, confermo di nuovo le norme della Sacramentum Poeni­
tentiae, che così saggiamente sottolineano la dimensione ecclesiale del Sa­
cramento della Penitenza e indicano i limiti precisi della Assoluzione Gene­
rale, come fece Paolo VI nella sua Allocuzione ai Vescovi americani in 
visita ad limina.

La conversione nella sua vera natura è la condizione per quella unione 
con Dio, Che raggiunge la sua massima espressione nella Eucaristia. La nostra 
unione con Cristo nell’Eucaristia presuppone, a sua volta, che i nostri cuori 
siano tesi alla conversione, che essi siano puri. Questa, in verità, è parte 
importante della nostra predicazione al popolo. Nella mia Enciclica ho 
cercato di esprimere queste cose con le seguenti parole: « Cristo, che invita 
al banchetto eucaristico, è sempre lo stesso Cristo che esorta alla penitenza, 
che ripete il "Convertitevi”. Senza questo costante e sempre rinnovato sforzo 
per la conversione, la partecipazione all’Eucaristia sarebbe priva della sua 
piena efficacia redentrice » (Redemptor hominis, 20). Di fronte ad un diffuso 
fenomeno del nostro tempo, secondo cui molti tra il nostro popolo che rice­
vono la Comunione fanno scarso uso della Confessione, dobbiamo sottolineare 
l’invito fondamentale di Cristo alla conversione. Dobbiamo anche ribadire 
Che l’incontro personale con Gesù che perdona nel Sacramento della Ricon- 



419

cicliazione è un mezzo divino, che tiene desta nei nostri cuori e nelle nostre 
comunità una coscienza del peccato nella sua perenne e tragica realtà, e che 
effettivamente produce, con l’azione di Gesù ed il potere del suo Spirito, 
frutti di conversione nella giustizia e nella santità della vita. Con questo 
Sacramento noi veniamo rinnovati nel fervore, rafforzati nelle nostre risolu­
zioni e sostenuti dal divino incoraggiamento.

10. Come guide scelte in una comunità di lode e di preghiera, è nostro 
gaudio particolare offrire l’Eucaristia e dare al nostro popolo il senso della 
sua vocazione in quanto popolo pasquale, che ha l.’«alleluja» come canto 
proprio. Dobbiamo sempre ricordare che il valore di ogni evento liturgico 
e l’efficacia di ogni segno liturgico presuppone il grande principio, secondo 
cui la liturgia cattolica è teocentrica e che è soprattutto « l’adorazione della 
maestà divina » (cfr. Sacrosanctum concilium, 33) in unione a Gesù Cristo. 
Il nostro popolo ha un senso soprannaturale, per il quale guarda con vene­
razione ad ogni liturgia, specialmente a ciò che riguarda il mistero della 
Eucaristia. Con fede profonda il nostro popolo comprende che l'Eucaristia, 
nella Messa e al di fuori della Messa, è il Corpo ed il Sangue di Cristo, e 
perciò è degna dell’adorazione data al Dio vivente e a lui solo.

Come ministri di una comunità di servizio, è nostro privilegio proclamare 
la verità dell’unione di Cristo con i suoi membri nel suo Corpo òhe è la 
Chiesa. Quindi raccomandiamo ogni servizio reso nel suo nome e ai suoi 
fratelli (cfr Mt 25, 45).

In una comunità di testimonianza e di evangelizzazione possa questa 
essere limpida e senza biasimo. A questo riguardo la stampa cattolica e gli 
altri mezzi di comunicazione sociale sono chiamati a compiere una speciale 
funzione di grande dignità al servizio della verità e della carità. Lo scopo 
della Chiesa nell'usare e nel patrocinare questi mezzi è collegato con la sua 
missione di evangelizzazione e di servizio all’umanità; attraverso tali mezzi 
la Chiesa spera di promuovere sempre più efficacemente l’edificante mes­
saggio del Vangelo.

11. Ogni Chiesa locale, alla quale voi presiedete e che voi servite, è una 
comunità fondata sulla (Parola di Dio e agente nella verità di questa Parola. 
E’ nella fedeltà alla comunione con la Chiesa universale che è autentica e 
resa stabile l’unità locale. Nella comunione con la Chiesa universale le Chiese 
locali trovano sempre più chiaramente la loro propria identità ed il loro 
arricchimento. Ma tutto ciò richiede ohe le Chiese singole conservino una 
totale apertura alla Chiesa universale.

Questo è il mistero che noi oggi celebriamo, proclamando la santità e la 
verità e l’unità del ministero episcopale.

Fratelli: questo nostro ministero ci rende responsabili di fronte a Cristo 
ed alla sua Chiesa. Gesù Cristo, il grande Pastore (1 Pt 5, 4), ci ama e ci 



420

sostiene. E’ lui che trasmette la parola del Padre suo e ci consacra nella 
verità, così che ciascuno di noi possa dire a sua volta del nostro popolo: 
« Per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consacrati nella 
verità » (Gv 17, 19).

Preghiamo e dedichiamo una speciale energia a promuovere e a mantenere 
le vocazioni al sacro Presbiterato, così che la cura pastorale del ministero 
sacerdotale possa essere assicurata per le generazioni future. Vi chiedo di 
fare appello ai genitori e alle famiglie, ai Preti, ai Religiosi e ai Laici per 
unirsi nell'adempiere questa vitale responsabilità dell’intera Comunità. E ai 
giovani stessi teniamo desta la sfida della sequela di Cristo e dell’abbracciare 
il suo invito con piena generosità.

E poiché noi stessi perseguiamo ogni giorno la giustizia e la santità nate 
dalia verità, guardiamo a Maria, Madre di Gesù, Regina degli Apostoli e 
Causa della nostra letizia. S. Francesca Saveria Cabrini, S. Elisabetta Ann 
Seton e S. Giovanni Neumann preghino per noi e per tutto il popolo che 
siete Chiamati a servire in santità e verità e nell’unità di Cristo e della 
sua Chiesa.

Cari Fratelli: « La grazia sia con tutti quelli che amano il Signore nostro 
Gesù Cristo, con amore incorruttibile » (Ef 6, 24).



421

ATTI DELL'ARCIVESCOVO

In ricordo di Paolo VI e Giovanni Paolo I

Servi buoni e fedeli 
della Chiesa universale
Venerdì 28 settembre, nel primo anniversario della morte di Paolo VI 

(6 agosto ’78) e dell’improvvisa scomparsa di Giovanni Paolo I (28 settembre 
’78) l’Arcivescovo Cardinal Anastasio Balestrerò ha presieduto al santuario 
della Consolata una solenne concelebrazione di ricordo e di suffragio.

A presiedere la nostra preghiera c’è Gesù Cristo, sommo ed eterno 
sacerdote: in nome suo e in nome nostro presenta al Padre coloro che Egli 
dal Padre stesso ha ricevuto. Lo abbiamo appena sentito nella lettura del 
Vangelo: Gesù si sente responsabile di coloro che il Padre gli ha dato, ed 
è per questo che prega, ed è per questo che Egli li presenta al Padre ad 
uno ad uno, ricordando il mistero della carità nel quale Gesù vive e nel 
quale Egli è stato mandato agli uomini affinché diventino partecipi del 
mistero di amore: non è forse qui la sostanza del messaggio cristiano e 
della missione di Gesù?

Il riferimento alla preghiera del Signore — suggeritoci da questa litur­
gia che viviamo nel ricordo degli ultimi due Pontefici che Dio ha chiamato 
a sé — è un riferimento profondamente significativo: anch'essi sono di 
Cristo. Il Padre li ha dati a Cristo, perché Cristo li desse al mondo come 
continuatori della sua missione e come garanti della fedeltà della Chiesa 
sposa a questa missione e a questo ministero. Si può pensare che, nel 
loro ritorno al Padre, non sia stato Cristo a presentarli? Proprio Cristo li 
ha presentati al Padre. E’ importante per noi osservare come la Chiesa ci 
fa meditare, nel ricordo dei due Papi alla preghiera di Gesù. Tutti abbiamo 
bisogno della preghiera di Cristo per essere presentati al Padre, assoluta- 
mente tutti. La Chiesa è talmente convinta di aver bisogno della preghiera 
di Cristo, che ci invita in primo luogo — mentre ci raduna — a sintoniz­
zarci con la preghiera di Gesù. Questi due Papi sono due « salvati », sono 
due redenti e come tali, hanno bisogno che la preghiera di Cristo li accom­
pagni, come ne abbiamo bisogno tutti. La loro storia illustre, le loro virtù 
eminenti, la loro missione generosa e fedele non li rende « immuni » dalla 
necessità della preghiera di Cristo e della Chiesa: noi preghiamo per loro. 
Ma che cosa domandiamo? Non abbiamo da fare altro che unirci alla pre­
ghiera di Gesù: « Padre, me li hai dati ed io ora te li restituisco ». Il gesto 



422

della Chiesa — che presenta questi suoi servi fedeli al Padre con Cristo — 
è un gesto stupendo che dobbiamo cercare di capire perché esso ci aiuta ad 
entrare in maniera profonda nel significato ultimo della salvezza. Arriva per 
tutti il giorno definitivo della salvezza, quando la misericordia di Cristo 
orante e della Chiesa fedele presenta gli uomini a Dio Padre in un gesto 
irrevocabile e definitivo. Ora i servi del Signore sono per sempre nella sua 
pace.

Forse voi penserete: « Ma si tratta di due Papi tanto grandi che il popo­
lo cristiano li canonizzerebbe battendo le mani e acclamandoli: che biso­
gno hanno della nostra preghiera? ». Ebbene — proprio perché questi due 
Pontefici hanno dato testimonianza di un Cristianesimo creduto e vissuto 
con coerenza, con assiduità, con coraggio — hanno bisogno della preghiera 
della Chiesa. Se non pregassimo, dimostreremmo di non averli capiti: di­
mostreremmo che il nostro rapporto con essi — che pur abbiamo vissuto 
tutti attraverso esperienze e vicende diverse — non è stato un rapporto 
cristiano, ma è stato solo un rapporto umano, dove le ragioni e le valuta­
zioni puramente umane hanno preso il sopravvento. Invece no: preghiamo 
per loro e con loro proprio perché li abbiamo conosciuti come credenti, 
come annunciatori, come messaggeri e come custodi, non solo della loro 
ma soprattutto della nostra fede. Li abbiamo conosciuti come Vicari di 
Cristo e come «segni» vorremmo dire come «segni sacramentali » della 
fedeltà di Cristo verso la Chiesa e della fedeltà della Chiesa verso Cristo. 
Eleviamo al Padre una preghiera che ci metta in sintonia con quella di Gesù 
e che — mentre affida i servi fedeli alla misericordia del Padre —ci fa capire 
la grandezza della bontà del Signore e colma il nostro spirito di ricono­
scenza perché Egli ci ha fatto dono di questi due Papi.

Ma siamo anche invitati dalla saggezza della Chiesa, che si esprime 
in una venerabile tradizione, a ricordarci di loro: la loro presenza nella 
vita della Chiesa è un dono di Dio che non si può dimenticare; è un tesoro 
che non si può trascurare; è un esempio che non si può ignorare; è uno 
stimolo ed è una testimonianza alla quale occorre essere attenti.

Paolo VI ci offre l’esempio diuturno di un servizio instancabile alla vita 
della Chiesa nelle sue manifestazioni centrali. La sua esistenza fu quasi 
tutta al servizio della Chiesa universale, in grandi responsabilità condivise 
con il Papa. Egli stesso, per oltre quindici anni, fu Sommo Pontefice. E non 
è il caso di ricordare come siano stati questi quindici anni, come egli li 
abbia vissuti, e come la sua sia stata una presenza vivida, significativa, 
fedele e nello stesso tempo una presenza incrollabile. L'inesauribilità del­
la sua pazienza nel patire — la storia, forse, dirà che Paolo VI è stato uno 
dei Papi che ha sofferto di più! — lo « configurava » alla croce, lo circon­
dava forse di una aureola austera, lo rendeva qualche volta difficile da 
capire e faticoso da seguire. Ma, oggi che Paolo VI è nella pace di Dio, 



423

noi sentiamo che la sua presenza — nella testimonianza lasciata alla Chie­
sa — scava in profondità, apre strade, illumina orizzonti.

Ricordiamo Giovanni Paolo I, il Papa dei 33 giorni. Che strana vicenda! 
Ricordiamo che queste cose le fa il Signore, senza domandare consiglio 
a nessuno e senza dare spiegazioni a nessuno. Questo Papa avanza sul 
nostro orizzonte con la serenità di una primavera e scompare con la rapi­
dità di un tramonto assolutamente inatteso: e proprio per questo è il 
segno di un Signore più sfolgorante che mai. A che cosa servono gli uomini 
quando hanno annunziato il Signore e lo hanno annunziato con la pienezza 
della loro fede, con l’autenticità della loro coerenza, con il coraggio della 
loro testimonianza? A che cosa serve che la loro presenza visibile tra 
noi sia lunga? Nessuno è insostituibile. Il « pontificato di 33 giorni » ha 
forse scritto un secolo di storia. Di chi è il merito?. Riconosciamo pure 
all'amabilissimo Pontefice eccezionali qualità di spirito e di umanità, ma 
il merito di questi 33 giorni è di Dio solo.

Mentre raccomandiamo a Dio i servi buoni e fedeli, noi benediciamo il 
Signore per il dono che ci ha fatto recandoceli e per il dono che ci ha fatto 
togliendoceli. La nostra riconoscenza non vuol diventare nostalgia, la no­
stra gratitudine non vuol diventare rammarico, ma vuole trasformarsi in 
un silenzio adorante dei misteriosi disegni di Dio e in una stupefatta 
ammirazione per le cose che il Signore sa fare in maniera tanto provvida 
e tanto imprevedibile. Ci troviamo anche noi sintonizzati con Paolo VI e 
Giovanni Paolo I che sono in cielo, nel glorificare il Signore e nel sentire 
che le sue opere sono grandi. La nostra preghiera diventi « un cammino di 
comprensione » sempre più vivida e più profonda delle grandi opere del 
Signore, che agisce tra noi oggi nel contesto delle nostre persone, delle 
nostre vite, della nostra società e dei nostri problemi. Sia benedetto Iddio! 
Questo benedire il Signore non sia solo un debito che assolviamo, ma sia 
un viatico che rinnova il nostro spirito; ci faccia capire che è bello — 
proprio perché Cristo è l’unico Salvatore — che anche i servi più grandi 
passino e segnino, in una maniera tanto completa e sofferta, la verità di 
un mistero che non finisce mai: il mistero del Signore che viene.



424

Per il mese e la « Giornata » delle Missioni

Collaborare all'attività 
evangelizzatrice della Chiesa

Ricorre il 60° anniversario della enciclica « Maximum illud » di Be­
nedetto XV, encliclica interamente dedicata al tema delle Missioni. In 
occasione della Giornata Missionaria di quest’anno mi sembra opportuno 
ricordare tale documento per promuovere una sempre più illuminata con­
sapevolezza circa il nostro dovere di collaborare all’attività evangelizza­
trice della Chiesa, nello spirito affermato dell’enciclica stessa.

La corresponsabilità missionaria nei riguardi della Chiesa Universale 
può venire sintetizzata nel binomio : pluralità nell’unità. Ma perché esso 
non venga distorto ed interpretato unilateralmente, così da frantumare 
l’unità e vanificare la pluralità, è indispensabile che l’anima di questa 
cooperazione sia sempre guidata da un unico spirito e persegua un mede­
simo scopo.

Questo è il ruolo assunto dalle Pontificie Opere Missionarie, ruolo che 
non è di privilegio ma di servizio. Esse infatti costituiscono il mezzo più 
importante ed efficace per adempiere all’obbligo del sostegno alle Mis­
sioni, in senso pienamente ecclesiale.

Libere iniziative carismatiche, all’inizio, sorte dal popolo per impulso 
dello Spirito Santo che provvede in ogni momento alle necessità della Sua 
Chiesa, le Pontificie opere Missionarie si qualificarono come strutture 
portanti della cooperazione, idonee a dar vita, in tempi relativamente 
brevi, al fatto universale della collaborazione missionaria.

Nell’intento dei fondatori, esse facevano appello a tutta la cristia­
nità ed a tutte le componenti sociali. Concepite come movimento di massa, 
ciascuna di loro si indirizzava in particolare ad una specifica categoria del 
popolo di Dio. La loro attività mirava innanzi tutto alla coscientizzazione 
dei fedeli, invitati a farsi carico personale dell’appoggio agli operatori 
evangelici. « Tutti i fedeli per tutti gli infedeli » rappresentava infatti 
la parola d’ordine degli iscritti alle Opere.

Sosteneva l’organizzazione un periodico informativo. Esso rappresen­
tava nel secolo scorso il periodico più letto nel mondo, grazie alle colorite 
relazioni provenienti da terre lontane e misteriose. Gli Stati Sardi ne 
furono sommersi, Torino in testa, naturalmente. Tra i più convinti so­
stenitori l’Arcivescovo Fransoni. « Provo la più viva gioia pensando che 
la vostra generosa pietà sarà per metterci in grado di spargerlo tra voi 



425

nella più abbondante quantità di copie... » scriveva con entusiasmo nel 
1838 ai suoi diocesani. Gli spiriti ed i cuori si dilatavano alla dimensione 
del mondo. Abbondanti i frutti: vivo interessamento per una causa sino 
allora ignorata e negletta, ed ora ricca di popolarità e di fascino; risveglio 
della coscienza missionaria; vocazioni numerose e promettenti.

Per quanto concerne le componenti spirituali e materiali della colla­
borazione, esse si articolavano in una trilogia popolare, semplice ed effi­
cace, valida tuttora: « Preghiere, Sacrifici, Aiuti ». Le offerte venivano 
raccolte da ogni parte del mondo, poi divise fra le Chiese di missione, 
senza preferenze nazionalistiche.

L’aiuto finanziario si collocava così, sino dagli inizi, tra gli scopi pri­
mari delle Pontificie Opere Missionarie, ma ciò che lo caratterizzava, dif­
ferenziandolo da iniziative similari, era il suo aspetto universalista. L’uni­
versalità esprimeva una impostazione diversa di programma e di metodo 
nella distribuzione dei sussidi, ma significava soprattutto una scelta ideale. 
Configurava l’istituzione ed il suo carattere, rappresentava la sua forza 
ed il suo avvenire.

Agli ispirati ideatori non era stato difficile constatare che, unicamente 
attraverso un fondo internazionale diretto da un organismo centrale in 
grado di recepire le istanze di tutte le comunità di missione, sarebbe stato 
possibile organizzare con sollecitudine la più equa distribuzione dei sus­
sidi raccolti. La nuova forma di assistenza si rivelò subito la più efficiente, 
anche perché discreta e rispettosa nei riguardi della mentalità e sensibi­
lità, nonché dei valori delle giovani cristianità. Esse poterono così, in 
pieno, conservare la loro autonomia, senza correre il rischio di venir 
scambiate per succursali delle Chiese occidentali, teleguidate da centri 
decisionali estranei al loro mondo e problemi.

Questa fraterna assistenza viene tuttora attuata nella Chiesa Univer­
sale, attraverso all’organizzazione delle Pontificie Opere Missionarie, di 
cui fanno parte le stesse giovani Chiese. In queste prospettive di colla­
borazione, la « Maximum illud » afferma ed esorta: « Desideriamo che 
siano aiutate in modo particolare quelle opere che sono appositamente 
istituite a vantaggio di tutte le Missioni ».

Sono certo che la nostra diocesi sarà, come sempre e più di sempre, 
sensibile e generosa nell’accogliere questo invito, vivendo la Giornata 
Missionaria con profondo spirito di Chiesa e di Chiesa Missionaria. Iddio 
benedica i buoni propositi e le belle iniziative di tutti a favore della causa 
missionaria, e Maria, Regina delle missioni, consoli tutti i volenterosi 
cooperatori missionari.

1* ottobre
festa di S. Teresa di Gesù Bambino + Anastasio card. Ballestrero

Patrona delle Missioni Cattoliche Arcivescovo



426

Al clero diocesano: Villa Lascaris 3 ottobre 1979

Il mistero di Dio ispira 
comunione e missione della Chiesa

Il punto di partenza della meditazione emerge da un fatto di Chiesa 
che si sta verificando in questi giorni. Il viaggio del Papa mette in evi­
denza la natura missionaria della Chiesa; può costituire un commento 
molto vivo e realistico alla Parola del Signore che ai suoi apostoli ha 
detto: « Come il Padre ha mandato me, così io mando voi. Andate e 
predicate il Vangelo a ogni creatura ».

Sembra proprio che Giovanni Paolo II abbia preso alla lettera que­
sto « andare », e perché in meno di un anno tutti possiamo constatare 
che il Santo Padre abbia fatto parecchio. Uno degli aspetti che caratte­
rizzano di più il suo « andare » — e che impressionano — è il riferi­
mento costante al testo del Vangelo: « Andate e predicate il Vangelo ». 
Il Papa in nove giorni ha fatto 73 discorsi... se questo non è parlare, se 
questo non è annunziare... Siamo tutti chiamati a riflettere su questa di­
mensione missionaria della Chiesa.

La Chiesa è missionaria proprio perché è mandata da Cristo: « Come 
il Padre ha mandato me così io mando voi ». Da questa missione nasce 
l’identità più profonda della Chiesa del Signore. E’ una missione quindi, 
quella della Chiesa, che prima di riferirsi a ciò che la Chiesa fa, va rife­
rita a ciò che la Chiesa è nel suo intimo più profondo e nella sua dimen­
sione di mistero. La Chiesa è un mistero missionario: il Padre manda il 
Figlio, il Padre e il Figlio mandano lo Spirito. E tutto questo non sol­
tanto come supremo principio della missione della Chiesa, ma anche come 
« archetipo » della missione della Chiesa, quel mistero di comunione e 
di amore che si apre al di fuori del mistero personale di Dio e che tra­
bocca al di fuori.

La Chiesa è mandata per questa forza profonda della missione. Que­
sto è il principio dinamico della Chiesa: la Chiesa è ciò che è proprio 
per questo collegamento, per questa partecipazione, per questo continuo 
stimolo che viene dal Figlio di Dio e dallo Spirito Santo, che è mandato 
dal Padre. La missionarietà è nella logica dello stesso mistero di Dio. 
Questa missionarietà intima e profonda della Chiesa è anche la radice 
della sua unità e della sua comunione. Può sembrare un paradosso, ma 
la Chiesa sarà tanto più comunione quanto più sarà missionaria (« Come 
il Padre ha mandato me... ») e Cristo ha sottolineato incessantemente, 



427

durante la sua vita, la sua comunione con il Padre: « Io faccio come vuole 
il Padre, io dico ciò che il Padre ha detto ». Questa comunione anima 
tutta la missione di Cristo: Cristo « missionario » del Padre...

Il rapporto tra missionarietà e comunione, quindi, è nella realtà della 
Chiesa, precisamente perché ciò è nella realtà del mistero di Dio. La 
Chiesa è come un « travaso » del mistero personale di Dio, che è comu­
nione ed è amore. E’ l’impeto dell’amore che trascina Dio ad essere crea­
tore e salvatore; che coinvolge Dio fino all’estremo gesto di missione — 
che è l’Incarnazione —; e che fonda quindi la vitalità della Chiesa come 
mistero missionario. Ma, evidentemente, la missionarietà della Chiesa 
non è soltanto questa forza profonda che le deriva dal Padre e dal Figlio, 
ma è anche l’assunzione dell’uomo come il più grande gesto missionario 
di incarnazione da parte di Dio. A sua volta, l’altro gesto è che nella 
logica e nella continuità dell’incarnazione è proprio la Chiesa che « as­
sume » gli uomini, la Chiesa che è fatta di uomini. Di uomini che, proprio 
per il mistero e per il sacramento ecclesiale, vengono a loro volta « as­
sunti » da questa missione. Noi non siamo soltanto i destinatari del­
l’azione missionaria della Chiesa, ma siamo anche coloro che danno al­
l’azione missionaria della Chiesa la sua consistenza storica e la sua con­
cretezza quotidiana. Noi siamo chiamati ad essere la « missionarietà della 
Chiesa »; non solo siamo stati raggiunti dalla Chiesa che — fedele alla 
sua missione —, ci ha battezzato, ci ha redento in Cristo Gesù e nello 
Spirito, ma siamo stati raggiunti da questa azione della Chiesa, poiché 
siamo associati all’azione della Chiesa stessa. Quindi, non soltanto desti­
natari della missionarietà della Chiesa, ma anche portatori e « veicolo » 
della missionarietà della Chiesa.

A me pare che — proprio in questa prospettiva — sia necessario 
leggere che, nel disegno di Dio, nessun uomo è escluso dall’essere questa 
Chiesa missionaria. Nessun uomo è estraneo a questa vocazione missio­
naria della Chiesa e a questa missione della Chiesa. Questo significa che 
noi dobbiamo continuamente riferirci a una visione di Chiesa nella quale 
non siamo preoccupati di pensare ai confini ma nella quale siamo preoc­
cupati di realizzare la missione. Il fatto che il Concilio, nella « Lumen 
Gentium », abbia dedicato meno tempo a definire chi sono e chi non 
sono i membri della Chiesa; il fatto che il Concilio abbia aperto una 
prospettiva anche su una certa gradualità dell’essere o del non essere 
membri della Chiesa... tutto ciò è significativo proprio perché entra nella 
logica di quell’essenziale missionarietà che caratterizza la Chiesa. Tra il 
disegno di Dio e la realtà ci sono degli sfasamenti — questo lo sappia­
mo — ma chi li giudica? Chi li valuta? Comunque, tutti coloro che, in 
un modo o nell’altro, sono partecipi della missione della Chiesa, debbono 



428

impegnarsi a far sì che la Chiesa sia sempre così sconfinata, come è il 
mistero missionario di Dio in Cristo Signore.

Questo implica evidentemente una visione di Chiesa. Essa non è 
sistemata e non è consolidata; non è in una situazione soddisfacente o 
insoddisfacente, minima o ottimale... la Chiesa è una realtà dinamica; 
è in movimento; è, per definizione, una realtà che cresce, che matura, 
che esprime incessantemente la sua fecondità. Per questo ci dobbiamo 
persuadere di un fatto: quando constatiamo che la Chiesa è incompiuta, 
non siamo di fronte ad un infortunio, ma questa è la logica di una realtà 
che non può essere compiuta finché il tempo non sarà compiuto. Questo 
innalza la nostra speranza e nello stesso tempo impegna la nostra pa­
zienza.

Nell’uno o nell’altro caso, ciò provoca la nostra fedeltà. Dobbiamo 
avere la passione per la Chiesa. Dobbiamo sentire che siamo la Chiesa 
del Signore, non per imporle i nostri limiti (che esistono), ma per « apri­
re » questi limiti a qualcosa che ci trascende e che è proprio la ricchezza 
misteriosa della Chiesa missionaria.

Il nostro sentirci Chiesa mentre, da un lato, ci fa passare attraverso 
un travaglio che non ha mai sosta; dall’altro lato ci realizza in maniera 
sovrabbondante, piena, non coercibile da confini... Non siamo mai abba­
stanza Chiesa, per poter dire: ecco sono arrivato. La Chiesa che pensasse 
di essere arrivata, non sarebbe più missionaria, non sarebbe più fedele 
a quel comando di Gesù (« andate! ») perentorio, permanente e defini­
tivo. La Chiesa va. La Chiesa è in cammino. Proprio per questo a me 
sembra che non possiamo vagheggiare un tipo di Chiesa dove — per 
rimanere nell’immagine — il paesaggio sia tutto conosciuto, le strade 
siano tutte esplorate, le esperienze siano tutte vissute. No, assolutamente 
no: la Chiesa è un « andare » nel nome del Signore, che porta continua- 
mente in regioni nuove dello Spirito, della carità, dell’esperienza umana, 

Dobbiamo sentire la Chiesa così. Se tutto questo dovesse sembrarci 
duro, forse ci potremo ricordare di quella parola che il Signore ci ha 
detto: « Il Figlio dell’uomo non ha dove posare il capo ». Questa parola 
si interpreta solo in chiave di povertà, ma si può anche interpretare in 
chiave di continuo « andare », di essere continuamente in missione, dove 
non è lecito fermarsi e abbandonarsi alla stanchezza e alla sfiducia.

La missionarietà della Chiesa porta con sé l’esigenza di vedere conti­
nuamente emergere disponibilità, docilità allo Spirito, attenzione alle 
strade, penetrazione delle situazioni. C’è l’esigenza che la Chiesa, nei 
suoi gesti importanti e più significativi, non diventi una realtà ripetitiva, 
che si consolida in una tradizione intesa come ripetizione delle stesse cose. 
La Chiesa è, per definizione, nuova; è la nuova creatura. La novità le 
deriva da Cristo, dallo Spirito e soprattutto dalla perenne novità per la 



429

quale anche Lui non è realtà definitiva ma è immagine di Dio ed inesau­
ribile verità. La missionarietà della Chiesa è qualcosa di talmente pro­
fondo che non si può ridurre a certe esperienze che potrebbero anche 
sembrare di proselitismo. E’ qualcosa di diverso. E’ la sua vocazione a 
non essere estranea a nessun uomo, a essere presente nella vita di ogni 
uomo, nella concreta situazione storica. La missionarietà ci interpella con­
tinuamente. Quando si tratta dell’azione apostolica noi tendiamo a creare 
dei sistemi. Per me è molto commovente sentire quanti tentativi ci sono, 
ogni giorno, per creare nuovi sistemi pastorali. Anche la pastorale è 
arrivata a rivendicare per sé la definizione di scienza.

I missionari sanno benissimo come si fa: si parte e non si conosce 
neanche la strada; c’è solo la bussola con i punti cardinali... e chissà 
dove è finito il manuale di pastorale! I missionari hanno la libertà dei 
figli di Dio. Quando ritornano, dicono di rimpiangere le missioni: la 
loro esperienza missionaria è il loro viatico perché fanno l’esperienza della 
libertà dei figli di Dio come nessun altro. Non sono anarchici... ma, 
proprio perché l’esperienza missionaria ha prevalso su tutto, essa ha anche 
conservato una certa nativa spontaneità, una certa creatività, una certa 
sorpresa che non cambia mai. Girando il mondo, non ho mai trovato 
missionari annoiati. Forse da noi anche la noia, ogni tanto, fa parte del 
nostro non facile bagaglio.

Vorrei che calassimo queste considerazioni di carattere generale nella 
nostra esperienza. Qui il discorso diventa sacerdotale. Noi siamo impe­
gnati nella missionarietà della Chiesa — essa ci coinvolge — diventiamo 
operatori missionari e dobbiamo conservare ed esaltare tutte le esigenze 
della missionarietà di fondo. L’« andare » deve essere la caratteristica del 
nostro operare. Non dobbiamo aspettare che la gente venga, ma dob­
biamo andare., .e a forza di andare, qualcuno si domanderà perché an­
diamo, e qualcuno ci dirà: « Vi aspettavo ».

C’è una grazia in questo nostro andare che, mentre documenta la 
nostra disponibilità e docilità interiore, rende anche testimonianza alla 
missione della Chiesa: ecco l’altro aspetto della missionarietà della Chie­
sa! Forse non è inutile ricordare la parabola del seminatore: « Uscì il 
seminatore a gettare il suo seme... ». Questa è la nostra missione. Il buon 
seminatore va e semina dappertutto. Egli ha tanta fiducia nel seme che 
sparge che non bada dove lo sparge: lo getta ovunque. Un commentatore 
produttivistico della parabola potrebbe dire: « D’accordo, ma poteva 
risparmiarsi di buttarlo tra i sassi! ». Questa mentalità del successo e del 
prodotto non va d’accordo con la parabola del seminatore. Egli ha rice­
vuto un seme e lo sparge dovunque può. Il missionario fa così: quando 
ha vuotato il sacco del suo seme, può riposarsi riempiendo di nuovo 
il sacco.



430

In queste prospettive abbiamo motivi di tanta nostra speranza e di 
entusiasmo: è bello fare così e vale la pena gettare la vita in un’impresa 
di questo genere. E’ evidente che, facendo così, ci si configura a Cristo; è 
evidente che quel « come il Padre ha mandato me così io mando voi » di­
venta qualificante, ci modella, ci plasma, ci dà un volto, un cuore e 
un’identità. Allora il mistero della Chiesa missionaria non sarà soltanto 
un tesoro che gestiamo per gli altri ma sarà anche un tesoro che trasfor­
merà noi, in un continuo incessante processo di trasformazione che non 
solo ci renderà figli di Dio con Cristo in maniera sempre più compiuta, 
ma aiuterà a renderci conto che, per definizione, noi non siamo soli, ma 
siamo una comunità, una comunione. Le istanze che questa comunione ci 
apre non sono soltanto quelle affettive, ma ben più radicali che finiscono 
con l’incidere sulla stessa nostra globale identità: Cristo è missionario e 
noi, Chiesa, siamo missionari con Lui.

C’è una mentalità secondo la quale sarebbe auspicabile che la Chiesa 
non avesse nemici; che tutti le volessero bene; che avversità, tribolazioni, 
persecuzioni non esistessero di fronte alla Chiesa. In una mentalità del 
genere c’è il grosso rischio che noi, comunità cristiane, cadiamo in atteg­
giamenti che fanno veramente problema, se ci mettiamo nella prospettiva 
della fede. Cristo, quando è stato portato al tempio ed è stato riconosciuto 
dal vecchio Simeone, è stato dichiarato Messia, colui nel quale molti 
avranno atteso la salvezza, colui che sarà « segno di contraddizione ». E’ 
inconcepibile una realtà missionaria senza che questa connotazione (del 
« segno di contraddizione ») venga meno, e quindi senza che il riferi­
mento del Vangelo a ciò che toccherà ai missionari venga in qualche 
modo preso. « Il discepolo non è da più del maestro »: lo ha detto Gesù 
e quindi non c’è da stupirsi per le difficoltà della Chiesa.

Non diamo un’interpretazione fatalistica di queste difficoltà, ma non 
diamo neppure un’interpretazione pessimistica: è la condizione della 
missione, dell’incarnazione, della redenzione. Tutto questo non può di­
ventare storia se non attraverso questa misteriosa e incombente « corru­
zione » rappresentata dalle difficoltà e dalle persecuzioni. A me pare che 
ciascuno debba essere capace di rendersi conto che le difficoltà non sono 
un segno che la Chiesa non è viva e non è fedele, ma sono una condizione 
esistenziale nella quale la Chiesa è missionaria. Sta a noi aver fiducia, 
pazienza, coraggio, fortezza. Ma dobbiamo anche impegnarci ad aver la 
capacità di renderci conto che la tribolazione è un segno della benedizione 
di Dio, e può diventare motivo della nostra serenità. Non è il caso di 
parlare di trionfalismi. Una visione di Chiesa missionaria non può pre­
scindere da questo « segno di contraddizione ». In fin dei conti, per 
quanto questo peso possa essere duro da portare, è anche stimolo a per­
severare nel bene e a crescere nella speranza.



431

Decreto di nomina dei Vicari Generali

Principali e diretti collaboratori del vescovo nel ministero episcopale 
sono i suoi vicari e tra essi particolarmente i vicari generali che ne con­
dividono la responsabilità pastorale nei riguardi di tutta la comunità dio­
cesana:

Avevamo confermato, ad interim, con decreto dato il 26-9-1977, giorno 
successivo al nostro ingresso in diocesi, nel medesimo ufficio e con le 
medesime facoltà tutti i vicari del nostro venerato predecessore, sia i 
vicari generali che i vicari episcopali al fine di favorire nella arcidiocesi 
la continuità nel ministero pastorale:

Attuata in data odierna, dopo matura riflessione e consultazione, la sud- 
divisione del territorio in quattro distretti pastorali, abbiamo provveduto 
oggi alla nomina dei vicari episcopali territoriali determinandone l'ufficio 
e le facoltà con apposito statuto:

Considerato ora che monsignor Livio Maritano, già infaticabile vescovo 
ausiliare e vicario generale, è stato trasferito alla sede di Acqui, è nostra 
intenzione provvedere alla nomina dei vicari generali:

Chiesto a questo scopo il parere dei membri dei consigli consultivi dio­
cesani e dei canonici del capitolo metropolitano; alla luce di una più ap­
profondita conoscenza di persone e situazioni determinata dal nostro mi­
nistero episcopale in questi due anni:

In virtù dell’autorità del nostro ufficio e ministero

Confermando nel suo ufficio con affetto e venerazione 

il reverendissimo vescovo ausiliare 
monsignor Sanmartino Francesco 
vescovo titolare di Summula 
nato a Nichelino il 28-2-1911, ordinato il 29-6-1938, 
consacrato il 25 aprile 1966

Nominiamo nostri vicari generali nell'Arcidiocesi di Torino 

il reverendo sacerdote 
monsignor Scarasso Valentino Pietro 
nato a Carignano il 16-1-1922, ordinato sacerdote il 29-6-1944



432

il reverendo sacerdote
monsignor Peradotto Francesco Cesare
nato a Cuorgnè il 15-1-1928, ordinato sacerdote il 29-6-1951

Ai nominati vicari generali confermiamo con questo nostro stesso de­
creto il mandato speciale per tutti gli atti per i quali esso è richiesto dal 
diritto vigente, e ad essi deleghiamo tutte le facoltà che competono al 
vescovo residenziale a norma del m.p. di Paolo VI, « Pastorale munus».

Con la consapevolezza del grave peso accettato e lo zelo del servire 
possano i nominati vicari generali mettere l’autorità ad essi conferita a 
vantaggio di tutti i diocesani, memori che secondo il Vangelo comandare 
è giovare, presiedere è servire, governare è amare (cfr. S. Agostino, Ser­
mo 140, 1: PL. 38,1484; Direct, de pastorali min. episc., Ecclesiae imago, 
conclusio).

Dato in Torino il 19 settembre 1979

+ Anastasio A. Card. Ballestrero 
Arcivescovo di Torino 

sac. Cavaglià Felice 
cancelliere arcivescovile



433

Nuova suddivisione del territorio della Diocesi 
di Torino e nuovi collaboratori del Vescovo 

nell'ufficio pastorale

DECRETO

Suddivisione del territorio della arcidiocesi di Torino
in quattro Distretti Pastorali
e nomina di quattro Vicari Episcopali Territoriali

In questi ultimi tempi, soprattutto dalla fine del Concilio Ecumenico 
Vaticano Secondo, la Chiesa sta sperimentando un moto di rinnovamento 
che è dovere di tutti i cristiani seguire ed assecondare con discernimento.

Questo rinnovamento ha modificato, e continua ad interessare, anche 
alcuni elementi della struttura e della organizzazione della Chiesa, ove 
alcuni lineamenti sono stati abbandonati, altri sono stati variati ed altri 
se ne sono aggiunti di nuovi, al fine di meglio adattare la struttura eccle­
siale alle nuove situazioni del popolo cristiano e dell'apostolato.

Anche nella arcidiocesi torinese, nel corso del secondo anno del no­
stro ministero episcopale, una ampia riflessione nell'ambito degli organi­
smi diocesani consultivi, e particolarmente del Consiglio presbiteriare dio­
cesano, ha fatto emergere, coinvolgendo l’opinione pubblica della diocesi, 
l'opportunità di una nuova suddivisione pastorale del territorio diocesano.

La proposta formulata prevede di riconoscere che la circoscrizione di 
Torino-città costituisce in se stessa una realtà pastorale territoriale suffi­
cientemente omogenea, e suggerisce per il territorio della diocesi sito 
fuori della circoscrizione della città di Torino, globalmente chiamato terri­
torio extraurbano, di aggregare insieme alcune zone pastorali così da for­
mare, nell’ambito del medesimo territorio extraurbano, almeno altri tre di­
stretti pastorali. Ognuno di questi quattro distretti pastorali è da affidarsi, 
secondo la predetta proposta, alle cure di un vicario episcopale.

Le principali ragioni di opportunità addotte nel corso della discussio­
ne avvenuta in diocesi sono le seguenti:

a) Le dimensioni del territorio e della popolazione della diocesi sono 
tali che il vescovo, collocato per così dire in seno alla Chiesa particolare 
affidatagli, non solo ha bisogno di collaboratori per compiere efficacemente 
i propri uffici pastorali e provvedere adeguatamente alla cura della dio­
cesi, ma è opportuno che collochi alcuni suoi collaboratori diretti ove il 



434

popolo di Dio vive, per una più diretta conoscenza, sul territorio, delle 
persone e dei problemi.

Un ulteriore decentramento territoriale nel servizio del ministero epi­
scopale, che faccia salva l'unità della diocesi, appare pastoralmente utile 
e corrispondente alle attese e alla mentalità del nostro tempo.

b) Le situazioni pastorali di Torino-città e del territorio extraurbano, al­
meno del territorio che si estende oltre la prima periferia, si presentano 
spesso tra loro diversificate: per la diversa densità della popolazione resi­
dente, con conseguente notevole diverso numero di abitanti per parroc­
chia; per le diverse situazioni sociali esistenti in Torino-città e nel terri­
torio agricolo o montano di fuori Torino; per il diverso apporto della im­
migrazione realizzatosi in questi ultimi anni con conseguente diversità di 
mentalità e di indple: ed infine per la diversità di interessi economici, am­
ministrativi, culturali. Distinguere organizzativamente il distretto pastorale 
di Torino-città e formare per il territorio extraurbano alcuni distretti rela­
tivamente omogenei sembra pastoralmente, nella situazione attuale, un 
utile adeguamento alla realtà socio-religiosa della diocesi.

c) L'animazione della evangelizzazione e della catechesi, la promozione 
della liturgia, l'attuazione concreta del precetto della carità nella diver­
sità dei luoghi secondo le esigenze del nostro tempo, nonché l'azione mis­
sionaria verso coloro che non credono ancora in Cristo, o hanno abban­
donato la sua fede, pare possano essere più efficacemente attuati, nel con­
testo della vastità del territorio e della diversità di situazioni di cui ai 
punti precedenti, se in ogni distretto pastorale vi è un vicario del vescovo, 
dotato di autorità adeguata, responsabile di seguire in luogo l'attuazione 
dei piani pastorali, degli indirizzi e delle decisioni che il vescovo va as­
sumendo per tutta la diocesi con l'aiuto dei competenti organismi consul­
tivi e dei diversi settori pastorali della curia diocesana. Un più efficace 
coordinamento tra gli organismi del centro diocesi con le zone, le parroc­
chie, i movimenti, le associazioni e i gruppi di base esistenti in diocesi, 
attorno ad un responsabile vicario episcopale territoriale, pare possa ren­
dere, vista l'esperienza di questi ultimi anni, da una parte più adegua­
tamente recepibili, perché ascoltate più da vicino, le attese e le istanze 
delle parrocchie, delle associazioni e dei gruppi di base, e d'altra parte più 
facilmente e più contemporaneamente attuabili le iniziative e le direttive 
pastorali del vescovo in tutto il territorio della diocesi.

Considerate queste ragioni di opportunità e altre motivazioni varia­
mente espresse nel corso di questi mesi dai molti sacerdoti e laici che si 
sono interessati al presente progetto:

Ritenendo il momento presente particolarmente favorevole poiché nel 
corso del prossimo autunno debbono essere rinnovati, nella diocesi di To­
rino, a norma di statuto, tutti gli organismi consultivi diocesani,



435

con il presente atto

DECRETIAMO

1°
Il territorio della arcidiocesi di Torino è suddiviso nei seguenti distretti 
pastorali diocesani:

— Distretto pastorale di Torino-città
comprendente le zone pastorali di Torino Centro, San Salvario, Crocetta, 

Vanchiglia, Milano, Regio Parco-Rebaudengo, Cenisia-San Donato, Vallette- 
Madonna di Campagna, Nizza-Lingotto, Mirafiori Nord, Mirafiori Sud, San 
Paolo-Santa Rita, Parella, Pozzo Strada, Collinare. Per un totale complessivo 
di 107 parrocchie e 1.500.000 abitanti circa.

— Distretto pastorale di Torino Nord
comprendente le zone pastorali di Ciriè, Settimo Torinese, Gassino, Lan- 

zo, Cuorgnè. Per un totale complessivo di 104 parrocchie e 240.000 abitanti 
circa.

— Distretto pastorale di Torino Sud Est
comprendente le zone pastorali di Chieri, Moncalieri, Nichelino, Carma­

gnola, Vigone, Savigliano-Bra. Per un totale complessivo di 131 parrocchie 
e 374.000 abitanti circa.

— Distretto pastorale di Torino Ovest
comprendente le zone pastorali di Collegno-Grugliasco, Rivoli, Venaria, 

Orbassano, Giaveno. Per un totale complessivo di 55 parrocchie e 321.000 
abitanti circa.

2“
— Affidiamo il distretto pastorale di Torino città al vicario generale 

monsignor PERADOTTO Francesco, nato a Cuorgnè il 15-1-1928, ordinato sa­
cerdote il 29-6-1951.

— Nominiamo vicario episcopale territoriale per il distretto pastorale 
di Torino Nord il sacerdote BIROLO Leonardo, nato a Poirino il 15-5-1942, 
ordinato sacerdote il 27-6-1965.

— Nominiamo vicario episcopale territoriale per il distretto pastorale 
di Torino Sud Est il sacerdote GONELLA Giorgio, nato a Villafranca P.te il 
25-12-1931, ordinato sacerdote il 29-6-1956.

— Nominiamo vicario episcopale territoriale per il distretto pastorale 
di Torino Ovest il sacerdote REVIGLIO Rodolfo, nato a Torino il 21-9-1926, 
ordinato sacerdote il 29-6-1949.



436

3”
I compiti, l’ambito della giurisdizione, le facoltà e le norme per la col­

laborazione pastorale dei vicari episcopali territoriali, nonché la descrizione 
dettagliata dei confini dei singoli distretti pastorali diocesani, sono specifi­
cati con documenti a parte, allegati al presente decreto rispettivamente sot­
to le lettere A - B.

4“
Il presente decreto e le norme contenute nei documenti allegati hanno 

validità dalla data odierna e sono dati ad experimentum per un triennio.

Dato in Torino il 19 settembre 1979

+ Anastasio A. card. Ballestrero 
Arcivescovo di Torino

sac. Cavaglià Felice 
cancelliere arcivescovile



437

Statuto per i Vicari Episcopali territoriali 
nella arcidiocesi di Torino

Natura dell’ufficio
Ambito della giurisdizione
Norme per la collaborazione

1.
Il vicario episcopale territoriale, per il territorio di sua competenza, 

tore del vescovo nel servizio pastorale delle persone residenti nel terri­
torio a cui è inviato.

2.
Il vicario episcopale territoriale, per il territorio di sua competenza, 

forma nel governo pastorale una unica autorità con il vescovo ed ha la 
stessa potestà ordinaria vicaria che il diritto comune dà al vicario gene­
rale (Ecclesiae sanctae, p. I, n. 14, § 2).

3.
Nota specifica della missione e contenuto dinamico della potestà del 

vicario episcopale territoriale è che egli sia considerato, e sia nella realtà, 
« pastore » della porzione di diocesi che è affidata alle sue cure. Il vicario 
episcopale territoriale deve essere considerato, relativamente a tutte le 
persone e a tutti i problemi pastorali, nell’ambito del territorio di sua 
competenza, come vero Ordinario.

Ogni atto pastorale che richieda l’intervento dell’Ordinario deve es­
sere ordinariamente deciso, nell’ambito del distretto pastorale, attra­
verso il tramite del vicario episcopale territoriale competente.

4.
La pastoralità dell’ufficio deve caratterizzare anche lo stile dell’atti­

vità e del comportamento del vicario episcopale territoriale uno stile cioè 
permeato di carità e di sapienza, ricco di ogni sfumatura di umanità 
(cfr. Direttorio pastorale dei vescovi, Ecclesiae imago, conclusione).

5.
Guida del popolo di Dio, in nome di Cristo e del vescovo diocesano, 

il vicario episcopale territoriale, si sente mandato soprattutto alle per­
sone. A tutti riconosce il diritto e il dovere di partecipare alla missione 
della Chiesa e di tutti rispetta il ruolo, la vocazione e i carismi, nella 
legittima libertà.



438

6.
Debitore a tutti della propria sollecitudine, il vicario episcopale ter­

ritoriale cerca di procurarsi una approfondita informazione socio-religiosa 
dell’intero territorio e si sforza di moltiplicare i contatti individuali e 
collettivi nel desiderio di giungere ad una reale conoscenza delle persone 
e dei loro problemi.

7.
Particolare sollecitudine il vicario episcopale territoriale nutre verso 

i sacerdoti, diocesani e religiosi, che vivono e operano nel territorio affi­
datogli. Come fratello si spende per portare tutti alla mutua amicizia e 
alla reciproca fiducia. Considera suo dovere conoscere di ognuno, per 
quanto possibile, il carattere e le capacità, le aspirazioni e lo zelo pasto­
rale, le difficoltà, lo stato di salute e le condizioni economiche. Con essi 
tratta frequentemente i problemi attinenti alla cura d’anime per confron­
tare le esperienze di ciascuno, incoraggiare le iniziative e stimolar l’atti­
vità di tutti.

Il vicario episcopale territoriale è membro di diritto della Commis­
sione diocesana assistenza clero.

8.
Quando nell’ambito del territorio è vacante un ufficio, il vicario epi­

scopale territoriale deve interessarsi, con il rispetto dovuto alla dignità 
umana e sacerdotale di chi ha lasciato l’incarico, della situazione pastorale 
esistente, ascoltando il pensiero dei confratelli del luogo e il parere del 
Consiglio pastorale parrocchiale e zonale per poterne responsabilmente 
riferire al vescovo che solo ha l’autorità di nominare, con l’aiuto del 
Consiglio episcopale, i titolari degli uffici ecclesiastici in tutta la diocesi.

9.
Considerata la temporaneità dei due uffici di vicario economo e di 

vicario sostituto, nonché l’utilità di provvedere speditamente nei casi 
in cui si verifica la necessità di tali servizi pastorali, il vicario episcopale 
territoriale ha il mandato di nominare i vicari economi e i vicari sostituti 
nell’ambito del territorio di sua competenza.

A quanti sono stati nominati dall’Arcivescovo il vicario episcopale 
territoriale può conferire l’istituzione canonica e la missione in possesso 
dell’ufficio e beneficio a norma del diritto vigente.

10.
Tra i principali compiti del vicario episcopale territoriale eccelle il 

dovere dell’animazione, nel suo territorio, della evangelizzazione e della 
catechesi.



439

Con l’aiuto dei sacerdoti, dei religiosi e dei laici idonei promuove lo 
spirito missionario della Chiesa operando perché ogni comunità resti 
aperta all’annuncio verso chi non crede ancora o ha abbandonato la fede.

Mandato egli stesso ad annunciare e a testimoniare il vangelo, il vi­
cario episcopale territoriale stimola e verifica che la parola di Dio sia 
proclamata con fiducia in tutte le comunità, a tutti i credenti di /tutte 
le età.

Invita a valorizzare la catechesi familiare; favorisce la preparazione 
dei catechisti; incoraggia la diffusione dei mezzi di comunicazione so­
ciale; promuove la qualità dell’insegnamento religioso nelle scuole; so­
stiene i corsi di teologia e cultura religiosa; coordina l’attuazione, nel 
distretto pastorale, dei programmi, delle iniziative e delle direttive del­
l’ufficio catechistico diocesano.

Ogni volta che nell’ambito del distretto pastorale occorre nominare 
un insegnante di religione, la commissione diocesana competente si fa 
obbligo di consultare, prima della nomina, il vicario episcopale terri­
toriale.

Il medesimo avrà, nei limiti del suo ruolo, una attenta cura pastorale 
delle scuole cattoliche esistenti nel territorio.

11.
Poiché la liturgia costituisce il culto comunitario e ufficiale del po­

polo di Dio, il vicario episcopale territoriale procura che nel distretto 
pastorale affidatogli essa venga celebrata con il dovuto decoro e ordine.

Egli stesso ama esercitare la sua funzione di ministro del culto in 
tutti i luoghi sacri del distretto e particolarmente nelle parrocchie e nei 
vari convegni comunitari.

Promuove, con l’ufficio liturgico diocesano e con i responsabili e i 
volontari competenti delle comunità cristiane, l’educazione liturgica dei 
fedeli.

Dirime i contrasti che possono sorgere tra i fedeli e i responsabili 
della catechesi in relazione alla ammissione ai sacramenti.

Tutte le volte che si ritiene utile costruire una nuova chiesa o un 
nuovo centro religioso pastorale, e parimenti ogni volta che sembri op­
portuno dimettere una chiesa o cappella a usi profani, i competenti uffici 
della curia diocesana non procederanno senza aver sentito il parere pasto­
rale del vicario episcopale del territorio.

Sarà cura dell’ufficio liturgico diocesano ottenere dalla sede aposto­
lica ai vicari episcopali territoriali la facoltà, durante munere, di ammi­
nistrare il sacramento della confermazione.



440

12.
La carità costituisce l’intima forza vitale della comunità cristiana. 

Pertanto il vicario episcopale territoriale porrà diligente cura pastorale 
perché nel distretto la fede operi per mezzo della carità e spinga i cre­
denti a trattarsi e a trattare tutti gli uomini come fratelli, manifestando 
questa comunione mediante opere di umana solidarietà (Mt. 25).

Nel rispetto della legittima autonomia il vicario episcopale territo­
riale segue l’attività e lo spirito di tutte le opere di carità in qualche 
modo dipendenti dall’autorità ecclesiastica.

Vigila perché in esse siano attuati i principi ed osservate le norme 
che alle medesime verranno date dalla costituenda Caritas diocesana. 
Verifica che ogni opera agisca in armonia con le prescrizioni di ordine 
tecnico, amministrativo, professionale, sindacale, sanitario esigite ai no­
stri giorni.

Il vicario episcopale territoriale infine esorta ed educa a che la dia­
conia della carità delle comunità cristiane non riguardi solo le necessità 
materiali, ma anche quelle di ordine spirituale e psicologico, secondo 
l’indirizzo delle opere di misericordia.

13.
All’esercizio della carità cristiana può ricondursi anche la saggia am­

ministrazione dei beni ecclesiastici che dai responsabili devono essere con­
siderati beni della comunità e particolarmente dei poveri. Il vicario epi­
scopale territoriale favorisce il funzionamento delle commissioni ammi­
nistrative parrocchiali e, ove non esistono àncora, ne promuove la costi­
tuzione secondo quanto prescritto dalle norme diocesane.

Ogni volta che si tratti di autorizzare provvedimenti amministrativi 
importanti, nell’ambito del distretto, il competente ufficio della curia 
diocesana richiederà al vicario episcopale territoriale il preventivo parere 
sotto l’aspetto pastorale.

14.
Per l’animazione e la direzione della comunità cristiana esistente nel 

territorio per cui sono costituiti, i vicari episcopali territoriali hanno, 
nelle cose spirituali e temporali, la stessa potestà ordinaria vicaria, come 
già detto al n. 2 del presente statuto, che il diritto comune dà al vicario 
generale.

Questa potestà è esecutiva e pertanto in forza del loro ufficio i vicari 
episcopali territoriali possono porre tutti gli atti amministrativi che com­
petono al vescovo diocesano, eccettuati quelli che a norma del diritto 
canonico esigono un mandato speciale.



441

Sono esclusi dalla potestà dei vicari episcopali territoriali gli atti legi­
slativi e giudiziari.

15.
Ogni qualvolta ritengano che giovi al bene spirituale dei fedeli su 

cui esercitano la loro autorità, i vicari episcopali territoriali hanno la 
facoltà di dispensare, per un caso particolare, dalla legge generale della 
Chiesa, per le stesse motivazioni, con la medesima ampiezza e le stesse 
restrizioni con cui detta facoltà fu concessa ai vescovi diocesani dai docu­
menti conciliari e post conciliari (cfr. Conc. Ecum. Vat. II, decr. Christus 
Dominus, n. 8 b; litt. m.p. De episcoporum muneribus).

Quando la dispensa deve essere data per iscritto i vicari episcopali 
territoriali faranno riferimento ai competenti uffici della curia diocesana.

16.
Ministri della misericordia di Dio che sempre chiama a conversione, 

i vicari episcopali territoriali, ove si realizzano le condizioni prescritte, 
possono assolvere da tutte le censure riservate dal diritto vigente agli 
Ordinari del luogo.

Inoltre, nei casi singoli di confessione sacramentale, sono delegati ad 
assolvere qualsiasi fedele da tutte le censure, anche riservate, a norma 
del n. 14 del m.p. di Paolo VI, Pastorale munus.

17.
Nell’esercizio del suo ministero il vicario episcopale territoriale si 

sente e si comporta come vicario del vescovo, con l’animo e l’azione ri­
volti al principio dell’unità.

Questa ricerca dell’unità, tuttavia, consente una legittima autonomia 
e libertà, particolarmente in considerazione di quello speciale senso di 
responsabilità e di quelle capacità che lo hanno reso meritevole di fiducia.

18.
« Essendo cooperatore dell’ufficio episcopale, il vicario episcopale deve 

riferire al vescovo diocesano su tutto ciò che ha compiuto o che intende 
compiere; anzi non deve mai agire contro l’intenzione o contro la volontà 
del vescovo » (l.c., § 3).

19.
Tutti i vicari episcopali, anche se sotto diverso aspetto, sono vicari 

del vescovo diocesano e dipendono direttamente da lui.
Le mutue relazioni tra i diversi vicari episcopali sono regolate dal 

principio del coordinamento. Fra tutti i vicari episcopali dell’arcivescovo 
vi sarà ordinariamente un incontro collegiale settimanale: per un indi­



442

rizzo armonizzato della pastorale in diocesi; per la preparazione delle 
questioni da esaminare in consiglio episcopale; ed infine perché i vicari 
generali e i responsabili di settori pastorali riferiscano ai vicari di distretto 
territoriale sui loro progetti, programmi e interventi riguardanti le per­
sone e le istituzioni nell’ambito dei rispettivi territori pastorali.

20.
I vicari episcopali con i vicari generali concorrono a formare il Con­

siglio episcopale dell’arcivescovo; Consiglio che potrà essere costituito, 
oltre che dai vicari, da alcuni altri sacerdoti nominati dal vescovo su 
proposta del Consiglio presbiteriale diocesano.

21.
I vicari generali che ricevono dal diritto comune potestà ordinaria 

vicaria in tutto il territorio della diocesi, ricoprono nella cooperazione 
con il vescovo e nella curia diocesana l’ufficio preminente. La potestà dei 
vicari generali in tutto il territorio della diocesi deve essere esercitata 
secondo il principio della sussidiarità: di modo che ciò che gli altri pos­
sono svolgere bene essi non lo assumono ordinariamente nelle loro mani, 
mostrandosi anzi rispettosi delle legittime competenze altrui (cfr. Diret­
torio pastorale dei Vescovi, Ecclesiae imago, n. 96).

Il vicario generale a cui è affidato il distretto pastorale di Torino-città 
si regolerà nel medesimo distretto in conformità al presente statuto, 
naturalmente con tutte le facoltà che gli provengono direttamente dal 
diritto comune.

22.
Ad evitare conflitti nelle competenze cumulative è stabilito che: « Un 

indulto rifiutato dal vicario generale o dal vicario episcopale, non può 
essere concesso validamente da un altro vicario dello stesso vescovo, 
anche se sono state esposte le ragioni del rifiuto da parte del vicario. 
Inoltre un indulto rifiutato dal vicario generale (sincello) o dal vicario 
episcopale e poi ottenuto dal vescovo, senza far menzione del precedente 
rifiuto è invalido; l’indulto invece rifiutato dal vescovo non può mai 
essere concesso validamente dal vicario generale o dal vicario episcopale 
anche se si fa presente la risposta negativa del vescovo, a meno che que­
sti non acconsenta ». (Ecclesiae Sanctae, p. I, art. 14, § 4).

23.
Gli uffici della curia diocesana dipendono direttamente dal vicario 

generale che ne è il moderatore, ma sono a servizio di tutta la diocesi e 



443

pertanto sono a disposizione dei vicari episcopali per lo studio e l’attua­
zione dei servizi pastorali di loro competenza.

Gli atti della curia destinati ad avere effetto giuridico devono essere 
sottoscritti dall’ordinario da cui emanano.

24.
I vicari zonali, presenti nelle trentuno zone in cui è suddivisa la dio­

cesi, continuano ad avere le responsabilità e le mansioni previste dalle 
vigenti norme diocesane.

Il vicario episcopale territoriale volentieri riconosce e rispetta il 
loro ufficio; nel clima di un sano pluralismo di responsabilità li stimola 
e li aiuta, prendendo parte, per quanto gli è possibile, alle assemblee zonali 
del clero e alle riunioni dei Consigli pastorali zonali. I vicari episcopali 
territoriali, in collaborazione con i vicari di zona, promuovono, ove op­
portuno, le iniziative pastorali interzonali.

25.
Il vescovo, centro di unità pastorale nella vita della diocesi, deve alla 

sua Chiesa locale anche il servizio di opportune leggi e norme pastorali.
Ordinariamente il vescovo coordina l’attività pastorale dell’intero po­

polo di Dio in tutto il territorio diocesano secondo un piano generale de­
nominato piano pastorale diocesano.

Il piano pastorale diocesano è unico e la sua approvazione dipende 
dal vescovo.

Al vicario episcopale territoriale, per il suo ruolo, il piano pastorale 
è affidato per l’esecuzione, come a tutto il popolo di Dio facente parte 
della Chiesa locale, ad ognuno secondo le proprie responsabilità, capacità 
e carismi.

Il vicario episcopale territoriale partecipa allo studio e alla elabora­
zione del piano pastorale, che il vescovo esamina e delibera con l’assi­
stenza dei suoi Consigli, facendo parte dei Consigli medesimi.

Il vicario episcopale è membro di diritto, per il periodo di tempo 
che dura il suo mandato, sia del Consiglio presbiteriale che del Consiglio 
pastorale diocesano.

26. Nota finale.
Il presente statuto provvede a determinare l’ufficio dei nuovi vicari 

episcopali territoriali. Considerato il tempo e l’impegno pastorale che 
detto ufficio, così come è stato strutturato, richiede, esso è da ritenersi 
incompatibile con altro ufficio ecclesiastico a norma del canone 156 § 2 
del codice di diritto canonico.



444

Con successivo ordinamento si provvederà, salva la conferma del vi­
cariato per i religiosi, al riordinamento dei compiti dei fin qui vicari 
episcopali di settore. Frattanto essi conservano l’attuale responsabilità pa­
storale, del settore secondo il loro specifico mandato.

Torino, 19 settembre 1979

+ Anastasio A. card. Ballestrero 
Arcivescovo di Torino

Sac. Cavaglià Felice 
Cancelliere arcivescovile



445

Descrizione dei confini territoriali 
dei quattro Distretti pastorali 

istituiti nell'ambito del territorio diocesano

Premesse
a) Il presente documento, allegato al decreto di istituzione dei quat­

tro distretti pastorali diocesani intende precisare i confini di ogni singolo 
distretto e pertanto riporta qui elencate, suddivise per zone, solo le par­
rocchie che compongono ogni distretto pastorale, in quanto enti terri­
torialmente ben definiti con certezza di confini.

I dati relativi agli altri enti ecclesiastici, come ad esempio: chiese, 
case religiose, scuole e opere di carità dipendenti dall’autorità ecclesia­
stica, esistenti nel territorio di ogni singolo distretto, insieme con i nomi­
nativi dei sacerdoti addetti, si possono trovare nell’annuario dell’arci- 
diocesi.

b) La presente suddivisione, come affermato nel decreto di istitu­
zione, è fatta ad experimentum per un triennio. Si precisa qui ulterior­
mente che è in facoltà delle singole comunità e dei rispettivi vicari epi­
scopali territoriali esaminare collegialmente con illuminata prudenza la 
suddivisione attuale e qui descritta. Ove risultasse veramente utile per 
ragioni pastorali una variazione di confini, sarà bene che questa venga 
proposta all’Arcivescovo, per un eventuale decreto di ratifica, il più pre­
sto possibile, all’inizio del presente esperimento triennale.

DISTRETTO PASTORALE DI TORINO-CITTA’
— ZONE PASTORALI n. 15
— PARROCCHIE n. 107
— ABITANTI n. 1.518.250

1° Zona: TORINO CENTRO 
Parrocchie 11 

Abitanti 62.400

Duomo
Corpus Domini



446

Madonna degli Angeli
Madonna del Carmine
S. Agostino (Ss. App. Filippo e Giacomo)
S. Barbara
S. Carlo
S. Dalmazzo
S. Filippo (S. Eusebio)
S. Massimo
S. Tommaso Apostolo

2' Zona: TORINO SAN SALVARIO 
Parrocchie 3

Abitanti 64.000

Sacro Cuore di Gesù 
Sacro Cuore di Maria 
Ss. App. Pietro e Paolo

3' Zona: TORINO CROCETTA 
Parrocchie 6

Abitanti 103.500

Crocetta - Beata Vergine delle Grazie
Madonna di Pompei
S. Giorgio
S. Secondo
S. Teresa di Gesù Bambino
Ss. Angeli Custodi

4' Zona: TORINO VANGHIGLI A 
Parrocchie 6

Abitanti 78.500

S. Francesco da Paola
S. Giulio d’Orta
Santa Croce
S. Giulia
SS. Annunziata
SS. Nome di Gesù



447

5* Zona: TORINO MILANO
Parrocchie 7 

Abitanti 135.200

Gesù Operaio
Maria SS. Ausiliatrice (S. Cuore di Gesù)
Maria SS. Speranza Nostra
N. Signora Regina della Pace
S. Domenico Savio
S. Gioachino (Ss. Simone e Giuda)
SS. Crocifisso e Madonna delle Lacrime

6* Zona: TORINO REGIO PARCO - REBAUDENGO 
Parrocchie 8

Abitanti 78.200

Gesù Salvatore (Falcherà)
Risurrezione di N.S. Gesù Cristo
S. Gaetano da Thiène (Regio Parco)
S. Giacomo (Barca)
S. Giuseppe Lavoratore
S. Grato (Bertolla)
S. Michele Arcangelo (Snia)
S. Pio X (Falcherà)

T Zona: TORINO CENISIA - SAN DONATO
Parrocchie 9 

Abitanti 173.000

Gesù Adolescente
Gesù Nazareno
Maria SS. Regina delle Missioni
Sacre Stimmate di S. Francesco d’Assisi
S. Alfonso
S. Anna
S. Donato (Immacolata Concezione)
S. Pellegrino Laziosi
Trasfigurazione di N.S. Gesù Cristo



448

8* Zona: TORINO VALLETTE - MADONNA DI CAMPAGNA 
Parrocchie 11

Abitanti 188.900

Madonna di Campagna (SS. Annunziata)
N. Signora della Salute
Sacra Famiglia (Vallette)
S. Ambrogio
S. Antonio Abate
S. Caterina da Siena
S. Giuseppe Benedetto Cottolengo
S. Giuseppe Cafasso
S. Paolo Apostolo
S. Vincenzo de’ Paoli
Ss. Bernardo e Brigida (Lucento)

9' Zona: TORINO NIZZA - LINGOTTO 
Parrocchie 7

Abitanti 123.950

Lingotto (B. Vergine Assunta)
Immacolata Concezione e S. Giovanni Battista
Patrocinio di S. Giuseppe
S. Giovanni M. Vianney (S. Curato d’Ars)
S. Marco Evangelista
S. Maria delle Rose
S. Monica

10* Zona: TORINO MIRAFIORI SUD 
Parrocchie 4

Abitanti 79.500

S. Luca Evangelista
S. Remigio
Santi Apostoli
Visitazione di Maria Vergine e S. Barnaba Ap. (Mirafiori)



449

11‘ Zona: TORINO MIRAFIORI NORD
Parrocchie 5 

Abitanti 87.000

Ascensione di N. S. Gesù Cristo
La Pentecoste
S. Giovanni Bosco
SS. Nome di Maria
SS. Redentore

12' Zona: TORINO SAN PAOLO - SANTA RITA 
Parrocchie 6

Abitanti 134.000

Maria Madre della Chiesa
Maria Madre di Misericordia
S. Bernardino da Siena
S. Francesco di Sales
S. Rita da Cascia
Santo Natale

13' Zona: TORINO PARELLA 
Parrocchie 5

Abitanti 58.000

La Visitazione
Madonna della Divina Provvidenza
S. Ermenegildo
S. Giovanna d’Arco
S. Maria Goretti

14' Zona: TORINO POZZO STRADA 
Parrocchie 6

Abitanti 93.200

Gesù Buon Pastore
Natività di Maria Vergine (Pozzo Strada)
Nostra Signora della Guardia (b.ta Lesna)
N. Signora del Sacro Cuore di Gesù (b.ta Paradiso)
S. Benedetto
S. Leonardo Murialdo



450

15* Zona: TORINO COLLINARE
Parrocchie 13 

Abitanti 58.900

Assunzione di Maria Vergine (Reaglie)
Gran Madre di Dio
Madonna del Pilone (SS. Annunziata e S. Giovanni)
Madonna del Rosario (Sassi)
Maria Addolorata (Pilonetto)
N. Signora del SS. Sacramento
N. Signora di Fatima (Fioccardo)
S. Agnese
S. Grato (Mongreno)
S. Margherita dei Colli
S. Maria (Superga)
S. Pietro in Vincoli (Cavoretto)
S. Vito

DISTRETTO PASTORALE DI TORINO-NORD
— ZONE PASTORALI n. 5
— PARROCCHIE n. 104
— ABITANTI n. 240.743

19* Zona: CIRIE’ 
Parrocchie 27 

Abitanti 74.893

Barbatila: S. Giuliano M.
Borgaro Torinese: Assunzione di Maria Vergine 
Caselle Torinese: S. Giovanni Ev.
— S. Maria
— fraz. Mappano, N. Signora del S. Cuore
Ciriè: S. Giovanni Battista
— S. Martino V.
— fraz. Devesi, S. Pietro Apostolo
Piano: S. Desiderio M.
Front: S. Maria Maddalena
— fraz. Grange, S. Rocco



451

Grosso: Ss. Lorenzo e Stefano Martiri
Levone: S. Giacomo magg. Ap.
Mathi: S. Mauro Ab.
Nole: S. Vincenzo M.
— fraz. Grange, S. Giovanni Battista
Rivarossa: S. Maria Maddalena 
Robassomero: S. Caterina V. M.
Rocca Canavese: Assunzione di Maria Vergine 
San Carlo Canavese: S. Carlo Borromeo 
San Francesco al Campo: S. Francesco d’Assisi 
San Maurizio Canavese: S. Maurizio M.
— fraz. Ceretta, SS. Nome di Maria 
— fraz. Malanghero, S. Grato V.
Vauda Canavese Inferiore: S. Nicolao V.
— Superiore: S. Bernardo Ab.
Villanova Canavese: S. Massimo V.

20” Zona: SETTIMO TORINESE
Parrocchie 8 

Abitanti 70.698

Brandizzo: S. Giacomo magg. Ap.
Leinì: Ss. App. Pietro e Paolo
Settimo Torinese: S. Giuseppe Artigiano 
— S. Maria
— S. Pietro in Vincoli
— S. Vincenzo de’ Paoli
— fraz. Mezzi Po, S. Guglielmo
Volpiano: Ss. App. Pietro e Paolo

21” Zona: GASSINO
Parrocchie 20 - Abitanti 35.864

Casalborgone: S. Maria Trebea
Castagneto Po: S. Pietro Ap.
— fraz. S. Genesio, S. Genesio M.
Castiglione Torinese: Ss. Claudio C. e Dalmazzo M.
— fraz. Cordova, S. Grato V.
Cinzano: S. Antonio Ab.



452

Gassino Torinese: S. Pietro e Paolo
— fraz. Bardassano, S. Michele Arcangelo
— fraz. Bussolino, S. Andrea Ap. e S. Nicolao V.
Lauriano Po: Assunzione di Maria Vergine
— fraz. Piazzo, Maria Vergine del Carmine
Rivalba: S. Pietro in Vincoli
San Mauro Torinese: S. Maria in Pulcherada
— fraz. Pescatori, S. Anna Madre della B. Vergine Maria
— fraz. Oltre Po, S. Benedetto Ab.
San Raffaele Cimena: S. Raffaele Arcangelo
— fraz. Piana di S. Raffaele Cimena, S. Cuore di Gesù
San Sebastiano Po: Ss. Sebastiano e Cassiano Martiri
— fraz. Moriondo, S. Giorgio M.
Sciolze: S. Giovanni Battista

27' Zona: LANZO TORINESE 
Parrocchie 33 

Abitanti 27.710

Ala di Stura: Ss. Nicolao e Grato
— fraz: Mondrone, Ss. Pietro e Paolo
Balangero: S. Giacomo magg. Ap.
Balme: SS Trinità
Cafasse: S. Grato V.
— fraz. Monasterolo Torinese, Assunzione di Maria Vergine
Cantoira: Ss. App. Pietro e Paolo
Ceres: Maria Vergine Assunta
Chialamberto: Ss. App. Filippo e Giacomo
Coassolo Torinese: S. Nicolao V.
— Ss. Pietro e Paolo
Corio: S. Genesio M.
— fraz. Benne, S. Grato V.
— fraz. Piano Audi, S. Bernardino da Siena
Germagnano: Ss. Grato e Rocco
Groscavallo: S. Maria Maddalena
— fraz. Bonzo, Conversione di S. Paolo Ap.
— fraz. Forno Alpi Graie, Assunzione di Maria Vergine 
Lanzo Torinese: S. Pietro in Vincoli
Lemie: S. Michele Arcangelo



453

Mezzenile: S. Martino V.
Monastero di Lanzo: S. Anastasia M.
— fraz. Chiaves, S. Giovanni Ev.
Pessinetto: S. Giovanni Battista
— fraz. Gisola, S. Giacomo magg. Ap.
— fraz. Pessinetto Fuori, Spirito Santo 
Traves: S. Pietro in Vincoli
Usseglio: Assunzione di Maria Vergine 
Vallo Torinese: S. Secondo M.
Vari sella: Ss. Nicolao e Biagio Vescovi
Viù: S. Martino V.
— fraz. Bertesseno, S. Sebastiano M.
— fraz. Col S. Giovanni, S. Giovanni Battista

28“ Zona: CUORGNÈ’
Parrocchie 16 

Abitanti 31.578

Busano: S. Tommaso Ap.
Canischio: S. Lorenzo M.
Cuorgnè: S. Dalmazzo M.
Favria: Ss. Michele Are., Pietro e Paolo App.
Forno Canavese: Assunzione di Maria Vergine 
Oglianico: SS. Annunziata e S. Cassiano 
— fraz. Benne, S. Francesco d'Assisi 
Pertusio: S. Lorenzo M.
Prascorsano: S. Andrea Ap.
Pratiglione: S. Nicolao V.
Rivara: S. Giovanni Battista
— fraz. Camagna, S. Bartolomeo Ap.
Salassa: S. Giovanni Battista
S. Colombano Belmonte: S. Grato V.
S. Ponso: S. Ponzio M.
Valperga: S. Giorgio M.



454

DISTRETTO PASTORALE DI TORINO SUD-EST
— ZONE PASTORALI
— PARROCCHIE
— ABITANTI

n. 6
n. 131
n. 374.950

22' Zona: CHIERI 
Parrocchie 44 

Abitanti 78.690

Andezeno: S. Giorgio M.
Aramengo: S. Antonio Ab.
— fraz. Marmorito, S. Maria della Neve
Arignano: Maria Vergine Assunta e S. Remigio
Baldissero Torinese: S. Maria della Spina
— fraz. Rivodora, B.V. del Carmelo e S. Francesco di Sales 
Berzano S. Pietro: Ss. App. Pietro e Paolo 
Buttigliera d’Asti: S. Martino V.
— fraz. Crivelle, Ss. Vito, Modesto e Crescenzia Martiri 
Cambiano: Ss. Vincenzo e Anastasio
— fraz. Madonna della Scala, Assunzione di Maria Vergine 
Castelnuovo Don Bosco: S. Andrea Ap.
Chieri: S. Maria della Scala
— S. Giacomo
— S. Giorgio M.
— S. Luigi Gonzaga
— fraz. Airali, S. Pietro in Vincoli
— fraz. Pessione, Sacra Famiglia
Marentino: Assunzione di Maria Vergine
— fraz. Avuglione, S. Maria Maddalena 
— fraz. Vernone, S. Giorgio M.
Mombello Torinese: S. Giovanni Battista
Moncucco Torinese: S. Giovanni Battista 
— fraz. S. Giorgio in Vergnano, S. Giorgio M. 
Montaldo Torinese: Ss. Vittore e Corona Martiri 
Moriondo Torinese: S. Giovanni Battista 
— fraz. Bausone, S. Grato V.



455

Passerano Marmorito: Ss. App. Pietro e Paolo 
— fraz. Marmorito Airali, Immacolata Concezione 
— fraz. Primeglio, S. Lorenzo M.
— fraz. Schierano, S. Grato V.
Pavarolo: S. Maria dell’Olmo
Pecetto Torinese: S. Maria della Neve
Pino Torinese: SS. Annunziata
— fraz. Valle Ceppi, B. Vergine delle Grazie
Poirino: S. Maria Maggiore
— fraz. Banna, S. Caterina V.M.
— fraz. Favari, S. Antonio da Padova
— fraz. La Longa, B. Vergine Maria Consolatrice
— fraz. Marocchi, Natività di Maria Santissima
— fraz. Ternavasso, S. Bartolomeo Ap.
— fraz. Torre Valgorrera, Assunzione di Maria V. e S. Giov. Battista
Riva presso Chieri: Assunzione di Maria Vergine 
Santena: Ss. App. Pietro e Paolo

23’ Zona: MONCALIERI 
Parrocchie 14 

Abitanti 76.857

La Loggia: S. Giacomo magg. Ap.
Moncalieri: S. Egidio Ab.
— S. Maria della Scala
— S. Bernardo (B.go Aie)
— S. Vincenzo Ferreri (B.go Mercato)
— N. Signora delle Vittorie (B.go S. Pietro)
— S. Matteo Ap. ed Evan. (B.go S. Pietro)
— fraz. Moriondo, S. Pietro in Vincoli
— fraz. Palerà, SS. Trinità
— fraz. Revigliasco Torinese, S. Martino V.
— fraz. Tagliaferro, S. Maria Goretti
— fraz. Testona, S. Maria di Testona 
Trofarello: Ss. Quirico e Giulitta 
— fraz. Valle Sauglio, S. Rocco



456

24* Zona: NICHELINO 
Parrocchie 8

Abitanti 64.293

Candiolo: S. Giovanni Battista
Nichelino: B. Maria Vergine Regina Mundi
— S. Edoardo
— SS. Trinità
— Visitazione di Maria Vergine (Stupinigi)
None: Ss. Gervasio e Protasio
Vinovo: Ss. Bartolomeo Ap. e Desiderio M.
— fraz. Garino, S. Domenico Savio

29* Zona: CARMAGNOLA 
Parrocchie 18

Abitanti 48.311

Carignano: S. Giovanni Battista e S. Remigio
Carmagnola: Collegiata Ss. App. Pietro e Paolo
— Borgo Salsasio, S. Maria di Salsasio
— Borgo S. Bernardo, S. Maria di Viurso
— Borgo S. Giovanni, S. Giovanni Decollato
— Borgo Ss. Michele e Grato, S. Maria di Viurso
— fraz. Casanova, Maria Assunta
— fraz. Motta, S. Bartolomeo Ap.
— fraz. Tuninetti, S. Michele
— fraz. Vallongo, S. Luca Ev.
Castagnole Piemonte: S. Pietro in Vincoli
Lombriasco: Immacolata Concezione di Maria Santissima
Moretta: S. Giovanni Battista
Osasio: SS. Trinità
Pancalieri: S. Nicolao V.
Piobesi Torinese: Natività di Maria Vergine
Villastellone: S. Giovanni Battista
— Borgo Cornalese, Beata Vergine dei Dolori



457

30' Zona: VIGONE 
Parrocchie 22 

Abitanti 31.192

Airasca: S. Bartolomeo Ap.
Cavour: S. Lorenzo M.
Cercenasco: Ss. Pietro e Paolo
Cumiana: S. Maria della Motta
— fraz. Allivellatoti, Ss. Filippo e Giacomo App.
— fraz. Costa, S. Giovanni Battista
— fraz. Pieve, S. Maria della Pieve
— fraz. Tavernette, S. Pietro in Vincoli
— fraz. Verna, S. Bartolomeo Ap.
Faule: S. Biagio V.M.
Garzigliana: Ss. Benedetto e Donato
Piscina: S. Grato V.
Scalenghe: S. Caterina V.M.
— fraz. Pieve, S. Maria Assunta
Vigone: S. Caterina V.M.
— S. Maria del Borgo
Villafranca Piemonte: S. Maria Maddalena
— S. Stefano Protomartire
— fraz. Madonna degli Orti, Madonna degli Orti
— fraz. Mottura, Maria Assunta
— fraz. S. Luca, S. Luca Ev.
Virle Piemonte: S. Siro

31' Zona: SAVIGLIANO - BRA 
Parrocchie 25 

Abitanti 75.607

Bra: S. Andrea Ap.
— S. Antonino M.
— S. Giovanni Battista
— fraz. Bandito, Beata Maria Vergine Assunta
— fraz. Boschetto, SS. Nome della Beata Vergine Maria
Caramagna Piemonte: S. Maria Assunta
Casalgrasso: S. Giovanni Battista
Cavallerleone: Assunzione di Maria Vergine



458

Cavallermaggiore: S. Maria della Pieve
— Ss. Michele e Pietro
— fraz. Foresto, S. Lorenzo M.
— fraz. Madonna del Pilone, Madonna del Pilone
Marene: Natività di Maria Vergine
Monasterolo di Savigliano: Ss. App. Pietro e Paolo
Murello: S. Giovanni Battista
Polonghera: S. Pietro in Vincoli
Racconigi: S. Giovanni Battista
— S. Maria Maggiore
Sanfrè: Ss. App. Pietro e Paolo
Savigliano: S. Andrea Ap.
— S. Giovanni Battista
— S. Maria della Pieve
— S. Pietro Ap.
— S. Salvatore
Sommariva Bosco: Ss. App. Giacomo e Filippo

DISTRETTO PASTORALE DI TORINO-OVEST
— ZONE PASTORALI n. 5
— PARROCCHIE n. 55
— ABITANTI n. 321.028

16* Zona: COLLEGNO - GRUGLIASCO 
Parrocchie 7

Abitanti 88.500

Collegno: Ss. Massimo, Pietro e Lorenzo
— fraz. Leumann, S. Elisabetta Ved.
— fraz. Regina Margherita, Ss. Monica e Massimo 
Grugliasco: S. Cassiano M.
— S. Francesco d'Assisi
— S. Maria
— fraz. Gerbido Torinese, Spirito Santo



459

17' Zona: RIVOLI
Parrocchie 10 

Abitanti 62.740

Caselette: S. Giorgio M.
Rivoli: S. Bartolomeo ap.
— S. Bernardo
— fraz. Leumann, S. Giovanni Bosco
— S. Maria della Stella
— S. Martino V.
— fraz. Cascine Vica, S. Paolo Ap.
— fraz. Tetti Neirotti, Beata Vergine delle Grazie e S. Grato V. 
Rosta: S. Michele Arcangelo 
Villarbasse: S. Nazario M.

18' Zona: VENARIA 
Parrocchie 13 

Abitanti 61.295

Alpignano: S. Martino V.
— SS. Annunziata e S. Lucia
Collegno (fraz. Savonera: S. Cuor di Gesù e S. Giovanni Battista.
Druento: S. Maria della Stella e S. Giuliano M.
Givoletto: S. Secondo M.
La Cassa: S. Lorenzo M.
Pianezza: Ss. App. Pietro e Paolo
San Gillio: S. Egidio Ab.
Val della Torre: S. Donato Vescovo e M.
— fraz. Brione, S. Maria della Spina
Venaria Reale: Natività di Maria Vergine
— S. Francesco d’Assisi
— fraz. Altessano, S. Lorenzo M.

25' Zona: ORBASSANO 
Parrocchie 9 

Abitanti 75.244

Beinasco: S. Giacomo Magg. Ap.
— fraz. Borgaretto, S. Anna
— fraz. Fornaci, Gesù Maestro



460

Bruino: S. Martino V.
Orbassano: S. Giovanni Battista
Piossasco: S. Francesco d'Assisi
— Ss. Martiri Vito, Modesto e Crescenzia
Rivalta di Torino: Ss. App. Pietro e Andrea
Volvera: Assunzione di Maria Vergine

26' Zona: GIAVENO 
Parrocchie 16 

Abitanti 33.249

Avigliana: S. Maria Maggiore
— Ss. Giovanni e Pietro
— fraz. Drubiaglio, Ss. Marco ed Anna
Buttigliera Alta: S. Marco Ev.
— fraz. Ferriere, Sacro Cuore di Gesù
Coazze: S. Maria del Pino
— fraz. Forno, Assunzione di Maria Vergine e S. Giuseppe
— fraz. Indiritto, S. Giacomo Ap.
Giaveno: Collegiata di S. Lorenzo M.
— fraz. Maddalena, S. Maria Maddalena
— fraz. Provonda, S. Michele Arcangelo
— fraz. Sala, S. Giacomo Ap.
Reano: S. Giorgio M.
Sangano: Ss. Solutore, Avventore, Ottavio M.
Trana: Natività di Maria Vergine
Valgioie: S. Giovanni Battista

Vista l’allegata descrizione dei confini territoriali dei quattro distretti pastorali 
istituiti nell’ambito del territorio diocesano si approva ad experimentum per un 
triennio.

Torino, 19 settembre 1979
4- Anastasio A. card. Ballestrero 

Arcivescovo di Torino

Sac. Cavaglià Felice
Cancelliere arcivescovile



461

Delegato arcivescovile 
per la costituzione della Caritas diocesana

LA CARITA’, essenza della perfezione cristiana e sintesi della nuova 
legge (Mt 22, 36-40), costituisce l’intima forza vitale della comunità 
cristiana radunata dalla fede:

IL VESCOVO, presidente e ministro della carità nella Chiesa locale 
di cui è pastore, ha il dovere di praticare personalmente il precetto del­
l’amore ed è tenuto ad educare, esortare e opportunamente aiutare tutta 
la Chiesa locale a vivere la carità come primo e massimo dei comanda- 
menti:

LA CARITAS è il noto organismo costituito recentemente da molti 
vescovi nella loro diocesi e da diverse Conferenze episcopali regionali e 
nazionali nelle rispettive regioni e nazioni, nonché a livello internazio­
nale proprio al fine di favorire l’attuazione del precetto evangelico della 
carità nelle comunità cristiane in forme consone ai tempi e ai bisogni:

DESIDERANDO PERTANTO valorizzare quanto nella nostra dio­
cesi, nella linea della esemplare tradizione dei suoi santi e delle sue 
sante, si va operando in concreto in nome della carità cristiana e volendo 
avviare un maggior coordinamento delle iniziative caritative e assisten­
ziali di ispirazione cristiana:

Con il presente nostro decreto nominiamo nostro Delegato arcivescovile per 
la costituzione della "Caritas” diocesana il sacerdote Giacobbo Pietro nato a 
Poirino il 3-11-1915, ordinato sacerdote il 2-6-1940.

Con il mandato di esaminare studiare e proporre, insieme alle persone compe­
tenti che egli stesso secondo la sua prudenza e criterio è delegato a sentire ed 
aggregare, le finalità, i compiti, gli opportuni collegamenti e la forma organizzativa 
della costituenda "Caritas” diocesana.

Al medesimo Delegato arcivescovile dovranno fare riferimento per 
le loro relazioni con l’arcivescovo, con la diocesi, e con le autorità civili 
in ciò che implica la chiesa locale, tutte le opere caritative e assistenziali 
in qualche modo dipendenti dall’autorità ecclesiastica.

Dato in Torino il 25 settembre 1979

+ Anastasio A. card. Ballestrero
Arcivescovo di Torino

Sac. Cavaglià Felice
Cancelliere arcivescovile





463

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Rinunce
MELONI don Virginio, nato a Savigliano (CN) il 10-5-1919, ordinato sacer­

dote il 28-6-1942, ha presentato rinuncia alle parrocchie di S. Giulio d’Orta in 
Torino e dei Ss. Pietro e Paolo in frazione Mondrone del comune di Ala di Stura, 
tra loro unite « aeque principaliter ». Il cardinale arcivescovo ha accettato la ri­
nuncia con decorrenza a partire dal 6 settembre 1979.

FRANCO don Alessio, nato a Piobesi Torinese il 14-7-1934, ordinato sacerdote 
il 29-6-1958, invitato dal cardinale arcivescovo ad assumere la responsabilità di al­
tra parrocchia, avendo accettato, ha presentato rinuncia alla parrocchia della SS. 
Annunziata in Pino Torinese. La rinuncia è stata accettata dal cardinale arcive­
scovo con decorrenza a partire dal 15 settembre 1979.

GIACOBBO don Pietro, nato a Poirino il 3-11-1915, ordinato sacerdote il 
2-6-1940, invitato dal cardinale arcivescovo ad assumere la responsabilità di dele­
gato per la costituenda Caritas diocesana, avendo accettato, ha presentato rinuncia 
alla parrocchia Natività di Maria Vergine in Torino - Pozzo Strada. La rinuncia 
è stata accettata dal cardinale arcivescovo in data 14-9-1979 con decorrenza a par­
tire dal 17 settembre 1979.

Nomine
SANDRONE don Giuseppe, nato a Savigliano (CN) l’n-3-1929, ordinato 

sacerdote il 28-6-1953, è stato nominato in data 1“ settembre 1979, assistente 
religioso nell’Ospedale Maggiore di S. Giovanni Battista e della Città di Torino 
(Molinette) 10126 Torino, c. Bramante, 90; tei. 65.66.

CACCIA don Luigi, nato a Settimo Torinese il 22-6-1924, ordinato sacerdote 
il 29-6-1947, è stato nominato in data 6 settembre 1979, vicario sostituto nella 
parrocchia dei Ss. App. Pietro e Andrea in Rivalta di Torino.

FERRO TESSIOR don Franco Angelo, nato ad Avigliana frazione Drubiaglio 
il 4-11-1941, ordinato sacerdote il 27-6-1965, è stato nominato, in data 6 set­
tembre 1979, parroco della parrocchia dei Ss. App. Pietro e Andrea in Rivalta 
di Torino.

MELONI don Virginio, nato a Savigliano (CN) il 10-5-1919, ordinato sacer­
dote il 28-6-1942, è stato nominato, in data 6 settembre 1979, parroco della par­
rocchia dei Ss. App. Pietro e Paolo in Pianezza. In pari data il medesimo don 
Virginio Melloni è stato nominato vicario economo delle parrocchie di S. Giulio 
d’Orta in Torino e dei Ss. Pietro e Paolo in frazione Mondrone del comune di 
Ala di Stura, tra loro unite « aeque principaliter ».



464

FRANCO don Alessio, nato a Piobesi Torinese il 14-7-1934, ordinato sacer­
dote il 29-6-1958, è stato nominato, in data 15 settembre 1979, vicario economo 
della parrocchia SS. Annunziata in Pino Torinese.

GIACOBBO don Pietro, nato a Poirino il 3-11-1915, ordinato sacerdote il 
2-6-1940, è stato nominato, in data 17 settembre 1979, vicario economo della 
parrocchia Natività di Maria Vergine in Torino - Pozzo Strada.

FIANDINO don Guido Chiaffredo, nato a Savigliano (CN) il 12-1-1941, ordi­
nato sacerdote il 28-6-1964, è stato nominato, in data 18 settembre 1979, parroco 
della parrocchia di S. Francesco d’Assisi in Piossasco.

FRANCO don Alessio, nato a Piobesi Torinese il 14-7-1934, ordinato sacer­
dote il 29-6-1958, è stato nominato, in data 20 settembre 1979, parroco della par­
rocchia Beata Vergine delle Grazie (Crocetta) in Torino.

COTTINO mons. Jose, nato a New Bredford (USA) il 10-5-1913, ordinato 
sacerdote il 29-6-1937, è stato nominato, in data 20 settembre 1979, vicario so­
stituto della parrocchia Beata Vergine delle Grazie (Crocetta) in Torino.

GIACOBBO don Pietro, nato a Poirino il 3-11-1915, ordinato sacerdote il 
2-6-1940, è stato nominato, in data 25 settembre 1979, delegato arcivescovile per 
la costituzione della Caritas diocesana.

NICOLETTI don Luigi, nato a Torino il 13-6-1929, ordinato sacerdote il 
29-6-1952, è stato nominato, in data 22 settembre 1979, vicario sostituto nella 
parrocchia dei Ss. Solutore, Avventore e Ottavio in Sangano.

MORANDO don Leonardo, nato a S. Gillio il 3-10-1944, ordinato sacerdote 
il 25-6-1972, è stato nominato, in data 28 settembre 1979, vicario cooperatore 
nella parrocchia del SS. Nome di Maria e responsabile del centro pastorale S. An­
tonio da Padova sito nel comune di Grugliasco, via Tripoli nn. 2-4, territorio par­
rocchiale delle parrocchie SS. Nome di Maria e Nostra Signora della Guardia in 
Torino.

Sacerdote diocesano missionario « fidei donum » in Guatemala
PERLO don Bartolomeo, nato a Caramagna Piemonte (CN) il 9-4-1945, ordi­

nato sacerdote il 17-5-1970, è partito il 4 settembre 1979 per iniziare, come sacer­
dote diocesano « fidei donum », il suo servizio missionario in Guatemala, diocesi 
di Alta Vera Paz, insieme con il sacerdote Bossù don Ennio.

Indirizzo: Casa Parroquial S. Juan Chamelco - Alta Vera Paz - Guatemala C.A.

Nomina a parroco in altra diocesi ed escardinazione
MUSSETTO don Giuseppe, nato a Torino il 4-3-1925, ordinato sacerdote 

il 29-6-1949, previo accordo con l’Ordinario di Torino è stato nominato in data 
1° giugno 1979, parroco della parrocchia di S. Michele Arcangelo in Boglietto di 
Costigliole d’Asti, diocesi di Asti.

Don Giuseppe Mussetto è pertanto, dalla data suddetta, incardinato nella dio­
cesi di Asti.



465

Autorizzazioni al proseguimento degli studi
CASTO don Lucio, nato a Montaldo Scarampi (AT) il 5-11-1947, ordinato 

sacerdote il 28-6-1975, è stato autorizzato, in data 14 settembre 1979, a proseguire 
gli studi fino al conseguimento della licenza in teologia presso la Facoltà Teologica 
Interregionale, sede di Milano.

Don Casto Lucio continua il suo ufficio di vicario cooperatore nella parroc­
chia di S. Cassiano in Grugliasco.

OSELLA don Giuseppe Giovanni, nato a Castagnole Piemonte IT1-9-1937, 
ordinato sacerdote il 29-6-1961 è stato autorizzato a trasferirsi a Roma per pro­
seguire gli studi presso l’Università Lateranense fino al conseguimento della licenza 
in filosofia e teologia.

Abitazione: Pontifìcio Collegio Nepomuceno, 00183 Roma, via Concordia, 1; 
tei. (06) 75.09.85.

Sacerdote extradiocesano rientrato nella propria diocesi
VAIRUS don Silvio — diocesano di Ivrea — nato a Caluso il 17-1-1914, or­

dinato sacerdote l’n-7-1937, già cappellano del Cimitero di Torino-Sud, è rien­
trato nella propria diocesi.

Abitazione: 100T4 Caluso, via S. Pietro n. 21.

Cambio indirizzi
ANGLESIO don Carlo, nato a Rocca Canavese il 12-6-1914, ordinato sacerdote 

il 2-6-1940, già assistente religioso presso l’Ospedale S. Giovanni della Città di To­
rino, sede dell’Eremo, in data i° luglio 1979 si è trasferito, con lo stesso incarico, 
presso la Casa di Cura « Villa Serena » 10045 Piossasco, via Magenta n. 45; 
tei. 906.40.39.

CASTELLI can. Giacomo, nato a San Gillio il 15-8-1901, ordinato sacerdote 
il 29-6-1932, si è trasferito da San Gillio, alla Casa del Clero di 10135 Torino, 
c. Corsica n. 154; tei. 61.60.31.

FASSINO don Giovanni Battista, nato a Vigone il 14-10-1900, ordinato sa­
cerdote il 29-6-1924, si è trasferito da Trana, alla Casa del Clero di 10060 Pan- 
calieri, via Roma n. 9; tei. 979.42.73.

KING MING don Domenico, nato a Hupeh (Cina) il 24-4-1919, ordinato 
sacerdote il 6-4-1947, assistente religioso presso l’Ospedale S. Giovanni della 
Città di Torino, è stato trasferito, in data 15 giugno 1979, dalla sede di via 
Giolitti alla sede dell’Eremo di 10020 Pecetto, str. Eremo n. 63; tei. 86r.04.45.

LIGREGNI don Giuseppe — diocesano di Caltagirone — nato a Mirabella 
Imbaccati (CT) il 21-4-1919, ordinato sacerdote il 13-6-1943, si è trasferito da 
via Gubbio n. 42/E in Torino, alla Casa di Riposo « La Consolata » 13040 Borgo 
d’Ale (VC), str. per Alice; tei. (0161) 461.92.



466

PIOVANO don Giovanni Battista, nato a Farigliano (CN) il 2-6-1917, ordi­
nato sacerdote il 29-6-1949, già 1° Cappellano Militare Capo dell’Ospedale Mili­
tare di Torino, si è trasferito a 12060 Farigliano (CN), via Dogliani; tei. (0173) 
761.63 — in diocesi di Mondo vi.

Sacerdote defunto
PICCOT don Mario. E’ morto in Avigliana il 9 settembre 1979. Aveva 65 

anni. Nato a Bra 1’8 settembre 1914, da una famiglia originaria della Valle d’Aosta, 
fu ordinato sacerdote il 3 luglio 1938 nell’Ordine dei Canonici Regolari Late­
ranensi.

Dedicò gli anni giovanili del suo ministero all’insegnamento nei Seminari del 
suo Ordine. Fu viceparroco per sei anni, dal 1943 al 1949, nella parrocchia di 
S. Agnese in Roma e parroco a Verres, in Valle d’Aosta, dal 1949 al 1959.

Incardinato, in seguito, tra il clero della arcidiocesi torinese, prestò il suo ser­
vizio prima come viceparroco a Stupinigi ed in seguito, dal 1963 al 1979, come 
rettore della abbazia di S. Antonio di Ranverso. La sua salma riposa nel cimitero 
di Stupinigi.



467

UFFICIO CATECHISTICO DIOCESANO

CORSO OPERATORI 
DI PASTORALE GIOVANILE

Il Corso operatori di pastorale giovanile si rivolge a sacerdoti, religiosi e 
religiose, laici già inseriti in una azione pastorale tra gli adolescenti e i giovani, 
per un approfondimento delle relative tematiche e metodologie, così da poter 
svolgere meglio il proprio impegno pastorale ed essere anche in grado di sensi­
bilizzare e aiutare altri operatori che agiscono nello stesso ambiente.

Vuole essere uno strumento per riflettere sul Catechismo dei Giovani, sulla 
attuale prassi di pastorale giovanile inserendola in una chiaro quadro teologico 
culturale psicologico e metodologico. Per seguire profìcuamente il corso è neces­
sario, oltre a una esperienza pastorale diretta, una preparazione culturale di 
livello medio-superiore.

Considera specificamente l’adolescenza e la giovinezza cioè l’età corrispon­
dente al biennio e al triennio della scuola media superiore.

Impegna i corsisti un giorno alla settimana, il lunedì, dalla seconda metà 
di ottobre alla prima metà di maggio. E’ inoltre prevista una tre giorni residen­
ziale su un tema specifico.

L’ammontare delle ore di lezione, che si tengono il lunedì pomeriggio dalle 
ore 15,30 alle 18,30, è di circa cento ore.

CONTENUTI DEL CORSO

1. Il fenomeno giovanile nella cultura attuale. Analisi della condizione gio­
vanile con particolare attenzione alle varie situazioni concrete in rapporto agli 
influssi provenienti dalla cultura globale.

2. Natura e compiti della catechesi giovanile. Organizzazione dei contenuti 
con riferimento al nuovo catechismo dei giovani. Orientamenti metodologici, ana­
lisi di esperienze e di modelli, indicazione di sussidi.

3. Introduzione generale e corso fondamentale: la fondazione teologica e 
metodologica della pastorale giovanile. I modelli attuali di pastorale giovanile 
nella comunità ecclesiale.

4. Per una appartenenza alla Chiesa oggi. L’ecclesiologia nella pastorale gio­
vanile. Appartenenza e partecipazione ecclesiale.

5. Cristo liberatore, centro vivo della pastorale giovanile, a) i grandi temi 
cristologici oggi; b) la persona di Cristo e la sua opera salvifica; c) cristologia 
e soteriologia.



468

6. Le dimensioni fondamentali della morale. Ermeneutica del fatto morale, 
coscienza-legge-libertà in prospettiva di pastorale giovanile. Rapporto tra privato 
e pubblico. Il fidanzamento.

7. Pastorale giovanile e dinamica di gruppo. Alcuni strumenti educativi sono 
oggi essenziali per una crescita del giovane verso una appartenenza ecclesiale.

8. Oratorio e centro giovanile, luogo di pastorale. Il piano formativo, meto­
dologico, educazione all’impegno ecclesiale e aH’inserimento nel mondo della 
scuola e del lavoro. Animazione educativa del tempo libero.

9. E’ inoltre prevista una tre giorni residenziale su un tema specifico (i gio­
vani e la bibbia, i giovani e la liturgia).

Iscrizioni
Presso la segreteria dell’Ufficio Catechistico Diocesano, via Arcivescovado 12, 

Torino, versando L. 40.000 all’atto dell’iscrizione.
Il Direttore del corso è don Gianni Carrù, dell’UCD, incaricato del settore 

« Catechesi parrocchiale ».

CALENDARIO

22 ottobre 1979: 1. Garelli
29 ottobre 1979: 1. Garelli

5 novembre 1979: 1. Garelli
12 novembre 1979: 2. Tonelli
19 novembre 1979: 2. Tonelli
26 novembre 1979: 2. Tonelli

3 dicembre 1979: 3. Damu
10 dicembre 1979: 3. Damu
17 dicembre 1979: 3. Damu

7 gennaio 1980: 4. Grasso
14 gennaio 1980: 4. Grasso
21 gennaio 1980: 4. Grasso
28 gennaio 1980: 5. Ardusso
4 febbraio 1980: 5. Ardusso

11 febbraio 1980: 5. Ardusso
18 febbraio 1980: 6. Anfossi
25 febbraio 1980: 6. Piana

3 marzo 1980: 7. Piana
10 marzo 1980: 7. Anfossi
17 marzo 1980: 8. Anfossi
24-25-26 marzo 1980: 9. Floris - Bissoli
1-10 maggio 1980: Colloquio coi Docenti



469

BIENNIO ANIMATORI 
CATECHESI PARROCCHIALE

« Per una catechesi sistematica, la comunità cristiana ha bisogno di opera­
tori qualificati. E’ un problema che l’interessa profondamente: la sua vitalità 
dipende in maniera decisiva dalla presenza e dal valore dei catechisti, e si espri­
me tipicamente nella sua capacità di prepararli » (D.B., n. 184). Il corso bien­
nale vuole appunto aiutare le comunità cristiane a preparare operatori di pasto­
rale catechistica capaci di animare le attività locali, adeguandosi alle situazioni 
concrete di ogni zona o di ogni parrocchia.

Il biennio prepara esperti nella pastorale catechistica nelle parrocchie e nei 
centri giovanili; formatori di catechisti nelle parrocchie e negli oratori; incari­
cati zonali per i vari settori della catechesi (fanciulli, preadolescenti, giovani 
e adulti); animatori di gruppi organizzati o informali (ACR, Associazioni e 
movimenti vari) nella prospettiva catechistica.

E’ aperto a laici, religiosi e religiose, operatori diretti nella catechesi par­
rocchiale, nei gruppi spontanei o nelle associazioni ...che sono presentati dalle 
rispettive parrocchie.

Chi desidera partecipare ai corsi del Biennio deve presentare domanda scrit­
ta presso la segreteria dell’Ufficio catechistico diocesano. L’iscrizione viene ef­
fettuata ogni anno, entro il 15 ottobre, con il versamento di L. 15.000 come con­
tributo alle spese generali di partecipazione alle lezioni. II Biennio inizia venerdì 
9 novembre ore 17,30-19,15 presso i saloni dell’Ufficio catechistico diocesano, 
via Arcivescovado 12.

CORSI DELL’ANNO «A»

1. Evangelizzazione e ministeri
2. L’evangelizzazione nel N.T. e nella metodologia di Gesù
3. Il fanciullo dai 6 agli 8 anni: il suo mondo psicopedagogico e le sue 

esperienze socio-culturali
4. Il fanciullo dagli 8 ai 10 anni: il suo mondo psicopedagogico e le sue 

esperienze
5. Il 1° volume del CdF: struttura, mete, contenuti
6. Il 2° volume del CdF: struttura, mete, contenuti
7. Il Vangelo e i Vangeli: come sono nati, come si leggono
8. Il Vangelo secondo Marco: il progetto di uomo nuovo
9. Il Vangelo secondo Luca e il 2° volume del CdF

10. II mistero della morte e resurrezione di Gesù e la VI unità del CdF/2
11. Dio Padre le prime due unità del CdF/1: lettura personale e traduzione 

didattica



470

12. Chi è Gesù e la IV unità del CdF/1: lettura personale e traduzione di­
dattica

13. La comunità credente e la VI unità del CdF/1: lettura personale e tra­
duzione didattica

14. II Battesimo e la VII unità del CdF/1: lettura personale e traduzione 
didattica

15. Seguire Cristo e la 1 unità del CdF/2
16. La legge e le beatitudini e la V unità del CdF/2
17. L’itinerario penitenziale ed eucaristico nel CdF/1
18. Spiritualità del catechista e organizzazione catechistica diocesana

CORSI DELL’ANNO «B»

1. II Vangelo secondo S. Giovanni
2. 11 libro degli « Atti degli Apostoli » e il CdF/3
3. Le lettere apostoliche: come sono nate e come si leggono
4. Il CdF/3 « Sarete miei testimoni »: struttura, mete e contenuti
5. La storia della salvezza e il CdF/3
6. Il pre-adolescente dagli 11 ai 14 anni: il suo mondo psico-pedagogico e 

le sue esperienze socio-culturali
7. Nozioni di psicologia religiosa
8. L’educazione morale dei fanciulli
9. La catechesi dei fanciulli con particolare riferimento alla catechesi della 

penitenza e della eucarestia
10. L’itinerario della cresima: contenuti teologico-pastorali
11. Il rito della confermazione: l’aspetto liturgico del CdF/3. La pastorale 

della cresima: proposta pastorale per il dopo cresima
12. Esperienze di celebrazioni liturgiche
13. I posters, la canzone e il disegno alla lavagna nella catechesi
14. L’audiovisivo nella catechesi
15. L’attivismo e il metodo dell’intervista-inchiesta come sussidi per la ca­

techesi
16. Presentazione di testi e sussidi per la catechesi
17. Catechesi e piccoli gruppi
18. Struttura e svolgimento della lezione

CALENDARIO PRIMO ANNO

1. 9 novembre 1979
2. 16 novembre 1979
3. 23 novembre 1979
4. 30 novembre 1979
5. 7 dicembre 1979
6. 14 dicembre 1979



471

7. 11 gennaio 1980
8. 18 gennaio 1980
9. 25 gennaio 1980

10. 1 febbraio 1980
11. 8 febbraio 1980
12. 15 febbraio 1980
13. 22 febbraio 1980
14. 29 febbraio 1980
15. 7 marzo 1980
16. 14 marzo 1980
17. 21 marzo 1980
18. 28 marzo 1980

CALENDARIO SECONDO ANNO

1. 9 novembre 1979
2. 16 novembre 1979
3. 23 novembre 1979
4. 30 novembre 1979
5. 7 dicembre 1979
6. 14 dicembre 1979
7. 11 gennaio 1980
8. 18 gennaio 1980
9. 25 gennaio 1980

10. 1 febbraio 1980
11. 8 febbraio 1980
12. 15 febbraio 1980
13. 22 febbraio 1980
14. 29 febbraio 1980
15. 7 marzo 1980
16. 14 marzo 1980
17. 21 marzo 1980
18. 28 marzo 1980



472

SCUOLA SUPERIORE
DI CULTURA RELIGIOSA

La Scuola Superiore di Cultura religiosa vuole aiutare la comunità cristiana a 
preparare operatori di pastorale catechistica capaci di animare le attività locali 
nei diversi settori: esperti nella pastorale catechistica nelle parrocchie e nei centri 
giovanili; formatori di catechisti nelle parrocchie e negli oratori; incaricati zonali 
per i vari settori della catechesi; animatori di gruppi organizzati o informali; 
insegnanti di religione nella scuola secondaria.

E’ un servizio verso tutti coloro che desiderano approfondire il messaggio 
cristiano.

STATUTO

I - Costituzione e finalità

Art. 1 — L’Ufficio catechistico diocesano dispone di una « Scuola superiore 
di cultura religiosa » da lui istituita per aiutare la comunità cristiana a preparare 
operatori capaci di animare le attività locali con una seria preparazione biblica, 
teologica e pastorale.

Art. 2 — La Scuola è stata istituita per offrire una formazione teologica di base: 
— ai laici e ai religiosi impegnati nell’animazione della vita ecclesiale 
— agli animatori dei gruppi di catechisti parrocchiali 
— ai responsabili di gruppi o di movimenti cristiani 
— a quanti desiderano approfondire la proposta cristiana.

Art. 3 — Al termine degli studi è rilasciato un diploma.
La Scuola superiore di cultura religiosa rilascia un diploma al termine del 

primo biennio ed un altro al termine del secondo biennio.
Per conseguire il primo diploma occorre aver superato tutti gli esami prescritti.
Per il secondo diploma occorre:

1) superare tutti gli esami prescritti
2) svolgere, sotto la direzione di un docente, un’esercitazione scritta su materia 

fondamentale. L’esercitazione tende a dare un saggio della capacità di studio 
e della maturità teologica del candidato

3) la votazione del diploma sarà data tenendo presente il complesso delle vota­
zioni riportate nel curricolo degli studi.
Nell’Arcidiocesi di Torino tale diploma viene richiesto all’atto di presentazione 

della domanda all’insegnamento della religione nella scuola secondaria e per 
sostenere la prova di abilitazione.



473

II - Organico della scuola

Art. 4 — La Scuola è retta dal Consiglio di Presidenza, composto dal Preside 
degli Studi, dal Direttore dell’U.C.D. o un suo delegato, da tre docenti e da due 
studenti. Si raduna almeno due volte all’anno.

La segreteria della Scuola funziona presso l’UfFicio catechistico con il seguente 
orario: 9-12, 15-18 (sabato pomeriggio escluso).

Art. 5 — L’Arcivescovo nomina il Preside per un triennio e rinnovabile per 
un altro triennio, approva il Consiglio di Presidenza e l’ordinamento degli studi, 
sottoscrive il diploma della Scuola.

Art. 6 — 11 Preside è responsabile dell’ordinamento degli studi e dei pro­
grammi, presenta i docenti al Consiglio di Presidenza, cura l’osservanza delle diret­
tive per l’insegnamento impartite dall’Arcivescovo, convoca il Consiglio dei Pro­
fessori, dirime i casi controversi per l’ammissione agli esami, ha il diritto di 
intervento a tutti gli esami.

Art. 7 — L’ordinamento degli studi e i programmi devono essere approvati 
dal Consiglio di Presidenza.

Art. 8 — Gli altri membri del Consiglio di Presidenza sono eletti, sia i Profes­
sori che gli Studenti, dai loro rispettivi colleghi in assemblee da tenersi ogni due 
anni. Una prima elezione serve di orientamento e la seconda dà i risultati definitivi.

Art. 9 — Il Direttore dell’U.C.D. o un suo collaboratore, è responsabile del 
settore organizzativo e con il Preside, dell’ordinamento degli studi e dei programmi.

Art. 10 — Il Consiglio dei Professori, composto da tutti i docenti incaricati, 
è convocato dal Preside, di sua iniziativa o su richiesta del Direttore dell’U.C.D. 
o di almeno un terzo dei docenti. Si raduna almeno due volte all’anno.

Al Consiglio dei professori partecipa di diritto il Direttore dell’U.C.D. con 
diritto di voto.

II Consiglio dei professori non ha potere deliberante nell’ordinamento della 
scuola, se non nei casi previsti dallo Statuto o quando una decisione venga ad 
essere demandata dal Consiglio di Presidenza.

Ili - Ordinamento degli Studi

Art. 11 — Il corso è diviso in due bienni. Il primo biennio forma un ciclo a sé; 
il secondo biennio compie un corso come approfondimento scientifico.

Le materie si dividono in fondamentali, ausiliarie e opzionali secondo il 
programma allegato. Delle opzionali sono obbligatorie due, una al terzo anno e 
una al quarto anno.

Art. 12 — Le materie di insegnamento dei due bienni convergono nel tema 
centrale del mistero di Cristo o Storia della Salvezza e si articolano in fondamentali 



474

(S. Scrittura, Teologia Dogmatica, Teologia Morale, Liturgia), ausiliare (Patrologia, 
elementi di filosofia, Storia ecclesiastica, catechetica) e opzionali scelte tra quelle 
proposte.

Art. 13 — Per essere ammessi ad un esame occorre la frequenza ad almeno i 
due terzi delle lezioni della disciplina.

Art. 14 — Tutti gli esami sono pubblici. La loro regolamentazione è di compe­
tenza del Consiglio dei professori.

IV - Sede, Orario, Biblioteca, Tasse

Art. 15 — La sede delle lezioni è presso l’Ufficio catechistico diocesano, via 
Arcivescovado 12, Torino.

Art. 16 — La scuola darà la possibilità di accedere alle Biblioteche teologiche.

Art. 17 — La retribuzione dei docenti e le tasse di iscrizione e di esame sono 
stabilite dal Consiglio di Presidenza su proposta del Direttore dell’U.C.D.

V - Iscrizioni

Art. 18 — Chi desidera frequentare la Scuola deve presentare domanda scritta, 
accompagnata da una lettera di presentazione del proprio parroco o di altra per­
sona responsabile. I moduli di iscrizione si ritirano presso la segreteria dell’Ufficio 
catechistico.

Art. 19 — L’iscrizione viene effettuata ogni anno con il versamento della tassa 
stabilita dal Consiglio di Presidenza su proposta del Direttore U.C.D. come contri­
buto alle spese generali di partecipazione alle lezioni.

Art. 20 — Chi desidera frequentare uno o più corsi in qualità di uditore deve 
presentare domanda scritta presso la segreteria dell'Ufficio catechistico specifi­
cando il corso che desidera seguire e pagare la tassa stabilita.

CURRICOLO DEL PRIMO BIENNIO

Primo Anno
1) Filosofia - Postulati di filosofia cristiana 24 h
2) Teologia dogmatica

a) Introduzione alla teologia - Religione rivelazione - Storia della 
Salvezza 18 h

b) Questioni di teologia fondamentale 18 h
c) Cristologia 24 h

3) Sacra Scrittura
a) Introduzione 16 h
b) Antico Testamento 20 h
c) Nuovo Testamento 20 h



475

4) Teologia morale fondamentale 20 h
5) Catechetica fondamentale 20 h

Secondo Anno
1) Teologia dogmatica

a) Creazione e peccato originale 18 h
b) Esperienza della vita cristiana 20 h
c) La Chiesa di Cristo, ministeri e Mariologia 30 h
d) Introduzione generale alla preghiera, liturgia e sacramenti 24 h

2) Sacra Scrittura
a) Antico Testamento 22 h
b) Nuovo Testamento 22 h

3) Teologia morale speciale 22 h
4) Storia ecclesiastica 22 n

CURRICOLO DEL SECONDO BIENNIO

Terzo Anno
1) Teologia dogmatica

a) Il Verbo Incarnato elevato alla vita trinitaria 14 h
b) Sacramenti dell’Iniziazione cristiana (Battesimo - Confermazione) 16 h
c) Sacramento dell’Eucarestia 16 h

2) Sacra Scrittura
a) Antico Testamento 22 h
b) Nuovo Testamento 22 h

3) Patrologia 10 h
4) Teologia morale sociale 20 h
5) Storia ecclesiastica 20 h
6) Catechesi speciale 20 h
7) Corso opzionale 20 h

Quarto Anno
1) Teologia dogmatica

a) Escatologia 14 h
b) Sacramento della penitenza 16 h
c) Sacramento dell’unzione degli infermi 8 h
d) Sacramento dell’ordine 10 h
e) Sacramento del Matrimonio 10 h

2) Sacra Scrittura
a) Antico Testamento 24 h
b) Nuovo Testamento 24 h
c) Corso di teologia biblica 14 h

3) Teologia morale speciale 10 h
4) Storia ecclesiastica 20 h



476

5) Patrologia 10 h
6) Teologia spirituale 10 h
7) Corso opzionale 10 h

CORSI OPZIONALI

1) Storia delle religioni 20 h
2) Metodologia didattica 20 h
3) La Bibbia e la Comunità cristiana 20 h
4) Marxismo e Cristianesimo 10 h
5) Psicologia generale e dinamica 10 h
6) Psicanalisi e cristianesimo 10 h

NORME TECNICHE

Le lezioni si svolgono presso i saloni dell’Ufficio Catechistico Diocesano ogni 
giovedì e sabato dalla seconda metà di ottobre alla prima metà di giugno con 
il seguente orario:

giovedì ore 18,30-20
sabato ore 15,30-18,45

Le iscrizioni si ricevono presso la segreteria dell’ufficio Catechistico Diocesano 
a partire dai primi di ottobre.



477

ORGANISMI CONSULTIVI

LETTERA DEL CARDINALE ARCIVESCOVO 
PER IL RINNOVO

DEGLI ORGANISMI CONSULTIVI DIOCESANI 
1979 novembre 1982

La storia degli organismi consultivi diocesani è iniziata nella 
arcidiocesi torinese fin dal novembre 1966, immediatamente 
dopo la chiusura del Concilio Ecumenico Vaticano IL Un punto 
chiave della dottrina conciliare risultava apertamente essere 
la presentazione della Chiesa come popolo di Dio, dove tutti 
i cristiani, consacrati mediante i sacramenti dallo Spirito Santo, 
sono chiamati dallo stesso Cristo Signore a cooperare attiva­
mente per tradurre in atto, nella organica comunione ecclesiale, 
la missione della Chiesa.

La sensibilità pastorale del cardinale Michele Pellegrino volle 
che la vocazione dei fedeli alla reale cooperazione nella Chiesa 
fosse subito tradotta nel concreto anche mediante questi orga­
nismi di partecipazione. I Consigli diocesani furono in seguito 
rinnovati con scadenza triennale nel 1970, nel 1973, e nel 1976.

Giunto a Torino il 25 settembre 1977 fu mia premura confer­
mare nel loro mandato, senza alcuna variazione, tutti gli orga­
nismi consultivi che erano stati costituiti, nell’autunno del 1976, 
dal mio predecessore. Da allora questi due anni di comune lavoro 
apostolico sono stati per me una feconda esperienza pastorale 
in cui ho potuto con attenzione ascoltare e con vigilanza seguire 
gli orientamenti, le puntualizzazioni pastorali e i fermenti e le 
tensioni presenti nella comunità diocesana: comunità nella 
quale con gratitudine ho soprattutto potuto contemplare l'ab­
bondanza e la varietà dei doni del Signore.

Essendo ora venuti a scadere tutti i Consigli diocesani, per 
la normale decorrenza del triennio prevista dagli statuti, è mia 
intenzione e volontà indire, con la presente lettera, le elezioni 
per il rinnovo dei medesimi organismi consultivi.

Questo fatto deve essere un avvenimento di Chiesa: prezioso 
momento di riflessione sul mistero della nostra comunione con 



478

Dio e tra di noi nel segno di sacramento della nostra Chiesa 
locale. Sono pertanto previste, nelle prime due domeniche di 
ottobre, due giornate di riflessione e preghiera da celebrarsi in 
tutte le chiese della diocesi, in armonia con le intenzioni del mese 
missionario, secondo i suggerimenti proposti dal sussidio che 
l’ufficio liturgico sta preparando a questo scopo.

Come è ormai tradizione nella diocesi le prime elezioni sa­
ranno quelle dei vicari zonali, elezioni che dovranno avvenire 
entro la domenica 14 ottobre secondo le modalità sperimentate 
negli ultimi due triennii. Le assemblee del clero per il rinnovo 
dei vicari zonali saranno seguite dai nuovi vicari episcopali ter­
ritoriali.

Per il Consiglio pastorale diocesano le schede di designazione 
degli elettori saranno consegnate ai vicari zonali entro il primo 
novembre. Le assemblee degli elettori per la elezione dei membri 
del Consiglio pastorale diocesano si terranno, nell’ambito di 
ogni singolo distretto pastorale, nelle domeniche 11 e 25 novem­
bre prossimo.

Il Consiglio presbiteriale diocesano e il Consiglio diocesano 
dei religiosi saranno eletti entro la domenica 11 novembre. Le 
norme dettagliate per la elezione dei membri di ogni Consiglio 
saranno comunicate a parte e saranno seguite nella loro attua­
zione da un ristretto comitato.

Restano punto base di riferimento le norme emanate in dio­
cesi nel 1970 (cfr. Rivista Diocesana Torinese 1970, nn. 7-8, pp. 
284 segg.), considerate le modificazioni avvenute nei triennii suc­
cessivi (cfr. Rivista Diocesana Torinese 1973, nn. 7-8, pp. 301 
segg.; 1976, nn. 7-8, pp. 283 segg.) e tenute presenti le indicazioni 
dei Consigli che hanno appena terminato il loro servizio.

Tuttavia essendo nel frattempo maturata la suddivisione del 
territorio diocesano in quattro distretti pastorali, questo avve­
nimento non può mancare di avere la sua influenza anche sulle 
modalità delle elezioni degli organismi consultivi. In partico­
lare le assemblee degli elettori per la nomina dei membri del 
Consiglio pastorale diocesano si svolgeranno nell’ambito di ogni 
singolo distretto pastorale.

Quanto al Consiglio diocesano dei religiosi, su comune ri­
chiesta dei religiosi e delle religiose, nel prossimo triennio detto 
Consiglio sarà unico, comprendendo insieme i religiosi e le reli­
giose.



479

Ma al di là di questi punti organizzativi e di queste decisioni 
che ho voluto richiamare in questa lettera per facilitare e svelti­
re l’inizio del rinnovo dei nostri organismi consultivi diocesani, 
desidero ritornare su quanto più mi sta a cuore e cioè su quanto 
già dicevo nel settembre scorso a Pianezza a proposito della par­
tecipazione nella Chiesa, proprio in occasione del convegno de­
gli organismi consultivi diocesani. Avevo affermato in quell’oc­
casione che parlare di comunità cristiana significa sempre par­
lare di realtà in cammino: già comunità cristiana, ma non ancora 
compiutamente realizzata. Dicevo che caratteristica fondamen­
tale della comunità cristiana è il suo impegno nell'edificare e 
costruire incessantemente il « Corpo di Cristo » che è la Chiesa. 
I cristiani non vengono ricevuti dentro una realtà già fatta, non 
sono ospiti in un santuario che altri ha costruito per loro, sono 
costruttori invece del Cristo totale, che è la Chiesa: nessuno è 
« ospite » della comunità nella misura in cui è cristiano.

La partecipazione, come dimensione della comunità, non è 
solo sociologica, ma prima di tutto teologale, attraverso la quale 
ogni cristiano è collocato nella comunità non come un ospite 
o uno straniero, ma come una « pietra viva », come un edificatore 
che contribuisce a « compaginare nell’unità » la comunità e a 
garantirle lo spazio e la condizione perché la varietà dei doni di 
Dio trovi accoglimento e possibilità di fruttificare, (cfr. Rivista 
Diocesana Torinese 1978, n. 9, pp. 352-353).

L’augurio che faccio alla nostra comunità cristiana indicen­
do le elezioni per il rinnovo degli organismi consultivi diocesa­
ni, augurio che si fa preghiera e invocazione insieme a tutti 
quelli che pregano, è che questa chiamata al servizio della Chie­
sa locale dilati e rinnovi a tutti i livelli nella arcidiocesi torinese 
lo spirito di servizio e di partecipazione.
Torino, 17 settembre 1979

+ Anastasio A. card. Ballestrero
Arcivescovo di Torino



480

AL CLERO DELLA DIOCESI

Carissimo,

mi rivolgo a te, in questo momento tanto importante per la Chiesa 
torinese, al fine di sollecitare una speciale collaborazione.

Si tratta, come già avrai appreso dal settimanale diocesano « La Voce 
del Popolo », della scelta dei nuovi Vicari zonali e dei rappresentanti del 
clero diocesano nel Consiglio Presbiteriale e nel Consiglio Pastorale.

Chiedo anche a te di partecipare alla indicazione di confratelli sacer­
doti capaci di dare un significativo contributo alla nostra esperienza ec­
clesiale diocesana. Sono scelte da compiere entro le prossime settimane, 
secondo precise scadenze di calendario e secondo le norme che troverai 
allegate a questa mia lettera.

Ti invito a prestarmi questa collaborazione, vivificando la tua rifles­
sione sui nomi dei possibili Vicari zonali e consiglieri del « Presbiteriale » 
e del « Pastorale », con spirito di fede e con assidua preghiera.

Fa pregare anche la comunità cristiana che ti è in modo particolare 
confidata.

Desidero che tutto il Clero dia il suo contributo con spirito di auten­
tica comunione ecclesiale e di servizio, senza avere di mira nessun inte­
resse puramente personale, ma soltanto il bene della nostra Diocesi.

Per questo sono sicuro della generosa disponibilità di tutti ad acco­
gliere i risultati delle scelte che, insieme, siamo chiamati a compiere.

Affidiamo la nostra Chiesa torinese al Signore ed alla sua Madre 
Santissima.

Prega per me. Ti benedico.

Torino, 26 settembre 1979
+ Anastasio A. card. Ballestrero 

Arcivescovo di Torino



481

SUSSIDIO DELL’UFFICIO LITURGICO
PER LE GIORNATE DI RIFLESSIONE E PREGHIERA

In preparazione alle elezioni per il rinnovo del Consiglio pastorale e 
del Consiglio presbiteriale diocesani il Cardinale Arcivescovo ha disposto 
che si celebrino in tutta la diocesi, le prime due domeniche di ottobre, due 
giornate di riflessione e di preghiera. A tal fine proponiamo i seguenti sug­
gerimenti per le Messe delle domeniche 7 e 14 ottobre.

Nella scelta dei testi e nell'Impostazione dell’omelia sarà bene tener 
presente che la domenica 18 novembre si celebrerà la « Solennità della 
Chiesa locale », come previsto nel calendario liturgico diocesano e regio­
nale. Si possono quindi prevedere complessivamente tre domeniche dedi­
cate al tema « Chiesa », visto successivamente da tre angolature diverse 
coordinate e complementari fra di loro:

a) La Chiesa: popolo di Dio, comunità dei credenti, sacramento di sal­
vezza (testimonianza - missione).

b) La Chiesa locale (diocesi): testimonianza di fede « qui - oggi »; unità 
e struttura ministeriale; comunione, corresponsabilità, collaborazione, or­
ganizzazione.

c) La nostra comunità (parrocchia, gruppi...).
Per la preparazione delle omelie consigliamo la rilettura della costi­

tuzione conciliare sulla Chiesa (Lumen Gentium) specialmente i primi due 
capitoli. Qui ci limitiamo a proporre alcune linee di contenuti — a puro 
titolo indicativo ed esemplificativo — ricordando a tutti i predicatori la ne­
cessità di una meditazione e appropriazione personale del tema, con gli 
adattamenti e le integrazioni opportune, in base alla diversità delle assem­
blee cui ci si rivolse e ai testi scelti.

Domenica 7 ottobre
a) Orazioni. Dal messale: orazioni per la Chiesa universale, formulari 

nn. 2-3 (pag. 674-675).
b) Prefazio. Prefazio delle domeniche « per annum » VIII (messale pag. 

335); oppure: Prefazio della Messa per l'unità dei cristiani (messale pag. 
695).

c) Letture (se ne possono fare due sole anziché tre). Dal Proprio dio­
cesano (Liturgia dell'eucaristia): Es 19,3-8 (pag. 170); Gv 17,11-23 (pag. 
175) oppure (dalla Bibbia): Atti 2,32-48; Mt 16,13-19; Gv 10,11-18.

d) Omelia (traccia).
1. Chiesa siamo noi, tutti i cristiani del mondo.
A motivo della stessa fede e dello stesso battesimo formiamo un uni­

co popolo, al di là di tutte le barriere di lingua, colore, nazionalità...



482

2. Popolo di Dio. La Chiesa non esiste per iniziativa umana (non è co­
me l’ONU...), ma per iniziativa di Dio. E' Dio che ha chiamato Abramo... che 
ha mandato Mosè... che ha scelto e costituito Israele come suo popolo. 
E’ Dio che ha mandato Gesù Cristo nel mondo... che ha effuso lo Spirito 
Santo sui discepoli... che chiama ognuno alla fede.

3. Comunità di credenti. La fede è la nostra risposta alla chiamata 
di Dio. Essere Chiesa non significa solo essere battezzati. Siamo stati 
introdotti nella Chiesa con il battesimo... Rimaniamo parte viva della Chie­
sa se crediamo in Gesù Cristo e seguiamo la sua parola.

4. Segno e strumento di salvezza.
La Chiesa non ha senso se non in rapporto a Gesù Cristo e al suo mes­

saggio.
Lo scopo della Chiesa è il Regno di Dio:

— continuare la predicazione del Vangelo nel mondo
— continuare la testimonianza di vita di Gesù
— essere segno vivo della comunione salvifica con Dio Padre, Figlio, Spi­

rito Santo, già iniziata (sacramenti) e attesa nel suo compimento defi­
nitivo.
e) Preghiera dei fedeli.

— Perché il Vangelo di Cristo sia annunciato a tutte le genti...
— Per l’unità di tutte le Chiese nell’unica Chiesa di Cristo...
— Perché cresca fra tutti i popoli lo spirito di fraternità e di pace...
— Perché tutti i battezzati rispondano con fede sincera alla chiamata di 

Dio e al dono ricevuto...
— Perché tutti noi qui presenti sappiamo dare buona testimonianza a Cri­

sto con la parola e con la vita...

Domenica 14 ottobre

a) Orazioni. Dal Messale: orazioni per la Chiesa locale, formulario n. 
5 (pag. 677).

b) Prefazio. Prefazio delle domeniche « per annum » I (messale pag. 
328); oppure: Prefazio della messa per l'unità dei cristiani (messale pag. 
695).

c) Letture. Dal Proprio diocesano: 1 Pt 2,4-9 (pag. 173); Gv 15,1-17 (pag. 
174); oppure (dalla Bibbia): Ef 4,1-7; 11-16; 1 Co 11,4-14; Ro 12,1-8; Gv 
14,12-21.

d) Omelia (traccia).
1. Testimonianza e missione della Chiesa devono incarnarsi nei diversi 

tempi e luoghi. La Chiesa sacramento universale di salvezza, si manifesta 
concretamente nelle singole Chiese locali.



483

2. Tutti siamo responsabili nell’edificare continuamente la realtà-Chiesa 
« qui » e « oggi ». Nessuna parrocchia, comunità o gruppo può essere Chie­
sa per conto proprio.

3. La diocesi è l’espressione completa della Chiesa locale:
— unità di fede e sacramenti
— diversità di carismi, vocazioni, ruoli, ministeri (laici, religiosi, diaconi, 

preti, vescovo)
— comunione nella carità.

4. Comunione significa anche, concretamente: corresponsabilità, colla­
borazione, organizzazione. La diocesi non può fare a meno di strutture am­
ministrative e di collegamento per una vita unitaria veramente ecclesiale.

5. Momento importante per la nostra diocesi: elezione dei Consigli 
pastorale e presbiteriale. Segni e strumenti di comunione-corresponsabilità 
di tutti (sacerdoti, diaconi, religiosi, laici) con il vescovo.

e) Preghiera dei fedeli.
— Per noi stessi e per tutti i cristiani della diocesi di Torino, perché sap­

piamo vivere nella speranza e nella carità la fede che professiamo...
— Per il nostro vescovo e per i suoi collaboratori, perché siano illuminati 

dallo Spirito Santo nella guida pastorale della nostra Chiesa...
— Per i sacerdoti, i diaconi, i religiosi e le religiose della nostra diocesi, 

perché siano fedeli nella loro vocazione e generosi nel loro ministero...
— Perché cresca fra di noi e in tutta la nostra diocesi lo spirito di comu­

nione, di corresponsabilità e di servizio...

Domenica 18 novembre

La solennità della Chiesa locale potrà essere un’occasione di verifica 
dello spirito ecclesiale nella vita concreta di ogni comunità.
— senso di comunione e di corresponsabilità di tutti i « praticanti »;
— presentazione delle strutture, attività, iniziative, movimenti e gruppi 

operanti in parrocchia;
— richiamo alla disponibilità per i vari servizi e ministeri nei campi dell’ 

evangelizzazione e catechesi, della carità e assistenza, della preghiera 
e celebrazioni.

NOTA

Aggiungiamo l’indicazione di canti adatti alle celebrazioni di queste do­
meniche. I numeri si riferiscono al Repertorio regionale « Nella casa del 
Padre ».

a) Canti d’inizio: nn. 39. 47. 95. 136. 145. 215. 238. 241.
b) Salmi: nn. 1. 10. 12. 111.
c) Canti di comunione: nn. 57. 58. 59. 135. 137. 138. 222. 225.



484

DIRETTORIO PER LA ELEZIONE DEI SACERDOTI 
NEGLI ORGANISMI CONSULTIVI DIOCESANI

A
Nomina dei vicari zonali

1.
In tutte le 31 zone della diocesi, entro il 14 ottobre 1979, saranno indette, 
dal vicario episcopale territoriale, riunioni del clero per la designazione 
del vicario zonale.

2.
Il vicario di zona è vicario del vescovo, incaricato di coadiuvarlo nell'eser­
cizio del suo ministero, nella porzione di diocesi che è la zona pastorale, 
a norma degli statuti diocesani (Riv. Dioc. Torin., 1970, nn. 7-8, 
pp. 297-301; n. 9 p. 361 ss.), statuti integrati dalle norme successive (Riv. 
Dioc. Torin. 1975, n. 11, pp. 447-450; 1977, n. 1, pp. 30-32), dalle indicazioni 
date dall’arcivescovo Padre Anastasio Ballestrero al convegno di Pianezza 
(Riv. Dioc. Torin. 1978, n. 9, pp. 360-364) e dalla recente istituzione dei vi­
cari episcopali territoriali (vedi Statuto - Riv. Dioc. Torin. 1979, n. 9).

3.
Il vicario zonale sarà scelto dall’arcivescovo entro una terna di nominativi 
di sacerdoti a lui proposta dai sacerdoti della zona mediante elezione.

4.
Sono elettori per la designazione della terna suddetta tutti i sacerdoti se­
colari che hanno la residenza nella zona, siano essi diocesani o extradio­
cesani, e i religiosi che nella zona sono addetti alla pastorale parrocchiale 
o impegnati in attività ed organizzazioni diocesane.
Possono essere eletti tutti i sacerdoti, secolari e religiosi, che sono 
elettori.
All'elezione si può partecipare anche mediante la consegna, del proprio 
voto, in busta chiusa, al vicario zonale uscente.

5.
La data della suddetta riunione sarà concordata, zona per zona, tra il vica­
rio episcopale territoriale e il vicario zonale uscente. Per il distretto pa­
storale di Torino città le riunioni potranno avvenire per gruppi di zone in 
accordo con il vicario generale. L’incontro sarà aperto da un momento di 
preghiera e da una meditazione dettata dal vicario episcopale territoriale; 
seguiranno l'illustrazione del significato della zona e la presentazione delle 



485

iniziative previste per il rinnovo degli organismi consultivi diocesani: con­
siglio presbiteriale e consiglio pastorale diocesano. Infine si procederà 
all'elezione mediante votazione.
Ogni sacerdote elettore non può esprimere più di due nominativi.
Non sono ammesse deleghe. Nel risultato saranno computate anche, sal­
vaguardando l'anonimato dell’elettore, le schede giunte per lettera al vica­
rio zonale uscente.
Lo spoglio delle schede sarà fatto subito dopo terminate le operazioni di 
votazione e in presenza di tutta l'assemblea.
In caso di parità di voti si procederà immediatamente con sorteggio, per la 
scelta del nominativo da includere nella terna.
Non possono essere inclusi nella terna i sacerdoti che sono stati vicari 
zonali per gli ultimi due trienni consecutivi.
L’esito della votazione sarà comunicato all'arcivescovo dal vicario epi­
scopale con i nominativi degli eletti e l'indicazione dei voti riportati da 
ciascuno, anche di quelli non compresi nella terna.

6.
Le nomine dei nuovi vicari zonali saranno fatte dall’arcivescovo e comuni­
cate alla diocesi sul settimanale "La Voce del Popolo” di domenica 21 
ottobre.
I vicari zonali faranno parte del Consiglio presbiteriale per il prossimo 
triennio e non possono essere eletti nel Consiglio pastorale.

B
Norme per la elezione dei sacerdoti 

nel Consiglio Presbiteriale

1.
Compongono il Consiglio presbiteriale diocesano:
— / membri del Consiglio episcopale
— i trentun vicari di zona
— quattro religiosi designati con iter proprio
— quindici sacerdoti eletti dal clero diocesano, dai sacerdoti extra-dio­

cesani che svolgono stabile ministero in diocesi, nonché dai religiosi 
addetti alla pastorale parrocchiale o impegnati in attività ed organiz­
zazioni diocesane.

L’arcivescovo si riserva di accrescere la rappresentatività del Consiglio 
con la nomina di alcuni altri membri, fino ad un massimo di dieci.



486

2.
I sacerdoti diocesani, gli extra-diocesani che svolgono stabilmente mini­
stero in diocesi e i religiosi addetti alla pastorale parrocchiale o impegnati 
in attività ed organizzazioni diocesane riceveranno, al loro indirizzo, con 
la presente circolare una scheda personale.
Questa scheda, per il Consiglio presbiteriale, dovrà essere compilata dopo 
il 21 ottobre 1979, presa conoscenza dei nominativi dei vicari zonali pub­
blicati per tale data su "La Voce del Popolo”. I vicari zonali infatti non 
devono più essere eletti al Consiglio presbiteriale perché già ne fanno 
parte così come i membri del Consiglio episcopale.
Non possono parimenti essere eletti al Consiglio presbiteriale i sacerdoti 
che hanno avuto questo incarico nei due ultimi trienni successivi. I nomi 
di questi confratelli sono: Bretto can. Antonio, Cavaglià don Felice (cancel­
liere), Marocco don Giuseppe.
Ai sacerdoti diocesani missionari "fidei donum" verrà inviata immediata­
mente la presente circolare con l'invito a far conoscere le loro indicazioni, 
per posta, direttamente al cardinale arcivescovo. Dei voti giunti in tempo 
si terrà conto nello scrutinio per la proclamazione degli eletti.

3.
L’elenco dei candidati è dato dall’Annuario diocesano 1979 nella sezione: 
indice dei sacerdoti operanti in diocesi; indice integrato in seguito dalla 
lista dei religiosi operanti a livello diocesano.

4.
Ogni sacerdote, seguendo le indicazioni della scheda, può votare: tre 
sacerdoti addetti alla pastorale parrocchiale (di cui almeno uno vice par­
roco) e sei sacerdoti addetti ad altri servizi pastorali. Risulteranno eletti i 
cinque sacerdoti del primo gruppo ed i dieci del secondo gruppo che a- 
vranno totalizzato il maggior numero di voti.
Il numero di posti assegnato, con questa elezione, in Consiglio presbite­
riale ai sacerdoti addetti alla pastorale parrocchiale è inferiore a quello 
riservato agli addetti ai "settori o ambiti pastorali" in quanto è prevedibile 
che i vicari zonali (che come è noto fanno parte del Consiglio presbiteriale) 
saranno scelti prevalentemente tra gli addetti alla pastorale parrocchiale. 
Il numero dei sacerdoti che ogni votante può eleggere è inferiore al nu­
mero dei sacerdoti che saranno eletti al fine di consentire una rappresen­
tanza dei vari orientamenti.

5.
La scheda dovrà essere recapitata in Curia, nella busta allegata, entro gio­
vedì 8 novembre 1979. Si esorta a provvedere personalmente, o a servir­



487

si della cortesia del vicario zonale o di altri confratelli, non potendosi scru­
tinare le schede giunte in ritardo per posta.
I nomi dei quindici eletti da tutti i sacerdoti operanti in diocesi, sarà co­
municato dai vicari episcopali, territoriali nelle riunioni di cui al seguente 
punto C ed, in seguito, pubblicati su "La Voce del Popolo” del 18 novem­
bre 1979.

C
Norme per la elezione dei sacerdoti 
nel Consiglio Pastorale Diocesano

1.
Il Consiglio Pastorale Diocesano è composto da:
— i membri del Consiglio Episcopale
— 31 laici eletti nei quattro distretti pastorali
— 12 sacerdoti diocesani eletti dai confratelli nei medesimi quattro di­

stretti pastorali
— 4 religiose — iter proprio
— 4 religiosi — iter proprio
— alcuni membri nominati dall’arcivescovo (non oltre 10 tra sacerdoti e 

laici)

2.
Per l’elezione dei sacerdoti al Consiglio pastorale diocesano tutti i sacer­
doti diocesani, gli extra-diocesani che svolgono stabilmente ministero in 
diocesi e i religiosi addetti alla pastorale parrocchiale o impegnati in atti­
vità ed organizzazioni diocesane riceveranno, con la scheda per il Consi­
glio presbiteriale di cui si è parlato al punto precedente, anche un’altra 
scheda, di colore diverso, per l'elezione dei sacerdoti al Consiglio pasto­
rale diocesano.
Questa scheda dovrà essere compilata dopo aver preso conoscenza dei 
nominativi dei 15 sacerdoti eletti al Consiglio presbiteriale e cioè dopo il 
giorno 11 novembre 1979.

3.
Possono essere eletti tutti i sacerdoti, secolari e religiosi, che operano 
nell'ambito del proprio distretto pastorale territoriale, eccettuati:
— i membri del Consiglio episcopale
— i Vicari zonali



488

— i quindici sacerdoti eletti al Consiglio presbiteriale
— i sacerdoti che hanno fatto parte del Consiglio pastorale diocesano ne­

gli ultimi due trienni consecutivi. I nomi di questi sacerdoti sono:
Michiardi d. Pier Giorgio, Ruffino d. Italo

4.
Ogni sacerdote elettore può esprimere nella sua scheda solo la metà del 
numero dei sacerdoti eleggibili nel suo distretto pastorale territoriale e 
cioè: tre nominativi di sacerdoti per Torino-città e un nominativo per i 
distretti pastorali di fuori Torino.
All’elezione si può partecipare anche mediante la consegna del proprio 
voto, in busta chiusa, al nuovo vicario zonale.

5.
Le schede saranno consegnate in una riunione del clero indetta dal vica­
rio episcopale territoriale, zona per zona, oppure per gruppi di zone in ac­
cordo con i singoli vicari zonali, tra il 12 e il 24 novembre 1979. Le schede 
saranno scrutinate distretto per distretto, tutte insieme il 26 novembre 
1979 alla presenza del vicario episcopale territoriale o di suo delegato di 
fiducia.
In caso di parità di voti si procederà immediatamente con sorteggio alla 
scelta del nominativo da designare per il Consiglio pastorale diocesano. 
Risulteranno eletti i 6 sacerdoti del distretto pastorale di Torino-città e 
i due sacerdoti, per ognuno dei tre distretti pastorali di fuori Torino, che 
hanno totalizzato il maggior numero di voti.

D
Norme per la elezione dei laici 

nel Consiglio Pastorale Diocesano

Compongono il Consiglio pastorale diocesano: 
— i membri del Consiglio episcopale 
— 12 sacerdoti diocesani eletti dai confratelli 
— 4 religiose elette con iter proprio 
— 4 religiosi eletti con iter proprio 
— 31 laici
L’arcivescovo si riserva di accrescere la reppresentatività del Consiglio 
con la nomina di alcuni altri membri, fino ad un massimo di 10 tra sacer­
doti e laici.



489

// numero dei laici presenti in Consiglio pastorale diocesano per elezione 
corrisponde al numero delle zone vicariali attualmente esistenti in dio­
cesi, ma i membri pur essendo eletti nell'ambito di uno dei quattro di­
stretti pastorali non sono da considerare rappresentanti né delle singole 
zone vicariali, né del distretto pastorale.
Il distretto pastorale urbano di Torino città eleggerà 15 membri.
I distretti pastorali di Torino Nord e Torino Ovest, cinque membri cia­
scuno. Sei membri invece saranno eletti dal distretto pastorale di Torino 
Sud-Est, perché più popoloso.

2.
I laici sono proposti per il Consiglio pastorale diocesano mediante ele­
zione nel modo seguente:
a) le comunità parrocchiali designano al vicario zonale, attraverso schede 

informative personali, conformi a modello predisposto, i laici elettori 
delegati alle due assemblee del proprio distretto pastorale territoria­
le (da 1 a 5 laici secondo la densità demografica della parrocchia).
Questa designazione privilegi i componenti dei Consigli pastorali par­
rocchiali, ove esistono, ed i componenti dei gruppi che operano diret­
tamente nella parrocchia.

b) I Consigli pastorali zonali, i delegati zonali per la pastorale di settore in 
elenco presso i rispettivi uffici diocesani, le associazioni, i movimenti lai­
cali e i gruppi ecclesiali esistenti e operanti nell'ambito della zona pasto­
rale designano al vicario zonale il laico elettore delegato alle due assem­
blee del distretto pastorale territoriale.
Criterio per questa designazione è l’attività pastorale svolta nell'am- 
bito della zona, al di là della dimensione parrocchiale.

c) Criterio per il numero di laici da designare quali elettori alle assem­
blee di distretto da parte delle comunità parrocchiali è il seguente:
1 elettore per le parrocchie fino a
2 elettori per le parrocchie fino a
3 elettori per1 le parrocchie fino a
4 elettori per le parrocchie fino a
5 elettori per le parrocchie oltre

1.000 abitanti
5.000 abitanti

10.000 abitanti
20.000 abitanti
20.000 abitanti

3.
I laici designati quali elettori nel modo suddetto parteciperanno, in ognuno 
dei quattro distretti pastorali territoriail, alle due giornate di assemblea 
che, indette dal rispettivo vicario episcopale territoriale, si svolgeranno 
nelle domeniche 11 e 25 novembre 1979. Ogni singolo distretto pastorale 
territoriale eleggerà, entro il termine della seconda giornata di assemblea, 
i propri membri laici che faranno parte del Consiglio pastorale diocesano. 



490

Come per le assemblee del clero, anche per i laici del distretto pastorale 
di Torino-città le assemblee potranno avvenire per gruppi di zone in ac­
cordo con il Vicario Generale.

4.
Sono elettori tutti coloro che sono stati designati alle assemblee secondo 
I criteri precedenti.
Possono essere eletti tutti gli elettori, eccettuati coloro che sono stati 
membri del Consiglio pastorale diocesano negli ultimi due trienni suc­
cessivi.
Il limite di età per essere eletti al Consiglio pastorale diocesano è fissato 
nell'ambito della maggiore età civile (18 anni).

5.
Lo spoglio delle schede sarà fatto subito dopo terminate le operazioni di 
votazione e in presenza di tutta l’assemblea.
In caso di parità di voti si procederà immediatamente con sorteggio per 
la scelta del nominativo da presentare all’arcivescovo.

6.
Nello svolgimento del rinnovo del Consiglio pastorale diocesano i singoli 
vicari episcopali territoriali saranno coadiuvati da un gruppo di laici.

TORINO, 21 settembre 1979



491

LETTERA DELL’ARCIVESCOVO
PER LA NOMINA DEI RELIGIOSI E DELLE RELIGIOSE 

NEGLI ORGANISMI CONSULTIVI DIOCESANI

Al Presidente del Comitato Subalpino C.I.S.M.

Alla Presidente della Delegazione Regionale U.S.M.I.
Loro sedi - Torino

Momento particolarmente significativo nei mutui rapporti tra il Vescovo 
e la vita religiosa nella Diocesi è quello della istituzione o del rinnovo 
degli organismi consultivi diocesani. E’ attraverso la presenza in tali or­
ganismi che anche I Religiosi e le Religiose, porzione così significativa 
del Popolo di Dio, esprimono la partecipazione e la corresponsabilità nella 
Chiesa locale.

Nella nostra Diocesi, da alcuni anni, oltre al Consiglio presbiteriale e 
al Consiglio pastorale, esistono anche il Consiglio dei Religiosi e il Con­
siglio delle Religiose. Scopo di tali Consigli è quello di aiutare con la 
riflessione e il consiglio il Vescovo nel suo servizio pastorale in ordine 
alia promozione in Diocesi della vita religiosa e facilitare il suo coordina­
mento con il piano pastorale. Essendo scaduti i due Consigli e ricono­
scendo la convenienza di questa istituzione, è mia infezione rinnovarli. In 
considerazione del fatto che i Religiosi e le Religiose dei precedenti Con­
sigli hanno manifestato l’opportunità dell'esistenza di un unico Consiglio, 
nel rinnovarli si terrà conto di questo e saranno rinnovati come Consiglio 
unitario articolato in due sezioni a seconda delle questioni particolari da 
trattare. Ciascuna sezione sarà costituita da 20 membri, dei quali 16 per 
sezione saranno proposti nelle forme debite dalla C.I.S.M. e 16 dall’U.S.M.I. 
Quattro membri per ciascuna delle due sezioni saranno di nomina arcive­
scovile. I criteri con cui C.I.S.M. e L/.S.M.I. faranno le loro proposte sono 
lasciati alla libera scelta e responsabilità della C.I.S.M. e dell’U.S.M.I. 
I nominativi dovranno essere presentati non oltre T11 novembre, tramite 
il vicario episcopale per la vita religiosa.

I Religiosi Sacerdoti sono pure presenti nel Consiglio presbiteriale. 
Tra i 15 Sacerdoti eletti dal clero diocesano, dai Sacerdoti extra-diocesani 
che svolgono stabile ministero in diocesi, nonché dai Religiosi addet­
ti alla pastorale parrocchiale o impegnati in attività ed organizzazioni dio­
cesane, possono essere eletti anche Religiosi Sacerdoti. Inoltre quattro 
Religiosi Sacerdoti saranno designati, con criteri lasciati alla propria li­
bera scelta e responsabilità, dalla C.I.S.M.



492

Religiosi e Religiose sono inoltre presenti nel Consiglio pastorale dio­
cesano in numero di 4 Religiosi e 4 Religiose. Tali membri saranno pure 
designati nelle forme credute più opportune dalla C.I.S.M. e dall'U.S.M.I. 
Come è norma negli organismi consultivi diocesani, non possono essere 
presentati e nominati nel medesimo Consiglio quei religiosi o religiose 
che ne hanno fatto parte negli ultimi due trienni successivi.

Mi auguro che la partecipazione dei Religiosi e delle Religiose agli 
organismi consultivi diocesani sia fonte di arricchimento per tutta la no­
stra comunità ecclesiale.

Mentre ringrazio per la preziosa collaborazione, con affetto e in comu­
nione di preghiera saluto e benedico.

Torino, 30 settembre 1979
4- Anastasio A. card. Ballestrero

Arcivescovo di Torino



Grazie ad una tecnologia avanzatissima nel settore dell’acustica, la 
Mizar ha saputo realizzare degli altoparlanti che riducono l’eco conser­
vando una fedeltà eccezionale e garantendo un notevole effetto presenza. 
E’ per questi motivi che gli impianti Mizar sono stati utilmente impiegati 
in ambienti con situazioni acustiche molto difficili, come le Chieae. Le 
realizzazioni di questo tipo si contano ormai a migliaia sia in Italia che 
all’estero. A solo titolo esemplificativo, ne ricordiamo alcune tra le più 
significative: Duomo di Firenze, Basilica di Santa Croce, S. Apollinare 
in Classe, Basilica di S. Giusto di Trieste, cattedrali di Glasgow e di 
Edimburgo... Darne un elenco completo sarebbe impresa titanica.

Installare un impianto di altoparlanti non è difficile. Chiunque lo può 
fare. Difficile è installare un impianto ad altissima fedeltà e presenza in 
Chiesa.

IN PIEMONTE HANNO PREFERITO NOI
TORINO: S. Giacomo; S. Pietro in Vincoli; B. Vergine delle Grazie; 

La Visitazione; Ss. Bernardo e Brigida; SS. Annunziata e S. Giovanni; 
Madonna della Divina Provvidenza; SS. Annunziata; Maria Madre di 
Misericordia; Maria SS. Regina delle Missioni; Visitazione di Maria 
Vergine; S. Barbara; N. Signora della Salute; N. Signora Regina della 
Pace; Sacre Stimmate di S. Francesco d’Assisi; Sacro Cuore di Gesù; 
S. Agnese; S. Alfonso; S. Bernardino da Siena; S. Gaetano; S. Gioac­
chino; Ss. Simone e Giu la; S. Giuseppe Benedetto Cottolengo; S. Giu­
seppe Cafasso; S. Maria delle Rose; S. Secondo; S. Vincenzo de’ Paoli; 
S. Croce; S. Natale; S. Pietro e Paolo; Madonna del Rosario; Trasfigu­
razione N. .S G. C. AIRASCA: S. Bartolomeo. BALANGERO: S. Giac. 
Magg. Ap. BEINASCO: S. Anna. BRA: S. Andrea; S. Antonio; S. Gio­
vanni Batt. BUTTIGLIERA D’ASTI: S. Martino V. CAPASSE: Ass. di 
Maria V.; S. Grato V. CARIGNANO: Santuario Madonna delle Grazie. 
CAVALLERMAGGIORE: S. Maria della Pieve. CHIERI: S. Giacomo. 
CIRIE’: S. Giovanni Battista. CUORGNE’: S. Dalmazzo M. PIANO: 
S. Desiderio M. FRONT: S. Maria Maddalena. MATHI: S. Mauro Aba­
te. MEZZENILE: S. Martino Vescovo. NOLE: S. Vincenzo M.; S. Gio- 
zanni Battista. ORBASSANO: S. Giovanni Battista. POLONGHERA: 
S. Pietro in Vincoli. RACCONIGI: S. Giovanni Battista. RIVARA: S. 
Giovanni Battista. ROCCA CAN.: Ass. di Maria V. S. CARLO CAN.: 
S. Carlo Borromeo. S. FRANCESCO AL CAMPO: S. Francesco d’Assisi.

Battista. SETTIMO TO: S. GiuseppeSAVIGLIANO: S. Giovanni

MD 1001 CON BASE ONICE

Artigiano. VALDELLATORRE: S. 
Donato V. M.; S. Maria della Spi­
na; VIGONE: S. Caterina Vergine 
M. VOLVERA: Assunzione di Maria 
Vergine e molte altre ancora non so- 
o in Piemonte ma in tutta Italia.

AMPLIFICATORE AMT 1001

elettronica
specializzata nella costruzione di impianti di amplificazione per la diffu­
sione della parola in ambienti acusticamente difficili.

I nostri tecnici sono a vostra disposizione sempre per una dimostra­
zione prova, che sarà completamente gratuita.

Agente di Zona

CLAUDIO GIORCELLI
Via delle Viole, 12 - tei. (011) 84.04.58 

10025 PINO TORINESE (TO) LINEA SUONO LSDC



La nostra organizzazione è in 
grado di dare tutti i servizi ne­
cessari nella moderna liturgia: 
impianti voce, riproduttori di 
musiche d’organo e guida al 
canto dei fedeli, organi elettro­
nici, amplificazioni per organo.

è tutta un’altra 
musica

AMPLIFICAZIONE W.E.B.
10138 TORINO - Via Vassalli Bandi 5 ■ Telefono (Oli) 515314

IMPORTANTE
La nostra esperienza è in grando di risolvere qualsiasi problema acustico e 

permettere ai fedeli di ascoltare bene sia dalla prima che dall’ultima fila e all’ora­
tore di parlare in scioltezza e senza la schiavitù di stare incollato al microfono 
o scandire bene le parole.

La nostra ditta è a Torino e vi garantisce: collaborazione, visita di controllo 
e pronta assistenza. Il tutto completamente gratuito.

GARANZIE FINO A 7 ANNI con sostituzione di qualsiasi parte dell’im­
pianto che presentasse il benché minimo difetto.

Da nove anni abbiamo risolto i problemi acustici di tutte le chiese nuove di 
Torino, e altre centinaia in tutto il Piemonte.

Tutti questi impianti dimostrano il nostro impegno e ci permettono di offrire: 
RISULTATO che potrete constatare senza il minimo impegno
INSTALLAZIONE CURATA NEI MINIMI PARTICOLARI tecnici ed estetici
PROVA DELL’IMPIANTO per una o più domeniche
CONFRONTI DI RISULTATO con qualsiasi altro impianto
MATERIALI CORREDATI DI SCHEMI TECNICI DETTAGLIATI
ASSISTENZA SUGLI ORGANI ELETTRONICI

Alcuni impianti in Torino:
Parr. S. Rita da Cascia, Parr. della Divina Provvidenza, Parr. S. Francesco di Sales 
(via Malta), Parr. S. Luca, Parr. S. Caterina da Siena, Parr. S. Antonio Abate, Parr. 
S. Ambrogio, Parr. S. Giovanni Bosco (Leumann), Parr. S. Antonio da Padova, Ist. 
Salesiano S. Giuseppe Lavoratore, Parr. S. Benedetto, Parr. S. Giovanni Battista, 
Parr. Nostra Signora del SS. Sacramento, S. Francesco di Sales (via dei Mille), 
Parr. S. Remigio, Parr. dellTmmacolata Concezione, Parr. S. Croce, Parr. S. Dome­
nico Savio, Parr. SS. Apostoli, Parr. S. Dalmazzo, Parr. Gesù Operaio, Parr. del 
Santo Natale, Curia di Torino.



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

■ AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E’ l’unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

■ PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI

■ REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI 

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa 
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata 
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.

Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestre 14 (ang. V. Bertela) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroni liturgici, votivi, ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane.

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio

SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE • INCENDIO • FURTI ■ CRISTALLI - VITA - FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE • TRASPORTI ■ INFORTUNI - RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI • CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cernaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.



Parrocchia Natività di M. V. Torino

CHIESE

Parrocchia Exi es

Parrocchia S. Ambrogio

pONT\^

Cappella Colle del Lys

ARREDAMENTI

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - « 790.405

Opera G. Maestro Forno dì Coazze



Ditta ITALO MARZI

ORGANARCI
28017 S. Maurizio D’Opaglio (Novara) Tel. (0322) 96535

Artigiano specializzato nel restauro di Organi antichi 

Massima garanzia Dilazioni di pagamento

Sopraluoghi e preventivi gratuiti

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio > AlPESIRE
DISTILLERIA LIQUORI

À
A SPECIALITÀ’ k

1

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO F

offre per I 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il
NEGOZIO-VENDITA

Con I famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA







N. 9 - Anno LVI - Settembre 1979 - Spediz. in abbon. postale mensile - Gruppo 3°/70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54.54.97 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop, 10023 Chieri (Torino), Tel. 947.27.24


