
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

io

4 " APRILE
Anno LVIII
Aprile 1981
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/70



Sommario
Pag.

Atti della Santa Sede
Messaggio del Papa per la XVIII Giornata mondiale 

per le Vocazioni: « Le vocazioni: un problema che 
coinvolge tutti • 169

Messaggio pasquale del Papa: Vincano i pensieri di 
pace, vinca il rispetto della vita 173

Omelia del Papa nel paese di Papa Giovanni XXIII: 
L'estremo bisogno di bontà per l'umanità 176

Lettera del Segretario di Stato al prof. Giuseppe 
Lazzati 182

Atti del Cardinale Arcivescovo
Direttorio per la formazione, approvazione e appli­

cazione del Piano pastorale diocesano 185
Appello per l'Università Cattolica: Sessant'anni di 

fedeltà alla cultura 189

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Per la Giornata nazionale dell’Università Cattolica 191
Messaggio della Presidenza: La coerenza evangelica 

esige la difesa di ogni vita umana 192

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Nomina 193

Comunicazioni della Curia Metropolitana
Formazione permanente del clero: Le "Giornate” 

per il clero 195
Cancelleria: Ordinazione sacerdotale - Nomine - Sa­

cerdote diocesano in Kenya - Cambio numero tele­
fonico 196

Ufficio amministrativo: Dichiarazione dei redditi del­
le persone fisiche (IRPEF) 197

Organismi consultivi diocesani
Consiglio Presbiteriale 199
Consiglio Pastorale 202
Consiglio dei religiosi e delle religiose 203

Documentazione
Incontro di riflessione e preghiera degli Organismi 

consultivi diocesani 205
Le Comunicazioni Sociali al servizio della responsa­

bile libertà dell'uomo 217

Varie
Esercizi spirituali per sacerdoti e religiosi 223

Redazione della Rivista Diocesana: Cancelleria della Cu­
ria Metropolitana - Amministrazione: Corso Matteotti, 
11 - 10121 Torino - c.c.p. n. 25493107

Rivista 
Diocesana 
Torinese
Periodico ufficiale per gli 
Atti dell’Arcivescovo e 
della Curia.
Anno LVI1I
Aprile 1981
TELEFONI:
Arcivescovo Segreteria

Arcivescovile 54 71 72
Vicari Generali:

Mons. Valentino Scaras- 
so 54 52 34 - 54 49 69 
Mons. Franco Peradot­
to 54 70 45 - 5418 95

Vicari Episcopali Territo* 
riali (domicilio)
Don Leonardo Blrolo, 
Volpiano 988 21 70
Don Giorgio Gonella, 
Piobesi T.se 965 74 50 
Don Rodolfo Revlgllo, 
Pianezza 967 63 23

Ufficio Vicari Episcopali 
(Curia Metropolitana) 
54 70 45 - 54 18 95

Ufficio Vicario Episcopale 
per la vita religiosa 
54 52 34 - 54 49 69

Cancelleria - Archivio •
Ufficio Matrimoni 
54 52 34 - 54 49 69 
c.c.p. 18006106

Ufficio Catechistico - Pa­
storale degli anziani e 
pensionati 53 53 76 - 
53 83 66 - c.c.p. 18799106

Ufficio Liturgico 54 26 69 
c.c.p. 25781105

Caritas Diocesana 53 71 87 
Ufficio Amministrativo

54 59 23 - 5418 98
C.C.p. 16833105

Uffici: Comunicazioni so­
ciali - Pastorale per la 
famiglia
54 70 45 - 5418 95

Uffici: Pastorale tempo di 
malattia - Scuola e cul­
tura 53 09 81

Ufficio Preservazione Fede 
Torino-Chiese 53 53 21 - 
53 24 59-c.c.p. 20715108

Ufficio Assicurazioni Clero 
54 33 70

Ufficio Pastorale del lavo­
ro (v. Vittorio Amedeo, 
16) 54 31 56

Ufficio PP. OO. MM.
51 86 25

Tribunale Ecclesiastico Re­
gionale 54-09 03 - c.c.p. 
20619102



«peni*0

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

ATTI DELLA S. SEDE

Giovanni Paolo II 
per la XVIII Giornata Mondiale per le Vocazioni

Le vocazioni: un problema 
che coinvolge tutti

La celebrazione coincide con il Congresso Internazionale dei Vescovi - Il Vescovo, 
il Sacerdote e il Diacono, persone consacrate dal Sacramento dell’Ordine, distinte 
da altri membri del popolo di Dio - Ogni Chiesa particolare deve offrire a Cristo 
tutta la collaborazione di cui è capace - Particolari responsabilità dei sacerdoti e 

della comunità cristiana per la promozione delle vocazioni

Venerati Fratelli nell’Episcopato,
Carissimi Figli e Figlie di tutto il mondo.

La celebrazione della XVIII Giornata Mondiale di preghiera per le 
vocazioni coincide quest’anno con un importante avvenimento: l’inau­
gurazione di un Congresso Internazionale di Vescovi, delegati dalle Confe­
renze Episcopali, e di Superiori e Superiore Religiosi, Moderatori di 
Istituti Secolari, nonché di altri Responsabili, per trattare l’argomento 
della cura pastorale in favore delle vocazioni ecclesiastiche nelle Chiese 
particolari.

Desidero esprimere, anzitutto, il mio vivo compiacimento e la mia 
profonda gratitudine ai Vescovi di ogni parte del mondo, che, in riferi­
mento a tale Congresso Internazionale, hanno voluto aggiornare e pub­
blicare i rispettivi programmi a servizio delle sacre vocazioni. Ammiro 
questa nobile testimonianza di premura pastorale, rivolta al bene delle 
proprie Diocesi e mi compiaccio, nello stesso tempo, perché questo 
lodevole sforzo è stato compiuto con cuore aperto ed attento agli interessi 
generali della Chiesa.

Riflettendo sul tema del prossimo convegno dei Vescovi: « Chiese 
particolari e vocazioni », il nostro pensiero e la nostra fede si incontrano



170

col mistero della santa Chiesa di Cristo, la quale è presente in ogni Chiesa 
particolare, ove vive e opera una parte del Popolo di Dio, affidata alle 
cure pastorali del Vescovo, coadiuvato dal suo presbiterio. In ciascuna 
di queste Chiese si annuncia il Vangelo, si celebra l’Eucaristia, si dispen­
sano i Sacramenti, si loda il Signore, si esercita il servizio della carità, 
si difende la dignità dell’uomo, si offre al mondo la testimonianza cri­
stiana. E lo Spirito Santo, come nella prima Pentecoste, come nelle prime 
comunità credenti, si effonde in ciascuna Chiesa particolare, la unifica 
nella comunione, perché sia « un cuore solo e un’anima sola » (At 4, 32), 
la guida nella verità, la arricchisce di ministeri e doni diversi, la rinnova 
continuamente, la conduce all’unione sempre più perfetta con Cristo 
Signore (cfr, Cost. dogm. Lumen Gentium, nn. 4; 23; 26).

Lo stesso tempo liturgico tra la Pasqua di Risurrezione e la Pente­
coste, che stiamo ora vivendo con rinnovato fervore, ci invita ed aiuta 
a tenere fisso lo sguardo della fede su questo grande mistero della Chiesa, 
una nella sua universalità, e tutta presente nella molteplicità delle Chiese 
particolari, costituite in ogni popolo e « fino agli ultimi confini della 
terra » (cfr. At 1, 8). Da questo sguardo di fede discendono spontanea­
mente alcune riflessioni ed esortazioni, che desidero rivolgere con cordiale 
affetto e stima ad ogni Chiesa particolare e ad ogni comunità locale, 
compresa nel suo spazio vitale.

1. Ogni Chiesa particolare deve prendere sempre di più coscienza 
di ciò che essa è, alla luce del mistero della Chiesa universale. E’, infatti, 
in questa luce di fede che la Chiesa particolare trova la forza di vivere, 
di lottare, di crescere. A questo riguardo, è forse necessario, per alcuni 
credenti, un supplemento di conoscenza. Si deve ben comprendere, in 
tutta chiarezza, qual è la vocazione e la missione del Popolo di Dio, 
pellegrinante nel mondo e diretto verso la patria eterna. Si deve 
comprendere, con eguale chiarezza, chi è il Vescovo, il Sacerdote, 
il Diacono; qual è la loro precisa e insostituibile missione a servizio 
del Popolo di Dio; che cosa distingue queste persone, consacrate 
mediante l’Ordine Sacro, dagli altri membri del Popolo di Dio. Si 
deve comprendere, con altrettanta chiarezza, chi sono, che cosa fanno, 
le altre persone, uomini e donne, anch’esse consacrate a servizio del 
Popolo di Dio, non mediante il Sacramento dell’Ordine, ma per mezzo 
dei voti religiosi o di altri sacri legami. Questa più chiara comprensione, 
alla luce della fede, ci porterà a ringraziare e a lodare il Signore per la 
abbondanza dei ministeri e dei doni, con i quali ha voluto arricchire 
la sua Chiesa. E sarà, ancora, di grande aiuto, affinché ciascun membro 
della Chiesa rifletta sulle proprie responsabilità, scopra la propria perso­
nale vocazione, accetti di prestare generosamente il suo servizio alla 
comunità ecclesiale con la forza e con la grazia dello Spirito Santo.



171

2. Ogni Chiesa particolare, ricca di fede e cosciente della sua missione, 
deve offrire a Cristo Signore tutta la collaborazione di cui è capace, per 
vivere, per crescere e per rigenerare continuamente le sue forze aposto­
liche. Il Concilio Vaticano II ha giustamente sottolineato che il dovere 
di promuovere le vocazioni spetta all’intera comunità cristiana (cfr. Decr. 
Optatam totius, n. 2). Se il Signore ha voluto renderci tanto responsabili 
della vita e dell’avvenire della Chiesa, possiamo noi rifiutare l’onore che 
ci fa e la fiducia che ci accorda?

Qui sorge un problema di coscienza. Nessuno, di fronte a Dio, può 
dire: Ci pensino gli altri! Certo, chi ha ricevuto di più dovrà dare di più: 
i Sacerdoti e le altre persone consacrate si trovano in prima linea. Essi, 
infatti, riguardo alle vocazioni, hanno particolari responsabilità, che non 
possono ignorare o trascurare o delegare. Con la vita, con l’esempio, con 
la parola, con la gioia e la qualità del loro lavoro apostolico, essi devono, 
perciò, educare gli altri, specialmente i giovani, a scoprire il gusto di 
servire la Chiesa. Tutto ciò per un ministro di Dio, per una persona 
consacrata, è una questione di onore, è un atto di fedeltà alla propria 
vocazione, è una prova di « autenticità » della propria esistenza. Ma 
anche le famiglie e gli altri educatori hanno i propri doni di grazia e le 
conseguenti responsabilità. Anch’essi, pertanto, devono saper creare un 
clima di fede, comunicare il gusto di aiutare il prossimo e di servire la 
Chiesa, coltivare le buone disposizioni ad accogliere e a seguire la volontà 
del Signore. In tal modo i giovani incontreranno minori difficoltà nel 
cercare e trovare la propria strada.

3. Ogni Chiesa particolare senta in queste mie parole rinnovarsi 
l’invito del Signore a pregare il Padrone della messe, « affinché mandi 
operai nella sua messe » (Mt 9, 38; Lc 10, 2). Allora, Fratelli e Figli 
carissimi, con la nostra comune preghiera, ampia come il mondo, forte 
come la nostra fede, perseverante come la carità che lo Spirito Santo ha 
diffuso nei nostri cuori,

— lodiamo il Signore, che ha arricchito la sua Chiesa col dono del 
Sacerdozio, con le molteplici forme di vita consacrata e con innumerevoli 
altre grazie, per l’edificazione del suo popolo e per il servizio dell’umanità;

— rendiamo grazie al Signore, che continua a dispensare le sue chia­
mate, alle quali numerosi giovani e altre persone, in questi anni e in 
varie parti della Chiesa, rispondono con crescente generosità;

— chiediamo perdono al Signore per le nostre debolezze e infedeltà, 
che forse scoraggiano altre persone nel rispondere alle sue chiamate;

— domandiamo con fervore al Signore, che conceda ai Pastori di 
anime, ai Religiosi e alle Religiose, ai Missionari e alle altre persone



172

consacrate i doni della sapienza, del consiglio, della prudenza nel chiamare 
altri al servizio totale di Dio e della Chiesa; e conceda, altresì, a un 
numero crescente di giovani, e di altri meno giovani, la generosità e il 
coraggio nel rispondere e nel perseverare.

Innalziamo questa nostra umile e fiduciosa preghiera, affidandola alla 
intercessione di Maria SS .ma, Madre della Chiesa, Regina del clero, 
splendido modello per ogni anima consacrata a servizio del Popolo di Dio.

Dal Vaticano, 15 Marzo 1981.

IOANNES PAULUS PP. Il



173

Il messaggio pasquale di Giovanni Paolo II

Vincano i pensieri di pace 
vinca il rispetto della vita
Domenica 19 aprile, Pasqua di Risurrezione, dopo aver celebrato la Messa sul 
sagrato della Basilica Vaticana, il Santo Padre ha rivolto dalla loggia centrale di 
San Pietro il radiomessaggio a Roma e al mondo che è stato concluso dalla 
solenne Benedizione. Alle centinaia di migliaia di persone presenti in piazza 
San Pietro e ai milioni di fedeli che hanno seguito la cerimonia attraverso il 
collegamento radio-televisivo, il Santo Padre ha rivolto il seguente messaggio:

1. « Credo... in Gesù Cristo... nostro Signore, il quale fu concepito 
di Spirito Santo, nacque da Maria Vergine... ».

Ogni domenica ci riuniamo in questo luogo venerando, quando il sole 
giunge a metà del suo corso, per professare questa nostra fede.

Oggi desideriamo farlo in modo particolarmente solenne, perché 
Colui che fu concepito di Spirito Santo e nacque da Maria Vergine 

è risuscitato!
il terzo giorno è risuscitato!
Nell’odierna liturgia S. Pietro dice:
« Voi conoscete ciò che è accaduto... cioè come Dio consacrò in 

Spirito Santo e potenza Gesù di Nazaret » (At 10, 37-38).
Con questa stessa potenza, Colui che « fu crocifisso, morì e fu 

sepolto », il terzo giorno risuscitò!

2. Victimae paschali laudes immolent christiani!
Noi glorifichiamo oggi Cristo — Vittima Pasquale —- come Vincitore 

della morte. E glorifichiamo oggi quella Potenza che ha riportato vittoria 
sulla morte ed ha completato il Vangelo dell’opera e delle parole di Cristo 
con la testimonianza definitiva della Vita!

E glorifichiamo oggi lo Spirito Santo, in virtù del quale Egli fu conce­
pito nel seno della Vergine, con la potenza della cui unzione Egli passò 
attraverso la passione, la morte e la discesa agli inferi, e con la cui forza 
vive!; e « la morte non ha più potere su di lui » (Rm 6, 9).

3. Glorifichiamo lo Spirito Santo « che è Signore e dà la vita ». 
In questo anno in cui tutta la Chiesa nella sua universalità ricorda l’opera 
del Concilio Costantinopolitano primo, professiamo la nostra fede nello 
Spirito Santo che « con il Padre e il Figlio è adorato e glorificato »;

e glorifichiamo la potenza di questo Spirito « che è Signore e dà la 
vita », potenza manifestata nel modo più pieno nella risurrezione di Cristo.



174

4. Cristo risorto pascerà per la porta chiusa del cenacolo, nel quale 
si erano riuniti gli apostoli, si fermerà in mezzo a loro e dirà « Pace a 
voi!... Ricevete lo Spirito Santo ».

Con queste parole, con questo alito divino, egli inaugurerà il tempo 
nuovo: tempo della discesa dello Spirito Santo, tempo della nascita della 
Chiesa. Sarà quello il tempo della Pentecoste — distante dalla solennità 
odierna cinquanta giorni — eppure già iscritto, in tutta la sua pienezza, 
nell’odierna Festività pasquale e radicato in essa.

Quest’anno aspetteremo con un fervore particolare la Pentecoste, la 
aspetterà tutta la Chiesa e in modo speciale la aspetteranno coloro che, 
mediante la successione episcopale, portano l’eredità degli Apostoli. Ci 
prepareremo ad essa da oggi, dal giorno in cui il Signore Risorto ha detto 
agli Apostoli: « Pace a voi... Ricevete lo Spirito Santo ».

5. Alla Chiesa e al mondo invio un fervido e cordiale augurio di pace, 
della pace pasquale, della pace vera e duratura.

Rivolgo questi auguri a tutti coloro che vivono nell’ansietà, nella 
tensione, nella minaccia — agli uomini e ai popoli —, in particolare 
a coloro che di questa pace hanno più bisogno:

« Pace a voi »!

6. Mors et vita duello conflixere mirando.
Vincano i pensieri di pace. E vinca il rispetto della vita.
La Pasqua porta con sé il messaggio della vita liberata dalla morte, 

della vita salvata dalla morte. Vincano i pensieri e i programmi di tutela 
della vita umana contro la morte, e non le illusioni di chi vede un pro­
gresso dell’uomo nel diritto di infliggere la morte alla vita che è stata 
appena concepita.

7. « Credo in Gesù Cristo, unico Figlio di Dio, nostro Signore, il 
quale fu concepito di Spirito Santo, nacque da Viaria Vergine ».

Oggi a questa Vergine-Madre del Risorto cantiamo:
Regina caeli laetare!
Regina caeli laetare,
quia quem meruisti portare
resurrexit sicut dixit, Alleluia.
Ricordiamo il Concilio Costantinopolitano I, dal quale ci separano 

1600 anni; ricordiamo anche, dopo 1550 anni, il Concilio Efesino per 
venerare lo Spirito Santo nella sua opera più grande: l’Incarnazione del 
Verbo Eterno.

Il ricordo di quest’ultimo anniversario è un nuovo motivo di gioia 
pasquale per la Chiesa insieme con Maria: Regina caeli laetare.



175

8. Che i nostri cuori siano aperti al messaggio dello Spirito Santo 
« che è Signore e dà la vita », contenuto nella Risurrezione di Cristo, così 
come ad esso fu aperto il cuore di Maria: il cuore della Regina dei cieli.

Ed ora questi auguri di gioia pasquale — del « gaudium paschale » — 
siano espressi dalle parole che pronuncerò in diverse lingue. Giungano 
esse a tutti. Annuncino a tutti la Potenza del Signore. Proclamino a tutti 
la verità della speranza!

Sono seguiti gli auguri pronunciati in 43 lingue diverse.



176

L’omelia del S. Padre nel paese di Papa Giovanni XXIII

L'estremo bisogno 
di bontà per l'umanità

Decine di migliaia di fedeli, fra i quali numerosissimi parenti di Papa Roncalli, 
hanno partecipato alla Santa Messa che Giovanni Paolo II ha celebrato nella 
mattinata di domenica 26 aprile a Sotto il Monte, paese natio di Giovanni XXIII. 
Dopo la proclamazione del Vangelo, il Santo Padre ha tenuto la seguente omelia:

Carissimi Fratelli e Figli!
1. «Abbiamo contemplato, o Dio, le meraviglie del Tuo amore! ».
Queste parole della Liturgia ben si addicono a questa « Domenica 

in Albis », in cui, commemorando il Centenario della nascita di Papa 
Giovanni XXIII nel suo stesso paese natale, contempliamo il meravi­
glioso dono che il Signore ci ha fatto con la sua vita e il suo insegnamento.

E’ con l’animo colmo di letizia e di commozione che mi trovo oggi, 
qui, a Sotto il Monte, per questa solenne e tanto significativa cerimonia, 
celebrata con voi, a cui porgo il mio affettuoso saluto.

Mi ha spinto qui il desiderio vivissimo di tributare al venerato mio 
Predecessore un onore ed una riconoscenza che Gli sono dovuti non solo 
dalla Chiesa, ma da tutti gli uomini, che hanno goduto della sua bontà 
e della sua saggezza.

Gran parte di voi, abitanti di Sotto il Monte e di Bergamo, ha cono­
sciuto Papa Giovanni, l’ha visto, l’ha incontrato; ha parlato con Lui, ha 
sentito la sua voce calda, amorevole e suadente, sensibile ad ogni gioia 
e ad ogni umana sofferenza. Ed anch’io lo ricordo con viva commozione 
alla prima assise del Concilio Vaticano II e soprattutto all’incontro finale 
di essa, quando ci diede il saluto, che voleva essere un arrivederci, ed 
invece era l’ultimo addio.

E in modo particolare mi piace ricordare l’affetto che Papa Giovanni 
sempre sentì verso la mia Patria, la Polonia. Egli, il 17 settembre 1912, 
in occasione del Congresso Eucaristico di Vienna, visitò Cracovia e celebrò 
nella Cattedrale, all’altare della Croce miracolosa del Wavel, com’Egli 
amava ricordare con estrema esattezza di particolari; inoltre visitò molte 
volte il Santuario mariano di Jasna Gòra, scoprendo nei profondi senti­
menti religiosi del mio popolo qualcosa di affine, che lo inteneriva e 
lo confortava.

Era giusto, pertanto, era doveroso, che in una circostanza così singo­
lare e solenne, il suo Successore sulla Cattedra di Pietro, venisse nel 
paese natale per meditare sul suo messaggio e respirare la sua spiritualità.



177

2. Come a voi è ben noto, il venerdì 25 novembre 1881 nella famiglia 
Roncalli nasceva Angelo Giuseppe, quarto di tredici figli, e quella stessa 
sera la campana della chiesa parrocchiale squillava, per annunziarne l’avve­
nuto Battesimo.

E così noi oggi commemoriamo non soltanto la nascita alla luce del 
sole del piccolo ” Angelino”, ma anche la nascita spirituale alla vita della 
grazia e della fede di colui che sarebbe diventato, come disse Paolo VI, 
« il Papa della bontà, della mansuetudine, della pastoralità della Chiesa » 
(Insegnamenti di Paolo VI, voi. I, p. 534); il Papa che seppe amare 
tutti e che da tutti fu amato per le sue caratteristiche di paternità, di 
serenità, di sensibilità umana e sacerdotale. Infatti, il motivo del suo 
così straordinario successo nella stima e nell’affetto del mondo intero, 
allora e oggi, è stata la sua bontà: l’umanità ha un estremo bisogno di 
bontà, e per questo ha amato Papa Giovanni e tuttora lo venera e lo invoca.

Sembra di vederlo per queste strade, per questi colli, tra queste case, 
in questo suo paesaggio, così ardentemente diletto e ricordato con tene­
rezza ffno agli ultimi giorni della vita, il « suo caro nido di Sotto il 
Monte », in cui tutti gli anni, quando gli fu possibile, da sacerdote, da 
Vescovo, da Cardinale, venne a rifugiarsi, per ritemprare il suo spirito 
« in gratia et ffde », come lo avevano educato i genitori e il padrino, 
il prozio Zaverio.

3. Se ci domandiamo dove e come Papa Giovanni acquistò tali doti 
di bontà e di paternità, unite ad una fede cristiana sempre integra e pura, 
è facile rispondere: dalla sua famiglia.

Egli stesso, per tutta la sua lunga vita e in un numero grandissimo 
di scritti, privati e ufficiali, ricorda, con commozione e riconoscenza, il 
suo patriarcale focolare domestico, gli anni della sua fanciullezza e della 
sua adolescenza trascorsi in un ambiente limpido e sereno, in cui lo stile 
era la grazia di Dio vissuta con semplicità e coerenza, la regola di vita 
era il catechismo e l’istruzione parrocchiale, il conforto era la preghiera, 
specialmente la Messa festiva e il Rosario vespertino, l’impegno quoti­
diano era la carità: « Eravamo poveri — scriveva Papa Giovanni — ma 
contenti della nostra condizione, fiduciosi nell’aiuto della Provvidenza. 
Quando un mendicante si affacciava alla porta della cucina, dove una 
ventina di ragazzi attendeva la scodella di minestra, un posto in più c’era 
sempre. Mia madre s’affrettava a far sedere l’ospite accanto a noi » (Gior­
nale dell’anima, IV ed. Appendice).

La catechesi familiare e parrocchiale fu il suo nutrimento spirituale; 
la fedeltà alle pratiche di pietà e ai riti della Chiesa fu il suo impegno 
costante, perché ebbe nei genitori l’esempio, lo stimolo e la sua prima 
scuola di teologia. Con dolce affabilità ricordava in un discorso: « La



178

cara immagine della Madonna, sotto il titolo di ” Ausiliatrice”, fu per 
molti anni familiare ai nostri occhi di fanciullo e di adolescente nella 
casa dei nostri genitori » (Discorsi, Messaggi, Colloqui del Santo Padre 
Giovanni XXIII, voi IV, p. 307). E nel discorso tenuto per l’ottantesimo 
suo genetliaco disse: « E’ da questi ricordi che prese inizio e nutrimento 
di venerazione quanto si riferiva alla vita religiosa, al santuario delle 
nostre famiglie, modeste, laboriose, timorate di Dio e serene » (idem, 
voi. IV, p. 23).

Nella notte di Natale del 1959, Egli con viva nostalgia riandava ai 
tempi lontani e con semplicità e saggezza tracciava le linee della Dottrina 
Cristiana circa la famiglia: « Come erano ben vissute le grandi realtà della 
famiglia cristiana! Fidanzamento nel riflesso della luce di Dio, matrimonio 
sacro ed inviolabile nel rispetto delle quattro note caratteristiche: fedeltà, 
castità, mutuo amore e santo timore del Signore; spirito di prudenza, 
di sacrificio nell’educazione attenta dei figli; e sempre in ogni circostanza, 
amore del prossimo, perdono, spirito di sopportazione, fiducia, rispetto 
verso gli altri. E così che si edifica una casa che non crolla » (idem, 
vol. II, p. 96).

4. La sua fede originata dalla famiglia, illuminata e confermata dallo 
studio serio e metodico compiuto in Seminario nel solco della Sacra 
Scrittura, del Magistero della Chiesa, della Patristica e della Teologia 
qualificata e approvata, accompagnata poi lungo il corso degli anni dalla 
lettura e dalla meditazione dei grandi maestri dell’ascetica e della mistica, 
rimase in tal modo sempre integra e profonda, senza patire gli sbanda­
menti del modernismo, senza deviare mai dalla retta strada della Verità. 
Nel 1910 annotava nel Giornale dell’anima: « Ringrazio in ginocchio il 
Signore che mi abbia mantenuto illeso in mezzo a tanto ribollire ed agi­
tarsi di lingua e di cervello... Devo ricordare sempre che la Chiesa contiene 
in sé la giovinezza eterna della verità e di Cristo che è di tutti i tempi... 
Il primo tesoro della mia anima è la fede, la santa fede schietta e ingenua 
dei miei genitori e dei miei buoni vecchi ».

Da tale fede genuina e trasparente, istillatagli dalla famiglia, sgorgò 
pure il suo totale e fiducioso abbandono alla Provvidenza espresso nel 
motto ispiratore della sua vita: « Oboedientia et Pax »; nacque la visione 
soprannaturale ed escatologica dell’esistenza e di tutta la storia, per cui 
Egli cammina alla luce dei "novissimi” e della "teologia dell’aldilà”. 
Questa fede, intimamente gustata come Verità assoluta e come significato 
dell’umana esistenza, si espresse con soavità e confidenza nelle pratiche 
di pietà, che alimentano la vita cristiana: le tante e belle devozioni che 
lungo i secoli sono fiorite sul fertile ceppo del dogma: l’unione con 
Cristo Eucaristico e Crocifisso, con il Sacro Cuore; la devozione a Maria 
Santissima, agli Angeli, ai Santi; il costante ricordo delle Anime del Pur-



179

gatorio; e naturalmente le visite al Santissimo Sacramento, la Confessione 
regolare, la recita del Rosario, i ritiri e gli Esercizi spirituali, la medi­
tazione, i pellegrinaggi.

E’ una fede giustamente e rettamente tradizionale, che però non è 
statica, congelata, indebitamente conservatrice nel mutare esigente e tra­
volgente dei tempi e delle situazioni; anzi, è meravigliosamente giovanile, 
intrepida, aperta, lungimirante, tanto da ideare ed iniziare il Concilio 
Vaticano II e da sentire, con acuta intelligenza, tutte le problematiche 
che accompagnano l’epoca moderna, come ben dimostrano le Encicliche 
Mater et Magistra e Pacem in terris.

5. Papa Giovanni fu veramente un uomo mandato da Dio! Immensa­
mente ricca e preziosa è l’eredità che Egli ci ha lasciato. Ma in questa 
sua terra natale, dove dalla famiglia ebbe i primi germi della fede che 
poi si sviluppò in un modo così sorprendente e fecondo, io desidero 
ricordare e accogliere in particolare quanto Egli ci dice riguardo alla 
famiglia.

Egli già aveva messo in guardia circa i pericoli incombenti su di essa: 
« Questo santuario — diceva col pianto nel cuore — è minacciato da 
tante insidie. Una propaganda talora incontrollata si serve dei poderosi 
mezzi della stampa, dello spettacolo e del divertimento per diffondere, 
specialmente nella gioventù, i germi nefasti della corruttela. E’ necessario 
che la famiglia si difenda... approfittando anche, quando è necessario, della 
tutela della legge civile » (Discorsi..., voi. I, p. 172, 1 marzo 1959). 
Perciò, il suo insegnamento rimane valido e perenne, perché è la voce 
della Verità ed è ciò che nell’intimo auspica ed attende l’animo di ogni 
persona. Mi piace sintetizzare quell’insegnamento nei seguenti cinque 
« punti fermi ».

— Anzitutto la sacralità della famiglia, e quindi anche dell’amore e 
della sessualità: « La famiglia è dono di Dio — diceva — essa implica 
una vocazione che viene dall’alto, alla quale non ci si improvvisa » 
(Discorsi..., voi. III, p. 67). « Nella famiglia si ha la più mirabile e 
stretta cooperazione dell’uomo con Dio: le due persone umane, create a 
immagine e somiglianza divina, sono chiamate non soltanto al grande 
compito di continuare e prolungare l’opera creatrice, col dare la vita fisica 
a nuovi esseri, cui lo Spirito vivificatore infonde il possente principio 
della vita immortale, ma anche all’officio più nobile e che perfeziona il 
primo, della educazione civile e cristiana della prole » (idem, voi. II, 
p. 519). A motivo di questa essenziale caratteristica, Gesù volle che il 
matrimonio fosse un « Sacramento ».

— La moralità della famiglia. « Non lasciamoci ingannare, accecare, 
illudere — ammoniva con cristiana e paterna saggezza — la Croce è



180

sempre l’unica speranza di salvezza; la Legge di Dio è sempre là, con 
i suoi dieci comandamenti, a ricordare al mondo che solo in essa è la 
salvaguardia delle coscienze e delle famiglie, che solo nella sua osservanza 
sta il segreto della pace e della tranquillità di coscienza. Chi se ne dimen­
tica, anche se sembra rifuggire da, ogni impegno di serietà, si costruisce 
presto o tardi la propria tristezza e miseria » (idem, voi. II, p. 281-282). 
E in altra occasione aggiungeva: « Il culto della purezza è l’onore e il 
tesoro più prezioso della famiglia cristiana » (idem, voi. IV, p. 897).

— La responsabilità della famiglia. Papa Giovanni ha fiducia nella 
opera educativa dei genitori, sostenuta dalla grazia divina. Rivolgendosi 
alle mamme diceva: « La voce della madre quando incoraggia, invita, 
scongiura, rimane scolpita a fondo nel cuore dei suoi, e non si dimentica 
più. Oh, soltanto Dio conosce il bene suscitato da questa voce, e l’utilità 
che essa procura alla Chiesa e all’umana società » (idem, voi. II, p. 67). 
E ai padri soggiungeva: « Nelle famiglie dove il padre prega ed ha una 
fede lieta e consapevole, frequenta le istruzioni catechistiche e vi porta 
i suoi figli, non ci saranno bufere e desolazioni di una gioventù ribelle e 
disamorata. La nostra parola vuol essere sempre di speranza; ma siamo 
certi che, in talune espressioni sconfortanti di vita giovanile, la più grande 
responsabilità va cercata anzitutto in quei genitori, specialmente nei padri 
di famiglia, che rifuggono dai precisi e gravi doveri del loro stato » (idem, 
voi. IV, p. 272).

— La finalità della famiglia. Su questo punto, Papa Giovanni era 
chiaro e lineare: lo scopo per cui si nasce è la santità e la salvezza, e la 
famiglia è voluta da Dio per questo scopo. Vent’anni fa, nella lettera- 
testamento, scritta in occasione dei suoi ottant’anni, ricordando ad uno 
ad uno i suoi diletti familiari, diceva: « questo è ciò che più vale: assi­
curarsi l’eterna vita, confidando nella bontà del Signore che tutto vede 
e a tutto provvede » (3 dicembre 1961). E commentando i singoli misteri 
del Rosario, affermava di pregare al terzo mistero gaudioso per i bambini 
di tutte le stirpi umane venuti alla luce nelle ultime ventiquattr’ore 
(idem, voi. IV, p. 241).

— L’esemplarità della famiglia cristiana. Papa Giovanni esortava 
caldamente genitori e figli cristiani ad essere esempio di fede e di virtù 
nel mondo moderno, sul modello della Sacra Famiglia: « Il segreto della 
vera pace — diceva — del mutuo e duraturo accordo, della docilità dei 
figli, del fiorire di un gentile costume, sta nella imitazione continua e 
generosa della dolcezza, della modestia della Famiglia di Nazareth » (idem, 
voi. II, p. 118-119). Papa Giovanni è sicuro che da queste famiglie 
esemplari possono sgorgare numerose e scelte vocazioni sacerdotali e reli­
giose, nonostante le difficoltà dei tempi.



181

Questa è in sintesi la dottrina del grande ed amabile Pontefice circa 
la famiglia, dottrina che suona aperta condanna delle teorie e delle prassi, 
che sono contro l’istituto familiare.

La figura sorridente e buona di Papa Giovanni, cosi vicina al cuore 
di tutti gli italiani, concorra a far riemergere ancora una volta nell’animo 
quel patrimonio di bontà e di solidarietà, caratteristico di un Popolo che 
vuole la vita e non la morte dell’uomo, la promozione e non la distru­
zione della famiglia.

6. Carissimi Fratelli e Figli! Il ritrovarci qui, oggi, a Sotto il Monte, 
con Papa Giovanni per commemorare il Centenario della sua nascita, 
è indubbiamente una grande gioia per tutti ed una soave consolazione; 
ma deve essere anche un incentivo per tenere sempre presente il suo 
esempio e per ascoltare la sua parola: « Ogni credente — Egli scriveva 
nella Pacem in terris — deve essere una scintilla di luce, un centro di 
amore, un fermento vivificatore nella massa » (n. 57).

Questo è l’impegno che vi lascio, in suo nome! Lo lascio a voi, abitanti 
di Sotto il Monte e di tutta la terra bergamasca, da Lui tanto amata, 
seguendo le indicazioni del Piano Pastorale, ottimamente indetto dal 
vostro Vescovo.

Lo lascio a tutti i fedeli della Chiesa, sacerdoti e laici, e lo estendo 
a tutti gli uomini di buona volontà, che sono stati attratti e commossi 
dalla paterna figura di Papa Giovanni.

Sia prezioso patrimonio di tutti anche la tenera devozione a Maria 
Santissima, che sempre contrassegnò la sua vita. « A null’altro essa tende 
che a rendere più robusta, pronta e operante la nostra fede », sono sue 
parole. « Maria aiuterà tutti noi, che siamo pellegrini quaggiù: con il suo 
sostegno supremo supereremo le immancabili tristezze ed avversità e ci 
abitueremo a guardare il Cielo, con serenità e letizia » (idem, voi. II, 
p. 707).

Papa Giovanni ci accompagni con il suo esempio e la sua preghiera 
per le strade faticose della nostra vita. Egli è un buon amico: ascoltiamolo! 
La sua eredità è davvero in benedizione!



182

In occasione della Giornata Universitaria

Lettera del Segretario di Stato 
al prof. Giuseppe Lazzati

In occasione della « Giornata per l’Università Cattolica del Sacro Cuore », cele, 
brata domenica 3 maggio, il Cardinale Segretario di Stato Agostino Casaroli 
ha fatto pervenire al Rettore dell’Università, prof. Giuseppe Lazzati, la se­
guente lettera:

Chiarissimo Professore!
E’ pervenuta al Santo Padre la devota lettera, con la quale Ella, in prossimità 

della « Giornata per l’Università Cattolica del Sacro Cuore », programmata il 3 
maggio prossimo, terza domenica di Pasqua, Gli ha voluto comunicare il tema: 
« 1921-1981: sessantanni fedeli a un’idea », sul quale si desidera attirare l’atten­
zione dei cattolici italiani perché vogliano sostenere, con rinnovato impegno di 
preghiera e di generosità, l’Ateneo che ebbe ispirazione e vita dal nobile sforzo 
di padre Agostino Gemelli, del Prof. Ludovico Necchi e di altri non dimenticati 
pionieri del movimento cattolico, i quali lo commisero alle successive generazioni 
come eredità ideale per un servizio di testimonianza cristiana nel campo della 
cultura.

La felice ricorrenza del 6o° anniversario di fondazione offre al Sommo Pon­
tefice una occasione particolare per esprimere anzitutto il Suo compiacimento per 
quanto l’Istituto ha saputo compiere in questi anni, con dedizione e sacrificio, 
nel campo specifico della severa ricerca scientifica e della qualificata preparazione 
professionale di generazioni e generazioni di alunni, che in esso si sono via via suc­
cedute. Merita rilevare come l’Università, pur in mezzo alle difficoltà poste dal 
profondo mutare di condizioni ambientali nella vita sociale e culturale, abbia te­
stimoniato in questi sessant’ anni un faticoso ma efficace impegno per mantenere 
fede alla sua tradizione diretta ad operare una efficace sintesi tra pensiero ed 
azione, cultura e vita, scienza e fede.

Ma da questa ricorrenza, il Vicario di Cristo desidera altresì che si tragga sti­
molo perché l’opera del glorioso Ateneo possa espandersi ulteriormente ed es­
sere, sempre più, fermento vitale nel cuore della società italiana, così da offrire 
un punto di riferimento capace di illuminare le menti e di dirigere le coscienze 
a scelte responsabili su problemi attuali e delicati, che impegnano il cristiano nella 
sua identità più profonda.

A tal fine, Egli auspica che i Docenti, dei quali è ben nota la generosa dedi­
zione, sentano sempre più la missione di impegnarsi a fondo nella ricerca, secondo 
i metodi propri di ciascuna scienza, offrendosi come guide di competenza e di 
serietà scientifica. Nel lavoro di indagine, essi sosteranno con ammirato rispetto 
dinanzi ad ogni traccia dell’opera magnifica del Creatore, attingendo luce alla 
Verità Eterna, continuamente proposta dal Magistero vivente della Chiesa, nella 
consapevolezza che spesso le forze della ragione umana, insufficienti a chiarire



183

oscurità, richiedano un soccorso dall’Alto. Essi inoltre non mancheranno di co­
municare ai giovani alunni tale senso religioso della tensione intellettuale, dando 
loro l’esempio di una fede che si irrobustisce attraverso la ricerca e che si incarna 
nella pratica della vita. Avranno, in una parola, la piena coscienza del generoso 
e totale dono di energie che la loro missione di Docenti in una Università Cattolica 
esige.

Il Santo Padre auspica, altresì, che gli studenti, a loro volta, siano consape­
voli della responsabilità che loro spetta per il fatto stesso di appartenere ad un 
Ateneo cattolico; essi si sforzeranno pertanto di dedicarsi con ogni impegno e serietà 
alla propria formazione, ricordando sempre che la preghiera e la vita cristiana sono 
un sostegno insostituibile nell’ascesa a Dio mediante lo studio. A questo proposito, 
si è appreso con soddisfazione che nell’Università, per lo zelo degli Assistenti ec­
clesiastici e per l’opera di qualificati gruppi di studenti, si vanno consolidando 
intense e consolanti iniziative di preghiera, anche mediante accurate celebrazioni 
liturgiche.

Un appello cordiale Sua Santità intende infine rivolgere a tutti i componenti 
la comunità ecclesiale italiana, perché, come nei sessant’ anni passati, sappiano 
ancora una volta confermare la loro adesione alle finalità dell’Ateneo e venire 
generosamente incontro alle sue necessità. Esso non ha timore di domandare aiuto 
perché crede fermamente nella nobiltà della sua causa. Tutti sentano questa causa 
come propria e si sforzino di apportare ad essa il loro contributo. Anzitutto con 
la preghiera, per implorare l’assistenza dello Spirito Santo sulle menti e sulle 
volontà di quanti sono impegnati nell’acquisire la Sapienza; poi con l’aiuto mate­
riale che assicuri all’Università mezzi adeguati per esistere, in un momento in 
cui il bisogno si fa sempre più grave a motivo degli accresciuti costi di organiz­
zazione, di gestione e di continuo, necessario rinnovamento.

Con questi voti e con questi sentimenti, il Sommo Pontefice di gran cuore 
imparte a Lei, Signor Rettore, a tutti i membri che a vario titolo compongono la 
diletta Università Cattolica ed a tutti i benemeriti sostenitori una speciale Bene­
dizione Apostolica, in pegno ed auspicio delle più elette grazie del Cielo.

Mentre accludo alla presente l’offerta, con la quale il Santo Padre intende 
dimostrare fattivamente la Sua personale partecipazione alla « Giornata », mi valgo 
volentieri della circostanza per confermarmi con sensi di distinta stima.

dev.mo nel Signore

AGOSTINO Cardinale CASAROLI





185

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Direttorio per la formazione, 
approvazione e applicazione 

del Piano pastorale diocesano

1.
« Ordinariamente il Vescovo coordina l’attività pastorale dell’intero 

popolo di Dio in tutto il territorio diocesano secondo un piano generale 
denominato Piano pastorale diocesano. Il Piano pastorale diocesano è unico 
e la sua approvazione dipende dal Vescovo » (Statuto dei Vicari Episcopali 
territoriali, n. 25).

Il suo fondamentale intento è la crescita e lo sviluppo armonioso della 
Chiesa locale secondo la teologia della Chiesa del Concilio Vaticano II. 
Esso trae ispirazione e regola dalla missione evangelizzatrice della Chiesa 
diretta agli uomini del nostro tempo delle cui esigenze e aspirazioni si fa 
attenta ascoltatrice.

2.
Il compito di accompagnare la formazione del Piano pastorale diocesano 

e di approvarlo è proprio del Vescovo assistito dal Consiglio Episcopale. 
Alla formazione del Piano, in ogni sua fase, partecipano, sacerdoti, reli­
giosi e laici secondo le loro competenze e le modalità prescritte in queste 
disposizioni. Un segretario che si avvale della consulenza di esperti in 
teologia, in pastorale e in scienze umane, assicura la guida tecnica del 
processo di formazione e provvede alla sua definitiva formulazione.

3.
Il Piano pastorale diocesano è un documento ufficiale approvato dal 

Vescovo; esso contiene:
a) un annuncio di valori evangelici richiesti dalla situazione letta alla luce 

della Parola di Dio;
b) opzioni pastorali fondamentali;
c) scelte prioritarie di ambiti, settori, strumenti;
d) obiettivi a lungo e medio termine;
e) determinazioni essenziali di tempi per l’attuazione e le verifiche.



186

4.
Il Piano pastorale diocesano deve avere caratteristiche di stabilità e 

insieme di relativa flessibilità; deve inoltre ispirarsi ai principi generali 
del governo pastorale, tra cui quello della comunione, della collaborazione 
responsabile, del coordinamento, del legittimo pluralismo e infine della 
piena armonia con la Chiesa universale.

5.
Perché l’attività ispirata al Piano pastorale diocesano sia veramente 

pastorale occorre che tutti, fedeli e operatori, siano animati da spirito 
evangelico e da grande fedeltà a Dio e agli uomini, e che diano il proprio 
aiuto con partecipazione e generosità sotto la guida e con l’esempio del 
Vescovo; e infine « bisogna che i membri e le istituzioni della diocesi più 
che alla ottimale organizzazione delle strutture pastorali si dedichino ad 
acquistare ed esercitare lo spirito di umile e costante servizio nel quale 
troveranno la grazia dell’unità» (Ecclesiae imago, n. 105, a.).

6.
L’iter di formazione del Piano pastorale diocesano passa attraverso i 

seguenti tempi o fasi: elaborazione, consultazione, decisione, applicazione 
e verifica; vi concorrono, ciascuna a suo tempo e secondo la propria compe­
tenza, tutte le componenti della Chiesa locale: le parrocchie e le altre realtà 
ecclesiali presenti sul territorio àttraverso i consigli zonali; inoltre gli uffici 
della Curia diocesana, i vicari e i delegati del Vescovo, i Consigli diocesani, 
il Consiglio Episcopale e il Vescovo.

7. Elaborazione
a) L’avvio del Piano pastorale diocesano è dato dal Vescovo che facen­

dosi interprete dei bisogni, delle aspettative e delle sensibilità di 
fede dell’intero popolo di Dio a lui affidato, esprime il suo pensiero 
con brevi indicazioni di valori evangelici, opzioni, priorità e obiettivi. 
Normalmente egli giunge alla elaborazione di questo nucleo di Piano 
attraverso forme di consultazioni diverse e informali. Vi contribuisce 
inoltre la riflessione di verifica fatta sulla normale attività pastorale 
appena trascorsa.

b) L’elaborazione successiva del Piano pastorale diocesano è affidata 
ad una Commissione costituita appositamente e assistita dal segre­
tario del Piano; essa si avvale del contributo degli uffici della Curia 
e dei Consigli diocesani Pastorale, Presbiteriale, dei religiosi e reli­
giose; i primi sono tenuti a fornire in questa fase un apporto tecnico 
e in qualche modo specializzato consistente soprattutto in informa­
zioni, ad esempio, dati statistici, sociologici e giuridici, e in rifles-



187

sioni teologiche e pastorali. I Consigli diocesani hanno invece il 
compito di offrire riflessioni su aspetti particolari del Piano, che sono 
più corrispondenti alla natura e finalità di ciascuno.

8. Consultazione
a) I Consigli diocesani consultivi sono successivamente chiamati a 

esprimere un loro parere consultivo sull'insieme del Piano e sulle 
sue parti; essi potranno suggerire integrazioni e modifiche ispiran­
dosi al desiderio di interpretare le esigenze autentiche e di fede 
del popolo di Dio, e adoperandosi per rendere unitaria la proposta 
del Piano.

b) Lo stesso progetto di Piano diverrà oggetto di consultazione dei 
Consigli pastorali zonali come luogo di espressione di tutta la realtà 
ecclesiale presente sul territorio parrocchiale e non; questa consul­
tazione ha lo scopo di garantire che il Piano tenga conto delle esi­
genze pastorali di ciascuna zona.

c) Lo stesso progetto di Piano diverrà oggetto di consultazione da parte 
delle commissioni e consigli facenti capo ai delegati arcivescovili; 
questa consultazione ha lo scopo di garantire che il Piano pastorale 
tenga conto delle esigenze pastorali dei rispettivi settori.

La Commissione Piano pastorale diocesano con l'aiuto tecnico del segre­
tario segue il corso delle consultazioni, raccoglie le proposte e le osserva­
zioni, e, al termine, sottopone al Consiglio Episcopale un suo progetto 
di Piano, accompagnandolo con una relazione completa delle proposte e 
osservazioni pervenutele.

9. Decisione
Il Consiglio Episcopale è la sede decisionale del Piano pastorale dioce­

sano; il Vescovo, assistito da detto Consiglio, lo valuta, opera le scelte 
che si rendono necessarie e ne approva il testo definitivo.

10. Applicazione
a) Esplicitazione operativa. Il Piano pastorale approvato viene affidato 

agli uffici della Curia per le opportune traduzioni in programmi ope­
rativi; essi debbono farsi assistere dalla consulenza dei Vicari Epi­
scopali territoriali per la verifica di compatibilità con le strutture 
e le possibilità di azione e iniziative presenti nelle realtà con­
crete di base.

b) Dichiarazione di Piano. Il Consiglio Episcopale prende in esame i 
programmi apprestati dagli uffici, ne valuta la conformità con il Piano 
e le compatibilità reciproche; infine il Vescovo, dopo aver operato 
le scelte opportune, li approva.



188

Dopo questa fase il Piano pastorale diocesano è pubblicato sulla Rivista 
Diocesana.

La traduzione in atto e l’applicazione nella realtà pastorale concreta delle 
zone, parrocchie e comunità è compito dei Vicari Episcopali territoriali; 
ad essi spetta la responsabilità gerarchica diretta della applicazione armo­
nica e unitaria in stretta collaborazione con i delegati arcivescovili e sotto 
la guida del Vescovo.

11. Verifica
Alla scadenza dei tempi prefissati per le applicazioni e realizzazioni 

parziali o totali del Piano pastorale ha luogo la verifica. E’ compito di tutta 
la comunità diocesana interrogarsi sulla qualità e misura della sua realiz­
zazione, tuttavia le sedi proprie di detta verifica sono prima i Consigli zonali 
e successivamente i Consigli diocesani Pastorale e Presbiteriale e dei 
religiosi e religiose. Il Vescovo assistito dal Consiglio Episcopale utilizza 
i risultati di tale verifica secondo il suo discernimento, per rimettere in 
moto un nuovo processo di elaborazione e formazione di Piano, introdu- 
cendoli cioè nell’avvio di Piano come è detto al numero sette del presente 
direttorio.

VISTO: si approva ad experimentum per un triennio.

Torino, 14 aprile 1981

4- Anastasio A. card. Ballestrero
Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi
cancelliere arcivescovile



189

Appello per l’Università Cattolica

Sessantanni di fedeltà alla cultura

Il molto dell’anno per il rinnovato consenso dei cattolici italiani alla 
vita e prosperità dell’Università Cattolica del Sacro Cuore è noto: « Ses- 
sant’anni di fedeltà ». Infatti dall’ormai lontano 1921 opera in Italia 
l’Ateneo che si propone alla luce dei principi cristiani il triplice scopo 
della ricerca scientifica, della didattica universitaria, della educazione 
permanente: tre espressioni che dicono e impongono un programma di 
serietà a tutta prova, d’impegno generoso, di diffusione capillare della 
cultura.

Chi ha particolare vocazione e doti per operare direttamente in tali 
settori vi si doni per il servizio della Verità e del prossimo; chi nella 
Chiesa ha altro ufficio e via da percorrere voglia tenere nella massima 
considerazione e ritenga proprii nella comunione ecclesiale gli strumenti 
predisposti per tale difficile apostolato. Fra questi strumenti è tra i primi 
in Italia la nostra Università che per sei decenni ha già tenuto fede, e in 
tempi a vario titolo difficili, alla sua ispirazione benedetta dalla Chiesa 
e incoraggiata dai Sommi Pastori.

Esorto caldamente tutti i sacerdoti e fedeli della diocesi torinese al 
massimo appoggio di preghiera e di sacrificio per la grande istituzione 
che nella Giornata Universitaria del prossimo 3 maggio a tutti si racco­
manda. E’ pure più necessario che mai il sostegno economico perché si 
possa provvedere alle molteplici strutture nelle otto Facoltà site in quattro 
città italiane ed al numeroso personale. Il Signore benedica quanti si 
fanno carico di questa realtà operante con così vasto e benefico raggio 
d’azione nella comunità ecclesiale e civile.

+ Anastasio A. card. Ballestrero 
Arcivescovo di Torino





191

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

Per la Giornata nazionale 
dell'Università Cattolica

Si compie quest’anno il primo sessantennio di vita dell’Università Cattolica 
del Sacro Cuore: 1921-1981.

Opportunamente, pertanto, i cattolici italiani che, domenica 3 maggio, cele­
brano la giornata annuale della « loro » Università, saranno invitati a riflettere 
su ciò che ha significato per intere generazioni di giovani, per la Chiesa e per 
la società italiana, per lo sviluppo della cultura e della scienza, la presenza corag­
giosa e la fervida attività dell’Università Cattolica del Sacro Cuore in questi primi 
sessant’anni di vita.

Nata dalla mente e dal cuore di una forte personalità quale fu P. Agostino 
Gemelli, interprete lucido e coraggioso di una diffusa esigenza dei cattolici ita­
liani nel difficile clima sociale e culturale del primo dopoguerra, l’Università Cat­
tolica ha affermato e perseguito con costanza l’ideale di una cultura al servizio 
dell’uomo, nella integralità delle sue dimensioni personali, sociali, etiche e reli­
giose. E a questa tensione è rimasta tenacemente fedele, nell’evolversi delle vicis­
situdini storiche, nei cambiamenti culturali emergenti, nelle difficoltà di ogni 
genere, incontrate sul suo cammino.

La prospettiva di una cultura cristianamente ispirata, tesa ad operare una « sin­
tesi vitale » tra scienza e fede, rispettosa della legittima laicità ed autonomia delle 
scienze e della trascendenza della Rivelazione cristiana, costituisce il filo condut­
tore di un impegno di fedeltà, che caratterizza un passato, anima la realtà pre­
sente e si proietta con sempre rinnovata vivacità verso l’avvenire.

La giornata del 3 maggio, che avrà per tema: « Sessant’anni fedeli a un’idea », 
non dovrà, dunque, essere per i cattolici italiani soltanto la celebrazione di un 
passato indubbiamente glorioso a cui la Chiesa, la società e la cultura italiana 
debbono guardare con gratitudine e riconoscenza; quanto piuttosto una rinnovata 
presa di coscienza dell’importanza e del significato della presenza e dell’opera 
culturale, educativa e animatrice dell’Università Cattolica, in Italia.

Tale presa di coscienza si esprima, innanzi tutto, nella fervida preghiera a 
Dio, e al Suo Spirito, fonte di luce e di ogni grazia, e si traduca anche in un 
impegno di più attenta considerazione dei problemi della cultura, dell’educazione 
e della scuola, con l’adesione e col consenso cordiale per tutte le iniziative a favore 
dell’Università Cattolica, compreso il sostegno economico che si fa di anno in anno 
sempre più gravoso e che ne condiziona le concrete possibilità di presenza e di 
servizio.



192

Se è vero, come ha affermato Giovanni Paolo II, che « l’uomo vive di una vita 
veramente umana grazie alla cultura » e che « l’uomo non può "essere” fuori 
della cultura » (Discorso all'UNESCO, 6), sostenere ed aiutare generosamente l’Uni­
versità Cattolica non è solo fare un gesto d’amore alla Chiesa, ma, prima ancora, 
un gesto d’amore alla libertà della cultura ed all’uomo.

La Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana

Un messaggio della Presidenza

La coerenza evangelica esige 
la difesa di ogni vita umana

Piena consonanza con numerosi appelli ed interventi del Papa - 
Valori irrinunciabili

« Sentiamo doverosa in questo momento, una parola ai nostri confratelli e alle 
nostre comunità ecclesiali.

« L’inizio del mese di maggio, con là grazia pasquale che lo accompagna e la 
devozione alla Madonna che lo caratterizza, ci spinge a rispondere all’invito di 
Giovanni Paolo II per la ricorrenza del 16000 anniversario del I° Concilio di 
Costantinopoli e del 1550° anniversario del Concilio di Efeso.

« I due grandi Concili che hanno professato la fede della Chiesa nello Spirito 
Santo e nella maternità divina di Maria saranno celebrati il giorno di Pentecoste, 
7 giugno prossimo.

A Roma converranno delegazioni di tutte le Conferenze episcopali, e, con loro, 
una larga rappresentanza della nostra.

« Nelle diocesi raccomandiamo vivamente di commemorare l’avvenimento in 
maniera adeguata e con preparazione di predicazione e di preghiera, che si ispiri 
alla riunione degli apostoli ”con Maria” nel Cenacolo in attesa dello Spirito Santo 
(cfr. At. 1,14), insistendo concordi nell’impetrare luce e forza.

« La preghiera torna oggi quanto mai opportuna. Noi tutti dobbiamo perse­
verare nella fede e nella testimonianza dei nostri fratelli dei primi tempi. Lo 
Spirito Santo è il Signore che dà la vita, e Maria Santissima è la Madre di Dio.

« Consapevoli di questa loro fede, vescovi e comunità ecclesiali italiane non 
possono non sentirsi uniti al magistero di Giovanni Paolo II che evangelizza 
la vita e il dovere di difenderla e accoglierla fin dal primo concepimento.

« Tutti insieme siamo una sola voce con lui nel richiamare il grave impegno 
di collaborare ad assicurare alla comunità i principi etici fondamentali per la



193

vita e la dignità della persona umana, e a operare quanto è attualmente possibile 
per ridurre un male che va estendendosi e facendosi mentalità scontata e corrente.

« La dottrina cattolica — che ripete e interpreta la legge scritta nel cuore 
umano — è già stata esposta nel messaggio del Consiglio permanente del 17 
marzo scorso. Noi la ribadiamo in tutta la sua portata, con la responsabilità 
del servizio da rendere alla verità e del bene dell’uomo da promuovere nella 
società.

« Abbiamo fiducia che essa trovi consenso anche presso coloro che sanno 
riconoscere, con la propria mente e la propria coscienza, il valore della vita 
umana. Ma in particolare i discepoli di Cristo e del suo Vangelo non potranno 
non onorarla con la decisa coerenza tra la loro fede e le loro opere.

« La coerenza evangelica non limita la libertà del credente; ne è naturale 
conseguenza, logico esercizio, degna esaltazione.

« Costituisce, anzi, davanti al mondo, che la esige e ne ha bisogno, l’espres­
sione e l’affermazione più chiara della propria identità cristiana ».

Roma, 2 maggio 1981

La Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE PIEMONTESE

NOMINA

FRITTOLI don Giuseppe, nato a Casalbuttano (CR) il 31-8-1928, ordinato 
sacerdote il 29-6-1951, è stato nominato, in data 21 febbraio 1981, assistente 
ecclesiastico regionale per il Piemonte dell’Associazione Italiana Maestri Catto­
lici - A.I.M.C. Sede: 10121 Torino - corso Matteotti n. 11.





195

CURIA METROPOLITANA

FORMAZIONE PERMANENTE DEL CLERO

LE « GIORNATE » PER IL CLERO

Ai fini della formazione permanente del clero comunico che per il prossimo 
anno 1981-1982 sono già state fissate le seguenti date:

1) 30 settembre, mercoledì: «Giornata di fraternità » promossa dalla Commis­
sione Presbiterale Regionale ed approvata dalla Conf. Episc. Piemontese. Si terrà 
a Pianezza per le diocesi di Torino, Aosta, Ivrea, Pinerolo e Susa. Relatore: 
Mons. Aldo Del Monte, vescovo di Novara. Tema: « La collaborazione delle Chiese 
particolari fra di loro » alla luce del documento della S. Congr. per il Clero 
« Postquam apostolis » del 25 marzo 1980 (vedi « Rivista Diocesana Torinese », 
1980, pp. 484-502).

Simili giornate vengono tenute in tutto il Piemonte in quattro località diverse, 
per favorire la partecipazione dei preti delle varie diocesi, sempre sul medesimo 
tema:

— il 25 maggio al Santuario di Vicoforte per le diocesi di Alba, Cuneo, Fos­
sano, Mondovì e Saluzzo;

— il 27 maggio a Valmadonna per le diocesi di Acqui, Alessandria, Asti e 
Casale;

— il 1° settembre al Santuario di Oropa per le diocesi di Biella, Novara 
e Vercelli.

E’ la prima volta che si tenta l’incontro di preti di diocesi confinanti in gior­
nate di studio in comune.

2) 28 ottobre, mercoledì: giornata di studio sul catechismo per gli adulti, di 
imminente pubblicazione.

3) 2 dicembre, mercoledì: ritiro spirituale diocesano.
Le altre giornate per il 1982 verranno fissate appena sarà disponibile il calen­

dario dell’Arcivescovo.
Don Giuseppe Marocco 
delegato arcivescovile



196

CANCELLERIA

Ordinazione sacerdotale

GAUDE don Pietro del clero diocesano di Torino, nato a Torino il 9-9-1945, 
è stato ordinato sacerdote dal Cardinale Arcivescovo nel Duomo di Torino il 
giovedì santo 16 aprile 1981.

Nomine

TAVERNA don Mario, nato a Pancalieri il 16-9-1942, ordinato sacerdote 
il 26-6-1966, è stato nominato, in data 6 aprile 1981, parroco della parrocchia 
di S. Anna sita in 10040 Borgaretto - via Orbassano n. 3, tei. 358 02 81.

CERVELLIN don Luigi, nato a Borgaretto di Beinasco il 21-12-1954, ordi­
nato sacerdote il 20-10-1979, è stato nominato, in data 6 aprile 1981, vicario 
sostituto nella parrocchia di S. Anna in Borgaretto.

BUSSI don Pierino, nato a Cardè (CN) il 10-3-1941, ordinato sacerdote 
il 25-6-1967, è stato nominato, in data 27 aprile 1981, parroco della parrocchia 
di S. Pietro in Vincoli sita in 10060 Castagnole Piemonte - piazza Vittorio Ema­
nuele n. 1, tei. 986 25 12.

COCCHI don Giuseppe, nato a Carmagnola il 27-3-1942, ordinato sacer­
dote il 29-6-1968, è stato nominato, in data 27 aprile 1981, vicario sostituto 
nella parrocchia di S. Pietro in Vincoli sita in Castagnole Piemonte.

Sacerdote diocesano in Kenya 

GALLO don Piero, nato a Cavallermaggiore (CN) il 15-7-1937, ordinato 
sacerdote il 29-6-1961, è partito il 22 aprile 1981 per iniziare, come sacerdote 
diocesano « Fidei donum », il suo servizio missionario in Kenya. Indirizzo: 
P. O. Box, 10 - MARSABIT.

Cambio numero telefonico

SANMARTINO S.E.R. mons. Francesco — Vescovo Ausiliare del Cardinale 
Arcivescovo Anastasio Ballestrero — che risiede presso la Casa del Clero in 
Torino - c. Corsica n. 154, ha un telefono suo proprio: n. 61 20 80.



197

UFFICIO AMMINISTRATIVO

DICHIARAZIONE DEI REDDITI DELLE PERSONE FISICHE 
(IRPEF)

Nel corrente mese di maggio è prevista la presentazione della dichiarazione 
dei redditi per le persone fisiche (IRPEF) conseguiti nell’anno 1980 ed il versa­
mento dell’imposta relativa e dell’imposta locale sui redditi (ILOR) e la scadenza 
è al 1° giugno, essendo festivo il 31 maggio. I modelli relativi — Mod. 740/81 •— 
sono in distribuzione, con la busta comunque obbligatoria, presso gli uffici comu­
nali ed in vendita presso tabaccherie e negozi specializzati.

Non sono intervenute innovazioni sostanziali nella compilazione dei vari qua­
dri per la quale si rimanda alle norme più dettagliate nelle istruzioni allegate al 
Mod. 740/81. Per intanto si rammenta:

1) Farsi cura per avere tempestivamente il mod. 101 relativo ai redditi di 
lavoro dipendente (insegnamento, congrua, pensioni...) da parte del datore di la­
voro e dell’ente erogante.

2) Raccogliere le cartelle esattoriali eventuali dell’imposta locale sui redditi 
(ILOR - codice tributo 300 e seguenti) dei ruoli 1980 in fotocopia e fotocopia 
dell’attestazione bancaria del versamento ILOR del maggio 1980, nonché le atte­
stazioni dei versamenti di acconto (IRPEF ed ILOR) di novembre 1980.

3) Per i possessori di terreni per più di due partite catastali e di fabbricati 
per più di quattro unità immobiliari, procurarsi anche i Quadri staccati 
bis e/o 740/P bis.

4) Il coefficiente di rivalutazione catastale per i terreni è stato elevato a 120 
da 90 (D.M. 8 novembre 1980). Immutati per quest’anno i coefficienti di rivalu­
tazione per i fabbricati.

5) Si richiama l’aumento di un terzo del reddito catastale rivalutato per le 
unità immobiliari a disposizione del dichiarante, come già innovato lo scorso anno.

6) La detrazione di imposta per i soli lavoratori dipendenti inerente le spese 
per la produzione del reddito è stata elevata da L. 84.000 a L. 168.000 e l’ulte­
riore detrazione, qualora il reddito non superi complessivamente L. 2.500.000, da 
L. 24.000 a L. 52.000.

7) Tra gli oneri deducibili — innovazione dell’anno — sono ammesse integral­
mente le spese mediche chirurgiche e specialistiche e per protesi sanitarie. Per 
le norme relative vedere le istruzioni ai quadri 740/P e Pi.

Negli interessi passivi per mutui ipotecari sono anche deducibili gli « oneri 
accessori » di cui alle attestazioni relative. Per i sacerdoti non congruati i con­
tributi del Fondo pensione clero e assistenza malattie versati potranno essere messi 
in deduzione, in alternativa alla detrazione forfettaria di L. 18,000 di cui al rigo 
44, indicandoli, con relativa documentazione, al Quadro 740/P, riquadro « altri 
oneri deducibili » come precisato nelle istruzioni allegate, da riportarsi al rigo 37.



198

In questo riquadro potranno essere messe in deduzione le erogazioni in denaro 
di ammontare non inferiore alle L. 50.000 effettuate nel 1980 dal dichiarante 
in favore delle popolazioni dei Comuni terremotati, ai sensi dell’art 11 del D.L. 
5-12-1980 n. 799 e L. 22-12-1980 n. 875, allegando idonea documentazione com­
provante l’erogazione ed il suo affluire agli enti autorizzati (ad es. « Caritas » ed 
organi di stampa).

8) I versamenti di imposta IRPEF ed ILOR vanno effettuati con apposita de­
lega presso gli istituti bancari, come per gli scorsi anni, allegando le relative 
attestazioni alla dichiarazione stessa.

9) Le dichiarazioni vanno presentate nell’apposita busta (aperta) presso gli Uf­
fici comunali di residenza o spedite, chiuse, all’Ufficio distrettuale delle II.DD. 
competente, con raccomandata semplice entro la data di scadenza.

Si invitano pertanto i Parroci ed i sacerdoti interessati a provvedere in tempo 
utile e si richiamano quanti, tenuti alla dichiarazione dei redditi per le persone 
giuridiche (IRPEG) Mod. 760, che non avessero provveduto nel tempo utile, e 
cioè entro il decorso mese di aprile, a provvedere tempestivamente, in quanto essa 
sarà ritenuta valida, anche se soggetta a sovratassa, se presentata entro trenta 
giorni dalla scadenza.

Si precisa infine che quanti hanno rinunciato alla parrocchia o sono stati 
nominati parroci nel corso del 1980 sono tenuti alla dichiarazione IRPEF (mod. 
740) per il periodo di loro spettanza.

L’Ufficio amministrativo è a disposizione per l’abituale collaborazione, con la 
preghiera di evitare di attendere gli ultimissimi giorni.



199

ORGANISMI CONSULTIVI DIOCESANI

CONSIGLIO PRESBITERIALE

Il Consiglio Presbiteriale, dopo il Convegno di S. Ignazio, si è radunato a 
Pianezza il 17 settembre 1980. Dopo l’approvazione del verbale della seduta pre­
cedente, il Segretario riferisce brevemente sull’attività del Consiglio nell’anno 
trascorso.

Quindi mons. V. Scarasso, vicario generale, presenta il programma pastorale 
annuale sulla famiglia, che si propone in particolare due obiettivi: la formazione 
di gruppi familiari evangelizzanti e un ripensamento ed un miglioramento circa 
i contenuti e le metodologie dei cosiddetti « corsi » per fidanzati. Il Consiglio, 
al termine della discussione, ha espresso parere favorevole circa la validità e la 
proponibilità del programma proposto.

Il Consiglio ha ascoltato poi una illustrazione fatta dall’Arcivescovo circa 
il progetto, presentato in modo articolato mediante un ciclostilato, sulle visite 
che l’Arcivescovo stesso intende compiere alle zone entro il periodo dicembre 
1980 - aprile 1981, allo scopo di favorire la crescita della zona come realtà 
organica ed ecclesiale.

Successivamente il Consiglio ha preso in esame un testo predisposto dall’uffi­
cio di Pastorale del lavoro sul problema dei licenziamenti alla Fiat. Dopo la 
presentazione del documento fatta da don M. Lepori e l’intervento dei diversi 
consiglieri, il Consiglio approva il documento con un battimano, mentre l’Arcive­
scovo chiede che al testo venga data ampia diffusione.

Il Consiglio procede quindi alla nomina di cinque suoi membri, chiamati 
dall’Arcivescovo a far parte del Consiglio Episcopale per quanto riguarda le 
nomine agli uffici ed agli incarichi. Dopo una votazione avvenuta in due tempi 
sono eletti: don G. Anfossi, don V. Chiarie, don M. Lepori, don G. Fiandino, 
don F. Ardusso.

Il Consiglio ascolta infine una breve relazione presentata da don M. Sanino, 
a nome della commissione (don M. Migliore, don E. Segatti) sul problema dei 
preti diocesani in America Latina. Il relatore riferisce che i preti dell’America 
Latina hanno l’impressione che la Chiesa di Torino non si interessi a sufficienza 
di loro e chiede che nella ristrutturazione degli uffici diocesani si contempli 
anche un incaricato che si occupi di loro e dei contatti con le loro famiglie. 
Nella discussione interviene anche mons. V. Scarasso il quale fa presente al 
Consiglio che i preti dell’America Latina sono collegati con « Quaresima di Fra­
ternità » per interventi di aiuto economico, che vengono sostenuti con un sus­
sidio per tutte le loro spese di soggiorno quando ritornano in Italia e che ven­
gono assistiti in caso di malattia.



200

Il Segretario propone che la Commissione continui a lavorare; il Consiglio 
approva.

* * *

Alla riunione del Consiglio Presbiteriale, tenutasi a Pianezza il 12 novembre 
1980, è pure presente, accolto affettuosamente da tutti i consiglieri, don Claudio 
Sartori, prete diocesano operante in America Latina e precisamente in Brasile 
nella diocesi di Recife.

Si iniziano i lavori con una relazione tenuta dal can. O. Favaro sul recente 
documento della S. Sede « Norme direttive per la collaborazione delle Chiese 
particolari fra di loro e per una migliore distribuzione del clero nel mondo »: 
nella relazione si mettono in evidenza le novità di questo documento in confronto 
alla Enciclica « Fidei donum » di Pio XII.

Dopo la discussione il Consiglio approva un testo riassuntivo con il quale 
si propone di erigere un Ufficio Missionario Diocesano secondo le indicazioni 
emerse dalla discussione, di favorire la partenza di altri preti secondo progetti 
e programmi da determinarsi secondo lo spirito delle nuove Norme, di svi­
luppare l’opera culturale, formativa e informativa sulla dimensione missionaria 
della Chiesa. 

Il Consiglio prende quindi in esame un altro argomento all’o.d.g. e precisa- 
mente quello della perequazione economica del clero. Dopo una relazione intro­
duttiva tenuta da don G. Coccolo, incaricato dalla Segreteria, segue la discus­
sione; il Consiglio, data la complessità dell’argomento, è del parere di affidare 
ad una commissione il compito di predisporre una relazione su questo pro­
blema.

Il Consiglio propone inoltre la costituzione di un’altra commissione che af­
fronti il problema emergente dalla carenza di candidati al ministero di cappel­
lano di ospedale.

La Segreteria del Consiglio, nella lettera di convocazione del Consiglio suc­
cessivo, informava che le due commissioni erano così composte: quella per la 
perequazione economica del clero da don G. Coccolo, don V. Chiarle, don G.C. 
Gosmar, don B. Braida, don A. Pomatto, can. L. Frignani, can. R. Grosso; l’altra 
sul problema della carenza dei cappellani di ospedale da p. G. Giordano, don 
G. Gioachin, don M. Migliore, don L. Ciotti, don M. Veronese.

* * *

La riunione del Consiglio, tenuta a Pianezza il 14 gennaio 1981, inizia con 
la presentazione da parte del Segretario di un testo di sintesi delle informazioni 
fatte pervenire dai vicari zonali circa il problema di « Evangelizzazione e cate­
chesi degli adulti ». Dalla discussione che segue emergono alcune indicazioni 
generali e in particolare la necessità di giungere alla costituzione di gruppi sta­
bili (e non solo ad iniziative occasionali) allo scopo di formare gruppi di cre­
denti che sappiano esprimere responsabilmente la loro fede, confrontandola con 
i fatti della vita quotidiana e traducendola in impegni personali, familiari e 
sociali, e celebrarla nell’Eucaristia.



201

I consiglieri hanno inoltre espresso il parere concorde sull’opportunità di sta­
bilire un rapporto valido tra movimenti ecclesiali e parrocchie; sulla necessità 
di una organicità della catechesi, sulla necessità di formare gli animatori dei 
gruppi, sulla valorizzazione dei momenti « abituali » della catechesi, sull’oppor­
tunità di costituire dei centri di documentazione per zone, distretti e diocesi.

Nella stessa riunione viene preso in esame il problema dell’abuso delle 
binazioni e trinazioni: i consiglieri prendono atto della decisione di inviare ai 
preti un documento ciclostilato predisposto dall’Ufficio liturgico con le indica­
zioni di carattere teologico, in parte illustrate dall’Arcivescovo durante la di­
scussione, e con le norme relative al problema.

Il Consiglio, su proposta del Segretario, all’unanimità approva la proposta 
di eseguire una inchiesta a carattere pastorale e non fiscale sulle chiese non 
parrocchiali liturgicamente attive al fine di raccogliere le informazioni necessa­
rie per avviare in Consiglio una discussione a riguardo dei problemi sollevati 
da alcune di queste chiese.

* * *

Il Consiglio, nella riunione tenutasi a Pianezza il 12 marzo 1981, ha conti­
nuato la discussione sul problema della evangelizzazione e catechesi degli adulti 
allo scopo di individuare, tra le numerose proposte ed osservazioni fatte dai 
consiglieri, delle linee prioritarie e qualificanti da proporre all’Arcivescovo.

Il Consiglio, al termine della discussione, si trova concorde nell’affidare alla 
Segreteria l’incarico di stendere un testo di sintesi, sul quale tutto il Consiglio 
possa esprimere il proprio parere con votazione per parti.

Nel corso della seduta il Consiglio aveva già espresso parere unanime su 
due punti: a) perseguire, come primo obiettivo nell’immediato futuro, la for­
mazione di adulti operatori di catechesi; b) creare dei gruppi biblici e del van­
gelo stabili.

Il Consiglio prende quindi in esame l’altro argomento all’o.d.g.: carenza 
di candidati al ministero di assistente religioso ospedaliero. Per la commissione 
a ciò incaricata riferisce il p. G. Giordano. Segue quindi la discussione. Dai 
lavori è emersa una nuova immagine dell’assistente ospedaliero da non identi­
ficarsi soltanto nel prete che distribuisce sacramenti o che vive fuori da ogni 
collaborazione con altri, la nuova situazione in cui viene a trovarsi l’assistente 
ospedaliero a causa dell’assetto socio-sanitario costituito dalle Unità Sanitarie 
Locali, l’opportunità di rivolgere un invito alle altre diocesi del Piemonte. L’Ar­
civescovo accoglie subito questa proposta e propone di rivolgere l’appello alla 
Commissione Presbiteriale Regionale. La Segreteria s’impegna di dare a tutti 
i consiglieri il testo preparato dalla commissione apposita su questo argomento 
e di inviare una lettera alla Commissione Presbiteriale Regionale secondo i sug­
gerimenti emersi nella seduta.



202

CONSIGLIO PASTORALE

Il Consiglio Pastorale diocesano ha proseguito, nel periodo tra gennaio e aprile 
1981, il dibattito e le riflessioni relative al più ampio tema della famiglia, in ot­
temperanza alle scelte della diocesi e su precise indicazioni dell’Arcivescovo. Que­
sti infatti ha richiesto il Consiglio di pronunciarsi intorno a due aspetti della 
pastorale familiare: famiglia e malattia, famiglia e giovani. Il card. Ballestrero, 
infatti, ha più volte sottolineato in Consiglio quanto gli stessero a cuore i due 
argomenti intesi come sviluppo della pastorale familiare e quanto fosse importante 
che i membri del Consiglio l’arricchissero con la loro varia esperienza ecclesiale 
e di membri della comunità allo scopo di dare una sempre maggiore unità e com­
pletezza ai contenuti da proporre ai diocesani.

Sul primo argomento, famiglia e malattia, il CPD ha lavorato per due incontri, 
quelli del mese di gennaio e di febbraio; la Giunta ha poi realizzato una sintesi 
delle indicazioni emerse che il Consiglio ha approvato e che è stata successiva­
mente consegnata all’Arcivescovo.

Dopo una introduzione al tema, tenuta da don Mario Veronese, direttore 
dell’ufficio diocesano per la pastorale del tempo della malattia, dai dibattiti sono 
emerse alcune indicazioni: vi è necessità di una catechesi alla famiglia sul suo 
ruolo di fronte alla malattia nelle sue diverse forme. Quali possibili « capitoli » di 
tale catechesi sono stati suggeriti: la vocazione della famiglia alla vita; la mini- 
sterialità propria del sacramento del matrimonio tra le cui conseguenze vi è anche 
la malattia (dei figli, degli anziani). E’ stata anche sottolineata la necessità, in dio­
cesi. di una pastorale organica, che punti alla cooperazione tra i movimenti laicali; 
all’organizzazione, sensibilizzazione e preparazione del « volontariato ».

k k k
Gli incontri di marzo e aprile sono stati dedicati al tema « famiglia e giovani », 

che — era stato sottolineato ancora dall’Arcivescovo — è da considerarsi priorita­
rio rispetto ad altri pure importanti. Il dibattito, che al momento della stesura 
di queste note non è ancora giunto alla conclusione, è stato istruito mediante 
una traccia predisposta dalla Giunta e volta a porre interrogativi-stimolo: come 
la famiglia deve entrare in rapporto con le esperienze di socializzazione giovanile 
e come evitare che la famiglia deleghi alle stesse il proprio ruolo di comunità edu­
cante primaria? In che modo il gruppo diventa, a sua volta interlocutore — per 
esempio attraverso gli « animatori » — dell’azione educatrice della famiglia? Che 
rapporto deve esserci tra l’annuncio di fede in gruppo e l’esperienza di fede che 
il giovane ha fatto e continua a fare in famiglia? Anche a proposito di questo 
tema, la Giunta è stata invitata ad elaborare una sintesi delle indicazioni emerse 
nei dibattiti, sulla quale i consiglieri rifletteranno ancora durante l’incontro di 
maggio.

k * *
Infine molti consiglieri sono intervenuti, domenica 29 marzo, al pomeriggio di 

riflessione e preghiera per i Consigli Presbiteriale, Pastorale, dei religiosi e reli­
giose, tenutosi a Villa Lascaris (Pianezza).



203

CONSIGLIO DEI RELIGIOSI E DELLE RELIGIOSE

Il Consiglio, dopo la pausa estiva susseguente al Convegno di S. Ignazio, ha 
ripreso regolarmente gli incontri nell’ottobre del 1980. Il ritmo delle riunioni 
plenarie è stato mensile (il terzo martedì di ogni mese dalle 16 alle 18,30) per 
un totale di sette riunioni:

— 21 ottobre 1980
— 18 novembre 1980
— 16 dicembre 1980
— 20 gennaio 1981
— 17 febbraio 1981
— 17 marzo 1981
— 21 aprile 1981
A questi si sono aggiunti gli incontri delle singole commissioni di lavoro e il 

pomeriggio di riflessione a Pianezza insieme agli altri due Consigli diocesani.
L’Arcivescovo è intervenuto alle assemblee di dicembre e aprile.

1. La quasi totalità del tempo di lavoro è stata dedicata all’argomento che 
l’Arcivescovo aveva assegnato al Consiglio nel febbraio del 1980: « Parrocchie e 
Religiosi/e » e sul quale già da qualche mese il Consiglio aveva incominciato a 
lavorare.

Il tema, suddiviso in tre sottotemi (1. Parrocchie affidate ai religiosi, 2. 
Religiosi/e direttamente impegnati nelle parrocchie, 3. Presenza indiretta di 
religiosi/e nel territorio parrocchiale) è stato portato avanti da altrettante com­
missioni di lavoro alle quali si è sempre riservato uno spazio all’interno della riu­
nione plenaria mensile. L’intero Consiglio, tuttavia, è stato costantemente tenuto 
al corrente dell’andamento dei lavori.

Il ritmo, a causa dei numerosi impegni dei consiglieri e della difficoltà di 
ottenere risposte sollecite ai diversi questionari inviati, è stato piuttosto lento.

Al momento attuale la situazione è la seguente:
a) La prima commissione (parrocchie affidate ai religiosi), che aveva inviato 

a tutte le comunità religiose che in diocesi hanno la responsabilità di una parroc­
chia un questionario col duplice scopo di stimolare una riflessione di dette co­
munità e insieme di raccogliere dati, ha ricevuto quasi tutte le risposte. Le ha 
vagliate preparando una sintesi da proporre al più presto al Consiglio per poi 
passarla all’Arcivescovo. Il lavoro è perciò quasi ultimato.

b) La seconda commissione (presenza diretta di religiosi/e nelle parrocchie), 
dopo un primo sondaggio campione e una prima relazione, dietro suggerimento 
dell’Arcivescovo ha esteso la propria indagine direttamente a tutte le parroc­
chie e a tutti gli istituti religiosi. Attualmente sta raccogliendo le risposte che 
giungono numerose.

c) La terza commissione (presenza indiretta di opere religiose in territorio 
parrocchiale) ha completato l’indagine sui monasteri di clausura e sta lavorando 
sui rapporti tra scuole di religiosi e parrocchie attraverso le risposte ai questionari 
inviati sia ai parroci sia alle comunità religiose che gestiscono scuole cattoliche.



204

2. Oltre a questo lavoro, occorre sottolineare alcuni altri contenuti sui quali il 
Consiglio si è intrattenuto:

a) il tema della famiglia attraverso la discussione delle indicazioni operative 
per il programma pastorale su evangelizzazione e catechesi della famiglia, emer­
se da S. Ignazio ’80;

b) il Piano pastorale e il suo iter, illustrati al Consiglio da don Beppe Anfossi;
c) le successive puntualizzazioni, riguardati la vita religiosa, fatte di volta 

in volta dal vicario episcopale p. Mario Vacca;
d) le indicazioni dell’Arcivescovo sulle linee da seguire e sugli aspetti 

da privilegiare nel lavoro su « Religiosi e parrocchie ».

3. 11 Consiglio ha inoltre preso parte, insieme agli altri due organismi con­
sultivi diocesani, al pomeriggio di riflessione sul tema della « comunione » tenu­
tosi a Pianezza il 29-3-1981. Il segretario, don Paolo Ripa, insieme con don Franco 
Ardusso, ha tenuto sul tema una relazione-meditazione che viene riportata su que­
sto stesso numero della Rivista Diocesana.

4. Infine ci sono stati alcuni avvicendamenti all’interno del Consiglio: p. Boz­
zo Costa S. J. è stato sostituito da p. Eugenio Sonzini S. J.; p. Anselmo Dalbesio 
OFM Capp. è stato sostituito da p. Antonio Boffetti SSS; p. Tarcisio Tagliabue 
CP è stato sostituito da Fr. Giuseppe Meneghini del Cottolengo; suor Emiliana 
Allasia del Cottolengo è stata sostituita da suor Ivana Kaneclin (Carmelitane di 
S. Teresa); suor Valentina D’Altuono (Missionarie del S. Cuore)è stata sostituita 
da suor Giuliana Luppi (Ausiliatrici del Purgatorio).

Attualmente il Consiglio continua a lavorare sul proprio tema ed è contempo­
raneamente chiamato a preparare la due-giorni dei Consigli diocesani che si terrà 
a Pianezza il 13-14 giugno 1981.



205

DOCUMENTAZIONE

Incontro di riflessione e preghiera 
degli Organismi consultivi diocesani

Presentiamo alla comunità diocesana gli interventi di don Franco Ardusso e 
di don Paolo Ripa S.D.B. all’incontro di riflessione e preghiera per gli organismi 
consultivi diocesani svoltosi a Villa Lascaris il 29 marzo 1981, affinché raggiun­
gano un raggio maggiore di persone e aiutino una efficace riflessione sul tema 
della comunione ecclesiale.

LA COMUNIONE ECCLESIALE
Don Franco Ardusso

La parola « comunione », nell’attuale uso ecclesiale, è esposta non 
di rado alla vuota retorica, all’enfasi moralistica, a sottolineature unila­
terali e sbilanciate. Rischia di essere una forma vuota che ciascuno riempie 
come vuole, partendo da una sua idea più o meno esatta di Chiesa e di 
comunione. Bisogna riempire di contenuti il concetto di « comunione ». 
Cercherò di dare alcune indicazioni ispirandomi all’uso neotestamentario 
del termine koinonia. Non si tratta quindi di un esame di tutti i passi 
del N. T. relativi al tema della comunione, espressa sovente con altre 
terminologie. Mi limito a lasciar parlare alcuni testi che trattano diret­
tamente della koinonia. Sono convinto che non bisogna troppo formaliz­
zarsi sui termini, con un insano fondamentalismo biblico. Ma i termini 
hanno pure la loro importanza, e ce l’ha in particolare il termine koinonia, 
come risulta da uno studio recente (G. Panikulam, Koinonia in the New 
Testament. A Dynamic Expression of Christian Life, Pont. Bibi. Institute, 
Roma 1979).

La parola « comunione » è oggi spesso intesa nella sua immediata signi­
ficazione ecclesiale: la Chiesa e una comunione, si dice. Bisogna conservare 
la comunione, viene ripetuto in periodo di dissidi e di divergenze. C’è una 
ottima tradizione che invita a considerare la Chiesa in questo modo, come 
attestano diversi studi sulla Chiesa dei primi secoli, fra i quali si può 
citare L. Hertling, Communio. Chiesa e papato nell’antichità cristiana, 
Pont. Univ. Gregoriana, Roma 1961).

I testi del N. T. che contengono il termine « comunione » spesso non 
si riferiscono alla comunione ecclesiale, anche se la implicano sempre. 
Sono testi che direttamente trattano dell’essenza della vita cristiana, nel



206

suo rapporto essenziale con Cristo e col Padre. I passi sono 18, dei quali 13 
in Paolo, 1 in Atti, 1 in Ebrei e 3 nella 1 Giov. Fra questi testi, tre possono 
essere considerati basilari, perché in essi il termine koinonia assurge ad 
espressione dell’essenza stessa del Cristianesimo. Sono i testi di 1 Cor 1, 9; 
Atti 2, 42; 1 Giov 1, 1.3-4. Ascoltiamoli con un breve commento.

1) « Fedele è Dio, dal quale siete stati chiamati alla comunione del 
Figlio suo Gesù Cristo, Signore nostro » (1 Cor 1, 9). Da questo testo 
paolino risulta che:

a) la comunione non ha origine dall’uomo. Essa si origina invece dalla 
fedeltà di Dio, dalla chiamata del Padre;

b) l’iniziativa divina mirante alla comunione si esprime nell’invio del 
Figlio. E’ Gesù Cristo che rende possibile la comunione con Dio. Gesù è 
il mediatore della comunione;

c) di fronte all’iniziativa divina, che è dono e gratuità, bisogna assu­
mere un atteggiamento di ringraziamento, di adorazione, di gratitudine, 
di preghiera, di umile disponibilità;

d) la comunione è in primo luogo relazione interpersonale con Cristo, 
e, tramite lui, col Padre. Le modalità concrete di questa relazione inter­
personale, S. Paolo le specificherà in altre sue lettere come comunione 
nella fede (Filem 6), nel Vangelo (FU 1, 5), nella colletta (2 Cor 8, 4; 9, 13; 
Rom 12, 13; 15, 26), nello Spirito (2 Cor 13, 13; FU 2, 1), nell’Eucarestia 
(1 Cor 10, 16), nella sofferenza (FU 3, 10);

e) per S. Paolo, la comunione è essenzialmente cristologica. Ma non 
si tratta mai della comunione individuale di qualcuno in Cristo. Egli ha 
sempre di mira la comunione di qualcuno in Cristo con gli altri. Per questo 
la koinonia ha anche un senso comunitario, ma ce l’ha precisamente in 
quanto è comunione col Figlio. E’ il Figlio infatti che ha fatto saltare le 
barriere tra giudei e gentili, fra schiavi e liberi, fra maschio e femmina. 
Bisogna quindi ancorare saldamente la comunione ecclesiale alla comu­
nione cristologica: solo questa è il solido fondamento di quella.

2) « Erano assidui all’insegnamento degli apostoli, alla comunione, alla 
frazione del pane e alle preghiere » (Atti 2, 42). In questo versetto l’autore 
degli Atti esprime la risposta della comunità cristiana alla chiamata del 
Padre alla comunione col Figlio. Il termine koinonia ricorre in Atti una 
sola volta, e la sua spiegazione non è univoca presso gli interpreti. C’è chi 
lo intende come comunione di fede con gli apostoli, mentre altri pensano 
alla comunione di mensa ed eucaristica, e altri ancora pensano si tratti 
della comunione dei beni. C’è del vero in tutte queste interpretazioni. Ma 
occorre dire che le forme concrete di comunione di cui qui si parlerebbe 
hanno origine dalla « comunione degli spiriti » o « comunione fraterna »



207

che gli Atti esprimono anche con altre parole (« un cuore solo e un’anima 
sola », 4, 32; « unanimemente », 2, 46; « insieme », 2, 44.46).

Mons. Martini, che traduce « koinonia » con « vita comune », spiega: 
« E’ chiaro tuttavia dal complesso della presentazione lucana... che l’ele­
mento formale di questa comunione dei beni è la comunione dei cuori. 
Si potrebbe anche intendere il termine primariamente come la comunione 
dei cuori, di cui la messa in comune dei beni è una delle principali estrin­
secazioni ». Si noti che per Luca l’artefice della comunione è lo Spirito 
Santo: la Pentecoste è stata descritta poco prima del nostro brano. E la 
Pentecoste è appunto l’anti-Babele, il rimedio alla disunione e alla man­
canza di comunione. La comunione di Atti 2, 42, può pertanto essere intesa 
come « una comunione che ha la sua base nella fede (in riferimento all’inse­
gnamento degli Apostoli), la sua espressione nel culto (frazione del pane, 
preghiere), e la sua concreta realizzazione esterna nella partecipazione dei 
beni materiali. Ma, in quanto risultato dell’operazione dello Spirito, questa 
koinonia ha una dimensione spirituale. Trascurando questa realtà spiri­
tuale, si viene a ridurre la koinonia a una pura condivisione materiale, un 
senso questo che il termine non ha da nessuna parte nel N. T. » (G. 
Panikulam o. c., p. 124).

3) « Ciò che era fin dal principio, ciò che noi abbiamo udito, ciò che noi 
abbiamo visto con i nostri occhi, ciò che noi abbiamo contemplato, e ciò 
che le nostre mani hanno toccato, ossia il Verbo della vita... quello che 
abbiamo veduto e udito, noi lo annunziamo anche a voi, affinché anche voi 
abbiate comunione con noi, e la nostra comunione è col Padre e col Figlio 
suo Gesù. Cristo. Queste cose vi scriviamo affinché la nostra gioia sia per­
fetta (1 Giov 1, 1.2-4). Da questo denso brano giovanneo risulta che:

a) il Cristo è il mediatore della comunione fra l’uomo e Dio;
b) questo è l’unico testo nel quale sia espressamente menzionata la 

comunione col Padre;
c) l’annuncio della fede cristologica, fatta dagli Apostoli, genera la 

comunione fra chi annuncia e chi ascolta (comunione coi pastori);
d) l’accettazione della parola di vita produce però una realtà più pro­

fonda ancora che è la comunione col Padre e col Figlio;
e) lo stesso termine (« comunione con ») è usato per indicare sia la 

comunione tra i credenti, sia la comunione dei credenti col Padre e col 
Figlio. Lo si comprende tenendo presente la tipica insistenza della 1 Giov 
sulla retta fede cristologica come condizione necessaria per la comunione.

4) Gli altri testi del N. T. in cui si parla di koinonia possono essere 
intesi come risposta dell’uomo alla chiamata divina alla comunione:

a) « Sento parlare della tua carità per gli altri e della fede che hai nel 
Signore Gesù e verso tutti i santi. La comunione della tua fede diventi



208

efficace nella conoscenza di tutto il bene che è in voi a causa di Cristo » 
(Filem 5-6). Sulla base della comunione nella stessa fede, Paolo stabilisce 
l’uguaglianza, l’accettazione e il mutuo rispetto fra le persone. Onesimo, 
lo schiavo, va accettato come uno che partecipa della stessa fede di Paolo 
e di Filemone, e pertanto va accolto « non più come schiavo, ma molto 
più che schiavo, come un fratello carissimo... sia come uomo, sia come 
fratello nel Signore » (Filem 16).

b) « Ringrazio il mio Dio ogni volta che mi ricordo di voi, pregando 
sempre con gioia per voi in ogni mia preghiera, a motivo della vostra 
comunione nel Vangelo dal primo giorno sino al presente » (FU 1, 3-5). 
In questo contesto, la comunione nel Vangelo significa l’attiva cooperazione 
della comunità nella sua diffusione.

c) Le Chiese della Macedonia « hanno dato secondo i loro mezzi e anche 
al di là dei loro mezzi, spontaneamente, domandandoci la grazia e la comu­
nione del servizio a favore dei santi » (2 Cor 8, 4). Si tratta della colletta 
delle Chiese pagane a favore della Chiesa di Gerusalemme, colletta ripetu­
tamente chiamata col nome di koinonia (2 Cor 9, 13; Rom 12, 13; 15, 25-27).

d) « La grazia del Signore Gesù Cristo, l’amore di Dio e la comunione 
dello Spirito Santo siano con tutti voi » (2 Cor 13, 13). « Se c’è pertanto 
qualche consolazione in Cristo, se c’è conforto derivante dalla carità, se 
c’è qualche comunione dello Spirito, rendete piena la mia gioia con l’unione 
dei vostri cuori, con la stessa carità, con i medesimi sentimenti. Non fate 
nulla per spirito di rivalità o per vanagloria, ma ciascuno consideri gli altri 
superiori a se stesso, senza cercare il proprio tornaconto, ma quello degli 
altri » (FU 2, 1-4). In questi testi la comunione è strettamente correlata 
allo Spirito, e si manifesta nello sbocciare dei frutti dello Spirito, quali 
la gioia, la carità, l’umiltà, il servizio, ecc.

e) « Il calice della benedizione che noi benediciamo non è forse comu­
nione col sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo non è forse comu­
nione col corpo di Cristo? Poiché c’è un solo pane, noi, pur essendo molti, 
siamo un corpo solo: tutti infatti partecipiamo dell’unico pane » (1 Cor 
10, 16-17). La comunione ecclesiale ha una base sacramentale ed eucaristica. 
E’ la stessa base cristologica, di cui si diceva sopra, ravvisata qui nella sua 
espressione sacramentale. Giustamente la Chiesa antica ancorava la comu­
nione ecclesiale alla « communio eucharistica ». Scrive in proposito lo 
Hertling: « La comunione sacramentale era il segno e addirittura la causa 
efficiente dell’unione ecclesiastica, o, più esattamente parlando, la causa 
efficiente dell’incorporamento nell’unità. Il primo incorporamento si faceva 
sempre per mezzo del Battesimo. Ma, dopo, l’unione viene sempre cemen­
tata di nuovo dall’Eucarestia » (L. Hertling, o. c. p. 15). L’antico concetto 
di rottura della comunione ecclesiale tramite lo scisma e l’eresia era 
espresso con categorie sacramentali ed eucaristiche.



209

f) « Tutto ormai io reputo una perdita di fronte alla sublimità della 
conoscenza di Cristo Gesù, mio Signore, per il quale ho lasciato perdere 
tutte queste cose e le considero come spazzatura, al fine di guadagnare 
Cristo... E questo perché io possa conoscere lui, la potenza della sua risur­
rezione, la comunione alle sue sofferenze, diventandogli conforme nella 
morte, con la speranza di giungere alla risurrezione dei morti » (Fil 3, 8-10). 
La risposta umana alla chiamata divina alla comunione non può non com­
portare la comunione alle sofferenze di Cristo congiunte alla speranza della 
risurrezione.

Un’attenta analisi dei testi biblici sopra citati è in grado di liberare il 
concetto di « comunione ecclesiale » dalle innumerevoli variazioni mora­
listiche alle quali è sottoposto nel linguaggio ecclesiastico corrente, e di 
infondere nuova vitalità cristologica e pneumatica ad un tema centrale 
del Cristianesimo. Le stesse strutture di collegialità e di comunione, sorte 
un po' dovunque nel periodo postconciliare, hanno bisogno di ritrovare 
il loro senso genuino e autentico, che Mons. L. Sartori ha espresso felice­
mente nella sua prefazione al Dizionario di Pastorale della comunità cri­
stiana (Assisi 1980, p. 37): «Nelle strutture di collegialità e di comunione 
bisogna dare il primato alla maturazione del senso ecclesiale, allo spirito 
e all’esercizio della comunione. Lo spirito della carità, non dell’efficienza... 
Tali strutture possono rafforzare l’efficientismo, inteso come eccessiva 
attenzione estroversa verso l’oggettività della prassi in rapporto a fini 
concreti posti fuori della Chiesa, distogliendo la Chiesa dalla primaria 
preoccupazione di esprimere se stessa anzitutto come sacramento di sal­
vezza, di realizzare prima di tutto in se medesima il "programma vivo", 
il "vissuto” del Vangelo ».



210

LA COMUNIONE ECCLESIALE
Don Paolo Ripa S.D.B.

Dalla riflessione biblica è emerso con forza e chiarezza quanto la comu­
nione sia essenziale alla Chiesa, quanto coinvolga e tocchi in profondità 
ogni altro aspetto ecclesiale, tanto da giungere a "definire” la Chiesa stessa: 
« La Chiesa è una comunione » non è più solamente il titolo di un libro 
scritto da padre Hamer ancora prima del Concilio, ma è, grazie a Dio, 
una categoria ormai accettata e riconosciuta adatta ad esprimere o addi­
rittura a definire la Chiesa. E giustamente! perché, lo sappiamo, ciò che 
è primario nella Chiesa non è la distinzione dei compiti e delle funzioni, 
ma l’accettazione amorosa del disegno realizzato dal Padre in Gesù, accet­
tazione che ci pone in una situazione di unione vitale con la comunità 
trinitaria e, in essa, con i fratelli. Unione vitale che, certo, sfugge agli 
strumenti di misurazione sensibile, ma che la fede ci permette di cogliere 
nella sua realtà.

Proprio a motivo di questa sua essenzialità, per cui senza comunione 
non c’è Chiesa, è necessario che ogni comunità cristiana e, in essa, ogni 
singolo membro (qualunque sia la sua funzione) non smetta mai di riflettere 
e di interrogarsi sulla « comunione ». Accettare di farlo (e noi oggi lo 
stiamo facendo) significa interrogarsi e riflettere sulla propria « ecclesia- 
lità » e porre perciò una occasione di crescita nel nostro « essere Chiesa », 
una crescita che non si esaurisce mai e che lascia intravedere, a chi la 
prende sul serio, appelli sempre nuovi del Signore.

A questo vorrebbero rispondere le brevi riflessioni che vi propongo, 
che non sono una lezione di teologia, neppure delle novità sul tema, ma 
un semplice richiamare cose note e importanti per portarle dentro nella 
meditazione e viverle con decisione rinnovata. « Non dico nova ut sciatis 
sed vetera ut faciatis »!

I - La comunione è un « dono ricevuto »
La « comunione », nel suo duplice riferimento a Dio (comunione' verti­

cale, dicono alcuni) e ai cristiani tra loro (orizzontale) è frutto dello Spirito. 
E’ Lui, lo Spirito Creatore, che fa entrare l’uomo in un nuovo e definitivo 
rapporto con Dio. Ed è Lui che riunisce nella partecipazione alla stessa 
fede, speranza e carità tutti i credenti. Così la comunione, questa « circo­
lazione del sangue in un uomo vivo e sano » (come diceva Paolo VI in un 
discorso del 1976) è dono suo. Non bisogna dimenticarlo mai cedendo 
all’illusione di pensare che essa possa essere frutto delle doti o dell’inizia­
tiva umana. No! la comunione non si conquista, la si riceve in dono e 
perciò va chiesta con umile perseveranza.

Da questo primo dato emergono subito alcune indicazioni concrete:



211

a) occorre pregare per la comunione, non solo: occorre pregare insieme. 
Nel momento in cui ci mettiamo a pregare insieme per la comunione, già 
entriamo in essa e la otteniamo come dono: « Dove due o più sono riuniti 
nel mio nome, io sono in mezzo a loro ». Ecco allora una prima domanda: 
la comunione è oggetto costante della nostra preghiera?, della preghiera 
comune? in famiglia, tra i preti e i diaconi di una parrocchia, nella comu­
nità religiosa, nei gruppi e nelle associazioni?

b) occorre poi leggere, ascoltare, interpretare la Parola di Dio « in 
comunione » con i nostri fratelli. La D. V. (5, 8b) afferma che ognuno dei 
credenti è illuminato interiormente dallo Spirito. Ma... a una condizione! 
che non ci si dimentichi di essere membra di un corpo, ed è in quanto 
membra del Corpo di Cristo che siamo illuminati dallo Spirito.

Nell’ascolto e nell’approfondimento dell’unica Parola dovremmo sempre 
avere coscienza di essere parte di un tutto che solo il Cristo possiede nella 
sua pienezza. Ognuno di noi di questo tutto coglie solo un aspetto, ognuno 
di noi possiede la tessera di un mosaico il cui disegno definitivo solo Dio 
conosce e che noi riusciamo a decifrare nella misura in cui la mettiamo 
in comune confrontandola e armonizzandola con quella degli altri, special- 
mente con quella di coloro che sono stati posti come « visibile principio e 
fondamento dell’unità » (L. G. 18b, 23a).

Non è che io non possa fruttuosamente meditare personalmente la 
Parola di Dio, ma anche nella riflessione personale devo pormi in sintonia 
con la fede dei miei fratelli. L’eresia non è che un frammento di verità 
rivelata staccata violentemente dall’unica Parola, assolutizzata e, spesso, 
brandita come un’arma di difesa e di offesa. Invece l’ascolto « in comu­
nione » porta a relativizzare i diversi punti di vista e a considerarli non 
opposti ma componibili in armoniosa unità.

E’ attraverso questo tipo di ascolto della Parola che lo Spirito dona 
alla Chiesa la comunione. Ma è soprattutto

c) la partecipazione al Corpo e al Sangue di Cristo nell’Eucarestia a 
stabilire tra i credenti un’unità che supera i legami ancora precari che 
esistono nel tempo e fa penetrare nel nuovo universo delle realtà decisive: 
« Poiché c’è un solo pane, noi siamo tutti un solo corpo, poiché noi tutti 
partecipiamo di quest’unico pane » (1 Cor 10, 17). E’ verissimo! L’Eucarestia 
fa la Chiesa. Il corpo eucaristico del Signore compagina il suo corpo 
ecclesiale. E’ soprattutto qui che si avverte, quasi per esperienza, quanto 
la comunione sia « dono ricevuto ».

II - La comunione è una realtà da costruire
La comunione è realtà che richiede impegno umano, leale, costante, 

a volte duro, da parte di ciascuno, perché, mentre è dono, è anche realtà 
da costruire.



212

a) Dono ricevuto e realtà da costruire! non deve sembrarci una con­
traddizione! Infatti il dono, per diventare mio, nostro, ha bisogno della 
accettazione, la chiamata ha bisogno della risposta, la proposta dell’angelo 
del « sì » di Maria. Questo rapporto di proposta divina - risposta umana, 
che percorre tutto il mistero cristiano, vale anche per la comunione la 
quale è inevitabilmente soggetta a tutti i dinamismi di generosità e di 
egoismo, di slancio e di riflusso, di vivacità e di apatia caratteristici del 
nostro « essere uomini ».

b) C’è, in particolare, una forza capace di bloccare il dono della comu­
nione: l’egoismo. Chi non sente che « dentro » le cose non vanno? Chi 
non sente che dall’abisso del nostro essere spunta una radice contorta 
ed arida che resiste a qualunque colpo di accetta? L’egoismo assume mille 
aspetti, ma, a livello ecclesiale, si presenta spesso sotto forma di indivi­
dualismo per cui ciascuno si concentra su ciò che è "suo” (quaerit quae sua 
sunt), persegue testardamente i « suoi » schemi, reclamizza soltanto il 
« suo » prodotto, non vede al di là dell’orto di casa « sua » e si chiude a 
ogni dialogo che minacci di arrivare alla sostanza delle cose.

C’è un blocco! c’è un muro!... si parla forse di comunione, la si predica 
con le labbra, ma ogni disponibilità a riceverla per costruirla è morta e 
sepolta. Ogni scelta che vada nella direzione dell’individualismo è sempre, 
in modo più o meno prossimo, nemica della comunione.

Il pericolo è reale e concreto per il singolo come è reale e concreto 
per ogni comunità ecclesiale. Alla concreta realtà del pericolo è necessario 
contrapporre:

c) la concreta realtà di gesti che costruiscono la comunione. E qui 
l’esame di coscienza si allarga ai campi più diversi: dall’assistenza caritativa 
(che sarà sempre necessaria alla Chiesa), alle mille forme di promozione 
umana, alle tante iniziative di solidarietà, fino a quella classica condivisione 
dei beni ricordata dagli Atti, che resta pur sempre un pungolo nel fianco 
di ogni comunità, se non nelle realizzazioni concrete (che, tutto sommato, 
poco ne sappiamo) nel principio che la giustifica e che la Tradizione ripete 
con significativa insistenza: « Se avete in comune i beni spirituali, quanto 
più quelli materiali! ».

Ma, più che lasciarsi distrarre da elenchi di realizzazioni, qui occorre 
capire che solo la carità che si fa gesto concreto, fedelmente ripetuto 
giorno per giorno, solo l’amore "fattivo” è in grado di abbattere il muro 
dell’egoismo individualista e di costruire la comunione.

Forse, questo lasciare che la durezza del cuore si frantumi e ne esca 
l’acqua della carità, potrà, a volte, gettare in una vera e propria agonia; 
si sperimenterà allora che la via della comunione non passa attraverso 
un velleitario « diamoci la mano » e « vogliamoci bene », ma passa attra­
verso la Croce.



213

III - Comunione di vocazioni
Lo Spirito del Padre e del Figlio è, nella Chiesa, principio primordiale 

di unità e diversità. Unisce i credenti con Cristo e li raccoglie insieme. 
Distribuendo i suoi doni come gli piace, egli è all’origine delle molteplici 
manifestazioni di una stessa vita, attraverso diverse vocazioni.

La Chiesa perciò è e va accettata come una comunione di vocazioni 
o di carismi (come si usa dire oggi con un termine che non è ancora del 
tutto chiarito). I più classici e facilmente riconoscibili sono:

— il carisma del vescovo, i cui compiti apostolici (maestro della fede, 
ministro dei sacramenti, pastore della sua Chiesa) possono essere riassunti 
bene, mi pare, dicendo che egli è il « servo della comunione »;

— il carisma dei presbiteri e dei diaconi, collaboratori dell’ordine 
episcopale;

— il carisma dei religiosi, i quali « con il loro stato testimoniano in 
modo splendido e singolare che 'il mondo non può essere trasfigurato senza 
lo spirito delle beatitudini » (L. G. 31);

— il carisma dei coniugi cristiani « che in virtù del sacramento del 
matrimonio significano e partecipano il mistero di unità e di fecondo amore 
che intercorre tra Cristo e la Chiesa» (L. G. 11);

— il dono proprio di tutti i laici che hanno la caratteristica particolare 
di essere lievito della storia.

A queste vocazioni se ne aggiungono indefinite altre, suscitate quoti­
dianamente dallo Spirito. « A coloro che sono in comunione con lui, dal­
l’interno di ogni condizione e realtà umana, lo Spirito opera tali trasforma­
zioni da far diventare ogni dato umano pietra viva del tempio di Cristo. 
Ad esempio: la sofferenza, la cultura, la vita nelle prove, la responsabilità 
di governo, l’arte, il sacrifìcio creativo del lavoro... » (Del Monte A., Co­
struiamo insieme la nostra Chiesa locale, p. 30).

Ora, tutte queste vocazioni non si contrappongono! e come potrebbero, 
dal momento che sono frutto deU’unico Spirito? Anzi si richiamano e si 
collegano tra loro, si servono vicendevolmente e si completano, talvolta 
si condizionano (e anche questo va accettato!), convergendo tutte armonio­
samente verso la crescita del Cristo totale.

Facile da dire, difficile da assumere come mentalità in una società che 
vive di opposizioni dialettiche: ricchi-poveri, borghesia-classe operaia, 
destra-sinistra, progressisti-conservatori, ecc. La tentazione di riprodurre 
nella Chiesa le contrapposizioni esistenti nel sociale e quindi di ferire 
la comunione è sempre forte.

La non contrapposizione e la complementarietà delle vocazioni ha, nella 
nostra vita ecclesiale, risvolti estremamente concreti e importanti.

a) In primo luogo nel campo della "cattolicità”. La comunione non può 
non essere cattolica, cioè veramente universale.



214

Ciò significa anzitutto:
1) Incominciare dal microcosmo ecclesiale. La comunione incomincia 

quando mi apro a chi mi sta accanto, quando non nego il saluto e la parola 
al confratello, alla consorella, al marito, alla moglie, ai figli che sono 
pesanti, al collega di lavoro; quando mi interesso con amore del prossimo 
più prossimo, gioisco, rido e piango con lui. Altrimenti, come potrò essere 
uomo o donna di comunione là dove, per la composizione e la complessità 
dell’ambiente, le differenze sono più profonde e le tensioni più forti?

2) Poi, occorre aprire gli occhi, guardarsi attorno e uscire dal chiuso: 
non esiste solo la mia famiglia, la mia comunità, il mio movimento, la mia 
parrocchia! Ci sono, nella Chiesa locale, altre famiglie, comunità, movi­
menti, parrocchie, gruppi ecclesiali... Le componenti ecclesiali, le spiri­
tualità, gli stili, i livelli sono insospettatamente numerosi e da tutti, proba­
bilmente, ho qualcosa da imparare e da ricevere. Lo snobbare incontri e 
convegni, il rifiutare lo scambio reciproco non favorisce la comunione. 
Non potrebbe la zona diventare, sempre di più, il luogo di questo scambio 
intelligente e aperto?

L’apertura accogliente alle altre comunità è atteggiamento che fa da 
trampolino al senso della Chiesa universale! Ma vorrei dire che lo sguardo 
si deve spingere più lontano, là dove lo Spirito, al di là dei confini della 
Chiesa visibile, suscita incessantemente insospettati germi di solidarietà 
e comunione.

3) Comunione «cattolica» significa ancora discernere e favorire le di­
verse vocazioni ecclesiali, sostenerle nel loro servizio. Occorre parlare con 
amore di tutte le chiamate vocazionali. Spesso invece manca il coraggio, 
ci si trincera dietro la non opportunità: è relativamente facile, oggi, parlare 
del carisma del matrimonio, non lo è altrettanto parlare della verginità 
consacrata. Eppure, quando un carisma è inerte rischia di rimanere morti­
ficata la catena stessa della comunicazione soprannaturale, e quando è 
assente rischia di spezzarsi del tutto.

4) Comunione «cattolica» significa superare ogni spirito di parte e di 
opposizione per passare, nello spirito di fede, a un riconoscimento attento 
e leale delle diverse vocazioni e dei compiti che ne conseguono. Non favo­
rirebbe certo la comunione l’atteggiamento di chi si mettesse sistematica- 
mente in opposizione dialettica nei confronti dei propri pastori, come non 
favorirebbe la comunione il pastore che sistematicamente soffocasse le 
iniziative o non lasciasse spazio per ciò che altri possono e debbono fare 
nella comunità (principio di sussidiarietà).

5. Questo non significa nasconderci le tensioni che esistono nella Chiesa. 
L’esperienza della storia ci ha insegnato che lo sforzo per attualizzare la 
« sostanza viva » del Vangelo (E. N., 25) alle diverse epoche, non si fa 
senza tensioni. Fin dalle origini della Chiesa ci sono stati momenti di



215

dubbio, di discussioni, di conflitto: all’inizio si trattava di mettere d’accordo 
i Giudei con i Greci diventati cristiani, oggi si tratta di vivere insieme con 
impegni temporali e soprattutto politici diversi e questo fa nascere delle 
tensioni. Bisogna guardarle con realismo e non consolarci dicendo che la 
stessa cosa avviene nella società. « E’ evidente che la Chiesa subisce il con­
traccolpo dei conflitti sociali e politici, tuttavia è anche vero che essa non 
può rimanere la Chiesa di Gesù Cristo se non ricercando attraverso i con­
flitti, la comunione e l’amore » (Huyghe G., Una Chiesa comunità p. 21).

In questa ricerca il credente sa, nella fede, che il Cristo è presente anche 
attraverso il servizio del magistero episcopale, il quale non viene esercitato 
al di sopra o ai margini della comunità, ma all’interno di essa. In questo 
compito di discernere i segni di vita, le aspirazioni che lo Spirito suscita 
nei credenti (« Non spegnete lo Spirito » 1 Tess 5, 19), di individuare tutte 
le strade percorribili in armonia con la fede apostolica, i pastori della 
Chiesa non impegnano sempre nella stessa misura il loro ministero di 
giudici e maestri della fede. E’ un segno della prudenza pastorale di chi si 
sente parte integrante di quelle tensioni. Questa gradazione dell’impegno 
dell’insegnamento gerarchico deve essere sottolineata perché tende a man­
tenere la libertà e l’iniziativa, necessarie in grembo alla comunione eccle­
siale. Ma contemporaneamente occorre sottolineare che ci troviamo di 
fronte ad un servizio autentico, prestato cioè a nome del Cristo Verità per 
la comunione nell’unica fede.

Certo è che a tutti i cristiani che sembrano, a prima vista, opporsi 
partendo da opzioni differenti, la Chiesa chiede uno sforzo di reciproca 
comprensione per le posizioni o le motivazioni dell’altro. Un esame leale 
dei propri comportamenti e della loro rettitudine suggerirà a ciascuno 
un atteggiamento di carità più. profonda che, pur riconoscendo le differenze, 
crede alla possibilità di convergenza e di unità, nella persuasione che 
« ciò che unisce i fedeli è veramente più forte di ciò che li separa ». Così 
coloro che, in maniera diversa, sono posti sotto l’azione dell’unico Spirito, 
alla fine si riconoscono tra loro.

b) In secondo luogo, nel campo della « corresponsabilità ». La Chiesa, 
proprio perché « comunione di vocazioni » richiede che si entri nella strada 
di una partecipazione responsabile secondo la chiamata fatta a ciascuno. 
Mons. Del Monte, in una delle sue pastorali, riferisce la frase di un vescovo 
che commentava così, alla fine deZZ’800, i primi passi della nascente Azione 
Cattolica: « Stiamo vivendo in tempi tristissimi: basti pensare che persino 
i laici osano interessarsi delle cose di Chiesa! ».

E’ proprio la comunione a richiedere la partecipazione di tutti i membri 
della Chiesa. Il Signore non ha affidato la sua Parola, il suo sacerdozio, 
la sua regalità soltanto alla gerarchia, ma all’intero Popolo di Dio. Si 
trovano impostazioni pastorali che denotano la mentalità: « Ai preti tocca



216

costruire la Chiesa; ai laici tocca animare le strutture temporali ». E questo 
è vero solo parzialmente! Oggi si incomincia a capire che la coppia « sacer­
dozio-laicato » non era che una tappa verso la riscoperta della responsa­
bilità comune di tutti i membri del Popolo di Dio nel servizio del Vangelo.

E anche qui le applicazioni concrete non mancano:
— partecipazione responsabile vuol dire formazione dei giovani e degli 

adulti al senso della Chiesa;
— partecipazione responsabile vuol dire aiutare i battezzati, senza 

strane paure di essere detronizzati, ad assumere responsabilità specifiche 
nelle comunità e nella Chiesa locale. Quando uno incomincia a sentirsi 
responsabile, anche se si tratta di una responsabilità umile, egli prende 
il suo posto nel volto nuovo della Chiesa che si va formando. Ciò non 
sminuisce le funzioni del prete e del diacono che diverranno sempre di più, 
secondo una felice espressione del vescovo di Arras, le « giunture » del 
Corpo che è la Chiesa;

— partecipazione responsabile vuol dire accettare onestamente il cam­
mino indicato dal Piano pastorale diocesano;

— vuol dire partecipare agli organismi consultivi ai vari livelli, anche 
se il lavoro non risulta sempre remunerativo;

— vuol dire aprirsi alla zona per farla funzionare;
— vuol dire tante altre cose sulle quali non c’è tempo di fermarsi.

IV - Comunione e testimonianza
Resterebbero ancora altri aspetti della comunione che meriterebbero 

di essere approfonditi: la comunione sacramentale e liturgica, comunione 
ed evangelizzazione, comunione e testimonianza. Un cenno solo, che serve 
anche come conclusione di questa meditazione, su quest’ultima: la dimen­
sione della testimonianza.

La fraternità effettiva dei propri membri è un elemento essenziale di 
cui si serve la Chiesa per realizzare la sua missione secondo la volontà 
del Signore. L’armonia e la concordia nella Chiesa, interiormente animate 
dalla carità, sono, nelle loro manifestazioni visibili, un segno di credibilità 
non solo per il mondo, ma anche per la stessa comunità dei credenti. 
E’ l’espressione del dono gratuito dello Spirito, frutto del sacrifìcio di Cristo, 
che si è offerto per « riunire insieme i figli di Dio che erano dispersi » 
(Gv 11, 52).

Il mondo non accoglierebbe facilmente la gioiosa novella del Vangelo 
se essa non fosse autenticata da una comunità che vive la gioia della Buona 
Novella e la riflette in una sincera fraternità in seno alla Chiesa. Perché, 
come ricorderà Paolo VI, « l’uomo contemporaneo ascolta più volentieri 
i testimoni che i maestri, oppure, se ascolta i maestri, è perché sono 
testimoni» (Allocuzione del 2 ottobre 1974).



217

Per la XV Giornata mondiale - Domenica 31 maggio 1981

Le Comunicazioni Sociali
al servizio della responsabile libertà dell'uomo

L’Ufficio Nazionale Comunicazioni Sociali della CEI ha proposto la 
seguente illustrazione del tema della XV Giornata mondiale delle 
Comunicazioni Sociali.

La libertà responsabile al centro dell’insegnamento del papa Giovanni Paolo II

i. Allorché, alcuni mesi fa, il Santo Padre Giovanni Paolo II affermò che la 
libertà doveva costituire il fulcro del comune interesse per la Giornata mondiale 
della Pace, si ignorava che questo era il primo di una serie di gesti pastorali 
e documenti dottrinali destinati a richiamare e sottolineare un principio, che è uno 
dei pilastri che sostengono l’edificio sociale nell’armonia, nella creatività e nella 
pace.

2. Un secondo ed importante richiamo a tale argomento è venuto dalla deci­
sione di dedicare la XV Giornata mondiale delle Comunicazioni Sociali ai rapporti 
che intercorrono tra le comunicazioni sociali e la libertà. Il tema, infatti, scelto 
per quest’anno 1981 è: « Le comunicazioni sociali al servizio della responsabile 
libertà dell’uomo ».

3. Prediligendo questo tema, il Papa, oltre a seguire una delle direttrici della 
sua prima Enciclica Redemptor Hominis, accoglie una profonda e universale aspi­
razione dell’uomo moderno, sgorgante dal fatto che la libertà è una caratteristica 
distintiva dell’essere umano come tale, uomo o donna, considerati come singolo 
o come membri della società. La libertà è un diritto fondamentale e proprio della 
persona umana, e per la libertà la persona diventa soggetto di diritti e di doveri.

4. Questo tema si inserisce anche nel tessuto logico dell’Enciclica Dives in mi­
sericordia, che è una contemplazione dell’uomo come destinatario della misericor­
dia di Dio: per poter essere tale l’uomo deve essere necessariamente libero. Il 
valore della libertà deve riscontrarsi in tutti i settori dell’attività umana, sia nel 
posto che l’individuo occupa nella società, sia nelle relazioni tra le varie società. 
Come afferma il Concilio Vaticano II: « L’uomo si realizza nella libertà » (Gau­
dium et spes, 17).

5. Naturalmente tutto ciò dà origine ad una dinamica per la quale la libertà 
deve essere accompagnata dall’aggettivo « responsabile », che qualifica sia l’attività 
dell’uomo che l’operare delle comunicazioni sociali. Un aggettivo che non significa 
limitare o togliere spazio né alle comunicazioni sociali né alla propria libertà, ma 
piuttosto evidenziare la grandezza — sia pure per motivazioni diverse — tanto del­
le prime che della seconda.



218

Mass media, libertà e maturità dell’uomo

6. L’uomo va verso la sua realizzazione — in altri termini e in un diverso 
contesto si potrebbe dire che va verso la sua liberazione —. Pertanto la libertà 
è un dono salvifico. Nessuno dei veri valori, che l’uomo faticosamente cerca di 
conquistare può essere realizzato senza un rispetto assoluto alla libertà respon­
sabile, che nell’uomo è « espressione altissima dell’immagine di Dio e che, con 
la conquista quotidiana, gli permette di agire spontaneamente, mosso e guidato 
da convinzioni personali e non da impulsi ciechi e per coazione esteriore; e ciò allo 
scopo di attuare il destino dell’uomo nei suoi rapporti con Dio e con il prossimo, 
come con se stesso » (ibid.).

7. Approfondendo la riflessione circa i diversi aspetti che favoriscono la vi­
sione cristiana della libertà, balza facilmente agli occhi il ruolo che rivestono le 
comunicazioni sociali. Non esiste praticamente alcun aspetto della vita umana 
e sociale in cui questi mezzi non siano in qualche modo implicati. Essi possono 
favorire o compromettere il cammino verso la libertà, che non è esclusiva dei 
cristiani, ma di tutti gli uomini.

8. La libertà è un’esigenza particolarmente viva nell’uomo con temporaneo: il 
Concilio Vaticano II afferma che la « libertà è valorizzata e bramata ardentemente 
dai nostri contemporanei e con ragione »... « sia gli individui che i gruppi organiz­
zati avvertono l’anelito di una vita completamente libera, degna dell’uomo ». Giam­
mai come « oggi gli uomini avvertono un sentimento così profondo verso la li­
bertà ». Purtroppo il Concilio ha dovuto anche rilevare che molti « sperano una' 
vera e piena liberazione dell’umanità attraverso il solo sforzo umano » (Gaudium 
et spes, 9, io e 17).

9. E’ anche certo che il Concilio non manca di segnalare che si stanno af­
fermando « nuove forme di schiavitù sociale e psichica » (GS 4). In tal caso e in 
tale contesto spetta alla Chiesa, portatrice dell’annuncio liberatorio di Cristo e 
guida del popolo di Dio ed anche come protagonista e destinataria della comu­
nicazione (cfr. CP 187), la missione di favorire la via della società umana verso 
forme più ampie di libertà, superando gli ostacoli frapposti da alcuni orientamenti 
politico-culturali — con un chiaro riflesso sui mass media — che sono in opposi­
zione e a volte in dichiarata ostilità verso la libertà, dono salvifico e voluta dalla 
stessa fedeltà al Vangelo.
/

10. Allo scopo di valutare lo sforzo della Chiesa in favore della liberazione 
dell’uomo (e comprendere possibili lentezze in questa via) occorre esser consa­
pevoli che, a parte gli impulsi che conducono l’uomo verso un futuro che realizza 
le maggiori speranze, ci sono forze che spingono all’errore e al male. Sarebbe 
ingenuità dimenticare — ed è questa una tentazione nella quale cadono molti 
mass media, coscientemente o incoscientemente — che esiste il peccato, l’egoismo, 
l’aggressività, l’ambizione; realtà che non hanno mai mancato, e tanto meno oggi, 
di render faticosa questa ascesa dell’uomo verso quell’elevazione e quella realizza­
zione, che gli ultimi Pontefici hanno definito « civiltà dell’amore ».



219

Essere responsabilmente liberi è un diritto e un dovere

11. Per limitarci naturalmente al tema che ci riguarda, i mass media debbono 
essere un perenne monito che, mediante lo sforzo di una libertà profondamente 
radicata nel cuore dell’uomo, possono essere superate, con sforzo individuale e 
collettivo, le servitù, i conflitti storici e può essere formata la convinzione che 
non sempre obbedienza e dipendenza significano ingiustizia ed oppressione, e che 
è possibile accettare una guida ed una solidarietà che superi le limitazioni umane.

12. Di qui ne segue che la libertà non è solamente un diritto da esigere per 
una piena realizzazione della propria personalità, ma anche un dovere in funzione 
della crescita di tutto il corpo sociale. Il Santo Padre, nel suo messaggio per la 
Giornata mondiale della Pace, faceva notare che « per servire veramente la causa 
della pace, la libertà di ciascun individuo e di ogni comunità umana deve rispet­
tare i diritti degli altri, sia quelli individuali che collettivi. In tal senso è imman­
cabile una limitazione, sia pure logica e dignitosa, poiché l’uomo è per sua natura 
un essere sociale ».

13. Di questa consapevolezza non sono privi i non-cattolici ed i non-cristiani, 
poiché basta esser uomo di buona volontà per intendere e diffondere queste realtà. 
Non mancano in ogni ambiente, latitudine e cultura o credo religioso, testimonian­
ze, qualche volta aggressive, ma sempre sincere, che chiedono l’esercizio di una 
libertà responsabile: una libertà che impedisca la strumentalizzazione dell’uomo 
verso finalità che non siano quelle della sua realizzazione individuale e sociale. 
Non mancano nemmeno accuse ai mass media — talvolta troppo unilaterali — e 
conseguenti appelli ad uno sforzo comune per salvaguardare tutti, in particolare 
i giovani, da propagande che soggiogano ed impediscono giudizi secondo ragione, 
esperienza ed una retta gerarchia di valori.

14. Sarebbe esagerato ed ingiusto affermare che tutto il messaggio della co­
municazione sociale sia negativo e che tutta la propaganda venga fatta per ren­
dere schiavi; il rischio, però, in alcuni casi è reale e le conseguenze, se ci sono, 
incalcolabili e dannose per l’individuo e la società. Perciò non deve destare sor­
presa che il Pontefice e la Chiesa insistano, opportunamente e inopportunamente, 
nel sottolineare il ruolo provvidenziale della comunicazione sociale ed i valori 
evangelici nei quali si concretizza l’autentica realizzazione dell’uomo; che si sfor­
zino di evitare che ideologie diffuse e magnificate dai mass media, come anche 
propagande commerciali, invadano troppo il campo dell’educazione, della cultura, 
del divertimento e quello religioso, con ideologie alienanti o più semplicemente, 
ma più frequentemente, con falsi valori di mercato, di successo, di moda e di 
progresso.

La comunicazione sociale moderna nel processo di liberazione

15. In poco più di un secolo si è prodotta con grande celerità, la profonda 
rivoluzione delle comunicazioni sociali, che riflette le mutate condizioni di vita, 
delle strutture economiche, politiche e sociali, la possibilità di conservare meglio 
il passato e prevedere il futuro, la diffusione delle conoscenze, la stabilità e anche



220

capacità di modificare la vita individuale e collettiva. Con tali presupposti non è 
raro che venga data una risposta meccanica ed automatica agli stimoli della comu­
nicazione sociale, prodotti in continuità e senza discriminazione. Tutto ciò può 
avere per conseguenze, secondo gli studiosi del fenomeno, l’impossibilità di difen­
dersi contro la manipolazione. Verità, ritenute valide lo scorso anno, vengono og­
gi considerate come semplici idee e viceversa; ciò si verifica anche per i princìpi 
morali, che sembra si mantengano per pura casualità.

16. I mass media favoriscono oggi un’infinità di notizie e di dati; ma molto 
spesso ciò che è considerato notizia, sia pure importante o vera, da questi non 
viene debitamente raccolta. Dati e informazioni isolate si moltiplicano all’infinito 
(con l’apporto certamente positivo delle così dette banche dei dati della moderna 
informatica). Perché tali elementi informativi servano alla costruzione ed edifica­
zione dell’uomo futuro, dovranno integrarsi organicamente con il sapere, inteso 
come riferimento efficace di condotta.

17. In qual modo, ci si può domandare, si potrà evitare il pericolo che i con­
tenuti della comunicazione sociale moderna si trasformino in elementi disgrega­
tori? Cosa può allontanare il rischio di un ritorno alla barbarie da parte dell’uomo 
moderno, bombardato da un’infinità di dati incoerenti? Cos’è che darà il giusto 
valore alla comunicazione moderna e promuoverà le immense possibilità che essa 
può offrire alla comunione ed al progresso degli uomini? E’ l’uomo stesso che 
potrà farlo, utilizzando le sue capacità: ragione e libertà. L’esercizio costante a 
tutti i livelli sociali, di una libertà responsabile, che è un diritto e un dovere, è 
l’unica garanzia di un futuro, che meriti di chiamarsi umano.

18. La libertà deve sovrastare qualsiasi bene materiale, qualsiasi comodità. 
Nella moderna società tecnologica, per quanto razionale possa sembrare, c’è molto 
di immaturo e di infantile, non nel modo organico di pensare, ma nella necessità 
imperiosa di attuare, realizzare ed imporre... e allora la libertà muore. Che molti 
oggi possano fare quello che vogliono, non sempre significa che aumenta la libertà: 
aumenta tutt’al più la permissività, dai molti evidenti aspetti negativi.

E’ forse il nichilismo, la droga, il sesso senza amore qualcosa di costruttivo 
e desiderabile, qualunque sia la società in cui queste realtà si sviluppino? Libertà 
responsabile è quella che fa in modo che la fredda tecnica non sopporti la cultura, 
quella che permette all’uomo di oggi, di fronte ai mass media e a tanta confusione 
di errori e immaturità di prendere la gerarchia dei valori evangelici obiettivo ultimo 
e definitivo. In tale contesto, qualunque ritrovato dell’uomo moderno acquisterà il 
suo senso provvidenziale.

Situazioni da respingere

19. Il Santo Padre Giovanni Paolo II nel messaggio per la Giornata mondiale 
della Pace 1981, ha elencato alcune situazioni, che sono da considerare contrarie 
alla libertà e conseguentemente alla pace ed all’uomo medesimo. Grande è l’ap­
porto che possono dare i mass media per un sano orientamento in tale settore. 
Secondo il Papa, la libertà viene offesa, quando:



221

— l’esistenza, le aspirazioni e le reazioni di una Nazione sono condizionate 
dal timore della sfiducia mutua e, peggio ancora, dalla oppressione invece che 
da una libera ricerca del bene comune;

— le relazioni tra i popoli si fondano non sopra il rispetto della uguale dignità 
di ciascuno, ma sul diritto del più forte e sull’imperialismo militare e politico;

— le piccole nazioni sono costrette ad allinearsi per garantirsi la sopravvivenza;
— imperi economici e finanziari impediscono ogni dialogo;
— entro una stessa nazione, a livello politico, si impedisce ogni libera parteci­

pazione alle decisioni collettive o il libero esercizio delle libertà individuali;
— il bene comune si confonde con gli interessi di un solo partito che si iden­

tifica con lo Stato;
— le libertà dei singoli sono assorbite dalla collettività;
— si nega ogni trascendenza all’uomo e la sua storia personale o collettiva;
— si rifiuta o si contesta sistematicamente ogni autorità, ricorrendo al terrori­

smo o alla violenza, spontanea o organizzata;
— la sicurezza interna è presa come norma unica e suprema delle relazioni tra 

autorità e cittadini;
— si effettuano repressioni sistematiche e selettive;
— uomini e donne mancano di un lavoro onesto e retribuito;
— in molti paesi rurali continuano a sussistere servitù, spesso eredità di un 

passato di dipendenza e di mentalità coloniale;
— certuni, a causa di uno sviluppo industriale, urbano o burocratico incon­

trollato, si vedono coinvolti in un meccanismo che non dà spazio ad uno sviluppo 
sociale dignitoso;

— una società è amministrata unicamente in funzione del dogma dello svi­
luppo materiale indefinito, della corsa al possesso o agli armamenti;

— la crisi economica attuale, che colpisce tutte le società, non tiene conto 
di postulati di ordine superiore;

— nell’ambito dello spirito, si tollera che l’analfabetismo costituisca una spe­
cie di schiavitù quotidiana in una società che suppone assolutamente la cultura.

Il contributo dei mass media
20. Le citazioni riportate, anche se possono sembrare numerose, risultano in­

dispensabili, perché non ci si può fermare a pure formulazioni o criteri generali e 
teorici. Gli operatori dei mass media debbono essere i primi ad agire con libertà 
responsabile, farsi eco efficace della pubblica opinione ed aiutare a garantire una 
libertà responsabile agli individui e ai gruppi sociali. Le affermazioni sopra elen­
cate debbono essere l’anima del contenuto dei mass media. A questi il Papa, nel 
citato messaggio, dedica uno speciale riferimento, affermando che « la libertà può 
subire manipolazioni di vario genere... quando ad esempio i mezzi di comunica­
zione sociale abusano del loro potere senza occuparsi di una rigorosa oggettività... 
o quando si adottano procedimenti psicologici senza tener conto della libertà della 
persona ».



222

21. Il Papa ha, inoltre, enumerato una serie di esempi tipici e concreti 
« il cui condizionamento più o meno grave ostacola il necessario sviluppo della 
libertà », e della quale, perciò, i mass media devono tenere gran conto. Lista im­
portante, ma non completa: tocca all’individuo, alla famiglia, alla comunità, adat­
tare quanto sopra espresso alle circostanze concrete; nel senso che uomini sincera­
mente consapevoli della loro libertà responsabile si faranno facilmente promotori 
di una azione intesa a creare uomini liberi in una società libera, popoli liberi 
in un mondo libero, in un clima di mutua fiducia e responsabilità.

22. Passando al terreno specifico della comunicazione sociale, essi sapranno 
dar vita a mezzi veramente liberi nei loro contenuti, rispettando la gerarchia 
dei valori e delle verità, come esigenza di vita e di comportamento, e presentandosi 
come voce autentica ed efficace di forze genuine e veritiere. L’accesso alle comu­
nicazioni sociali di gruppi nei quali l’uomo ama integrarsi, della famiglia e della 
Chiesa, è una garanzia di vero dialogo costruttivo per la società.



223

VARIE

ESERCIZI SPIRITUALI PER SACERDOTI E RELIGIOSI

SANTUARIO DI 
10070 Pessinetto

S. IGNAZIO
(TO) - Tel. (0123) 54 156

13-18 luglio Card. Anastasio Ballestrero 
Arcivescovo

24-29 agosto Mons. Mariano Magrassi
Arcivescovo di Bari

7-12 settembre Card. Michele Pellegrino

VILLA LASCARIS
10044 Pianezza (TO) - Tel. (011 967 63 23 - 967 61 45

9-14 novembre Card. Anastasio Ballestrero
Arcivescovo

CASA DELLA PACE
10023 Chieri (TO), Via Albussano 17 - Tel. (OH) 947 88 67

30 agosto - 5 settembre Prete della Missione

SANTUARIO B. V. DEL PILONE
12033 Moretta (CN) - Tel. (0172) 94 166

7-12 settembre P. Mauro Laconi O. P.

VILLA S. CROCE
10099 San Mauro Torinese (TO), Via Croce 53 - Tel. (OH) 822 15 65

28 giugno - 3 luglio
6-11 settembre
4-9 ottobre
8-13 novembre

P. Piero Donadoni S. J.
P. Roberto Santi S. L
P. Giovenale Bauducco S. J.
P. Piero De Micheli S. J.

Altre indicazioni si possono trovare periodicamente sul quotidiano « Avveni­
re » e su riviste specializzate, oppure si possono richiedere a don Giovanni Pi- 
gnata (Villa Lascaris - Pianezza).





10144 TORINO
CORSO REGINA MARGHERITA 209
TEL. (011) 47 24 55 - 216 86 48

LEI NON SA
CHI SIAMO NOI ! !
Due parole di presentazione.

La PASS è formata da un gruppo di tecnici che hanno una lunga espe­
rienza di servizio al clero nel settore della amplificazione sonora ed hanno 
risolto i problemi acustici di centinaia di chiese e di altri ambienti acusti­
camente difficili.

Pensiamo sia superfluo sottolineare l'importanza di un impianto di ampli­
ficazione efficiente. Richiedete quindi la prova assolutamente gratuita e 
non impegnativa di un nostro impianto per una o più domeniche. Potrete 
così valutare la qualità delle nostre apparecchiature, la nostra professio­
nalità, nonché l'estrema competitività dei nostri prezzi.

(SCONTI ECCEZIONALI ALLE NUOVE PARROCCHIE).

ASSISTENZA IN GIORNATA I



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E’ l'unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

■ PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI

■ REVISIONI ■ ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI 

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

Ditta ITALO MARZI

ORGANARO
28017 S. Maurizio D’Opaglio (Novara) Tel. (0322) 96535

Artigiano specializzato nel restauro di Organi antichi
Massima garanzia Dilazioni di pagamento

Sopraluoghi e preventivi gratuiti

SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE - INCENDIO ■ FURTI - CRISTALLI - VITA • FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE - TRASPORTI • INFORTUNI ■ RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI - CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cemaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.



La nostra organizzazione è in 
grado di dare tutti i servizi ne­
cessari nella moderna liturgia: 
impianti voce, riproduttori di 
musiche d’organo e guida al 
canto dei fedeli, organi elettro­
nici, amplificazioni per organo.

è tutta un’altra 
musica

AMPLIFICAZIONE W.E.B.
10138 TORINO - Via Vassalli Eandi 5 - Telefono (Oli) 515314

IMPORTANTE
La nostra esperienza è in grando di risolvere qualsiasi problema acustico e 

permettere ai fedeli di ascoltare bene sia dalla prima che dall’ultima fila e all’ora­
tore di parlare in scioltezza e senza la schiavitù di stare incollato al microfono 
o scandire bene le parole.

La nostra ditta è a Torino e vi garantisce: collaborazione, visita di controllo 
e pronta assistenza. Il tutto completamente gratuito.

GARANZIE FINO A 7 ANNI con sostituzione di qualsiasi parte dell’im­
pianto che presentasse il benché minimo difetto.

Da nove anni abbiamo risolto i problemi acustici di tutte le chiese nuove di 
Torino, e altre centinaia in tutto il Piemonte.

Tutti questi impianti dimostrano il nostro impegno e ci permettono di offrire: 
RISULTATO che potrete constatare senza il minimo impegno
INSTALLAZIONE CURATA NEI MINIMI PARTICOLARI tecnici ed estetici
PROVA DELL’IMPIANTO per una o più domeniche
CONFRONTI DI RISULTATO con qualsiasi altro impianto
MATERIALI CORREDATI DI SCHEMI TECNICI DETTAGLIATI
ASSISTENZA SUGLI ORGANI ELETTRONICI

Alcuni impianti in Torino:
Parr. S. Rita da Cascia, Parr. della Divina Provvidenza, Parr. S. Francesco di Sales 
(via Malta), Parr. S. Luca, Parr. S. Caterina da Siena, Parr. S. Antonio Abate, Parr. 
S. Ambrogio, Parr. S. Giovanni Bosco (Leumann), Parr. S. Antonio da Padova, Ist. 
Salesiano S. Giuseppe Lavoratore, Parr. S. Benedetto, Parr. S. Giovanni Battista, 
Parr. Nostra Signora del SS. Sacramento, S. Francesco di Sales (via dei Mille), 
Parr. S. Remigio, Parr. dellTmmacolata Concezione, Parr. S. Croce, Parr. S. Dome­
nico Savio, Parr. SS. Apostoli, Parr. S. Dalmazzo, Parr. Gesù Operaio, Parr. del 
Santo Natale, Curia di Torino.



Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestre 14 (ang. V. Bettola) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroni liturgici, votivi, ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio
a ALPESTRE w

DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ'

1

k 
■

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO F

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il

NEGOZIO-VENDITA

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

FABBRICA D’ORGANI A CANNE

GABRIELE TRABIA - TORINO
Organi da chiesa normali e di piccole dimensioni da collocare 
in presbiterio, realizzati su modelli barocchi o moderni a fun­
zionamento meccanico.

RESTAURO ORGANI STORICI
e recenti; revisioni, ripristini, accordature e manutenzioni; pe­
rizie e preventivi a richiesta, pagamenti dilazionati.

Torino, Via Santa Giulia n. 27 - Tel. (011) 88.52.41 . 88.78.44



Parrocchia Natività di M. V. Torino

Parrocchia Exllles

Parrocchia S. Ambrogio

Opera G. Maestro Forno di Coazze

C/3

o

5

§

ARREDAMENTI 
CHIESE

Cappella Colle del Lys

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - ® 790.405



BISOGNA PARLARE CHIARO
L’attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
dell’impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

( Agente di zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458 
PIEMONTE: ■ Via Delle Viole 12 - 10025 PINO TORINESE

I Assistenza tecnica e deposito - Tel. (011) 346269 TORINO









“Sre biblioteca

• 83
10122 TORINO

N. 4 - Anno LVIII - Aprile 1981 - Spedizione in abbon. postale mensile - Gruppo 3°/70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54.54.97 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop. 10023 Chieri (Torino), Tel. 947.27.24


