
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

BIBUOTECA
-BINARIO METW

vor1N°

5 " MAGGIO
Anno LVIII
Maggio 1981
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/70



Sommario
Pag-

Atti della Santa Sede
Dopo l'attentato del 13 maggio 1981: « Ho perdonato 

e prego per il fratello che mi ha colpito » 233
Motu Proprio « Familia a Deo instituta » 234
Messaggio del Papa per la Giornata Mondiale delle

Comunicazioni Sociali: • Libertà responsabile de­
gli operatori e dei fruitori dei "mass-media" » 237

Discorso del Papa ai partecipanti al Convegno Na­
zionale per i responsabili diocesani dei religiosi: 
« Stretta intesa e collaborazione tra religiosi e 
Vescovi » 242

Discorso del Papa all'Assemblea Generale del Con­
siglio Superiore delle PP. 00. MM.: « Comunione 
e solidarietà tra le Chiese locali » 247

La celebrazione dell’anniversario dell’Enciclica • Re­
rum Novarum » 250

Atti del Cardinale Arcivescovo
La diocesi dopo l’attentato al Papa.

Nel segno della Croce 255
Non abbiate paura, io sono con voi 256
Telegramma al Card. A. Casaroli 258
Telegramma del Papa 258
Un invito alla diocesi 258

Statuto dell’Ufficio diocesano per la pastorale so­
ciale e del lavoro 259

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Comunicato dopo l'attentato al S. Padre 263
XVIII Assemblea Generale (18-22 maggio ’81), comu­

nicato finale: « Formazione delle coscienze nella 
fedeltà al Vangelo e con amore al Paese » 264

« Nota pastorale-» sui criteri di ecclesialità dei grup­
pi, movimenti, associazioni 269

Comunicazioni della Curia Metropolitana
Cancelleria: Rinunce - Incardinazione - Nomine - Ser­

vizio diocesano Terzo Mondo: nomina del respon­
sabile - Riconoscimento agli effetti civili - Trasfe­
rimento Cappellani militari - Cambio indirizzi e 
numeri telefonici 287

Redazione della Rivista Diocesana: Cancelleria della Cu­
ria Metropolitana - Amministrazione: Corso Matteotti, 
11 - 10121 Torino - c.c.p. n. 25493107

Rivista 
Diocesana 
Torinese
Periodico ufficiale per gli 
Atti dell’Arcivescovo e 
della Curia.
Anno LVIII 
Maggio 1981 
TELEFONI: 
Arcivescovo Segreteria

Arcivescovile 54 71 72
Vicari Generali:

Mons. Valentino Scaras- 
so 54 52 34 - 54 49 69 
Mons. Franco Peradot­
to 54 70 45 - 54 18 95

Vicari Episcopali Territo* 
riali (domicilio)
Don Leonardo Blrolo, 
Volpiano 988 21 70
Don Giorgio Gonella. 
Piobesi T.se 965 74 50 
Don Rodolfo Revlgllo, 
Pianezza 967 63 23

Ufficio Vicari Episcopali 
(Curia Metropolitana) 
54 70 45 - 54 18 95

Ufficio Vicario Episcopale 
per la vita religiosa 
54 52 34 - 54 49 69

Cancelleria - Archivio - 
Ufficio Matrimoni 
54 52 34 - 54 49 69 
c.c.p. 18006106

Ufficio Catechistico - Pa­
storale degli anziani e 
pensionati 53 53 76
53 83 66 - c.c.p. 18799106

Ufficio Liturgico 54 26 69 
c.c.p. 25781105

Caritas Diocesana 53 71 87
Ufficio Amministrativo

54 59 23 - 54 18 98
c.c.p. 16833105

Uffici: Comunicazioni so­
ciali - Pastorale per la 
famiglia
54 70 45 - 54 18 95

Uffici: Pastorale tempo di 
malattia - Scuola e cul­
tura 53 09 81

Ufficio Preservazione Fedo 
Torino-Chiese 53 53 21 ■ 
53 24 59 -c.c.p. 20715108

Ufficio Assicurazioni Clero
54 33 70

Ufficio Pastorale del lavo­
ro (v. Vittorio Amedeo, 
16) 54 31 56

Ufficio PP. OO. MM.
51 86 25

Tribunale Ecclesiastico Re­
gionale 54-09 03 - c.c.p. 
20619102



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LVIII Maggio 1981

C”
• • ■ ù

Giovanni Paolo II dopo l’attentato del 13 maggio 1981

Ho perdonato e prego 
per il fratello che mi ha colpito

La Chiesa Cattolica, le comunità cristiane, il mondo intero hanno vissuto 
con sofferenza e vivissima partecipazione la notizia dell’attentato subito dal San­
to Padre in Piazza S. Pietro nel pomeriggio di mercoledì 13 maggio. La preghiera 
per la salute del Papa è stata universale e prosegue tuttora ovunque con la spe­
ranza che Giovanni Paolo II si ristabilisca completamente.

Per intanto la voce del Papa è tornata a risuonare quasi subito in Piazza 
San Pietro. A soli quattro giorni dall’attentato di cui era rimasto vittima, il Santo 
Padre non ha voluto rinunciare al tradizionale appuntamento del mezzogiorno 
di ogni giorno festivo che vede migliaia di fedeli riunirsi in Piazza San Pietro 
per ascoltare la breve catechesi da lui fatta e per rivolgere, con lui, la preghiera 
a Maria, Regina della pace e Madre della Chiesa. Il breve messaggio, registrato 
nel corso della mattina del 17 maggio all’ospedale in cui era ricoverato, è stato 
accolto con profonda commozione dagli oltre quarantamila fedeli che hanno a 
lungo applaudito alle parole che il Papa ha pronunciato con voce forte anche 
se affaticata. La successiva recita del Regina Caeli e la benedizione conclusiva 
hanno rinforzato nei fedeli la convinzione che presto il Papa sarà ancora pre­
sente di persona tra loro.

Queste le parole di Giovanni Paolo II:

Sia lodato Gesù Cristo!
Carissimi Fratelli e Sorelle,
So che in questi giorni e specialmente in quest’ora del Regina Caeli 

siete uniti con me.
Vi ringrazio commosso per le vostre preghiere e tutti vi benedico.
Sono particolarmente vicino alle due persone ferite insieme con me. 

Prego per il fratello che mi ha colpito, al quale ho sinceramente per­
donato.

Unito a Cristo, Sacerdote e vittima, offro le mie sofferenze per la 
Chiesa e per il mondo.

A Te Maria ripeto: Totus tuus ego sum. .

•UNARIO METBQP
TORINO



234

ATTI DELLA S. SEDE

Con il « Motu Proprio » « Familia a Deo instituta »

Costituito il Pontificio 
Consiglio per la Famiglia

1. La famiglia, istituita da Dio perché fosse la prima e vitale cellula dell’ 
umana società, da Cristo Redentore, che si degnò di nascere nella famiglia di 
Nazareth, fu tanto grandemente onorata, che il matrimonio, intima comunità di 
amore coniugale e di vita, da cui la famiglia trae origine, fu da lui elevato alla di­
gnità di sacramento, così da significare efficacemente il mistico patto d’amore tra 
Cristo e la Chiesa (cfr. Gaudium et Spes, 48).

A ragion veduta, pertanto, il Concilio Ecumenico Vaticano II ha qualificato 
la famiglia come «chiesa domestica» (Lumen Gentium, ir; cfr. anche Apostoli- 
cam Actuositatem, 11), mostrando con tale insegnamento quale peculiare ruolo la 
famiglia sia chiamata a svolgere nell’intero piano della salvezza, e quanto impe­
gnativo sia perciò il dovere che obbliga i membri della famiglia ad attuare, cia­
scuno secondo la propria missione, il triplice compito profetico, sacerdotale e 
regale, che Cristo ha affidato alla Chiesa.

2. Non deve, perciò, stupire che la Chiesa, sempre sollecita lungo il corso 
dei secoli della famiglia e dei suoi problemi, essendosi oggi accresciuti sia i mezzi 
atti a promuovere la famiglia sia i pericoli di ogni genere che la minacciano, rivolga 
ad essa gli occhi con premura anche maggiore.

Testimonianza significativa di tale apostolica sollecitudine è il passo intrapreso 
dal mio grande predecessore di v.m., il Papa Paolo VI, il quale, l’i 1 gennaio 1973, 
decise di costituire uno speciale « Comitato per la Famiglia » con l’incarico di 
studiare i problemi spirituali, morali e sociali della famiglia, in una visione pa­
storale. Esso era stato concepito come un organismo di studi e di ricerche pasto­
rali al servizio della missione della Chiesa ed in particolare della Santa Sede.

Con il Motu Proprio « Apostolatus peragendi » fu disposto che il « Comitato 
per la Famiglia », pur conservando la struttura e la composizione sue proprie, 
facesse capo al « Pontificium Consilium pro Laicis ».

3. Un’attenta riflessione sull’esperienza di questi anni, ma soprattutto il 
desiderio di dare una risposta sempre più adeguata alle attese del popolo cristiano, 
raccolte dall’Episcopato di tutto il mondo e manifestate dal recente Sinodo dei 
Vescovi, dedicato alla famiglia, hanno indotto a dare al Comitato per la Fami­
glia una nuova propria fisionomia ed una propria struttura organizzativa in modo 
che essa possa affrontare la problematica specifica della realtà familiare in ordine



235

alla cura pastorale ed all’attività apostolica relative a questo nevralgico settore 
della vita umana.

Perciò, tutto ben ponderato e dopo aver chiesto il consiglio degli Eminentis­
simi Cardinali nella riunione straordinaria del novembre 1979, del Sinodo dei 
Vescovi e udito il parere di esperti, si dispone quanto segue:

— I. E’ costituito il « Pontificio Consiglio per la Famiglia » che succede, 
sostituendolo, al Comitato per la Famiglia, il quale viene pertanto a cessare.

— IL Esso è presieduto da un Cardinale, assistito da un « Comitato di Pre­
sidenza », composto da Vescovi, dei diversi continenti, e dal Segretario del me­
desimo Pontificio Consiglio per la Famiglia, nonché dal Vicepresidente del Pon­
tificio Consiglio per i Laici.

Il Cardinale Presidente è coadiuvato da un Segretario e da un Sottosegretario.
Un congruo numero di Officiali scelti dai vari Paesi tra coloro che hanno una 

competenza ed un’esperienza pastorale specifica in materia, assicura il lavoro negli 
uffici.

— III. Membri del Pontificio Consiglio sono le persone, in maggioranza 
laici coniugati, uomini e donne chiamati da tutte le parti del mondo ed espressive 
delle varie aree culturali. I Membri sono nominati dal Santo Padre.

I Membri si riuniscono in Plenaria almeno una volta all’anno.
— IV. Il Pontificio Consiglio si serve della collaborazione di Consultori esperti 

nelle varie discipline con particolare riferimento alla problematica della famiglia.
A far parte dei Consultori possono essere chiamati anche Sacerdoti e reli­

giosi.
I Consultori compongono la Consulta, che ha il compito di esprimere consigli 

e pareri circa le questioni proposte dal Presidente e dai Membri. Essi potranno 
essere sentiti singolarmente o collettivamente in incontri periodici.

— V. Competenza: Spetta al Pontificio Consiglio per la Famiglia la promo­
zione della cura pastorale delle famiglie e dell’apostolato specifico in campo fami­
liare, in applicazione degli insegnamenti e degli orientamenti espressi dalle compe­
tenti istanze del Magistero ecclestiastico, in modo che le famiglie cristiane possano 
compiere la missione educativa, evangelizzatrice ed apostolica, cui sono chiamate.

In particolare:
a) in spirito di servizio e di collaborazione e nel rispetto dell’azione loro pro­

pria, cura rapporti di informazioni, scambi di esperienze e quanto possa dirigere e 
informare la pastorale familiare con i Vescovi, le Conferenze Episcopali e i loro 
organismi, preposti alla pastorale familiare;

b) cura la diffusione della dottrina della Chiesa circa i problemi familiari in 
modo che essa possa essere integralmente conosciuta e correttamente proposta al 
popolo cristiano sia nella catechesi che nella conoscenza scientifica;

c) promuove e coordina gli sforzi pastorali in ordine al problema della pro­
creazione responsabile secondo gli insegnamenti della Chiesa;

d) stimola l’elaborazione di studi relativi alla spiritualità matrimoniale e fa­
miliare;



236

e) incoraggia, sostiene e coordina gli sforzi in difesa della vita umana in tutto 
l’arco della sua esistenza fin dal concepimento;

/) promuove anche attraverso l’opera di Istituti scientifici specializzati (teolo­
gici e pastorali), gli studi finalizzati ad integrare, sui temi della famiglia, le scienze 
teologiche e le scienze umane affinché tutta la dottrina della Chiesa sia sempre 
meglio compresa dagli uomini di buona volontà;

g) cura le relazioni con i movimenti ispirati a diverse confessioni religiose (o 
a diverse concezioni ideali), rispettosi della legge naturale e di un sano umanesimo;

h) nel rispetto della competenza propria del Pontificio Consiglio per i Laici 
ed in collaborazione con esso cura la specifica preparazione dei laici impegnati 
nell’apostolato familiare svolto come singoli e come associazioni, ispira, sostiene 
e regola l’attività delle organizzazioni internazionali cattoliche familiari sia nazio­
nali che internazionali e dei vari gruppi dell’apostolato dei laici con specifico rife­
rimento ai problemi della famiglia.

A tal fine intrattiene speciali rapporti col medesimo Pontificio Consiglio per 
i Laici, con uno scambio periodico di informazioni in vista di comuni riflessioni 
e programmi;

i) presta la sua collaborazione ai Dicasteri ed agli organismi della Curia Ro­
mana nelle materie di loro competenza, che hanno qualche riflesso sulla vita e la 
pastorale delle famiglie — ricevendone a sua volta la collaborazione — special- 
mente per quanto riguarda la catechesi sulla famiglia, la formazione teologica dei 
giovani sui problemi familiari nei Seminari e nelle Università cattoliche, la forma­
zione teologicop>astorale nel campo familiare dei futuri missionari e delle future 
missionarie, dei religiosi e delle religiose, l’azione della Santa Sede in seno alle 
competenti istanze internazionali e presso i singoli Stati perché i diritti della 
famiglia siano sempre più riconosciuti e tutelati;

l) promuovere la raccolta — attraverso le Rappresentanze Pontificie — delle 
notizie sulla situazione umana, sociale e pastorale delle famiglie nei vari Paesi.

— VI. Un « Regolamento » sperimentale, redatto in applicazione del presente 
M. P. e osservando quanto stabilito nella « Regimini Ecclesiae Universae » e nel 
« Regolamento Generale della Curia Romana » darà le opportune disposizioni circa 
la vita interna del Pontificio Consiglio.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 9 maggio 1981, terzo di Pontificato.

Ioannes Paulus PP.II



in

Il Papa per la Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali

Libertà responsabile degli operatori 
e dei fruitori dei «mass media»

In occasione della XV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 
(domenica 31 maggio) il Santo Padre ha inviato il seguente messaggio:

Carissimi Fratelli e Sorelle,

La XV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, fissata per do­
menica 31 maggio 1981, ha come tema: « Le comunicazioni sociali ai ser­
vizio della responsabile libertà dell’uomo ». A tale importante argomento 
intendo dedicare il presente messaggio, che amo rivolgere ai figli della 
Chiesa Cattolica ed a tutti gli uomini di buona volontà.

1. Nel continuo espandersi e progredire dei « mass media » si può 
scorgere un « segno dei tempi », che costituisce un immenso potenziale 
di universale comprensione ed un rafforzamento di premesse per la pace e 
la fraternità tra i popoli.

Giustamente Pio XII, di v.m., nell’Enciclica Miranda prorsus, dell’8 
settembre 1957, parlava di questi « mezzi », classificandoli come « meravi­
gliose invenzioni di cui si gloriano i nostri tempi », e scorgendovi « un dono 
di Dio ». Il Decreto Inter mirifica del Concilio Ecumenico Vaticano II, 
ribadendo tale concetto, sottolineava le possibilità di questi « mezzi » che, 
« per loro natura sono in grado di raggiungere e muovere non solo i singoli 
uomini, ma le stesse moltitudini e l’intera società umana ».

La Chiesa, prendendo atto delle enormi possibilità dei « mass media », 
ha sempre aggiunto, ad una valutazione positiva, il richiamo a conside­
razioni che non si fermassero soltanto ad un’ovvia esaltazione, ma faces­
sero riflettere e considerare che la forza di suggestione di questi « mezzi » 
ha avuto, ha ed avrà sull’uomo influenze particolari, delle quali va sempre 
tenuto il massimo conto. L’uomo, anche nei confronti dei « mass media », 
è chiamato ad essere se stesso: cioè, libero e responsabile, « utente » e non 
« oggetto », « critico » e non « succube ».

2. Ripetutamente, nel corso del mio « servizio pastorale », ho richia­
mato quella « visione dell’uomo », come « persona libera », che, fondata 
nella divina rivelazione, è confermata e richiesta come necessità vitale dalla 
stessa natura: visione che in questo tempo è ancor più sentita, forse, anche 
come reazione ai pericoli che corre e alle minacce che subisce o teme.



238

Nel « messaggio » inviato per la « Giornata mondiale per la pace » all’ 
aprirsi di questo 1981, ho voluto richiamare l’attenzione sulla libertà come 
condizione necessaria per il conseguimento della pace: libertà dei singoli, 
dei gruppi, delle famiglie, dei popoli, delle minoranze etniche, linguistiche, 
religiose.

Infatti, l’uomo realizza se stesso nella libertà. A questa realizzazione, 
sempre più completa, egli deve tendere, non già fermandosi ad esaltazioni 
verbali o retoriche, come troppo spesso avviene o stravolgendo il senso 
stesso della libertà o « coltivandola in malo modo, quasi tutto sia lecito 
purché piaccia, compreso il male » — come ribadisce la Costituzione pa­
storale del Concilio Ecumenico Vaticano II Gauidium et Spes (n. 17) —, 
ma deve vedere e strettamente congiungere, concettualmente e di fatto, 
la libertà come conseguenza della « dignità » proveniente dall’essere egli 
segno altissimo deU’immagine di Dio. E’ questa dignità che richiede che 
l’uomo agisca secondo scelte consapevoli e libere, mosso, cioè, e indotto 
da convinzioni personali e non per un cieco impulso interno o per mera 
coazione esterna (cfr. Gauidium et Spes, /. c.). Anche una suggestione psi­
cologica, apparentemente « pacifica », di cui l’uomo è fatto oggetto con 
mezzi di persuasione, abilmente manipolati, può rappresentare ed essere 
un attacco e un pericolo per la libertà. E’ per questo che intendo parlare 
delle comunicazioni sociali al servizio della responsabile libertà dell’uomo. 
L’uomo è creato libero, ma tale deve crescere e formarsi con uno sforzo 
di superamento di sé, coadiuvato dalla grazia soprannaturale. La libertà è 
conquista. L’uomo deve liberarsi da tutto ciò che può fuorviarlo in questa 
conquista.

3. Ora, i « mass media » vengono a collocarsi come fattori dotati di 
particolare « carica positiva » sullo sfondo di questo « sforzo » per la rea­
lizzazione della libertà responsabile: è una costatazione, che è stata pre­
sente costantemente all’attenzione della Chiesa. Questa possibilità, occor­
rendo, può anche essere dimostrata. Ma, qui, occorre soprattutto doman­
darci: dalla pura possibilità alla sua realizzazione c’è veramente un « pas­
saggio positivo »? Rispondono, di fatto, i « mass media » alle aspettative 
in essi riposte, come fattori che favoriscono la realizzazione dell’uomo nella 
sua « libertà responsabile »?

Come questi mezzi si esprimono o sono adoperati per la realizzazione 
dell’uomo nella sua libertà e come la promuovono? Essi, di fatto, si pre­
sentano come realtà della « forza espressiva », e spesso, sotto certi aspetti, 
come « imposizione », non potendo l’uomo d’oggi creare intorno a sé il 
vuoto né trincerarsi nell’isolamento, perché questo equivarrebbe a privarsi 
di contatti da cui non può prescindere.



239

Spesso i « mass media » sono espressione di potere che diventa « op­
pressione », specialmente là dove non viene ammesso il pluralismo. Ciò può 
avvenire non soltanto dove la libertà è di fatto inesistente, per ragioni di 
dittatura di qualsiasi segno, ma anche dove, pur conservandosi in qualche 
modo questa libertà, vengono esercitati in continuazione enormi interessi 
e manifeste od occulte « pressioni ».

Questo si riferisce particolarmente alla violazione dei diritti di libertà 
religiosa, ma va anche per altre situazioni oppressive che, praticamente, si 
basano, per vari motivi, sulla strumentalizzazione dell’uomo.

La « libertà responsabile » degli operatori della comunicazione sociale, 
che deve presiedere a determinate scelte, non può non tener conto dei 
fruitori di queste scelte, anch’essi « liberi e responsabili »!

Richiamare gli operatori dei « mass media » all’impegno che impongono 
l’amore, la giustizia e la verità, insieme alla libertà, è un dovere del mio 
« servizio pastorale ». Non deve mai essere manipolata la verità, trascurata 
la giustizia, dimenticato l’amore, se si vuole corrispondere a quelle norme 
deontologiche che, dimenticate o disattese, producono partigianeria, scan­
dalismo, sottomissione ai potenti o accondiscendimento alla ragion di Stato! 
Non sarà la Chiesa a suggerire edulcoramenti o nascondimenti della verità, 
anche se fosse dura: la Chiesa, proprio perché « esperta in umanità », non 
indulge ad un ingenuo ottimismo, ma predica la speranza e non si compiace 
dello scandalismo. Però, proprio perché rispetta la verità, non può fare a 
meno di rilevare che certi modi di gestire i « mass media » sono pretestuosi 
nei confronti della verità e deleteri nei confronti della speranza!

4. Ancora: si nota nei « mass media » una carica aggressiva nell’in­
formazione e nelle immagini: dallo spettacolo ai « messaggi » politici, dalle 
prefabbricate « scoperte culturali » guidate che sono vero e proprio « indot­
trinamento » — agli stessi « messaggi pubblicitari ».

E’ difficile nel nostro mondo ipotizzare operatori di « mass media » 
sradicati da proprie matrici culturali: ciò però non deve far imporre a terzi 
l’ideologia personale. L’operatore deve svolgere un servizio il più possibile 
oggettivo e non trasformarsi in « persuasore occulto » per interesse di parte, 
per conformismo, per guadagno.

C’è poi un pericolo per la responsabile libertà degli utenti dei mezzi 
di comunicazione sociale, che occorre rimarcare come grave attentato ed è 
costituito dalle sollecitazioni della sessualità, fino al prorompere della por­
nografia: nelle parole dette o scritte, nelle immagini, nelle rappresentazioni 
e persino in certe manifestazioni cosiddette « artistiche ». Si attua talvolta 
un vero e proprio lenocinio, che compie opera distruttrice e pervertitrice. 
Denunciare questo stato di cose non è manifestare, come spesso si sente 
dire, mentalità retriva o volontà censoria: la denuncia, anche su questo



240

punto, viene fatta proprio in nome della libertà, che postula ed esige di 
non dover subire imposizioni da parte di chi voglia trasformare la sessua­
lità stessa in un « fine ». Questa operazione sarebbe non solo anticristiana, 
ma antiumana, con i conseguenti « passaggi » anche alla droga, alla per­
versione, alla degenerazione.

La capacità intrinseca dei mezzi di comunicazione sociale offre possi­
bilità enormi, si è detto. Tra esse anche quelle di esaltare la violenza, at­
traverso la descrizione e la raffigurazione di quella esistente nella cronaca 
quotidiana, con « compiacimenti » di parole e di immagini, magari sotto 
il pretesto di condannarla! C’è troppo spesso come un « ricerca » tendente 
a suscitare emozioni violente per stimolare l’attenzione, sempre più lan­
guente.

5. Non si può omettere di parlare dell’effetto e dell’influenza che tutto 
ciò esercita in modo particolare sulla fantasia dei più giovani e dei bam­
bini, grandi fruitori dei « mass media », sprovveduti e aperti ai messaggi 
e alle sensazioni.

C’è una maturazione che deve essere aiutata senza traumatizzare arti­
ficiosamente un soggetto ancora in formazione.

La Chiesa, in questo come negli altri campi, chiede responsabilità, non 
solo agli operatori dei mezzi di comunicazione sociale, ma a tutti e, in 
modo speciale, alle famiglie.

Il modo di vivere — specialmente nelle Nazioni più industrializzate 
— porta assai spesso le famiglie a scaricarsi delle loro responsabilità edu­
cative, trovando nella facilità di evasione (in casa rappresentata special- 
mente dalla televisione e da certe pubblicazioni) il modo di tener occupati 
tempo ed attività dei bambini e dei ragazzi. Nessuno può negare che v’è 
in ciò anche una certa giustificazione, dato che troppo spesso mancano 
strutture ed infrastrutture sufficienti per potenziare e valorizzare il tempo 
libero dei ragazzi e indirizzarne le energie.

A subirne le conseguenze sono proprio coloro che più hanno bisogno 
di essere aiutati nello sviluppo della loro « libertà responsabile ». Ecco 
emergere il dovere — specialmente per i credenti, per le donne e gli uo­
mini amanti della libertà — di proteggere specialmente bambini e ragazzi 
dalle « aggressioni » che subiscono anche dai « mass media ». Nessuno 
manchi a questo dovere adducendo motivi, troppo comodi, di disimpegno!

6. Ci si deve chiedere, specialmente nella circostanza di questa « Gior­
nata », se la stessa « azione pastorale » abbia portato a buon fine tutto 
quello che le era richiesto nel settore dei « mass media »!

In proposito occorre ricordare, oltre al documento « Communio et pro­
gressio », di cui ricorre il decimo anniversario, sia quanto è stato detto



241

dal Sinodo dei Vescovi del 1977 — ratificato dalla Esortazione Apostolica 
« Catechesi tradendae » —, sia quanto è emerso dal Sinodo dei Vescovi 
sui problemi della famiglia, conclusosi nell’ottobre del 1980.

La teologia e la pratica pastorale, l’organizzazione della catechesi, la 
scuola — specialmente la scuola cattolica — le associazioni e i gruppi cat­
tolici che cosa hanno fatto, concretamente, per questo specifico punto 
nodale?

Occorre intensificare l’azione diretta alla formazione di una coscienza 
« critica », che incida negli atteggiamenti e nei comportamenti non sol­
tanto dei cattolici o dei fratelli cristiani — difensori per convinzione o per 
missione della libertà e della dignità della persona umana — ma di tutti 
gli uomini e donne, adulti e giovani, affinché sappiano veramente « vedere, 
giudicare ed agire » da persone libere e responsabili, anche — vorrei dire 
soprattutto — nella produzione e nelle scelte riguardanti i mezzi di comu­
nicazione sociale.

Il « servizio pastorale », di cui sono investito; la « mentalità concilia­
re », di cui tante volte ho avuto modo di parlare e che ho sempre inco­
raggiato; le mie personali esperienze e convinzioni di uomo, di cristiano 
e di Vescovo mi portano a sottolineare le possibilità di bene, la ricchezza, 
la provvidenzialità dei « mass media ». Posso aggiungere che non mi sfug­
ge, ma mi esalta, anche quella loro parte che si usa chiamare « artistica ». 
Ma tutto questo non può impedire di vedere anche la parte che nel loro 
uso — od abuso — hanno il guadagno, l’industria, le ragioni del potere.

Tutti tali aspetti sono da considerare per una valutazione globale di 
questi « mezzi ». Che i « mass media » diventino sempre meno strumenti 
di manipolazione dell’uomo! Diventino, invece, sempre più promotori di 
libertà: mezzi di potenziamento, di accrescimento, di maturazione della 
vera libertà dell’uomo.

Con questi voti, sono lieto di invocare su tutti coloro che leggerano 
queste parole e cercheranno di coglierne e di attuarne l’ansia pastorale, i 
più abbondanti favori celesti, di cui è pegno la mia Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, il 10 maggio, domenica IV di Pasqua, dell’anno 1981, 
terzo di Pontificato.

Ioannes Paulus PP. II



242

Il Papa ai partecipanti al Convegno Nazionale 
per i responsabili diocesani dei religiosi

Stretta intesa e collaborazione 
tra religiosi e Vescovi

Giovanni Paolo II ha ricevuto in udienza, giovedì 30 aprile, nella Sala 
Ducale, i partecipanti al Convegno Nazionale sul tema « Comunione 
e corresponsabilità ecclesiale nelle Mutuae Relationes in Italia » pro­
mosso dalla Conferenza Episcopale Italiana. All’incontro con il Papa, 
che è stato il momento conclusivo delle intense giornate di lavoro 
del Convegno, erano presenti insieme con il Cardinale Ballestrero, 
Presidente della CEI, il Vescovo Maverna, Segretario della stessa 
Conferenza Episcopale, l’Arcivescovo Giovanni Canestri, membro 
della Commissione mista Vescovi-Religiosi della CEI, numerosi altri 
Presuli e il Presidente del CISM, p. Cabra, e la Vice presidente del- 
l'USMI, suor Annoni, che guidavano rispettivamente i religiosi e le 
religiose intervenute al Convegno.
Dopo aver ascoltato un indirizzo d’omaggio pronunciato dal Cardi­
nale Ballestrero, il Papa ha rivolto ai presenti il seguente discorso:

Carissimi Fratelli e Sorelle!

1. Sono veramente lieto di darvi il benvenuto e di assicurarvi il mio 
cordiale compiacimento per potermi oggi incontrare con voi, che espri­
mete una cospicua parte della vitalità della Chiesa italiana. Saluto in voi 
i Vescovi e Vicari Episcopali incaricati dei Religiosi e delle Religiose 
nelle varie Diocesi, ed inoltre saluto gli stessi Religiosi e Religiose, 
numerosi e qualificati, che qui rappresentano rispettivamente la CISM e 
l’USMI. La vostra presenza mi conferma non solo il vostro encomiabile 
desiderio di comunione con il Successore di Pietro, ma anche il proposito 
di trarre da questo appuntamento nuova fiducia e rinnovato impegno 
per i molteplici compiti di varia responsabilità, che caratterizzano il 
vostro ministero. E non posso tacervi che questa occasione offre anche 
a me la particolare possibilità di rivolgervi la mia sentita parola, che 
è di plauso, di incoraggiamento, di esortazione, ed in special modo di 
viva riconoscenza per tutto ciò che congiuntamente voi fate per la gloria 
di Dio e a bene della Chiesa.

Siete alla conclusione di un convegno nazionale, che ha avuto come 
tema: « Comunione e corresponsabilità ecclesiale nelle Mutuae Rela­
tiones in Italia », e nelle vostre riflessioni siete stati aiutati da relazioni 
di validi maestri. Certo non spetta a me, qui e ora, proporvi una nuova 
lezione in aggiunta a ciò che già avete ascoltato e poi approfondito nei 
dibattiti del convegno. Ma l’importanza del tema scelto come oggetto di 
studio e di meditazione mi suggerisce di esporvi qualche breve consi­
derazione.



243

2. Innanzitutto mi è caro ricordare che il carisma della vocazione 
religiosa ha un suo posto del tutto naturale nella vita della Chiesa. E si 
tratta di una naturalezza, che si fonda e deriva dalla stessa volontà di Gesù 
Cristo. Infatti, se quel primo invito evangelico rivolto da Gesù al giovane 
ricco, « Se vuoi essere perfetto, va, vendi quello che possiedi... » [Mt 
19, 21), rimase purtroppo senza alcun esito positivo, poiché quegli « se 
ne andò triste » (ib 19, 22), quante innumerevoli volte, invece, esso 
fu accolto nella storia della Chiesa, con prontezza, con trasporto, e con 
gioia grande, da tante anime di uomini e di donne, che ne hanno fatto il 
proprio luminoso punto di riferimento e la propria ragion d’essere! 
Quanti Religiosi e Religiose hanno ripetuto e ancor più hanno speri­
mentato la profonda verità delle parole di Paolo apostolo: « Afflitti, ma 
sempre lieti; poveri, ma facciamo ricchi molti; gente che non ha nulla 
e invece possediamo tutto » (2 Cor 6, 10), poiché sapevano e sanno che 
sono veritiere, riferendole a Cristo, le parole dell’Autore del Libro della 
Sapienza: « Insieme con essa mi son venuti tutti i beni » (Sap 7, 11).

Si tratta, pertanto, di un carisma che merita somma stima da parte 
di tutta la Comunità ecclesiale, non solo a motivo della peculiare consa­
crazione al Signore, che lo distingue, ma anche perché esso comporta una 
tale dimensione di servizio e di totale dedizione ai fratelli, che lo colloca 
al livello di una nuova e incomparabile maternità e paternità, cui tutti 
devono rispetto, amore e riconoscenza.

E’ necessario, però, che la vita religiosa realizzi la propria fecondità 
mediante un profondo inserimento nel contesto pastorale della Chiesa, 
in un armonico intreccio con gli altri carismi e ministeri, primo fra i quali 
il carisma ed il ministero sacramentale-gerarchico.

3. Leggiamo, infatti, al n. 20 delle Mutuae Relationes: « La Chiesa 
non è stata istituita al fine di essere un’organizzazione di attività, ma piut­
tosto quale Corpo vivo di Cristo per dare testimonianza. Essa, tuttavia, 
necessariamente svolge un lavoro concreto di progettazione e di coordina­
mento di molteplici uffici e servizi, affinché insieme convergano in una 
azione pastorale unitaria, nella quale si stabiliscono quali siano le scelte 
da seguire e quali gli impegni apostolici da preporre agli altri ». Ebbene, 
in questo ambito di idee e di direttive, occorre una stretta collaborazione 
della vita religiosa con la vita e la missione di tutta la Chiesa, quale è inter­
pretata e promossa dai suoi legittimi Pastori. D’altronde, solo in un tale 
quadro il carisma della consacrazione religiosa può rifulgere totalmente 
nel suo senso e nella sua finalità di segno e di testimonianza, pur attra­
verso le vie diversissime con cui i membri dei vari Istituti realizzano la 
propria vocazione. Se, infatti, il sigillo dell’appartenenza ecclesiale è 
necessario per ogni battezzato, che deve pertanto sempre ricercare e 
nutrire la comunione con i propri Pastori, tanto più ciò è richiesto come



244

tratto distintivo per chi nella Chiesa fa esplicita professione di una 
appartenenza a Cristo, che oltrepassa e porta a compimento quanto già 
è dato nel sacramento del Battesimo.

4. S’impone perciò la necessità di una stretta intesa e collaborazione 
dei Religiosi e delle Religiose con i Vescovi. E questo in senso molto 
concreto. In primo luogo, per una distribuzione o ridistribuzione degli 
Istituti, delle Persone consacrate e delle Opere, secondo le reali necessità 
della Chiesa particolare al giorno d’oggi, anteponendo ad altri pur fondati 
motivi l’ideale del più efficace servizio alla Comunità ecclesiale. In secondo 
luogo, è sommamente opportuno un accordo e uno scambio di informa­
zioni con i Pastori diocesani, quando i rispettivi organismi dei Religiosi 
e delle Religiose programmano, anche a livello regionale o nazionale, 
i loro convegni ed i loro corsi di formazione o di aggiornamento, soprat­
tutto quando in queste occasioni si toccano problemi pastorali di comune 
interesse; e ciò al fine di non slegare, o peggio, contrapporre iniziative, 
che devono tendere all’edificazione del popolo cristiano. In terzo luogo, 
la collaborazione s’impone in fatto di mezzi di comunicazione sociale. 
Questa esigenza è particolarmente viva in Italia dove è notevole la tanto 
provvidenziale fioritura di tali mezzi. Ciò vale in special modo per il 
settore dell’editoria gestita dai Religiosi. In questo campo, moltissimo 
di ciò che si fa merita certamente l’elogio e la riconoscenza dei Vescovi e 
della Chiesa intera a motivo degli svariati servizi resi alle esigenze non 
solo devozionali, ma pedagogiche, culturali, o semplicemente informative 
del Popolo di Dio. E’ importante, tuttavia, che l’ampia attività in materia 
si svolga secondo criteri di effettiva edificazione, cioè di positiva costru­
zione del Popolo di Dio, in base alle norme già stabilite o da stabilirsi 
con la Conferenza Episcopale. E’ infatti a finalità di apostolato che devono 
sempre essere ordinate tutte le iniziative degli Istituti Religiosi, cercando 
il vero bene delle anime ed evitando con vigilante premura quanto po­
trebbe turbare i fedeli per l’accondiscendenza ad atteggiamenti di critica 
corrosiva, o di smoderata ricerca del nuovo per il nuovo. Certo, vale 
sempre nella Chiesa l’augurio di Mosè: « Fossero tutti profeti nel popolo 
del Signore! » (Num 11, 29), ma temperato dalle parole dell’apostolo 
Paolo, secondo cui nella Chiesa « una manifestazione particolare dello 
Spirito » deve avvenire « per l’utilità comune » (1 Cor 12, 7).

5. Carissimi Fratelli e Sorelle, mentre ancora vi ringrazio per questa 
visita odierna, voglio ulteriormente assicurare a voi ed a tutti i Confra­
telli e le Consorelle, che qui rappresentate, non solo la mia stima, ma 
soprattutto il mio affetto e la mia ferma fiducia nel valore dei vostri 
rispettivi ministeri. La mia parola, pertanto, si fa vivissimo incoraggia­
mento a proseguire con generosità, intelligenza e letizia nei preziosi im-



245

pegni, che già vi assorbono o che vi attendono, a vantaggio della santa 
Chiesa di Dio.

Sappiate che il Papa costantemente vi pensa, prega per voi, e vi racco­
manda sempre alla presenza ed alla grazia del Signore, da cui invoca su 
di voi i favori più abbondanti.

Di essi è pegno l’Apostolica Benedizione, che di cuore imparto a voi 
qui presenti e che amo estendere alle vostre Diocesi ed alle vostre bene­
merite Famiglie Religiose.

Ed ecco l’indirizzo rivolto al Papa dal Cardinale Ballestrero:

Beatissimo Padre,
i partecipanti al Convegno nazionale per i Vescovi, per i responsabili diocesani 

dei religiosi e delle religiose e i rappresentanti della Conferenza Italiana dei Supe­
riori Maggiori e dell’Unione Superiore Maggiori d’Italia hanno vivissimamente 
desiderato questo incontro con la Santità Vostra ed esprimono ora, per mio tra­
mite, la loro spirituale letizia e il loro ossequio filiale.

Il Convegno, che si conclude con questa visita al successore di Pietro, è stato 
promosso dalla Commissione mista Vescovi-Religiosi della nostra Conferenza Epi­
scopale.

Il programma è stato preparato a lungo e con grande cura.
L’attenzione è stata direttamente rivolta alle « Note direttive » « Mutuae Rela- 

lationes », pubblicate dalla Sacra Congregazione per i Religiosi e gli Istituti seco­
lari e dalla Sacra Congregazione per il Vescovi il 14-5-1978.

In questi ultimi tre anni, tali « Note direttive » sono state oggetto di studio 
sia da parte dell’Assemblea Generale e di altri organi statutari della Conferenza 
Episcopale Italiana, sia nelle diverse sedi delle Chiese locali e delle comunità dei 
religiosi e delle religiose. Il Convegno di questi giorni ha potuto così far tesoro 
delle riflessioni responsabilmente raccolte fino ad ora.

Ha quindi cercato di leggere soprattutto lo spirito e le intenzioni pastorali del 
documento, nella prospettiva di alimentare anche in Italia quella comunione e 
quella corresponsabilità ecclesiale, entro la quale deve essere vissuta la vocazione 
universale e particolare alla perfezione cristiana.

Comunione e corresponsabilità ecclesiale: anche in questo Convegno è apparsa 
quanto mai chiara l’ispirazione di fondo che anima tutta la Chiesa italiana in que­
sto inizio degli anni ’8o.

Gli impegni specifici delle « Mutuae Relationes » tra Vescovi e Religiosi per 
l’edificazione dell’unica Chiesa e per la sua missione nel mondo contemporaneo 
sono apparsi in tutto il valore che hanno di per se stessi — dettati come sono dai 
molteplici e inesauribili doni dello Spirito — e in tutta l’efficacia apostolica con 
la quale oggi devono essere vissuti.

Sono lieto di poter attestare qui, Beatissimo Padre, la generosa disponibilità 
della gran parte dei religiosi e delle religiose d’Italia a vivere oggi con nuova con-



246

sapevolezza la loro speciale vocazione e ad assicurare alla Chiesa i loro geniali 
servizi, nel quadro di una comunione organica, attenta particolarmente alle esi­
genze delle Chiese particolari e alle necessità materiali e spirituali dei più poveri 
e bisognosi. E so di poter esprimere la fiduciosa speranza che, come in altri mo­
menti storici di particolare delicatezza, essi possono dare il contributo decisivo 
della loro insostituibile testimonianza, perché non solo la Chiesa, ma l’intero no­
stro Paese godano dei doni di cui li arricchisce lo Spirito del Signore.

Rinnovo anche a nome dei convegnisti il pensiero di vivissima riconoscenza alla 
Santità Vostra per questo incontro; per noi qui presenti e per tutti i religiosi 
e le religiose del nostro Paese invoco la particolare benedizione apostolica.



247

Il Papa all’Assemblea Generale 
del Consiglio Superiore delle PP.OO.MM.

Comunione e solidarietà 
tra le Chiese locali

Il Santo Padre ha ricevuto in udienza, sabato 9 maggio, i partecipanti 
all’Assemblea generale annuale del Consiglio Superiore delle Ponti­
ficie Opere Missionarie. Ai lavori hanno partecipato i Segretari gene­
rali delle Pontificie Opere e i Direttori nazionali, tra i quali una 
quindicina di Vescovi.

E’ per me motivo di grande gioia incontrarmi oggi con voi, membri 
del Consiglio Superiore delle Pontificie Opere Missionarie, guidato dal suo 
Presidente, Monsignor Segretario della Sacra Congregazione di Propaganda 
Fide; e con voi Segretari Generali e Direttori Nazionali, dei quali alcuni 
sono miei fratelli nell’Episcopato, qui convenuti da ogni parte del mondo 
per la consueta Assemblea annuale.

Vi saluto cordialmente assicurandovi che occupate un posto speciale 
nel mio cuore.

La vostra presenza mi richiama l’unità e la cattolicità della Chiesa, 
la comunione e la solidarietà tra le Chiese locali e il carattere essenzial­
mente missionario della Chiesa di Cristo. Essa mi fa, inoltre, giungere I’ 
appello, vivo e pressante, delle Chiese particolari sparse in tutto il mondo, 
con i loro problemi, le loro ansie, le loro difficoltà, nelle quali pulsa il 
cuore della Chiesa universale.

1. Desidero riferirmi in particolare alle giovani Chiese dei territori 
di missione propriamente detti — alcuni dei quali ho avuto modo di visi­
tare — dove, mediante l’opera ardua ed infaticabile dei missionari, la pa­
rola di Cristo Redentore viene calata e radicata nei diversi contesti socio­
culturali per dar luogo ad una consolante fioritura di nuove comunità cri­
stiane. Molte di esse — come ho già potuto rilevare durante i miei viaggi 
apostolici — stanno pienamente inserendosi nel dinamismo missionario del­
la Chiesa universale, in risposta agli inviti del Concilio.

Se ogni Chiesa particolare è di fatto Chiesa universale essa stessa e pre­
senza dell’unico sacramento di salvezza, ne deriva che, come la Chiesa in­
tera è per sua natura missionaria, così ogni Chiesa locale sarà e dovrà 
essere di per se stessa missionaria, cioè partecipe, seguendo la voce dello 
Spirito Santo, della missione universale da Cristo affidata con solenne man­
dato a Pietro, agli Apostoli e ai loro successori: l’evangelizzazione dell’ 
umanità.



248

Per cui giustamente la missione deve oggi essere intesa quale scambio 
vitale e vicendevole in ordine a questo fine supremo, e quale reciproca coo­
perazione delle singole parti per lo sviluppo armonico del tutto. Ogni Chiesa, 
al giorno d’oggi, è ricca e povera sotto l’uno o sotto l’altro aspetto: per cui 
ogni Chiesa ha qualcosa da dare o da ricevere. Quelle che sono più ricche 
devono continuare a sostenere quelle più povere; ma queste possono elar­
gire sempre maggiormente le loro ricchezze spirituali; in tal modo si rea­
lizza l’immagine che della Chiesa ci ha lasciato S. Paolo.

2. Le Pontificie Opere Missionarie, che voi qui rappresentate, hanno 
un ruolo importante nella promozione di questa comunione e di questa 
solidarietà tra le Chiese particolari.

Ad esse infatti spetta, innanzitutto, il compito essenziale di suscitare 
nelle singole Chiese una sensibilità autenticamente cattolica, proiettandole 
al di là dei loro confini in una presa di coscienza sempre più profonda delle 
necessità delle altre comunità cristiane del mondo. Infatti una cooperazione 
veramente efficace tra le Chiese locali potrà realizzarsi solo quando tutto il 
Popolo di Dio di ogni singola Chiesa sarà stato sensibilizzato « missiona­
riamente »; quando, cioè, tutti i fedeli avranno ben compreso che ognuno, 
sia pure in diversa forma e misura, ha il dovere di collaborare allo sforzo 
immane di evangelizzazione della Chiesa.

E’ questa coscienza missionaria, presupposto di una dinamica coopera­
zione interecclesiale, che le Pontificie Opere Missionarie sono chiamate a 
sviluppare. Attraverso di esse — « strumenti privilegiati del Collegio Epi­
scopale unito al Successore di Pietro e con lui responsabile del Popolo di 
Dio, esso stesso tutto missionario » (Lettera di Paolo VI al Card. Renard 
22-10-1972) — il Papa, e con lui i Vescovi, possono effettuare questa po­
derosa opera di animazione dei fedeli affinché questi collaborino al disegno 
salvifico di Dio.

3. C’è poi un secondo aspetto, non meno importante, che fa delle 
Pontificie Opere Missionarie uno strumento prezioso della cooperazione 
missionaria, ed è l’aspetto cosiddetto economico. Sono a voi note le immen­
se necessità di tante Chiese locali nelle più lontane zone di missione del 
globo e le altrettanto numerose richieste che giungono da ogni parte del 
mondo missionario, per la realizzazione degli strumenti stessi della evan­
gelizzazione: scuole di catechesi, luoghi di culto, cura delle vocazioni e 
così via.

Alle Pontificie Opere Missionarie, dunque, spetta anche il compito, ol­
tre ad una opportuna opera di sensibilizzazione missionaria, di raccogliere, 
nelle varie Chiese locali in cui esse operano, gli aiuti necessari ad alleviare,



249

quanto più possibile, gli enormi disagi e le tante sofferenze che affliggono 
milioni di fratelli.

So che ogni anno voi vi riunite qui, presso la Sede di Pietro, per stu­
diare come migliorare i vostri programmi. Di cuore vi porgo il mio ringra­
ziamento, unito a quello di tutti i miei fratelli nell’Episcopato, per quanto 
avete finora realizzato, e il mio vivo incoraggiamento per quanto vi pro­
ponete di realizzare nell’avvenire.

La Vergine Santa, che incoraggiò con la sua presenza e la sua preghiera 
la Chiesa nascente, accompagni con la sua materna protezione i vostri 
lavori e i vostri sacrifìci. Vi sostenga la mia benedizione.



250

La celebrazione dell'anniversario 
dell'Enciclica «Rerum Novarum»

Ventimila lavoratori di ogni parte d’Europa si sono riuniti sabato 16 
maggio in Piazza San Pietro per commemorare i novanta anni della 
« Rerum Novarum ». Si è trattato di un avvenimento molto parti­
colare sotto tanti punti di vista, primo fra tutti la mancanza fisica 
del Santo Padre. Ma la sua presenza spirituale era vivissima e soprat­
tutto sentita era la forte presenza del suo magistero portato all’ascol­
to dei presenti dal Cardinale Segretario di Stato, Sua Eminenza 
Agostino Casaroli, che ha presieduto la breve liturgia della parola. 
Queste le parole del Cardinale Casaroli:

Il Santo Padre attendeva questo incontro con voi con un desiderio non meno 
vivo del vostro.

Questa mattina, esprimendomi il Suo profondo dispiacere per esser costretto 
a deludere la vostra attesa, Egli mi ha incaricato di portarvi la Sua specialissima 
Benedizione e l’assicurazione della Sua spirituale presenza in mezzo a voi. Il Santo 
Padre unisce tutti voi, le vostre famiglie, il mondo del lavoro che rappresentate 
nelle intenzioni per le quali offre le sofferenze di questi giorni.

Ora, penso che vi sarà gradito ascoltare, almeno in parte, le parole che Egli 
aveva intenzione di rivolgervi, in italiano e in tedesco, con un breve saluto ai 
partecipanti di lingua portoghese e francese.

Ed ecco il testo letto dal Cardinale Segretario di Stato:

Cari Fratelli e Sorelle!

1. Permettetemi innanzi tutto di esprimere la mia grande gioia per 
questo incontro con voi, carissimi lavoratori. Voi siete qui convenuti 
da differenti Paesi per testimoniare insieme, in questa Piazza San Pietro, 
la cattolicità della vostra fede e la vostra fedeltà alla Chiesa. Per questo 
vi ringrazio con particolare intensità di affetto. In modo speciale saluto 
innanzitutto voi, provenienti dalla cara Italia e appartenenti a diverse 
organizzazioni e movimenti di ispirazione cristiana. Sappiate che sono 
lieto della vostra presenza, perché ogni incontro con i lavoratori ed ogni 
sosta in mezzo a loro significa sempre per me un’intima gioia. Voi occu­
pate un posto speciale nel mio cuore. Io mi sento interamente uno di voi. 
E spesse volte ho già avuto modo di dire che cosa rappresenta per me 
la mia personale esperienza di lavoratore. Perciò mi sono costantemente 
presenti i diritti ed i bisogni di chi presta il proprio lavoro, come ho sotto­
lineato in diverse occasioni qui a Roma, in altri luoghi d’Italia ed anche 
nei miei pellegrinaggi in vari Paesi e Continenti. Possa anche l’incontro 
odierno essere una testimonianza dell’amore e della speranza, con i quali 
il Papa è legato ai lavoratori. Questo amore e questa speranza derivano 
dalla profonda convinzione che oggi i valori cristiani del Vangelo trovano 
un nuovo posto nel mondo del lavoro.



251

Abbiamo sentito poco fa la Lettura biblica tratta dalla Genesi, che 
allude allo stretto rapporto esistente tra la creazione del mondo ad opera 
di Dio ed il conseguente lavoro dell’uomo. Per noi cristiani c’è un intimo 
intreccio tra le due realtà: da una parte, Dio consegna il mondo all’uomo, 
alla sua iniziativa e responsabilità, perché lo trasformi e lo migliori sempre 
più, ponendolo al proprio servizio; dall’altra, l’uomo, così operando, 
dev’essere consapevole della propria nobiltà di collaboratore alle inten­
zioni stesse di Dio. E come Dio non vuole agire senza uno specifico 
apporto umano, così l’uomo non può comportarsi come se egli fosse l’esclu­
sivo sovrano del creato. Una tale frattura sarebbe, come già è stata ed è, 
il più profondo e deprecabile motivo di ogni ingiustizia, perché squili­
brando i rapporti con Dio, si dissestano anche quelli tra gli uomini.

2. Cari Lavoratori, siamo qui radunati per celebrare il novantesimo 
anniversario di un documento del Magistero ecclesiastico in campo sociale, 
che fu e resta di eccezionale importanza e attualità per la lucidità ed il 
coraggio con cui insegna a guardare i problemi nuovi che il divenire 
storico pone alla Chiesa e all’umanità. Infatti, esattamente il 15 maggio 
1891 il mio Predecessore Papa Leone XIII pubblicò quella fondamentale 
Enciclica intitolata Rerum Novarum, che doveva diventare la « magna 
charta » del pensiero sociale cristiano. La voce di Leone XIII allora si 
levò alta in difesa degli operai, degli oppressi, dei poveri, degli sfruttati. 
La sua voce era l’eco chiara e sonora della voce di Cristo stesso, che 
si faceva carico dei problemi del tempo.

Annunciare il Vangelo al mondo del lavoro: questo fu lo stimolo del 
Papa Leone XIII, quando emanò la sua profetica Enciclica per formulare 
i princìpi sociali della Chiesa. Egli volle rimarcare il contributo della 
fede per la soluzione delle questioni sociali. Analizzò i difficili problemi, 
che i mutamenti della società avevano suscitato. E così potè anche offrire 
proposte concrete per rimediare ai mali insorgenti, mettendo pure in 
rilievo gli elementi positivi che stavano delineandosi.

La Chiesa del XIX secolo si trovava di fronte ad una sfida decisiva. 
Per secoli essa era rimasta radicata in una società di tipo agricolo. Ma 
si scoprì allora annunciatrice del Vangelo ad una nuova forma di società, 
quella industriale. Le toccò il compito di smascherare le nuove strade 
dell’egoismo, della cupidigia e della volontà di potenza. Si trattava di 
difendere dallo sfruttamento il lavoro ed i lavoratori. I grandi profitti 
dovevano essere posti al servizio del benessere comune. Bisognava risol­
vere gli insorgenti conflitti mediante l’amore e la giustizia. Ci si doveva 
opporre a ideologie, che non potevano soddisfare la dimensione globale 
dell’uomo e dei suoi bisogni. C’era da richiedere il giusto salario, la 
sicurezza per il sostentamento della famiglia, il diritto di associazione, 
la protezione dei più deboli ed una legislazione sociale.



252

3. Anche oggi questi vari imperativi non sono superati; essi vanno 
sempre ancora ricordati, anche se la situazione sociale di allora è difficil­
mente confrontabile con quella presente. La storia ha fatto progressi 
enormi. E così anche la dottrina sociale della Chiesa doveva continuare 
ad essere scritta: il Papa Pio XI compose l’Enciclica Quadragesimo anno 
(1931); Pio XII lanciò il messaggio radiofonico del 1° giugno 1941; 
Giovanni XXIII pubblicò le Encicliche Mater et Magistra (1961) e 
Pacem in terris (1963); Paolo VI la Populorum progressio (1968) e 
la Lettera Apostolica Octogesima adveniens (1971).

E’ importante, però, che questi Documenti siano conosciuti e soprat­
tutto che la loro ansia pastorale si trasfonda in ciascuno di voi, anzi in 
ciascun cristiano. E’ mediante la vita che bisogna verificare la fecondità 
della Dottrina Sociale Cristiana; ed è mediante l’impegno concreto, la 
testimonianza sul lavoro, l’azione di promozione, che bisogna irradiare 
sugli altri la benefica luce del Vangelo. Ai nostri giorni la questione 
sociale ha assunto una dimensione complessa e universale che ha sempre 
più bisogno di una norma etica. Così, non è possibile perseguire la giu­
stizia soltanto ad un puro livello economico, quando essa venga poi concul­
cata sul piano delle libertà individuali o associative o dei bisogni spirituali 
di ciascuno. Se si vuole promuovere l’uomo, bisogna farlo in maniera inte­
grale, senza mai perdere di vista la pienezza della sua dignità e l’intera 
sua verità storica. Occorre non perdere mai di vista Cristo, cheha voluto 
essere conosciuto come il « Figlio del carpentiere » ed essere egli stesso 
uomo del lavoro. Questo occorre sempre tenere presente, per questo im­
pegnarsi: affinché l’uomo non sia mai umiliato in nessuna delle sue com­
ponenti, tra cui quella religiosa è fondamentale perché ne condiziona 
molte altre.

Il lavoro deve diventare un mezzo efficace per realizzare la propria 
personalità forte e generosa. Nello stesso tempo esso gli permette anche 
di stabilire più saldi vincoli con la propria famiglia, che forma lo scopo 
amoroso delle sue fatiche; per essa, infatti, si spende: per il suo sosten­
tamento e per la sua piena riuscita materiale e spirituale. Perciò, se è vero 
che il lavoro, con l’ispirazione del Vangelo, aiuta l’uomo a diventare più 
uomo, allora « non è un bene cercare di spingere la Chiesa ed il Vangelo 
del lavoro ”ai margini”. Ne soffre la causa dell’uomo » (Discorso agli 
Operai di Terni, 19 marzo 1981, n. 6). Al contrario, dovete inserire 
profondamente nel mondo del lavoro la vostra viva fede cristiana, ed 
umanizzarlo anche mediante un costante riferimento ai vostri cari.

Cari Lavoratori italiani, mi rivolgo ancora a voi per esortarvi ad arric­
chire ogni forma di solidarietà con lo spirito della comunione cristiana. 
Annunciate il nome di Cristo nelle vostre famiglie, nelle vostre fab­
briche, sui vostri posti di lavoro. Prendete posizione, anche quando non



253

sempre trovate approvazione. Siate lievito e seme di una presenza cri­
stiana, dovunque vivono dei lavoratori. La Chiesa ha fiducia in voi, 
vi accompagna e vi appoggia, se vi sta a cuore di portare il Vangelo ai 
lavoratori e così offrire loro una liberazione integrale.

La vostra opera di lavoratori cristiani si inserisce perfettamente in 
quella missione tipica, che il Concilio Vaticano II ha riconosciuto e 
richiesto ai Laici. Infatti, « ai laici tocca assumere l’instaurazione dell’ 
ordine temporale come compito proprio e, in esso, guidati dalla luce 
del Vangelo e dal pensiero della Chiesa e mossi dalla carità cristiana, 
operare direttamente e in modo concreto » (Apostolicam Actuositatem, 7). 
Il mondo del lavoro fa pienamente parte di queste responsabilità laicali, 
ed al cristiano spetta di fare il possibile per riscattarvi ogni conseguenza 
del peccato, cioè le varie forme di egoismo, che si traducono in ingiustizie, 
sopraffazioni, violenze, o anche disinteresse e disimpegno. Il lavoro ma­
nuale, infatti, è una condizione importante, determinante, della nostra 
società; e oserei dire che il buon funzionamento di questo ambiente 
è specchio fedele e condizione necessaria per la pace ed il progresso della 
intera società umana. Ebbene, in questo compito i lavoratori cristiani 
hanno una parte primaria.

Sappiate, quindi, assumervi le vostre responsabilità ed essere coerenti 
con i vostri principi, così da poter trasformare luminosamente la realtà 
nella quale operate ogni giorno con fatica e con dedizione.

Amici e Fratelli! Sì, vi chiamo volutamente fratelli, poiché condivi­
diamo lo stesso pane. Vi chiamo fratelli, poiché tutti noi vogliamo che 
il pane, diventato tale per il lavoro e l’impegno spirituale degli uomini, 
sia un pane giustamente ripartito. Insieme tendiamo a far sì che siano 
appagati i bisogni di tutti gli uomini, di tutti i popoli e nazioni.

Ma noi siamo fratelli anche in un modo più profondo e radicale: 
perché condividiamo il Pane eucaristico, il Pane ed il Vino, che diventano 
Corpo e Sangue del Signore. Solo questo Pane è il vero garante di una 
pace e di una giustizia, fondate su di un amore infinito. Questo Pane 
è pegno per « i cieli nuovi e la terra nuova » (2 Pt 3, 13). Questo Pane 
salva la configurazione umana del mondo e completa il senso, che esso 
ha nel quadro dell’ordinamento divino.

Carissimi, tutti vi raccomando all’intercessione di Maria, la donna 
forte del Vangelo, la benedetta del Magnificat. In Lei Dio ha fatto cose 
meravigliose, respingendo i superbi ed i potenti, i ricchi e gli ostinati, 
ma innalzando gli umili ed i poveri.

A tutti i lavoratori qui raccolti, alle loro famiglie, a tutti coloro che 
ascoltano queste parole e sono con noi collegati, a tutti i lavoratori del 
mondo, imparto di cuore la mia Benedizione Apostolica.





255

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

La Diocesi dopo l’attentato al Papa

Nel segno della Croce
L’esecrando attentato alla sacra persona del Papa getta nella coster­

nazione tutti i credenti e penso non soltanto i credenti. E’ ancora una volta 
la violenza, il non rispetto della persona umana, l’esplosione di sentimenti 
faziosi e intolleranti, in dimensioni tali che sentiamo più il bisogno di 
tacere che di parlare. Vorremmo che il nostro silenzio fosse un silenzio 
che diventa preghiera, diventa speranza, diventa supplica presentata al Si­
gnore di ogni bontà e di ogni misericordia perché restituisca presto alla 
sua Chiesa il Papa pienamente ristabilito e reso testimone del Vangelo, 
pur attraverso questa atroce aggressione che lo ha colpito.

Vorremmo che il nostro silenzio fermentasse nelle nostre coscienze 
per far ulteriormente maturare la comunione della comunità cristiana: un 
cuor solo ed un’anima sola con il cuore e con lo spirito del Papa. Siamo 
certi che tutta la Chiesa si sentirà coinvolta in un impegno: l’impegno della 
fedeltà e della coerenza verso la missione del Papa. Vorremmo anche che 
il nostro silenzio sapesse dare ispirazione ai gesti e personali e comuni­
tari di una partecipazione nella quale la fraternità e nella quale la capacità 
di uscire da ogni egoismo emergesse in modo tale da rafforzare la fede, 
la carità e la speranza di tutte le comunità.

Pensando all’infaticabile zelo con cui Giovanni Paolo II ha proclamato 
e difeso i diritti dell’uomo, l’inviolabilità della vita, il primato della bontà 
e dell’amore, ci sembra enorme che lui stesso debba pagare il prezzo di 
un rifiuto di questi valori, ma riconosciamo anche le misteriose strade del 
Signore. Cristo ha pagato per tutti e oggi il suo Vicario paga anche lui il 
suo prezzo per la redenzione del mondo.

Possa il popolo di Dio, di fronte ad un avvenimento come questo, en­
trare con una comprensione più profonda nei misteri della Provvidenza; 
sappia adorarli e ne sappia trarre anche motivi per la propria speranza 
e per il proprio coraggio. In un’ora come questa non c’è posto per la 
paura; non ci dev’essere posto per l’inquietudine o lo smarrimento, ma 
posto soltanto per il fervore della fede, per il coraggio della coerenza 
e per l’impegno solidale perché la Chiesa del Signore renda testimonianza 
al Vangelo dell’amore e sappia diventare segno di una società diversa e
di una diversa civiltà.

Anastasio Card. Ballestrero 
Arcivescovo di Torino



256

Non abbiate paura, io sono con voi
Nel corso della concelebrazione di mercoledì 13 maggio in Duomo, che in 

poche ore aveva raccolto migliaia di torinesi in preghiera per il Papa, l’Arci­
vescovo ha commentato i due brani biblici proposti dalla liturgia: la pagina 
degli Atti degli Apostoli in cui la prima comunità, raccolta in preghiera mentre 
Pietro è prigioniero, ne invoca la liberazione da Dio, e il capitolo decimo del 
Vangelo di Giovanni, in cui Gesù si presenta come il Buon Pastore che dà la vita 
per le sue pecore. Ecco l’omelia.

Ascoltando dal libro degli Atti il racconto della comunità cristiana rac­
colta in preghiera assidua, e fiduciosa, perché Pietro era stato imprigio­
nato e impedito di compiere il suo ministero apostolico, noi ci troviamo 
qui, questa sera, a rivivere la stessa esperienza. Ci ha riuniti qui lo Spi­
rito del Signore, che dà coesione, compattezza, carità e amore alla Chiesa. 
Siamo in preghiera perché il successore di Pietro è stato ferito dalla vio­
lenza umana, ed è stato impedito di compiere il suo ministero di verità e 
di amore. Vorrei che l’atteggiamento di preghiera che stiamo vivendo 
fosse l’atteggiamento più profondo, più pieno, più perfetto con il quale noi 
riusciamo a vivere questo momento grave e doloroso. Che può fare la 
Chiesa quando Pietro è ferito, se non pregare? In che modo può esprimere 
un'affettuosa partecipazione, una risoluta fedeltà e anche una profonda 
speranza, se non pregando? Le parole rivolte agli uomini e le parole dette 
fra uomini, in una circostanza come questa servono a poco. Noi preghiamo.

Vorremmo che il nostro spirito sapesse dilagare nella preghiera di Cri­
sto Signore perché Lui, il Buon Pastore, sostenga il suo Vicario in terra; 
Lui rinnovi l’effusione palpitante del suo Spirito nella comunità cristiana 
di tutto il mondo. Vorremmo che la nostra preghiera di questa sera dila­
tasse gli spazi della carità di coloro che sono discepoli di Cristo, e si la­
sciano condurre in suo nome da colui che ha ricevuto il mandato aposto­
lico. Queste cose vorremmo... E ci accorgiamo che, mentre siamo affranti 
perché questa aggressione è iniqua ed è sacrilega, nel nostro spirito 
invece dello scoraggiamento e dello smarrimento fermentano attese piene 
di serenità e di pace; emergono speranze che sembrano attingere forza 
dal sacrificio del successore di Pietro, che oggi vede la sua carità impor­
porata del suo sangue, e la sua fedeltà al ministero apostolico sigillata 
dal mistero della croce cruenta del Signore Gesù. Di fronte alla preghiera 
della Chiesa sentiamo che tutti gli altri commenti possono rimandarsi, e 
per il momento ritirarsi, in un rispettoso e riflessivo silenzio.

Ma come mai c'è nel nostro spirito tanta forza, c'è e vibra nella nostra 
comunità tanta speranza anche in quest'ora piena di dolore? La ragione 
c’è, ed è nel Vangelo che ci è stato annunziato: io sono il Buon Pastore.



257
E' Cristo, è la presenza del Signore Gesù in mezzo a noi, presenza che nel 
suo Vicario in terra ha un segno sensibile e certo, ma che è anche tanto 
misteriosa e ineffabile; è ribadita in tanti modi ai quali in questo momento 
ci pare di dover fare riferimento, perché la nostra fede si illumini, perché 
la nostra speranza si ravvivi, e perché la nostra comunione di fraternità 
si faccia più profonda e più coerente. Se il Vicario di Cristo è diminuito 
perché la violenza lo ha ferito, la presenza di Gesù cresce; ed è Lui che 
dice in mezzo a noi « Non abbiate paura, io sono con voi »; è Lui che, con 
la forza del suo sacramento eucaristico che stiamo celebrando, ribadisce 
la sua fedeltà, ed è così che la Chiesa del Signore anche ora non trema, 
non vacilla, non ha paura.

Il riferimento al Pastore che dà la vita, che non è mercenario — Cri­
sto — al Pastore che ama gli uomini di un amore così grande da essere 
capace di ogni dedizione, è riferimento prezioso: ci fa pensare con sicu­
rezza che al servo fedele — il suo Vicario in terra — Egli non lascerà man­
care la forza e la consolazione del suo Spirito; come alla Chiesa intera 
non lascerà mancare la compattezza dell'unità e della comunione. Anche 
noi possiamo e dobbiamo pensare che Cristo — attraverso questa vicenda 
che da parte degli uomini è iniqua, ma da parte del Signore e della sua 
Provvidenza è misteriosa — può benissimo scuotere la fede di chi dorme, 
e può confermare la speranza di chi vacilla. Sono le strade misteriose di 
Dio, che questa sera in preghiera siamo anche chiamati ad adorare; per­
ché ognuno di noi non viva quest’ora inutilmente, ma la renda preziosa: 
non soltanto per intercedere la guarigione pronta e piena del Sommo Pon­
tefice, ma per ottenere a ciascuno di noi una fede ravvivata dal sangue 
del sacrificio e dall’effusione dello Spirito, che attraverso una vicenda 
come questa oggi conferma la Chiesa; conferma le promesse del suo Si­
gnore benedetto, e apre davanti alla Chiesa un’ora che — proprio perché 
è crocifissa — è il segno ed è il preludio di giornate piene di verità, di 
amore, di consolazione e di pace.

Noi ragioniamo così. Perché siamo credenti, e in questo momento ci 
sentiamo soprattutto impegnati ad essere credenti, anche per rendere la 
testimonianza di cui siamo debitori a Cristo, alla Chiesa, al Papa. Ma que­
sto non ci fa dimenticare coloro che credenti non sono, e che in tutto il 
mondo, in quest'ora grave, si interrogano, partecipano all'avvenimento 
tanto sconvolgente. Perché non farci voce di preghiera per tutti questi no­
stri fratelli che hanno tanto bisogno di verità e di amore, e che forse hanno 
nostalgia del Signore Gesù e della sua Chiesa molto più di quanto noi 
non riusciamo a capire, e non riusciamo a credere? Questo è un momento 
ecumenico della vita della comunità cristiana, ma anche della vita della 
comunità umana. Lo sentiamo, ne abbiamo dentro come un fremito e come 
una vibrazione — forse indefinibile ed ineffabile, ma così certa che illu­
mina il nostro dolore e ravviva, per tutto il mondo, la nostra speranza.



258

TELEGRAMMA AL CARDINALE A. CASAROLI

I Cardinali Ballestrero e Pellegrino hanno inviato al Cardinale Agostino Ca­
saroli, Segretario di Stato, il seguente telegramma: « La Chiesa Torinese, coster­
nata per la sacrilega aggressione al Santo Padre, si stringe a lui con più fervidi 
sensi di affetto e di fedeltà e lo circonda di incessante e supplice preghiera perché 
il Signore lo restituisca presto alla Chiesa pastore instancabile e coraggioso ».

TELEGRAMMA DEL PAPA

In risposta a questo telegramma, il Card. Segretario di Stato ha inviato, a no­
me del Papa, il seguente messaggio: « Santo Padre mi affida incarico significare 
sua viva gratitudine per devote espressioni profonda venerazione et affetto avva­
lorata da offerta preghiere rivoltegli occasione attentato sua vita et imparte di 
cuore sua benedizione apostolica propiziatrice divina assistenza. Cardinale Casaroli ».

UN INVITO ALLA DIOCESI

L'Arcivescovo cardinale Anastasio Ballestrero dispone che in tutte le 
chiese della diocesi e nelle comunità religiose si preghi per la salute del 
Papa e delle altre vittime dell'attentato, soprattutto durante le celebrazioni 
eucaristiche e in altre funzioni liturgiche. Anche in ogni famiglia cristiana 
si dia spazio a qualche particolare preghiera per lo stesso scopo. In modo 
speciale si affidi alla intercessione di Maria Santissima, Madre di Dio, Au- 
siliatrice dei cristiani, Consolatrice degli afflitti, Salute degli infermi in un 
momento tanto doloroso e difficile per la Chiesa e per la società.



259

Statuto dell'Ufficio diocesano 
per la pastorale sociale e del lavoro

Art. 1
Nello spirito del Concilio Ecumenico Vaticano 11, dei molteplici richiami 

e orientamenti dei Sommi Pontefici, delle decisioni della Conferenza Epi­
scopale Italiana, si rende importante sviluppare una pastorale per i lavo­
ratori (cfr. discorso di Giovanni Paolo II alla Città di Torino il 13-4-1980: 
« Il celebre binomio "ora et labora” sia per voi, uomini e donne di Torino, 
fonte inscindibile di vera saggezza, di sicuro equilibrio, di umana perfe­
zione »; cfr. anche Paolo VI, Decalogo della Pastorale del Lavoro, 12-10- 
1972; discorso ai dirigenti del M.M.T.C. del 17-1-1973; C.E.I., « La Chiesa 
e il mondo industriale italiano», dell’11-11-1973, parte IV; «Camminare in­
sieme », nn. 23-24-29).

In rispondenza a queste sollecitazioni, alle caratteristiche ed esigenze 
peculiari della diocesi di Torino e delle scelte da essa fatte, è istituito, 
nell’ambito della ristrutturazione pastorale della Curia arcivescovile, l’Uffi­
cio diocesano per la pastorale sociale e del lavoro.

Art. 2
L'Ufficio fa parte della terza sezione (pastorale speciale) della Curia 

diocesana ed ha sede in Torino - via Vittorio Amedeo n. 16.

Art. 3
L’Ufficio diocesano ha la finalità di favorire e sviluppare:
a) la sensibilizzazione delle comunità cristiane a recepire i valori e i 

problemi della società attuale con particolare attenzione ai lavora­
tori, ai rapporti collettivi che caratterizzano il mondo del lavoro e 
la società contemporanea e con impegno a far conoscere l’insegna­
mento della Chiesa sui problemi sociali;

b) l’evangelizzazione e la pastorale attraverso la testimonianza e il ser­
vizio rivolte a tutti i componenti il mondo del lavoro nell’ambito 
agricolo, industriale e terziario, tenendo conto delle differenti col­
locazioni degli imprenditori e dirigenti, dei lavoratori autonomi, dei 
lavoratori indipendenti ai quali dedica particolare attenzione;

c) iniziative specifiche, orientate a promuovere una presenza di Chiesa 
nel mondo del lavoro e del mondo del lavoro nella Chiesa e a favo­
rire il coordinamento tra le forze operanti in diocesi;

d) una presenza ecclesiale nel seguire in modo continuativo gli av­
venimenti e gli orientamenti del mondo del lavoro e della società, 
con espressioni adeguate nei momenti più importanti;



260

e) la presenza, il raccordo e lo scambio con le iniziative e le strutture 
regionali e nazionali della pastorale sociale e del lavoro.

Art. 4
L’Ufficio diocesano:
a) svolge opera promozionale di nuove iniziative, particolarmente nelle 

zone e nelle parrocchie, in accordo con i vicari territoriali, zonali e 
i parroci;

b) dedica attenzione a preparare e sostenere nella fede animatori ope­
ranti nei vari ambiti del mondo del lavoro e nella società, con par­
ticolare impegno nella condizione giovanile;

c) contribuisce sul piano operativo ai collegamenti e ai coordinamenti 
dei diversi settori nei quali si articola l'attività, promuovendo con­
sulte ed assemblee;

d) collabora con gli uffici e gli organismi diocesani;
e) elabora informazioni, studi, proposte e sussidi;
f) mantiene rapporti con le varie realtà e strutture nelle quali si arti­

colano il mondo del lavoro e la società civile.

Art. 5
L’Ufficio ha un direttore che esercita le funzioni previste dall’articolo 

16 dello statuto per i delegati arcivescovili: «Ai direttori competono l’or­
ganizzazione e il coordinamento dell’attività ordinaria dell’ufficio, lo studio 
e l’aggiornamento sulle realizzazioni pastorali del proprio ambito, l’elabo­
razione di proposte e suggerimenti.

Al direttore, e non al delegato arcivescovile, vanno rivolte in modo 
diretto tutte le istanze relative alle questioni di competenza dell’ufficio.

Il direttore, ove occorre, istruisce la pratica e ne riferisce in Consiglio. 
In questa sede il delegato arcivescovile esamina le istanze insieme con i 
membri del Consiglio ».

Art. 6
Il direttore è nominato dall’Arcivescovo a tempo indeterminato; il suo 

mandato può essere revocato dall’Arcivescovo in ogni momento.

Art. 7
Il direttore è affiancato nel suo ufficio da incaricati per particolari 

ambiti come la pastorale per i rurali, gli immigrati, i giovani lavoratori, gli 
imprenditori e i dirigenti ed altri eventuali che si renda opportuno costi­
tuire.

Gli incaricati sono nominati dall’Arcivescovo su proposta del delegato 
arcivescovile.



261

Art. 8
Il Consiglio dell’Ufficio è costituito dal direttore, dagli incaricati degli 

ambiti e da altri otto membri aventi particolare esperienza ed impegno 
nella pastorale sociale e del lavoro. Sono nominati dall'Arcivescovo tra 
una rosa di nomi presentati dal delegato arcivescovile, dopo consultazione 
tra i principali operatori del settore.

Art. 9
Il Consiglio svolge i seguenti compiti:
a) esaminare ed approvare i programmi generali di attività dell’Ufficio;

b) elaborare proposte e scelte operative rientranti nei fini stabiliti dal­
lo statuto, tenendo conto delle indicazioni offerte dagli operatori 
pastorali del settore;

c) discutere e fare proposte su problemi e avvenimenti di particolare 
importanza.

Art. 10
Il Consiglio è presieduto dal delegato arcivescovile. Si riunisce con 

periodicità fissa e in occasioni straordinarie su convocazione del delegato.

Art. 11
In attuazione dell’articolo 4 - a, l’Ufficio cura che nelle zone siano espres­

si un incaricato e un gruppo e li segue con un collegamento continuativo.

L’incaricato zonale e il gruppo hanno il compito di seguire problemi 
locali, di essere presenti con proposte e attività, di incrementare la for­
mazione di cristiani impegnati nel mondo del lavoro e nell’attività sociale, 
di sensibilizzare le parrocchie e le altre comunità.

Stimolano il sorgere di iniziative alla base, rispettandone la natura e le 
finalità, e curano che i vari gruppi abbiano gli aiuti necessari per crescere 
nella fede e nella vita ecclesiale.

Visto: si approva ad experimentum per un triennio.

Torino, trenta del mese di maggio dell’anno millenovecentoottantuno.

rp Anastasio A. card. Ballestrero
Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi 
cancelliere arcivescovile





263

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

Comunicato dopo l'attentato al S. Padre

E’ questa un’ora di profondo dolore per la Chiesa, per il nostro 
Paese e per l’intera umanità. Un insano e sacrilego gesto attentatore ha 
colpito il Santo Padre, proprio nell’esercizio del suo instancabile mini­
stero di amore, del suo luminoso magistero in difesa dell’uomo e della 
sua personale testimonianza apostolica.

Vescovi, sacerdoti, religiosi, religiose e fedeli della comunità eccle­
siale italiana, in comunione con tutta la Chiesa, si raccolgono filialmente 
in ardente e implorante preghiera per la salute dell’amatissimo pastore 
Giovanni Paolo IL

Supplicano il Signore Gesù perché conservi il suo Vicario in terra al 
bene dei credenti e di tutta l’umanità, e invocano dal Dio « ricco di 
misericordia » conversione dei cuori, obbedienza alla fede, pace e con­
cordia per la convivenza sociale del nostro Paese e per la fratellanza dei 
popoli.

Roma, 13 maggio 1981.
La Presidenza

della Conferenza Episcopale Italiana



264

XVIII Assemblea Generale (18-22 maggio 1981) 
Comunicato finale

Formazione delle coscienze nella fedeltà 
al Vangelo e con amore al Paese

1. I Vescovi riuniti nell’annuale Assemblea Generale hanno rivolto 
il loro primo pensiero e i loro voti augurali al Santo Padre, nella fiduciosa 
attesa che possa presto essere restituito alla integrità della sua salute 
e alla pienezza del suo magistero pastorale per tutta la Chiesa.

La memoria dell’atto criminoso di chi ha attentato alla vita del Papa 
in piazza San Pietro è viva e bruciante nel cuore dei Vescovi come della 
Chiesa diffusa nel mondo. L’umanità tutta è rimasta turbata e profonda­
mente scossa, come hanno testimoniato e confermato le espressioni di 
dolore e di augurio giunte al Santo Padre da ogni angolo della terra.

Alle altre due persone ferite i Vescovi rinnovano, con la loro solida­
rietà, l’augurio che siano restituite al più presto alla gioia delle loro fami­
glie.

Si associano i Vescovi alle nobili parole cristiane del Papa, che dicono 
perdono e misericordia per chi si è reso responsabile di quel gesto crudele 
e assurdo: non senza tuttavia denunciare una volta ancora la spietata 
logica della violenza. La violenza non edifica, distrugge: la sua legge è la 
morte, il suo frutto la disperazione. Troppe vittime hanno insanguinato 
il nostro Paese; ombre minacciose continuano ad inquietare tanti altri 
popoli di questo nostro pianeta. Ci conceda la misericordia di Dio giorni 
più sereni e un avvenire di giustizia e di riconciliazione.

COMUNIONE E COMUNITÀ’: LINEE PASTORALI PER GLI ANNI ’80

2. I lavori dell'Assemblea sono stati introdotti da una relazione del 
Cardinale Presidente: una sintesi accurata delle iniziative promosse dalla 
CEI ed indicazioni per una prospettiva di lavoro per gli anni che ci atten­
dono. La Chiesa degli anni '80 ha scelto come motivo di riflessione e come 
principio ispiratore di un programma pastorale, che prosegue e compie 
quello di Evangelizzazione e Sacramenti, il tema della « Comunione e 
comunità ».

Il tema compendia, in una stessa riflessione, la misteriosa realtà di 
Dio, il disegno della salvezza compiuto nel Cristo e la realtà misteriosa 
e storica insieme della Chiesa, popolo riunito nel nome della Trinità santa 
e corpo di Cristo. Condotta dello Spirito, la Chiesa prosegue ed attua nel 
tempo la missione del Signore alla quale, a diverso titolo e con modalità



265

diverse, sono chiamati ad impegnarsi, sotto la guida dei Vescovi, tutti co­
loro che per la fede e i sacramenti della fede, della Chiesa fanno parte.

« SIGNORE, DA CHI ANDREMO? »: IL CATECHISMO DEGLI ADULTI

3. La parola che esprime e promuove ad un tempo la comunione, 
mentre rivela il dinamismo di vita delle comunità ecclesiali, è evangeliz­
zazione. In questa prospettiva si colloca il catechismo degli adulti, che i 
Vescovi affidano alle comunità cristiane quale strumento per una catechesi 
che orienti e sostenga nell'Itinerario verso una fede personale e comuni­
taria: una fede matura e consapevole. Il catechismo « Signore, da chi an­
dremo? » è una esposizione globale ed organica della fede professata e 
trasmessa dalla Chiesa; tien conto dei fenomeni rilevanti del nostro tem­
po, ne dà una interpretazione offrendo anche criteri per una loro lettura 
critica: si rivolge alle comunità ecclesiali con proposito di rigenerarle ad 
una intensa vita cristiana per una più incisiva azione missionaria( senza 
tuttavia disattendere coloro che, indifferenti o estranei alla Chiesa, sono 
in ricerca e si interrogano sul senso della vita, per un loro nuovo e atteso 
approdo alle ragioni della fede.

PRESENZA DELLA CHIESA NEL PAESE

4. Le trasformazioni sociali, culturali, di mentalità e costume che il 
corso accelerato della storia imprime al nostro tempo, suscitano nuovi 
problemi nelle comunità cristiane e creano difficili condizioni per la mis­
sione stessa della Chiesa.

I Vescovi ne hanno lucida coscienza e indicano per questo alcune mete 
primarie per la Chiesa negli anni '80: comunione ecclesiale innanzitutto, 
un crescente impegno missionario, una presenza più attiva nel campo 
della cultura, meglio ancora nell'opera di evangelizzazione delle culture e 
nel settore delle comunicazioni sociali, lo sviluppo dell'Iniziativa dei fedeli 
laici, particolarmente nei settori della famiglia, della vita sociale e politica.

Non sono rimaste estranee all’attenzione dell’Assemblea le popola­
zioni della Campania e Basilicata colpite dal sisma nello scorso novem­
bre. I Vescovi di quelle regioni hanno testimoniato la loro gratitudine 
verso tutte le diocesi sorelle che con prontezza e generosità sono accorse 
in loro aiuto, nella fiducia che esso continui, dato il permanere ancora di 
situazioni di grande disagio e di bisogno. La « Caritas » una volta di più ha 
mostrato la sua efficienza, rivelando un impegno che è poco dire generoso 
e tempestivo e disponendo energie e risorse ingenti per i primi soccorsi e 
per un’opera di ricostruzione materiale e morale in tempi più lunghi.



266

NUOVI IMPEGNI PER L’ACCOGLIENZA E LA DIFESA DELLA VITA

5. Un senso di viva e dolorosa preoccupazione hanno suscitato gli 
esiti del referendum promosso dal Movimento per la Vita. Tale esito ha 
evidenziato la presenza di una diffusa mentalità che deve indurre tutti a 
severa riflessione. Una informazione non sempre esatta, spesso intenzio­
nalmente lacunosa e tendenziosa, ha avuto certo una sua influenza come 
l’ha avuta l’azione massìccia delle forze politiche; ma ciò, se attenua, non 
modifica il dato emerso dal responso delle urne.

Tutti coloro che hanno dato il contributo per un risultato negativo vor­
ranno riflettere sulla loro grave responsabilità di fronte a Dio e alla società.

A quanti si sono impegnati, con personale sacrificio e generosità, per 
l’affermazione del valore primario della vita fin dal concepimento, i Vescovi 
esprimono la loro gratitudine: in particolare la manifestano a tutte le as­
sociazioni ecclesiali e gruppi che hanno trovato in questa occasione 
ragioni di convergenza e concordemente operato, auspicando che anche 
in futuro sappiano insieme collaborare per l’affermazione e difesa dei va­
lori umani e cristiani.

6. in varie occasioni, in passato e anche in tempi più recenti, per le 
gravi loro responsabilità verso le comunità cristiane e l’intero Paese, i 
Vescovi hanno espresso gli orientamenti dottrinali e pastorali del loro 
magistero nei confronti di una cultura che disattende e nega ogni riferi­
mento non solo alla tradizione e alla fede cristiana, ma anche a quei valori 
che devono essere ritenuti fondamentali per una ordinata convivenza uma­
na e sociale. Li confermano ora, per chiedere a tutti di superare stati d’ani­
mo emotivi e calcoli politici di parte, e di meditare attentamente su quanto 
sta avvenendo.

La fedeltà al Vangelo e l’amore al Paese esigono che si richiamino 
le coscienze al rispetto della vita; della vita fin dal concepimento nel seno 
della madre, coscienti che essa è sacra, è valore intangibile. E' la dot­
trina che i Vescovi hanno richiamato anche nel recente messaggio del 
17 marzo, e che ora riaffermano particolarmente per quanto riguarda la 
condanna morale di ogni pratica abortiva, clandestina o no, e il severo 
giudizio sulla mentalità e la cultura che la favoriscono.

L’aborto procurato è sempre un male. E’ soppressione di un essere 
umano innocente e tale rimane anche se consentito dalla legge civile, la 
quale non può cambiare la legge di Dio.

7. E’ ora necessario che tutta la Chiesa, anche nel nostro Paese, 
riprenda con nuova lena e con più forte determinazione l'opera di evange­
lizzazione volta a rendere consapevole l'uomo della sua vocazione alla sai-



267

vezza e della sua dignità di figlio di Dio. Compito primario ed oggi ancora 
più urgente è l'azione educativa delle coscienze: un’azione che le illumini 
e le formi ad una condotta personale coerente con la fede e a misurare 
con chiarezza le previdibili conseguenze, anche per il futuro del nostro 
Paese, di scelte moralmente inaccettabili.

8. I Vescovi sollecitano i pubblici poteri ad una azione più incisiva 
e continua per facilitare sopratutto le giovani coppie e coloro che inten­
dono sposarsi nella soluzione di quei problemi pratici, dalla casa alla sicu­
rezza del lavoro, che spesso rappresentano un oggettivo ostacolo a dar 
inizio o a vivere con serenità la vita coniugale.

Ritengono parimenti giusto che sia tutelata la libertà di tutti coloro che, 
in coscienza, sentono di non poter collaborare a quanto la legge prescrive 
in contrasto con i princìpi morali.

9. L'esperienza e la storia insegnano che nulla è mai perduto per chi, 
fedele al Signore, volge la sua opera al servizio del Vangelo e dell’uomo: 
non, quindi, sgomento o rinuncia, ma rinnovato e fermo proposito di pro­
clamare col Vangelo di Dio i diritti e l’intangibilità della vita umana.

Alle comunità cristiane i Vescovi rivolgono l’invito a proseguire, nella 
pazienza e nella fiducia, l’opera di evangelizzazione del matrimonio e della 
famiglia, intensificando tutte le iniziative capaci di dare una risposta im­
mediata ed efficace ai problemi che essa incontra.

Si continui nel promuovere consultori familiari, centri di accoglienza 
della vita, si sia presenti nelle istituzioni pubbliche, favorendo, nel quadro 
di una pastorale familiare, il sorgere di gruppi di spiritualità dei coniugi 
in forme e modi che la situazione consente. Si educhino le famiglie a 
saper offrire il loro aiuto a coppie in difficoltà, disponendosi anche, oltre 
all’adozione, ad accogliere in affidamento bambini e bambine che non pos­
sono, almeno temporaneamente, vivere con i propri genitori.

Non sia dimenticata la pratica squisitamente cristiana dell’ospitalità. 
La Chiesa è cosciente di non potersi limitare a richiamare le grandi ra­
gioni della fede e della vita cristiana, sa di doverle testimoniare in opere 
di carità e iniziative originali e coerenti.

10. Alle donne i Vescovi ricordano l'immagine esaltante che di esse 
presenta il Vangelo perché, nella coscienza della loro dignità, abbiano 
sempre vivo il senso della propria vocazione e dell’apporto che esse pos­
sono garantire alla famiglia, alla Chiesa e alla società.

Ai giovani dicono di non voler consentire ad un costume permissivo 
sul piano morale e di guardare alla vita con senso di responsabilità, sa­
pendo assumere il proprio posto nella preparazione di un futuro diverso



268

e migliore di questo insìcuro presente. Né vogliono dimenticare gli an­
ziani: essi hanno da offrire un insostituibile apporto di saggezza e di espe­
rienza per un ricupero del senso della famiglia e delle tradizioni di cui 
essa è custode.

Una parola rivolgono con affetto alle famiglie cristiane: una parola che 
sia loro di sostegno e di incoraggiamento ad onorare la fede e a vivere il 
matrimonio come dono che alimenta la comunione coniugale ed è forza di 
purificazione e conforto nelle inevitabili prove che esse incontrano.

Il pensiero e l’affetto pastorale dei Vescovi va, infine, a tutte le fami­
glie del nostro Paese, senza eccezioni: non sono lontane dalla loro atten­
zione e dalla loro sollecitudine neppure quelle famiglie che hanno atte­
nuato o abbandonato la pratica della fede e non conservano più alcun 
rapporto con la Chiesa.

L'opera misteriosa della grazia e la segreta ma reale azione dello Spi­
rito mantengono viva la speranza che anch'esse possano ritrovare la via 
che porta all'incontro con Cristo e alla comunione della Chiesa.



269

«Nota pastorale»
sui criteri di ecclesialità dei gruppi, movimenti, associazioni

INTRODUZIONE

1. Il mistero della comunione del Padre, del Figlio e dello Spirito 
Santo, per l’opera e la preghiera di Cristo, compagina nell'unità tutta la 
comunità ecclesiale, e nello stesso tempo la vivifica nell’attuarsi delle 
Chiese particolari.

La varietà delle articolazioni dell’unico Corpo del Signore è frutto dei 
doni supremi ma anche di istanze umane, sempre però nell’identità e nel­
la missione della comunione che la Chiesa essenzialmente è.

2. Guardando in tale luce le nostre comunità ecclesiali, particolar­
mente dagli anni del Concilio ad oggi, non si può non rallegrarsi — come 
san Barnaba ad Antiochia (1) — per l'ondata di grazia che il Signore vi ha 
riversato mediante il suo Spirito. E' una grande fioritura di aggregazioni 
— gruppi, movimenti, associazioni — ricche di fermenti, di attività, di pro­
grammi, di intenti e desideri.

3. Tutti questi fermenti portatori di grazia e di doni sono da armo­
nizzare e far convergere al bene della vita e della missione della Chiesa: 
« Non spegnete lo Spirito, non disprezzate le profezie, esaminate ogni 
cosa, tenete ciò che è buono » (2). E questo è compito di tutti. E’ compito 
dei fedeli e dei Pastori: dei primi, per orientarsi convenientemente e sicu­
ramente nelle loro valutazioni e nei loro atteggiamenti; e dei secondi, 
per discernere autorevolmente, offrire con responsabilità e paternità pre­
senza e parola, e camminare con la propria Chiesa in comunione con le esi­
genze di tutte le comunità (3).

4. La presente « nota pastorale » si articola in tre riflessioni:

Premesse:
— circa la libertà di associazione nella Chiesa
— circa la denominazione delle realtà aggregative esistenti nella nostra 

Chiesa.

Parte prima:
— sui criteri di discernimento della ecclesialità delle associazioni, mo­

vimenti, ecc.

Parte seconda:
— sui criteri e condizioni di riconoscimento delle associazioni, di mo­

vimenti, ecc.



270

PREMESSE

La libertà dei laici di associarsi nella Chiesa

5. Di tutto l’insegnamento del Concilio intorno al laicato, un punto 
merita particolare attenzione: quello riguardante la libertà e il diritto 
dei laici di aggregarsi: «Salva la debita relazione con l’autorità ecclesia­
stica, i laici hanno il diritto di creare associazioni e di guidare e di dare il 
proprio nome a quelle già esistenti » (4).

Questa chiara affermazione discende coerentemente dalla partecipa­
zione dei laici alla comunione e alla missione della Chiesa. Il diritto di 
associarsi rappresenta un modo concreto, e insieme una garanzia, per vi­
vere tale partecipazione. E’ una dichiarazione di grande rilievo: alla precisa 
condizione della « debita relazione con l’autorità ecclesiastica », ricono­
sce senza incertezza e senza ambiguità un vero e proprio diritto di asso­
ciazione per finalità propriamente ecclesiali, diritto non derivante da una 
« concessione » dell'autorità pastorale ma fondato sullo « statuto battesi­
male » del laico cristiano.

Va rilevata la novità che il Concilio ha introdotto rispetto alla sche­
matizzazione e alla disciplina proprie del Codice di diritto canonico del 
1917.

In forza del can. 686, un’associazione aveva titolo ad esistere come tale 
nella Chiesa soltanto se era stata formalmente « eretta » o « approvata », 
con un atto di natura costituiva, dall'autorità ecclesiastica: sì che le as­
sociazioni o erano « riconosciute » o non avevano alcuna specifica consi­
stenza ecclesiale.

La nuova prospettiva conciliare fa leva invece sul diritto — che è uno 
dei diritti propri dei fedeli, derivanti dal loro « statuto sacramentale » — 
di associazione « nella Chiesa ». L’esercizio di tale diritto, però, è legittimo 
quando sia accompagnato dal rispetto delle condizioni oggettive relative 
ai fini, all’attività pastorale e alla struttura gerarchica della Chiesa.

Denominazione delle realtà aggregative

6. Una descrizione esemplificativa delle diverse forme di aggrega­
zione può essere fatta secondo le seguenti linee:

a) L'associazione presenta ordinariamente le seguenti caratteristiche:
— struttura organica e « istituzionale », definita in uno « statuto »;
— adesione dei membri, che avviene per condivisione degli scopi e de­

gli impegni statutari;
— adesione formale da parte dei membri, in base alle norme statutarie;
— stabilità e autonomia (relativa) dell’associazione in quanto istitu­

zione, al di là del variare dei membri;



271

— attribuzione delle cariche associative in base a criteri formali pre­
stabiliti dallo statuto.

b) Il movimento è in genere così caratterizzato:
— alcune « idee-forza » e uno « spirito comune » fanno da elementi ag­

greganti più delle strutture istituzionali;

— spesso l'aggregazione avviene, o almeno inizia, attorno alla figura 
e alla proposta di un « leader »;

— più che in uno statuto, ci si riconosce in una « dottrina » e in una 
« prassi », fortemente caratterizzanti, che tendono a diventare quasi una 
« spiritualità »;

— l’adesione non è formale, ma vitale: il movimento « sta » sulla ade­
sione vitale continuamente rinnovata dei membri, senza iscrizioni o tessere.

c) Il gruppo è di solito caratterizzato da:

— una certa « spontaneità » di adesione e di permanenza da parte dei 
membri;

— una certa omogeneità anche « affettiva »;

— grande libertà di auto-configurazione quanto a scopi, struttura e at­
tività del gruppo, e quindi tendenziale non-uniformità tra gruppo e gruppo;

— dimensioni relativamente ridotte e diffusione piuttosto limitata;
— talora, soprattutto se si tratta di « gruppi di spiritualità », un certo 

riferimento comune a una « figura » o a un « valore » identici.

7. E’ sempre però necessario tener presenti le seguenti osservazioni.
— I termini « associazione », « movimento », « gruppo » sono spesso 

variabili; neppure sono gli unici in uso (si pensi al termine « società » 
oppure « comunità »). Così pure in taluni casi il nome non corrisponde per­
fettamente alla figura sostanziale che designa.

— Si tratta perciò di indicazioni di massima, che servono almeno ad 
orientare in una complessa materia; dovendosi poi esprimere delle valu­
tazioni precise, sarà bene guardare alla sostanza delle cose, più che al 
nome, ed esaminare oculatamente ciascun caso.

— Si ricordi infine che in un campo come questo ben raramente si 
hanno realtà rigide e fisse: anche le associazioni si aggiornano e si rinno­
vano, fino a modificare i propri « statuti », così come gli stessi movimenti 
non sono normalmente privi di un « nucleo » identificante, sufficientemente 
preciso e stabile.



272

Parte prima

CRITERI PER IL DISCERNIMENTO

8. Sulla scorta degli elementi offerti dal Concilio e degli orientamenti 
che hanno presieduto all’elaborazione della imminente riforma del C.J.C., 
si possono tracciare alcune linee che servono come criteri autorevoli e 
sicuri di giudizio e di comportamento per i Pastori e, indirettamente, per 
le stesse aggregazioni, tanto per il discernimento dell’ecclesialità di que­
ste realtà aggregative, quanto per il riconoscimento esplicito delle me­
desime nel rapporto di collaborazione con i Pastori.

Sulla base dell’insieme delle indicazioni conciliari i criteri di ecclesia- 
lità sono facilmente riducibili ai seguenti: 1) fedeltà all’ortodossia, 2) con­
formità alle finalità della Chiesa, 3) comunione con il Vescovo, 4) ricono­
scimento della pluralità associativa e disponibilità alla collaborazione.

I. Ortodossia dottrinale e coerenza dei metodi e dei comportamenti

9. E' il primo criterio di ecclesialità, che merita attenta considerazione.

a) Una chiara adesione alla dottrina della fede cattolica e al magistero 
della Chiesa, che la interpreta e la proclama, è indubbiamente condizione 
indispensabile perché una realtà possa legittimamente esistere come tale 
« nella Chiesa ».

Questo requisito importa la disponibilità ad aderire all’insegnamento 
della Chiesa non soltanto quando essa propone « i principi dell’ordine eti­
co e religioso », ma anche quando essa attua il dovere e il diritto, che le 
competono, « di intervenire con autorità presso i suoi figli nella sfera dell’ 
ordine temporale per giudicare dell’applicazione di quei principi ai casi 
concreti » (5).

b) Occorre pure che le associazioni, movimenti e gruppi promuovano 
e garantiscano una limpida coerenza cristiana nei metodi formativi e nei 
comportamenti comunitari.

c) Non può mancare, in modo particolare, il necessario equilibrio che 
nell’azione formativa deve esistere:

— tra dimensione personale e dimensione comunitaria;
— tra appartenenza alla Chiesa e appartenenza al gruppo;

— tra impegno di preghiera, coerenza di vita e azione per gli altri;
— tra impegno del laico « nella Chiesa » e impegno del laico « nel 

mondo »;

— tra valorizzazione della vocazione specifica dei laici e riconosci­
mento della funzione ecclesiale della Gerarchia;



— tra autonomia di vita e di attività del gruppo e rapporto con le 
strutture fondamentali della vita pastorale (diocesi e parrocchie);

— quando si tratta di movimenti giovanili che hanno componenti ma­
schili e femminili, tra momenti di formazione e di vita distinti e momenti 
di formazione e di vita comuni.

d) La coerenza importa inoltre l’impegno di tendere a realizzare una 
« intima unità » tra la fede e la vita vissuta, nella convinzione che l’inci­
denza delle associazioni dipende « dalla testimonianza cristiana e dallo spi­
rito evangelico dei singoli membri e di tutta l’associazione » (6), e che per­
ciò « di ben poca utilità saranno (...) le associazioni più fiorenti, se non so­
no volte ad educare gli uomini alla maturità cristiana » (7).

e) Da parte infine di sacerdoti e religiosi, eventualmente coinvolti in 
tali realtà aggregative, si esige il rispetto degli obblighi prioritari della vita 
diocesana e della vita religiosa.

II. Conformità alle finalità della Chiesa

10. Questo requisito appare ovvio; ma non sembrano inutili, per una 
sua retta interpretazione, alcune precisazioni (8).

a) Svolgono attività sicuramente conformi alle finalità della Chiesa — 
ossia all’evangelizzazione — tutte quelle associazioni che si propongono 
scopi spirituali, religiosi, formativi, pastorali, come pure quelle che atten­
dono all’esercizio di opere di pietà, di misericordia, di carità. La conformità 
delle finalità di queste associazioni, movimenti, gruppi, ecc., con quelle del­
la Chiesa si mostra in questi casi molto nettamente; e il Concilio riconosce 
e raccomanda la ricchezza di iniziative che derivano da tali finalità.

b) Sono egualmente conformi alle finalità di evangelizzazione della 
Chiesa le associazioni che perseguono scopi di animazione cristiana dell’ 
ordine temporale.

Considerando però che tale scopo può essere realizzato in modi diversi, 
occorre tener conto della precisazione del Concilio il quale ritiene « di 
grande importanza, soprattutto in una società pluralistica, (...) che si fac­
cia una chiara distinzione tra le azioni che i fedeli, individualmente o as­
sociati tra loro, compiono in proprio nome come cittadini, guidati dalla co­
scienza cristiana, e le azioni che essi compiono in nome della Chiesa in 
comunione con i loro pastori » (9).

11. Si deve distinguere, a questo proposito, tra associazioni di ispi­
razione cristiana che operano nel temporale, e associazioni di animazione 
cristiana del temporale.



274

a) Le associazioni di ispirazione cristiana che operano nel temporale 
sono quelle i cui membri, interpretando le diverse situazioni culturali, pro­
fessionali, sociali, politiche, alla luce dei principi cristiani, e intervenendo 
in esse per farle crescere secondo prospettive di autentico umanesimo 
plenario, impegnano nella propria azione esclusivamente se stessi, ope­
rando sempre e soltanto sotto la propria responsabilità, personale o col­
lettiva (10).

Si tratta di realtà associative che, pur rivestendo una grande impor­
tanza come concreti strumenti per un’efficace azione dei cristiani nel mon­
do, non presentano tuttavia una specifica consistenza ecclesiale; ad esse, 
tra l'altro, possono aderire o comunque dare il proprio sostegno persone 
che ne condividono gli ideali e i programmi, anche senza condividere un 
preciso e personale impegno di fede e di vita ecclesiale (11).

L’autorità pastorale della Chiesa, di conseguenza, non assume una di­
retta responsabilità nei loro confronti (12).

b) Le associazioni di animazione cristiana del temporale sono invece 
quelle che mirano propriamente alla formazione, al coordinamento e al 
sostegno dei laici per una presenza cristianamente significativa nei diver­
si campi dell’impegno culturale, professionale, sociale. E’ una presenza 
che si propone espressamente finalità di testimonianza cristiana nell’im­
pegno di promozione umana e di partecipazione sociale e quindi presup­
pone nei membri una adesione personale ai valori evangelici, motivata 
dalla fede e sostenuta dalla carità, che diventa ansia apostolica soprattutto 
negli ambienti di vita e di lavoro.

Si tratta, in questo caso, di associazioni che, coerentemente alla loro 
natura, si raccordano in modo più o meno intenso con la comunità cristiana 
e con i suoi Pastori; che anzi, in un certo senso, la esprimono e la ren­
dono visibile sulla complessa frontiera delle realtà socio-temporali, pur 
trattenendosi dall’operare in proprio scelte politico-sociali in senso speci­
fico, che restano affidate all’ulteriore responsabilità dei cristiani, singoli o 
associati, « in quanto cittadini ».

Queste debbono essere ritenute, a loro modo, vere aggregazioni eccle­
siali e, pur distinte da quelle che hanno finalità spirituali-religiose-forma- 
tive-pastorali, rientrano nell’area delle realtà associative cui intende far 
riferimento la presente nota (13).

III. Comunione con il Vescovo

12. La volontà di piena comunione con il Vescovo, «principio visibile 
e fondamento dell’unità della Chiesa particolare » (LG, 22a), si dimostra 
autentica se si traduce concretamente nella disponibilità ad accogliere 
con lealtà e con fiducia:



275

a) i principi dottrinali e gli orientamenti pastorali che il Vescovo ri­
chiama nonché i sussidi spirituali e formativi che egli eventualmente offre;

b) la sua azione di coordinamento pastorale, che mira ad armonizzare 
tutta l’attività dei fedeli e a finalizzarla al bene comune della Chiesa, evi­
tando la dispersione delle forze o l’introduzione di forme e metodi meno 
opportuni;

c) l’esercizio del suo compito di vigilanza e, se occorre, di richiamo 
e di correzione per il recupero di una piena comunione ecclesiale (14);

d) il ministero del presbitero eventualmente inviato o approvato dal 
Vescovo.

IV. Riconoscimento della legittima pluralità delle forme associate nella 
Chiesa e disponibilità alla collaborazione con le altre associazioni

13. Si richiede da parte di ogni associazione un atteggiamento di ri­
spetto, di stima, di apertura verso le forme associative diverse dalla pro­
pria; e tale atteggiamento si dimostra vero se si traduce in una disponi­
bilità reale al coordinamento ed alla collaborazione con esse, pur nel ri­
spetto della natura propria di ciascuna, e al di sopra di ogni spirito discri­
minatorio, che comporta spesso il pericolo di autoidentificarsi con la Chiesa.

14. Per essere completi, occorre far cenno a un ultimo criterio di 
verifica dell’ecclesialità delle associazioni, che in un certo senso riassume 
e integra i quattro che si sono fin qui recensiti: e precisamente al crite­
rio dei frutti spirituali.

Per « frutti spirituali » si intendono quegli elementi di spiccato rilievo 
soprannaturale che accompagnano, su una certa distanza di tempo, l’ope­
ra di un’associazione, movimento, gruppo, ecc., e rappresentano, in un cer­
to senso, la controprova degli autentici dinamismi « spirituali » (cioè mos­
si dallo Spirito Santo) che in essi e attraverso di essi si esprimono: il 
largo spazio dato alla preghiera, lo stile di povertà, la disponibilità al ser­
vizio della carità, il fiorire di vocazioni sacerdotali e di speciale consa­
crazione, l’invenzione di nuovi metodi di evangelizzazione, il coraggio 
di una presenza esplicita in ambienti difficili, la passione per l’accosta­
mento dei lontani dalla pratica della fede, il maturare di vere conversioni, 
la forte « presa » sui giovani, la riscoperta della fraternità vissuta e della 
comunione dei beni, la rivalutazione dei carismi e dei ministeri, ecc.

Si dovrà però sempre ricordare che tali « frutti » sono a loro volta da 
verificare alla luce del complesso armonico di tutti i valori cristiani: così, 
ad esempio, la povertà non è oauperismo iroso e polemico, l’accostamento 
dei lontani non può finire in gretto proselitismo, la carità fraterna deve



276

essere esercitata in primo luogo verso le persone e le strutture ordinarie 
della comunità cristiana senza altezzose prese di distanza, le vocazioni 
devono accettare di farsi verificare dalla Chiesa e di inserirsi lealmente e 
cordialmente nei normali canali formativi da essa predisposti, il coraggio 
di una presenza esplicita non può assumere toni di intolleranza, la frater­
nità non deve scadere nell'Intimismo, l’apprezzamento dei carismi non può 
confondersi con la ricerca dello « straordinario », e via dicendo.

Parte seconda

CRITERI PER IL RICONOSCIMENTO

15. Gli elementi sin qui recensiti devono essere presenti in ogni as­
sociazione, movimento, gruppo, ecc., perché questi possano ritenersi ec­
clesiali; a partire da questa base comune e irrinunciabile possono darsi 
ulteriori sviluppi, nella linea del collegamento dell’associazione, movi­
mento, gruppo, ecc., con l’autorità ecclesiastica e della responsabilità 
che questa si assume nei riguardi dell’associazione stessa.

Si danno tre livelli:

a) A un primo livello si collocano le aggregazioni che, verificati i cri­
teri di ecclesialità, esistono e operano nella Chiesa, senza richiedere un 
esplicito riconoscimento da parte dell’autorità ecclesiastica: possono chia­
marsi «associazioni libere» («liberi coetus») (15) o «associazioni non 
formalmente riconosciute » (16).

b) A un secondo livello si trovano quelle aggregazioni che non si li­
mitano a vivere secondo lo statuto di libertà proprio di tutte le associa­
zioni veramente ecclesiali, ma domandano, e ottengono, uno speciale « ri­
conoscimento » da parte dell'autorità ecclesiastica: possono dirsi « asso­
ciazioni riconosciute » (« explicite agnitae ») (17).

c) A un terzo livello stanno quelle aggregazioni che vengono scelte e 
in particolar modo promosse dalla stessa Gerarchia ecclesiastica, per il 
valore che esse presentano in ordine al bene comune della Chiesa: sono 
le « associazioni scelte e promosse dalla Gerarchia » (« electae et parti­
culari modo promotae ab ecclesiastica auctoritate ») (18).

I. Aggregazioni libere o non riconosciute esplicitamente

16. Rappresentano la forma elementare di esercizio del diritto di as­
sociazione riconosciuto a tutti i fedeli nella Chiesa. Pur non essendo spe­
cificamente e formalmente « riconosciute » dalla Gerarchia, sono legit­
time «iniziative apostoliche nella Chiesa» (19), nelle quali gli aderenti



277

agiscono liberamente e solidalmente in vista di peculiari finalità che l’or­
dinamento della Chiesa apprezza generalmente come valide. E l'autorità 
pastorale, con il necessario discernimento, sempreché siano in esse veri­
ficabili i criteri di ecclesialità, assicura loro un giusto spazio di autonomia, 
garantisce gli aiuti spirituali e i sussidi pastorali che sono offerti a tutti 
i fedeli, le considera come espressioni della energia vivificante dello Spi­
rito Santo che distribuisce con sovrabbondanza i suoi doni, e attende una 
loro originale collaborazione nel programma pastorale proprio della Chiesa 
italiana e delle singole Chiese particolari.

Questo tipo elementare di aggregazione non abbisogna di autentica­
zioni e di autorizzazioni particolari. Come i singoli fedeli, che si sforzano 
di vivere genuinamente la vita cristiana in coerenza con il loro batte­
simo, non necessitano di alcuna speciale connotazione che li dichiari tali, 
perché la loro vita li proclama cristiani, e tali, fino a prova contraria, 
vanno ritenuti; così anche queste associazioni: finché esse realizzano in sé 
i criteri di ecclesialità possono agire liberamente nella Chiesa; anzi, se 
fanno bene potranno anche meritare « lode » o « raccomandazione » da par­
te del Vescovo (20).

Se invece la fedeltà ai valori ecclesiali si oscura, il Vescovo potrà as­
sumere nei loro confronti un significativo distacco. In casi dolorosi, ove 
addirittura dovesse venir meno qualche elemento irrinunciabile di comu­
nione ecclesiale, il Vescovo dovrà pronunciare una chiara parola di de­
nuncia o di richiamo, che metta in guardia la generalità dei fedeli e sti­
moli gli interessati a un sincero e fattivo ripensamento; e sino a che non 
saranno nuovamente assicurati i criteri di ecclesialità si dovrà prendere 
atto che tale aggregazione non può più essere ritenuta una vera associa­
zione ecclesiale e perde conseguentemente il suo statuto di legittimità e 
di libertà nella comunità cristiana.

17. Qui occorre parlare della «debita relazione con l'autorità eccle­
siastica» (21), che le associazioni, i movimenti e i gruppi — per i quali 
non occorrano speciali autorizzazioni o riconoscimenti — devono avere.

Tale « relazione » è necessaria, perché l’attività di queste aggregazioni 
« sia inserita con il debito ordine nell’apostolato di tutta la Chiesa; anzi, 
l’unione con coloro che lo Spirito Santo ha posto a reggere la Chiesa di 
Dio (22) è un’elemento essenziale dell’apostolato cristiano » (23).

Ne consegue, in primo luogo, che il Vescovo deve poter conoscere l'esi­
stenza e valutare la natura e le finalità di queste associazioni, movimenti 
e gruppi. Al che corrisponde il dovere, da parte dei responsabili dei me­
desimi, di presentarsi al Vescovo e di offrirgli tutti gli elementi idonei 
allo scopo.



278

L’autorità ecclesiastica, poi, oltre che «promuovere» (24), e «fornire 
i principi e gli aiuti spirituali » (25), ha il compito: a) di armonizzare l'atti­
vità delle associazioni, movimenti e gruppi dei laici con le finalità com­
plessive dell’azione pastorale della Chiesa (26); b) di vigilare affinché 
siano conservati «la dottrina e l’ordine» (27).

L’espressione « dottrina e ordine » esprime il compito tradizionale del­
la vigilanza: i doni dello Spirito sono dati « per l’edificazione della 
comunità» (28), nella quale tutto deve avvenire «decorosamente e con 
ordine » (29). Il ministero di discernimento comporta per i Vescovi di vigi­
lare perché non si promuovano nuove associazioni od opere senza motivi 
sufficienti, perché non si mantengano in vita più del necessario associa­
zioni o metodi superati, e perché forme associative istituite in una nazio­
ne non vengano portate indiscriminatamente in altre (30).

il. Aggregazioni riconosciute dall’autorità ecclesiastica

18. Alcune realtà associative, assicurata la loro conformità con i va­
lori ecclesiali, non si limitano a vivere e a operare nel quadro della legit­
timità e della libertà a tutte garantite nella Chiesa, ma desiderano e chie­
dono all’autorità ecclesiastica una particolare ed esplicita approvazione, 
che di solito si esprime con il termine « riconoscimento »; quando tale 
approvazione viene concessa, associazioni, movimenti o gruppi « ricono­
sciuti » assumono uno speciale rilievo nell’organismo ecclesiale, perché il 
loro rapporto con l’autorità pastorale si articola in modo più preciso e più 
impegnativo (31).

Si è di fronte a uno sviluppo ulteriore nella linea di quei «vari tipi di 
rapporti con la Gerarchia » che il Concilio ha illustrato (32). E’ perciò op­
portuno indicare, anche in riferimento a questo tipo di aggregazioni eccle­
siali, alcune linee direttive che valgano sia per loro che per i Vescovi 
come traccia sicura sul piano pastorale.

Condizioni per il riconoscimento

19. Perché l’autorità ecclesiastica possa « riconoscere » gruppi, movi­
menti, associazioni, è necessario che questi assicurino alcuni precisi re­
quisiti di ordine sia formale che sostanziale.

A) Requisiti di ordine formale
20. Le associazioni richiedenti devono in primo luogo presentare gli 

elementi indispensabili di ordine formale, cioè quel complesso di dati in­
dividuanti che permettano un’adeguata conoscenza e una fondata valuta­
zione della loro fisionomia, delle loro finalità, dei metodi e dei contenuti 
della loro azione apostolica.



279

In particolare si richiede:

a) la presentazione dello statuto (o di una base normativa equivalen­
te), dal quale risulti, tra l'altro, la precisa denominazione e la finalità dell’ 
associazione;

b) l’indicazione sufficientemente documentata delle dimensioni orga­
nizzative e operative (se a livello nazionale o a livello inferiore o supe­
riore);

c) la specificazione del tipo di presenza nell’ordinamento istituzionale 
della Chiesa in Italia, con riferimento al criterio « territoriale » (parrocchia, 
diocesi, circoscrizioni pastorali regionali, ecc.), oppure al criterio « per­
sonale » (movimenti di ambiente, professionali, di categoria, ecc.);

d) l'indicazione degli organi direttivi con la specificazione dei nomi­
nativi dei responsabili e della modalità della loro designazione;

e) la segnalazione dell’eventuale presenza di sacerdoti, dichiarando a 
quale titolo essi partecipano alla vita della associazione, movimento, grup­
po, e da chi vengono presentati per eventuali ruoli di responsabilità.

B) Requisiti di ordine sostanziale
21. Per ottenere il « riconoscimento » occorre soprattutto garantire 

l’autorità ecclesiastica circa l'esistenza di alcuni requisiti sostanziali. Non 
si tratta di elementi ulteriori e diversi rispetto ai criteri indicati per il 
discernimento; sono piuttosto una ripresa, un approfondimento e una spe­
cificazione di quelli, in una prospettiva di più impegnativo rapporto con la 
Gerarchia e di disponibilità più organicamente assicurata a collaborare 
con i suoi indirizzi pastorali. Essi sono fondamentalmente tre:

a) la dichiarata disponibilità a convergere, secondo il proprio carisma, 
nelle scelte pastorali della Chiesa italiana e della Chiesa particolare (dio­
cesi) interessata, accogliendo cioè e valorizzando gli orientamenti e i 
programmi proposti dai Vescovi a tutta la comunità cristiana, collegandovi 
costruttivamente i propri, e apportando al loro approfondimento e alla loro 
realizzazione la genialità peculiare e la forza organizzativa dell’associa­
zione e dei suoi membri;

b) l’impegno a partecipare a pieno titolo, come segno concreto di 
tale disponibilità, ai « consigli » o alle « consulte » per l’apostolato dei 
laici, la cui istituzione è espressamente raccomandata, a diversi livelli, 
dal Concilio Vaticano II (33); nonché l’impegno a sostenere i consigli pa­
storali e gli altri organismi della pastorale d'insieme;

c) l’impegno a riconoscere e ad accogliere la presenza e l’azione di 
sacerdoti idonei e convenientemente formati, nominati dal Vescovo (op­
pure, ai rispettivi livelli, dalla Conferenza Episcopale Regionale o dalla 
C.E.I.), sentiti i responsabili delle associazioni, e dal Vescovo stesso



280

(o dalla rispettiva autorità competente) « mandati » alla associazione, mo­
vimento, ecc, come espressione visibile di piena comunione ecclesiale e 
di positivo raccordo pastorale, oltre che come aiuto offerto dalla Chiesa 
per una più profonda e completa formazione apostolica degli associati (34).

Effetti del riconoscimento

22. Il riconoscimento è un atto specifico, che è destinato a produrre 
particolari effetti. Tali effetti possono essere delineati secondo alcune spe­
cificazioni.

a) Innanzitutto, è importante ricordare che il riconoscimento concesso 
dall’autorità ecclesiastica non muta la natura dei singoli gruppi, movimenti 
o associazioni, i quali continuano a rappresentare e a impegnare se stes­
si, non l’autorità che li ha riconosciuti.

Il riconoscimento è indubbiamente un atto ricco di valore ecclesiale, 
ma non è tale da comportare una sorta di « indentificazione » tra la ag­
gregazione e la Chiesa, tra orientamenti e scelte inevitabilmente parziali 
e relative e la posizione della Gerarchia ecclesiastica che esprime gli in­
dirizzi della Chiesa in quanto tale.

Ogni associazione riconosciuta coinvolge nelle proprie scelte se stes­
sa, con ì propri valori e i propri limiti, non certamente tutta la Chiesa; 
pur non potendosi dimenticare che, in qualche modo, essa esprime vera­
mente la realtà della Chiesa, nel suo stesso esistere come fatto di ag­
gregazione intraecclesiale e nel suo operare come componente concreta 
di quella comunità cristiana nella quale il mistero della « comunione » si 
incarna e si manifesta.

b) Il riconoscimento assicura però i fedeli circa il valore spirituale, 
la significatività ecclesiale, la capacità di incidenza e quindi l’utilità pa­
storale di quel determinato gruppo, movimento o associazione. Anzi, esso 
contiene una implicita « raccomandazione » di tale realtà associativa fatta 
alla generalità dei fedeli (35): l'adesione a quel gruppo, movimento o as­
sociazione rappresenta una strada sicura e un valido aiuto per chi vuole 
impegnarsi in una forma di vita e di attività ecclesiale organizzata, perché vi 
troverà il modo di formare meglio se stesso, sviluppando anche le proprie 
legittime inclinazioni e preferenze spirituali e apostoliche, e nello stesso 
tempo di collaborare efficacemente, per l’ambito cui l’associazione si ri­
ferisce, all’azione evangelizzatrice della Chiesa. In questo senso il rico­
noscimento rappresenta una particolare forma di promozione del laicato 
da parte della Gerarchia (36) e una specifica modalità di inserimento delle 
realtà « riconosciute » nell’attività di tutta la Chiesa (37).

c) Infine, garantendo da parte delle associazioni uno stabile raccordo 
con le scelte e i piani pastorali dei Vescovi il riconoscimento offre anche



281

alla Gerarchia un prezioso affidamento ai fini di una organica programma­
zione pastorale, che in tal modo si arricchisce della possibilità di assicurare 
presenze organizzate e articolate nelle complesse situazioni umane, cul­
turali e sociali che caratterizzano la società contemporanea (38).

Problemi particolari

23. A questo punto si rendono necessarie alcune chiarificazioni, 
in risposta a problemi concreti che facilmente potrebbero sorgere in una 
materia oggettivamente complessa e delicata.

E’ da premettere che il riconoscimento non si esprime in forme e con 
intensità sempre identiche. Esso può configurarsi diversamente « secondo 
le diverse forme e i diversi oggetti dell’apostolato stesso » (39).

a) Quanto alla diversità di oggetto, è chiaro che altro è il ricono­
scimento di un’associazione a finalità spirituale-religiosa-pastorale, e altro 
quello di una associazione che si propone scopi di animazione cristiana 
del temporale. Non sono invece formalmente « riconoscibili » le asso­
ciazioni di ispirazione cristiana che operano nel temporale, perché l’au­
torità ecclesiastica non intende assumere nei loro confronti alcuna di­
retta responsabilità. Questa differenza nel modo e nell'Intensità del rico­
noscimento può esprimersi secondo diversi indici; ma il principale resta 
normalmente quello del « titolo » e della « funzione » che vengono attri­
buiti alla presenza e all'opera del sacerdote « mandato » dal Vescovo al­
l'associazione (40).

b) Quanto alla diversità di forme, è da ricordare che nelle aggrega­
zioni di cui si parla si esprime liberamente il diritto di associazione che 
è proprio dei fedeli, e che quindi la determinazione delle modalità speci­
fiche secondo le quali si intendono perseguire le finalità dell'associazione 
dipende ultimamente dai soggetti promotori e può portare a configura­
zioni diverse. Nel valutare queste diverse forme, l’autorità ecclesiastica è 
a sua volta libera di apprezzarne la conformità maggiore o minore alle ur­
genze pastorali e alle proprie linee programmatiche generali e specifiche, 
e di modulare quindi diversamente l'intensità e la forma del riconosci­
mento che ritiene opportuno di concedere.

24. Il riconoscimento di un'associazione si deve esprimere in un atto 
di approvazione formale e specifica.

Tale atto è di competenza del Vescovo quando l'associazione che chiede 
il riconoscimento ha rilievo esclusivamente diocesano. Con esso il Ve­
scovo impegna in modo qualificato la propria prudenza pastorale, in sin­
tonia col bene generale della Chiesa; il riconoscimento dovrà perciò deri-



282

vare da una ponderata valutazione e fondarsi su oggettive e assodate 
motivazioni.

Il riconoscimento dato da un Vescovo produce però effetto soltanto 
nella sua Chiesa particolare e non impegna di per sé gli altri Vescovi, an­
che se, ovviamente, la decisione presa dal primo non può non rappre­
sentare un indizio di valore e un motivo di attenta considerazione anche 
per gli altri. Quando una associazione è presente, di fatto, in più dioce­
si, è opportuno ricercare una valutazione comune tra i Vescovi inte­
ressati, al fine di evitare atteggiamenti divergenti.

Il riconoscimento, inoltre, comporta una valutazione complessiva della 
associazione che, se è primariamente di merito, presenta anche aspetti di 
opportunità pastorale. Nessun Vescovo perciò può essere obbligato a ri­
conoscere un'associazione, anche se questa si presenta con finalità e ca­
ratteristiche che sono di per sé apprezzabili o anche altamente posi­
tive. Non tutto ciò che è buono è anche opportuno; e in ogni modo c’è un 
ordine pure nella carità. Il giudice ultimo del riconoscimento di un’asso­
ciazione in una determinata diocesi resta il Vescovo, che è il pastore di 
quella Chiesa e il sapiente moderatore dei doni e delle funzioni in vista 
della utilità comune (41).

Quando invece un’associazione ha rilevanza nazionale, la concessione 
del riconoscimento spetta alla Conferenza Episcopale Italiana, secondo le 
sue norme statutarie.

In questo caso il riconoscimento vale per tutta la Chiesa italiana.

Resta tuttavia salvo il diritto di ogni Vescovo di dare, di rinviare o di 
negare il proprio assenso alla presenza e alla attività di quella determi­
nata associazione nella propria diocesi, in base alle ragioni di opportunità 
pastorale già richiamate; tuttavia tali ragioni devono essere in que­
sto caso particolarmente ponderate, dal momento che il riconoscimento 
nazionale comporta un apprezzamento positivo dell’associazione che è 
di non lieve entità.

III. Associazioni « scelte e promosse » dall'autorità ecclesiastica

25. Una terza categoria di forme associative è quella comprendente 
le associazioni, movimenti, gruppi, ecc., che vengono « scelti in modo par­
ticolare » dall’autorità ecclesiastica per essere « più strettamente unite al 
suo ufficio apostolico », e per le quali l’autorità stessa « assume una parti­
colare responsabilità» (42).

Di fatto, in Italia, questo tipo di realtà associativa si è attuato e si 
attua nella Azione Cattolica Italiana, che presenta, congiunte insieme, 
tutte le quattro note precisate dal Concilio Vaticano II (43). Di conse­
guenza, l’A.C.I. si caratterizza per lo speciale rapporto con i Vescovi e la



283

loro Conferenza Episcopale, che ne hanno ripetutamente affermata la sin­
golare validità, sostenendone ed accompagnandone l'impegno.

In merito si rimanda, oltre che ad AA 20, ai discorsi di Paolo VI, alla 
Il Assemblea Nazionale dell’A.C.I., del 22-9-1973; alla III Assemblea Na­
zionale dell’A.C.I. del 25-4-1977; al discorso di Giovanni Paolo II alla IV As­
semblea Nazionale dell’A.C.I. del 27-9-1980; alla lettera del Consiglio Per­
manente della C.E.l. al Presidente dell’A.C.I. del 22-2-1976; e al documento 
della C.E.l., «Evangelizzazione e Ministeri», del 15-8-1977, nn. 78-82 (44).

Il prezioso patrimonio ecclesiale, storico e culturale dell’A.C.I. e le 
motivazioni ecclesiali che ispirano questa « particolare forma di ministe- 
rialità laicale» (Paolo VI, 25-4-1977) giustificano la speciale sollecitudine 
che l’Episcopato Italiano dedica a questa Associazione.

CONCLUSIONE

26. Forse è bene, chiudendo questa « nota pastorale » rilevarne an­
cora una volta l'anima e il fine.

L’anima è quella dell’amore alla Chiesa: la Chiesa attuata da Cristo 
per volontà del Padre con la presenza vivificante dello Spirito; la Chiesa 
costituita da noi tutti, fedeli e Pastori, portatori ciascuno di doni e cari­
smi e ministeri particolari, per essere, tutti insieme, un « corpo, ben com­
paginato e connesso, mediante la collaborazione di ogni giuntura, secondo 
l’energia propria di ogni membro », e ricevere così « forza per crescere in 
modo da edificare se stesso nella carità » (45).

L'anima dunque, è l'amore: un amore fatto di rispetto, di stima, di ve­
nerazione, di apertura, di comprensione, tanto per le persone quanto per 
lo Spirito che le guida.

Ma l'amore è comunione, mediante lo Spirito Santo, « col Padre e col 
Figlio suo Gesù Cristo » (46), e con i fratelli. E domanda di incarnarsi in 
comunità, nella comunità ecclesiale, che si riflette e rifrange in ogni ag­
gregazione di fedeli.

Lo scopo di questa « nota » risulta evidente: è l'invito a cooperare alla 
costruzione della comunità cristiana nella comunione più vera e più piena. 
Roma, 22 maggio 1981



284

NOTE
(1) Cfr. At 11, 23-24; cfr. anche «Evangelizzazione e ministeri », 15-8-77, n. 94.
(2) 1 Ts 5, 19-21.
(3) Cfr. LG 12; AA 3.
(4) AA 19d; cfr. anche AA 15; LG 37c.
(5) Giovanni XXIII, Enc. «Pacem in terris», n. 57; cfr. anche GS 43b; Paolo VI, 

Lett. Ap. « Octogesima adveniens », n. 4.
(6) AA 19b.
(7) PO 6b; cfr. anche Giovanni Paolo II, Esort. Ap. « Catechesi tradendae », n. 70.
(8) Per quanto riguarda, tra le altre, le finalità apostoliche della Chiesa, è noto che 

il Concilio Vaticano II presenta un concetto di "apostolato” molto ampio: lo rife­
risce infatti non soltanto alla finalità che, con terminologia piuttosto fluttuante, 
chiama « soprannaturale » (CD 17b), « religiosa » (GS 42b), « immediatamente 
spirituale» (AA 24d). e che consiste nella « salvezza degli uomini», cioè nel 
« portare il messaggio di Cristo e la sua grazia agli uomini » (AA 5); ma lo 
estende anche alla finalità della «animazione cristiana dell'ordine temporale» 
(AA 19a), alla missione di « permeare e perfezionare l’ordine delle realtà tempo­
rali con lo spirito evangelico » (AA 5), che si traduce nel « lavorare affinché gli 
uomini siano resi capaci di ben costruire l’ordine temporale e di ordinarlo a Dio 
per mezzo di Cristo » (AA 7d), o, in altri termini, nel far sì che l’ordine tempo­
rale sia « instaurato in modo che, nel rispetto integrale delle leggi sue proprie, 
sia reso ulteriormente conforme ai principi della vita cristiana » (AA 7 f; su 
questo aspetto, cfr. anche la sottolineatura molto forte dell’Esortazione apo­
stolica di Paolo VI « Evangelii nuntiandi », n. 70). Ciò si spiega nella luce della 
convinzione del Concilio che, sebbene l’ordine "temporale” e quello "spirituale” 
siano distinti, tuttavia « nell’unico disegno di Dio sono così legati, che Dio stesso 
intende ricapitolare in Cristo tutto il mondo per formare una nuova creatura, 
in modo iniziale su auesta terra, in modo perfetto nell’ultimo giorno », e che 
« in ambedue gli ordini il laico, che è ad un tempo fedele e cittadino, deve 
continuamente farsi guidare dalla sola coscienza cristiana » (AA 5).

(9) GS 76a; cfr. anche LG 36d.
(10) Hanno tale natura, ad esempio, quelle realtà associative che si propongono 

finalità direttamente politiche o sindacali, o di intervento e servizio sociale, o 
di promozione professionale, o di azione solidaristica e cooperativa; così pure 
quelle che — come oggi s’usa dire — operano "nel civile”, come aggregazioni 
politico-culturali in senso lato (pre ed extra partitiche).

(11) A bene vedere, si tratta di organismi "civili” più che "ecclesiali”, anche se in 
concreto sono promossi da cristiani che in essi mettono a frutto la luce che 
proviene dalla fede e la forza d’impegno che nasce dalla carità. In tali organismi 
si esprime piuttosto quel diritto di libera associazione per finalità non contra­
stanti con i valori fondamentali che è proprio della persona umana in quanto 
tale ed è solitamente riconosciuto come diritto costituzionalmente garantito 
negli Stati veramente democratici.
Si può ricordare una pagina illuminante del terzo Sinodo dei Vescovi: 
« Di per sé, non spetta alla Chiesa, in quanto comunità religiosa e gerarchica, 
fornire soluzioni concrete in campo sociale, economico e politico per la causa 
della giustizia nel mondo. La sua missione, però, porta con sé la difesa e la 
promozione, della dignità e dei diritti fondamentali della persona umana. I 
membri della Chiesa, in quanto membri della società civile, hanno il diritto e 
il dovere di perseguire, al pari degli altri cittadini, il bene comune. I cristiani de­
vono adempiere con fedeltà e competenza le loro funzioni di ordine temporale... 
Essi devono operare, come un fermento nel mondo, nella vita familiare, profes­
sionale, sociale, culturale e politica. Sta a loro assumersi in tutto auesto campo 
la propria responsabilità, seguendo come guida lo spirito del Vangelo e la 
dottrina della Chiesa. In tale modo, rendono testimonianza alla potenza detto 
Spirito Santo con la loro azione a servizio degli uomini in tutto Quello che 
decide della esistenza e del futuro dell’umanità. E mentre attendono a quelle 
attività essi operano in linea generale per iniziativa loro propria, senza coinvol­
gere la responsabilità della Gerarchia ecclesiastica; tuttavia, in Qualche modo, 
impegnano la responsabilità della Chiesa, essendo suoi membri » (TTI Sinodo 
dei Vescovi 1971, «La giustizia nel mondo», II, La missione della Chiesa, della 
Gerarchia e dei cristiani).



285
(12) Ciò non significa, peraltro, che la Gerarchia ecclesiastica non possa e, in deter­

minate circostanze, non debba prendere posizione anche in rapporto a queste 
realtà: « Nei confronti delle opere e delle istituzioni di ordine temporale, il 
compito della Gerarchia ecclesiastica consiste nell’insegnare e interpretare 
autenticamente i principi dell'ordine morale che devono essere rispettati nelle 
cose temporali; inoltre è in suo potere giudicare, tutto ben considerato, e 
servendosi dell'aiuto di esperti, della conformità di tali opere e istituzioni con 
i principi morali e stabilire quali cose sono necessarie per custodire e promuo­
vere i beni di ordine soprannaturale » (AA 24g).

(13) Si danno talvolta associazioni che perseguono finalità « miste », cioè sia di 
formazione e di impegno religioso-spirituale, sia di animazione cristiana del 
temporale. La cosa, anche se possibile, non è priva di aspetti delicati, e 
richiede perciò grande equilibrio e discrezione, soprattutto in chi dirige tali 
associazioni, alle quali in ogni modo andranno opportunamente applicate le 
indicazioni qui offerte a proposito dell’uno e dell’altro tipo di finalità apostolica.

(14) E’ opportuno ricordare che la vigilanza, prima ancora che un diritto, è un dovere 
apostolico per il Vescovo; che il suo esercizio può esprimersi, tra l’altro, nella 
richiesta di dati e di informazioni, nella verifica di programmi e di pubblica­
zioni, nell’invito fatto ai responsabili a conferire con lui, nell’invio di delegati 
di sua fiducia, nella visita dell’associazione; e che sempre, anche quando si 
traduce in qualche rilievo critico, essa mira a chiarire, a correggere, a stimo­
lare il ricupero di una piena autenticità ecclesiale.

(15) Cfr. AA 18b.
(16) Sarebbe molto utile stabilire per questa prima categoria di associazioni una 

denominazione chiara e uniforme. Tutto sommato, sembra proprio da preferire 
l’espressione « associazioni libere » o « non riconosciute ». Si ritiene infatti 
meno opportuna la dizione « associazioni ecclesiali », perché sembra dar per 
scontata la "ecclesialità”, che invece resta da verificare in concreto in base ai 
criteri indicati, e perché non distingue questa prima categoria di associazioni 
da quelle "riconosciute”, che sono pure "ecclesiali”. Anche la dizione « impli­
citamente riconosciute » (in correlazione con quelle che sono invece « esplicita­
mente riconosciute ») non soddisfa, perché sembra dar per avvenuto in esse 
il riconoscimento dei criteri di ecclesialità, che invece resta, in concreto, da 
verificare, e perché introduce una certa ambiguità nel concetto di "ricono­
scimento”.

(17) Cfr. AA 24d.
(18) Cfr. AA 24e.
(19) AA 24c.
(20) AA 19.
(21) AA 19d.
(22) Cfr. At 20, 28.
(23) AA 23a.
(24) AA 24a.
(25) AA 24a.
(26) Cfr. AA 23a; cfr. anche AA 26a; e Giovanni Paolo II, Discorso al Consiglio 

Permanente della CEI, 24 gennaio 1979, n. 3, e Discorso alla XVII Assemblea 
Generale della CEI del 29 maggio 1980, n. 8.

(27) AA 24a.
(28) I Cor 14, 12.
(29) 1 Cor 14, 40.
(30) Cfr. AA 19d.
(31) Cfr. AA 24d.
(32) Cfr. AA 24b.
(33) Cfr. AA 26 a-b.
(34) Cfr. AA 25b.
(35) Cfr. AA 21.
(36) Cfr. AA 24a; 25a.
(37) Cfr. AA 23a.
(38) A questo proposito è da rilevare che soprattutto nelle associazioni riconosciute 

sarà facile rintracciare la presenza di veri e propri "ministeri”, almeno in 
capo ai responsabili, secondo l’autorevole indicazione dell’Esortazione Aposto­
lica « Evangelii nuntiandi », la quale recensisce tra i « ministeri, nuovi in appa­
renza, ma molto legati ad esperienze vissute dalla Chiesa nel corso della sua



286
esistenza » quello « dei responsabili di movimenti apostolici » (cfr. n. 73; v. anche, 
con più ampio sviluppo, il documento della CEI « Evangelizzazione e ministeri » 
del 15 agosto 1977, ai nn. 78-82). Ciò perché nelle associazioni riconosciute sono 
più chiaramente e organicamente assicurati i quattro elementi costitutivi della 
« ministerialità non ordinata »: soprannaturalità di origine, ecclesialità di fine 
e di contenuto, stabilità di prestazione, pubblicità di riconoscimento (cfr. 
« Evangelizzazione e ministeri », cit., nn. 67-69).

(39) Cfr. AA 24b.
(40) La prassi attuale, ad esempio, a livello di associazioni nazionali conosce le 

diverse figure del sacerdote "consigliere”, "consulente” e "assistente”. Questa 
distinzione segnala indubbiamente una diversa intensità di collegamento tra 
l'autorità ecclesiastica e l’associazione (minima nel caso del « consigliere », 
massima nel caso dell’« assistente ») e al tempo stesso corrisponde al diverso 
oggetto e alle diverse forme che le associazioni presentano; tuttavia non offre 
connotati così definiti e stabili da poter essere assunta, almeno per ora, come 
criterio formale e ufficiale di qualificazione della specifica posizione ecclesiale 
delle diverse associazioni riconosciute.

(41) Cfr. AA 19d.
(42) Cfr. AA 24c.
(43) Cfr. AA 20.
(44) Per facilitare la lettura, si riportano almeno alcuni numeri (79-81) del docu­

mento CEI, « Evangelizzazione e ministeri »:
Tra questi ministeri... crediamo di dover segnalare l’Azione Cattolica, già dal 
Concilio vista come una forma ministeriale. Il nostro Papa, poi, in più di una 
occasione, ha voluto ribadire l’idea, rilevando che l’Azione Cattolica, « in quanto 
collaborazione dei laici all’apostolato gerarchico della Chiesa, ha un posto non 
storicamente contingente, ma teologicamente motivato nella struttura eccle­
siale... », perché « chiamata a realizzare una singolare forma di ministerialità 
laicale, volta alla plantatio Ecclesiae e allo sviluppo della comunità cristiana 
in stretta unione con i ministeri ordinati ».
Noi sentiamo e vediamo l’Azione Cattolica — con il Concilio — nella scia « di 
quegli uomini e donne che aiutavano l’apostolo Paolo nella evangelizzazione, 
faticando molto per il Signore ». Così nelle lettere di San Paolo: « Esorto Evodia 
ed esorto anche Sintiche ad andare d’accordo nel Signore. E prego te pure, mio 
fedele collaboratore, di aiutarle, perché hanno combattuto per il Vangelo 
insieme con me, con Clemente e con gli altri miei collaboratori, i cui nomi sono 
nel libro della vita ». « Salutate Prisca e Aquila, miei collaboratori in Cristo 
Gesù... salutate anche la comunità che si riunisce nella loro casa... Salutate 
Maria, che ha faticato molto per voi... Salutate Andronico e Giunia... sono 
degli apostoli insigni... ».
Questa qualifica di « singolare forma di ministerialità laicale » giunge a definire 
l’Azione Cattolica dopo decenni di studi e.di benefica presenza apostolica, che 
hanno non poco contribuito a sviluppare la teologia del laicato e le forme 
molteplici della sua partecipazione alla missione della Chiesa. E’ tempo, perciò, 
che sacerdoti e laici armonizzino le loro vedute circa l’Azione Cattolica a queste 
prospettive, del resto già decisamente presenti nella dottrina del Concilio. Note­
vole impulso verrà all’impegno apostolico nella misura in cui saranno superati 
pregiudizi e disattenzioni e saranno accolte queste indicazioni che il servizio 
ecclesiale e la voce dello Spirito suggeriscono.
Come, d’altra parte, una più efficace adesione a queste prospettive gioverà alla 
stessa Azione Cattolica per realizzare il ministero che la qualifica al servizio 
della Chiesa, secondo le condizioni indicate dalla « Evangelii nuntiandi ».

(45) Ef 4, 16.
(46) 1 Gv 1, 3.



287

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Rinunce

PIGNATA don Giacomo, nato a Torino il 6-6-1922, ordinato sacerdote il 
29-6-1947, ha presentato rinuncia alla parrocchia di N. Signora del S. Cuore di 
Gesù in Torino - b.ta Paradiso.

La rinuncia è stata accettata dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza a 
partire dal 18 maggio 1981.

BOTTASSO p. Maurizio — della Congregazione dell’Oratorio di S. Filippo 
Neri — nato a Peveragno (CN) il 28-6-1925, ordinato sacerdote il 22-9-1951, ha 
presentato rinuncia alla parrocchia di S. Eusebio V.M. (S. Filippo) in Torino.

La rinuncia è stata accettata dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza a par­
tire dal 1° giugno 1981.

CERRATO don Secondino, nato a Torino 1'11-2-1920, ordinato sacerdote 
il 27-6-1943, ha presentato rinuncia alla parrocchia di S. Giacomo Maggiore 
Apostolo in La Loggia.

La rinuncia è stata accettata dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza a 
partire dal 16 giugno 1981.

FAVA don Cesare, nato a Castellamonte il 2-4-1915, ordinato sacerdote il 
2-6-1940, ha presentato rinuncia alla parrocchia dei Ss. Claudio e Dalmazzo 
in Castiglione Torinese.

La rinuncia è stata accettata dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza a 
partire dal 1° luglio 1981.

SCACCABAROZZI teol. Modesto, nato a Torino l'11-2-1906, ordinato sa­
cerdote il 29-6-1928, ha presentato rinuncia alla parrocchia dei Ss. Massimo, 
Pietro e Lorenzo in Collegno.

La rinuncia è stata accettata dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza a 
partire dal 1° luglio 1981.

Incardinazione

BOTTASSO don Maurizio, nato a Peveragno (CN) il 28-6-1925, ordinato 
sacerdote il 22-9-1951 — già membro della Congregazione dell’Oratorio di S. 
Filippo Neri — è stato incardinato nella diocesi di Torino in data 1° giugno 1981.

Nomine

CISMONDI p. Benigno o.f.m. capp., nato a Busca (CN) il 30-6-1931, ordi­
nato sacerdote il 20-2-1955, è stato nominato, in data 1° maggio 1981, previi



288

gli accordi con l’Ordine Mauriziano, rettore dell’abbazia di S. Antonio di Ran- 
verso, 10090 Buttigliera Alta - Fraz. Ferriera, tei. 93 80 25.

GIAIME don Bartolomeo, nato a Paesana (CN) il 24-7-1949, ordinato sa­
cerdote 1’8-6-1974, è stato nominato, in data 18 maggio 1981, vicario economo 
della parrocchia di N. Signora del S. Cuore di Gesù in Torino - b.ta Paradiso.

GAUNA p. Gian Franco — della Congregazione dell’Oratorio di S. Filippo 
Neri — nato a Santhià (VC) il 26-4-1950, ordinato sacerdote il 29-6-1975, è 
stato nominato, in data 1° giugno 1981, vicario economo della parrocchia di 
S. Eusebio V.M. (S. Filippo) in Torino.

Servizio diocesano Terzo Mondo
Nomina del responsabile

Il Cardinale Arcivescovo, in data 30 maggio 1981, ha nominato il signor 
Gorzegno Edoardo — residente in Torino, via B. De Canal n. 53 — responsabile 
del Servizio diocesano Terzo Mondo, che ha sede in Tornio - via Magenta 
n. 12 bis.

Il signor Edoardo Gorzegno sostituisce il dott. Piergiorgio Gilli che ha ras­
segnato le sue dimissioni dall’incarico di coordinatore del predetto organismo 
diocesano.

Riconoscimenti agli effetti civili

— chiesa parrocchiale di S. Ermenegildo in Torino
Con D.P.R. del 13 febbraio 1981, n. 170, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 2-5-1981, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa parrocchiale di S. Ermenegildo in Torino.

— chiesa parrocchiale di S. Vincenzo de’ Paoli in Torino
Con D.P.R. del 13 febbraio 1981, n. 171, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 2-5-1981, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa parrocchiale di S. Vincenzo de’ Paoli in Torino.

— chiesa parrocchiale del Santo Natale in Torino
Con D.P.R. del 13 febbraio 1981, n. 172, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 2-5-1981, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa parrocchiale del Santo Natale in Torino.

— chiesa parrocchiale di S. Luigi Gonzaga in Chieri
Con D.P.R. del 13 febbraio 1981, n. 206, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 13-5-1981, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa parrocchiale di S. Luigi Gonzaga in Chieri.

Trasferimento Cappellani militari

BINI don Emilio — diocesano di Cremona — è stato trasferito dal 6° Batta- 
glione Bersaglieri « Palestro » in Torino, al Reggimento Artiglieria a Cavallo in



289

Milano, con l’obbligo anche dell’assistenza al 3° Battaglione Trasmissioni di 
Corpo d’Armata di stanza nella stessa città.

FERRANDO don Giovanni — diocesano di Lanciano (Chieti) — è stato 
trasferito dall’Ispettorato la Zona Guardie di P.S. in Torino, al 6° Battaglione 
Bersaglieri « Palestro » in Torino, con l’obbligo anche dell’assistenza al 2° Bat­
taglione Genio Ferrovieri.

Indirizzo: 10141 Torino - c.so Brunelleschi n. 112, tei. 70 43 43.

Cambio indirizzi e numeri telefonici

ALLORA don Pietro, nato a Riva Presso Chieri il 16-10-1903, ordinato 
sacerdote il 27-6-1927, ha trasferito la sua abitazione presso la Casa di Riposo 
in 10020 Riva Presso Chieri - via T. Rossi di Montelera n. 2, tei. 94 31 53.

CIAVARRELLA don Angelo, residente presso la Casa del Clero — 10135 
Torino, c.so Corsica n. 154 — ha un telefono suo proprio: n. 61 60 39.

GHIDELLA Giuseppe — diacono permanente in servizio presso la parroc­
chia Patrocinio di S. Giuseppe in Torino — ha trasferito la sua abitazione 
da via Ventimiglia n. 16/9, a 10126 Torino - via Genova n. 40.



Parrocchia Exllles

Ambrogio

' I

Parrocchia S.

Parrocchia Natività di M. V. Torino

ARREDAMENTI

V)

Cappella Colle del Lye

è

Opera G. Maestro Forno di Coazze

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - ® 790.405



10144 TORINO
CORSO REGINA MARGHERITA 209
TEL. (011) 47 24 55 - 216 86 48

LEI NON SA
CHI SIAMO NOI ! !
Due parole di presentazione.

La PASS è formata da un gruppo di tecnici che hanno una lunga espe­
rienza di servizio al clero nel settore della amplificazione sonora ed hanno 
risolto i problemi acustici di centinaia di chiese e dì altri ambienti acusti­
camente difficili.

Pensiamo sia superfluo sottolineare l'importanza di un impianto di ampli­
ficazione efficiente. Richiedete quindi la prova assolutamente gratuita e 
non impegnativa di un nostro impianto per una o più domeniche. Potrete 
così valutare la qualità delle nostre apparecchiature, la nostra professio­
nalità, nonché l’estrema competitività dei nostri prezzi.

(SCONTI ECCEZIONALI ALLE NUOVE PARROCCHIE).

ASSISTENZA IN GIORNATA!



ROGAM
LA SCIENZA DEL COPIARE

10139 TORINO - Via Vicoforte, 6
TEL. (011) 330.330 - 383.926

13051 BIELLA - Via P. Micca, 5/D 
TEL. (015) 24.821

• FOTOCOPIATORI A SECCO E A CARTA COMUNE

• VENDITA ■ LEASING - NOLEGGI

• ASSISTENZA TECNICA SPECIALIZZATA

• ACCESSORI

• MATERIALI DI CONSUMO

La ROGAM è lieta di proporvi una campagna promozionale, of­

frendovi un piccolo fotocopiatore 3M - automatico - a secco -

ad un prezzo assolutamente esclusivo.

La campagna promozionale è riservata agli Enti Religiosi, Parroc­

chie, Comunità ed Associazioni.

Per informazioni e dimostrazioni è sufficiente una telefonata, e, 

senza impegno, ne saprete di più.

La garanzia tecnologica 3M — Il vantaggio del servizio ROGAM



La nostra organizzazione è in 
grado di dare tutti i servizi ne­
cessari nella moderna liturgia: 
impianti voce, riproduttori di 
musiche d’organo e guida al 
canto dei fedeli, organi elettro­
nici, amplificazioni per organo.

è tutta un’altra 
musica

AMPLIFICAZIONE W.E.B.
10138 TORINO - Via Vassalli Eandi 5 - Telefono (Oli) 515314

IMPORTANTE
La nostra esperienza è in grando di risolvere qualsiasi problema acustico e 

permettere ai fedeli di ascoltare bene sia dalla prima che dall’ultima fila e all’ora­
tore di parlare in scioltezza e senza la schiavitù di stare incollato al microfono 
o scandire bene le parole.

La nostra ditta è a Torino e vi garantisce: collaborazione, visita di controllo 
e pronta assistenza. Il tutto completamente gratuito.

GARANZIE FINO A 7 ANNI con sostituzione di qualsiasi parte dell’im­
pianto che presentasse il benché minimo difetto.

Da nove anni abbiamo risolto i problemi acustici di tutte le chiese nuove di 
Torino, e altre centinaia in tutto il Piemonte.

Tutti questi impianti dimostrano il nostro impegno e ci permettono di offrire: 
RISULTATO che potrete constatare senza il minimo impegno
INSTALLAZIONE CURATA NEI MINIMI PARTICOLARI tecnici ed estetici
PROVA DELL’IMPIANTO per una o più domeniche
CONFRONTI DI RISULTATO con qualsiasi altro impianto
MATERIALI CORREDATI DI SCHEMI TECNICI DETTAGLIATI
ASSISTENZA SUGLI ORGANI ELETTRONICI

Alcuni impianti in Torino:
Parr. S. Rita da Cascia, Parr. della Divina Provvidenza, Parr. S. Francesco di Sales 
(via Malta), Parr. S. Luca, Parr. S. Caterina da Siena, Parr. S. Antonio Abate, Parr. 
S. Ambrogio, Parr. S. Giovanni Bosco (Leumann), Parr. S. Antonio da Padova, Ist. 
Salesiano S. Giuseppe Lavoratore, Parr. S. Benedetto, Parr. S. Giovanni Battista, 
Parr. Nostra Signora del SS. Sacramento, S. Francesco di Sales (via dei Mille), 
Parr. S. Remigio, Parr. dellTmmacolata Concezione, Parr. S. Croce, Parr. S. Dome­
nico Savio, Parr. SS. Apostoli, Parr. S. Dalmazzo, Parr. Gesù Operaio, Parr. del 
Santo Natale, Curia di Torino.



Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestre 14 (ang. V. Bertela) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroni liturgici, votivi, ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane.

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio

1

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE
DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il

NEGOZIO-VENDITA

k
A

F

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

dello stabilimento dì 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

FABBRICA D’ORGANI A CANNE

GABRIELE TRABIA - TORINO
Organi da chiesa normali e di piccole dimensioni da collocare 
in presbiterio, realizzati su modelli barocchi o moderni a fun­
zionamento meccanico.

RESTAURO ORGANI STORICI
e recenti; revisioni, ripristini, accordature e manutenzioni; pe­
rizie e preventivi a richiesta, pagamenti dilazionati.

Torino, Via Santa Giulia n. 27 ■ Tel. (011) 88.52.41 . 88.78.44



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E’ l'unica in 
Italia a costruire il » CENTRAL ■ TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI ■ ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI 

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L’attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
dell'impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

Una vita a servizio 
della parola di vita

ITALIA spa

PIEMONTE:
Agente di zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458

Via Delle Viole 12 - 10025 PINO TORINESE
Assistenza tecnica e deposito - Tel. (011) 346269 TORINO



SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE • INCENDIO • FURTI • CRISTALLI • VITA • FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE • TRASPORTI - INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI ■ CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cemaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.





N. 5 - Anno LVIII - Maggio 1981 - Spedizione in abbon. postale mensile - Gruppo 3°/70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54.54.97 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop. 10023 Chieri (Torino), Tel. 947.27.24


