
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

2 - FEBBRAIO
Anno LIX
Febbraio 1982
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3/70



Rivista
Diocesana
Torinese
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia

Anno LIX - Febbraio 1982

Sommario
pag.

Atti della Santa Sede
La visita del Papa a quattro Paesi dell'Africa

— Omelia della Messa a Lagos in Nigeria: Azione 
di pace e giustizia per testimoniare il Vangelo 97
— Il Santo Padre all’Udienza generale del 24 feb­
braio 1982: La Chiesa divenuta africana non cessa 
di essere missionaria 102

Messaggio del Papa per la Quaresima: Penitenza e 
Conversione un cammino liberatore 107

Atti del Cardinale Arcivescovo
Lettera pastorale per il tempo quaresimale: Quare­

sima tempo di salvezza 109

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Commissione C.E.I. per le Migrazioni e il Turismo: 

« Ero forestiero e mi avete accolto » 125
Commissione C.E.I. per le Comunicazioni Sociali:

Finalità e organizzazione delle sale cinematogra­
fiche dipendenti dall'Autorità ecclesiastica 129

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Nomina 133

Curia Metropolitana
Cancelleria: Rinuncia - Nomine - Cambio indirizzi e 

numeri telefonici 135
Ufficio liturgico: Per gli orari della Settimana Santa 137

Documentazione
La Chiesa e il mondo del lavoro 138

Redazione della Rivista Diocesana: Cancelleria della Cu­
ria Metropolitana - Amministrazione: Corso Matteotti, 
11 - 10121 Torino - c.c.p. n. 25493107

TELEFONI:
Arcivescovo: Segreteria 

Arcivescovile 54 71 72
Vicari Generali:

Mons. Valentino Scaras- 
so 54 52 34 - 54 49 69 
ab. 969 78 62
Mons. Franco Peradot­
to 54 70 45 - 54 18 95 
ab. 27 33 91

Vicari Episcopali Territo­
riali (domicilio)
Don Leonardo Birolo, 
Volpiano 988 21 70 
parr. 988 20 76
Don Giorgio Gonella, 
Piobesi T.se 965 74 50 
Don Rodolfo Reviglio 
Pianezza 967 63 23

Ufficio Vicari Episcopali 
(Curia Metropolitana) 
54 70 45 - 54 18 95

Ufficio Vicario Episcopale 
per la vita religiosa 
54 52 34 - 54 49 69

Cancelleria - Archivio 
Ufficio Matrimoni 
54 52 34 - 54 49 69 
c.c.p. 18006106

Ufficio Catechistico - Pa­
storale degli anziani e 
pensionati 53 53 76 - 
53 83 66 -c.c.p. 18799106

Ufficio Liturgico 54 26 69 
c.c.p. 25781105

Caritas Diocesana 53 71 87
Ufficio Amministrativo

54 59 23 - 54 18 98 
c.c.p. 16833105

Uffici: Comunicazioni so­
ciali - Pastorale per la 
famiglia - Movimenti ec­
clesiali
54 70 45 - 54 18 95

Uffici: Pastorale tempo di 
malattia - Scuola e cul­
tura 53 09 81

Ufficio Preservazione Fede 
Torino-Chiese 53 53 21 - 
53 24 59-c.c.p. 20715108

Ufficio Assicurazioni Clero 
54 33 70

Ufficio Pastorale del lavo­
ro (v. Vittorio Amedeo. 
16) 54 31 56

Ufficio Missionario Dioce­
sano (Centro per la coo­
perazione missionaria 
tra le Chiese) 51 86 25 
c.c.p. 17949108

Tribunale Ecclesiastico 
Regionale 54 09 03 
c.c.p. 20619102



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LIX Febbraio 1982

ATTI DELLA SANTA SEDE

La visita di Giovanni Paolo II 
a quattro Paesi dell’Africa

Giovanni Paolo II dal 12 al 19 febbraio 1982 ha visitato quattro Paesi africani: 
Nigeria, Benin, Gabon e Guinea Equatoriale. Per cogliere almeno per grandi 
indicazioni il significato di questo viaggio pastorale pubblichiamo la omelia del 
Papa nella Messa celebrata a Lagos, capitale della Nigeria (in essa merita cogliere 
il cenno al fatto che in diocesi di Torino ci sono religiose nigeriane che lavorano 
a Casalborgone) e il discorso-sintesi di questo viaggio nella udienza generale di 
mercoledì 24 febbraio.

Omelia della Messa a Lagos in Nigeria

Azione di pace e giustizia 
per testimoniare il Vangelo

L’origine dell’evangelizzazione e la eroica opera dei primi missionari - L’accetta­
zione della fede e l’aiuto indispensabile dei catechisti - Costante e meritorio im­
pegno nel campo ecumenico - La grande espansione del cattolicesimo e la coope­

razione missionaria in numerosi Paesi africani

Sia lodato Gesù Cristo.
1. E’ una grande gioia essere a Lagos con tutti voi. Ringrazio Dio per 

questo giorno e per la possibilità di celebrare l’Eucaristia con voi nel vo­
stro amato Paese. Ho atteso questo momento con grande emozione. Ho 
atteso con ansia di incontrarmi con i membri della Chiesa della Nigeria. 
Ed ora sono felice di avere questa possibilità di conoscervi meglio, di 
parlarvi, di confermarvi nella fede, e di pregare con voi. Noi uniamo le 
nostre voci per lodare e rendere grazie alla Santissima Trinità.



98

2. Nell’iniziare questa giornata del mio pellegrinaggio pastorale nel 
vostro Paese, mi viene subito alla mente il grande lavoro di evangelizza­
zione che è stato compiuto fra di voi e che sta felicemente proseguendo. 
Dio vuole che tutte le persone siano salvate, che tutti possano godere in­
sieme dei Suoi doni di unità e giustizia, integrità e pace. L’origine e la 
fondazione dell’evangelizzazione sono l’azione di salvezza di Dio stesso, 
l’amore salvifico del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo effuso su tutta 
l’umanità. Il nostro Signore e Salvatore Gesù Cristo è stato mandato dal 
Padre. Cristo, a sua volta, ha effuso il Suo Spirito sugli Apostoli ed ha 
inviato loro ed i loro successori a portare la Buona Novella della salvezza 
agli uomini di ogni età e cultura, di ogni nazione e razza. E’ stato lo Spi­
rito Santo che ha ispirato tutte le opere degli Apostoli e le ha portate a 
compimento. Nel Vangelo di oggi, Gesù parla di questo quando dice: 
« Ma il Consolatore, lo Spirito Santo che il Padre manderà nel mio nome, 
egli v’insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto » 
(Gv 14,26).

3. E in tal modo, nel corso del tempo e in armonia con il profondo 
mistero del piano di Dio, la Buona Novella della salvezza finalmente è 
giunta in Nigeria, raggiungendo prima il Regno del Benin, circa cinque 
secoli fa. Questo primo tentativo di evangelizzazione alla fine si è spento. 
Il lavoro permanente di diffusione della fede dovette attendere fino al 
1863, quando i missionari della Società per le Missioni Africane raggiun­
sero Lagos. Poi, nel 1885, i Padri dello Spirito Santo si spinsero fino ad 
Onitsha e, un po’ più tardi, la Società per le Missioni Africane arrivò a 
Lokoja e Shendam.

Il coraggio e l’opera eroica di questi primi missionari vi sono ben noti. 
Alcuni di loro sono morti entro due settimane dal loro arrivo. Gli altri 
hanno continuato a predicare Cristo con fede instancabile, amore paziente 
e determinazione apostolica, poiché erano continuamente rinnovati ed 
illuminati dallo Spirito Santo. Il risultato delle loro fatiche è l’abbondante 
raccolto che noi vediamo oggi. Essi hanno seminato nelle lacrime, e tor­
nano gioiosi portando i loro covoni (cfr. Sai 125, 5). E’ a causa dei loro 
zelanti sforzi e della generosa risposta dei vostri predecessori, che noi ci 
troviamo qui riuniti oggi all’altare del Signore, a professare la nostra unica 
fede in Dio e a glorificare il Suo santo nome.

L’accettazione della fede cristiana qui in Nigeria è stata veramente 
notevole. Con cuori pieni di desiderio, avete ricevuto generazioni di ze­
lanti missionari nel vostro Paese. Avete imparato da loro a conoscere 
molto bene Gesù e lo avete accolto nelle vostre vite con la fede ed il sa­
cramento del Battesimo. Nutriti dall’Eucaristia e dalla parola di Dio, 
avete imparato a vivere come Cristo vi ha insegnato. Avete messo in pra-



99

tica la vostra fede nella vita pubblica e privata, nelle famiglie e nelle case, 
nel lavoro e nei luoghi di svago. Avete anche offerto la vostra giovinezza 
a Cristo e alla Chiesa per essere educati a diventare sacerdoti, conversi, 
suore e laici impegnati. I vostri catechisti, con grande successo, hanno 
animato comunità cattoliche locali, insegnato preghiere, inni e dottrina a 
giovani e anziani, e sono diventati un aiuto indispensabile per i sacerdoti. 
Gli insegnanti cattolici meritano un particolare riconoscimento. Nei primi 
tempi si sono sacrificati moltissimo ed hanno lavorato con enorme zelo, e 
sono sempre rimasti fedeli a Cristo nel servizio alla Chiesa. Questa Na­
zione deve veramente molto ai suoi fedeli maestri. Possano essere sempre 
presenti nel vostro Paese. I loro nomi sono scritti nel libro della vita.

La Chiesa nel vostro Paese è ora guidata in larga misura da Vescovi e 
sacerdoti nigeriani, anche se continuate ad accettare con cuore generoso 
l’importante contributo dei missionari. La mia presenza qui oggi è un 
tributo ai vostri missionari, quelli di ieri e quelli di oggi, e a voi, che 
avete accettato la fede e l’avete fatta vostra. Ma soprattutto siamo qui riu­
niti per glorificare lo Spirito Santo, sorgente di vita e di verità.

4. Il lavoro dell’evangelizzazione comprende molte attività. Compren­
de la predicazione del Vangelo, aiutare le persone a credere che Cristo è 
il Figlio di Dio, e amministrare il Battesimo e gli altri Sacramenti. Un 
altro indispensabile elemento è quello della silenziosa testimonianza di 
Cristo negli avvenimenti comuni della vita e nella azione per la pace e la 
giustizia.

L’annuncio silenzioso del Vangelo attraverso la testimonianza cristiana 
nella vita di tutti i giorni è un mezzo potente ed efficace di proclamare 
Cristo. San Paolo faceva notare questo quando esortava i Colossesi: « Ri­
vestitevi dunque, come eletti di Dio, santi e amati, di sentimenti di mise­
ricordia, di bontà, di umiltà, di mansuetudine, di pazienza, sopportandovi 
a vicenda e perdonandovi scambievolmente, se qualcuno abbia di che la­
mentarsi nei riguardi degli altri. Come il Signore vi ha perdonato, così 
fate anche voi. Al di sopra di tutto poi vi sia la carità, che è il vincolo della 
perfezione » (Col 3, 12-14). Tutti possono in questo modo contribuire 
alla missione della Chiesa. Poiché la testimonianza richiede semplicemente 
che noi viviamo in modo autentico la fede che abbiamo ricevuto. Signi­
fica che noi prestiamo attenzione alle parole di Gesù: « Se uno mi ama, 
osserverà la mia parola » (Gv 14, 23).

Dazione di pace e di giustizia è in effetti una parte importante della 
testimonianza al Vangelo. Come seguaci di Gesù noi professiamo la nostra 
fede non soltanto con le parole, ma la proclamiamo agli altri con il modo 
in cui la mettiamo in pratica Nei cerchiamo, con l’aiuto dello Spirito 
Santo, di promuovere il Regno di Dio e di fondare una società caratteriz-



100 

zata dall’integrità, dall’unità, dalla giustizia e dalla pace. Ciò per cui 
lavoriamo e che desideriamo ardentemente è espresso nella profezia di 
Isaia, come abbiamo udito nella prima lettura: « Il mio popolo abiterà in 
una dimora di pace, in abitazioni tranquille, in luoghi sicuri » (Is 32, 18).

5. Sono felice di apprendere che qui, in Nigeria, avete cercato di pro­
muovere il Vangelo attraverso un’autentica testimonianza ed azione per 
la pace e la giustizia. Voi, cattolici nigeriani, non avete vissuto tagliati 
fuori dalla società. Voi siete effettivamente parte integrante di questo 
Paese, che amate. Avete dato un grande contributo a fare della Nigeria la 
grande Nazione che è. Per esempio, la Chiesa ha promosso l’istruzione, 
che, a sua volta, ha favorito lo sviluppo nel suo insieme: sociale, culturale, 
politico ed economico. Avete inoltre assistito i vostri fratelli e sorelle con 
programmi di assistenza sanitaria, cliniche mobili nelle zone rurali, con­
sultori per gestanti ed ospedali. E non avete dimenticato i servizi sociali 
per gli orfani, gli anziani, gli handicappati ed i poveri. Sono anche degni 
di una speciale menzione i vostri sforzi per aiutare coloro che hanno la­
sciato la scuola ad imparare dei mestieri importanti, come la carpenteria, 
la tessitura, la lavorazione a maglia, la meccanica dei motori, la calzoleria, 
la cura dei bimbi e l’economia domestica. In tal modo voi avete dato la 
possibilità a molti giovani di affrontare il futuro con motivi di speranza. 
Grazie a tutti questi sforzi voi date testimonianza a Cristo che « non è 
venuto per essere servito, ma per servire » (Mt 20, 28).

6. Anche il vostro impegno nell’ecumenismo merita una menzione 
particolare. Poiché quando vi impegnate al dialogo con altri Cristiani, voi 
operate per realizzare il desiderio del Concilio Vaticano II di ristabilire 
l’unità fra tutti i Cristiani. Questo desiderio del Concilio è l’espressione 
dello stesso ardente desiderio di Cristo « perché tutti siano una sola cosa » 
(Gv 17, 21). Ma un contributo ancora maggiore alla causa dell’unità dei 
Cristiani è dato dalla preghiera e dalla penitenza. La conversione dei cuori 
è realmente un efficace mezzo soprannaturale. Il Concilio desiderava che 
noi comprendessimo il potere dell’« ecumenismo spirituale » ed il suo rap­
porto con l’unità, dono di Dio: « Si ricordino tutti i fedeli che tanto meglio 
promuover anno, anzi vivranno in pratica l’unione dei cristiani, quanto 
più si studieranno di condurre una vita più conforme al Vangelo » (Unita­
tis Redintegratio, 7). Mi congratulo con voi anche per le iniziative che vi 
vedono operare in comune con i membri di altre religioni, soprattutto con 
i Musulmani, per la promozione della pace, dell’unità e dei diritti umani.

7. Mi rallegra profondamente il fatto che abbiate iniziato ad inviare 
missionari in altri Paesi, anche prima di avere sufficienti operai per la



101

vostra vigna. Sono lieto di sapere che vi sono sacerdoti nigeriani in Sierra 
Leone, in Liberia, nella Repubblica Popolare del Congo, nello Zambia e, 
ancor più lontano, a Granada. Vi è un fratello nigeriano in Kenya. E vi 
sono suore in Ghana, nella Sierra Leone, in Liberia, nel Gabon, in Angola, 
in Kenya e nello Zambia; vi sono suore che lavorano anche a Torino. Un 
altro segno tangibile del vostro desiderio di promuovere la fede è la fon­
dazione, nel 1977, del Seminario Missionario Nazionale. Possa Dio far 
prosperare tutte queste iniziative.

8. Miei fratelli e sorelle in Cristo, la nostra fede è veramente un tesoro 
inestimabile; è la perla di grande valore (cfr. Mt 13, 46). E’ un dono del 
Signore che, a sua volta, deve essere trasmesso agli altri: trasmesso da 
un’autentica testimonianza attraverso il nostro operare per la giustizia e 
la pace, trasmesso con l’esplicita proclamazione e attraverso l’insegna­
mento del catechismo, degli inni e delle preghiere, trasmesso da tutti i 
membri della Chiesa quando essi rispondono alle loro personali vocazioni 
con un profondo sentimento di gioia. Con il cuore pieno di gratitudine 
per questo dono della nostra fede, cerchiamo sempre di servire il Signore 
in spirito di amore, di santità e di pace. E con la fedeltà delle nostre vite 
di cristiani proclamiamo che Gesù è Signore!



102

Il Santo Padre all’Udienza generale del 24 febbraio 1982

La Chiesa divenuta africana 
non cessa di essere missionaria

La visita a quattro Paesi dell’Africa ha posto in risalto il diverso grado di sviluppo 
dell’opera di evangelizzazione raggiunto nelle diverse Chiese locali - Le forme di 
materialismo che si oppongono alla crescita della Chiesa - La cultura africana è 
uno splendido substrato che aspetta la piena incarnazione del cristianesimo.

1. « Memento homo quia pulvis es, et in pulverem reverteris ». « Pae- 
nitemini, et credite Evangelio ».

Con questi inviti oggi la Chiesa si rivolge personalmente a ciascun 
uomo, e prima di tutto a ciascuno dei suoi figli e delle sue figlie per annun­
ziare loro la Quaresima.

Come il digiuno di quaranta giorni di Gesù di Nazaret nel deserto ha 
preceduto l’annuncio del Vangelo del Regno di Dio, così ogni anno la 
Quaresima prepara la Chiesa al rinnovamento di questo Vangelo nelle 
solennità pasquali.

Oggi ci incontriamo alla liturgia delle Ceneri, che celebrerò nella 
chiesa della Stazione quaresimale di Santa Sabina all’Aventino, partendo 
con la processione penitenziale dalla basilica di Sant’Anseimo.

A tutti coloro che sono venuti, per partecipare alla solita Udienza gene­
rale del mercoledì, desidero ricordare, fin dall’inizio, l’invito della liturgia 
delle Ceneri, augurando che il periodo della Quaresima diventi per cia­
scuno tempo di conversione e di grazia, tempo di profondo rinnovamento 
nello Spirito.

2. Desidero poi dedicare la mia meditazione odierna a quel servizio 
pastorale che, grazie alla Provvidenza Divina, mi è stato dato di ripren­
dere nuovamente in mezzo alle Chiese nei Paesi africani, e cioè in Nigeria, 
Benin, Gabon e in Guinea Equatoriale, nei giorni dal 12 al 19 febbraio 
scorso.

Le esperienze acquistate durante la precedente visita nel continente 
africano, nel maggio 1980, costituivano una preparazione ai doveri pa­
storali legati alla presente visita, doveri che corrispondono allo sviluppo 
della vita e della missione della Chiesa nei singoli Paesi dell’Africa.

Ogni volta conviene che risaliamo all’origine di questa missione. Pen­
siamo con particolare commozione a coloro che, nel corso del XVII secolo, 
giunsero per primi con la parola del Vangelo nei Paesi del Golfo di 
Guinea. Porse la loro missione ha messo le radici più profonde nel più



103

piccolo tra i Paesi visitati-, in Guinea Equatoriale, dove sui trecentomila 
abitanti circa 1’85 per cento è costituito dai cattolici.

Tuttavia, un risultato durevole è stato lasciato dappertutto dal secon­
do arrivo dei missionari, che risale a diversi periodi del XIX secolo. Il 
luogo più antico, che dà testimonianza a questa seconda ondata di evange­
lizzazione, è il tempio dedicato alla Madre di Dio a Libreville, del 1844.

Il molteplice sforzo dei missionari, intrapreso nel secolo scorso e con­
tinuato conseguentemente nel ventesimo secolo, ha plasmato la Chiesa 
nella sua forma attuale in tutti i Paesi nominati dell’Africa.

Di questa forma odierna bisogna tuttavia pensare e parlare come di 
un nuovo periodo di evangelizzazione, che va di pari passo con il processo 
di decolonizzazione e di formazione degli Stati africani indipendenti. Così 
dunque la Chiesa in Africa, non cessando di essere « missionaria », attual­
mente è già diventata Chiesa « africana », guidata in stragrande maggio­
ranza da Vescovi che sono figli delle loro società, con una partecipazione 
chiaramente crescente del Clero indigeno nella pastorale e delle Congrega­
zioni religiose locali, particolarmente quelle femminili — ed anche del 
Laicato africano (il che diventa particolarmente evidente dopo il Vaticano 
II). Questo Laicato, del resto, ha compiuto sin dall’inizio i fondamentali 
doveri della Chiesa « missionaria », principalmente mediante il lavoro dei 
Catechisti laici.

3. Proprio in tale periodo mi è stato dato di visitare, per la seconda 
volta, la Chiesa in Africa — e perciò, dopo aver terminato questa visita, 
ringrazio prima di tutto Dio e poi gli uomini che sono stati coartefici e 
cooperatori del servizio missionario del Vescovo di Roma.

Pensando e parlando della Chiesa africana in ognuno dei Paesi recen­
temente visitati, bisogna anzitutto tenere davanti agli occhi questi stessi 
Paesi nella loro molteplice caratteristica: etnica, socio-economica, politica 
ecc. Basta ricordare che sulla via della visita papale si è trovata la Nigeria, 
che conta circa 80 milioni di abitanti ed è nell’attuale momento il più 
grande Paese africano che si trova sulla strada di un forte sviluppo econo­
mico. E poi la Repubblica popolare del Benin, con una popolazione di 
circa tre milioni e mezzo; il Gabon, la cui capitale Libreville fa ricordare 
le capitali dei Paesi più moderni dell’Occidente, mentre la Repubblica nel 
suo insieme conta appena un milione e 200 mila cittadini; infine la già 
menzionata Guinea Equatoriale, che è appena uscita da un’enorme crisi, 
di cui si vedono ancora le tracce nelle distruzioni prodotte nel periodo 
precedente.

Dal punto di vista della lingua, la Nigeria usa la lingua inglese accanto 
a tante lingue locali, di cui tre sembrano dominare (« jomba », « ibo », 
« hausa »); il Benin e il Gabon la lingua francese a livello ufficiale oltre



104 

a molte lingue locali; in Guinea si parla la lingua spagnola, oltre a quelle 
locali.

4. Per quanto riguarda la situazione religiosa, dappertutto coesistono 
con la Chiesa cattolica diverse altre Chiese e confessioni cristiane e si svi­
luppa la cooperazione ecumenica. In Nigeria circa il 40 per cento della 
popolazione è costituito da musulmani, particolarmente nella parte setten­
trionale del Paese. Similmente nella Repubblica del Benin, dove il 15 per 
cento della popolazione è di musulmani, presenti soprattutto nella parte 
settentrionale.

L’attività missionaria della Chiesa si lascia guidare in questo campo 
dai princìpi dell’insegnamento sul Popolo di Dio contenuti nella Costitu­
zione « Lumen Gentium » e dalle indicazioni degli altri documenti del 
Concilio Vaticano II, cercando nei riguardi dell’Islam le vie dell’avvici­
namento e, del dialogo.

Infine, una parte notevole della popolazione è costituita dappertutto 
dai seguaci delle religioni tradizionali « africane » (animisti), che conti­
nuamente sembrano dimostrare una grande prontezza ad accettare il cri­
stianesimo. Già soltanto da questi dati si vede che la Chiesa in Africa, 
pur avendo ormai le sue proprie normali strutture, non cessa di essere 
« missionaria » e non può cessare di esserlo.

In questo campo si delinea una novità, che cioè questa Chiesa diventa 
« missionaria » anche come Chiesa « africana » e ciò non soltanto me­
diante l’attività dei missionari bianchi, la cui presenza ed il cui lavoro 
sono, nonostante tutto, costantemente necessari e desiderabili.

Guardando l’insieme della vita e della missione della Chiesa in Africa, 
vediamo quanto apparve opportuna tutta l’opera del Concilio Vaticano II, 
le sue fondamentali formulazioni di natura ecclesiologica e i suoi orien­
tamenti pastorali. La visita alla Chiesa in Africa predispone ad una parti­
colare gratitudine nei confronti dello Spirito Santo che in tempo oppor­
tuno ed in modo appropriato permette di estrarre dall’eterno tesoro della 
Sapienza e dell’Amore divino « cose nuove e cose antiche » fMt 13, 52).

5. E’ difficile, in questa meditazione, « raccontare » tutto il pellegri­
naggio del Papa in Africa, durato otto giorni. E’ difficile anche intrapren­
dere analisi separate delle singole tappe. Queste, d’altronde, sotto l’aspetto 
della durata sono state diverse: in Nigeria oltre quattro giorni; negli altri 
Paesi il resto del tempo. Sembra tuttavia che — prendendo in considera­
zione anche le proporzioni quantitative — sia stata osservata una « pari­
tà » fondamentale, cioè di sostanza, delle varie tappe. Perciò il fonda­
mento per le analisi particolareggiate si può trovare nella cronaca di ogni 
tappa, nelle omelie e nei discorsi pronunciati.



105

Cerchiamo tuttavia di formulare' alcune osservazioni conclusive di 
natura più sintetica.

a) In ogni Paese visitato abbiamo a che fare con una Chiesa già costi­
tuita come « africana », tuttavia, l’impresa della missione e quindi del­
l’opera di evangelizzazione di questa Chiesa « africana » non si attua nello 
stesso grado. Forse ciò è più pienamente evidente in Nigeria, specie in 
alcune Diocesi, le quali hanno grande quantità di vocazioni e già comin­
ciano a mandare i propri missionari. Nella stessa Nigeria vi sono tuttavia 
Diocesi, che soffrono per il momento la mancanza di Clero.

Un significato fondamentale per la missione della Chiesa continuano 
ad avere le Scuole e gli Ospedali e gli altri Istituti di assistenza, dato il 
duplice carattere dell’ evangelizzazione : mediante la parola (insegnamento) 
e mediante l’opera (amore e misericordia).

Vi è una cosa interessante da esaminare: in che modo questa nuova 
tappa dell’evangelizzazione, in cui la Chiesa opera già come « africana » 
rispecchi la tappa precedente, quella « missionaria »; e quanto frutti­
fichi, in questa nuova tappa, il lavoro dei missionari della tappa prece­
dente, anche riguardo a ciò a cui in questo lavoro essi davano la prece­
denza (così, per esempio, in Nigeria si vede un tipo di lavoro proprio 
dei missionari specialmente irlandesi, mentre in Gabon si tratta di 
missionari in gran parte francesi).

b) La Chiesa africana, in ognuno di questi Paesi che ho visitato, si 
trova di fronte a diverse forme di materialismo, che vengono dall’Occi­
dente e dall’Oriente. Il materialismo teorico come programma politico 
da una parte, e il materialismo pratico come coefficiente dello sviluppo 
economico, legato al liberalismo dall’altra. Se è difficile valutare questo 
incontro secondo le esperienze europee, non si può tuttavia allo stesso 
tempo prescindere da esse.

Sembra che la Chiesa africana possa contare su una più forte resi­
stenza della religiosità spontanea anche nella sua tradizionale forma 
« africana » per quanto riguarda l’incontro con l’ateizzazione program­
mata. Qui un esempio « estremo », in un certo senso è dato dalla Guinea 
Equatoriale (dove la maggioranza è costituita da cattolici) ed anche, in 
un certo senso, dal Benin proprio per quanto riguarda tra l’altro la resi­
stenza da parte dei seguaci della locale « religione degli avi ».

c) Il passaggio alla tappa della Chiesa africana richiede, come uno 
dei compiti fondamentali, /'evangelizzazione della cultura. La cultura 
africana è uno splendido « substrato », che aspetta l’incarnazione del 
cristianesimo. Qui bisogna rileggere a fondo i brani della Lumen Gentium 
e della Gaudium et spes, ma bisogna anche guardarsi dalle diverse con-



106 

cezioni e suggestioni « aprioristiche » riguardanti questo tema: « Fra 
il messaggio della salvezza e della cultura esistono molteplici rapporti. 
Dio infatti, rivelandosi al suo popolo fino alla piena manifestazione di 
sé nel Figlio incarnato, ha parlato secondo il tipo di cultura proprio 
delle diverse epoche storiche... ».

« Il Vangelo di Cristo... continuamente purifica ed eleva la moralità 
dei popoli. Con la ricchezza soprannaturale feconda dall’interno, forti­
fica, completa e restaura in Cristo le qualità spirituali e le doti di ciascun 
popolo. In tal modo la Chiesa, compiendo la sua missione, già con questo 
stesso fatto stimola e dà il suo contributo alla cultura umana e civile... » 
(Gaudium et spes, n. 58).

6. All’inizio della Quaresima, che ci prepara alle feste pasquali, in­
viamo ai nostri fratelli in Nigeria, Benin, Guinea Equatoriale e Gabon 
particolari espressioni fraterne di unità cristiana su queste vie della 
fede, della speranza e della carità, per le quali tutta la Chiesa, special- 
mente in questi giorni, desidera camminare.



107

Messaggio del Papa per la Quaresima

Penitenza e conversione 
un cammino liberatore

Carissimi Fratelli e Sorelle,
« Chi è il mio prossimo? » (Le 10, 29).
Ricordate? E’ con la parabola del Buon Samaritano che Gesù rispon­

de alla domanda di un dottore della Legge, subito dopo che questi ha 
citato quanto recita la Legge: « Amerai il Signore Dio tuo con tutto il tuo 
cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua 
mente e il prossimo tuo come te stesso ».

Il Buon Samaritano è il Cristo; è Lui che per primo si è avvicinato 
a noi facendo di noi il suo prossimo, per soccorrerci, guarirci e salvarci: 
« Spogliò se stesso, assumendo le condizioni di servo e diventando simile 
agli uomini; apparso in forma umana, umiliò se stesso facendosi obbe­
diente fino alla morte ed alla morte di croce (Fil 2, 7-8).

Ma se c’è ancora qualche distanza tra Dio e noi, ciò non dipende che 
da noi, dagli ostacoli che frapponiamo a questo avvicinamento. Il pec­
cato che è nel nostro cuore, le ingiustizie che commettiamo, l’odio e le 
divisioni che alimentiamo: tutto ciò ci porta a non amare ancora Dio con 
tutta la nostra anima, con tutta la nostra forza. Il tempo quaresimale è 
il tempo privilegiato della purificazione e della penitenza per permettere 
al Signore di farci prossimo Suo e di salvarci col Suo Amore.

Il secondo comandamento è simile al primo (Cfr. Mt 22, 39) e forma 
un tutt’uno con esso. Noi dobbiamo amare gli altri con lo stesso Amore 
che Dio riversa nei nostri cuori e col quale Egli stesso li ama. Anche qui, 
quanti ostacoli per fare dell’altro il nostro prossimo: non amiamo abba­
stanza Dio e i nostri fratelli.

Perché ancora tante difficoltà ad abbandonare lo stadio, importante 
ma insufficiente, della riflessione, delle dichiarazioni e delle proteste per 
farci veramente emigranti con gli emigranti, rifugiati coi rifugiati, poveri 
con quanti sono sprovvisti di tutto?

Il tempo liturgico della Quaresima è dato a noi come Chiesa e tra­
mite la Chiesa, per purificarci dai residui di egoismo, di eccessivo attac­
camento ai beni, materiali od altri, che ci tengono distanti da quanti 
hanno diritti su di noi-, principalmente quelli che, fisicamente vicini o 
lontani da noi, non hanno possibilità di vivere con dignità la loro vita 
di uomini e di donne, creati da Dio a sua immagine e somiglianza.



108

Lasciatevi dunque permeare dallo spirito di penitenza e di conver­
sione, che è spirito d’amore e di condivisione; ad imitazione del Cristo, 
fatevi vicini ai poveri, ai feriti ed a quelli che il mondo ignora o respinge. 
Partecipate a tutto quanto si realizza nella vostra Chiesa locale affinché i 
cristiani e tutti gli uomini di buona volontà procurino a ciascuno dei loro 
fratelli i mezzi, anche quelli materiali, di vivere degnamente, di assumere 
in proprio la loro promozione umana e spirituale e quella delle loro 
famiglie.

Le collette quaresimali — e ciò vale anche per i Paesi poveri — vi 
diano modo di aiutare, attraverso la condivisione, le Chiese locali di 
Paesi ancora più poveri a compiere la loro missione di Buoni Samaritani 
verso coloro di cui esse sono direttamente responsabili: i poveri, gli 
affamati, le vittime dell’ingiustizia e quanti non possono ancora essere i 
responsabili dello sviluppo proprio e delle loro Comunità umane.

Penitenza, conversione: questo è il cammino, non triste ma libera­
tore, del nostro tempo di Quaresima.

E se vi ponete ancora la domanda: « Chi è il mio prossimo? » legge­
rete la risposta sul volto del Risorto e l’ascolterete dalle Sue labbra: 
« In verità vi dico: ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di 
questi miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a me » (Mt 25, 40).

GIOVANNI PAOLO P.P. II



109

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Lettera pastorale per il tempo quaresimale

Quaresima tempo di salvezza

Il tempo della Quaresima merita in maniera tutta particolare di es­
sere chiamato « tempo di salvezza » (cfr. Is 49, 8; 2 Cor 6, 2), cioè 
tempo che ha un significato non soltanto cronologico, ma un significato 
legato al progetto di Dio, Creatore e Redentore. Tutto il tempo, nella 
visione biblica, è « tempo di Dio » e proprio perché « tempo di Dio » è 
tempo dell’uomo. Ma la Quaresima è « tempo di salvezza » in un senso 
specifico e caratteristico. È il tempo nel quale la celebrazione dei mi­
steri della salvezza diventa « avvenimento »; non soltanto « avvenimen­
to » che rivela e significa qualcosa, ma anche « avvenimento » che rea­
lizza ciò che rivela e significa.

Infatti, la Quaresima concentra l’attenzione del popolo di Dio sul 
mistero dell’Incarnazione del Verbo, ma sull’Incarnazione del Verbo in 
condizioni di passibilità e per ciò stesso in condizioni di itinerario e di 
cammino verso la consumazione di un progetto e verso la realizzazione 
di una vocazione. È Cristo che vive la sua missione di Salvatore e la vive 
soffrendo, la vive morendo. Questo mistero di Cristo, che vive soffrendo 
e che muore, è mistero evidentemente che non si conclude così; ma, 
attraverso il suo avverarsi, ci porta alla contemplazione e alla celebra­
zione della Risurrezione di Gesù. È il grande evento pasquale, quindi, 
che la Quaresima celebra e vive.

Niente di strano dunque che la Chiesa, in questo tempo, inteso così 
e voluto così da sempre, concentri l’attenzione del popolo di Dio su taluni 
atteggiamenti della fede e su taluni impegni della coerenza cristiana, par­
ticolarmente legati al mistero del Cristo passibile, paziente e risorto. Ce 
lo ricorda l’inno in italiano dell’Ufficio delle Letture per questo tempo 
liturgico: « Protesi alla gioia pasquale, sulle orme di Cristo Signore, 
seguiamo l’austero cammino della santa Quaresima ». Lo abbiamo chie­
sto nella Liturgia delle Ceneri quando il celebrante ha supplicato Dio che 
i credenti « attraverso l’itinerario spirituale della Quaresima, giungano 
completamente rinnovati a celebrare la Pasqua del suo Piglio, il Cristo 
nostra Pasqua ».



110

I - TEMPO LITURGICO

La Quaresima è prima di tutto il tempo nel quale la Liturgia emerge 
come esperienza e vita della comunità cristiana. La Liturgia: perché que­
sti misteri devono essere celebrati, resi cioè avvenimento anche oggi con 
la potenza della loro grazia, con la fedeltà dell’amore di Dio che mani­
festano in concreto. La Liturgia: perché non solo la celebrazione dei mi­
steri prende, nella Quaresima, la grande importanza che ha; ma anche 
perché essa diventa esperienza più viva e più incisiva della comunità 
cristiana. Così si esprime il primo Prefazio di Quaresima: « Ogni anno 
tu doni ai tuoi fedeli di prepararsi con gioia, purificati nello spirito, alla 
celebrazione della Pasqua, perché, assidui nella preghiera e nella carità 
operosa, partecipino ai misteri della redenzione e raggiungano la pienez­
za della vita nuova in Cristo tuo Figlio ».

La Liturgia quaresimale convoca la comunità cristiana in modo inci­
sivo e tutto particolare. Se pensiamo alle antiche « stazioni », che erano 
la modalità espressiva della Liturgia quaresimale di una volta, ci rendia­
mo conto che l’intenzione della Chiesa è quella di coinvolgere nell’espe­
rienza la comunità come tale. Per questo fatto, la Liturgia quaresimale 
va anche intesa come un tempo nel quale la realtà della preghiera cri­
stiana, come penetrazione oggettiva e sempre più vivificante dei misteri 
salvifici, deve trovare tanto spazio, tanta emergenza e tanta sottolineatura 
nell’esperienza delle singole persone, delle famiglie, delle comunità. 
Utilizziamo anche fuori dei veri e propri momenti liturgici le splendide 
preghiere delle Messe feriali e domenicali del tempo di Quaresima! Come 
vorrei che, soprattutto nel tempo quaresimale, accoglieste l’invito e 
l’orientamento contenuto nel documento del Consiglio Permanente della 
C.E.I. intitolato « La Chiesa italiana e le prospettive del Paese ».

Rileggiamo insieme questa pagina tanto impegnativa: « Le comunità 
cristiane devono sempre meglio trasformarsi oggi in permanenti scuole 
di fede, in cui la Parola di Dio corra e si diffonda nella famiglia, nel paese, 
nel quartiere, tra i gruppi, là dove la gente parla e decide, nel cuore degli 
avvenimenti quotidiani. Le loro celebrazioni liturgiche, l’Eucaristia so­
prattutto, devono accogliere e riflettere questa carica missionaria, con un 
rinnovamento autentico non solo dei riti, ma dell’amore che in Cristo 
viene celebrato. Molti italiani, nelle circostanze più impensate, restano 
pur sempre legati alla celebrazione dei sacramenti, al giorno del Signore, 
ai tempi forti dell’anno liturgico. Dovremo dunque curare celebrazioni 
liturgiche che consentano a tutti di sentirsi a casa propria, nella casa del­
l’unico Signore: per il modo con cui si sentono accolti e possono espri­
mere la loro preghiera, il loro canto, il loro silenzio; per la familiarità 
con cui proclamiamo la Parola di Dio; per la dignità di un’omelia fedele



Ili

ai testi liturgici, legata alla « historia salutis » e alla vita quotidiana della 
gente, non aggressiva ma fraterna anche quando deve essere severa; e 
ancora, per la solidarietà cristiana che la celebrazione liturgica deve fare 
trasparire a tutti, in forza dell’unico sacrificio di Cristo e della comunione 
con lui. L’esperienza liturgica dovrà così proiettarsi nell’impegno della 
carità e della giustizia, e le comunità cristiane ne daranno concreta testi­
monianza soprattutto nel territorio in cui vivono: con le opere educative 
e assistenziali della comunità stessa, con la qualificata presenza nelle 
iniziative e nelle istituzioni pubbliche locali e con il contributo del vo­
lontariato » (n. 19).

Il momento liturgico della Quaresima, già di per sé così ricco, noi 
dovremmo viverlo sottolineandolo ancora di più; dando alle celebrazioni 
quaresimali un’attenzione più intensa. Pensiamo alla ricchezza e abbon­
danza dei testi liturgici delle celebrazioni eucaristiche; pensiamo ai testi 
della Sacra Scrittura, dei Padri, degli Scrittori ecclesiastici contenuti nella 
Liturgia delle Ore; pensiamo ai testi delle grandi e solenni celebrazioni 
sacramentali in particolare del Battesimo e della Penitenza: sono tutte 
cose che nella Quaresima dovrebbero uscire dalla « routine » quotidiana, 
e anche dalla diligenza abituale e lodevole, per assumere la dimensione 
della solennità.

Consentitemi, proprio a questo riguardo, una citazione dal Catechi­
smo degli adulti « Signore da chi andremo? » circa la solennità dei riti 
onde non venga fraintesa con forme trionfalistiche: « La Chiesa rico­
nosce nei sacramenti i gesti privilegiati che la fanno incontrare con Cristo, 
sua sorgente di vita. Lin dai primi secoli li ha celebrati con riti solenni, 
con preghiere e con inni di alto valore spirituale e artistico. Le parole, 
i gesti e i segni che accompagnano la celebrazione sono carichi di un 
significato salvifico che ricorda e riattua, nella fede, i grandi fatti com­
piuti da Dio nella storia del suo popolo: i gesti di Cristo e soprattutto 
la sua morte e risurrezione, mistero di grazia che ogni sacramento rin­
nova » (pag. 215). La Liturgia quaresimale è solennità. Costituisce uno 
de'i patrimoni liturgici più preziosi della Chiesa. In essa abbiamo un segno 
cui dobbiamo prestare attenzione ad ogni livello.

II - TEMPO PENITENZIALE

C’è però tra la dimensione liturgica della Quaresima e la Quaresima 
stessa un altro ropporto. Tutta la tradizione e la disciplina della Chiesa 
hanno sempre sottolineato che non si possono celebrare i misteri della 
Passione e della Morte del Signore, e della redenzione dell’uomo dal pec­
cato e dalla morte verso la gloria e la gioia della Pasqua, se si trascura 
il fatto che questa Passione e che questa Morte di Cristo, così legate al



112 

peccato dell’uomo, esigono che l’uomo si lasci coinvolgere dal mistero 
della redenzione e della salvezza. Fin dal primo giorno delle Ceneri, la 
Chiesa supplica il suo Signore perché conceda « al popolo cristiano di 
iniziare con questo digiuno un cammino di vera conversione, per affron­
tare vittoriosamente con le armi della penitenza il combattimento contro 
lo spirito del male ». Nel giorno delle Ceneri, ci è stato ribadito l’orien­
tamento essenziale per la vita cristiana: « Convertitevi, e credete al Van­
gelo » (Me 1, 15).

La Quaresima diventa così tempo penitenziale, il tempo della con­
versione, perché ciò che Cristo offre redimendoci venga assunto, recepito 
e vissuto da noi come una spinta ad una conversione nella quale il rifiuto 
del peccato, il superamento del peccato e la fedeltà alla volontà del Si­
gnore diventino cammino, diventino esperienza, diventino anche motivo 
di un fervore interiore. Infatti, non ci si converte per abitudine, ma ci si 
converte soltanto quando un grande amore, una grande fede ci stimolano 
e ci vivificano. Cito ancora il Catechismo degli adulti che ampiamente si 
diffonde sulla « conversione » come condizione prima della vita cristiana: 
« Gesù inquieta i suoi ascoltatori e chiede loro di "cambiare vita”... 
Cambiare vita e credere nel Vangelo vuol dire decidersi senza alcuna 
riserva per Dio e, in Dio, per gli altri. Così, nel momento in cui interviene 
questo nuovo rapporto tra Dio e noi, si rinnovano alla radice i rapporti 
tra noi e gli altri. A fondamento di questo nuovo genere di rapporti, Gesù 
infatti pone il comandamento dell’amore a Dio e al prossimo » (pag. 24).

Allora la Croce del Signore non potrà più essere considerata nella 
vita come un incidente nel quale anche noi possiamo diventare i cirenei. 
La Croce del Signore è un cammino di conformazione a Cristo Salvatore 
e di condivisione del cammino di Cristo Salvatore. La Croce del Signore, 
nella nostra vita, è capace di ispirare e provocare quella volontaria peni­
tenza che ha sempre caratterizzato la vita della Chiesa durante la sacra 
Quaresima.

Tempo penitenziale quindi da non confondere con una visione forma­
listica di alcune privazioni da accettare; ma, invece, da intendere come 
configurazione vivificante a Cristo crocifisso per diventare così capaci di 
condividere la Risurrezione come si esprime il secondo Prefazio pasquale: 
« Per mezzo di lui rinascono a vita nuova i figli della luce, e si aprono ai 
credenti le porte del regno dei cieli. In lui morto è redenta la nostra 
morte, in lui risorto tutta la vita risorge ».

C’è una visione positiva della Croce e della penitenza che, nella Qua­
resima, deve illuminare i nostri comportamenti, guidare i nostri desideri, 
sostenere le nostre scelte e portare avanti il coraggio e l’impegno della 
conversione. Papa Giovanni Paolo II nell’Enciclica « Dives in miseri­
cordia » si è soffermato a lungo sul dovere della conversione come ri-



113

sposta alla misericordia di Dio soprattutto nella profonda analisi della 
figura del Padre nella parabola del figlici prodigo: « La misericordia — 
come l’ha presentata Cristo nella parabola del figliol prodigo — ha la 
forma interiore dell’amore, che nel Nuovo Testamento è chiamato agape. 
Tale amore è capace di chinarsi su ogni figlio prodigo, su ogni miseria 
umana e, soprattutto, su ogni miseria morale, sul peccato. Quando ciò 
avviene, colui che è oggetto della misericordia non si sente umiliato, ma 
come ritrovato e “rivalutato”. Il padre gli manifesta, innanzitutto, la 
gioia che sia stato “ritrovato” e che sia “tornato in vita”. Tale gioia indica 
un bene inviolato: un figlio, anche se prodigo, non cessa di essere figlio 
reale di suo padre; essa indica, inoltre, un bene ritrovato, che nel caso 
del figliol prodigo fu il ritorno alla verità su se stesso » (n. 6).

E qui, forse, è il caso di dire, con un riferimento molto attuale, che 
questo tipo di conversione, di ripensamento davanti alla Parola di Dio, 
è particolarmente prezioso e significativo oggi in un mondo che, anche 
dal punto di vista culturale, non conosce nessun criterio di « temperan­
za », cioè di dominio e controllo di se stessi. Questo vale nel costume, 
nella mentalità corrente, addirittura nella gerarchia dei valori. La società 
contemporanea sembra non conoscere il valore della temperanza. Il cri­
stiano deve, perciò, diventare « profezia », profeta e testimone di tempe­
ranza. Non si tratta di mettere in discussione i valori, ma di ordinarli 
giustamente. Si tratta di non assolutizzare quello che assoluto non è; di 
non essere succubi di mille egoismi e di mille avidità che, appunto, ren­
dendoci intemperanti, ci fanno ottusi di fronte alle esigenze della Croce. 
Ma quello che è più grave, ci rendono ottusi di fronte alle esigenze della 
fraternità, dell’amore, della carità.

I digiuni, le astinenze, le veglie notturne, che tanto hanno caratteriz­
zato la vita quaresimale della Chiesa, non sono anticaglie; sono ancora 
gli impegni meno rigorosi e meno faticosi da sostenere se si crede, e se 
si vuole, che la nostra vita possa essere chiamata temperante e se si vuole 
che la nostra vita possa essere configurata a Cristo Signore.

C’è anche un’altra considerazione da fare a proposito di questo tempo 
penitenziale. Molte volte facendo l’analisi della società, della cultura e 
del costume del nostro tempo non possiamo non constatare che una delle 
dimensioni più macroscopiche che la caratterizza è un generalizzato con­
sumismo a ogni livello; un consumismo che fa saltare le economie nei 
singoli Paesi; un consumismo che crea il caos nei sistemi economici; un 
consumismo che manda in dissesto i bilanci, da quelli internazionali a 
quelli nazionali, da quello domestico di una famiglia a quello delle varie 
comunità; un consumismo, soprattutto, che rende l’uomo sempre più 
insoddisfatto e sempre più frustrato per le troppe cose di cui dispone e 
per la ormai consolidata incapacità di rinunciare a qualche cosa.



114

La penitenza quaresimale intesa come « moderazione di consumi » e 
anche, perché non dirlo?, come moderazione del consumo della carne (il 
Mercoledì delle Ceneri, il Venerdì Santo sono tuttora giorni di digiuno e 
di astinenza dalle carni e gli altri venerdì di Quaresima sono pure giorni 
di astinenza dalle carni, secondo l’antica tradizione cristiana) oggi ha un 
significato sociale. Basta pensare ai disavanzi dei bilanci nazionali proprio 
in questo specifico settore per capirlo. Ma quanti altri consumi possono 
essere ridotti: ad esempio tutti i generi voluttuari che contribuiscono 
ad appesantire in maniera notevole le situazioni economiche delle fami­
glie e della società.

Accontentiamo meno noi stessi, per riuscire ad accontentare un po’ 
di più coloro che hanno bisogno. Il rapporto tra sobrietà di vita e gene­
rosità di dedizione fraterna è un rapporto anche troppo trasparente, e lo 
è soprattutto oggi, in una cosiddetta « civiltà dei consumi », per la quale 
non abbiamo mai abbastanza mezzi perché non siamo mai stanchi di 
consumare. Intemperanti siamo molte volte; siamo educati all’intempe­
ranza; siamo educati allo sperpero; siamo educati a non dirci mai di no. 
Ed è così che poi troviamo tante difficoltà a dir di sì agli altri.

Sia la nostra Quaresima una Quaresima nella quale la fedeltà all’in- 
segnamento e anche alla disciplina della Chiesa sulla « temperanza » 
redima in noi questo facile consumismo, che è offesa alla Provvidenza, 
che è offesa agli uomini, che è anche offesa alla società e alla convivenza 
umana. Sia la Quaresima il tempo nel quale il nostro impegno di reden­
zione da un consumismo dilagante ci aiuti e ci metta nella condizione di 
essere più generosi e più caritatevoli verso coloro che hanno bisogno.

La « Quaresima di Fraternità », che è cominciata il giorno delle 
Ceneri, cerchiamo di viverla non con qualche gesto solitario sia pure 
generoso, ma come stile di vita abituale. La Quaresima dura quaranta 
giorni, e se noi in ciascuno di questi quaranta giorni sapessimo fare più 
spazio alla temperanza, potremmo moltiplicare gli atti della generosità e 
della carità. Ce n’è bisogno in un Terzo Mondo lontano, ce n’è bisogno 
in un Terzo Mondo vicino, ce n’è bisogno intorno a noi. Quante sono le 
sollecitazioni che la nostra carità riceve ogni giorno. Siamo facili a dire 
che non possiamo; ma quando ci troviamo a pensare che non possiamo, 
domandiamoci: « Oggi ho saputo essere temperante? Ho saputo supe­
rare qualche tentazione di sperpero, di consumismo, di facile acconten­
tamento di ogni capriccio, di ogni desiderio, di ogni istinto? ». Doman­
diamocelo. Ci convertiremo noi e renderemo ai nostri fratelli la testimo­
nianza del valore di Cristo che salva e redime, con il comandamento della 
carità che vive per il primo, ma che ci domanda di vivere con Lui.

Giovanni Paolo II nella « Dives in misericordia » ha così descritto 
la condizione attuale, lo squilibrio del mondo contemporaneo, la neces-



115

sita di porvi rimedio mediante un generale ripensamento del modo di 
« consumare » sul quale incide anche l’atteggiamento personale e fami­
liare. La vita umana, oggi « si svolge sullo sfondo del gigantesco rimorso 
costituito dal fatto che, accanto agli uomini ed alle società agiate e sazie, 
viventi nell’abbondanza, soggette al consumismo e al godimento, non 
mancano nella stessa famiglia umana né gli individui, né i gruppi sociali 
che soffrono la fame. Non mancano i bambini che muoiono di fame sotto 
gli occhi delle loro madri. Non mancano in varie parti del mondo, in 
vari sistemi socio-economici, intere aree di miseria, di deficienza e di 
sottosviluppo. Tale fatto è universalmente noto. Lo stato di disegua­
glianza tra uomini e popoli non soltanto perdura, ma aumenta. Avviene 
tuttora che, accanto a coloro che sono agiati e vivono nell’abbondanza, 
esistono quelli che vivono nell’indigenza, soffrono la miseria e spesso 
addirittura muoiono di fame; e il loro numero raggiunge decine e centi­
naia di milioni. È per questo che l’inquietudine morale è destinata a 
divenire ancor più profonda. Evidentemente, un fondamentale difetto 
o piuttosto un complesso di difetti, anzi un meccanismo difettoso sta alla 
base dell’economia contemporanea e della civiltà materialistica, la quale 
non consente alla famiglia umana di staccarsi, direi, da situazioni così 
radicalmente ingiuste » (n. 11).

Come non pensare, a questo punto, anche ai consumismi che scate­
nano le insoddisfazioni all’origine di rivendicazioni senza fine, e di fru­
strazioni dolorose? Un po’ di penitenza, che non perda mai il suo signi­
ficato di configurazione a Cristo crocifisso e il suo significato di espia­
zione da parte di noi che siamo peccatori, può trovare dunque, anche in 
motivazioni di ordine sociale e di ordine storico e civico, delle valide 
giustificazioni. Senza dire, poi, che questa moderazione, questa tempe­
ranza, renderebbe possibile ad ogni cristiano far servire ciò che risparmia 
con la penitenza, reale e non fittizia, alle opere della carità, della frater­
nità, della collaborazione per andare incontro alle necessità dei meno for­
tunati. Nel già citato documento del Consiglio Permanente della C.E.I. 
su « La Chiesa italiana e le prospettive del Paese », dopo aver sollecitato 
impegno e attenzione verso le forme di povertà di sempre, e verso « la 
folla dei nuovi poveri », si chiede a tutti i cristiani « un genere diverso di 
vita » e si evidenzia che « con gli “ultimi” e con gli emarginati, potremo 
tutti recuperare un genere diverso di vita. Demoliremo, innanzitutto, gli 
idoli che ci siamo costruiti: denaro, potere, consumo, spreco, tendenza a 
vivere al di sopra delle nostre possibilità. Riscopriremo poi i valori del 
bene comune: della tolleranza, della solidarietà, della giustizia sociale, 
della corresponsabilità. Ritroveremo fiducia nel progettare insieme il do­
mani, sulla linea di una pacifica convivenza interna e di una aperta coo­
perazione in Europa e nel mondo. E avremo la forza di affrontare i sacri­
fici necessari, con un nuovo gusto di vivere » (n. 6).



116

Anche la nostra diocesi ha le sue esigenze, chiede il contributo e il 
sacrificio di tutti. Abbiamo appena celebrato la ormai tradizionale « Gior­
nata della cooperazione diocesana » che ha come mèta l’aiuto al Clero 
in necessità economiche o in condizione di grave malattia; la costruzione 
di chiese e di « opere » pastorali per le periferie dove, assieme alla evan- 
gealizzazione, si manifesta un reale impegno di promozione umana; il con­
tributo ai settori pastorali diocesani che hanno quale campo l’anima­
zione delle comunità cristiane verso una piena fedeltà al Vangelo come 
scoperta di Dio e come servizio ai fratelli nelle varie condizioni di vita, 
e già ci sentiamo interpellati da altri numerosi problemi umani che invo­
cano la nostra solidarietà.

Sono i grossi problemi derivanti dalle difficoltà sociali del nostro 
tempo; i problemi dei terremotati, degli handicappati, di coloro che non 
hanno sicurezza di lavorone sufficienza familiare di vita. Con un po’ di 
temperanza, vissuta sul serio, tutti potremmo diventare donatori: e, se 
possiamo, come potremmo non pensare che sia autentica mancanza 
d’amore il non farlo? A me pare che qui si imponga una profonda rifles­
sione a livello di ogni coscienza e a livello di ogni famiglia e di ogni 
comunità.

A livello di ogni coscienza. Tutto dipende da essa. Non abbiamo il 
diritto di essere a rimorchio del « così fan tutti »: abbiamo il dovere di 
metterci di fronte al mistero di Cristo che, conoscendoci peccatori, ci 
salva con una donazione infinita che è quella della vita e della morte. 
Rimeditiamo spesso la « schiavitù » assunta da Cristo nei nostri con­
fronti come la proponeva S. Paolo ai Filippesi: « Cristo Gesù, pur es­
sendo di natura divina, non considerò un tesoro geloso la sua uguaglianza 
con Dio; ma spogliò se stesso, assumendo la condizione di servo e dive­
nendo simile agli uomini; apparso in forma umana, umiliò se stesso fa­
cendosi obbediente fino alla morte e alla morte di croce » (Fil 2, 6-8).

In questa Quaresima io credo di dover insistere anche su un altro 
aspetto, sollecitati come siamo dalla recente Enciclica di Giovanni Paolo 
II « Laborem exercens ». Con la Quaresima della tradizione cristiana 
finiscono le feste. Anche Carnevale finisce con la Quaresima. Si riaffaccia 
la serietà della vita, la fedeltà al dovere, l’impegno di rendere la propria 
esperienza feconda, preziosa per gli altri. E qui noi abbiamo un altro 
cammino di serietà, d’impegno e, se volete, anche di penitenza. Non è 
vero che nella nostra vita di peccatori che hanno bisogno di essere perdo­
nati, e di discepoli di Gesù che hanno bisogno di camminare sulle sue 
orme la vita si debba tutta modulare sul concetto della comodità, di ciò 
che piace, dell’edonismo. La nostra vita ha bisogno di essere modulata 
ben diversamente.

Non possiamo dimenticare che il Signore al primo peccato dell’uomo



117

ha anche comminato una pena, la fatica, e la fatica del lavoro. Nello stesso 
tempo — come ci ha insegnato Giovanni Paolo II — il lavoro va inteso 
come umana operosità; come collaborazione ai progetti di Dio per la 
promozione dell’uomo e lo splendore della creazione. Il lavoro va inteso 
come fedeltà ad un progetto del Signore che, attraverso l’operosità degli 
uomini, vuole essere magnifico nella sua gloria e vuole essere prodigo 
nella sua Provvidenza.

Noi ci dobbiamo sentire impegnati a vivere la virtù della laboriosità. 
Sia una Quaresima, quella del 1982, nella quale ognuno di noi prende sul 
serio le sue responsabilità di lavoro, di professione, d’impiego, di ser­
vizio quale che sia. Non prendiamo la vita « in qualche modo »; non 
diciamo che vogliamo vivere secondo il capriccio del giorno e secondo 
la luna del momento. Non si vive per giocare, non si vive perché il tempo 
venga in qualche modo occupato in passatempi: si vive per essere ope­
rosi, si vive per essere collaboratori di un progetto di Dio, che intende 
rendere la creazione stupenda dimora dell’uomo e patria di uomini che 
possono realizzare, attraverso l’intreccio delle loro molteplici operosità, 
la vocazione dei singoli e la vocazione di ogni comunità.

Cristo è venuto in questo mondo, è venuto da quel Signore che è. 
Ma è venuto anche da quell’uomo che ha voluto essere: Egli ha preso la 
vita sul serio. Giovanni Paolo II nella citata Enciclica definisce Gesù 
« Vangelo del lavoro » perché — scrive — « colui che lo proclamava, 
era egli stesso uomo del lavoro, del lavoro artigiano come Giuseppe di 
Nazareth » (n. 26). Gesù ha cominciato presto a conoscere la fatica; ha 
cominciato presto a conoscere il lavoro delle mani, a conoscere la dedi­
zione al servizio degli altri. Non si è riposato mai, ha lavorato. Quale 
dignità il lavoro di Cristo! Dignità tutta quanta proveniente dall’amore. 
Egli ha lavorato per gli uomini e per il Padre con la totale dedizione di 
amore e di servizio che ha messo in tutte le cose che ha fatto. Che spet­
tacolo, questo, dell’uomo Gesù che passa in mezzo ai fratelli, Signore 
del cielo e della terra eppure servitore di tutti, con un’instancabile dispo­
nibilità; prima affiancando il lavoro umile e silenzioso di Giuseppe, poi 
con la dedizione molteplice della sua vita pubblica, nella quale ha re­
dento la creazione, uomini e cose, andando incontro a tutti e a tutto con 
la sua operosità, con la sua fatica, con il suo camminare, con il suo visi­
tare, con il suo accogliere, con il suo parlare, con il suo fare prodigi, con 
il suo offrirsi anche alla sopraffazione, alla sofferenza, alla passione, alla 
morte.

Ha preso sul serio la vita Gesù, non è stato un dilettante. Nella sua 
esistenza l’egoismo non ha trovato posto; la categoria del comodo non 
ha conosciuto cittadinanza. Un uomo! E quale dignità! « Ha fatto bene 
ogni cosa » (Mc 7, 37), dicevano le turbe di Lui, ha fatto bene tutto



118 

quello che ha fatto. Se noi in questa Quaresima, anche per una educa­
zione cristiana alla vita, ci proponessimo di essere persone serie così, 
che fanno bene quello che devono fare e che lo fanno per il Signore e lo 
fanno per i fratelli, come cambierebbe prima di tutto il nostro spirito, 
il nostro cuore, la nostra mentalità, il nostro essere! E poi come cambie­
rebbe il nostro ambiente, che verrebbe come fermentato dalla buona vo­
lontà di tanti cristiani che sanno prendere la vita al seguito di Gesù 
Cristo, l’uomo della dedizione, l’uomo dell’impegno, l’uomo dell’ope­
rosità, l’uomo del lavoro!

È una spiritualità, questa, che per il cristiano di oggi acquista un 
significato grandissimo, non soltanto per la configurazione a Cristo che 
il cristiano non può dimenticare mai, ma per le circostanze storiche nelle 
quali viviamo che hanno tanto bisogno di essere consacrate un’altra volta 
dal mistero di Gesù, uomo come noi ma uomo tanto diverso da noi, 
perché è stato uomo sul serio fino alle ultime conseguenze e fino all’ul­
tima sua decisione: morire per noi! Invece noi conosciamo troppe ten­
tazioni: vogliamo essere uomini soltanto quando fa comodo e troviamo 
sempre un pretesto quando essere uomini costa sul serio. Inventiamo 
un’evasione, una vacanza, un riposo o che so io. Soprattutto lasciamo 
spazio per un disimpegno che chiude il cuore agli altri, che chiude gli 
occhi alla realtà della vita e ci sottrae ad essere presenze che rinnovano 
la presenza di Cristo Redentore e Salvatore, in un contesto di umanità 
che ha bisogno di salvezza e di redenzione, ma anche in un contesto di 
grazia che il Signore Gesù non lascia mancare e che la Chiesa di Dio 
amministra continuamente a coloro che la sanno chiedere, la sanno vivere. 
Anzi la presenta e la offre a tutti gli uomini di buona volontà.

In Quaresima abbiamo anche il dovere di metterci di fronte al mi­
stero dell’uomo che oggi è naufrago per tanti aspetti e ha bisogno di 
una mano fraterna. Ricordiamo quanto ha scritto Giovanni Paolo II nel­
l’Enciclica « Redemptor hominis » in proposito: « Essendo quest’uomo 
la via della Chiesa, via della quotidiana sua vita ed esperienza, della sua 
missione e fatica, la Chiesa del nostro tempo deve essere, in modo sem­
pre nuovo, consapevole della di lui “situazione”. Deve cioè essere con­
sapevole delle sue possibilità, che prendono sempre nuovo orientamento 
e così si manifestano; la Chiesa deve, nello stesso tempo, essere consa­
pevole delle minacce che si presentano all’uomo. Deve essere consapevole, 
altresì, di tutto ciò che sembra essere contrario allo sforzo perché “la 
vita umana divenga sempre più umana”, perché tutto ciò che compone 
questa vita risponda alla vera dignità dell’uomo. In una parola, dev’es­
sere consapevole di tutto ciò che è contrario a quel processo » (n. 14).

Vorrei, perciò insistere molto per la rivalutazione della Quaresima 
come tempo dell’amore fraterno, sotto tutti gli aspetti, come tempo della



119

carità per ogni evenienza fisica e morale, come tempo della solidarietà e 
come stagione propizia perché i cristiani diventino profezia di una Prov­
videnza che non manca, ma che noi troppe volte non lasciamo vedere e 
non lasciamo emergere per le nostre ingordigie, per le nostre avidità, 
per i nostri egoismi, insomma per una mancanza di temperanza e di 
penitenza che, invece, dovremmo sentire come grave responsabilità spe­
cialmente nei tempi che viviamo.

Da ormai venti anni la Chiesa torinese si propone di vivere il tempo 
quaresimale come « Quaresima di Fraternità ». A tale scopo, ogni anno 
vengono proposte linee di riflessione teologica e informazioni dettagliate 
e realistiche sul Terzo Mondo lontano e su quello di casa nostra; si pro­
muovono iniziative diocesane, zonali, parrocchiali, di gruppo. Quest’an­
no è anche suggerita una giornata completa di digiuno in cui abbia spazio 
anche — come scrivono i promotori — « la preghiera e l’adorazione 
eucaristica attorno a Gesù-Ostia, Pane spezzato per l’umanità, per impa­
rare da Lui a condividere il nostro pane con i poveri del Terzo Mondo 
a cui sarà devoluto il corrispondente del nostro digiuno ». Accettiamo 
questi inviti e illuminiamoli anche con la provocatoria lezione data alla 
Chiesa, e agli uomini di buona volontà, dall’indimenticabile Papa Paolo 
VI con l’Enciclica « Populorum progressio » di cui ricorre il quindi­
cesimo anniversario di pubblicazione.

Ancora un richiamo. È scritto che « L’elemosina copre la moltitu­
dine dei peccati » (Tb 12, 9). L’elemosina, assieme alla preghiera e al 
digiuno, ha costituito da sempre uno degli elementi tradizionali della 
Quaresima. Non possiamo trascurarla neppure oggi. San Luca nel suo 
Vangelo conserva questo insegnamento di Gesù: « Se volete che tutto 
sia puro per voi, date in elemosina ai poveri quello che si trova nei vostri 
piatti » (11, 41). Ricordiamo l’elogio riservato da Gesù alla piccola offer­
ta di una povera vedova e la condanna per l’egoismo di un ricco: « Vi 
assicuro che questa povera vedova ha dato un’offerta più grande di quella 
di tutti gli altri! Infatti gli altri hanno offerto quello che avevano d’avan­
zo, mentre questa donna, povera com’è, ha dato tutto quello che posse­
deva, quello che le serviva per vivere » (Afe 12, 43-44). Ancora una pa­
rola di Gesù: « Vendete quello che possedete e il denaro datelo ai po­
veri: procuratevi ricchezze che non si consumano, un tesoro sicuro in 
cielo » (Le 12, 33).

Credo che noi cristiani non facciamo fatica a riconoscerci peccatori 
perché la fede ci illumina, perché l’esperienza delle cose di Dio ci fa 
sperimentare sul vivo quanto sia profonda la malizia che ancora in noi 
fermenta, la miseria e la pigrizia che ancora ci tentano; e soprattutto 
l’egoismo che ancora ci seduce. Di fronte a tutto ciò cerchiamo che que­
sta nostra Quaresima sia davvero una Quaresima nella quale il dare agli



120 

altri ciò di cui possiamo fare a meno non sia un gesto di generosità spo­
radica, ma cominci a diventare un atteggiamento abituale di vita. Il Van­
gelo ci costringe a far questo. Di fronte all’avvenimento di Cristo che 
dà tutto e dà se stesso, a me pare che dobbiamo diventare tanto pensosi! 
Dobbiamo anche pregare il Signore che la potenza della sua grazia vinca 
le nostre titubanze, le nostre esitazioni, i nostri troppi interrogativi. 
Diamo! Diamo! E cerchiamo che nel dare consista una delle nostre gioie 
più grandi e delle nostre maturazioni pasquali più belle. « Vi è più gioia 
nel dare che nel ricevere » (At 20,35), ha detto Gesù. Ebbene: questa 
beatitudine, attraverso una nostra coerente Quaresima, diventi il dono 
pasquale.

III - TEMPO SACRAMENTALE

Non si può nascondere, però, che per essere disposti a questi atteg­
giamenti che ci obbligano a sconfessare tanto passato, ad abbandonare 
tante mode, a superare tanti conformismi noi abbiamo bisogno di una 
forza interiore che da soli non sappiamo procurarci. Ecco allora emergere 
nella esperienza della Chiesa che vive la Quaresima un’altra realtà da 
sottolineare: la Quaresima è il tempo più propizio per i grandi eventi 
sacramentali. Al termine della Quaresima si celebrava il Battesimo. In 
questo tempo avveniva la grande preparazione al Battesimo pasquale dei 
catecumeni. Ripensiamo anche noi al Battesimo come avvenimento di 
identificazione comune; come principio di una figliolanza divina che ci 
fa tutti uguali; come scaturigine di una fraternità che non viene mai 
meno, come appartenenza a una comunità e a una Chiesa che è nello 
stesso tempo la Casa del Padre e la Casa del Figlio.

Nel documento della C.E.I. « Comunione e comunità », che intro­
duce il piano pastorale per gli anni ’80 della Chiesa italiana, ci viene ri­
cordato — a fondamento di ogni esperienza comunitaria fra credenti — 
che « la comunità ecclesiale nasce e vive per la comunione dello Spirito. 
Questa è la sua vera origine e la ragione del suo esistere. È lo Spirito, 
dono della Pasqua, che comunica se stesso ai rinati nel Battesimo, per 
farli creature nuove in Cristo. La Chiesa è davvero un grande mistero 
di comunione » (n. 17). Non si può fare a meno di accettare, special- 
mente dai richiami liturgici, questa sensibilizzazione per il Battesimo 
realtà viva, sacramento che non appartiene alla nostra storia di ieri, ma 
alla storia personale e comunitaria di ogni giorno. Allora: perché non 
fare del tempo quaresimale la stagione liturgica più significativa per ri­
proporre con abbondante catechesi agli adulti — in particolare alle fami­
glie di recente costituzione e in attesa di un figlio o alla loro prima espe­
rienza di paternità e maternità — la ricchezza impegnativa del dono 
battesimale?



121

La Quaresima è anche il tempo nel quale il sacramento della Ri­
conciliazione ha il suo posto classico. Il comandamento della Chiesa di 
« confessarsi almeno una volta all’anno e di comunicarsi a Pasqua » trova 
anche nella consuetudine sana e venerabile del popolo di Dio una con­
ferma. Oggi, si può dire di celebrare bene la Quaresima se al sacramento 
della Riconciliazione non si dedica un’attenzione di vita consapevole, 
una preparazione liturgica più esplicita e più ricca? Se non si dedica, 
nella celebrazione della Riconciliazione, anche una particolare attenzione 
per il significato comunitario e sociale che questo Sacramento ha? Per­
mettete che citi dalla introduzione al « Rito della Penitenza » una pre­
cisa indicazione pastorale: « La Quaresima è il tempo più adatto per la 
celebrazione del sacramento della Penitenza, perché fin dal giorno delle 
Ceneri risuona solenne l’invito rivolto al popolo di Dio: “Convertitevi, 
e credete al Vangelo”. È bene organizzare a più riprese, in Quaresima, 
varie celebrazioni penitenziali, in modo che tutti i fedeli abbiano modo 
di riconciliarsi con Dio e con i fratelli e di celebrare poi, rinnovati nello 
spirito, il Triduo pasquale del Signore morto e risorto » (n. 13).

Mediante il sacramento della Riconciliazione io posso essere membro 
vivo, membro sano della comunità cristiana. È vero che è un mistero 
invisibile, ma è un mistero reale. Mediante il sacramento della Riconci­
liazione io posso essere continuamente richiamato ai miei doveri di fra­
ternità, di solidarietà, di comunione. Mediante il sacramento della Ricon­
ciliazione sono continuamente stimolato a rendermi conto che il primo 
rapporto che deve rimanere vivo ed accrescere è quello della unione con 
Dio, con Cristo Signore. Sono tutte cose che sappiamo; però bisogna 
riconoscere che la Quaresima ha una sua grazia perché le cose che sap­
piamo diventino cose che dentro di noi fanno fremere, suscitano palpiti 
e richiami profondi, desideri di conversione e soprattutto generosità ed 
entusiasmo di dedizione.

Giovanni Paolo II nel suo insegnamento molto spesso ricorda il sa­
cramento della Riconciliazione come asse portante della esperienza cri­
stiana. Ad esempio nella « Redemptor hominis » scrive: « La Chiesa, 
osservando fedelmente la plurisecolare prassi del sacramento della Peni­
tenza — la pratica della confessione individuale, unita all’atto personale 
di dolore e al proposito di correggersi e di soddisfare — difende il di­
ritto particolare dell’anima umana. È il diritto ad un più personale in­
contro dell’uomo con Cristo crocifisso che perdona, con Cristo che dice, 
per mezzo del ministro del sacramento della Riconciliazione: “Ti sono 
rimessi i tuoi peccati” (Me 2, 5); “Va’ e d’ora in poi non peccare più” 
(Gv 8,11)» (n. 20). Nella «Dives in misericordia», analizzando la 
misericordia di Dio nella missione della Chiesa, mette in evidenza come 
essa professi e proclami la misericordia « il più stupendo attributo del



122
Creatore e del Redentore » quando « accosta gli uomini alle fonti della 
misericordia del Salvatore, di cui è depositaria e dispensatrice ». E sog­
giunge: « È il sacramento della Penitenza o Riconciliazione che appiana 
la strada ad ognuno, perfino quando è gravato di grandi colpe. In questo 
Sacramento ogni uomo può sperimentare in modo singolare la miseri­
cordia, cioè quell’amore che è più potente del peccato » (n. 13).

Il tempo della Quaresima è il tempo del sacramento dell’Eucaristia. 
Camminiamo verso la Pasqua del Signore; camminiamo verso il giorno 
celebrativo e rinnovatore del grande dono eucaristico che è il Giovedì 
Santo. È il tempo nel quale l’Eucaristia deve diventare, davvero, non 
più un dovere da compiere, ma l’esperienza sacramentale che ci com­
pagina in comunità, che ci conglutina a Cristo, e che ci rende veramente 
vivi di Dio. È il Sacramento nel quale il mistero del Corpo e del Sangue 
del Signore, invece di rimanere un episodio, magari assiduo, diventa una 
di quelle dimensioni sostanziali in cui la nostra fede sempre si rinnova, 
in cui la nostra speranza continuamente si matura ed in cui la nostra 
carità continuamente si realizza sia nei nostri rapporti con Dio, sia nei 
nostri rapporti con l’uomo. Anche l’Eucaristia, e la conseguente espe­
rienza personale ed ecclesiale che ne deriva, costituiscono ricorrente ma­
gistero di Giovanni Paolo II. Una citazione per tutte, tratta dall’Enci­
clica « Redemptor hominis »: « È verità essenziale, non soltanto dot­
trinale ma anche esistenziale, che l’Eucaristia costruisce la Chiesa, e la 
costruisce come autentica comunità del popolo di Dio, come assemblea 
dei fedeli, contrassegnata dallo stesso carattere di unità, di cui furono 
partecipi gli Apostoli ed i primi discepoli del Signore. L’Eucaristia co­
struisce sempre nuovamente questa comunità e unità; sempre la co­
struisce e la rigenera sulla base del sacrificio di Cristo stesso, perché com­
memora la sua morte sulla Croce, a prezzo della quale siamo stati redenti 
da Lui. Perciò, nell’Eucaristia tocchiamo, si potrebbe dire, il mistero 
stesso del Corpo e del Sangue del Signore, come testimoniano le stesse 
parole al momento dell’istituzione, le quali, in virtù di essa, sono diven­
tate le parole della perenne celebrazione dell’Eucaristia da parte dei chia­
mati a questo ministero nella Chiesa » (n. 20).

Anche questo Sacramento dovrebbe trovare nel tempo quaresimale 
il rinnovarsi della sua catechesi, vorrei dire anche il rinnovarsi dell’at­
tenzione celebrativa, della dimensione comunitaria. Dovrebbe pure fare 
emergere di più la qualità dell’Eucaristia di essere profezia e testimo­
nianza di Cristo, della Chiesa e della stessa vita eterna. Dovrebbe solle­
citare verso la piena partecipazione all’Eucaristia mediante la comunione 
al Corpo e Sangue di Cristo. Ancora una citazione dal documento della 
C.E.I. « Comunione e comunità »: « Nella celebrazione eucaristica la 
Chiesa vive il momento più elevato di conformazione a Cristo e al suo 
sacrifìcio, rafforza l’impegno per una coraggiosa missione apostolica, offre



123
in un unico gesto al Padre tutte le cose, nella prospettiva della ricapi­
tolazione finale dell’universo in Cristo. Perché possa davvero dare alla 
Chiesa pienezza di comunione, l’Eucaristia esige il superamento di ogni 
divisione che ha la sua radice nel peccato. Perciò è appello sacramentale 
a divenire un solo corpo in Cristo e domanda continua conversione alla 
verità e alla giustizia, senza le quali non possono esserci né la pace né la 
fraternità che producono la gioia del vivere insieme » (nn. 26-27).

Sarà possibile fare della Eucaristia, nel tempo quaresimale e pasquale, 
anche una viva ed intensa esperienza della famiglia cristiana? Accogliete 
la seguente riflessione di Giovanni Paolo II nell’Esortazione Apostolica 
« Familiaris consortio »: « L’Eucaristia è la fonte stessa del matrimonio 
cristiano. Il sacrificio eucaristico, infatti, ripresenta l’alleanza d’amore 
di Cristo con la Chiesa, in quanto sigillata con il sangue della sua Croce. 
E in questo sacrificio della nuova ed eterna alleanza che i coniugi cri­
stiani trovano la radice dalla quale scaturisce, è interiormente plasmata 
e continuamente vivificata la loro alleanza coniugale. In quanto ripre­
sentazione del sacrificio d’amore di Cristo per la Chiesa, l’Eucaristia è 
sorgente di carità. E nel dono eucaristico della carità la famiglia cristiana 
trova il fondamento e l’anima della sua “comunione" e della sua “mis­
sione” : il Pane eucaristico fa dei diversi membri della comunità familiare 
un unico corpo, rivelazione e partecipazione della più ampia unità della 
Chiesa; la partecipazione poi al Corpo “dato” e al Sangue “versato" di 
Cristo diventa inesauribile sorgente del dinamismo missionario ed apo­
stolico della famiglia cristiana » (n. 57).

Ecco dunque questa Quaresima nella quale il tempo liturgico, il tem­
po penitenziale e il tempo sacramentale, possono davvero assumere quei 
misteri che esprimono e celebrano, possono assumere nella nostra vita 
la forza e la potenza di un radicale rinnovamento. Il Prefazio della prima 
Preghiera Eucaristica della Riconciliazione così esprime tale prospettiva: 
« E anche ora che il tuo popolo, vivendo questo tempo di grazia e di 
riconciliazione, ritrova la via della tua casa, tu gli concedi di vivere in 
Cristo una vita nuova e di porsi a servizio di ogni uomo offrendosi con 
cuore più libero alla guida dello Spirito Santo ».

IV - TEMPO PASQUALE

Nella Quaresima bisogna morire per diventare nuove creature, bi­
sogna passare dalla condizione dell’uomo vecchio alla condizione del­
l’uomo nuovo in Cristo Signore, bisogna imparare a vivere secondo Dio 
e non secondo la carne. A voi leggere, meditare, vivere il discorso così 
concreto ed applicativo dello scritto di S. Paolo che elenca i vizi, tutti 
ancora attuali, dell’« uomo vecchio » e gli atteggiamenti positivi del- 
I’« uomo nuovo »: « Se siete risorti con Cristo cercate le cose di lassù,



124 

dove si trova Cristo assiso alla destra di Dio; pensate alle cose di lassù, 
non a quelle della terra... Mortificate dunque quella parte di voi che 
appartiene alla terra » (Col 3, 1).

È questa una radicale novità. È la Pasqua. Camminiamo dunque ver­
so la Pasqua scandendo il nostro cammino come un dono liturgico, con 
l’esperienza penitenziale e con la forza sacramentale. Nella Pasqua il no­
stro incontro glorioso con il Signore ci farà nuove creature. La Chiesa, 
nella quarta domenica di Quaresima, chiede con insistenza questo dono 
nella colletta: « O Dio, che per mezzo del tuo Tiglio operi mirabilmente 
la nostra redenzione, concedi al popolo cristiano di affrettarsi con fede 
viva e generoso impegno verso la Pasqua ormai vicina ». Ma la « novità 
della vita » non può non passare per l’itinerario per cui Cristo è passato. 
Anche Lui è passato per l’itinerario della Passione e della Morte ed è 
giunto alla Risurrezione. La sua linea di cammino verso la « novità della 
vita » è anche per noi la stessa. A questo punto, a me pare che la « novità 
della vita », che deve scaturire dalla nostra intensa e coraggiosa espe­
rienza quaresimale, non sia soltanto una novità di vita ineffabile e intima, 
ma una novità di vita che diventa storia.

Il travaglio quaresimale deve farci nuovi in modo tale che il nostro 
modo di vivere si rinnovi e, quindi, anche il nostro modo di fare la 
storia diventi nuovo. Si tratta di manifestare la capacità di svecchiarci da 
ogni incrostazione di egoismo, di morte e anche dalle pigre consuetudini. 
La convivenza umana, e in essa le nostre capacità, deve diventare vigo­
rosa e potente perché noi usciamo dalla trasfigurazione pasquale irrobu­
stiti nella fede e con il coraggio e l’ardimento che viene da Cristo Risorto. 
Anche a noi Egli dice nella Pasqua « La pace sia con voi » (Gv 20, 19) e 
« Vi do la mia pace » (Gv 14, 27). Anche a noi Egli dice: « Sono io; non 
abbiate paura (Gv 6, 20). Ma bisogna che le sue parole scavino dentro 
in noi; diventino parole che ci liberano dalle nostre stanchezze, dalle no­
stre prudenze secondo la carne, dalle nostre tentazioni ricorrenti di com­
promessi molteplici; e, in cambio, ci diano una limpida volontà di an­
nunziare il mistero di Cristo come mistero di salvezza e ci diano la forza 
di essere al servizio di questo mistero, non soltanto con tutte le nostre 
umane energie, ma soprattutto con le sovrumane energie che ci vengono 
dalla Risurrezione del Cristo Signore.

Nella luce di questi santi pensieri, con una grande benedizione, au­
guro a tutti « Buona Quaresima », perché per tutti maturi nella speranza 
e nella pace il giorno e la grazia della « Buona Pasqua ».

Torino, 24 febbraio 1982 — Mercoledì delle Ceneri

Anastasio Card. Ballestrero
arcivescovo



125

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

Commissione C.E.I. per le Migrazioni e il Turismo

«Ero forestiero e mi avete accolto»

1. Un fenomeno « nuovo » sta emergendo vistosamente per la prima volta 
in Italia: la forte immigrazione di persone dal Terzo Mondo in ricerca di mi­
gliori e più umane condizioni di vita.

Stando alle statistiche diffuse, si tratta di più di mezzo milione di persone 
— qualcuno parla anche di un milione — spinte dal bisogno economico, dalla 
violenza politica o da esigenze culturali.

La loro condizione è il più delle volte caratterizzata dalla clandestinità che 
li pone in situazione precaria e facilmente emarginabile. Né mancano segni, anche 
tragici, di rigetto sociale. Questa situazione « nuova » non può certo lasciarci indif­
ferenti o impreparati, né tanto meno pigri.

La causa dell’uomo è la stessa causa di Dio che ha mostrato il suo amore per 
l’uomo in Gesù di Nazareth, «figlio del carpentiere» (Mt 13,55), profugo in 
Egitto (cfr. Mt 2,13), emarginato e disprezzato dai suoi concittadini (cfr. Le 
4,28-30), rifiutato dalla sua gente (cfr. Me 6,3-4), morto per la nostra colpa e ri­
sorto per la nostra salvezza (cfr. Rm 4,25).

Cristo, anche oggi, resta il più alto e il più sicuro modello di vita. « Egli, infatti, 
è la nostra pace, colui che ha fatto dei due un popolo solo, abbattendo il muro 
della separazione che era frammezzo, cioè l’inimicizia » (Ef 2,14). Non sarà 
dunque senza sacrifici che potremo creare in Italia un clima sociale migliore. 
Ma la nostra coerenza cristiana e la nostra civiltà nazionale si misurano oggi 
con la testimonianza di apertura e di fedeltà agli ultimi arrivati, come a Cristo.

2. La Chiesa, « esperta in umanità », vive le gioie e le speranze, le tristezze 
e le angosce degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto. Quella italiana, in parti­
colare, provata da decenni di migrazioni interne e da oltre un secolo di migra­
zioni estere, deve riflettere su questi fratelli, i quali si volgono anche ad essa 
come a punto di riferimento per la loro difesa e promozione.

Paese tradizionalmente di emigrazione come siamo, non possiamo ignorare 
la chiara parola indirizzata da Dio agli Ebrei: « Amate il forestiero, poiché anche 
voi foste stranieri nel paese d’Egitto» (Dt 10,19). Il Vangelo va ben oltre, se 
Cristo Gesù si è identificato nel povero e nel pellegrino, nell’ultimo cioè che 
chiede accoglienza. Né va ignorato, in questa nuova situazione, l’aspetto innova­
tivo sotto il profilo religioso. Buona parte, infatti, se non la maggioranza, degli 
immigrati dal Terzo Mondo sono musulmani. Anche essi devono sentire che,



126

come Abramo, cerchiamo insieme di vivere la fede nell’unico Dio onnipotente e 
creatore, e almeno intravvedere, nella nostra fedeltà al precetto del Signore, la 
rivelazione del Cristo Salvatore.

3. In verità non si tratta di partire da zero. Esistono a livello locale, anche 
se ancora impari al bisogno, promettenti iniziative. Alcuni organismi nazionali, 
come l’Ufficio Centrale per l’Emigrazione Italiana (UCEI), la Caritas Italiana, 
l’Ufficio Nazionale per Cooperazione Missionaria tra le Chiese e l’Ufficio Nazionale 
per i Problemi Sociali e il Lavoro, non hanno mancato di prendere iniziative a 
largo respiro. Anche per la loro azione, altri gruppi e istituzioni sono stati in tal 
modo stimolati e collegati per interventi speciali a favore degli studenti esteri, 
delle collaboratrici familiari, dei rifugiati e dei profughi.

Particolare risonanza ha avuto nel 1978 la nostra « Giornata Nazionale delle 
Migrazioni », la quale con la domanda « Stranieri o fratelli? » mirava a coscientiz- 
zare ed impegnare le comunità ecclesiali e la società civile. Ricordiamo volentieri 
gli interventi realizzati negli ultimi tempi da pubbliche autorità, dai sindacati, 
da organismi nazionali ed internazionali, da associazioni di emigrati, da vari gruppi 
politici. Ma bisogna confessare che, nonostante questa più larga attenzione, il 
problema continua ad aggravarsi con crescente drammaticità: le stazioni ferro­
viarie e metropolitane nelle grandi città sono il riferimento notturno e diurno 
per centinaia di questi nostri fratelli senza alloggio e senza punti di incontro.

La condizione di illegalità favorisce sfruttamenti economici e ricatti morali 
ed impedisce un doveroso inserimento; leggi sorpassate e non pertinenti aumen­
tano la emarginazione e vanificano spesso una sincera volontà di assistenza. 
L’informazione corrente punta solitamente su episodi o aspetti deteriori, dimen­
ticando troppo spesso le cause e i condizionamenti di questo fenomeno.

In effetti non si tratta solo di braccia che appesantiscono il mercato del lavoro, 
ma di uomini. La famiglia, la cultura, la religione di origine non sono tenute in 
dovuto conto, con la conseguenza di uno sradicamento finora subito, ma che facil­
mente potrebbe portare a reazioni imprevedibili.

È a questa gente senza voce che noi Vescovi intendiamo prestare la nostra 
voce, chiedendo ascolto a tutti i credenti e agli uomini di buona volontà.

4. Alla comunità civile rinnoviamo l’invito di accettare questi immigrati 
come noi abbiamo sempre chiesto venissero accettati all’estero i nostri emigrati, 
quali persone, prima e più ancora che come fattore economico.

Una priorità, da anni sottolineata e richiesta, resta ancora la regolarizzazione 
del fenomeno con interventi legislativi ed amministrativi, non tanto nella logica 
prevalente della pubblica sicurezza, quanto in uno spirito di cooperazione e svi­
luppo, sostanziato da realismo politico. Ci riferiamo soprattutto ad accordi bilate­
rali o multilaterali di emigrazione coi Paesi interessati, ad una più tempestiva ed 
ampia informazione, alle necessarie previdenze e provvidenze sociali, ad una ade­
guata presentazione delle nuove culture nella nostra scuola. E vogliamo sperare 
che possa raggiungere almeno alcuni di questi obiettivi il recente Disegno di legge 
proposto dal Ministro del Lavoro.

A tutto va anteposta una normativa generale, a proposito di entrata, soggiorno



127

ed occupazione degli stranieri in Italia, rispettando il dettato e lo spirito della 
Costituzione italiana (cfr. specialmente art. 10).

Contestuale alla normativa viene proposta una sanatoria per quanti già dimo­
rano e lavorano in Italia, con ovvie e provate garanzie di sanità e di ordine pub­
blico, regolarizzando senza penalizzare.

5. Ma la prima condizione per garantire efficacia ad ogni intervento è la 
rimozione dei pregiudizi.

Il primo si radica nella difficile situazione economica italiana e in particolare 
del nostro Mezzogiorno, evidenziata dai milioni di emigrati italiani e più ancora 
dai quasi due milioni di disoccupati. Questi immigrati — si dice — portereb­
bero via posti di lavoro alla nostra gente. Ma in realtà è vero il contrario. Sono gli 
italiani a rifiutare, oggi, molti lavori socialmente declassati e senza di loro alcuni 
settori produttivi entrerebbero in crisi.

Anche per gli immigrati, ci ricorda la recente Enciclica di Giovanni Paolo II 
« Laborem exercens », il lavoro ha un valore fondamentale come sorgente ed 
espressione di dignità umana: « l’emigrazione per lavoro - specifica il Papa — 
non può in nessun modo diventare un’occasione di sfruttamento finanziario o so­
ciale » (n. 23).

Un’altra riserva si basa sull’asserito pericolo che gli immigrati siano vettori 
di criminalità. Nessuno, certo, vuole proteggere delinquenti che siano provati tali. 
Ma è evidente che un giudizio generalizzato è un grave errore e un’ingiustizia, 
da cui noi stessi abbiamo dovuto spesso difenderci all’estero.

Un terzo atteggiamento inconscio, infine, va decisamente rifiutato. Quello 
dell’istintivo senso di superiorità verso gente del Terzo Mondo, sentimento che si 
basa, in definitiva, sull’equivoco di confondere progresso economico con civiltà.

6. Per tutto questo, incaricati di seguire più da vicino il fenomeno della 
mobilità umana, a nome di tutti i Vescovi italiani, noi chiediamo alle comunità 
ecclesiali di riconoscere ed accogliere questi immigrati nello spirito del Vangelo 
e di mettere in atto adeguati interventi di difesa, di assistenza e di promozione.

Se è vero che la maggiore concentrazione di immigrati è nelle grandi città, 
pur tuttavia la loro presenza è diffusa un po’ ovunque e impegna ormai senza 
eccezioni tutte le realtà che vogliono fare Chiesa.

Il dovere cristiano dell’amore si traduce in esigenza di conoscenza e di parte­
cipazione, in difesa delle persone e delle culture, a sostegno di una vita umana­
mente dignitosa, civilmente integrata e religiosamente libera. Lo esigono l’amore 
gratuito ed universale dell’unico Dio, l’uguale dignità umana e la complementa­
rietà di ogni cultura. Invitiamo, di conseguenza, ad aprire a questi fratelli gli 
animi, ma insieme le case e le opere, anche per metterli in condizione di adorare 
Dio nella fedeltà al proprio culto.

Non possiamo del resto ignorare che Gesù, vero buon Samaritano, ci ha inse­
gnato a soccorrere il prossimo in situazione di necessità, un obbligo la cui gravità 
dipende dal bisogno altrui e dalle nostre concrete possibilità.

Una particolare attenzione, secondo le indicazioni della Esortazione Apostolica 
di Giovanni Paolo II « Familiaris consortio », va riservata alle famiglie e al loro 
radicale diritto di ricongiungimento.



128

Nella stessa linea va rispettato e favorito l’associazionismo degli immigrati, 
collegandolo con i movimenti locali, in vista anche di possibili forme di parte­
cipazione ai diversi livelli.

Si aprono qui spazi immensi per gruppi e movimenti ecclesiali che mutuano 
il loro carisma dall’evangelico precetto dell’amore. La nostra riflessione ed azione 
si illuminano nell’insegnamento di Giovanni Paolo II, che ci ricorda come Cristo, 
rivelazione del Padre e Redentore deU’uomo, rivela Dio all’uomo e l’uomo a se 
stesso (cfr. « Redemptor hominis », n. 14).

7. Ai giovani soprattutto, delusi spesso a causa della stagnazione della vita, 
vogliamo additare queste nuove frontiere della carità e della responsabilità. Non 
si tratta probabilmente di un impegno vistoso e neppure molto ratificante, ma 
proprio per questo è collocato alla radice del Regno, dove si deve operare secondo 
l’esempio e la parola del nostro Maestro e Signore Gesù, venuto nel mondo non 
per essere servito ma per servire e a dare la propria vita in riscatto per molti 
(cfr. Me 10,45). In definitiva, ancora una volta l’invito è di portare gli uni i pesi 
degli altri, amandoci non a parole soltanto, ma « coi fatti» (1 Gv 3,18). Ed è 
anche su questi fatti che un giorno, come singoli e come comunità, saremo giudicati.

Roma, Mercoledì delle Ceneri 1982.

Commissione Episcopale per le Migrazioni e il Turismo



129

Commissione C.E.I. per le Comunicazioni Sociali

Finalità e organizzazione delle sale cinematografiche 
dipendenti dall’Autorità ecclesiastica

Il documento che pubblichiamo è stato trasmesso ai Vescovi italiani con allegata la se­
guente lettera che ne illustra le origini e le finalità.

Eccellenza Reverendissima,

mi do premura di unire alla presente una « Nota pastorale » dell’A.C.E.C.
(Associazione Cattolica Esercenti Cinema).

La « Nota », preparata dalla stessa Associazione ed attentamente riveduta dalla Com­
missione Episcopale per le comunicazioni sociali, è stata da me sottoposta all’esame del 
Consiglio Permanente della C.E.I., che l’ha approvata ritenendola di particolare interesse 
per le nostre comunità. Vi si affrontano, infatti, alcuni problemi e, in modo speciale, 
quello relativo alla delicata situazione delle « Sale parrocchiali », con la indicazione di 
possibili soluzioni e di prospettive, che sembrano meritevoli di sollecita attenzione da 
parte degli organismi diocesani preposti a un settore, i cui riflessi sul piano delle attività 
pastorali, culturali ed educative non hanno bisogno di essere sottolineati.

Nella speranza di aver offerto alle nostre comunità diocesane un utile servizio pa­
storale in un campo così importante (e, purtroppo, non di rado trascurato dai cattolici), 
sono lieto dell’incontro per porgere i sensi del mio ossequio e, in comunione di preghiera, 
confermarmi

Ancona, 28 gennaio 1982

di Vostra Eccellenza 
dev.mo nel Signore 

Carlo Maccari
Presidente della Commissione Episcopale 

per le comunicazioni sociali

1. - Motivi e necessità di una presenza qualificata
a) La società attuale è fortemente influenzata dai mass media, il cui nobile 

scopo « consiste nel richiamare l’attenzione sulle attese e sui problemi dell’uma­
nità, per cercare di risolverli nel più breve tempo possibile, e unire gli uomini in 
una solidarietà sempre più stretta» (Communio et progressio, n. 6).

La loro incidenza è tale da richiedere alla comunità ecclesiale chiara consa­
pevolezza del problema, con un vigoroso apporto costruttivo e un serio impegno 
pastorale.

b) A livello di strutture, la fitta rete di sale cinematografiche comunque dipen­
denti dall’Autorità ecclesiastica, tuttora esistente in Italia, può costituire una 
preziosa base per realizzare una presenza qualificata dei cattolici in alcuni settori 
della comunicazione sociale.



130

c) Perché ciò avvenga, è necessario che le predette strutture perseguano l’obiet­
tivo primario, identificato dall’ACEC nella « sala della comunità », la cui valoriz­
zazione è da considerare come la risposta alle istanze di rinnovamento pastorale 
e alle diffuse esigenze di partecipazione che emergono dalla società e ancor più 
fortemente dal seno della Chiesa « comunione comunità ».

d) In conseguenza della loro funzione pastorale e della loro caratterizzazione 
comunitaria, le nostre sale devono proporsi come luoghi di incontro e dialogo, 
come spazi di cultura e di impegno, per un’azione sapiente di recupero culturale, 
di preevangelizzazione e di piena evangelizzazione.

e) « Il cinema si è ormai inserito stabilmente e affonda le radici nella vita 
contemporanea, esercitando una decisiva influenza nel campo educativo, culturale, 
ricreativo e scientifico» (Communio et progressio, n. 142). In relazione alla loro 
funzione originaria, che si riconosce tuttora valida, le sale dipendenti dall’Auto­
rità ecclesiastica sono tenute a curare, con particolare e vigile sensibilità pasto­
rale, questo specifico settore dei mass media anche laddove l’attività debba subire 
una contrazione a causa di oggettiva difficoltà. Il cinema, tuttavia, deve essere 
considerato un capitolo, per quanto importante, di un più vasto impegno rivolto 
ad aree di interesse sempre più ricco e capace di abbracciare iniziative, non solo 
di spettacolo (cinema, teatro, musica), tese a stimolare la comunità verso orizzonti 
ecclesiali più aperti.

Il cinema, da solo, non basta per un’opera promozionale ed evangelizzatrice; 
e ciò indipendentemente dalla qualità del prodotto cinematografico, ma a causa 
della varietà delle esigenze e della peculiarità del servizio, che strumenti diversi 
possono rendere all’uomo sul piano della informazione, della espressione, della 
circolazione dei valori, della ricreazione ed elevazione dello spirito.

f) Segno della nuova dimensione della « sala » è la « gestione comunitaria », 
che non può limitarsi agli aspetti economico-amministrativi, ma non significa 
sottrazione della titolarietà della sala al parroco. « Gestione comunitaria » vuol 
dire che la « politica » della « sala della comunità » deve essere programmata e 
sviluppata comunitariamente, salva la responsabilità irrinunciabile del parroco 
titolare. È auspicabile, pertanto, che tutta la comunità ecclesiale locale venga coin­
volta nelle varie attività della sala; queste devono porsi in sintonia ideale ed 
operativa, sia con il piano pastorale dell’Episcopato italiano per gli anni ’80 su 
« Comunione e comunità », sia con il programma pastorale diocesano.

2. - Alcune indicazioni di carattere generale

a) Il nuovo concetto di gestione della sala è in netto contrasto con la possi­
bilità che essa venga ceduta in affìtto o in gestione a laici, o comunque sottratta 
all’impegno comunitario, destinandola ad attività non rispondenti alla sua fun­
zione pastorale.

b) I problemi economico-amministrativi, una volta integrata la sala nella 
globalità delle strutture e della strumentazione pastorale, devono essere considerati 
problemi, non di un settore separato, bensì del complessivo quadro pastorale. Le 
difficoltà, che pur possono insorgere in relazione al funzionamento della sala, 
non devono scoraggiare il pastore d’anime e la comunità ecclesiale, tanto meno



131

indurre a sospendere l’attività o a dare alla sala una destinazione diversa. La 
chiusura della sala equivale alla perdita di spazi culturali ed è chiaro sintomo di 
un atteggiamento di distacco e di sfiducia verso « strumenti » che invece « sono 
destinati a raggiungere e ad influenzare non solo i singoli individui, ma, per loro 
stessa natura, moltitudini di persone, e l’intera società » (Inter mirifica, n. 1).

Una posizione rinunciataria non è soltanto autolesionista ma è anche grave­
mente lesiva di una presenza qualificata della Chiesa e dei suoi figli in settori, come 
quelli della cultura e dello spettacolo, aventi una forte potenzialità di aggrega­
zione e di spinta.

Il superamento di eventuali difficoltà potrà essere agevolato, se nell’opera di 
qualificazione e di riconversione della sala verrà coinvolta in modo intelligente e 
non episodico l’intera comunità ecclesiale.

c) La dimensione parrocchiale della « sala della comunità » conserva piena 
validità, ma non deve costituire impedimento all’attuazione di un collegamento 
fraterno con le realtà ecclesiali limitrofe, soprattutto con quelle prive di strutture 
idonee ad offrire particolari servizi nell’ambito dei mass media. Tale apertura è, 
anzi, auspicabile ai fini di una collaborazione che può dare copiosi frutti nella 
formazione culturale delle persone, dei giovani in particolare.

È opportuno che quanti sono preposti alla costruzione di nuove chiese si 
preoccupino di riservare alle opere parrocchiali uno spazio da destinare alla « sala 
della comunità » e ai vari servizi che essa può rendere alla comunità stessa.

d) « ... il bene comune — cioè l’insieme di quelle condizioni della vita sociale 
che permettono ai gruppi, ai singoli membri, di raggiungere la propria perfezione 
più pienamente e più speditamente — oggi vieppiù diventa universale, investendo 
diritti e doveri, che riguardano il genere umano. Pertanto ogni gruppo deve tener 
conto dei bisogni e delle legittime aspirazioni degli altri gruppi, anzi del bene 
comune dell’intera famiglia umana » (Gaudium et spes, n. 26).

In questa prospettiva, animata da cristiana carità e da spirito di servizio, va 
inquadrato l’impegno della comunità ecclesiale nei confronti dell’intera comunità 
locale. La « sala » può svolgere una preziosa funzione di luogo di incontro e di 
dialogo con le varie componenti la comunità locale offrendo e, dove opportuno, 
ricercando la collaborazione con le strutture civili e con le realtà presenti nel terri­
torio, soprattutto con le scuole, le istituzioni culturali, i servizi sociali.

Tale collaborazione che esige vivo senso di discernimento, non dovrà mai 
mettere in dubbio o contrastare la « identità » della sala, che è quella di una 
struttura pastoralmente impegnata a dare il « proprio » contributo alla forma­
zione di una cultura ispirata ai valori cristiani.

e) Nell’ampia prospettiva di impegno che si apre per la « sala della comu­
nità » il pastore d’anime, cui spetta la titolarietà, non deve essere considerato né 
considerarsi un « gestore », ma colui che, anche in questo campo, « presiede una 
azione di carità » per la crescita umana e cristiana dei componenti la comunità 
a lui affidata. Egli svolgerà tale funzione, avvalendosi della collaborazione di 
persone qualificate ed esperte, oneste e leali, nell’ambito di una apposita Commis­
sione, che si occuperà dei problemi della comunicazione sociale e, in modo parti­
colare, della programmazione della « sala ».



132

3. - L’organizzazione delle sale

L’Associazione Cattolica Esercenti Cinema (ACEC) è l’organismo, costituito 
nel 1949, che, per mandato dell’Episcopato italiano, rappresenta e tutela gli inte­
ressi delle sale comunque dipendenti dall’Autorità ecclesiastica. Nel corso di questi 
anni, l’ACEC si è giustamente preoccupata di arricchire il mandato originario 
— che è di tutela, rappresentanza, organizzazione e coordinamento — di nuovi 
contenuti, che trovano la loro sintesi nella caratterizzazione pastorale, nell’allar­
gamento dell’area di interesse, nella realizzazione della « sala della comunità ».

In relazione a questi nuovi contenuti, di cui si condividono le motivazioni e 
le urgenze, ma anche le delicate implicazioni, si rivela l’opportunità che:

a) l’ACEC rafforzi il suo impegno per adeguare i livelli operativi al piano 
delle idee. Dovrà essere suo compito fare opera di sensibilizzazione e stimolare 
la riflessione dei propri soci, soprattutto in ordine alla realizzazione della « sala 
della comunità », ponendo in atto iniziative idonee a creare attorno ai problemi 
della « sala » stessa una opinione pubblica più attenta e consapevole;

b) l’ACEC operi in piena osservazione con gli indirizzi pastorali dell’Episco­
pato italiano e orienti le sue iniziative in modo che esse costituiscano un valido 
contributo alla realizzazione dei piani pastorali. A questo riguardo, è auspicabile 
un costante collegamento con la Gerarchia ed una funzionale collaborazione con 
gli organismi ecclesiali che, a titolo diverso, operano nel campo della pastorale;

c) l’ACEC continui a perfezionare la sua trasformazione in associazione poli­
valente, trasformazione già lodevolmente avviata con la creazione, nel suo seno, 
di nuovi organismi quali: l’Associazione Nazionale Circoli Cinematografici Italiani 
(ANCCI) per l’attività culturale cinematografica, e i Gruppi Attività Teatrali 
(GAT) per l’attività teatrale. Tale trasformazione, che richiede l’adeguamento delle 
strutture associative ai vari livelli, ha fondamentale importanza ai fini di una 
idonea ed incisiva risposta alle esigenze di progresso e di cultura, emergenti dalla 
società civile e dalla comunità ecclesiale;

d) le strutture tecnico-organizzative dell’ACEC, soprattutto i Servizi Assistenza 
Sale (SAS), si qualifichino sempre più come strumenti destinati a un delicato 
servizio pastorale. In relazione alla complessità e alla quantità dei compiti ad essa 
affidati, è bene che tali strutture siano adeguatamente potenziate, in modo da 
soddisfare con tempestività e competenza le varie richieste che potranno essere 
avanzate non soltanto dai soci dell’ACEC ma anche da altre realtà impegnate sul 
piano pastorale, educativo, culturale e sociale nelle singole Diocesi. L’offerta dei 
servizi sarà tanto più valida e pertinente, quanto più l’ACEC opererà inserita 
nelle strutture diocesane. È auspicabile che l’inserimento venga favorito dagli 
Ecc.mi Ordinari diocesani;

e) in considerazione della rilevanza sociale e culturale dei problemi posti dai 
mass media e della necessità di una più adeguata preparazione del Clero nei 
confronti di questi problemi, l’ACEC, d’intesa con la competente Autorità eccle­
siastica, preveda nei suoi programmi iniziative specifiche che abbiano come prin­
cipale obiettivo una collaborazione con i Seminari maggiori per la formazione dei 
futuri sacerdoti. La disponibilità dell’ACEC dovrà estendersi anche ad iniziative 
rivolte all’aggiornamento culturale del Clero;



133

f) tenendo conto della funzione originaria delle sale e dell’attività cinemato­
grafica in molte di esse ancora prevalente, l’ACEC favorisca quanto più possibile 
la diffusione delle « Segnalazioni cinematografiche », unico organo di stampa 
ufficiale che pubblica di ogni film un giudizio pastorale motivato, espresso da una 
apposita Commissione nominata dalla C.E.I. È da ricordare in proposito che la 
valutazione pastorale dei film è rivolta ai recettori, quale responsabile fonte di 
informazione ed utile strumento di formazione critica, e alle sale dipendenti dal­
l’Autorità ecclesiastica per la scelta vincolante dei film da proiettare.

* * *

Le numerose iniziative attuabili dalle « sale della comunità » nell’ambito del 
cinema, del teatro, della musica e della cultura in genere, offrono un notevole 
stimolo alla partecipazione e alla creazione di quello spirito comunitario che è 
premessa indispensabile al dialogo e all’apertura anche verso coloro che vivono 
ai margini della realtà ecclesiale.

Anche in settori come questi, che solo erroneamente possono essere considerati 
marginali al piano salvifico di Dio, la Chiesa è sollecitata a garantire una presenza 
operosa e qualificata.

Tale presenza avrà carattere propositivo e non solo difensivo, dal momento 
che i mass media esercitano un forte influsso sul piano pastorale e culturale, e 
sono « giustamente ritenute necessari per le attività e i profondi e sempre più com­
plessi rapporti della nostra società » (Communio et progressio, n. 6).

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE PIEMONTESE

NOMINA

SCHIATTI don Lamberto — della Società S. Paolo — nato ad Albinea (RE) 
il 19-2-1937, ordinato sacerdote il 2-7-1961, è stato nominato, in data 23 febbraio 
1982, direttore dell’Ufficio Regionale Piemontese per le Comunicazioni Sociali.

Sede: 10121 Torino - corso Matteotti n. 11, telef. 51 34 23.





135

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Rinuncia

FERRERÒ don Giuseppe, nato a Moncalieri il 26-5-1928, ordinato sacerdote il 
29-6-1952, ha presentato rinuncia alla parrocchia di S. Pietro in Vincoli in Lanzo 
Torinese.

La rinuncia è stata accettata dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza a partire 
dal primo marzo 1982.

Nomine
TORRESIN don Vittorio, S.D.B., nato a Villa del Conte (PD) il 17-3-1931, 

ordinato sacerdote il 5-4-1959, in seguito a votazione avvenuta tra il clero della 
zona interessata, è stato nominato dal Cardinale Arcivescovo, in data 4 febbraio 1982, 
vicario zonale della zona pastorale numero sei Torino-Regio Parco-Rebaudengo, in 
sostituzione del sacerdote Migliore Matteo trasferito alla parrocchia di S. Luca 
Evangelista in Torino il 26-10-1981.

La predetta nomina ha vigore fino al compimento del triennio in corso.

MASSAGLIA don Celestino, nato a Marmorito - ora Comune di Aramengo 
(AT) — il 9-4-1925, ordinato sacerdote il 27-6-1948, in seguito a votazione avvenuta 
tra il clero della zona interessata, è stato nominato dal Cardinale Arcivescovo, in data 
4 febbraio 1982, vicario zonale della zona pastorale numero ventisette Lanzo Tori­
nese, in sostituzione del sacerdote Lisa Antonio deceduto in Ivrea il 29-12-1981.

La predetta nomina ha vigore fino al compimento del triennio in corso.

CHIAVAZZA don Pietro, nato a Monasterolo di Savigliano (CN) il 18-6-1927, 
ordinato sacerdote il 29-6-1950, è stato nominato, in data 8 febbraio 1982, vicario 
sostituto nella parrocchia dei Ss. Apostoli Giacomo e Filippo in Sommariva del 
Bosco (CN).

ANFOSSI don Giuseppe, nato a Marebbe (BZ) il 7-3-1935, ordinato sacerdote 
il 28-6-1959, è stato nominato dal Cardinale Arcivescovo, in data 15 febbraio 1982, 
segretario del Piano pastorale diocesano.

VIETTO don Claudio, nato a Cumiana il 21-3-1915, ordinato sacerdote il 
29-6-1939, è stato nominato, in data 19 febbraio 1982, cappellano presso la Casa 
di riposo « Giuseppe Forchino » in Santena, con l’incarico di collaborare anche al 
servizio religioso nella parrocchia dei Ss. Apostoli Pietro e Paolo.

Ab. 10026 Santena - via Milite Ignoto n. 32, tel. 949 25 67.

COSSAI don Gabriele, nato a Racconigi (CN) il 23-3-1917, ordinato sacerdote 
il 29-6-1941, è stato nominato, in data 22 febbraio 1982, vicario sostituto nella 
parrocchia di S. Lorenzo Martire in Cavallermaggiore - Fraz. Foresto (CN).



136

FERRERO don Pietro, nato a Piscina il 21-11-1916, ordinato sacerdote il 29- 
6-1939, è stato nominato, in data 27 febbraio 1982, vicario sostituto nella parrocchia 
dei Ss. Vito, Modesto e Crescenzia in Buttigliera d’Asti - Fraz. Crivelle.

FERRERO don Giuseppe, nato a Moncalieri il 26-5-1928, ordinato sacerdote 
il 29-6-1952, è stato nominato in data primo marzo 1982, parroco della parrocchia 
di S. Tommaso Apostolo: 10121 Torino - via Monte di Pietà n. 11, tei. 54 46 67.

In pari data il medesimo sacerdote è stato nominato vicario economo della par­
rocchia di S. Pietro in Vincoli in Lanzo Torinese.

FAVARO can. Oreste, nato ad Orbassano il 30-12-1930, ordinato sacerdote il 
27-6-1954, è stato nominato, in data primo marzo 1982, vicario economo della par­
rocchia di S. Tommaso Apostolo in Torino.

Cambio indirizzi e numeri telefonici

BONINO don Guido, parroco della parrocchia di S. Elisabetta Vedova, risiede 
in 10096 Leumann-Collegno, via Ulzio n. 18, tei. 78 1051.

GILLI VITTER don Renato, già parroco della parrocchia di S. Grato Vescovo 
in San Colombano Belmonte, risiede in 10082 Cuorgnè - via don Minzoni n. 1.

RAIMONDI mons. Giuseppe — diocesano di Squillace — residente in 10145 
Torino, corso Lecce n. 15, ha il numero telefonico 749 74 24 in sostituzione del n. 
75 04 24.

ROSSO don Renato — diocesano di Alba — addetto alla pastorale dei nomadi, 
ha il suo recapito in 10078 Venaria - via Montello n. 27, tei. 49 35 64 (intestato 
a Bonadio V.).

SCACCABAROZZI teol. Modesto, già parroco della parrocchia dei Ss. Massimo, 
Pietro e Lorenzo in Collegno, risiede in 10096 Leumann-Collegno, corso Francia 
n. 351.

VALINOTTO don Mario, assistente religioso nell’Ospedale di S. Giovanni 
Battista e della Città di Torino — sede Molinette, residente in 10126 Torino — 
piazza E. De Amicis n. 80, ha il numero telefonico 696 00 75.

VALLO don Alfredo, parroco della parrocchia di S. Salvatore e rettore del 
Santuario Madonna della Sanità in Savigliano (CN), ha il numero telefonico (0172) 
36 083 in sostituzione del n. (0172) 20 80.

La parrocchia di S. Giuliano Martire in Barbania ed il parroco, sacerdote Buzzo 
Giuseppe, hanno il numero telefonico 925 36 18 in sostituzione del n. 92 56 18.

La parrocchia di S. Genesio Martire in Castagneto Po - Fraz. San Genesio ed 
il parroco, sacerdote Oddenino Giorgio, hanno il numero telefonico 91 28 93.

Le parrocchie di S. Nicolao Vescovo, dei Ss. Pietro e Paolo in Coassolo Tori­
nese ed il parroco, sacerdote Usseglio Polatera Giuseppe, hanno i numeri telefo­
nici (0123) 454 06 - 454 10 in sostituzione dei nn. (0123) 44 06 - 44 10.

La parrocchia Beata Vergine dei Dolori in Villastellone-Borgo Cornalese ed il 
parroco, sacerdote Bosco Eugenio, hanno il numero telefonico 961 09 55 in sosti­
tuzione del n. 969 89 55.



137

UFFICIO LITURGICO

PER GLI ORARI DELLA SETTIMANA SANTA

Affinché i Responsabili delle chiese possano predisporre per tempo gli orari 
delle celebrazioni del Triduo pasquale, si ricorda che il Cardinale Arcivescovo pre­
cisa che « la Veglia pasquale, per essere significativa come "veglia”, deve assoluta- 
mente cominciare dopo l’inizio della notte (quindi non prima delle ore 21) e avere 
una durata abbastanza ampia (Messale Romano, pagina 159, n. 3) ». Il Cardinale 
Arcivescovo ricorda che « anticipando l’ora dell’inizio o riducendola alle dimen­
sioni di una Messa domenicale, se ne perde il simbolismo ». Perciò stabilisce « che 
si introduca o si confermi la celebrazione "notturna”, come già avviene per il Natale: 
si avrà una assemblea forse meno numerosa, ma impegnata e cosciente ».

Circa il Giovedì Santo si ricorda che, per una eventuale seconda celebrazione, si 
deve richiedere la prescritta autorizzazione all’Ordinario del luogo (Messale Romano, 
pagina 131).

Per evitare che durante le celebrazioni continui l’afflusso dei penitenti, converrà 
invitare per tempo alle confessioni. A questo proposito il Cardinale Arcivescovo 
raccomanda di introdurre « la celebrazione della penitenza comunitaria in un giorno 
opportuno, anche come esperienza di Chiesa, segno espressivo del cammino di con­
versione che la conduce alla Pasqua ».



138

DOCUMENTAZIONE

La Chiesa e il mondo del lavoro
Pubblichiamo la relazione che mons. Alberto Ablondi, vescovo di 
Livorno, ha tenuto nella « Giornata per il Clero » svoltasi a Villa 
Lascaris di Pianezza mercoledì 10 febbraio 1982. La relazione si rifà 
ai primi dati di uno "Ricerca” sulla religiosità nel mondo del lavoro 
in via di pubblicazione ufficiale.

PERCHE’ UNA PASTORALE PER IL MONDO OPERAIO?

1) Essere operaio è vocazione
È necessario ricordare che la Chiesa, dentro i suoi confini o di fronte a sé 

non ha mai l’uomo astratto, ma sempre persone concrete. Ebbene queste persone 
nel dialogo evangelizzante esigono soprattutto la considerazione della loro voca­
zione professionale. Una vera azione di evangelizzazione dovrà sempre perciò 
raggiungere l’uomo e le diverse vocazioni professionali e, nelle diverse vocazioni, 
i momenti di vita diversi: quello dell’uomo giovane o anziano, dell’uomo amma­
lato o sano. Ogni uomo infatti non è mai un cristiano generico che ha una voca­
zione specifica; ogni uomo invece diventa cristiano attraverso la propria vocazione, 
cristianamente vissuta, di prete, di operaio, di professionista, di mamma.

2) Una pastorale non solo per lavoratori dipendenti
ma per operai

A) L’assenza degli operai squilibra la comunità ecclesiale
Vi è un grave motivo, direi di sociologia ecclesiale, per prendere in partico­

lare considerazione il mondo degli operai: esso intanto è quello che rivela la più 
scarsa presenza ad ogni livello della vita ecclesiale. La Chiesa locale, le Parrocchie, 
le Associazioni dovrebbero perciò convincersi che non può esservi seria azione 
pastorale quando viene trascurata una categoria così numerosa, anzi predomi­
nante nell’ambiente e nella mentalità.

E non si tratta di sottolineare solo una assenza numerosa; quanto piuttosto 
il fatto che una presenza troppo limitata di una categoria può deformare la comu­
nità ecclesiale. In essa infatti viene meno quella universalità e complementarietà 
che esige pluralismo di età e di vocazioni. Inoltre ogni assenza singola o di 
categoria propone sempre seri e gravi interrogativi sul comportamento stesso delle 
comunità ecclesiali, sul loro linguaggio, sulla loro sensibilità sociale e sullo stesso 
modo di essere comunità. Giustamente Paolo ammonisce « voi che desiderate 
interamente i doni dello Spirito, cercate di avere in abbondanza quelli che servono 
alla crescita della comunità » (1 Cor 14,12).



139

Per quanto riguarda la vostra situazione la « Ricerca » ha sottolineato nel 
mondo del lavoro una percentuale operaia del 66,7%. Questa è percentuale così 
forte da aggravare le precedenti considerazioni sulla assenza e da motivare una 
ricerca pastorale per questa specifica categoria.

B) L’Enciclica « Laborem exercens » stimola l’attenzione e arricchisce la pastorale
Per quanto l’Enciclica si riferisca a tutto il mondo del lavoro mi pare che 

soprattutto il mondo operaio attenda, a volte inconsciamente ma urgentemente, 
alcuni messaggi in essa contenuti. Sono grandi messaggi di vera liberazione: il 
lavoro che fa simile a Dio; il lavoro che porta al compimento della fondamentale 
vocazione ad essere persona; il lavoro come gioia di collaborazione alla propria 
crescita, a quella della famiglia e a quella dell’umanità (la vostra inchiesta rivela 
questa sensibilità quando rileva « nel lavoro ci si realizza al 51% » e « che il la­
voro rende più uomo al 40% » e infine la interessante e provocante prospettiva 
del « lavoro in-proprio », prospettiva così aperta alla scoperta di nuova dimensione 
umana del lavoro, e soprattutto del lavoro-operaio.
C) Il mondo operaio offre al dialogo particolari valori umani

Il mondo operaio provoca e facilita il dialogo anche con i suoi valori umani. 
Dalla vostra « Ricerca » emerge una particolare ricchezza dei valori umani nel 
mondo operaio. Infatti gli operai scelgono, fra le cose più importanti, al 50% gli 
amici, al 53% il lavoro, al 37% la fede, al 26% l’ospitalità e solo al 15% 
1’« avere tante cose », e al 14% l’« avere tanti soldi ».

Era la stessa costatazione che veniva rilevata al Convegno di Brescia nella 
Pastora del Mondo del Lavoro del 1978. In esso si proclamavano quali valori della 
classe operaia: la giustizia, la solidarietà, il lavoro, la dignità.

Non solo, mi pare che questi valori, così ricchi di fraternità, di solidarietà, 
di partecipazione e di universalità, dimostrano già in se stessi la possibilità di un 
linguaggio comune, con la Chiesa. Essa infatti li ha da sempre scelti; ma, come 
premessa al dialogo, deve anche saperli testimoniare nella sua vita.
D) Il mondo operaio rivela una grave assenza alla Chiesa

L’assenza del mondo operaio alla Chiesa, è ben documentata dalla vostra « Ri­
cerca »: quando all’89% gli operai dicono di non partecipare a gruppi religiosi e 
affermano che il 25% negli ultimi anni si è allontanato e solamente il 6% si è 
avvicinato.

Mi permetto di citare un mio incontro di nove ore con le maestranze di una 
raffineria, per dare una indicazione delle motivazioni portate dagli operai nella 
assenza alla Chiesa e alle sue iniziative: perché la Chiesa pare ancora troppo 
alleata ai potenti; perché gli operai sono influenzati negativamente da alcuni par­
titi; perché la Chiesa appare più gerarchica che popolare; perché l’operaio non 
ha tempo in quanto assorbito sovente dal doppio lavoro; perché ha un certo com­
plesso di inferiorità, dovuto anche al linguaggio di Chiesa che gli è estraneo e non 
lo tocca nei suoi problemi; perché c’è il pericolo di una deformazione professionale 
che appiattisce troppo gli interessi degli operai al livello materiale; perché in questi 
anni è venuta meno anche nel mondo operaio la sensibilità ai valori sociali e 
quindi ecclesiali; perché in fabbrica soprattutto può essere influenzato dal rispetto 
umano.



140

E) Il mondo del lavoro è turbato da profondi equivoci sulla Chiesa
Sarà necessaria una evangelizzazione di base per superare i tanti equivoci 

che impediscono ai lavoratori di incontrare la Chiesa e alla Chiesa di incontrare 
i lavoratori.

Certo, come membri della Comunità-Chiesa dobbiamo assumerci la responsa­
bilità per equivoci provocati da confusioni e compromissioni con partiti, con de­
naro e con potere. Anche se queste responsabilità non debbono essere generaliz­
zate per tutti i tempi, per tutti i luoghi, per tutte le persone e per tutte le 
Comunità.

Ma quanta chiarezza di dottrina occorrerà per affermare e dimostrare e testi­
moniare che la Chiesa non è un partito. Essa ha il compito fondamentale di pre­
sentare agli uomini Dio Padre e perciò offrire un progetto di mondo come una 
famiglia, in cui gli uomini si amino come fratelli.

D’altra parte bisognerà far notare che troppi uomini di fronte a forti sugge­
stioni politiche hanno ceduto alla tentazione di mettere un partito al posto della 
Chiesa; e di dare ad un partito quella dimensione di religione che, nella propria 
vita, dovrebbe invece avere la Chiesa. Così tanti hanno finito per affidare alla 
ideologia di un partito non solo la politica ma anche il modo di concepire la vita, 
il matrimonio, insomma i valori fondamentali della esistenza.

Inoltre, proprio guardando alla classe operaia mi vengono in mente le parole 
di Paolo (Rm 13,11) «voi sapete bene che viviamo in un momento particolare ». 
E infatti si ha l’impressione che proprio l’oggi sia un momento particolare in cui 
alcuni valori politici o partitici stanno per essere ridimensionati al loro vero 
ruolo, appunto solo politico e partitico.

Nel recente passato purtroppo valori politici e partitici erano stati accolti da 
tanti, più come una fede che come ideologia, più come un sistema totale di vita 
che come una esperienza partitica, più come una escatologia religiosa che come 
ipotesi di vita sociale. Oggi finalmente le delusioni che la storia ha offerto, la cre­
scita delle capacità critiche delle persone, il ridimensionamento imposto o accolto 
nei confronti di tante correnti ideologiche può far comprendere a molti che la 
politica e il partito hanno un ruolo ed un orizzonte ben diversi e ben più limitati 
che la fede.

Proprio questo momento, proprio questa consapevolezza può rendere urgente 
e opportuna una evangelizzazione che presenti la fede non in concorrenza alla 
politica e la politica non in sostituzione della fede. Ma occorre allora una evange­
lizzazione che sia tanto esplicita sui valori divini ed eterni; nello stesso tempo 
tanto aperta all’uomo da offrirsi ad esso con orizzonti che raggiungono l’eternità; 
evangelizzazione quindi accompagnata anche dall’offerta costante sia di capacità 
critica sia di promozione per l’umano immediato.



141

LA CHIESA DI FRONTE AL MONDO DEL LAVORO

In questo incontro, in cui ci poniamo il problema del « mondo del lavoro » 
vorrei fosse chiaro che stiamo vivendo un momento intimo di Chiesa; un momento 
necessario all’essere Chiesa, cioè Voce del Signore che non solo annuncia la Buona 
Novella ma che provoca un dialogo con gli uomini. In questo caso un dialogo 
con i lavoratori.

Chiesa e lavoratori, i due interlocutori, dovranno perciò incontrarsi nella chia­
rezza della loro identità.

Occorre ricercare l’identità di Chiesa e di lavoratore
Si rende dunque necessaria una prima riflessione sull’identità di Chiesa.
Eccone alcune motivazioni:
1) si eviteranno, con la chiarezza della identità, le tante deformazioni dal­

l’esterno quando si guarda alla Chiesa ma anche le possibili deformazioni dall’in­
terno quando nella Chiesa ci si irrigidisce nel passato e ci si entusiasma delle 
mode presenti;

2) la riscoperta dell’identità è necessaria in questo mondo così nuovo e veloce 
nel quale le persone e le istituzioni che hanno un ruolo vicendevole sono entrate 
in un’epoca, direi, di necessaria e rinnovata « presentazione ». Spesso infatti nuovi 
approfondimenti (come è avvenuto per la Chiesa nel Concilio) o sviluppo di situa­
zioni sociali (come avviene per i lavoratori) possono rivelare interessanti ed inattesi 
lineamenti di identità fra gli interlocutori:

3) nell’approfondimento delle rispettive identità si eviterà il rischio di rendere 
semplicistico un discorso pastorale. Tale sarebbe se si riducesse ad una moda 
che si affianca ad una categoria che oggi ha più voce, o ad un pronto soccorso 
impaurito per una astenia nella Chiesa in assenza dei lavoratori, o ad un rincorrere 
situazioni ritardate con la fretta che farebbe trascurare un costruttivo e perciò 
lento dialogo pastorale;

4) perché da chiari valori di identità potrà sorgere non solo una sicura e 
precisa linea all’azione pastorale ma anche la dimostrazione dell’urgenza e della 
necessità di questa azione. In tal modo potremo concludere questa riflessione 
non tanto pensando alla « possibilità » di una pastorale nel mondo del lavoro 
quanto alla sua « necessità ».

Consapevoli dunque che l’identità può qualificare ogni gesto, vogliamo anzi­
tutto approfondire e vivere il mistero della Chiesa che è Corpo di Cristo. Esso, 
per essere efficacemente proposto al dialogo con ogni vocazione umana, e in questo 
caso con quella del lavoratore, deve presentarsi nella chiarezza dei suoi lineamenti 
fondamentali.

E il primo lineamento fondamentale che il Cristo ha lasciato alla Chiesa, suo 
Corpo sofferente e glorioso, è la povertà.

Una Chiesa povera scopre le assenze e cerca
La Chiesa vive questo lineamento povero del Cristo quando come Lui si 

presenta non assetata di potere o di avere, cioè quando non cerca se stessa; in altre 
parole quando « non si contenta » di quel che è e di quel che ha, ma vive la



142

povertà nel continuo bisogno dell’altro, « altri cercano le proprie cose, lui si inte­
ressa di voi » dice Paolo a proposito di Timoteo (cfr. FU 2,20-21).

Una Chiesa che, proprio come ha insegnato Gesù, non conserva gelosa­
mente la sua Grazia, i suoi valori e il suo passato, è una Chiesa che non 
si contenta di quello che ha, ma ha sempre bisogno di coloro che non ci sono 
ancora. Questa Chiesa allora non « si contenta » solo di chi c’è, ma si domanda se 
chi c’è è veramente presente; non si contenta neppure di chi è presente ma si pone 
il problema di una continuità seria e testimoniante. Soprattutto una Chiesa che 
« non si contenta » si pone il problema di chi non c’è e del perché non c’è. A 
questo punto la povertà suggerisce alla Chiesa l’atteggiamento suo più profondo: 
cioè non quello di invadere gli altri con indottrinamento o allettamenti, ma piut­
tosto quello della capacità di accogliere in sé e di convertirsi, perché gli altri tro­
vino in lei spazio, accoglienza ed ospitalità. Come vedete sono tutte domande che 
possono essere premessa al dialogo di Chiesa e classe operaia. È bello che l’interlo­
cutore si senta scoperto nella sua assenza, e cercato non solo per una presenza 
ma anche con senso di responsabilità per la sua non presenza.
Una Chiesa obbediente che si fa attenta a Dio e all’interlocutore uomo

Ma il Cristo povero che, lasciando il potere e l’avere si fa accogliente, completa 
la sua povertà nell’obbedienza. Nell’obbedienza il « lasciare » della povertà fa un 
passo in avanti nel « lasciarsi fare ». Per un dialogo costruttivo con ogni aspetto 
del mondo, e quindi anche con la classe operaia, abbiamo bisogno di una Chiesa 
che si « lasci fare ». Che si lascia fare dai tempi lunghi di maturazione e non dalla 
fretta, che sa più di conquista che di amore; che si lascia fare nel lasciarsi parlare, 
e convertire qualche volta, (« se non parleranno i figli di Abramo parleranno le 
pietre ») non solo da chi le è vicino ma anche da chi le è lontano. Un « lasciarsi 
fare » dunque che significa essere attenti (è questo l’aspetto forse più impegnativo 
dell’obbedienza) ai tempi, ai bisogni, attenti alle cose belle per dar lode al Si­
gnore, attenti alle sofferenze per aiutare, ai peccati per perdonare. Attenzione 
meritano dunque, come premessa al dialogo, la storia, la cultura, la mentalità, 
il linguaggio e le sofferenze di coloro che vogliamo incontrare.
Una Chiesa casta che sa incontrare ognuno perché ama tutti e totalmente

Ma al Chiesa deve presentarsi anche col lineamento della castità; come Cristo, 
che ha coronato il suo amore povero ed obbediente nell’amore casto con cui ha 
voluto incontrare l’umanità amando « tutti » gli uomini e amandoli « totalmente ».

Sarà soprattutto questo amore casto a provocare ogni pastore affinché cerchi 
« tutti » al di là dei vicini e dei facili, perché si preoccupi dei lontani per menta­
lità e dei difficili anche per linguaggio. In questo amore casto ogni pastore inoltre 
è chiamato anthe a raggiungere l’uomo « totalmente » in ogni suo aspetto, in ogni 
suo momento e con ogni mezzo.

Affronteremo dunque, con questa « castità » positiva di chi ama tutti e total­
mente, le possibilità di un dialogo pastorale fra Chiesa e mondo del lavoro. Sarà 
perciò il tormentante « tutti » e « totalmente » che porterà la nostra riflessione nella 
Chiesa affinché apra « tutte » le sue presenze e offra « totalmente » ogni sua ric­
chezza al mondo del lavoro; sarà il « tutti » e « totalmente » che ci aiuterà a non 
trascurare nessuna presenza e nessun valore del mondo operaio che dobbiamo 
scoprire, conoscere, amare e valorizzare per poterlo veramente incontrare.



143

Una proposta pastorale che presenti la totalità 
e l’autenticità dei valori ecclesiali

La « Ricerca » sul modo operaio torinese rivela tanta confusione e tanta defor­
mazione sui valori ecclesiali.

Una severa proposta di valori divini e umani
Quando il messaggio del Vangelo solo per il 9% annuncia la salvezza, mentre 

per il 40% è un invito all’amore fraterno, per il 10% è proposta di verità e di 
giustizia, e solo per il 4% è Parola di Dio; quando la metà dei lavoratori chiede 
che la religione debba favorire l’ordine sociale e l’altra metà che debba contribuire 
ad eliminare le ingiustizie presenti nella società; quando nei soggetti intervistati 
si riscontra un allargarsi del concetto di religione sino al pericolo di allentare i 
riferimenti appartenenti a religioni specifiche (il 47% considera uguali tutte le 
religioni non operando tra esse alcuna distinzione); quando l’accento viene posto 
soprattutto sulla funzione sociale della Chiesa e su una religiosità di tipo indivi­
duale, indipendente dalla funzione di mediazione; quando agli ultimi posti di 
percentuale si ritrovano il « vivere la fede in termini comunitari » e l’« adeguare 
il proprio comportamento all’indicazione del Papa, dei Vescovi o alla vita sacra­
mentale », la Chiesa si sente non solo interpellata ad un intervento, ma anche ad 
un intervento qualificato.

Quale la qualifica di questo intervento? lo ripetiamo: la totalità e l’autenticità.
Quella autenticità per cui l’azione pastorale non deve guardare al mondo ope­

raio perché oggi è il mondo forse « più potente », ed è perciò importante farselo 
alleato; quell’autenticità che incoraggia la Chiesa nella affermazione severa dei 
propri principi anche in contro corrente alle attese ingiuste; quella autenticità 
che sviluppa un’azione missionaria coraggiosa nella giustizia e nella verità, con le 
stesse parole con cui il Cristo sottolineava la sua proposta come una scelta corag­
giosa «anche voi ve ne volete andare?» (Gv 6,67). Proprio questa autenticità 
permetterà al mondo operaio di imparare la parola « diritto » ed insieme la parola 
« dovere » e soprattutto l’aiuterà a passare da un’epoca in cui il mondo operaio era 
costretto alla povertà ad un’epoca in cui gli si proporrà ancora, ma questa volta 
nel tono delle beatitudini, la scelta della povertà. Quella povertà che un « Pastore » 
traduceva con queste parole « auguro al mondo operaio di restare povero per sen­
tire il bisogno di Dio ». La Chiesa dunque dovrà offrire al mondo operaio quella 
sua severa autenticità divina ed umana, eterna e terrestre, evitando il pericolo di 
nuove forme di clericalismo, che la porti a mimetizzare i suoi valori e i suoi prin­
cipi per ottenere più facili consensi.

Sarebbe davvero triste se nella pastorale operaia si dovesse ripetere l’espe­
rienza del parroco delle « Lettere di Berlicche »: « un uomo che si era sempre preoc­
cupato, e per molto tempo, di annacquare la fede per renderla più facile ad una 
congrega di fedeli che crede incredula e di dura cervice; mentre ora è lui a stupire 
i suoi parrocchiani per la mancanza di fede e non viceversa ».

Un dialogo che scopre presenza del mondo del lavoro nella Chiesa
Oltre a questa severa autenticità, che esige rapporto rispettoso e completezza 

dottrinale, nello spirito della « totalità ecclesiale », la Chiesa è chiamata a consi-



144

derare il dialogo con il lavoratore non solo all’esterno ma anche all’« interno » 
di se stessa. Vi sono infatti importanti dimensioni del mondo del lavoro che sono 
già inscritte nella vita della Chiesa: quando la Chiesa non voglia essere un corpo 
estraneo che si inserisca in un mondo del lavoro, ma voglia aiutare questo a diven­
tare una comunità di fede, di speranza e di carità; quando la Chiesa diventa consa­
pevole che dal momento in cui la Carne di Dio si è fatta povera Carne appesa ad 
una Croce non c’è più situazione umana, per quanto sembri lontana, che non 
conservi in sé la presenza del Verbo; quando si pensi che il grave rifiuto del mondo 
operaio può essere un antidoto per la Chiesa, affinché sappia offrirsi di più, sappia 
purificarsi di più e adeguare di più il suo linguaggio al linguaggio di tutti, dopo 
averlo adeguato al linguaggio dei più poveri.

Azione pastorale è incontro rispettoso 
con la totalità del mondo del lavoro

L’espressione che usiamo sovente « mondo del lavoro » ha una pregnanza 
che spesso sottovalutiamo.

La cultura operaia esige riconoscimento
« Mondo » non significa solo una somma di persone che fanno la stessa cosa; 

non significa neppure la qualifica che sorge da un atteggiamento comune. La parola 
mondo nasconde in sé il significato di un numero di appartenenti non sottovalu­
tabile; soprattutto però rivela il significato, il valore e l’esigenza di rispetto di una 
storia propria e di una cultura propria.

A questo punto forse non si tratta tanto di pastorale « del » mondo del lavoro 
ma di un atteggiamento missionario della Chiesa « verso » il mondo del lavoro.

Sorge così la prima esigenza di una pastorale missionaria; quella esigenza che 
spesso è stata dimenticata nei confronti di altri mondi: la conoscenza e il rispetto 
per il dialogo e anche la specializzazione delle energie per affrontarlo.

Esiste infatti una cultura operaia che si scopre quando si entra nel mondo del 
lavoratore dell’industria, che rappresenta uno dei gruppi sociali protagonisti del 
progresso economico e civile. Così si esprime Aurelio Boschini: « Siamo favorevoli 
a parlare di una cultura operaia nel significato pieno della parola, riconoscendo 
anzi che per essa hanno lottato, sofferto e sono morti una legione di operai » (da 
L’Osservatore Romano del 13 Settembre 1976). Se riteniamo dunque che i lavo­
ratori siano un « popolo » con una cultura, una storia ed una condizione propria, 
dobbiamo ascoltare le parole di Paolo VI nella Evangelii Nuntiandi: « Occorre 
evangelizzare - non in maniera decorativa, a somiglianza di vernice superficiale, 
ma in modo vitale, in profondità e fino alle radici - la cultura e le culture del­
l’uomo, nel senso ricco ed esteso che questi termini hanno nella Costituzione 
"Gaudium et Spes” » (n. 20).

La pastorale "missionaria” scopre le nuove culture di oggi
La pastorale missionaria dovrà quindi anzitutto scoprire come Dio si mani­

festa ed opera nel mondo dei lavoratori e verso quali mete lo orienti. Infatti dal 
momento che Cristo è già virtualmente presente in tutta la realtà cosmica, la 
Chiesa ha il compito di renderLo attuale ed esplicito. Lo fa, incontrando nel mondo



145

quei valori positivi della Creazione e della Redenzione che già esistono, anche se 
non ancora scoperti, esplicitati ed attualizzati.

Per questa azione pastorale missionaria le comunità cristiane dovranno ren­
dersi conto, se sono ferme ancora ad un passato contadino, che dalla società, uni­
forme, o quasi, di un tempo, sono nate due nuove creature: la persona singola e 
le comunità diverse, in questo caso le condizioni e la comunità operaia. La Chiesa 
ancora, proprio per affrontare questi neonati dalla società, cioè le nuove persone 
ed i nuovi mondi, dovrà preparare un’azione non generica ma capace, e specializ­
zata per un dialogo con la civiltà industriale. Anzi questa attenzione al dialogo non 
dovrà fermare l’azione della Chiesa al presente ma aprirla alla prospettiva futura 
di un contesto post-industriale che già si annuncia con macroscopici fenomeni 
di emarginazione (disoccupazione crescente, professionalità inadeguata a nuove 
tecniche, diminuzione del benessere). Situazione che sarà ancora più disumana ed 
alienante, perché potrà distruggere anche la positività delle conquiste di ugua­
glianza e di solidarietà fin qui raggiunte, per accendere egoismi e discriminazioni 
all’interno della stessa classe operaia.

Dialogo missionario con semplicità di linguaggio e comprensione storica
Proprio per un’azione missionaria e pastorale che rispecchi e raggiunga nella 

sua cultura il mondo operaio, la Chiesa dovrà saper tradurre la Parola di Dio in 
un nuovo linguaggio che rispetti l’autenticità di questa Parola ma anche la capacità 
di comprensione degli interlocutori operai. Uno di loro così si presentava: « I 
nostri discorsi sono fatti di parole approssimate, di esempi della nostra vita, del 
nostro modo di fare a tinte forti e passionali. Non c’è posto per distinguere nei 
nostri discorsi; noi siamo i nostri fatti di tutti i giorni e le nostre parole sono dav­
vero dure come pietre; la nostra logica è quella che è limite e misura di quello 
che c’è nelle nostre tasche ».

Infine la Chiesa deve scoprire il passo di questo mondo operaio che ha realiz­
zato il suo cammino biblico: un mondo « di poveri che ha percorso e sta percor­
rendo l’ansia di liberazione con le scoperte e le affermazioni dei grandi valori 
umani, pur fra tanti errori e passando attraverso tante illusioni ».

La Chiesa dialoga con tutti i suoi gesti di amore
La Chiesa rende presente il Cristo e nel Cristo l’amore del Padre, con la pro­

posta di un dialogo d’amore, attraverso la Parola, i Sacramenti, la Carità e i mini­
steri. Una Chiesa che vuole incontrare il mondo operaio deve perciò essere attenta 
a presentare tutti questi gesti, e a presentarli nella loro completezza affinché diven­
tino vicendevolmente fecondi.

Evangelizzazione e catechesi per il mondo operaio
Nella vostra « Ricerca », « Lavoratori e religione », c’è un dato allarmante. 

Mentre il 49,3% degli operai afferma di credere nel Dio del cristianesimo, solo 
il 27% crede in un’« altra vita secondo le indicazioni del Vangelo».

La percentuale dei credenti è dunque già bassa; ma la percentuale dei « cre­
denti nell’al di là » dimostra quanto si tratti di credenti deformati o non formati.



146

La ricerca condotta in Livorno aveva rivelato proprio gli stessi sintomi. Sono 
elementi che impongono alla Chiesa nel dialogo col mondo operaio una evangeliz­
zazione e una catechesi che rivelino il significato profondo del « Vangelo » che 
Cristo ha portato: cioè l’annuncio dell’amore del Padre che ama « da sempre, 
sempre e per sempre ».

Una catechesi dunque che non sia un sommario dottrinale ma lo sviluppo 
concentrico di verità, che vengono approfondite con lo sviluppo dell’età e delle 
vocazioni dell’uomo; e non per creare un bagaglio dottrinale, ma come dialogo 
di un Dio che, rivelandosi, rivela all’uomo se stesso.

Una evangelizzazione e catechesi perciò che, per usare le parole del Documento 
della Chiesa piemontese del 1962, «sia riproposta costante della Buona Novella 
ma di una Buona Novella incarnata per questi uomini, in modo da evidenziare 
contenuti di rivelazione che maggiormente rispondono alle istanze della situa­
zione ».

Una vita di Chiesa inoltre che offra le occasioni più diverse per incontrare 
e vivere le verità che il Signore ci ha offerto e non si riduca perciò solo alle tante 
Messe, anche perché sono frequentate solo dell’8-9% (sulle Messe, sul loro linguag­
gio, sulla mancanza di gioia nella celebrazione, sull’isolamento che in esse non 
viene superato, sulla comunione che non si crea in esse, il discorso sarebbe lungo).

Inoltre un’attenta catechesi dovrebbe rivalutare e purificare la religiosità 
popolare, che spesso contiene germi profondi di fede e può essere occasione impor­
tante di dialogo.

Con tutte queste preoccupazioni la catechesi diventerebbe davvero una Buona 
Novella, capace di incarnarsi ancora nella storia e acquisterebbe insieme l’apertura 
della profezia. È importante quanto, a questo proposito, è stato detto nel Con­
vegno di Frascati per il mondo del lavoro nel 1980: « Fra la gente non ci sono 
toni polemici o parole grosse come riappropriazione, ma piuttosto tristezza per 
l’ignoranza della Parola di Dio in cui sono stati tenuti e per la difficoltà di entrare 
con tutta la propria persona e il carico dei problemi personali e sociali nei costumi 
e nelle strutture ecclesiastiche. Gli ostacoli principali sono la difficile lettura della 
Parola di Dio, l’anonimato delle parrocchie, la burocratizzazione dei Sacramenti, 
la difficoltà dei rapporti personali, e ancora i modelli ecclesiastici che rendono 
diffìcile e contraddittoria l’appartenenza alla Chiesa e al mondo del lavoro».
Il dialogo con i Sacramenti

Sacramenti: gesti isolati o momento di un dialogo di amore?
È il problema di fondo di tutta la pastorale ecclesiale; e non solo nei confronti 

dei lavoratori.
Proprio perché la percentuale di partecipazione ai Sacramenti è abbastanza 

elevata (1’86% sposa in Chiesa e il 90% battezza i figli; di cui il 20% per tra­
dizione, il 58% per senso cristiano) il problema Sacramenti per il mondo operaio 
ha la stessa gravità del problema Sacramenti di fronte ad ogni altra categoria.

Il Sacramento nasce dalla Parola e ne è deformato quando la sua celebra­
zione o meglio la « distribuzione » resta isolata dalla Parola; il Sacramento vive 
e si sviluppa nella Parola e diventa sterile quando questa manca; il Sacramento è 
un momento forte di un dialogo di amore, suppone perciò frequenza, ascolto conti­
nuato che diventano poi gesto intimo e intenso di amore. Invece il Sacramento,



147

isolato della Parola che lo prepara prima e lo feconda poi, diventa solo momento 
erotico; nel quale, con un gesto esteriormente e apparentemente di amore, si 
soddisfano invece solo tradizioni, usi, feste, desiderio superstizioso di avere un 
Dio più tutelare che un Dio amico e vicino.

Putroppo la Chiesa, che si presenta soprattutto attraverso i Sacramenti e spesso 
attraverso Sacramenti così deformati, non può che rivestire la caratteristica del- 
l’incomprensibile e del magico; quando non acquista una caratteristica più grave: 
quella dell’« interessato », allorché questi gesti gratuiti d’amore debbono essere 
compensati con denaro.

La carità nella Chiesa premessa ad ogni dialogo
Ma forse, sia l’evangelizzazione che i Sacramenti non sono sufficienti a pro­

porre e a costruire un dialogo; specialmente un dialogo con il mondo del lavoro. 
Perché per un dialogo anzitutto bisogna avere un vocabolario comune. E il voca­
bolario, che nella Chiesa rende comprensibili le parole del Vangelo ed i gesti sacra­
mentali, è la carità.

Purtroppo siamo tutti convinti che la comunità ecclesiale deve rendere pre­
sente il Signore con la sua verità attraverso la catechesi e nei suoi gesti di amore 
con i Sacramenti; ma siamo altrettanto convinti che la Chiesa deve anche rendere 
presente il Signore nel suo servizio alla salvezza dell’uomo con la carità? Di fronte 
al tempo, allo spazio e alle energie che ogni comunità dedica alla catechesi e ai 
Sacramenti, quanto ne dedica alla carità?

Davvero in quasi tutte le comunità parrocchiali, o di altro genere, c’è un 
grande scompenso fra liturgia e catechesi da una parte e carità dall’altra. Ed è 
proprio questa la dimensione che, forse in maniera esagerata, i lavoratori atten­
dono dalla Chiesa. Nella vostra stessa « Ricerca » la metà dei lavoratori non ha 
forse detto che la Chiesa deve «favorire l’ordine sociale» e l’altra metà che deve 
contribuire ad « eliminare ingiustizie presenti nella società »?

Per un dialogo efficace con il mondo del lavoro come sarebbe inoltre impor­
tante la presentazione di quella carità che mentre impegna una comunità cristiana 
a vedere i bisogni del prossimo visibile, sa anche diventare carità politica quando 
aiuta a scoprire i bisogni del prossimo non visibile perché lontano geografica­
mente, o perché lontano nel tempo, o perché lontano nel silenzio di chi non riesce 
a farsi ascoltare.

La Chiesa presente al dialogo con i suoi ministeri
C’è una parola che accomuna, in questo momento particolarmente, il mondo 

del lavoro ed il mondo ecclesiale: partecipazione.
Nonostante le tante deformazioni che purtroppo dobbiamo constatare, il lavo­

ratore è cresciuto nel senso di partecipazione e nell’esigenza di partecipazione al 
proprio lavoro, alla rivendicazione dei propri diritti, alla presenza nella vita 
politica e culturale del suo mondo e dell’intera società.

Ma partecipazione non è una parola estranea per la Chiesa; anzi corrisponde 
alla sua intima essenza.

Partecipazione per la Chiesa significa che in essa ogni membro è un membro 
del Corpo di Cristo, con sue capacità che arricchiscono quelle degli altri; che 
ogni membro porta con sé la risurrezione del Signore, la quale si fa visibile nei



148

doni che lo Spirito Santo gli offre e che a sua volta ogni cristiano deve mettere 
a favore della comunità; che ogni membro nella Chiesa ha quella profonda 
caratteristica di essere un « necessario » (qualunque sia la sua posizione di Ve­
scovo o di fedele) e nello stesso tempo di « non sufficiente », proprio perché è 
sempre anche un povero che necessita del contributo di tutti gli altri (anche se 
Vescovo o parroco).

Forse, proprio per un dialogo col mondo del lavoro, è necessario essere consa­
pevoli che ogni laico ha diritto ad una Chiesa nella quale i suoi carismi possano 
manifestarsi e crescere. Ma questo non è certo possibile ad una Chiesa « piatta », 
in cui le due dimensioni prete-laico sono troppo poche, troppo povere di fronte 
alla varietà e alla grandezza dei doni dello Spirito Santo. Ridurre infatti una 
comunità ai soli preti o ai soli laici, nella quale poi finisce per prevalere solo il 
prete, sarebbe come ridurre il mondo alla sola distinzione di uomini e donne. 
Si trascurerebbe così tutta la ricchezza di vocazioni diverse, nelle singole persone 
e nei gruppi.

Inoltre una Chiesa non « ministeriale », nel senso che abbiamo precisato, e 
non partecipativa nello spirito che è stato acquisito dalla classe operaia porta 
fatalmente anche a concetti teologicamente deformati sulla Gerarchia e sulle sue 
funzioni. Non è indicativo che 1’80% degli operai non riconosca di appartenere 
ad « una Chiesa istituzione » ed abbia « problemi di rapporti con la Gerarchia »? 
In una « Chiesa ministeriale » si rivelerebbe invece uno dei grandi compiti della 
Gerarchia, in cui il carisma della paternità chiede alla Gerarchia di scoprire, pro­
muovere e armonizzare tutte le capacità di tutti per le povertà di ognuno.

Proposta pastorale all’operaio 
in tutti i luoghi della sua presenza
Dialogo in fabbrica

Un prete operaio mi diceva « non andate in fabbrica a disturbare l’operaio; 
tanto è inutile perché in fabbrica l’operaio, se parla, parla solo di denaro, di sport 
e di donne ».

Io invece ho l’impressione che il Vescovo o il prete in fabbrica abbiano una 
parola da dire. Forse, meglio ancora, hanno una parola da ascoltare.

In fabbrica si ascolta l’operaio ma si ascolta anche l’ambiente, si ascolta la 
fatica, la sofferenza. Si ascolta un clima che è necessario conoscere, per poter an­
nunciare fuori della fabbrica il Vangelo a persone che gran parte della vita dedi­
cano a quell’ambiente.

L’ascolto dell’operaio in fabbrica significa anche ascoltarlo attraverso le sue 
dimensioni sindacali, sia nel Consiglio di Fabbrica, sia nei Sindacati a livello 
diverso.

Perché una Chiesa, fatta per incontrare l’uomo, non dovrebbe incontrarlo 
proprio là dove gli uomini vivono, difendono, approfondiscono e tentano di far 
progredire i valori della propria vocazione? Le mie esperienze di Vescovo e anche 
di sacerdoti nei rapporti in fabbrica con gli operai, con i Consigli di Fabbrica, 
con i Sindacati hanno provocato sempre approfondimento di valori umani e pro­
posta di scoperta dei valori evangelici ed ecclesiali fra i presenti. La risonanza di



149

questi incontri inoltre ha creato nei lavoratori tutti della zona un senso di una 
non trascuratezza o non dimenticanza della Chiesa nei loro confronti.

Certo la Chiesa può essere presente nel dialogo in fabbrica anche attraverso il 
prete operaio. Ma quanto è necessario che questi non agisca da isolato ma come 
espressione di tutta la sua Chiesa; e nello stesso tempo con una sua piccola comu­
nità presbiterale alle sue spalle.

Solo così si può evitare il pericolo di estraniarlo dalla sua ecclesialità con la 
triste e vuota espressione « se tutti fossero come te »; solo così la sua presenza si 
arricchisce di tutta la Chiesa, nei suoi Pastori e anche nei confratelli preti, chia­
mati tutti a rendere ugualmente presente il Signore in luoghi ed in modi diversi.

Certo però la presenza più efficace dovrebbe essere quella del singolo lavo­
ratore cristiano che vive in fabbrica autenticamente tutti i valori professionali e 
sociali senza nascondersi in un qualunquismo religioso che, spesso notato dagli 
stessi operai, viene così bollato: « fanno tutto come una massoneria di nuovo tipo; 
tengono per sé la loro fede; sembra che abbiano vergogna a parlare di certe 
cose ».

Purtroppo quando non abbiamo educato un operaio ad essere un testimone 
nel suo ambiente, vuol dire che non gli abbiamo rivelato di essere membro di un 
« Popolo sacerdotale »; membro che quando si trova in una fabbrica porta nelle 
sue labbra e nella sua testimonianza tutto il carico della salvezza che gli viene dal 
Padre, dal Cristo e dalla sua Chiesa. L’operaio cristiano infatti è sempre carico di 
Salvezza; egli, come « figlio del Padre », come « conforme » a Cristo, come 
« membro » della Chiesa non solo può, ma è mandato ad offrire la Salvezza a 
tutti gli altri; nel silenzio rinnegante però può anche diventare causa di assenza 
di tutti gli altri.

L’operaio nella famiglia
È indicativo che l’ambiente operaio abbia risposto che è « abbastanza impor­

tante » educare cristianamente i figli, al 30%, e che è «molto importante», al 
48%. È risposta che ravviva e richiama una continua esperienza: quella di un 
salto, vorrei quasi dire, di personalità, fra l’operaio in fabbrica e lo stesso operaio 
in famiglia.

È una diversità di clima che imposta e importa un dialogo diverso. Ed è una 
diversità dovuta forse a tanti fattori, fra i quali certamente la fatica del lavoro, la 
tensione dell’ambiente, il rispetto umano e altri condizionamenti di cose e di 
uomini.

Forse, proprio perché nella famiglia si raccolgono tutte le vocazioni, mi pare 
di poter dire che il luogo più facile (e naturale?), almeno al momento, per una 
evangelizzazione e per una presenza pastorale al mondo operaio possa essere la 
famiglia. È evidente che una evangelizzazione o una pastorale per l’operaio rag­
giunto nella sua famiglia suppone una realtà pastorale che spesso viene trascurata 
o che almeno si rivela tuttora insufficiente: il rapporto costante e reciproco, nel­
l’evangelizzazione, nella vita sacramentale e di carità, fra la Chiesa parrocchiale 
e la Chiesa domestica.

Naturalmente, nel rapporto intenso fra Chiesa parrocchiale e Chiesa domestica, 
l’azione pastorale non dimentica le specifiche vocazioni; anche i componenti singoli 
della famiglia possono infatti essere raggiunti nelle loro vocazioni ed in questo



150

caso nella vocazione del lavoratore e dell’operaio. Le iniziative allora saranno 
molteplici, in modo da offrire all’operaio una sua presenza di lavoratore in fab­
brica, di lavoratore in famiglia, ma anche di lavoratore in parrocchia.

L’operaio nella parrocchia
Forse la presenza dell’operaio in parrocchia, prima che provocata, deve essere 

scoperta.
In fondo l’operaio è già presente nella parrocchia quando « manda i figli ». 

Ma la parrocchia non deve accontentarsi di diventare un orfanotrofio cui si « man­
dano » i figli, senza che la famiglia si impegni a farli crescere nei valori religiosi 
come negli altri valori. Per non deformarsi ad orfanotrofio, per non deformare la 
catechesi quando è offerta ad un figlio isolato dal suo contesto familiare, la parroc­
chia dovrà trasformare i lunghi anni della catechesi dei fanciulli in una catechesi 
della famiglia, con i mezzi più adatti, più provocanti ed invitanti.

In tal modo la catechesi dei fanciulli diventerà una vera catechesi familiare; 
ma anche la catechesi occasionale dovrà trasformarsi non in un incontro di circo­
stanza ma in una occasione di catechesi per adulti.

Soprattutto la preparazione al Battesimo e al Matrimonio dovranno trasfor­
marsi da momenti burocratici, e anche da momenti di « santa costrizione », in un 
incontro non solo di valori ma anche di comunità; con preoccupazione quindi 
non tanto di preparare dei Sacramenti quanto di accompagnarli nel loro sviluppo.

Ma ogni iniziativa della parrocchia potrà scoprire o portare dentro di sé i 
valori del mondo del lavoro e delle persone che li incarnano, se la catechesi, la 
liturgia o la carità, saranno caratterizzate dalla accoglienza. Tale accoglienza si 
rivelerà: attraverso un linguaggio accessibile ai poveri di cultura o a coloro che 
sono poveri solo perché hanno una cultura diversa, ma non per questo meno 
aperta alla Chiesa; e attraverso una Chiesa che, con gli organismi di partecipa­
zione, è capace di chiamare e di suscitare una presenza attiva e diversa di tanti.

Dialogo di ogni espressione di Chiesa col mondo operaio
1) Ogni momento di Chiesa è già dialogo

Dopo aver incontrato l’operaio nei luoghi naturali della sua vita è necessario 
ora che la Chiesa sintonizzi se stessa, per il dialogo con ogni sua espressione eccle­
siale. E ogni espressione di Chiesa deve essere capace sia di rendere presente in se 
stessa tutta la Chiesa, sia di rendere presente tutta la Chiesa nelle diverse vocazioni 
e nei diversi mondi, fra cui il mondo del lavoro.

Ma per questo è necessaria una premessa.
Verranno cioè indicate diverse espressioni di Chiesa (diocesi, gruppi, preti, 

parrocchie, ecc.) con diverse competenze e momenti particolari. Proprio per que­
sto pare necessario sottolineare ancora che la pastorale del lavoro può essere spe­
cializzata ma non può essere sostanzialmente separata e diversa dalla pastorale ordi­
naria. Per una autentica pastorale del lavoro è prioritario che tutta la Chiesa (in 
ogni aspetto, in ogni momento e proprio col senso di quella totalità che viene dal 
Cristo, il quale ama « tutti » e « totalmente ») sia sensibilizzata alle problematiche, 
alle tensioni, alle aspirazioni, alla crescita del cristiano lavoratore. Mai prevalga 
dunque l’insistenza nel mettere in piedi una organizzazione; piuttosto si richiami



151

ogni espressione comunitaria o personale di Chiesa alla attenzione, alla disponi­
bilità, all’interessamento missionario.

2) Chiesa locale e zone pastorali per la pastorale del lavoro
A livello diocesano, la pastorale del lavoro dovrebbe organizzarsi e caratte­

rizzarsi come servizio e stimolo alla evangelizzazione, favorendo ed aiutando il sor­
gere e lo svilupparsi delle iniziative di base. Così parrocchie e zone, dovrebbero 
essere sollecitate e aiutate a creare occasioni e luoghi di incontro e di confronto 
tra iniziative di gruppo, movimenti e comunità.

Le zone pastorali a loro volta devono essere considerate importanti perché 
i problemi del lavoro che hanno quasi sempre un ambito che trascende i confini 
delle singole parrocchie e debbono essere visti ed affrontati con una dimensione 
più ampia. Perciò le zone sono l’ambito ideale anche per la formazione di anima­
tori di gruppi per il mondo del lavoro (di cui si parlerà in seguito), per preparare 
sussidi ed aiuti alle parrocchie, per iniziative e attività che nelle singole parrocchie 
possono essere isolate, episodiche o languenti.

Parrocchie per il mondo del lavoro
Accogliamo subito un messaggio di fondo dal documento sulla Pastorale del 

Lavoro della Diocesi di Brescia nel 1976 « le parrocchie si rendano conto dei loro 
limiti e che le loro strutture vanno convertite alla vita, alla mentalità, ai valori del 
mondo operaio ».

Importante anche la sottolineatura dal Convegno di Grottaferrata del 1977 in 
cui si dice « la parrocchia che si impegna nella Pastorale del Lavoro scopre sem­
pre di più di essere comunità e nel momento in cui scopre di essere comunità si 
impegna sempre più nella pastorale nel mondo del lavoro ».

La parrocchia trova dunque, di fronte al mondo del lavoro, la responsabilità 
della propria crescita ma anche la responsabilità della presenza della Chiesa in 
questo mondo. Se la parrocchia costituisce il retroterra insostituibile di ogni pasto­
rale del lavoro, la non credibilità o l’inattività delle parrocchie può vanificare 
tutto l’impegno non solo della Chiesa locale ma anche della Chiesa universale. 
Anzi, a questo proposito, proprio la pastorale del mondo del lavoro può porre 
ancora una volta la parrocchia di fronte all’interrogativo sulla opportunità di 
articolarsi in « piccole comunità di base » in cui sia più facile l’incontro con i 
lavoratori e più facile l'incontro dei lavoratori con le altre vocazioni nella comu­
nità ecclesiale.

Associazioni, movimenti e gruppi come espressione di Chiesa nel mondo del lavoro
Certe associazioni e movimenti di ispirazione cristiana, se opportunamente 

formati e non inquinati da deformazioni politiche o ideologiche, offrono un pre­
zioso servizio per l’animazione delle realtà temporali e quindi del mondo del 
lavoro. Naturalmente è necessario che la loro attività venga coordinata e valoriz­
zata nei Consigli Pastorali parrocchiali e nel Consiglio Pastorale diocesano.

Ma un discorso particolare, per l’importanza che hanno assunto in recenti 
Convegni di Pastorale nel mondo del lavoro, meritano

i « gruppi di evagelizzazione » o con altra denominazione, che possono sorgere 
nelle parrocchie, nelle associazioni e movimenti o anche fuori di essi; naturalmente 
indipendenti ma non isolati.



152

Anzi le stesse parrocchie o gli stessi movimenti o associazioni di ispirazione 
cristiana troveranno in questi gruppi stimolo per qualificare il loro riferimento con 
i cristiani nel mondo del lavoro; mentre i movimenti stessi e le parrocchie possono 
offrire un terreno utile per la nascita e la crescita di questi gruppi.

Compito dei gruppi dovrebbe essere un’opera continua di mediazione e di stima 
reciproca tra il mondo del lavoro e la Chiesa. Essi infatti nella società civile e 
negli ambienti di lavoro offrono una presenza di solidarietà e di partecipazione, 
insieme ad una presenza che è proclamazione di Cristo e della propria fede cri­
stiana. Questi gruppi, a servizio della pastorale del mondo del lavoro in parrocchia 
come nelle associazioni debbono avere una attività di preghiera, di riflessione e di 
crescita personale e cristiana e sociale; all’esterno debbono sentirsi inviati a realiz­
zare un’azione e una testimonianza nella più vasta comunità del mondo del lavoro. 
Questa formazione si otterrà soprattutto favorendo tre momenti che sono la co- 
scientizzazione alla lettura dei fatti sociali, l’impegno di fede che richiede con­
fronto costante con la Parola di Dio e con la comunità, un’attività operativa che 
l’impegna direttamente nel mondo del lavoro o li fa stimolo presso i Consigli Pa­
storali parrocchiali o diocesani per un’attività concreta e organizzativa.

Da quanto è stato detto sulle responsabilità di ogni espressione di Chiesa 
locale (diocesi, zone pastorali, parrocchie, gruppi), se ne deduce che il luogo di 
partenza e il luogo di arrivo della pastorale del lavoro non può che essere la comu­
nità ecclesiale. Se davanti, al di fuori, senza, e a volte anche contro o in contrasto 
con la comunità ecclesiale, la pastorale del lavoro è destinata a rimanere debole, 
episodica, frazionata e certamente fallimentare. Quanti sacerdoti soli, hanno ope­
rato con generosità finanche eroica, con costi immensi di sacrificio e di sofferenze 
ma con risultati assolutamente inadeguati al loro sforzo; almeno per quanto è stori­
camente giudicabile. In questo senso la pastorale del mondo del lavoro quando 
mobilita l’attenzione particolare del prete e tutte le energie del laicato presente in 
una comunità, attraverso la formazione di esperti a livello pastorale organizzativo 
e tecnico e a livello di scienze umane in grado di farsi carico dei problemi del 
lavoro in tutte le sue implicanze, non costituisce più una delega ma la creazione 
di un fermento per il mondo del lavoro e per tutta la Comunità ecclesiale.

CONCLUSIONI
Forse tutto quanto è stato detto può lasciare adito ad una tentazione.
La Chiesa deve « essere per » il mondo del lavoro.
Vorrei correggere l’espressione nel senso che il Signore ci ha insegnato; perché 

nessuna missione è valida se non è basata sullo spirito di comunione.
Nessun « essere per » riuscirà mai a convertire se non c’è anche testimonianza 

costante, se non è rivelazione, se non è dimostrazione continua dell’« essere con ».
Ed allora una vera pastorale del mondo del lavoro dovrà tradursi in questo 

spirito:
« Essere con » ogni vocazione, in un atteggiamento che fa del prete, dei laici 

e delle comunità non tanto degli uguali che si mimetizzano e si confondono, quan­
to dei vicini che cercano di capire, di accompagnare, di aiutare e di valorizzare. 
Una Chiesa del mondo del lavoro non deve diventare una Chiesa operaia.



153

« Essere con » ognuno, come un compagno di viaggio al quale il Signore ispira 
modi particolari per vivere le Beatitudini evangeliche, e quindi per arricchirsi vi­
cendevolmente: nella Parola di Dio che viene dal Vangelo, nella Parola di Dio 
che viene dalle vocazioni, nella Parola di Dio che viene dai bisogni e dalle sof­
ferenze.

« Essere con » per vivere momenti di evangelizzazione che non siano solo un 
parlare continuo che finisce per non essere ascoltato, quanto un attento ascolto 
delle situazioni e dei bisogni per poter dare la risposta attesa della Buona Novella 
per quei bisogni, per quell’ambiente, per quelle situazioni.

« Essere con » una categoria particolare che non significhi dimenticare tutte le 
altre. Anzi ogni evangelizzazione deve essere sempre anche il portare una chiamata 
da parte del Signore. Così la voce di coloro che sono raggiunti dal Vangelo diventa 
a sua volta una voce che raggiunge altre categorie; diventa cioè risposta ad una 
vocazione ma anche impegno per una missione.

Un « essere con » ognuno o con ogni categoria, di persone o di comunità, in 
modo da non dimenticare mai che ogni aspetto della vita ha sempre in. sé tre 
fondamentali momenti di cui il cristiano deve tener conto: i fatti in se stessi che 
sono la nostra vocazione storica di ogni giorno, l’influenza del peccato sempre 
pronto ad imporsi e ad invadere e l’azione della Grazia e del Salvatore sempre 
affidata alle nostre mani ma anche soprattutto alla speranza di Colui che opera 
nonostante noi.



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

• OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E' l'unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI

■ REVISIONI ■ ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalia chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L’attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
dell’impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

Agente di Zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458
PIEMONTE: . Via Delle Viole 12 - 10025 PINO TORINESE

( Assistenza tecnica e deposito ■ Tel. (011) 346269 TORINO



Sartoria - Arredi - Paramenti sacri
C. Palestre 14 (ang. V. Bertela) - 10122 TORINO - Tel. 54.42.51

Tutto per la Chiesa e il Clero
• Reparto Arredi e Paramenti sacri - Forniture complete 

per Chiesa di ogni tipo.
• Candele di ogni tipo e grandezza - Ceroni liturgici, votivi, ecc.
• Reparto Sartoria - Clergyman per tutte le stagioni - Cappotti - Soprabiti - Imper­

meabili - Camicie - Maglie.
• Tuniche per prime comunioni - Abiti per chierichetti - Tarcisiane

Prezzi di vera concorrenza - porto franco - Consegna a domicilio

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio
a ALPESTRE S P1

DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il

NEGOZIO-VENDITA

À 
£ È

1 F

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa,8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

FABBRICA D’ORGANI A CANNE

GABRIELE TRABIA - TORINO
Organi da chiesa normali e di piccole dimensioni da collocare 
in presbiterio, realizzati su modelli barocchi o moderni a fun­
zionamento meccanico.

RESTAURO ORGANI STORICI
e recenti; revisioni, ripristini, accordature e manutenzioni; pe­
rizie e preventivi a richiesta, pagamenti dilazionati.

Torino, Via Santa Giulia n. 27 • Tel. (011) 88.52.41 . 88.78.44



ROGAM
LA SCIENZA DEL COPIARE

10139 TORINO - Via Vicoforte, 6 13051 BIELLA - Via P. Micca, 5/D
TEL (011) 330.330 - 383.926 TEL (015) 24.821

• FOTOCOPIATORi A SECCO E A CARTA COMUNE *

• VENDITA - LEASING - NOLEGGI

• ASSISTENZA TECNICA SPECIALIZZATA

• ACCESSORI

• MATERIALI DI CONSUMO

La ROGAM è lieta di proporvi una campagna promozionale, of­
frendovi un piccolo fotocopiatore 3M - automatico - a secco - 

ad un prezzo assolutamente esclusivo.

La campagna promozionale è riservata agli Enti Religiosi, Parroc­

chie, Comunità ed Associazioni.

Per informazioni e dimostrazioni è sufficiente una telefonata, e, 

senza impegno, ne saprete di più.

La garanzia tecnologica 3M— Il vantaggio del servizio ROGAM



VOCE S MUSICA

10152 TORINO - VIA BIELLA 18A - TEL. (011)47 24 55

ANNUNCIAMO L’APERTURA DELLA NUOVA SEDE IN
VIA BIELLA 18 (a50m. dal centro Valdocco-Maria Ausiliatrice )

dove potremo illustrarvi la qualità e la competitività dei nostri prodotti, 
prerogative confermate dal sempre crescente numero delle nostre realiz­
zazioni.

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali)

—• sistemi di allarme professionali.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA





SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE - INCENDIO • FURTI • CRISTALLI • VITA FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE ■ TRASPORTI - INFORTUNI - RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cernaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.







OMAGGIO

N. 2 - Anno LIX - Febbraio 1982 - Sped. in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°/70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54.54.97 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop. 10023 Chieri (Torino), Tel. 947.27.24


