
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

5 - MAGGIO
Anno LIX
Maggio 1982
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3/70



Rivista
Diocesana
Torinese
Periodico ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia
Anno LIX - Maggio 1982

Sommario
Pag-

Atti della Santa Sede
ll Santo Padre all’ "Augustirrianum”: Alla scuola dei

Padri per conoscere meglio Cristo e conoscere 
meglio l’uomo 297

Il Papa ai giovani di Azione Cattolica al Palasport: 
Aprite delle breccie nel muro dell’odio 301

Il Papa per la sedicesima giornata mondiale: Le 
comunicazioni sociali e i problemi degli anziani 306

Giovanni Paolo II durante il vaggio in Portogallo:
Il messaggio di Fatima si comprende alla luce
dell’amore materno di Maria 311

Atto di affidamento e di consacrazione alla Vergine, 
a Fatima: Accogli, o Madre di Cristo, il grido 
carico della sofferenza degli uomini 319

Lettera al Cardinale segretario di Stato: Giovanni
Paolo II istituisce il Pontificio Consiglio per la 
Cultura 323

Atti del Cardinale Arcivescovo
Per una rinnovata pastorale del Battesimo dei bam­

bini 329
Il messaggio dell'Arcivescovo ai Movimenti Anziani: 

La terza età non diventi tempo di rassegnazione! 341

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
La formazione dei catechisti nella comunità cri­

stiana - Orientamenti pastorali 343
L’impegno mssionario della Chiesa italiana - Per la 

pastorale missionaria della Chiesa locale 351

Curia Metropolitana
Cancelleria: Ordinazione sacerdotale — Nomine — 

Nuova Commissione diocesana per i confini par­
rocchiali. Costituzione e nomina dei membri — 
Istituto Sacra Famiglia - Bra. Conferma membro 
del Consiglio di Amministrazione — Sacerdote 
diocesano in Argentina — Riconoscimento agli 
effetti civili — Cambio indirizzo e numeri telefo­
nici — Sacerdoti defunti 359

Documentazione
Insegnanti di religione nelle Scuole Medie Inferiori, 

Medie Superiori - Anno scolastico 1981-82 363

Redazione della Rivista Diocesana: Cancelleria della Cu­
ria Metropolitana - Amministrazione: Corso Matteotti, 
11 - 10121 Torino - c.c.p. n. 25493107

»



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LIX Maggio 1982

ATTI DELLA SANTA SEDE

Il Santo Padre all’« Augustinianum »

Alla scuola dei Padri 
per conoscere meglio Cristo 
e conoscere meglio l’uomo

Le forti lezioni dei Padri: l’amore verso la S. Scrittura, l’adesione alla tradizione, 
il discorso su Cristo Salvatore dell’uomo, l’esigenza di avere la Chiesa per madre

Il Santo Padre si è recato, nel tardo pomeriggio di venerdì 7 maggio, presso 
l’Istituto di Patrologia « Augustinianum » dove era in corso l’XI incontro di stu­
diosi di Antichità Cristiana sul tema « Apocrifi cristiani e cristianizzati ». Du­
rante la visita il Santo Padre ha pronunciato il seguente discorso, di cui si ripor­
tano le parti di interesse generale:

L’impegno dell’Istituto Patristico è un importante servizio reso alla 
Chiesa, la quale non può fare a meno degli studi patristici, che il Con­
cilio Vaticano II ha molto raccomandato sia parlando dell’insegnamento 
della teologia dogmatica (1) sia illustrando le relazioni tra Scrittura, Tra­
dizione e Magistero (2).

Nella Lettera Apostolica « Patres Ecclesiae » per il XVI centenario 
della morte di San Basilio, io stesso ho avuto occasione di scrivere che 
i Padri « sono una struttura stabile della Chiesa, e per la Chiesa di tutti 
i secoli adempiono una funzione perenne. Cosicché ogni annuncio e ma­
gistero successivo, se vuole essere autentico, deve confrontarsi con il loro 
annuncio e il loro magistero; ogni carisma e ogni ministero deve attin­
gere alla sorgente vitale della loro paternità; e ogni pietra nuova, ag­
giunta all’edificio santo che ogni giorno cresce e s’amplifica, deve collo­
carsi nelle strutture già da loro poste, e con esse saldarsi e connetter­
si » (3).



298

Poiché dunque nei Padri vi sono delle costanti che costituiscono 
la base di ogni rinnovamento, consentitemi che mi trattenga un poco 
con voi sull’importanza, anzi sulla necessità di conoscere gli scritti, la 
personalità, l’epoca. Da essi ci vengono alcune forti lezioni, fra le quali 
vorrei rilevare le seguenti:

a) L’amore verso la Sacra Scrittura. I Padri hanno studiato, com­
mentato, spiegato al popolo le Scritture facendone l’alimento della loro 
vita spirituale e pastorale, anzi la forma stessa del loro pensiero. Ne 
hanno messo in rilievo la profondità, la ricchezza, l’inerranza. « In esse 
tu possiedi la parola, di Dio: non cercare altro maestro », ha scritto 
San Giovanni Crisostomo che per spiegare la parola di Dio pronunciò 
molti splendidi discorsi (4). Non vi è chi non ricordi la preghiera di S. 
Agostino che implora la grazia di capire le Scritture: « Siano le tue Scrit­
ture le mie caste delizie: ch’io non mi inganni su di esse, né inganni gli 
altri con esse » (5). Il principio esposto già da S. Giustino, secondo il 
quale non ci sono antinomie nella Scrittura, e la sua disposizione a con­
fessare piuttosto la propria ignoranza che accusare di errore le Scritture 
(6) sono, si può dire, comuni a tutti: il vescovo di Ippona le ripete con 
le note incisive parole: « ...non ti è lecito dire: l’autore di questo libro 
non ha parlato secondo verità; ma: o il codice è scorretto, o la traduzione 
è sbagliata, o tu non capisci » (7).

b) La seconda grande lezione che i Padri ci danno è l’adesione ferma 
alla tradizione. Il pensiero corre subito a S. Ireneo, e giustamente. Ma 
egli non è se non uno dei tanti. Lo stesso principio della necessaria ade­
sione alla Tradizione lo troviamo in Origene (8), in Tertulliano (9), in 
S. Atanasio (10), in S. Basilio (11). S. Agostino, ancora una volta, espri­
me lo stesso principio con parole profonde ed indimenticabili: «io non 
crederei al Vangelo se non mi ci inducesse l’autorità della Chiesa catto­
lica » (12), « la quale, fondata da Cristo e progredita per mezzo degli 
Apostoli è giunta fino a noi con una serie non interrotta di successioni 
apostoliche » (13).

c) La terza, grande lezione, è il discorso su Cristo salvatore del­
l’uomo. Si potrebbe pensare che i Padri, intenti ad illustrare il mistero 
di Cristo, e spesso a difenderlo contro deviazioni eterodosse, abbiano 
lasciato nell’ombra la conoscenza dell’uomo. Invece a chi guarda bene 
in fondo appare il contrario. Hanno guardato con intelletto d’amore al 
mistero di Cristo, ma nel mistero di Cristo hanno visto illuminato e 
risolto il mistero dell’uomo. Anzi, spesso è stata la dottrina cristiana sulla 
salvezza dell’uomo — l’antropologia soprannaturale —, a servire di argo­
mento per difendere la dottrina intorno al mistero di Cristo. Come 
quando S. Atanasio, nella controversia ariana, affermava con forza che, 
se Cristo non è Dio, non ci ha deificati (14); o S. Gregorio Nazianzeno, 
nella controversia apollinarista, che se il Verbo non ha assunto tutto



299

l’uomo, compresa l’anima razionale, non ha salvato tutto l’uomo, poiché 
non viene salvato ciò che non è stato assunto (15); o S. Agostino nella 
Città di Dio quando sostiene che se Cristo non è insieme Dio e uomo — 
totus Deus et totus homo — (16) non può essere mediatore tra Dio e 
gli uomini. « Bisogna cercare, scrive, un intermediario che non sia sola­
mente uomo, ma anche Dio » (17).

Il Concilio Vaticano II proclama che « in realtà, solamente nel mi­
stero del Verbo Incarnato trova vera luce il mistero dell’uomo... Cristo, 
che è il nuovo Adamo, proprio rivelando il mistero del Padre e del suo 
amore, svela anche pienamente l’uomo all’uomo... » (18). Queste parole, 
che ho ricordato anche nell’Enciclica « Redemptor hominis » non sono 
che l’eco della dottrina dei Padri, particolarmente — non occorre dirlo 
— di S. Agostino, il quale le ha illustrate e difese durante tutta la contro­
versia pelagiana. Del resto proprio nel momento della sua conversione, 
come ci assicura nelle sue Confessioni, egli scoprì, leggendo San Paolo, 
Cristo salvatore dell’uomo, e si aggrappò a lui come il naufrago all’unica 
tavola di salvezza. Fu da quel momento che vide nel Cristo la soluzione 
dei problemi essenziali dell’uomo e dell’umanità, come esporrà più tardi 
nell’opera della Città di Dio, che è, come è stato detto, il « grande libro 
della speranza cristiana» (19).

Mettersi dunque alla scuola dei Padri vuol dire imparare a cono­
scere meglio Cristo, e a conoscere meglio l’uomo. Questa conoscenza, 
scientificamente documentata e provata, aiuterà enormemente la Chiesa 
nella missione di predicare a tutti, come fa senza stancarsi, che solo 
Cristo è la salvezza dell’uomo.

Ma il discorso dei Padri su Cristo e sull’uomo non è mai disgiunto 
da quello della Chiesa, che è, per ripetere ancora una volta una felice 
espressione agostiniana, il « Christus totus ». Essi vivono nella Chiesa 
e per la Chiesa. Della Chiesa, di cui tanto ci ha parlato il Concilio Vati­
cano II, possiedono in grado eminente il « senso » dell’unità, della ma­
ternità, della concretezza storica. La vedono peregrinante in terra « tra 
le consolazioni di Dio e le persecuzioni del mondo », come ancora dice 
il Concilio Vaticano II riprendendo le parole del vescovo di Ippona, dal 
tempo di Abele fino alla consumazione dei secoli (20). Mettono in 
rilievo l’unità della Chiesa, perché nella cattedra dell’unità Dio ha posto 
la dottrina della verità (21). Perciò esortano i fedeli a starsene sicuri, 
per quante difficoltà possano sorgere: « in Ecclesia manebo securus » 
(22). Le controversie, quando sorgono, devono essere risolte in seno alla 
Chiesa « cum sancta humilitate, cum pace catholica, cum caritate chri- 
stiana » (23).

« Qualunque cosa noi siamo, dice ancora S. Agostino ai suoi fedeli, 
voi siete sicuri: voi che avete Dio per Padre e la Chiesa per Madre » (24).



300

Ma ammonisce anche, come aveva ammonito già S. Cipriano (25), che 
nessuno può avere Dio per Padre se non ha la Chiesa per Madre (26).

Questi non sono che rapidi accenni alle inesauribili ricchezze, umane 
e cristiane, dei Padri, che voi avete il compito e la fortuna di scoprire 
ed illustrare per l’utilità di tutti.

So che nel vostro Istituto viene dedicata una particolare attenzione 
a S. Agostino. I miei Predecessori hanno sempre raccomandato lo studio 
e la divulgazione delle opere di questo grande Dottore, fin da quando, 
ad appena un anno dalla morte, San Celestino I lo annoverò « inter 
magistros optimos » (27). Nei tempi più vicini a noi Leone XIII, Pio XI, 
Paolo VI ne hanno tessuto l’elogio. « Egli sembrò, ha scritto il primo 
nella Aeterni Patris, togliere la palma a tutti gli altri Padri, poiché di 
ingegno potentissimo e perfettamente addottrinato nelle scienze sacre 
e profane, ardentemente combattè, con fede somma e pari scienza, contro 
tutti gli errori della sua età » (28). Alla loro voce aggiungo volentieri 
anche la mia. Desidero ardentemente che la sua dottrina filosofica, teo­
logica, e spirituale sia studiata e diffusa, sicché egli continui, anche per 
mezzo vostro, il suo magistero nella Chiesa, un magistero umile e insie­
me luminoso che parla soprattutto di Cristo e dell’amore. Come fanno 
appunto, a suo giudizio, le Scritture.

(1) cfr. Optatam totius, n. 16.
(2) cfr. Dei Verbum, nn. 8-9.
(3) A.A.S. 72 (1980).
(4) Commento ai Col. 9, 1; PG 11, 361.
(5) Confess. 11, 2.3; PL 32, 810.
(6) Dial. con Trifone 65; PG 6, 625.
(7) Contra Faustum 11, 5; PL 42, 249.
(8) De principiis, proel. 1; PG li, 116.
(9) De praescriptione haer. 21, PG 2, 33.

(Ì0) Ep. IV ad Serapionem 1, 28; PG 26, 594.
(11) De Spiritu Sancto 27, 66; PG 32, 186 s.
(12) Contra ep. Man. 5, 6; PL 42, 176.
(13) Contra Faustum 28, 2; PL 42, 486.
(14) cfr. De synodis 51; PG 26, 784.
(15) cfr. Prima lettura a Cledonio 101; PG 37, 186.
(16) Serm. 293, 7; PL 38, 1332.
(17) De civ. Dei 9, 15, 1; PL 41, 268.
(18) Gaudium et Spes 22, A.A.S. 58 (1966), p. 1042.
(19) N:B:A: V/l, p.).
(20) De civ. Dei, 18, 51, 2; PL 41, 614.
(21) Eo. 105, 16; PL 33, 403.
(22) S. Agostino, De bapt. 3, 2, 2; PL 43, 139.
(23) S. Agostino, De bapt. 2, 3, 4, PL 43, 129.
(24) Contra litt. Pet. 3, 9, 10; PL 43, 353.
(25) De cath. eccl. unitate 6; PL 4, 502.
(26) In Ps. 88, s. 2, 14; PL 37, 1140.
(27) DS 237.
(28) Leonis XIII Acta, I, p. 270.



301

Il Papa ai giovani di Azione Cattolica al Palasport

Aprite delle breccie 
nel muro dell’odio

Attraverso voi sia pace negli orientamenti delle culture che albergano nell’animo 
degli uomini - Guardiamo l’invocazione alla pace che si fa sempre più insisten­
te come un segno che prepara l’avvento del terzo millennio del Cristianesimo

Nel pomeriggio di sabato 8 maggio, il Santo Padre si è recato nel Palazzo dello 
Sport all’Eur, dove si è incontrato con oltre quindicimila giovani dell’Azione 
Cattolica Italiana. Era presente anche una folta rappresentanza della diocesi di 
Torino. Nel corso dell’incontro incentrato sul tema della pace, il Papa ha rivolto 
ai giovani il seguente discorso:

Carissimi Giovani di Azione Cattolica!

1. Siete venuti a migliaia da tutti i sentieri d’Italia, mossi da un 
imperioso desiderio di pace, con in cuore qualcosa di importante da dirvi 
l’un l’altro e da proporre alla società che vi circonda e nella quale siete 
vitalmente inseriti.

Avete voluto, insistentemente voluto, nel vostro appuntamento ro­
mano vedere anche il Papa; stare un po’ con Lui; raccontarGli di voi; 
farvi confermare, mediante il Suo universale ministero, nella vostra 
volontà di pace.

Eccomi ora con voi, in mezzo a voi, per dirvi: Siate benedetti, 
poiché « beati i pacificatori — dice il Signore —, perché saranno chia­
mati figli di Dio » (Mi 5, 9).

Vi saluto ad uno ad uno con sincero affetto e vi ringrazio per la 
vostra calorosa e festosa accoglienza. Sono contento dei vostri propositi 
di pace e desidero mettere nuova lena nel vostro cuore, perché la pace 
trovi qui, oggi, nuovo insistente impulso; trovi braccia operose, inten­
zioni forti e rigogliose, corpi e spiriti allenati ad essere portatori di pace.

2. L’idea del vostro convegno sottintende una lettura attenta e acuta 
della situazione, nella quale ci si trova a vivere. Una lettura aggiornata. 
E oggi la pace è drammaticamente in pericolo: gli strattoni si susse­
guono e sussulti di guerra s’infittiscono in questa stagione. Tremano, 
in non poche parti del mondo, le fondamenta del libero, pacifico ordi­
namento. Non si allentano, ma anzi si acuiscono le tensioni sociali, le 
contrapposizioni tra cittadini e cittadini, tra cittadini e pubblici poteri.

Alla più larga e diffusa, alla più consapevole e motivata ispirazione 
alla pace, propria dei popoli e delle nazioni, fa troppe volte fronte una



302

iniziativa di segno opposto, in paradossale contraddizione tra parole 
dette o impegni solennemente sottoscritti e scelte effettivamente operate.

Sì, un grido, notissimo oramai, sovviene ed io lo ripeto a voi, a tutti: 
tutto è perduto con la guerra; tutto è reso estremamente più difficile 
ed arduo. In nome di Dio, siano fermati i sofisticati ordigni, portatori 
di morte e distruzione. Non c’è ragione, non c’è razionalità, non c’è spe­
ranza là dove si falcidia la vita umana, la si irride, la si polverizza. 
La guerra non prepara la pace, non è la strada della pace.

Si pratica il diritto della forza, della violenza, della sopraffazione: 
« Si curano — avverte il profeta — le ferite del mio popolo alla leg­
gera, dicendo: ”Tutto va bene! Tutto è in pace”, ma pace non c’è! » 
(Ger 6, 14).

Ma voi, giovani, notate come la non-pace sia assai più vasta della 
drammatica guerra. Un paese può essere apparentemente e militarmente 
in pace, ma la guerra bolle nelle vene, e sangue viene versato e dolore 
seminato; ad ingiustizia altra ingiustizia s’accumula.

Eppure qualcosa di nuovo si muove e avanza: una rinnovata cre­
scente sensibilità per la pace infervora gli animi e si esprime entro men­
talità e orientamenti culturali diversi. E quanto più sembra a tratti ral­
lentarsi il processo di pace e di convivenza tra i popoli e nell’ambito di 
una stessa nazione, tanto più alta, resistente e insistente si fa l’invoca­
zione alla pace. Noi tutti vediamo con interesse questo fenomeno e vi 
riponiamo non poca speranza, giacché esso viene esprimendosi come 
una lievitazione delle coscienze. Lo vogliamo vedere come un segno dei 
tempi, che prepara l’avvento del terzo millennio della storia del Cri­
stianesimo.

Voi oggi con la vostra entusiastica presenza dite che il cambiamento 
è possibile, che è compito, responsabilità, dovere dell’uomo « orientare 
il cambiamento verso il meglio », come avete scritto a tutti i giovani. 
Voi dite, ed io con voi: i cristiani non possono non cogliere questo 
segno; non possono mancare all’impresa nuova che s’avvia, l’impresa 
diuturna della pace; non possono rifiutare il contributo solidale allo 
sforzo comune, il contributo specifico di orientamento e di consolida­
mento, di prospettiva per la pace.

3. E che cosa proponete in concreto? Di guardare la pace negli occhi. 
Così dicono i vostri manifesti. Se solo per un attimo gli occhi di tutti gli 
uomini si rivolgessero e puntassero sugli occhi della pace, noi siamo 
certi che la guerra, ogni guerra, cesserebbe.

Sì, lasciamoci affascinare, incantare e coinvolgere dagli occhi della 
pace!

E la persuasione ci viene dalla confidenza che abbiamo nel Signore: 
Egli « è la nostra pace » (Ef 2, 14); i suoi occhi sono su di noi; Egli ci



303

fissa e fissandoci ci ama (cfr. Mc 10, 21). E noi conosciamo la sua pace: 
a questa siamo stati chiamati (cfr. 1 Cor 7, 15), di questa ci ricolma 
(cfr. Rom 15, 13), in questa ci custodisce (cfr. FU 4, 7) e ci santifica 
(1 Tess 5, 23). La pace è suo dono, ho detto nel messaggio per « La 
giornata della Pace » di quest’anno: Egli, il Signore della pace (cfr. 2 
Tess 5, 16), la dona già e promette in abbondanza.

E’ il Cristo pasquale, che propaga, per il tramite dello Spirito, la 
sua pace, quella stabilita in virtù del sangue della sua Croce (cfr. Col 1, 
20). Egli ha abbattuto le mura di divisione (cfr. Ef 2, 14).

La sequela di Cristo è sequela di pace, nella pace. Pace nell’acco- 
gliere il messaggio del suo Amore. Pace nell’accogliere il suo Spirito. 
Pace nel vivere nella sua grazia, nella sua intimità, mediante i Sacra­
menti e soprattutto l’Eucaristia.

Ora, tocca a voi andare a portare l’annuncio del Vangelo della pace 
(cfr. Ef 6, 15). Siete infatti laici evangelizzatori della pace, promotori 
di opere della pace: portatori di parole e gesti di pace, di esempi vissuti 
e di gesti espliciti di pace, in serrata consequenzialità d’esistenza.

4. A voi, poi, è chiesta la persuasione che la pace è l’altro nome della 
vita; che vita e pace hanno lo stesso nome; la persuasione che annunciare 
la pace nel concreto è assumere come punto di partenza l’uomo storico 
e la sua trama d’esistenza fin dal primo attimo, la sua trama di rapporti 
con l’ambiente e con gli altri. La pace è servizio alla vita e promozione 
della vita, sviluppo, progresso per tutti e per ciascuno. « Il nostro sì 
alla pace si allarga ad un sì alla vita », diceva Paolo VI nel suo messaggio 
per « La giornata della Pace » del 1978. Perché nasconderlo a tutti 
coloro che possono ascoltare? E’ sul fronte della pace che ci si impegna 
per le ragioni della vita. E’ illusorio, e alla fine contraddittorio, affermare 
di volere la pace e non rendere onore ad ogni vita umana che nasce. 
Qui i problemi sul piano locale, nazionale ed internazionale si ricongiun­
gono, e la prospettiva della pace si fa vettore di radicale trasformazione. 
A questo punto le diverse culture umanitarie devono confrontarsi e 
decidere quale sviluppo imprimere al movimento dei cuori verso la pace. 
« Le aspirazioni dello spirito — non lo si dimentichi — portano alla vita 
e alla pace » (Rom 8, 6). Per questo ben conviene assentire all’invito 
dei Vescovi italiani nell’andare « con decisione controcorrente e di porre 
sui valori morali le premesse di un’organica cultura della vita » (Docu­
mento del 23 ottobre 1981, n. 11), che è come dire una organica, consa­
pevole cultura della pace.

5. Desidero indicarvi alcuni binari privilegiati di impegno, per un 
progetto educativo ed apostolico. Dovete anzitutto cercare la pace come



304

armonia e coesione della vostra struttura personale, vitale: la pace in voi, 
frutto di lotta interiore, di sincero impegno per una vita coerente con 
la propria fede, di un costante sforzo per restituire l’uomo all’integrità, 
all’armonia, alla bellezza della sua origine divina.

Sì, bisogna lavorare — come sto ripetendo insistentemente nella 
catechesi del mercoledì — quali uomini casti, in coerenza con se stessi 
e le proprie responsabilità, senza nulla intorbidire. E, nella pace, acco­
gliere la vocazione che Dio assegna, qualunque essa sia, anche la più 
impegnativa.

Dovete « per ciò che sta in tutti voi, vivere in pace con tutti » (Rom 
12,18) a cominciare dalla famiglia e via via estendere la vostra iniziativa 
di pace a livello personale, di gruppo, di associazione.

Voi più di tutti, perché giovani, dovete vincere il male col bene, 
anche il male più inveterato, più incrostato. Aprite, a vostra volta, delle 
brecce nel muro dell’odio, non fatevi invischiare; provocate il supera­
mento di ogni rancore, di ogni rivalità, di ogni invidia!

Attraverso voi, sia pace nelle Regioni, nelle città e dei paesi d’Italia, 
là dove occorre far diga con se stessi, non lasciarsi intimidire, avere alto 
senso civile e sociale!

Attraverso voi, sia pace negli orientamenti delle culture che alber­
gano nell’animo degli uomini. Se da tutti davvero si vuole l’emargina­
zione della violenza, si abbia il coraggio del disarmo dell’odio ideologico 
e si rivedano i propri propositi sul registro della pace. Sia l’Italia, anche 
per opera vostra, un fervido cantiere della pace.

Dovete lavorare anche per la pace in ambito internazionale. E non 
solo per l’intreccio inscindibile tra iniziativa personale e comunitaria o 
collettiva, ma specificamente per un’azione che a voi tutti è possibile.

Siete artefici, artigiani della pace internazionale grazie all’uso che 
decidete di fare dei mezzi a vostra disposizione, delle possibilità che vi 
sono riservate perché giovani.

6. Lo potete a livello di linguaggio, isolando e abiurando ciò che è 
sconveniente, improduttivo se non contrario alla pace, e mettendo in 
circolazione, dando credito, facendo riferimento solo alle parole di un 
vocabolario di pace. Va recuperato, infatti, il valore alla parola, perché 
essa sia innanzitutto rivelatrice dell’essere, perché sia densa, impegnata e 
impegnativa circa l’esistenza di ciascuno. In tal modo le parole possono 
costringere, invitare, incitare, denunciare.

Lo potete a livello di immaginazione, di inventiva riposte in gesti 
non-violenti, di più, in gesti pacifici, in gesti rivelatori della sorgente di 
forza che è in voi, ed è il vostro segreto. Mitezza e in transigenza, man-



305

suetudine e fortezza, misericordia e temperanza, siano le modulazioni 
nel proporre gesti di pace.

Lo potete, praticando quelle iniziative culturali, artistiche, sportive, 
che ai giovani particolarmente sono riservate.

Lo potete, allenandovi ad un impegno professionale e civile, fondato 
sulla competenza, che vi porti ad acquisire posti di crescente responsa­
bilità nell’ambito della società civile.

Il Papa è con voi, mentre percorrete le strade della pace! I vostri 
passi seguiranno le orme di Francesco d’Assisi e di Caterina da Siena, 
come pure di coloro, anche nostri contemporanei, che per la causa della 
pace tra i Popoli e le Nazioni hanno dedicato tutte le loro energie, e 
sono stati financo vittime della barbara violenza omicida!

Pace a voi, carissimi Giovani, protagonisti del futuro della storia 
e costruttori del mondo nuovo!

Siate gli ardenti messaggeri e gli entusiasti portatori di questo tesoro, 
preziosissimo ma anche fragilissimo, quale è il dono della pace, conse­
gnato ed affidato da Dio ai nostri cuori ed alle nostre mani!

Ma voi sarete autentici e credibili « operatori di pace », della pace 
che ci ha promesso e dato Gesù, se la vostra giovinezza sarà una limpida, 
generosa, coraggiosa testimonianza di fede, di modo che la vostra vita 
personale, familiare, scolastica, associativa sia in totale coerenza con 
l’insegnamento di Cristo, « Principe della Pace ».

In questo cammino, esaltante ma anche difficile, vi accompagna il 
mio incoraggiamento, il mio affetto, la mia fiducia, di cui è segno la 
Benedizione Apostolica per voi e per i vostri cari!



306

Il Papa per la sedicesima giornata mondiale

Le comunicazioni sociali 
e i problemi degli anziani

Gli operatori dei mass-media hanno una missione da compiere quanto mai impor­
tante e insostituibile - Solo una società consapevole potrà procedere alla ricerca 

di indirizzi e soluzioni, che rispondano efficacemente ai nuovi bisogni

In occasione della XVI giornata mondiale delle Comunicazioni Sociali che la 
Chiesa celebra domenica 23 maggio, Giovanni Paolo II ha inviato a tutte le 
comunità cattoliche del mondo il seguente messaggio:

Carissimi Fratelli e Sorelle in Cristo.
Da sedici anni ormai la Chiesa cattolica celebra una speciale « Gior­

nata », nella quale i fedeli sono invitati a riflettere sui loro doveri di 
preghiera e di impegno personale nell’importante settore delle comuni­
cazioni sociali, rispondendo con ciò ad una precisa indicazione conci­
liare (cfr. Inter Mirifica, n. 18); e ogni anno è stato assegnato a tale 
Giornata un tema specifico, al quale i fedeli sono invitati a rivolgere 
la loro attenzione e insieme « le proprie preghiere e le proprie offerte » 
(ivi). Nella linea di questa tradizione, ho voluto che quest’anno la Gior­
nata fosse dedicata agli Anziani, accogliendo volentieri il tema che la 
Organizzazione delle Nazioni Unite ha preso in considerazione per il 1982.

1. I problemi degli anziani si presentano oggi con dimensioni e carat­
teristiche notevolmente diverse rispetto ai tempi passati. Nuovo è, innan­
zitutto, il problema connesso con l’elevato numero degli anziani stessi, 
incrementato, nei Paesi ad alto livello di vita, dai continui progressi della 
medicina e delle misure igienico-sanitarie, dalle migliorate condizioni di 
lavoro e dall’accrescimento generale del benessere.

Nuovi sono, poi, alcuni fattori propri della moderna società indu­
striale e post-industriale, ed in primo luogo la struttura della famiglia 
che, da patriarcale che era nella società contadina, si è ridotta in generale 
ad un piccolo nucleo. Essa è inoltre spesso isolata e instabile, quando non 
addirittura disgregata. A ciò hanno contribuito, e contribuiscono diverse 
componenti, quali l’esodo dalle campagne e la corsa verso gli agglomerati 
urbani, a cui si sono aggiunte, ai nostri giorni, la ricerca talvolta smodata 
del benessere, e la corsa verso il consumismo. In tale contesto molte volte 
gli anziani finiscono per diventare un ingombro.

Di qui, alcuni gravi incomodi che troppo spesso pesano sugli anziani: 
dall’indigenza più cruda, soprattutto nei Paesi ancora privi di ogni previ-



307

denza sociale per la vecchiaia, all’inazione forzata dei pensionati, specie 
se provenienti dall’industria o dal settore terziario; all’amara solitudine 
di quanti si ritrovano privi di amicizie e di vero affetto familiare. Con 
l’aumentare degli anni, col declinare delle forze e col sopraggiungere di 
qualche debilitante malattia, si fanno così sentire, in modo sempre più 
grave la fragilità fisica e, soprattutto, il peso della vita.

2. Questi problemi della terza età non possono trovare una soluzione 
adeguata, se non sono sentiti e vissuti da tutti come realtà appartenenti 
alla intera umanità, la quale è chiamata ad avvalorare le persone anziane 
a motivo della dignità di ogni uomo e del significato della vita, che « è 
un dono, sempre ».

La Sacra Scrittura, che parla frequentemente degli anziani, considera 
la vecchiaia un dono che si rinnova e che deve essere vissuto ogni giorno 
nell’apertura a Dio e al prossimo.

Già nell’Antico Testamento l’anziano è considerato innanzitutto come 
un maestro di vita: « Come s’addice la sapienza ai vecchi! Corona dei 
vecchi è un’esperienza molteplice; loro vanto è il timore del Signore » 
(Sir 25, 6). Inoltre, l’anziano ha un altro importante compito: trasmet­
tere la parola di Dio alle nuove generazioni: « Dio, con i nostri orecchi 
abbiamo udito, i nostri padri ci hanno raccontato l’opera che hai compiuto 
ai loro giorni » (Sal 44, 2). Annunciando ai giovani la propria fede in Dio, 
egli conserva una fecondità di spirito, che non tramonta col declinare delle 
forze fisiche: « Nella vecchiaia daranno ancora frutti, saranno vegeti e 
rigogliosi per annunziare quanto è retto il Signore » (Sal 92, 15-16). A 
questi compiti degli anziani, corrispondono i doveri dei giovani, e cioè il 
dovere di ascoltarli: « Non trascurare i discorsi dei vecchi » (Sir 8, 9), 
« interroga tuo padre e te lo farà sapere, i tuoi vecchi e te lo diranno » 
(Deut 32, 7); e quello di assisterli: « Soccorri tuo padre nella vecchiaia, 
non contristarlo durante la sua vita. Anche se perdesse il senno, compa­
tiscilo e non disprezzarlo, mentre sei nel pieno vigore » (Sir 3, 12-13).

Non meno ricco è l’insegnamento del Nuovo Testamento, dove San 
Paolo presenta l’ideale di vita degli anziani con consigli « evangelici » 
molto concreti sulla sobrietà, dignità, assennatezza, saldezza nella fede, 
nell’amore e nella pazienza (cfr. Tit 2, 2). Esempio molto significativo è 
quello del vecchio Simeone, vissuto nell’attesa e nella speranza dell’in­
contro col Messia, e per il quale il Cristo diventa la pienezza della vita e 
la speranza del futuro per sé e per tutti gli uomini. Preparatosi con fede 
ed umiltà, sa riconoscere il Signore e canta con entusiasmo non un addio 
alla vita, ma un inno di grazie al Salvatore del mondo, sulle soglie della 
eternità (cfr. Lc 2, 25-32).



.308

3. Proprio perché la terza età è un momento della vita che va realiz­
zato con impegno e amore, bisogna che si dia adeguato rilievo e aiuto a 
tutti quei « Movimenti », che aiutano gli anziani ad uscire da un atteg­
giamento di sfiducia, di solitudine e di rassegnazione, per farne dispen­
satori di saggezza, testimoni di speranza e operatori di carità.

Il primo ambiente, nel quale si deve svolgere l’azione degli anziani, 
è la famiglia. La loro saggezza e la loro esperienza è un tesoro per i giovani 
sposi, che nelle loro prime difficoltà di vita matrimoniale, possono trovare 
negli anziani genitori i confidenti con cui aprirsi e consigliarsi, mentre 
nell’esempio e nelle cure affettuose dei nonni i nipoti trovano un com­
penso alle assenze, oggi tanto frequenti, per vari motivi, dei genitori.

Non basta: nella stessa società civile, che al consiglio delle persone 
mature ha sempre affidato la stabilità degli ordinamenti sociali, pur nel 
progresso delle necessarie riforme, gli anziani possono ancora oggi rap­
presentare l’elemento equilibratore per la costruzione di una convivenza, 
che avanzi e si rinnovi, non attraverso rovinose esperienze, ma con pru­
denti e graduali sviluppi.

4. In favore degli anziani, gli operatori della comunicazione sociale 
hanno una missione da compiere quanto mai importante, direi anzi inso­
stituibile. Proprio gli strumenti della comunicazione sociale, infatti, con 
l’universalità del loro raggio d’azione e l’incisività del loro messaggio, 
possono con rapidità ed eloquenza richiamare l’attenzione e la riflessione 
di tutti sugli anziani e sulle loro condizioni di vita. Solo una società 
consapevole, salutarmente scossa e mobilitata, potrà procedere alla ricerca 
di indirizzi e soluzioni, che rispondano efficacemente ai nuovi bisogni.

Gli operatori della comunicazione sociale possono poi, contribuire 
grandemente a demolire alcune unilaterali impressioni della gioventù, 
ridando all’età matura e alla vecchiaia il senso della propria utilità, ed 
offrendo alla società modelli di pensiero e gerarchie di valori che rivalutino 
la persona dell’anziano. Essi, inoltre, hanno la possibilità di ricordare 
opportunamente alla pubblica opinione che, accanto al problema del « giu­
sto salario » esiste anche il problema della « giusta pensione », che non 
fa meno parte della « giustizia sociale ».

Infatti, i moderni schemi culturali, che spesso esaltano unilateral­
mente la produttività economica, l’efficienza, la bellezza e la forza fisica, 
il benessere personale, possono indurre a considerare le persone anziane 
scomode, superflue, inutili e quindi ad emarginarle dalla vita familiare 
e sociale. Un attento esame in questo settore rivela che parte della respon 
sabilità di tale situazione ricade su alcuni orientamenti dei mass-media: 
se è vero che gli strumenti della comunicazione sociale sono riflesso della 
società in cui operano, non è meno vero che essi contribuiscono anche a



309

modellarla, e che non possono quindi esimersi dalle proprie responsabi­
lità in questo campo.

Gli operatori sono particolarmente qualificati per diffondere quella 
visione genuinamente umana, e pertanto anche cristiana, dell’anziano, 
sopra indicata: l’anzianità come dono di Dio per l’individuo, per la fami­
glia e per la società. Autori, scrittori, registi, attori, mediante le meravi­
gliose vie dell’arte, possono riuscire a rendere tale visione comprensibile 
ed attraente. Tutti conosciamo il successo che essi hanno riportato in altre 
campagne, condotte con abilità e perseveranza.

5. Questi umani e cristiani orientamenti, diffusi dai mass-media, aiute­
ranno gli anziani a guardare a questo periodo della vita con serenità e 
realismo; a porre, per quanto possibile, le loro energie intellettuali, morali 
e fisiche, a beneficio degli altri, affiancando iniziative di carattere uma­
nitario, educativo, sociale e religioso; a riempire i loro lunghi silenzi 
mediante la cultura e nel colloquio con Dio. I figli si renderanno conto 
che l’ambiente ideale per gli anziani è quello della famiglia, come coabi­
tazione non tanto fisica, quanto affettiva, che li fa sentire sinceramente 
accettati, amati e sostenuti. La società civile sarà stimolata ad adottare 
adeguati sistemi previdenziali e forme di assistenza, che tengano conto 
non soltanto delle necessità fisiche e materiali, ma anche di quelle psico­
logiche e spirituali, in modo da integrare permanentemente gli anziani 
e da consentire loro una vita piena. Persone generose percepiranno la 
chiamata a dare tempo ed energie al servizio di questa causa, avendo 
scorto nel fratello bisognoso Cristo stesso.

Oltre a questa benefica azione di animazione, gli operatori della 
comunicazione sociale, consapevoli del fatto che gli anziani costituiscono 
proporzioni numerose e stabili del loro pubblico, specialmente di radio- 
telespettatori e di lettori, cureranno che vi siano anche programmi e pub­
blicazioni particolarmente adatti per loro, così da offrire loro non solo 
uno svago distensivo e ricreativo, ma anche un aiuto per quella forma­
zione permanente, che è richiesta a qualunque età. Particolare gratitu­
dine tali operatori otterranno poi soprattutto da parte degli impediti 
ed ammalati, consentendo loro di partecipare col Popolo di Dio alle 
azioni liturgiche e agli avvenimenti della Chiesa. In tali trasmissioni 
occorrerà naturalmente tener conto delle esigenze e sensibilità speciali 
dell’anziano, evitando novità sconcertanti e rispettando il senso del sacro, 
che l’anziano possiede in alto grado e che nella Chiesa costituisce un 
bene da conservare.

6. In questa Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, consa­
crata ai loro problemi, gli anziani siano i primi ad offrire al Signore le



310

loro preghiere e i loro sacrifici, affinché nel mondo si sviluppi la visione 
cristiana dell’età avanzata.

Quanti godono dell’incanto dell’infanzia, del vigore della giovinezza 
e dell’efficienza dell’età media, guardino con rispetto, gratitudine e amore 
a coloro che li precedono.

Gli operatori della comunicazione sociale siano lieti di porre le loro 
meravigliose risorse al servizio di questa causa tanto nobile e tanto 
meritoria.

Voglia il Signore benedire e sostenere tutti nei loro propositi.
Con questo augurio sono lieto di impartire a tutti coloro che lavo­

rano nel campo delle comunicazioni sociali, a quanti responsabilmente 
si valgono dei loro servizi ed in special modo alle persone anziane, la 
mia Apostolica Benedizione, propiziatrice di copiosi doni di serena letizia 
e di spirituale progresso.

Dal Vaticano, il 10 maggio dell’anno 1982, quarto di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



311

Giovanni Paolo II durante il viaggio in Portogallo

Il messaggio di Fatima si comprende 
alla luce dell’amore materno di Maria

Dal 12 al 15 maggio il Papa si è recato nel Portogallo per compiere un pellegri­
naggio che, ha affermato, era un bisogno del cuore e una manifestazione della 
via che segue la Chiesa.
Momento centrale è stata la grande concelebrazione eucaristica, dinanzi al San­
tuario della Vergine a Fatima, durante la quale ha pronunciato il seguente 
discorso:

1. « E da quel momento il discepolo la prese nella sua casa » (Gv 
19, 27).

Con queste parole si chiude il Vangelo dell’odierna liturgia a Fatima. 
Il nome del discepolo era Giovanni. Proprio lui, Giovanni, figlio di 
Zebedeo, apostolo ed evangelista, sentì dall’alto della croce le parole 
di Cristo: « Ecco la tua madre ». Prima invece Cristo aveva detto a 
sua Madre: « Donna, ecco il tuo figlio ».

Era questo un mirabile testamento.
Lasciando questo mondo Cristo diede a sua Madre un uomo che 

fosse per Lei come un figlio: Giovanni. Lo affidò a Lei. E, in conse­
guenza di questo dono e di questo affidamento, Maria diventò madre 
di Giovanni. La Madre di Dio è divenuta madre dell’uomo.

Da quell’ora Giovanni « la prese nella sua casa » e diventò il custode 
terreno della Madre del suo Maestro; è infatti diritto e dovere dei figli 
aver cura della madre. Soprattutto però Giovanni diventò per volontà 
di Cristo il figlio della Madre di Dio. E in Giovanni diventò figlio di 
Lei ogni uomo.

2. « La prese nella sua casa » può anche significare, letteralmente, 
nella sua abitazione.

Una particolare manifestazione della maternità di Maria riguardo 
agli uomini sono i luoghi, nei quali Ella s’incontra con loro; le case 
nelle quali Ella abita; case nelle quali si risente una particolare presenza 
della Madre.

Tali luoghi e tali case sono numerosissimi. E sono di una grande 
varietà: dalle edicole nelle abitazioni o lungo le strade, nelle quali ri­
splende l’immagine della Madre di Dio, alle cappelle e alle chiese co­
struite in suo onore. Ci sono però alcuni luoghi, nei quali gli uomini 
sentono particolarmente viva la presenza della Madre. A volte questi 
posti irradiano ampiamente la loro luce, attirano la gente da lontano.



312

Il loro raggio può estendersi ad una diocesi, a un’intera nazione, a volte 
a più nazioni e persino a più continenti. Sono questi i santuari mariani.

In tutti questi luoghi si realizza in modo mirabile quel singolare testa­
mento del Signore Crocifisso: l’uomo vi si sente consegnato e affidato 
a Maria; l’uomo vi accorre per stare con Lei come con la propria Madre; 
l’uomo apre a Lei il suo cuore e le parla di tutto: « la prende nella sua 
casa », cioè dentro tutti i suoi problemi, a volte difficili. Problemi propri 
ed altrui. Problemi delle famiglie, delle società, delle nazioni, della 
intera umanità.

3. Non è così il santuario di Lourdes della vicina Francia? Non lo è 
Jasna Gòra in terra polacca, il Santuario della mia Nazione, che celebra 
quest’anno il suo giubileo di seicento anni?

Sembra che anche lì, come in tanti altri santuari mariani sparsi nel 
mondo, con una forza di particolare autenticità risuonino queste parole 
dell’odierna liturgia:

« Tu splendido onore della nostra gente » (Gdt 15, 9), ed anche le 
altre: « Di fronte all’umiliazione della nostra stirpe / ... hai sollevato 
il nostro abbattimento / comportandoti rettamente davanti al nostro 
Dio » (Gdt 13, 20).

Queste parole risuonano a Fatima così come un’eco particolare delle 
esperienze non solo della nazione portoghese, ma anche di tante altre 
nazioni e popoli che si trovano sul globo terrestre: sono anzi l’eco della 
esperienza di tutta l’umanità contemporanea, di tutta la famiglia umana.

4. Vengo dunque qui oggi perché proprio in questo giorno dello 
scorso anno, in Piazza S. Pietro a Roma, si è verificato l’attentato alla 
vita del Papa, misteriosamente coinciso con l’anniversario della prima 
apparizione a Fatima, che ebbe luogo il 13 maggio del 1917.

Queste date si sono incontrate tra loro in modo tale che mi è parso 
di riconoscervi una speciale chiamata a venire qui. Ed ecco, oggi sono 
qui. Sono venuto a ringraziare la Divina Provvidenza in questo luogo 
che la Madre di Dio sembra avere così particolarmente scelto. « Mise­
ricordiae Domini, quia non sumus consumpti » (Lam ò, 22), ripeto 
ancora una volta con il profeta.

Sono venuto soprattutto per confessare qui la gloria di Dio stesso: 
« Benedetto il Signore Dio che ha creato il cielo e la terra », dico con 
le parole dell’odierna liturgia (Gdt 13, 18).

E verso il Creatore del cielo e della terra alzo anche quello speciale 
inno di gloria, che è Lei stessa, l’Immacolata Madre del Verbo incarnato: 
« Benedetta sei tu, figlia, davanti al Dio altissimo più di tutte le donne 
che vivono sulla terra... Davvero il coraggio che ti ha sostenuto non



313

cadrà dal cuore degli uomini che ricorderanno per sempre la potenza di 
Dio. Dio dia esito felice a questa impresa a tua perenne esaltazione » 
(ibid. v. 18-20).

Alla base di questo canto di lode, che la Chiesa eleva con gioia qui 
come in tanti luoghi della terra, si trova l’incomparabile scelta di una 
figlia del genere umano come Madre di Dio.

E dunque sia adorato soprattutto Dio: Padre, Figlio e Spirito Santo.
Sia benedetta e venerata Maria, tipo della Chiesa, in quanto « dimora 

della Santissima Trinità ».

5. Sin dal tempo in cui Gesù, morendo sulla croce, disse a Giovanni: 
« Ecco la tua Madre »; sin dal tempo in cui « il discepolo la prese nella 
sua casa », il mistero della maternità spirituale di Maria ha avuto il suo 
adempimento nella storia con un’ampiezza senza confini. Maternità vuol 
dire sollecitudine per la vita del figlio. Ora, se Maria è madre di tutti 
gli uomini, la sua premura che per la vita dell’uomo è di una portata uni­
versale. La premura di una madre abbraccia l’uomo intero. La maternità 
di Maria ha il suo inizio nella sua materna cura per Cristo. In Cristo 
Ella ha accettato sotto la croce Giovanni ed ha accettato ogni uomo e 
tutto l’uomo. Maria tutti abbraccia con una sollecitudine particolare 
nello Spirito Santo. E’ infatti Lui, come professiamo nel nostro Credo, 
colui che « dà la vita ». E’ Lui che dà la pienezza della vita aperta verso 
l’eternità.

La maternità spirituale di Maria è dunque partecipazione alla po­
tenza dello Spirito Santo, di Colui che « dà la vita ». Essa è insieme 
l’umile servizio di Colei che dice di sé: « Eccomi, sono la serva del Si­
gnore » (Lc 1, 38).

Alla luce del mistero della maternità spirituale di Maria, cerchiamo 
di capire lo straordinario messaggio, che cominciò a risuonare nel mondo 
da Fatima sin dal 13 maggio 1917 e si prolungò per cinque mesi fino 
al 13 ottobre dello stesso anno.

6. La Chiesa ha sempre insegnato e continua a proclamare che la 
Rivelazione di Dio è portata a compimento in Gesù Cristo, il quale ne è 
la pienezza, e che « non è da aspettarsi alcun’altra rivelazione pubblica 
prima della manifestazione gloriosa del Signore » (DV 4). La Chiesa 
valuta e giudica le rivelazioni private secondo il criterio della loro con­
formità con tale unica Rivelazione pubblica.

Se la Chiesa ha accolto il messaggio di Fatima è soprattutto perché 
esso contiene una verità e una chiamata, che nel loro fondamentale con­
tenuto sono la verità e la chiamata del Vangelo stesso.

«Convertitevi (fate penitenza), e credete al Vangelo» (Mc 1, 15), 
sono queste le prime parole del Messia rivolte all’umanità. Il messaggio



314

di Fatima è nel suo nucleo fondamentale la chiamata alla conversione e 
alla penitenza, come nel Vangelo. Questa chiamata è stata pronunciata 
all’inizio del ventesimo secolo, e, pertanto, a questo secolo è stata parti­
colarmente rivolta. La Signora del messaggio sembra leggere con una 
speciale perspicacia i « segni dei tempi », i segni del nostro tempo.

L’appello alla penitenza è materno e, al tempo stesso, forte e deciso. 
La carità che « si compiace della verità » (cfr. 1 Cor 13, 6), sa essere 
schietta e decisa. La chiamata alla penitenza si unisce, come sempre, 
con la chiamata alla preghiera. Conformemente alla tradizione di molti 
secoli, la Signora del messaggio di Fatima indica il Rosario, che giusta­
mente si può definire « la preghiera di Maria »: la preghiera, nella quale 
Ella si sente particolarmente unita con noi. Lei stessa prega con noi. 
Con questa preghiera si abbracciano i problemi della Chiesa, della Sede 
di San Pietro, i problemi di tutto il mondo. Inoltre, si ricordano i pec­
catori, perché si convertano e si salvino, e le anime del purgatorio.

Le parole del messaggio sono state rivolte a fanciulli dai 7 ai 10 anni 
d’età. I fanciulli, come Bernardetta di Lourdes, sono particolarmente 
privilegiati in queste apparizioni della Madre di Dio. Da qui il fatto che 
anche il suo linguaggio è semplice, a misura della loro comprensione. 
I bambini di Fatima sono diventati gli interlocutori della Signora del 
messaggio ed anche i suoi collaboratori. Una di essi vive ancora.

7. Quando Gesù disse sulla Croce: « Donna, ecco il tuo figlio » (Gv 
19, 26) in modo nuovo aprì il cuore di sua Madre, il Cuore Immaco­
lato, e le rivelò la nuova dimensione dell’amore e la nuova portata del­
l’amore, al quale era chiamata nello Spirito Santo con la forza del sacri­
ficio della Croce.

Nelle parole di Fatima ci sembra di ritrovare proprio questa dimen­
sione dell’amore materno, che col suo raggio comprende tutta la strada 
dell’uomo verso Dio: quella che conduce attraverso la terra, e quella che 
va, attraverso il purgatorio, oltre la terra. La sollecitudine della Madre 
del Salvatore è la sollecitudine per l’opera della salvezza: l’opera del 
Suo Figlio. E’ sollecitudine per la salvezza, per l’eterna salvezza di tutti 
gli uomini. Mentre si compiono ormai 65 anni da quel 13 maggio 1917, 
è difficile non scorgere come questo amore salvifico della Madre abbracci 
nel suo raggio, in modo particolare, il nostro secolo.

Alla luce dell’amore materno comprendiamo tutto il messaggio della 
Signora di Fatima. Ciò che più direttamente si oppone al cammino del­
l’uomo verso Dio è il peccato, il perseverare nel peccato, e, infine, la 
negazione di Dio. La programmata cancellazione di Dio dal mondo del­
l’umano pensiero. Il distacco da Lui di tutta la terrena attività dell’uomo. 
Il rifiuto di Dio da parte dell’uomo.



315

In realtà l’eterna salvezza dell’uomo è solo in Dio. Il rifiuto di Dio 
da parte dell’uomo, se diventa definitivo, guida logicamente al rifiuto 
dell’uomo da parte di Dio (cfr. Mt 7, 23; 10, 33), la dannazione.

Può la Madre, la quale con tutta la potenza del suo amore, che nutre 
nello Spirito Santo, desidera la salvezza di ogni uomo, tacere su ciò che 
mina le basi stesse di questa salvezza? No, non lo può!

Per questo, il messaggio della Signora di Fatima, così materno, è 
al tempo stesso così forte e deciso. Sembra severo. E’ come se parlasse 
Giovanni Battista sulle sponde del Giordano. Invita alla penitenza. Av­
verte. Chiama alla preghiera. Raccomanda il Rosario.

Questo messaggio è rivolto ad ogni uomo. L’amore della Madre del 
Salvatore arriva dovunque giunge l’opera della salvezza. Oggetto della 
sua premura sono tutti gli uomini della nostra epoca, ed insieme le 
società, le nazioni e i popoli. Le società minacciate dalla apostasia, mi­
nacciate dalla degradazione morale. Il crollo della moralità porta con sé 
il crollo delle società.

8. Cristo disse sulla Croce: « Donna, ecco il tuo figlio ». Con questa 
parola aprì, in modo nuovo, il cuore di sua Madre. Poco dopo, la lancia 
del soldato romano trafisse il costato del Crocifisso. Quel cuore trafitto 
è diventato il segno della redenzione compiuta mediante la morte dal­
l’Agnello di Dio.

Il Cuore Immacolato di Maria, aperto dalla parola: « Donna, ecco 
il tuo figlio », si incontra spiritualmente col cuore del Figlio aperto dalla 
lancia del soldato. Il Cuore di Maria è stato aperto dallo stesso amore 
per l’uomo e per il mondo, con cui Cristo ha amato l’uomo ed il mondo, 
offrendo per essi se stesso sulla Croce, fino a quel colpo di lancia del 
soldato.

Consacrare il mondo al Cuore Immacolato di Maria significa avvici­
narci, mediante l’intercessione della Madre, alla stessa Sorgente della 
Vita, scaturita sul Golgota. Questa Sorgente ininterrottamente zampilla 
con la redenzione e con la grazia. Continuamente si compie in essa la 
riparazione per i peccati del mondo. Incessantemente essa è fonte di 
vita nuova e di santità.

Consacrare il mondo all’Immacolato Cuore della Madre, significa 
ritornare sotto la Croce del Figlio. Di più: vuol dire consacrare questo 
mondo al Cuore trafitto del Salvatore, riportandolo alla fonte stessa della 
sua Redenzione. La Redenzione è sempre più grande del peccato del­
l’uomo e del « peccato del mondo ». La potenza della Redenzione supera 
infinitamente tutta la gamma del male, che è nell’uomo e nel mondo.

Il Cuore della Madre ne è consapevole, come nessun altro in tutto 
il cosmo, visibile ed invisibile.



316

E per questo chiama.
Chiama non solo alla conversione, chiama a farci aiutare da Lei, 

Madre, per ritornare alla fonte della Redenzione.

9. Consacrarsi a Maria significa farsi aiutare da Lei ad offrire noi 
stessi e l’umanità a Colui che è Santo, infinitamente Santo; farsi aiutare 
da Lei — ricorrendo al suo Cuore di Madre, aperto sotto la Croce 
all’amore verso ogni uomo, verso il mondo intero — per offrire il mondo, 
e l’uomo, e l’umanità, e tutte le nazioni, a Colui che è infinitamente 
Santo. La santità di Dio si è manifestata nella redenzione dell’uomo, del 
mondo, dell’intera umanità, delle nazioni: redenzione avvenuta mediante 
il Sacrificio della Croce. « Per loro io consacro me stesso », aveva detto 
Gesù (Gv 17, 19).

Con la potenza della redenzione il mondo e l’uomo sono stati consa­
crati. Sono stati consacrati a Colui che è infinitamente Santo. Sono stati 
offerti ed affidati all’Amore stesso, all’Amore misericordioso.

La Madre di Cristo ci chiama e ci invita ad unirci alla Chiesa del Dio 
vivo in questa consacrazione del mondo, in questo affidamento mediante 
il quale il mondo, l’umanità, le nazioni, tutti i singoli uomini sono offerti 
all’Eterno Padre con la potenza della Redenzione di Cristo. Sono offerti 
nel Cuore del Redentore trafitto sulla Croce

La Madre del Redentore ci chiama, ci invita e ci aiuta ad unirci a 
questa consacrazione, a questo affidamento del mondo. Allora infatti ci 
troveremo il più vicino possibile al Cuore di Cristo trafitto sulla Croce.

10. Il contenuto dell’appello della Signora di Fatima è così profon­
damente radicato nel Vangelo e in tutta la Tradizione, che la Chiesa si 
sente impegnata da questo messaggio.

Essa vi ha risposto col Servo di Dio Pio XII (la cui ordinazione epi­
scopale era avvenuta precisamente il 13 maggio 1917), il quale volle 
consacrare al Cuore Immacolato di Maria il genere umano e special- 
mente i Popoli della Russia. Con quella consacrazione egli non ha sod­
disfatto forse all’evangelica eloquenza dell’appello di Fatima?

Il Concilio Vaticano II, nella Costituzione dogmatica sulla Chiesa 
(Lumen gentium) e nella Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo 
contemporaneo (Gaudium et spes), ha illustrato ampiamente le ragioni 
del legame che unisce la Chiesa con il mondo di oggi. Al tempo stesso, 
il suo insegnamento sulla particolare presenza di Maria nel mistero di 
Cristo e della Chiesa, è maturato nell’atto con cui Paolo VI, chiamando 
Maria anche Madre della Chiesa, ha indicato in modo più profondo il 
carattere della sua unione con la Chiesa, e della sua sollecitudine per il 
mondo, per l’umanità, per ogni uomo, per tutte le nazioni: la sua 
maternità.



317

In questo modo si è approfondita ancora di più la comprensione 
del senso della consacrazione, che la Chiesa è chiamata a fare, ricorrendo 
all’aiuto del Cuore della Madre di Cristo e Madre nostra.

11. Con che cosa si presenta, oggi, davanti alla Genitrice del Figlio 
di Dio, nel suo Santuario di Fatima, Giovanni Paolo I, successore di 
Pietro, prosecutore dell’opera di Pio, di Giovanni, di Paolo, e particolare 
erede del Concilio Vaticano II?

Si presenta, rileggendo con trepidazione quella chiamata materna 
alla penitenza, alla conversione: quell’appello ardente del Cuore di Maria 
risuonato a Fatima 65 anni fa. Sì, lo rilegge con la trepidazione nel cuore, 
perché vede quanti uomini e quante società, quanti cristiani, siano andati 
nella direzione opposta a quella indicata dal messaggio di Fatima. Il pec­
cato ha guadagnato un così forte diritto di cittadinanza nel mondo e la 
negazione di Dio si è così ampiamente diffusa nelle ideologie, nelle con­
cezioni e nei programmi umani!

Ma proprio per questo, l’invito evangelico alla penitenza e alla con­
versione, pronunciato con le parole della Madre, è sempre attuale. An­
cora più attuale di 65 anni fa. E ancor più urgente. Perciò esso diventa 
l’argomento del prossimo Sinodo dei Vescovi, nell’anno venturo, Sinodo 
al quale già ci stiamo preparando.

Il successore di Pietro si presenta qui anche come testimone delle 
immense sofferenze dell’uomo, come testimone delle minacce quasi apo­
calittiche, che incombono sulle nazioni e sull’umanità. Queste sofferenze 
egli cerca di abbracciare col proprio debole cuore umano, mentre si pone 
di fronte al mistero del Cuore della Madre, del Cuore Immacolato di 
Maria.

Nel nome di queste sofferenze, con la consapevolezza del male che 
dilaga nel mondo e minaccia l’uomo, le nazioni, l’umanità, il successore 
di Pietro si presenta qui con una fede più grande nella redenzione del 
mondo, in questo Amore salvifico che è sempre più forte, sempre più 
potente di ogni male.

Se dunque il cuore si stringe per il senso del peccato del mondo e per 
la gamma delle minacce, che si addensano sull’umanità, questo stesso 
cuore umano si dilata nella speranza col compiere ancora una volta ciò 
che hanno già fatto i miei Predecessori: consacrare cioè il mondo al 
Cuore della Madre, consacrarGli specialmente quei popoli, che ne hanno 
particolarmente bisogno. Questo atto vuol dire consacrare il mondo a 
Colui che è infinita Santità. Questa Santità significa redenzione, significa 
amore più potente del male.

Mai nessun « peccato del mondo » può superare questo Amore.
Ancora una volta. Infatti l’appello di Maria non è per una volta sola. 

Esso è aperto alle sempre nuove generazioni, secondo i sempre nuovi



318 

« segni dei tempi ». Si deve incessantemente ad esso ritornare. Ripren­
derlo sempre di nuovo.

12. Scrisse l’Autore dell’Apocalisse: « Vidi anche la città santa, la 
nuova Gerusalemme, scendere dal cielo, da Dio, pronta come una sposa 
adorna per il suo sposo. Udii allora una voce potente che usciva dal 
trono: ”Ecco la dimora di Dio con gli uomini! Egli dimorerà tra di 
loro ed essi saranno suo popolo, ed egli sarà il Dio-con loro” » (Ap 
21, 2s).

Di tale fede vive la Chiesa.
Con tale fede cammina il popolo di Dio.
« La dimora di Dio con gli uomini » è già sulla terra.
E in essa è il Cuore della Sposa e della Madre, Maria, ornato con il 

gioiello dell’Immacolata Concezione: il Cuore della Sposa e della Madre 
aperto sotto la Croce dalla parola del Figlio ad un nuovo grande amore 
dell’uomo e del mondo; il Cuore della Sposa e della Madre consapevole 
di tutte le sofferenze degli uomini e delle società di questa terra.

Il Popolo di Dio è pellegrino sulle strade di questo mondo nella 
direzione escatologica. Compie il pellegrinaggio verso l’eterna Gerusa­
lemme, verso la « dimora di Dio con gli uomini ».

Là, Dio « tergerà ogni lacrima dai loro occhi; non ci sarà più la 
morte, né lutto, né lamento, né affanno, perché le cose di prima sono 
passate » (Ap 21, 4).

Ma ora « le cose di prima » durano ancora. Proprio esse costitui­
scono lo spazio temporale del nostro pellegrinaggio.

Perciò guardiamo verso « Colui che siede sul trono, che dice: ”Ecco, 
io faccio nuove tutte le cose” » (cfr. ibid. v. 5).

Ed insieme all’Evangelista ed Apostolo cerchiamo di vedere con 
gli occhi della fede « il cielo e la terra nuovi » perché il cielo di prima 
e la terra di prima sono già passati...

Ma finora « il cielo di prima e la terra di prima » perdurano intorno 
a noi e dentro di noi. Non possiamo ignorarlo. Questo ci consente però 
di riconoscere quale immensa grazia è stata concessa all’uomo quando, 
in mezzo a questo peregrinare, sull’orizzonte della fede dei nostri tempi 
si è acceso questo « Segno grandioso: una Donna »! (cfr. Ap 12, 1).

Sì, veramente possiamo ripetere: « Benedetta sei tu, figlia, davanti 
al Dio altissimo più di tutte le donne che vivono sulla terra!

« ... comportandoti rettamente, davanti al nostro Dio,
«... hai sollevato il nostro abbattimento ».
Veramente! Sei benedetta!
Sì, qui e in tutta la Chiesa, nel cuore di ogni uomo e nel mondo 

intero: sii benedetta o Maria, Madre nostra dolcissima!



319

Atto di affidamento e di consacrazione alla Vergine, a Fatima

Accogli, o Madre di Cristo, il grido 
carico della sofferenza degli uomini

Al termine della concelebrazione eucaristica di giovedì 13 maggio, dinanzi al 
Santuario della Vergine a Fatima, il Papa ha pronunciato il seguente atto di affi­
damento e di consacrazione del mondo di oggi:

1. « Sotto la Tua protezione cerchiamo rifugio, santa Madre di Dio »! 
Pronunciando le parole di questa antifona, con la quale la Chiesa di 
Cristo prega da secoli, mi trovo oggi in questo luogo da Te scelto e da 
Te, Madre, particolarmente amato.

Sono qui, unito con tutti i Pastori della Chiesa in quel particolare 
vincolo, mediante il quale costituiamo un corpo e un collegio, così come 
Cristo volle gli Apostoli in unità con Pietro.

Nel vincolo di tale unità, pronunzio le parole del presente Atto, in 
cui desidero racchiudere, ancora una volta, le speranze e le angosce della 
Chiesa nel mondo contemporaneo.

Quaranta anni fa e poi ancora dieci anni dopo il tuo servo, il Papa 
Pio XII, avendo davanti agli occhi le dolorose esperienze della famiglia 
umana, ha affidato e consacrato al tuo Cuore Immacolato tutto il mondo 
e specialmente i Popoli che erano particolare oggetto del tuo amore e 
della tua sollecitudine.

Questo mondo degli uomini e delle nazioni ho davanti agli occhi 
anch’io oggi, nel momento in cui desidero rinnovare l’affidamento e la 
consacrazione compiuta dal mio Predecessore nella Sede di Pietro: il 
mondo del secondo millennio che sta per terminare, il mondo contem­
poraneo, il nostro mondo odierno!

La Chiesa memore delle parole del Signore: « Andate... e ammae­
strate tutte le nazioni... Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla 
fine del mondo » (Mt 28, 19-20), ha rinnovato, nel Concilio Vaticano II, 
la coscienza della sua missione in questo mondo.

E perciò, o Madre degli uomini e dei popoli, Tu che « conosci tutte 
le loro sofferenze e le loro speranze », Tu che senti maternamente tutte 
le lotte tra il bene e il male, tra la luce e le tenebre, che scuotono il 
mondo contemporaneo, accogli il nostro grido che, come mossi dallo 
Spirito Santo, rivolgiamo direttamente al Tuo Cuore e abbraccia, con 
l’amore della Madre e della Serva, questo nostro mondo umano, che Ti 
affidiamo e consacriamo, pieni di inquietudine per la sorte terrena ed 
eterna degli uomini e dei popoli.



320

In modo speciale Ti affidiamo e consacriamo quegli uomini e quelle 
nazioni, che di questo affidamento e di questa consacrazione hanno par­
ticolarmente bisogno.

« Sotto la tua protezione cerchiamo rifugio, santa Madre di Dio »!
Non disprezzare le suppliche di noi che siamo nella prova!
Non disprezzare!
Accogli la nostra umile fiducia — e il nostro affidamento!

2. « Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unige­
nito, perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna » 
(Gv 3, 16).

Proprio questo amore ha fatto sì che il Figlio di Dio abbia consa­
crato se stesso: « Per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi 
consacrati nella verità » (Gv 17, 19).

In forza di quella consacrazione i discepoli di tutti i tempi sono chia­
mati a impegnarsi per la salvezza del mondo, ad aggiungere qualcosa ai 
patimenti di Cristo a favore del suo Corpo che è la Chiesa (cfr. 2 Cor 
12, 15; Col 1, 24).

Davanti a Te, Madre di Cristo, dinanzi al tuo Cuore Immacolato, 
io desidero oggi, insieme con tutta la Chiesa, unirmi col Redentore nostro 
in questa sua consacrazione per il mondo e per gli uomini, la quale solo 
nel suo Cuore divino ha la potenza di ottenere il perdono e di procurare 
la riparazione.

La potenza di questa consacrazione dura per tutti i tempi ed ab­
braccia tutti gli uomini, i popoli e le nazioni, e supera ogni male, che 
lo spirito delle tenebre è capace di ridestare nel cuore dell’uomo e nella 
sua storia e che, di fatto, ha ridestato nei nostri tempi.

A questa consacrazione del nostro Redentore, mediante il servizio 
del successore di Pietro, si unisce la Chiesa, Corpo mistico di Cristo.

Oh, quanto profondamente sentiamo il bisogno di consacrazione per 
l’umanità e per il mondo: per il nostro mondo contemporaneo, nella 
unità con Cristo stesso! L’opera redentrice di Cristo, infatti, deve essere 
partecipata dal mondo per mezzo della Chiesa.

Oh, quanto ci fa male, quindi, tutto ciò che nella Chiesa e in cia­
scuno di noi si oppone alla santità e alla consacrazione! Quanto ci fa 
male che l’invito alla penitenza, alla conversione, alla preghiera, non 
abbia riscontrato quell’accoglienza come doveva!

Quanto ci fa male che molti partecipino così freddamente all’opera 
della Redenzione di Cristo! Che così insufficientemente si completi nella 
nostra carne « quello che manca ai patimenti di Cristo » ( Col 1, 24).

Siano quindi benedette tutte le anime, che obbediscono alla chia­
mata dell’eterno Amore! Siano benedetti coloro che, giorno dopo giorno,



321

con inesausta generosità accolgono il tuo invito, o Madre, a fare quello 
che dice il tuo Gesù (cfr. Gv 2, 5) e danno alla Chiesa e al mondo una 
serena testimonianza di vita ispirata al Vangelo.

Sii benedetta sopra ogni cosa Tu, Serva del Signore, che nel modo 
più pieno obbedisci alla Divina chiamata!

Sii salutata Tu, che sei interamente unita alla consacrazione reden­
trice del Tuo Figlio!

Madre della Chiesa! Illumina il Popolo di Dio sulle vie della fede, 
della speranza e della carità! Aiutaci a vivere con tutta la verità della 
consacrazione di Cristo per l’intera famiglia umana del mondo contem­
poraneo.

5. AffidandoTi, o Madre, il mondo, tutti gli uomini e tutti i popoli, 
Ti affidiamo anche la stessa consacrazione per il mondo, mettendola nel 
Tuo Cuore materno.

Oh, Cuore Immacolato! Aiutaci a vincere la minaccia del male, che 
così facilmente si radica nei cuori degli stessi uomini d’oggi e che nei 
suoi effetti incommensurabili già grava sulla nostra contemporaneità e 
sembra chiudere le vie verso il futuro!

Dalla fame e dalla guerra, liberaci!
Dalla guerra nucleare, da una autodistruzione incalcolabile, da ogni 

genere di guerra, liberaci!
Dai peccati contro la vita dell’uomo sin dai suoi albori, liberaci!
Dall’odio e dall’avvilimento della dignità dei figli di Dio, liberaci!
Da ogni genere di ingiustizia nella vita sociale, nazionale e interna­

zionale, liberaci!
Dalla facilità di calpestare i comandamenti di Dio, liberaci!
Dal tentativo di affossare nei cuori umani la verità stessa di Dio, 

liberaci!
Dai peccati contro lo Spirito Santo, liberaci! liberaci!
Accogli, o Madre di Cristo, questo grido carico della sofferenza di 

tutti gli uomini! Carico della sofferenza di intere società!
Si riveli, ancora una volta, nella storia del mondo l’infinita potenza 

dell’Amore misericordioso! Che esso fermi il male! Trasformi le coscien­
ze! Nel tuo Cuore Immacolato si sveli per tutti la luce della Speranza!

Una speciale preghiera voglio ancora rivolgerti, o Madre che conosci 
le ansie e le preoccupazioni dei tuoi figli.

Con invocazione accorata ti supplico di interporre la tua interces­
sione per la pace nel mondo, tra i popoli che, in diverse regioni, con­
trasti di interessi nazionali o atti di ingiusta prepotenza oppongono san­
guinosamente fra di loro.



322

Ti supplico, in particolare, perché abbiano fine le ostilità che divi­
dono ormai da troppi giorni due grandi Paesi nelle acque dell’Atlantico 
meridionale, cagionando dolorose perdite di vite umane. Fa’ che si trovi 
finalmente una soluzione giusta e onorevole fra le due parti, non solo 
per la controversia che le divide e minaccia con imprevedibili conse­
guenze, ma anche e soprattutto per il ristabilimento fra esse della più 
alta e profonda armonia, quale conviene alla loro storia, alla loro civiltà, 
alle loro tradizioni cristiane.

Che la grave e preoccupante controversia sia presto superata e con­
clusa: così che anche il progettato mio viaggio pastorale in Gran Bre­
tagna possa aver luogo felicemente, in adempimento non solo del mio 
desiderio, ma anche di quello di tutti coloro che questa visita ardente­
mente attendono ed hanno con tanto impegno e con tanto cuore preparato.



323

Lettera al Cardinale Segretario di Stato

Giovanni Paolo II istituisce
il Pontifìcio Consiglio per la Cultura

Il Papa affida al Cardinale Casaroli la cura di presiedere all’organizzazione del 
nuovo Consiglio che comprende un Comitato di Presidenza, un Comitato Esecu­
tivo e un Consiglio Internazionale, composto di qualificati rappresentanti della 

cultura cattolica mondiale, che si riunirà almeno una volta all’anno

Signor Cardinale,
Fin dall’inizio del mio pontificato, ho ritenuto che il dialogo della Chiesa 

con le culture del nostro tempo fosse un campo vitale, nel quale è in gioco 
il destino del mondo in questo scorcio del secolo XX. Esiste infatti una dimen­
sione fondamentale, in grado di consolidare o di scuotere fin dalle fondamenta 
i sistemi che strutturano l’insieme dell’umanità, e di liberare l’esistenza umana, 
individuale e collettiva, dalle minacce che pesano su di essa. Questa dimensione 
fondamentale è l’uomo, nella sua integralità. Ora l’uomo vive una vita piena­
mente umana grazie alla cultura. « Sì, l’avvenire dell’uomo dipende dalla cul­
tura », dichiaravo nel mio discorso del 2 giugno 1980 all’UNESCO, rivolgendomi 
ad interlocutori così diversi per la loro provenienza e le loro convinzioni, 
aggiungendo: « Ci ritroviamo sul terreno della cultura, realtà fondamentale che 
ci unisce... Ci ritroviamo per ciò stesso intorno all’uomo e in un certo senso, 
in lui, nell’uomo ».

Per tali motivi, fin dal 15 novembre 1979, avevo voluto consultare, sul fon­
damentale problema delle responsabilità della Santa Sede di fronte alla cultura, 
tutti i Membri del Sacro Collegio dei Cardinali riuniti a Roma, e successivamente, 
il 17 dicembre 1980, tutti i Capi dei Dicasteri, per discutere con essi i pareri 
raccolti nella consultazione, di cui avevo, nel frattempo, incaricato il cardinale 
Gabriel-Marie Garrone.

Infine, su mia richiesta, questi ha animato le riflessioni di un Consiglio, 
costituito il 25 novembre 1981, e richiesto di studiare concretamente, nello 
spazio di alcuni mesi, come meglio assicurare i rapporti della Chiesa e della 
Santa Sede con la cultura, in tutte le sue varie espressioni.

Desidero esprimere al venerato e caro Cardinale la mia viva gratitudine per 
l’esemplare lavoro da lui compiuto a tale scopo, con l’apporto generoso di or­
ganismi in stretti rapporti col mondo della cultura: la Sacra Congregazione 
per l’Educazione Cattolica, il Segretariato per i non Credenti, la Pontificia Ac­
cademia delle Scienze e il Centro di Ricerca della Federazione Internazionale 
delle Università Cattoliche.

E’ ora il momento di trarre profitto da tali lavori. Per questo mi sembra 
opportuno fondare uno speciale organismo permanente, con lo scopo di promuo­
vere i grandi obiettivi che il Concilio Ecumenico Vaticano II si è proposti



324

circa i rapporti tra la Chiesa e la cultura. Il Concilio infatti ha sottolineato, 
dedicandovi un’intera sezione della Costituzione Pastorale Gaudium et Spes, 
l’importanza fondamentale della cultura per il pieno sviluppo dell’uomo, i mol­
teplici legami tra il messaggio della salvezza e la cultura, il reciproco arricchi­
mento della Chiesa e delle diverse culture nella comunione storica con le varie 
civiltà, come pure la necessità per i credenti di comprendere a fondo il modo 
di pensare e di sentire degli altri uomini del proprio tempo, così come si espri­
mono nelle rispettive culture (Gaudium et Spes, 53-62).

Sulle orme del Concilio, la Sessione del Sinodo dei Vescovi, tenutasi nell’ 
autunno 1974, ha preso chiara coscienza del ruolo delle diverse culture nell’ 
evangelizzazione dei popoli. E il mio predecessore Paolo VI, raccogliendo il 
frutto dei suoi lavori nell’Esortazione Apostolica Evangelii Nuntiandi, dichia­
rava: « Il Vangelo, e quindi l’evangelizzazione, non si identificano certo con 
la cultura e sono indipendenti rispetto a tutte le culture. Tuttavia, il Regno che 
il Vangelo annunzia è vissuto da uomini profondamente legati a una cultura, 
e la costruzione del Regno non può non avvalersi degli elementi della cultura 
e delle culture umane. Indipendenti di fronte alle culture, il Vangelo e l’evan­
gelizzazione non sono necessariamente incompatibili con esse, ma capaci di 
impegnarle tutte, senza asservirsi ad alcuna » (Evangeli! Nuntiandi, n. 20).

Raccogliendo anch’io la ricca eredità del Concilio Ecumenico, del Sinodo 
dei Vescovi e del mio venerato predecessore Paolo VI, 1’1 e il 2 giugno 1980 
ho proclamato a Parigi, prima all’Istituto Cattolico, e poi davanti all’eccezionale 
assemblea dell’UNESCO, il legame organico e costitutivo che esiste tra il cri­
stianesimo e la cultura, con l’uomo, quindi, nella sua stessa umanità. Questo 
legame del Vangelo con l’uomo, dicevo nel mio discorso davanti a quell’areo­
pago di uomini e di donne di cultura e di scienza del mondo intero, « è, in 
effetti, creatore della cultura nel suo fondamento stesso ». E, se la cultura è 
ciò per cui l’uomo, in quanto uomo, diviene maggiormente uomo, è in gioco, 
in essa, lo stesso destino dell’uomo. Di qui l’importanza per la Chiesa, che ne 
è responsabile, di un’azione pastorale attenta e lungimirante, riguardo alla cul­
tura, in particolare a quella che viene chiamata cultura viva, cioè l’insieme dei 
principi e dei valori che costituiscono l'ethos di un popolo: « La sintesi tra 
cultura e fede non è solo un’esigenza della cultura, ma anche della fede... Una 
fede che non diventa cultura è una fede non pienamente accolta, non intera­
mente pensata, non fedelmente vissuta », come dicevo il 16 gennaio 1982 (Di­
scorso ai partecipanti al Congresso Nazionale del Movimento Ecclesiale di Im­
pegno Culturale).

Certamente molti organismi operano da lungo tempo nella Chiesa in questo 
campo (Cf. Costituzione Apostolica Sapientia Christiana, Pasqua 1979) e innu­
merevoli sono i cristiani che, secondo il Concilio si sforzano, insieme a molti 
credenti e non credenti, di « permettere a ogni uomo e ai gruppi sociali di cia­
scun popolo, di raggiungere il pieno sviluppo della loro vita culturale, in con­
formità con le doti e le tradizioni loro proprie » (Gaudium et Spes, n. 60). Anche 
là dove ideologie agnostiche, ostili alla tradizione cristiana, o anche dichiarata- 
mente atee, ispirano certi maestri di pensiero, tanto più grande è l’urgenza per



325

la Chiesa di intrecciare un dialogo con le culture affinché l’uomo d’oggi possa 
scoprire che Dio, ben lungi dall’essere rivale dell’uomo, gli dona di realizzarsi 
pienamente, a sua immagine e somiglianza. Infatti l’uomo sa oltrepassare infini­
tamente se stesso, come ne danno prova, in modo evidente, gli sforzi che tanti 
geni creatori compiono per incarnare durevolmente nelle opere d’arte e di pen­
siero valori trascendenti di bellezza e di verità, più o meno fuggevolmente in­
tuiti come espressione dell’assoluto. Così l’incontro delle culture è oggi un 
terreno di dialogo privilegiato tra uomini impegnati nella ricerca di un nuovo 
umanesimo per il nostro tempo, al di là delle divergenze che li separano: « An­
che noi — diceva Paolo VI a nome di tutti i Padri del Concilio Ecumenico, 
di cui anch’io ero membro — abbiamo più di chiunque altro il culto dell’uomo » 
(Discorso di chiusura del 7 dicembre 1965). E proclamava davanti all’Assem­
blea Generale delle Nazioni Unite: « La Chiesa è esperta in umanità » (4 ottobre 
1965): quell’umanità che essa serve con amore. L’amore è come una grande 
forza nascosta nel cuore delle culture, per sollecitarle a superare la loro fini­
tezza irrimediabile aprendosi verso Colui che di essa è la Fonte e il Termine, 
e per dare loro, quando si aprono alla sua grazia, un arricchimento di pienezza.

D’altronde, è urgente che i nostri contemporanei, e in modo particolare i 
cattolici, si interroghino seriamente sulle condizioni che sono alla base dello 
sviluppo dei popoli. E’ sempre più evidente che il progresso culturale è intima­
mente legato alla costruzione di un mondo più giusto e più fraterno. Come ho 
detto a Hiroshima, il 25 febbraio 1981, ai rappresentanti della scienza e della 
cultura riuniti nell’Università delle Nazioni Unite: « La costruzione di una uma­
nità più giusta o di una comunità internazionale più unita non è un sogno o 
un vano ideale. E’ un imperativo morale, un sacro dovere, che il genio intel­
lettuale e spirituale dell’uomo può affrontare mediante una nuova mobilitazione 
dei talenti e delle energie di ognuno e sfruttando tutte le risorse tecniche e 
culturali dell’uomo » (L’Osservatore Romano, 26 febbraio 1981).

Di conseguenza, in virtù della mia missione apostolica, io sento la respon­
sabilità che mi incombe, nel cuore della collegialità della Chiesa universale, 
e in contatto ed accordo con le Chiese locali, di intensificare i rapporti della 
Santa Sede con tutte le realizzazioni della cultura, assicurando anche un rap­
porto originale in una feconda collaborazione internazionale, in seno alla fa­
miglia delle nazioni, ossia delle grandi « comunità degli uomini uniti da vin­
coli diversi, ma soprattutto, essenzialmente dalla cultura » (Discorso all’UNE- 
SCO, 2 giugno 1980).

Per questo, ho deciso di fondare e di istituire un Consiglio per la Cultura, 
capace di dare a tutta la Chiesa un impulso comune nell’incontro, continua- 
mente rinnovato, del messaggio salvifico del Vangelo con la pluralità delle cul­
ture, nella diversità dei popoli, ai quali deve portare i suoi frutti di grazia.

Così, Signor Cardinale, ben sapendo quanto Ella partecipi strettamente alle 
mie preoccupazioni, dopo aver profondamente ponderato i motivi sopra espres­
si, e averne anche considerata l’opportunità nella preghiera, Le affido la cura 
di presiedere all’organizzazione di questo Pontificio Consiglio per la Cultura, 
che comprende un Comitato di Presidenza e un Comitato Esecutivo, oltre ad



326

un Consiglio Internazionale, composto di qualificati rappresentanti della cultura 
cattolica mondiale, che sarà convocato almeno una volta all’anno. Per Suo 
tramite, il Pontificio Consiglio resterà legato direttamente a me, come un ser­
vizio nuovo e originale, che la riflessione e l’esperienza permetteranno a poco 
a poco di strutturare in maniera adeguata, giacché la Chiesa non si pone di 
fronte alle culture dall’esterno, bensì dal di dentro, come un fermento, a mo­
tivo del legame organico e costitutivo che strettamente le unisce.

Il Consiglio perseguirà le proprie finalità in spirito ecumenico e fraterno, 
promuovendo anche il dialogo con le religioni non cristiane, e con individui o 
gruppi che non si richiamano ad alcuna religione, nella ricerca congiunta di 
una comunicazione culturale con tutti gli uomini di buona volontà.

Esso porterà regolarmente alla Santa Sede l’eco delle grandi aspirazioni 
culturali del mondo d’oggi, approfondendo le attese delle civiltà contemporanee 
ed esplorando le nuove vie del dialogo culturale, per consentire così al Pontificio 
Consiglio per la Cultura di meglio rispondere ai compiti, per i quali è stato 
istituito, e che sono nelle grandi linee:

1. Testimoniare, davanti alla Chiesa e al mondo, il profondo interesse che 
la Santa Sede, per la sua specifica missione, presta al progresso della cultura e 
del dialogo fecondo delle culture, come pure al loro benefico incontro col Vangelo.

2. Farsi partecipe delle preoccupazioni culturali che i Dicasteri della Santa 
Sede incontrano nel loro lavoro, in modo da facilitare il coordinamento dei loro 
incarichi per l’evangelizzazione delle culture, e assicurare la cooperazione delle 
istituzioni culturali della Santa Sede.

3. Dialogare con le Conferenze episcopali, anche allo scopo di fare bene­
ficiare tutta la Chiesa delle ricerche, iniziative, realizzazioni e creazioni che per­
mettono alle Chiese locali un’attiva presenza nel proprio ambiente culturale.

4. Collaborare con le Organizzazioni internazionali cattoliche, universitarie, 
storiche, filosofiche, teologiche, scientifiche, artistiche, intellettuali e promuovere 
la reciproca cooperazione.

5. Seguire, sotto il profilo che ad esso è proprio, e salve sempre le spe­
cifiche competenze di altri Organismi della Curia in materia, l’azione degli or­
ganismi internazionali, a cominciare dall’UNESCO e dal Consiglio di cooperazione 
culturale del Consiglio d’Europa, che s’interessano alla cultura, alla filosofia delle 
scienze, alle scienze dell’uomo, e assicurare l’efficiente partecipazione della Santa 
Sede ai Congressi internazionali che si occupano di scienza, di cultura e di edu­
cazione.

6. Seguire la politica e l’azione culturale dei diversi governi del mondo, le­
gittimamente preoccupati di dare piena dimensione umana alla promozione del 
bene comune degli uomini dei quali hanno la responsabilità.

7. Facilitare il dialogo Chiesa-culture a livello di università e di centri 
di ricerca, di organizzazioni di artisti e di specialisti, di ricercatori e di stu­
diosi, e promuovere incontri significativi mediante questi mondi culturali.

8. Accogliere a Roma i rappresentanti della cultura interessati a conoscere 
meglio l’azione della Chiesa in questo campo e a far beneficiare la Santa Sede



327

della loro ricca esperienza, offrendo loro a Roma un luogo di riunione e di 
dialogo.

Messi gradualmente in opera, sotto la Sua alta direzione e secondo le pos­
sibilità, ma con lucido e costante impegno, questi grandi orientamenti saranno 
certamente una testimonianza e un impulso.

E’ con grande fiducia e con viva speranza, signor Cardinale, che Le affido 
un così importante incarico, mentre di cuore invoco su questa iniziativa, oggi 
tanto opportuna e necessaria, l’abbondanza dell’aiuto divino.

Con la mia particolare Benedizione Apostolica.

Dato a Roma, presso la Basilica di San Pietro, nella festa dell’Ascensione 
di Nostro Signore, il 20 maggio 1982, anno quarto del mio Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II





329

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Per una rinnovata pastorale 
del Battesimo dei bambini

La pastorale del Battesimo dei bambini deve basarsi sulla riflessione 
teologico-pastorale circa alcune questioni di fondo, che conviene richia­
mare e puntualizzare attingendo ai documenti del Concilio Vaticano II, 
alle « Premesse » sia del « Rito del Battesimo dei bambini » sia del 
« Rito dell’iniziazione cristiana degli adulti », nonché alla « Istruzione 
sul Battesimo dei bambini » emanata dalla Congregazione per la Dot­
trina della Fede il 20.10.1980 (cfr. Rivista Diocesana Torinese 1980, 
pp. 669-680).

1.
Mentre in passato si propendeva, da parte di non pochi, a una visione 

pessimistica della sorte dei non battezzati (quasi che fossero destinati 
inevitabilmente alla dannazione), oggi si corre il rischio opposto di 
professare un ottimismo che attenua l’imperativo missionario e svaluta 
lo slancio dell’evangelizzazione. La corretta visione cattolica consiste 
nel mantenere uniti i due poli della rivelazione: da una parte, cioè, 
l’universalità della volontà salvifica di Dio e della redenzione di Cristo 
nei confronti di tutti gli uomini, dall’altra la necessità della mediazione 
di Cristo e del ministero della Chiesa (Lumen gentium, 16 e, soprat­
tutto, Ad gentes, 7-8).

2.
Si sente dire talvolta: « Gesù Cristo è morto e risorto per tutti... 

La salvezza ci è già stata data... Quindi i Sacramenti sono facoltativi o 
addirittura superflui... ». Anche il detto « La grazia non è legata ai 
Sacramenti », inteso in modo improprio, può favorire la disaffezione 
verso i Sacramenti. A questo proposito bisogna osservare che l’evento 
pasquale ha indubbiamente provocato una situazione nuova nella nostra 
umanità. Tuttavia esso tende ad attualizzarsi e a comunicarsi a ogni uomo 
non solo come grazia invisibile (Gaudium et spes, 22 e 38), ma anche 
mediante il visibile ministero della Chiesa, che è ministero della Parola 
e dei Sacramenti. Del resto, la stessa grazia — in quanto è « la grazia 
del Verbo Incarnato » — tende per natura sua a visibilizzarsi nell’evento



330

sacramentale. Questa grazia, poi, non mira solo a conferire una salvezza 
interiore e individuale ultraterrena, ma a far sì che i « chiamati » (cfr. 
1 Cor 1, 21-31) siano segni consapevoli e liberi della misericordia di 
Dio, testimoni e servitori della salvezza nella Chiesa per il mondo. 
L’evento pasquale tende cioè a esprimersi nel sacramento e a lievitare 
l’esistenza personale e comunitaria che trae origine dal sacramento. In 
sintesi: il rito sacramentale significa e attualizza la morte e la risurre­
zione di Gesù Cristo come dispiegamento illimitato della salvezza che, 
attuata nel tempo passato, permane sempre operante nell’oggi e tende 
al compimento perfetto nella vita eterna.

3.
Chiarito che l’universalità della redenzione non sminuisce ma anzi 

rende necessari i Sacramenti — soprattutto il sacramento che fonda la 
esistenza cristiana: il Battesimo —, bisogna sciogliere alcuni problemi 
concernenti il conferimento di questo sacramento. E’ noto che oggi, 
anche tra i cattolici, circolano varie obiezioni contro il Battesimo dei 
bambini: alcuni infatti si domandano se tale prassi sia da abbandonare 
o da rendere facoltativa. Nell’« Istruzione sul Battesimo dei bambini » 
si trovano esposti dettagliatamente gli argomenti a favore del manteni­
mento del Battesimo dei bambini come « grave missione » (n. 28).

Si tratta di una prassi affermata non solo nella Chiesa cattolica e 
nelle Chiese orientali, ma anche nelle grandi denominazioni della Riforma 
protestante. Il motivo intrinseco deriva dal modo con cui la Chiesa 
comprende e vive la sua responsabilità di fronte agli uomini. Essa sa 
che la sua missione è illimitatamente universale nel senso più ampio 
della parola: cioè per tutti gli uomini e per tutte le età. Nel Battesimo 
dei bambini la Chiesa esprime — e attesta con il suo stesso agire — 
l’amore universale e preveniente di Dio, e si autopresenta come comu­
nità universale di salvezza. Infine, il Battesimo dei bambini esprime e 
rinsalda la solidarietà con Cristo, nuovo Adamo, che offre al candidato 
un punto di partenza favorevole per l’esplicarsi della sua libertà e lo 
apre al compimento della vocazione propria di ogni uomo: la comu­
nione con Dio.

Questi, e altri motivi, spiegano le chiare affermazioni della citata 
« Istruzione » (nn. 26 e 28):

La prassi del Battesimo dei bambini è autenticamente evan­
gelica, poiché ha valore di testimonianza; manifesta infatti 
l’iniziativa di Dio nei nostri confronti e la gratuità del suo 
amore che circonda tutta la nostra vita.
Il Battesimo, necessario alla salvezza, è il segno e lo stru­
mento dell’amore preveniente di Dio che libera dal pec-



331

cato e comunica la partecipazione alla vita divina: per sé, 
il dono di questi beni non deve essere diferito ai bambini. 
Il Battesimo dei bambini deve essere considerato come una 
grave missione.

4.
La necessità del Battesimo non comporta tuttavia un suo conferi­

mento indiscriminato e irresponsabile. Questa conclusione è insosteni­
bile non solo pastoralmente, ma anche teologicamente. Quando si con­
ferisce il Battesimo entrano in gioco vari valori: l’inserimento nella 
Chiesa, l’esigenza che il sacramento possa raggiungere pienamente la 
sua « realtà » (Istruzione, n. 28), la proposta di un’immagine autentica 
e veridica del cristianesimo, ecc. Tali valori impongono l’accertamento 
di quelle che l'«Istruzione» definisce « garanzie veramente serie », in 
mancanza delle quali — soggiunge il documento — « si potrà essere 
indotti a differire il sacramento o addirittura a rifiutarlo, qualora siano 
certamente inesistenti » (n. 28).

5.
I valori in gioco possono essere sommariamente ricordati. Appunto 

perché la Chiesa ha la missione di battezzare, anzi si efidica come Chiesa 
proprio battezzando, non può edificarsi sull’equivoco, battezzando indi­
scriminatamente e incrementando illusoriamente il numero dei cristiani. 
Inoltre essa è tenuta a servire e ad attestare la salvezza di Dio nella 
verità del gesto ecclesiale. I Sacramenti sono « Sacramenti della fede »: 
come tali, presuppongono la fede e mirano a suscitare una vita di fede. 
Essi sono poi dono di Dio: dono che attende una risposta e implica ed 
esige un impegno coerente di vita. La Chiesa, celebrando il Battesimo, 
deve impegnarsi a fare tutto il possibile perché la fede, da essa profes­
sata al momento del Battesimo, possa essere un giorno professata vera­
mente dal nuovo battezzato. Deve perciò assicurarsi che si attuino le 
condizioni per un libero impegno del battezzato. Per battezzare « essa 
deve avere la fondata speranza che il Battesimo porterà i suoi frutti » 
(Istruzione, n. 30). Con chiarezza l’« Istruzione » prescrive:

Devono essere prese delle garanzie perché tale dono possa 
svilupparsi mediante una vera educazione nella fede e nella 
vita cristiana, sicché il sacramento possa raggiungere pie­
namente la sua ”realtà” (n. 28).

Va infine notato che la troppa facilità nel conferire il Battesimo è 
un atto di slealtà verso gli stessi richiedenti, i quali devono poter ren­
dersi conto delle esigenze autentiche della fede cristiana. La troppa faci-



332

lità, inoltre, è una squalifica del cattolicesimo persino di fronte alle sètte 
(Testimoni di Geova, ecc.), ben più esigenti verso i loro adepti.

6.
Circa le garanzie, vero punto nevralgico, l’« Istruzione » è laconica. 

Essa si limita ad asserire che

Quanto alle garanzie, si deve ritenere che ogni assicurazione 
che offra una fondata speranza circa l’educazione cristiana 
dei bambini merita di essere giudicata sufficiente (n. 31).

A titolo di esempio si possono elencare alcuni criteri per l’ammis­
sione al Battesimo dei bambini, da verificare in coloro che ne « garan­
tiscono » la futura educazione religiosa (genitori, parenti stretti o almeno 
persone attive della comunità cristiana; Istruzione, n. 28). Tali criteri 
riguardano :

— un riferimento accettato a Gesù Cristo, compreso, secondo la 
capacità culturale della persona, come Salvatore e Figlio di Dio;

— un minimo di solidarietà con la Chiesa: le relazioni con questa 
non devono essere praticamente inesistenti;

— un esplicito accordo con la missione della Chiesa: la volontà di 
assicurare al battezzato un avvenire cristiano.

Non si tratta, ovviamente, di giudicare la « fede » dei richiedenti, 
ma di accertarsi — in un colloquio « pieno di comprensione » (Istru­
zione, n. 30) — che esistano almeno le condizioni minimali per un’appar­
tenenza visibile alla Chiesa nella quale il battezzato viene inserito. Biso­
gna però guardarsi bene dall'identificare la « vita di fede » dei richie­
denti con la loro capacità di « dire » la fede. D’altra parte, la fede non 
è pura interiorità: si traduce in comportamenti, in atteggiamenti, in 
modi di giudicare e di agire.

7.
Occorre poi tener conto di alcune esigenze poste dalla teologia e 

dalla pastorale. L’« Istruzione » riconosce « la necessità di un approfon­
dito sforzo pastorale, sotto certi aspetti rinnovato » (n. 27). La richiesta 
di garanzie serie costituisce un passo decisivo, anche se non unico, in 
questo approfondito sforzo pastorale. Bisogna pastoralmente far com­
prendere ai richiedenti e alla comunità che, qualora non si battezzi un 
bambino, non si vuole — con questo — escluderlo dalla salvezza. Si 
constata invece che le possibilità di un avvenire cristiano e di un suo 
veridico e coerente ingresso nella Chiesa sono per ora insufficienti: cele­
brare il suo inserimento nella comunità cristiana in queste condizioni 
costituirebbe un controsenso evidente. In ogni caso, questa astensione



333

ha un carattere provvisorio: non solo nel senso che, verificandosi le 
condizioni ora assenti, si darà luogo al Battesimo, ma anche nel senso 
che la Chiesa deve mettere in opera tutto ciò che può favorire la realiz­
zazione di queste condizioni.

Bisogna dire e mostrare con i fatti che, astenendosi dal battezzare, 
la Chiesa non opera un’arbitraria discriminazione e non respinge né i 
richiedenti né il battezzando, ma opera un « rinvìo di natura pedago­
gica », cioè educativa (Istruzione, n. 31). E’ necessario far sentire che 
a loro si rivolge la grazia e la misericordia di Dio e che essi non sono 
affatto ignorati dalla Chiesa, ma sono oggetto sia della sua sollecitudine 
missionaria (anche e proprio attraverso questi provvedimenti), sia della 
sua preghiera (vedi, più avanti, il n. 15).

8.
Dal punto di vista pastorale occorre trovare l’equilibrio tra un las­

sismo (i cui inconvenienti abbiamo descritto sopra) e un rigorismo che 
non tiene conto della povertà culturale e della paziente educazione pa­
storale. Bisogna anche guardarsi dal penalizzare i richiedenti per certe 
nostre inadempienze pastorali remote e recenti. In questi casi si deve 
dare più importanza alla disponibilità delle persone che alle loro « cono­
scenze religiose ». Le direttive pastorali in materia devono quindi essere 
attuate, dai responsabili delle comunità cristiane, nelle situazioni diver­
sissime in cui si trovano a operare. In un ambiente culturalmente povero 
non si potrà esigere quanto invece “è giusto chiedere in un ambiente 
culturalmente più progredito. D’altra parte, la mancanza di uniformità 
non va intesa come invito all’arbitrio. Ancor peggio, non si può accettare 
che in una parrocchia si agisca con rigore spietato verso i poveri cultu­
ralmente, mentre in un’altra si giunge ad assecondare con troppa timi­
dezza le bizzarrie e le arroganti richieste dei ceti più dotati. Al contrario, 
esigendo una preparazione da parte di tutti, si dovrebbe tener conto 
della povertà culturale degli uni e, al tempo stesso, essere più esigenti 
con quegli altri che possono dare di più quanto a impegno religioso e 
a garanzie. Eventuali contestazioni o lamentele di questi ultimi rivele­
rebbero una visione minimista e fiscale del cristianesimo, e ciò dovrebbe 
farci seriamente riflettere. Queste considerazioni sulla povertà o ricchezza 
« culturale » dei richiedenti sono complementari alle indicazioni della 
« Istruzione », che tiene conto invece della maggiore o minore intensità 
di vita cristiana (nn. 29-31).

Si tratta insomma di abbinare la pazienza pastorale con lo sforzo 
costante di chiedere a ciascuno tutto ciò che può e deve evangelicamente 
dare in impegno, evitando una pastorale rinunciataria che finisce di 
nuocere alla stessa visione del cristianesimo: bisogna restituire, alla fede 
e alla Chiesa, tutta la serietà che loro compete.



334

9.
Pur permanendo la prassi del Battesimo dei bambini, il nuovo « Rito 

dell’iniziazione cristiana degli adulti » mantiene il suo senso e la sua 
utilità. Bisogna infatti riconoscere che il Battesimo degli adulti ha un 
valore insostituibile e complementare rispetto a quello dei bambini. 
Sarebbe tuttavia un espediente inaccettabile preparare i candidati al Bat­
tesimo degli adulti dirottando i bambini (tanto più se appartenenti a 
famiglie cristiane) al Battesimo in età adulta. La soluzione pastoralmente 
valida è da ricercare piuttosto in un rinnovato impegno di efficace evan­
gelizzazione degli adulti non battezzati, oggi sempre più numerosi. Il 
loro accesso alla fede e al Battesimo arricchisce la Chiesa di un’esperienza 
autentica di conversione personale e di cristianesimo consapevole (cfr. 
la « Premessa » della Conferenza Episcopale Italiana al « Rito dell’ini­
ziazione cristiana degli adulti», pp. 11-14).

10.
A queste premesse di ordine teologico-pastorale fanno riscontro due  

considerazioni. La nostra società, secolarizzata e scristianizzata, fa sì che 
le pratiche religiose, quando sopravvivono, tendono a scadere in riti 
puramente celebrativi dei momenti principali della vita. Inoltre, l’am­
biente cristiano, che — pur con i suoi limiti — sosteneva ed educava i 
singoli, ormai non sussiste quasi più ed è in alcuni ambienti solo un 
ricordo del passato. In questa situazione, tenendo presenti le riflessioni 
fatte dal Consiglio presbiteriale diocesano, le richieste dei pastori e dei 
laici più attenti alla realtà ecclesiale e la « necessità di un approfondito 
sforzo pastorale, sotto certi aspetti rinnovato » (Istruzione, n. 27), ven­
gono qui proposte alla comunità cristiana della diocesi alcune direttive 
per la preparazione e la celebrazione del Battesimo, fondamento della 
vita cristiana. Lo scopo è di orientare a una prassi sacramentale più effi­
cace e più omogenea, che onori questo sacramento della fede e apra a 
una vita cristiana più consapevole e più intensa.

11.
Il Battesimo è il sacramento della fede: presuppone la fede, celebra 

la fede e introduce nella vita di fede. Giustamente l’« Istruzione » chiede 
ai pastori di prendere delle « garanzie perché tale dono possa svilupparsi 
mediante una vera educazione nella fede e nella vita cristiana, sicché 
il sacramento possa raggiungere pienamente la sua "realtà” » [n. 28). 
La situazione di scristianizzazione stimola la Chiesa a riscoprire la pro­
pria identità e missione, come comunità fraterna di credenti, uniti dalla 
fede in Cristo crocifisso e risorto. Ne deriva che il sacramento del Bat­
tesimo è debitamente celebrato solo se si assicura un contesto di fede



335

sia nella preparazione che nella celebrazione e se sussistono « garanzie 
veramente serie » (Istruzione, n. 28) per l’educazione del battezzato 
alla fede. Per assicurare questo contesto di fede e per verificare la se­
rietà delle garanzie, si richiedono dei « criteri », in base ai quali esami­
nare le richieste di Battesimo per accertare le condizioni almeno mi­
nimali dell’ammissione, e delle « direttive » per la preparazione delle 
famiglie al Battesimo dei loro figli, in particolare delle famiglie poco 
credenti.

12.
In questa linea vanno tenute presenti — oltre le « Premesse » al 

nuovo « Rito del Battesimo dei bambini » e la recente « Istruzione sul 
Battesimo dei bambini », citate all’inizio — anche la riflessione avviata 
le iniziative realizzate in questi anni nella nostra diocesi, purché siano in 
sintonia con le norme e lo spirito dei documenti suddetti e, anzitutto, 
« non si consideri come normale il rinvio del Battesimo all’età della 
catechesi » {Istruzione, n. 31). Si tratta di favorire il superamento di 
una concezione riduttiva del Battesimo, visto soltanto come mezzo per 
una facile salvezza individuale, come adeguamento a usanze ataviche e 
come inserimento puramente giuridico nella Chiesa. Occorre quindi ri­
chiamarsi ad alcune direttive che, pur nella loro duttilità e con gli op­
portuni adattamenti, costituiscano un punto di riferimento per una pa­
storale che miri a intensificare l’evangelizzazione, a restituire dignità 
e valore ai Sacramenti, nel rispetto e nella comprensione delle persone 
che chiedono il Battesimo per i figli.

13.
L’accoglienza dei genitori dei battezzandi deve avvenire nella verità 

e, insieme, nella fraternità, attraverso un colloquio « pieno di compren­
sione », che riveli con limpidezza la natura e le esigenze della fede e 
della vita cristiana. Questo colloquio deve far sperimentare o riscoprire 
la Chiesa — già nell’atto stesso dell’accoglienza — come comunione, 
condivisione e disponibilità al servizio.

A proposito di questo primo incontro con i genitori, bisogna cercare 
con ogni mezzo che avvenga non al momento della richiesta del Batte­
simo, ma nei mesi precedenti la nascita del figlio. Lo suggerisce anche 1’ 
« Istruzione » al n. 29:

Si deve attribuire grande importanza alla preparazione del 
Battesimo. I genitori devono preoccuparsene, avvertire i loro 
pastori d’anime della nascita attesa, prepararsi spiritualmen­
te. Da parte loro i pastori visiteranno le famiglie, anzi cer­
cheranno di riunirne insieme diverse e impartiranno loro



336

la catechesi e altri opportuni suggerimenti, e inoltre le in­
viteranno a pregare per i bambini, che si accingono a rice­
vere.

Per questi incontri il tempo che precede la nascita è certamente 
più favorevole di quello dopo la nascita, quando i genitori — e soprat­
tutto la mamma — sono assorbiti dalle cure per il neonato.

14.
Quanto ai « criteri » in base ai quali esaminare le richieste di Bat­

tesimo, occorre far comprendere ai richiedenti la fondamentale impor­
tanza della professione consapevole del « Credo », al cui centro sta la 
professione di fede in Cristo morto e risorto, Figlio di Dio, radice e 
fonte della comunione tra i credenti. L’esplicita professione di fede in 
Gesù Figlio di Dio, morto e risorto, e l’accettazione delle esigenze di vita 
che ne derivano, devono essere la prima ed elementare condizione che 
la Chiesa pone ai genitori quando chiedono il Battesimo per i propri 
figli. Questa condizione è motivata dal fatto che, normalmente, sono 
i genitori a garantire la « vera educazione nella fede e nella vita cristiana » 
(Istruzione, n. 28): e nessuno può dare ciò che non ha.

15.
Nel caso che i genitori del bambino risultino « poco credenti e pra­

ticanti solo occasionalmente, o anche non cristiani, i quali, per motivi 
degni di considerazione, chiedono il Battesimo per il loro bambino » 
(Istruzione, n. 30), si proponga di rinviare il Battesimo e di iniziare un 
« itinerario di iniziazione » (di cui si dirà più avanti). Se questi genitori 
(per seri motivi oggettivi e soggettivi) sono impediti o incapaci di ade­
rire a questo itinerario — e tuttavia sono disponibili, per il presente 
e per il futuro, ad accettare le esigenze educative che il Battesimo im­
plica —, si può ricorrere alla supplenza di parenti stretti che offrano le 
« garanzie » richieste. A queste persone si chiede non solo l’adesione a 
Cristo Figlio di Dio, ma anche un sufficiente rapporto con la Chiesa e 
l’accordo con la sua missione. Si può anche ricorrere alla comunità cri­
stiana, rappresentata da uno o più membri attivi che garantiscano la 
successiva educazione alla fede e alla vita cristiana del battezzando, as­
sumendo una specie di « affidamento spirituale » come padrini del bam­
bino.

In questo senso si raccomanda di indirizzarsi gradualmente verso 
una decisa revisione della figura e del ruolo del padrino e della madrina, 
attualmente scelti sovente per motivi del tutto impropri. Le « Premes­
se » al « Rito del Battesimo dei bambini » (pagina 19, n. 8) ricordano 
infatti che



337

Anche nel Battesimo dei bambini si richiede il padrino: egli 
amplia, in senso spirituale, la famiglia del battezzando e 
rappresenta la Chiesa nel suo compito di madre. Se è neces­
sario, collaborerà con i genitori perché il bambino giunga 
alla professione personale della fede e la esprima nella realtà 
della vita.

Infine, occorre sottolineare che, quando si dovesse rinviare il Bat­
tesimo, il sacerdote — coadiuvato da altri membri della comunità cri­
stiana — dovrà farsi « missionario », continuando ad avvicinare i geni­
tori con un’assidua opera evangelizzatrice, « in modo da ottenere da 
essi, per quanto è possibile, le condizioni richieste da parte loro per la 
celebrazione del sacramento » (Istruzione, n. 30).

16.
La celebrazione del Battesimo è quindi sempre condizionata dall’ 

impegno dei genitori a educare o, almeno, a lasciar educare cristiana­
mente il figlio, coadiuvati dalla comunità cristiana. Per questo motivo 
potrebbero essere valutate come insufficienti le « garanzie » di quei ge­
nitori che non hanno provveduto o non provvedono alla formazione re­
ligiosa degli altri figli. Non si può invece ritenere discriminante il puro 
e semplice criterio della « pratica religiosa » e, in particolare, della par­
tecipazione costante alla Messa festiva. In alcuni casi, se lo si ritiene 
opportuno, si potrebbe chiedere ai genitori di sottoscrivere un docu­
mento di impegno secondo la formula del nuovo « Rito del Battesimo 
dei bambini » (pagina 79, n. 87).

17.
L’itinerario di iniziazione (di cui si diceva sopra, al n. 15) terrà pre­

senti i diversi contesti sociali (per esempio, rurale, cittadino, ecc.) e le 
diverse situazioni familiari, e tenderà alla professione consapevole del 
« Credo ». La prudenza pastorale suggerirà sia la durata sia il numero 
degli incontri. Tuttavia, per non limitarsi a una formazione dottrinale, 
sarà bene che questi incontri si svolgano con un gruppo della comunità 
parrocchiale, così da offrire un’esperienza autentica di Chiesa fatta di 
accoglienza, di fraternità e di testimonianza.

Per i casi di figli di genitori in situazioni matrimoniali non regolari 
occorre riferirsi al documento della Conferenza Episcopale Italiana, « La 
pastorale delle situazioni matrimoniali non regolari », datato 26-4-1979 
(cf. Rivista Diocesana Torinese 1979, pp. 165-182) ai numeri 52-53. 
Quanto alle indicazioni relative ai genitori conviventi o sposati solo ci­
vilmente, si nota che l’invito « a sistemare, per quanto possibile, la loro 
posizione, prima di procedere, con le necessarie garanzie di educazione



338

cristiana, al Battesimo del figlio » (n. 53) non comporta la negazione del 
Battesimo nel caso che l’invito non venga accettato. Il Documento dei 
Vescovi, infatti, non è, al riguardo, tassativo, ma introduce l’inciso «per 
quanto possibile », mentre è senz’altro esigente circa le « garanzie di edu­
cazione cristiana ».

18.
L’itinerario di iniziazione potrà essere utilmente proposto anche ai 

genitori credenti. In ogni caso si inviteranno questi genitori ad « attri­
buire grande importanza alla preparazione del Battesimo » e « alla pre­
senza e partecipazione attiva nella celebrazione » (Istruzione, n. 29).

Anzi, sarebbe bene che i genitori credenti partecipassero agli incon­
tri dell’itinerario di iniziazione come parte attiva, portando la loro te­
stimonianza ed esperienza di vita cristiana (vedi sopra, n. 17).

19.
Si faccia tutto il possibile perché sia la preparazione al Battesimo 

sia l’itinerario di iniziazione non vengano considerati un passaggio ob­
bligato da superare, ma un momento importante nella formazione per­
manente del cristiano. Anzi, si raccomanda di continuare questi incontri 
anche dopo il Battesimo, improntandoli alla fraternità e alla condivi­
sione di tutto ciò che può favorire la crescita umana e la vita di fede. 
La mèta a cui le comunità cristiane della diocesi devono tendere è quella 
di creare degli « itinerari » di catechesi che durino fino al momento del­
la prima comunione e della Confermazione.

Per questi « itinerari » esiste un ottimo sussidio edito dalla Confe­
renza Episcopale Italiana: « Il catechismo dei bambini ». Scritto apposta 
per il periodo che va dalla nascita del bambino al momento di iniziare 
la catechesi in preparazione alla prima Eucaristia, esso è dedicato innan­
zitutto ai genitori e poi ai sacerdoti, alle religiose impegnate nelle scuole 
materne, a tutti coloro cioè che affiancano i genitori nell’opera educativa.

20.
Per quanto riguarda la celebrazione, si suggerisce di privilegiare le 

feste liturgiche più significative (per esempio, la Veglia pasquale, la Pen­
tecoste, l’Epifania, il Battesimo di Gesù, la Festa della Santa Famiglia) e 
di celebrare i Battesimi, almeno qualche volta all’anno, quando la comu­
nità dei credenti è maggiormente presente (per esempio, durante le Messe 
festive).

Si ribadisce che,

Per quanto è possibile, tutti i bambini nati entro un dato 
periodo di tempo siano battezzati nello stesso giorno con



339

una sola celebrazione comune.
Non si celebri due volte il sacramento nella medesima chie­
sa e nello stesso giorno, se non per una giusta causa (« Pre­
messe » al « Rito del Battesimo dei bambini », pagina 23, 
numero 27).

Quanto ai criteri per stabilire la data del Battesimo, si ricordano le 
indicazioni del « Rito del Battesimo dei bambini » (Premesse, pagina 
28, n. 8):

Nel fissare la data del Battesimo, si tenga conto anzitutto 
del bene spirituale del bambino, perché non resti privo del 
beneficio del sacramento; poi delle condizioni di salute del­
la madre, affinché possa essere presente di persona; si tenga 
conto infine — salvo il bene preminente del bambino — 
delle esigenze pastorali, e cioè del tempo indispensabile per 
preparare i genitori e disporre la celebrazione in modo che 
appaia chiaramente il significato e la natura del rito. Per­
tanto:

1) Se il bambino è in pericolo di morte, lo si battezzi 
quanto prima nel modo che verrà indicato (n. 21).

2) Normalmente, i genitori al più presto chiedano al 
parroco il Battesimo per il loro bambino: così si potrà pre­
parare adeguatamente la celebrazione del sacramento. E’ 
desiderabile che il parroco sia informato anche prima della 
nascita.

3) La celebrazione del Battesimo si faccia entro le pri­
me settimane dopo la nascita del bambino.

Queste indicazioni circa la data del Battesimo riguardano ovviamente 
le famiglie credenti e non invece i casi in cui sia necessario per i genitori 
un « itinerario di iniziazione » (vedi sopra, n. 17).

Circa il luogo del Battesimo, le « Premesse » al « Rito del Battesimo 
dei bambini » specificano che « il Battesimo sia normalmente celebrato 
nella chiesa parrocchiale » (pagina 29, n. 10). Questa norma — basata 
sul significato del Battesimo come inserimento nella Chiesa attraverso 
una comunità ben determinata (cf. Sacrosanctum Concilium, 42; Chri­
stus Dominus, 30) — può comportare delle eccezioni solo per motivi 
particolarmente seri, come l’esistenza di pericolo per la salute del bat­
tezzando o della madre, oppure il riguardo per nascite « irregolari ». In 
questi casi sarebbe bene che fosse il parroco stesso del battezzando a 
celebrare il Battesimo. Per altre eccezioni a questa norma, ad esempio 
per il caso di abituale inserimento in una parrocchia diversa, occorrerà 
consultare l’Ordinario del luogo.



340

21.
Bisognerà non arrendersi di fronte a eventuali e comprensibili dif­

ficoltà, tenendo conto dei vantaggi spirituali che deriveranno dalle pre­
senti direttive. Perciò ci si guardi sia dalla troppa timidezza, sia dall’ 
intransigente durezza che non offre certamente una testimonianza di 
carità paziente ed è in evidente contrasto con l’esercizio di una autorità 
intesa come servizio (Lumen gentium, 32).

* * *

Le riflessioni dottrinali e le direttive pastorali qui sopra espresse, 
frutto del lavoro del Consiglio presbiteriale diocesano e di una Commis­
sione appositamente costituita, vengono da me ben volentieri accolte 
e, sentito il Consiglio episcopale, sancite come normative per promuo­
vere in diocesi una « rinnovata pastorale del Battesimo dei bambini ».

Spetterà ai Parroci e ai loro collaboratori farne oggetto di catechesi 
non solo in occasione del Battesimo ma in modo permanente, soprattutto 
negli ambiti della pastorale familiare.

Preghiamo Dio onnipotente affinché il suo aiuto ci renda perseve­
ranti nel suo servizio, così che anche nel nostro tempo la Chiesa « si 
accresca di nuovi membri e si rinnovi sempre nello spirito » (orazione 
del quinto martedì di Quaresima).

Torino, 30 maggio 1982, Solennità di Pentecoste

+ Anastasio Card. Ballestrero 
Arcivescovo



341

Il messaggio dell’Arcivescovo ai Movimenti Anziani

La terza età non diventi 
tempo di rassegnazione!

Oltre settemila anziani (più di seicento da Torino) sono intervenuti a Roma al 
convegno promosso dall’Unione dei Movimenti Anziani e Pensionati, che rag­
gruppa trenta diocesi. Venerdì 21 maggio, nell’« aula Paolo VI » si è svolta 
una grande assemblea, durante la quale, prima dell’incontro con il S. Padre, è 
stato diffuso dagli altoparlanti il messaggio che l’Arcivescovo, in qualità di Presi­
dente della Conferenza Episcopale, rivolge ai partecipanti.

Carissimi,
nell’impossibilità di essere presente all’incontro romano, mi preme 

farvi giungere l’espressione della mia sollecitudine pastorale a viva voce, 
così che appaia più profondamente sentita e intimamente vissuta. Sono 
unito alla vostra gioia e alla vostra fraternità che hanno nell’incontro 
con il Santo Padre il momento culminante e maggiormente ricco di gra­
zie e benedizioni. Sono unito alla vostra preghiera che porta al Signore 
un’ampia ricchezza, dal ringraziamento più convinto alle speranze più 
acute.

Voglio essere unito a quella dimensione umana del vostro trovarvi in­
sieme che alla vostra età ha una densità e un contenuto significativo e 
prezioso. Vorrei anche parteciparvi un pensiero che serva alla vostra 
comunione e anche da ispirazione alle vostre iniziative e ai vostri com­
piti. Voi appartenete al grande « Movimento degli Anziani », provviden­
ziale da un punto di vista umano e pastorale, per la comunità civile ed 
ecclesiale. A me pare importante che il vostro « Movimento degli Anzia­
ni » conservi la sua qualifica di aggettivo, non di sostantivo, perché voi 
siete semplicemente delle persone umane, degli uomini e delle donne 
in condizione anziana di età e di vita, in condizione sociologicamente se­
gnata dall’anzianità. Però siete persone e cumulate tutte le qualità e tutti 
i difetti, ma soprattutto tutte le dignità, della persona umana. Non è mai 
giusto che un aggettivo eroda il valore del sostantivo.

Sentitevi, dunque, uomini e donne, siatelo nella piena consapevolezza 
della vostra dignità! Anche quando pensate alla Chiesa, pensate che siete 
figli di Dio, fratelli in Cristo, membra vive della Chiesa di Dio. Tutto ciò 
voi siete non in virtù del calendario anagrafico della vostra esistenza, 
ma in virtù dei doni che il vostro « essere cristiano » contiene e rinnova 
dentro di voi. Non vorrei mai che il « Movimento degli Anziani » indul­
gesse a una spiritualità della rassegnazione, del congedo e del disimpe­
gno. Siete uomini e donne, tocca anche a voi come tali accettare le con-



342

dizioni degli anni, che talvolta sono pesanti da portare, ma non per es­
sere meno uomini, ma per esserlo in maniera adatta all’età, e in maniera 
coerente con questa provvidenziale condizione dell’esistenza. A me pare 
che « essere anziani » debba significare un motivo di pienezza umana, di 
esperienza multiforme e preziosa, e quindi di impegno, anche se è giusto 
godere di quelle provvidenze sociali che rendono la fatica e l’età degli 
uomini meno aspra.

E’ giusto che la vivacità della fede e dell’impegno cristiano siano sem­
pre intatti e degni di chi, vivificato dal dono di Cristo e del suo Spirito, 
deve saper vivere secondo la pienezza dell’età di Cristo, che è l’età della 
risurrezione e di chi sa che Cristo ha vinto il mondo anche nei confronti 
delle inesorabili leggi del calendario umano. Siate, dunque, anziani che 
guardano indietro soltanto per non sciupare il tesoro dell’esperienza e 
della sapienza, ma che guardano avanti per mettere a profitto delle ge­
nerazioni nuove e della storia del mondo quanto avete imparato dall’età 
e quanto avete attinto dall’esperienza della fede e dalla carità di Cristo.

In questa prospettiva, vi faccio un augurio: che questo pellegrinaggio, 
che forse ha stancato le vostre membra, dia molta giovinezza al vostro 
spirito e al vostro cuore. Siate uomini e donne che dell’anzianità hanno 
fatto non il motivo di una rassegnazione e di una pazienza più o meno 
inerte e inoperosa, ma di una speranza più illuminata e consapevole, di 
un impegno cristiano e umano più generoso e disponibile: alla vostra 
età è più facile avere più tempo e più cuore. Vivete la vostra vita in cre­
scendo. Non andate verso il tramonto. Chi crede nella risurrezione di 
Gesù, più invecchia negli anni, più va verso la luce. Gustate l’esperienza 
della vostra età, della vostra comunione di anziani, della vostra volontà 
di non essere sopravvissuti a nessuna età, ma di essere contemporanei 
dei piccoli e dei grandi. Nella famiglia avete un posto che nessuno vi può 
togliere. Nella società avete una missione che arricchisce la comunità.

Anche nella preparazione del futuro voi potete offrire apporti matu­
rati in una consapevole esperienza, dove le cose si sanno vedere con 
meno illusioni e si sanno preparare con più concretezza e pazienza. La 
pazienza in una persona anziana può diventare gioiosa: chi mai potrà 
insegnare la gioia della pazienza alle giovani generazioni se non voi? 
Quanto c’è bisogno di questa gioia e pazienza in un mondo che di tribo­
lazioni ne ha tante per ogni età, e non può sciupare le risorse, le energie 
umane e i valori cristiani di cui voi siete portatori: li custodite non per 
l’egoismo della vostra età, ma ne siete depositari per la ricchezza del 
mondo nuovo. E’ il mio augurio e la mia benedizione.

+ Anastasio Card. Ballestrero
Arcivescovo



343

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

La formazione dei catechisti 
nella comunità cristiana

Orientamenti pastorali

La Commissione Episcopale per la dottrina della fede, la catechesi e la cultura, 
in collaborazione con l’Ufficio Catechistico Nazionale, ha preparato un sussidio dal 
titolo « La formazione dei catechisti nella comunità critiana ».

La prima bozza fu presentata dalla Commissione ai Vescovi incaricati nelle 
regioni per la catechesi, nell’incontro del 6 febbraio 1981, e ad essi furono chiesti 
suggerimenti e osservazioni.

Il sussidio è stato, poi, presentato dal Presidente della Commissione, Mons. Giulio 
Oggioni, al Consiglio Permanente nella sessione del 12-15 ottobre 1981. Il Consiglio 
Permanente ne autorizzò la pubblicazione a firma della Commissione, una volta 
accolte le eventuali osservazioni che i membri del Consiglio avrebbero inviato.

Presentazione

La vita delle nostre comunità cristiane, che ogni giorno lo Spirito 
del Signore arricchisce dei suoi doni, esprime oggi un particolare im­
pegno nell’annuncio della parola di Dio. Il magistero pontificio e, per 
quanto riguarda la Chiesa in Italia, il rinnovamento della catechesi pro­
mosso dall’Episcopato (che ha trovato una particolare attuazione nella 
pubblicazione dei nuovi catechismi), hanno tracciato un cammino di rin­
novata vitalità delle Chiese locali, in un servizio più ampio e più intenso 
della catechesi.

Con grande gioia e riconoscenza verso lo Spirito del Signore, sa­
lutiamo il manifestarsi di tanto impegno, che vede all’opera presbiteri, 
religiosi, religiose e un numero sempre crescente di laici: giovani, mam­
me e papà, intere famiglie.

Le nuove problematiche che nascono dall’estendersi del servizio ca­
techistico, la presenza di tanti nuovi catechisti, hanno già stimolato le 
nostre Chiese locali ad offrire momenti e strumenti di formazione. Tutti 
infatti siamo consapevoli che solo un’adeguata e permanente formazione 
può sorreggere la dedizione che scaturisce dalla scoperta di questa par­
ticolare chiamata del Signore al servizio della catechesi nella sua Chiesa.

Come contributo a tante numerose e lodevoli iniziative, la Commis­
sione Episcopale per la dottrina della fede, la catechesi e la cultura ha



344

voluto si compilasse il presente sussidio. Esso si propone di offrire un 
insieme di riflessioni e indicazioni operative, con cui sostenere le inizia­
tive già in atto, favorire la nascita di nuove, orientare l’impegno di tutti 
su vie di vera comunione ecclesiale.

Il sussidio si rivolge in primo luogo ai responsabili della pastorale 
catechistica nelle Chiese locali, come strumento di analisi della loro at­
tività e come proposta per la loro progettazione. Esso è rivolto anche 
ai catechisti, perché, attraverso la riflessione, sempre sostenuta dalla 
preghiera, possano riscoprire le motivazioni di fondo del loro servizio 
e le linee maestre del cammino formativo. Questo, infatti, prima ancora 
che di iniziative è frutto di convinzioni profonde, di maturazione inte­
riore, di vera crescita spirituale.

In questo modo i catechisti sapranno far maturare il fervore e la 
gioia del loro impegno in un servizio alla parola di Dio e alla Chiesa, 
che diventi testimonianza di vita.

Roma, 25 marzo 1982 - Solennità dell’Annunciazione del Signore.

Il Presidente 
della Commissione Episcopale 

per la dottrina della fede, la catechesi e la cultura 
+ Giulio Oggioni 

Vescovo di Bergamo

SINTESI DEL DOCUMENTO

Introduzione

1. La Chiesa in Italia e l’impegno per la catechesi
A fondamento di questa scelta, i Vescovi italiani hanno posto due do­

cumenti pastorali con cui ancor oggi la Chiesa in Italia è chiamata a con­
frontarsi: « Il Rinnovamento della Catechesi » ed « Evangelizzazione e 
Sacramenti ».

2. Nuovi catechisti dono dello Spirito
Ciò che sta accadendo oggi è qualcosa di nuovo. E’ sorta una nuova 

generazione di catechisti, animati dal desiderio di essere educatori e 
testimoni del Vangelo nella comunità ecclesiale. E’ un grande dono che 
lo Spirito Santo sta facendo alla sua Chiesa.

3. Un sostegno alla loro generosità
Al dono che il Signore fa, deve corrispondere l’incoraggiamento, la 

promozione e il sostegno di tutta la comunità cristiana, da tradursi in ini­
ziative adeguate.



345

4. Linee comuni per la formazione
Prospettive e problemi del movimento catechistico fanno emergere la 

necessità di un più preciso ed intenso intervento della Chiesa nell’ambito 
della formazione dei catechisti.

La catechesi nella Chiesa

5. La Chiesa, comunione e servizio
La Chiesa è mistero di comunione, da questa dimensione di comu­

nione deriva che la Chiesa tutta intera è responsabile del servizio al Re­
gno. Dalla corresponsabilità nella edificazione della Chiesa deriva poi la 
corresponsabilità nel servizio alla Parola.

6. Fedeli a Dio e fedeli all’uomo
Le Chiese locali sono chiamate a realizzarsi in questa duplice dimen­

sione di comunione e di servizio. La realizzazione di queste due dimen­
sioni è costituita dalla dinamica: « Parola, Sacramento, Testimonianza » e 
dall’attenzione all’uomo, ai suoi problemi e alle sue attese.

7. L’evangelizzazione e la catechesi
Sono due realtà che si richiamano vicendevolmente nella missione 

della Chiesa. L’evangelizzazione esprime anzitutto il compito globale dell’ 
annuncio della Parola. La catechesi è momento tipico e privilegiato del­
l’evangelizzazione in quanto ne sviluppa i tratti portanti, le finalità, i 
contenuti, il linguaggio e la pedagogia.

8. Cristo, nostro Maestro
La persona e il mistero di Cristo sono il nucleo intorno a cui si uni­

fica tutto il contenuto cristiano.

9. Il cammino dei discepoli
L’azione del catechista deve ispirarsi ad una rinnovata pedagogia del­

la « sequela » di Cristo, per educare all’ascolto permanente della Parola 
di Dio e alla celebrazione della sua presenza nei Sacramenti; ad una 
pedagogia della comunione; ad una pedagogia del servizio e della promo­
zione nei confronti di ogni uomo; ad una pedagogia che sa stare in docile 
ascolto dell’uomo e delle sue difficoltà e sa muoversi in una fiduciosa 
ricerca di risposte adeguate.

10. Un compito che riguarda tutti
Nella comunità ogni credente è, per la sua parte, responsabile della 

Parola di Dio.

11. Catechisti nella comunità
Il Vescovo, il collegio dei Vescovi, il successore di Pietro sono i primi 

catechisti della Chiesa locale e universale.



346

Primi collaboratori del Vescovo e partecipi del suo stesso ministero 
sono i sacerdoti, unitamente ai diaconi. Un ruolo specifico nella catechesi 
hanno i membri delle famiglie religiose; la nuova presenza che oggi si 
richiede ai religiosi è quella di una disponibilità a sostenere, secondo il 
proprio carisma e con specifica competenza, le scelte diocesane riguar­
danti l’evangelizzazione in genere e, in special modo, la pastorale cate­
chistica. Gli sposi cristiani, che vengono definiti dal Concilio Vaticano II 
come «primi annunciatori della fede per i loro figli» (L.G. 11). I catechi­
sti laici che non sono semplici operatori, casualmente incaricati dal par­
roco di svolgere un qualsiasi servizio, sono invece destinatari di una 
chiamata divina, radicata nel Battesimo e inserita nella Chiesa.

L’identità del catechista

12. Chiamato ad annunciare il Vangelo
L’essere destinatario di un dono di Dio, e l’essere divenuto dono di 

Dio agli altri, deve far sorgere nel catechista l’esigenza di una forte 
crescita di vita spirituale. Come Maria, così il catechista deve saper ac­
cogliere con umiltà e meditare la parola del Vangelo e riferirsi costan­
temente ad essa.

13. Nella Chiesa
11 fondamento ecclesiale del ministero del catechista richiede, anzi­

tutto, che le comunità cristiane non vivano il compito della catechesi con 
atteggiamento di delega nei confronti dei catechisti. Questi devono sen­
tirsi sostenuti dalla stima, dalla collaborazione e dalla preghiera dell’in­
tera comunità.

14. Al servizio dell’uomo
Il servizio all’uomo è vocazione che non può restare circoscritta negli 

ambiti strettamente ecclesiali della catechesi e delle attività parrocchiali. 
C’è il rischio di ripiegarsi sui problemi interni della comunità e di estra­
niarsi dalle occupazioni e dalla sensibilità comuni dell’uomo. Ciò vale 
anche per il catechista. Il respiro di una autentica catechesi nasce anche 
da un’attenzione viva e generosa del catechista ai problemi della società.

15. Maestro, educatore e testimone
Vanno in particolare evitate le improvvisazioni, sia pure volonterose, 

le presentazioni disorganiche del messaggio di fede, le riduzioni del ruolo 
del catechista a semplice animatore di gruppo. I catechisti sono chia­
mati ad essere non ripetitori, sia pure competenti di un messaggio che 
resta però loro estraneo; ma segni viventi di quanto annunciano. La loro 
vita deve essere il primo catechismo per gli uomini a cui si rivolgono.



347

16. Per la crescita di tutti
Se queste sono le caratteristiche proprie del catechista, si deve però 

ricordare che esse vanno incarnate in una pluralità di situazioni. Diversi 
sono infatti i catechisti del popolo cristiano. Diversi sono anche i desti­
natari della catechesi. Tutto ciò crea l’esigenza di una pluralità di ser­
vizi catechistici nelle comunità locali. Pluralità di servizi catechistici 
significa infine diversi livelli di servizio catechistico: dai catechisti di 
base agli animatori della catechesi e animatori responsabili della cate­
chesi nella parrocchia.

Le mete della formazione dei catechisti

17. Per una maturità umana e cristiana
Tenendo conto dei molteplici servizi catechistici da promuovere, si 

potrà fare riferimento a quattro aree di formazione distinte: le doti spi­
rituali, religiose ed ecclesiali del catechista; la sua preparazione di ca­
rattere biblico-teologico; la sua capacità di conoscere l’uomo e il mondo; 
la sua formazione metodologica e didattica.

18. Una solida spiritualità ecclesiale
Tale spiritualità si alimenta attraverso la meditazione personale e co­

munitaria della Parola di Dio, una intensa vita liturgico-sacramentale che 
accosti spesso il catechista ai sacramenti dell’Eucaristia e della Peniten­
za, una continua riflessione sulla propria esperienza di vita cristiana 
che si avvalga del ricorso alla direzione spirituale.

19. Una conoscenza organica e sistematica della fede
Nel cammino che conduce a questa maturità spirituale ed ecclesiale 

si inserisce l’esigenza della formazione biblico-teologica dei catechisti. 
Tale meta di fondo comprende la conoscenza delle tappe fondamentali 
della storia della salvezza; una discreta capacità di leggere, interpretare 
e attualizzare le pagine fondamentali della Bibbia; la capacità di rendere 
ragione delle essenziali verità della fede, espresse nel Simbolo Apostolico; 
l’attitudine a spiegare i segni della vita liturgica e sacramentale; la ca­
pacità di leggere la storia e di esprimere un giudizio sulla realtà umana 
alla luce della Parola di Dio.

20. Una viva attenzione all’uomo e al mondo
La conoscenza della persona, della situazione di vita, dell’ambiente in 

cui è posto, è indispensabile affinché il messaggio che il catechista porta 
giunga con efficacia al suo destinatario.

21. Una competenza pedagogica e metodologico-didattica
Tutto ciò si riassume nell’esigenza che i catechisti diventino anzitutto 

capaci di programmare il proprio intervento educativo; di saperlo attuare



348

con i propri destinatari, servendosi delle tecniche e degli strumenti di 
apprendimento e di educazione.

L’itinerario di formazione dei catechisti

22. La chiamata
I sacerdoti responsabili della comunità ecclesiale, con i loro collabo­

ratori, hanno il compito di riconoscere e di promuovere nei fedeli i doni 
dello Spirito anche in riferimento al servizio della Parola. Non andranno 
ovviamente impiegati subito nel servizio catechistico, ma, come per ogni 
maturazione vocazionale, la loro chiamata andrà verificata in uno speci­
fico tirocinio di formazione.

23. Un cammino permanente, sistematico ed organico
Il carattere permanente dell’itinerario formativo è richiesto dalla na­

tura stessa delle mete da raggiungere. Il cammino di formazione non può 
essere legato all’episodicità, ma deve porsi obiettivi precisi, tappe suc­
cessive e complementari. In terzo luogo, si richiede che la formazione 
sia organica, anzitutto per ciò che concerne le sue diverse dimensioni, 
armonizzando tra loro i momenti spirituali-ecclesiali, biblico-teologico, an­
tropologico e metodologico-didattico.

24. Nella Chiesa locale
Questo inserimento domanda che la comunità ecclesiale accolga i ca­

techisti come responsabili del servizio della Parola. Sono le Chiese lo­
cali e, al loro interno, le comunità parrocchiali e ogni altra comunità o as­
sociazione e movimento ecclesiale, che, in comunione e sotto la guida dei 
Pastori hanno il compito di accogliere, promuovere e formare i catechisti.

25. Un’esperienza di comunione e di dialogo
Per i catechisti, un ruolo decisivo nel cammino di formazione viene 

svolto dall’esperienza di gruppo. Raccogliendo un gruppo limitato di ca­
techisti, esso favorisce i rapporti interpersonali e la visibilità della co­
munione e costituisce un luogo e uno strumento di educazione alla vita 
ecclesiale e all’impegno comunitario all’interno della parrocchia.

Le scuole di formazione

26. A diversi livelli e con finalità complementari
Si deve pensare a scuole di animatori della catechesi e dei gruppi 

di catechisti, come anche a scuole che offrano la possibilità di specializ­
zazione in settori particolari della pastorale catechistica. Accanto ad esse, 
come fondamento di tutto il movimento di formazione dei catechisti, 
vanno collocate le scuole per catechisti, che potremmo chiamare scuole di 
base. Si può pensare che le nostre Chiese locali si propongano, come



349

obiettivo prioritario nei prossimi anni nel campo della catechesi l’istitu­
zione della scuola diocesana per animatori e delle scuole zonali per ca­
techisti.

27. Le scuole di base per catechisti
I contenuti da trasmettere in queste scuole si possono raccogliere 

intorno a tre concentrazioni tematiche:
— la prima è quella biblico-teologica;
— come secondo ambito di contenuti vanno individuati quelli antro- 

pologico-culturali ;
— infine, le dimensioni pedagogica e metodologico-didattica.

28. Le scuole per animatori
Gli stessi contenuti proposti per le scuole di base per catechisti van­

no riproposti, ovviamente ad un livello ulteriore di approfondimento 
anche per le scuole di animatori di catechesi. Una ripresa in profondità 
dei programmi già svolti nelle scuole catechistiche di base costituirà il 
punto di partenza di queste scuole.

29. Per unire fede, azione catechistica e vita
Le scuole devono aiutare i catechisti a correlare tra loro questi con­

tenuti nella formazione, perché tutto venga percepito e vissuto nell’in­
tegrazione tra fede, vita e attività catechistica.

30. Altre iniziative complementari
Accanto alle scuole di formazione per catechisti, si pongono già nelle 

nostre comunità altre iniziative formative: settimane di studio, campi- 
scuola, corsi monografici, incontri spirituali, convegni, ecc.

31. Scuole per catechisti e scuole di teologia per laici
Traguardo ideale delle Chiese locali nei prossimi anni è la scuola 

diocesana per animatori della catechesi.

32. I responsabili della formazione
Responsabile primo della formazione permanente dei catechisti della 

Chiesa locale è il Vescovo.
L’Ufficio Catechistico deve qualificarsi sempre più come centro pro­

mozionale della formazione dei catechisti: attraverso l’istituzione della 
scuola diocesana degli animatori, la promozione della scuola di base per 
catechisti, l’animazione e la guida delle diverse iniziative. Attorno all’Uf­
ficio Catechistico è necessario che si formino equipe diocesane di esperti 
nelle varie discipline.

A livelli intermedi diversi, le strutture catechistiche zonali (respon­
sabili zonali della catechesi) si pongono al servizio di questo compito for­
mativo, promuovendo la collaborazione interparrocchiale.



350

Nella parrocchia un compito fondamentale nell’opera di formazione 
è attribuito al parroco e ai presbiteri suoi collaboratori. Accanto al par­
roco ed agli altri presbiteri, può avere un ruolo importante di responsa­
bilità la figura dell’animatore del gruppo dei catechisti o delle Associa­
zioni, Movimenti e gruppi ecclesiali.

33. Strumenti privilegiati per la formazione dei catechisti
C.E.I., Il rinnovamento della catechesi (1970)
S. Congregazione per il Clero, Direttorio catechistico generale (1971)
C.E.I., Evangelizzazione e Sacramenti (1973)
Paolo vi, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi (1975)
Giovanni Paolo ii, Esort. Ap. Catechesi tradendae (1979)
C.E.I., Comunione e comunità (1981)
C.E.I., Catechismi

Conclusione

34. La personalità del catechista
Una personalità che si nutre nell’ascolto della Parola e nella parte­

cipazione alla vita sacramentale. Una personalità che si esprime nella 
capacità di annunciare la Parola dell’oggi, nella creatività con cui vive 
la piena comunione con la Chiesa, nell’impegno per la costruzione di 
un mondo che si apre alla venuta definitiva del Regno.

35. Alla scuola dello Spirito
Ogni itinerario di formazione deve condurre e deve nutrirsi di una 

autentica vita di fede, di speranza e di carità. Per questo il catechista 
guarda allo Spirito Santo come al suo formatore, alla sua guida prima 
e fondamentale. Egli, scoprendosi chiamato da Dio, sa anche di essere 
un umile strumento nelle sue mani, per le meraviglie che in lui vuole 
operare, ad imitazione di Maria. In Lei possiamo contemplare che cosa 
significhi porsi all’ascolto della Parola con la totale disponibilità di vita.

Appendice

Seguono alcune indicazioni programmatiche di scuole per catechisti, 
vengono presentate indicazioni per comporre corsi diretti a:

— Allievi catechisti
— Proposta di scuola per catechisti
— Proposta di scuola per animatori responsabili.

La presente sintesi è tratta da: C.E.I., « La formazione dei catechisti nella 
comunità cristiana - Orientamenti pastorali » - (EDB - Edizioni Dehoniane - Bo­
logna - L. 600).



351

L’impegno missionario della Chiesa italiana
Per la pastorale missionaria della Chiesa locale

UN APPELLO PRESSANTE

Molto opportuno giunge, nel contesto d’una più vasta attenzione 
della Conferenza Episcopale Italiana ai problemi della Chiesa, questo 
contributo che affronta il tema dell’impegno missionario.

Le circostanze storiche in cui viviamo, esercitando una continua cor­
rosione nei confronti di sicurezze e di situazioni che fino a ieri potevano 
farci interpretare l’esistenza della Chiesa come stabilità e tradizione, ci 
pongono — secondo il misterioso disegno della Provvidenza — nella 
necessità di riacquistare tutto il dinamismo, lo slancio, la libertà gene­
rosa della prima evangelizzazione. Ciò significa riprendere gioiosamente 
coscienza che la Chiesa è cammino, andata al mondo, dono che non si 
stanca di rinnovarsi nella provvisorietà delle vicende umane.

E’ dunque indispensabile che i credenti siano aiutati a prendere co­
scienza di questa rinascente fisionomia di Chiesa, per assumere volen­
tieri, nella loro vita, il glorioso carico dell’evangelizzazione. I Vescovi 
italiani si pongono in questa linea profetica, donando col presente Do­
cumento una visione pastorale che potremmo dire pienamente dinamica 
e per ciò stesso veramente costitutiva dell’essere della Chiesa. Da un 
orizzonte missionario posto come ai margini della comunità, all’idea del­
la missionarietà posta nel cuore stesso dell’esperienza di ogni comunità; 
da una certa qual delega missionaria ai responsabili specifici, quali gli 
Istituti con finalità unicamente missionaria, all’assunzione di tutta la 
comunità fino al punto di render la missione sorgente di comunione, e 
la comunione sorgente di missione; queste sono le prospettive, sotto un 
certo punto di vista nuove ed ardite, che qui si propongono.

Non si tratta soltanto d’un chiamare a raccolta forze preesistenti, 
o d’un ricordare a tutti verità già ovvie ed accettate; vi è nel Docu­
mento l’intenzione di rifondare nelle coscienze la missione come respiro 
stesso dell’esperienza ecclesiale.

Questo richiede, senza dubbio, un qualche mutamento di mentalità: 
una Chiesa in stato di missione è una Chiesa disposta alla povertà e al 
rischio, al movimento e alla novità, al tentativo e alla creatività. Ciò non 
significa abbandono d’un radicamento in Gesù Cristo, radicamento che 
anzi dovrà farsi tanto più essenziale ed appassionato, ma piuttosto co­
raggio d’un cammino che in buona parte rimane da tracciare. L’animo e



352

la mentalità dei nostri contemporanei è, o appare spesso, così lontano 
dalla interpretazione religiosa della vita, che sembra occorrano miracoli 
di Spirito per ottenerne la conversione alla verità e alla grazia. Ma pro­
prio questa situazione è una sfida per la nostra speranza: sia che si tratti 
di missione universale, fino ai confini della terra, sia che si tratti d’atteg­
giamento missionario da vivere qui, anche nella nostra Italia, con tutti 
i mezzi a disposizione, l’imperativo evangelico rimane uno solo: « An­
date e predicate » (Mc 16, 15).

Il Documento è pertanto più che uno stimolo: è una chiamata, un 
programma in ordine al Regno, un appello pressante. Così ci auguriamo 
sia colto dai suoi destinatari, che in realtà sono tutti i credenti, ciascuno 
interpellato nella sua particolare situazione e responsabilità ecclesiale. 
Certamente il compito è grande, come lo stesso Vangelo; ma proprio 
in questa grandezza tutti siamo invitati a riconoscere la misura propria 
del nostro Battesimo, che non ci appartiene come realtà da vivere a pia­
cimento, ma in forza del quale invece apparteniamo a Gesù Cristo e 
alla sua ansia di Salvatore.

Possa dunque il discorso qui espresso trovare ascolto e risposta, 
affinché vicino e lontano molti abbiano a risentire i benefici effetti d’un 
risveglio missionario nella coscienza della nostra Chiesa.

Torino, 25 marzo 1982.
+ Anastasio A. Card. Ballestrero

Arcivescovo di Torino
Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

PRESENTAZIONE

La vitalità della Chiesa si misura dal suo dinamismo missionario. La missione 
fa vivere la maturità della fede e la pienezza della cattolicità. Dove essa manca o 
è debole, si ha una Chiesa incompleta o malata, come ha ricordato Giovanni 
Paolo II nel Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 1981.

Da questa convinzione profonda e condivisa è nato il Documento « L’impegno 
missionario della Chiesa italiana », che viene ora pubblicato sotto la responsabilità 
della Commissione Episcopale per la cooperazione tra le Chiese.

In un precedente Documento su « La cooperazione missionaria della Chiesa 
che è in Italia » (gennaio 1975), la Commissione aveva emanato una serie di 
norme per il coordinamento delle attività di animazione e cooperazione missio­
naria nelle diocesi. Dopo un settennio fecondo di sviluppi per la presa di coscienza 
e l’azione effettiva della Chiesa italiana nella missione universale, si è avvertita 
la necessità di fare una riflessione approfondita sul nostro impegno missionario.



353

in vista d’un impulso nuovo, più adeguato ai tempi e vivificato da una maggiore 
consapevolezza e da una partecipazione più ampia ed organica.

In particolare: la Commissione ritiene che si debba ribadire la responsabilità 
primaria che i Vescovi hanno nei confronti dell’evangelizzazione di tutte le genti, 
e che sia giunto il momento di armonizzare meglio le varie strutture, forze, ini­
ziative, perché nella valorizzazione del carisma e del ruolo di ognuna, l’azione 
missionaria si realizzi in una piena comunione ecclesiale, diventando più signi­
ficativa ed efficace.

Sulla base di queste esigenze si è venuto elaborando il presente Documento. 
Esso parte dalla realtà missionaria quale si presenta oggi, in riferimento sia 
alla missione in generale, sia alla situazione dell’animazione e cooperazione mis­
sionaria in Italia. Segue una riflessione dottrinale sulla missione in chiave di 
comunione, riflessione che attinge al magistero conciliare e postconciliare. In questo 
contesto, si è vista l’opportunità di puntualizzare alcune questioni tipiche ed 
emergenti, e di sottolineare, nell’ambito di una Chiesa tutta missionaria, il com­
pito di coloro che sono chiamati ad essere protagonisti della missione in forza di 
una grazia particolare.

La terza parte è di carattere pastorale. Delinea un progetto per mettere la 
Chiesa in atto di missione; offre chiarimenti e stimoli per comprendere ed acqui­
sire le dimensioni reali della missionarietà; dà orientamenti e norme per mobi­
litare e coordinare l’opera dei diversi organismi e servizi missionari.

Nota qualificante del Documento è la visione della missione nella comunione 
ecclesiale.

Il testo è il risultato di un’ampia collaborazione. La prima idea è sorta nell’ 
ambito del Consiglio Missionario Nazionale, in cui operano esponenti delle diverse 
istituzioni e forze missionarie. L’idea si è poi tradotta in una proposta che la 
Commissione Episcopale per la cooperazione tra le Chiese ha fatto propria, affi­
dandone la realizzazione, sotto la sua responsabilità, all’Ufficio Nazionale omo­
nimo, quale organo operativo della Conferenza Episcopale Italiana per l’anima­
zione e cooperazione missionaria. L’elaborazione ha coinvolto i membri del Consi­
glio Missionario Nazionale, tra cui le Pontificie Opere Missionarie, esperti, ope­
ratori pastorali e missionari. Osservazioni sono giunte da Vescovi e Conferenze 
Episcopali Regionali, e il Consiglio Permanente della C.E.I. ha dato la sua appro­
vazione. Si tratta, dunque, di un testo rappresentativo ed autorevole.

Lungo questo itinerario ci si è trovati, come era normale, di fronte a diversi 
pareri sulla configurazione e strutturazione concreta da dare al Documento. Si è 
poi convenuto che dovesse servire anche per la catechesi; il che può spiegare 
alcune particolarità di forma e di contenuto.

Il Documento viene pubblicato nel 25° anniversario dell’Enciclica di Pio XII 
« Fidei donum ». Ciò riveste un preciso significato e valore. La « Fidei donum » 
ha segnato per le nostre Chiese il passaggio da un’azione di sostegno ad un coin­
volgimento diretto nell’attività missionaria, mediante il servizio di sacerdoti dio­
cesani e laici. Ha così aperto un cammino che doveva sboccare, con il Concilio, 
in una nuova visione e sensibilità missionaria. E’ necessario, ora, proseguire su



354

questa strada, sicuri che, come dice il presente Documento nella conclusione: 
« Nella misura in cui la nostra Chiesa vivrà la missione nella comunione, rinno­
verà se stessa ».

Roma, 21 aprile 1982, nel XXV anniversario dell’Enciclica « Fidei donum ».

Il Presidente della Commissione Episcopale 
per la cooperazione tra le Chiese 

+ Ferdinando Maggioni 
Vescovo di Alessandria

SINTESI DEL DOCUMENTO

Introduzione
Nella Chiesa italiana del post-concilio si notano segni di crescita e di rinno­

vamento nello spirito missionario, una maggiore attenzione alla persona umana 
ed ai problemi sociali, ed anche nuove difficoltà. Il presente Documento dei Ve­
scovi italiani intende continuare la linea pastorale indicata dai precedenti « Evan­
gelizzazione e Sacramenti », « Comunione e comunità ».

Parte I - Il nuovo volto della missione
Nel primo capitolo (« L’evoluzione del cammino missionario ») si indicano le 

profonde diversità della realtà missionaria di oggi rispetto a quella di ieri. Nei 
Paesi di missione si è passati da una fase di « plantatio Ecclesiae », con indirizzo 
occidentale e situazione di dipendenza, alla piena costituzione delle Chiese indi­
gene con le quali occorre collaborare su un piano di parità e di reciproco scambio. 
Il nuovo volto della missione è la « comunione e cooperazione missionaria tra le 
Chiese ».

Anche l’animazione missionaria delle nostre Chiese è mutata nella prospettiva 
conciliare: non più un’attività marginale per la vita ecclesiale diocesana, delegata 
quasi esclusivamente a istituzioni specializzate, ma « convinzione che la Chiesa 
particolare è soggetto primo della missione, per cui deve sentirsi coinvolta in 
un compito globale, dentro e fuori dei suoi confini, assunto da tutti i cristiani 
e rivolto a tutti gli uomini ».

Nel secondo capitolo (« Difficoltà e tensioni ») si ribadisce la necessità della 
missione « ad gentes » nonostante i fenomeni di scristianizzazione delle Chiese di 
antica cristianità e la consapevolezza dei valori contenuti nelle religioni non cri­
stiane. Le giovani Chiese d’Africa e d’Asia restano estremamente bisognose di 
aiuto, ma offerto in spirito di servizio e di comunione tali da non compromettere 
la loro crescita e l’ardua opera di inculturazione del Vangelo nelle rispettive 
civiltà.

Il terzo capitolo (« Animazione e cooperazione missionaria in Italia ») fornisce 
alcuni elementi per un miglior servizio nei due momenti complementari della 
formazione e della collaborazione pratica. Nel campo dell’animazione missionaria 
la Chiesa italiana ha compiuto molti progressi, però l’aumentata sensibilità mis-



355

sionaria manca spesso di solidi contenuti e di appropriati approfondimenti. So­
prattutto « non ci pare di poter ancora affermare che la nostra Chiesa nel suo in­
sieme consideri la partecipazione alla missione evangelizzatrice universale... come 
una fondamentale legge di vita e ne tragga tutte le conseguenze ».

Anche la situazione della cooperazione è caratterizzata da confortanti realtà 
positive accanto al permanere di lacune e limiti.

Parte II - La missione nella comunione
I due elementi della comunione e della missione sono ugualmente essenziali 

alla Chiesa.
Nel primo capitolo (« Le sorgenti perenni della missione ») se ne indica il 

fondamento trinitario, per cui Dio stesso è comunione e missione; il fondamento 
antropologico costituito dal disegno di Dio per ogni uomo nella creazione e nella 
redenzione; il fondamento ecclesiologico, costituito dal piano di Dio per la Chiesa 
« sacramento universale della salvezza ». In questo contesto anche Maria, figura 
e Madre della Chiesa, con la sua specialissima unione all’opera universale salvi­
fica di Cristo testimonia e rivela a tutti i fedeli il vasto orizzonte missionario 
della loro incorporazione a Cristo.

Nel secondo capitolo (« Aspetti caratteristici e critici ») si considera il rapporto 
Chiesa e Regno in ordine alla missione. Anche fuori della Chiesa visibile si svi­
luppa il Regno di Dio. Sulla strada del Regno la Chiesa comprende che la sua 
missione deve essere pienamente inserita nella vita e nella storia degli uomini, il 
Vangelo incarnato nelle culture, gli uomini ed i popoli favoriti nella loro piena 
e integrale liberazione.

L’evangelizzazione è collegata all’umanizzazione perché la piena umanità si 
compie nel Cristo. Anche il dialogo ecumenico rappresenta un punto saliente e 
critico nella vita della missione: essa offre una riprova sul piano pratico della 
necessità dell’unità della Chiesa. Anche le religioni non cristiane, « cosparse di 
innumerevoli germi del Verbo, possono costituire un’autentica preparazione evan­
gelica ». Nei loro confronti la missione non va contrapposta al dialogo e neppure 
separata da esso. Una terza caratteristica della missione oggi, che comporta novità 
importanti ed anche aspetti critici, è il ruolo diretto delle Chiese particolari che 
non si contrappone a quello della Chiesa universale, ma lo rafforza e lo completa. 
Tutta la comunità ecclesiale deve vivere l’impegno missionario come connaturale 
se non vuole smentire la propria identità. Solo « andando alle genti » potrà essere 
veramente missionaria al suo interno.

Nel terzo capitolo (« Protagonisti particolari della missione ») si ricordano le 
conseguenze pratiche che derivano dalla responsabilità missionaria universale del 
Collegio Episcopale con a capo il Papa, l’ordinazione dei presbiteri non ad una 
missione limitata e ristretta ma all’universale missione di salvezza fino agli ultimi 
confini della terra, la consacrazione missionaria inserita nel carisma religioso 
sia di vita contemplativa che di vita attiva. Il Documento ricorda poi la voca­
zione apostolica dei laici con l’apporto che essi possono dare non solo alla coope­
razione, ma alla stessa attività missionaria. Nella vasta gamma dei protagonisti 
della missione viene però sottolineato il ruolo essenziale di coloro che si con­
sacrano all’attività missionaria per tutta la vita.



356

Parte III - Una Chiesa in atto di missione
Per approfondire la coscienza missionaria ed inserirla nella vita quotidiana 

del cristiano e delle comunità ecclesiali il Documento offre alcuni orientamenti 
pastorali per soffermarsi poi sulle strutture di coordinamento missionario e infine 
sugli organismi e i servizi ordinati alla missione universale.

Nel primo capitolo (« Orientamenti pastorali ») si offrono elementi per un 
piano unitario ed organico che mobiliti tutte le componenti della Chiesa nell’im­
pegno missionario. Vengono ricordati i compiti della S. Congregazione per l’Evan­
gelizzazione dei Popoli, dei Vescovi, delle diverse organizzazioni ed espressioni 
missionarie. Accanto ai Vescovi sono responsabili particolari della missione tutti 
gli operatori pastorali, i genitori, gli operatori scolastici, i teologi ed infine i mis­
sionari in quanto « animatori naturali » della loro Chiesa di origine. Tra gli am­
bienti da animare il Documento dedica attenzione alle parrocchie, alle famiglie, 
ai seminari, ai giovani, ed a particolari categorie di persone, dai politici agli 
operatori turistici, che esercitano influssi spesso notevoli sul mondo missionario.

Tappe successive d’impegno missionario sono la formazione di una coscienza 
missionaria, la testimonianza, l’annuncio del Vangelo nel proprio ambiente, l’an­
nuncio del Vangelo a tutte le genti.

Tra le forme di animazione un posto privilegiato spetta alla cooperazione 
spirituale insieme alla conoscenza della realtà missionaria, ai gesti concreti di 
servizio e di donazione, alla promozione delle vocazioni. Un grande rilievo viene 
dato agli strumenti della comunicazione sociale: la stampa periodica, l’editoria, 
i sussidi audiovisivi. Tra le diverse espressioni di cooperazione missionaria si 
insiste affinché la Giornata Missionaria Mondiale rappresenti una grande mani­
festazione di spirito missionario vissuto come dimensione normale del popolo di Dio.

Nel secondo capitolo (« Strutture di comunione per la missione ») si descri­
vono i compiti affidati a livello nazionale alla Conferenza Episcopale Italiana, alla 
Commissione Episcopale per la cooperazione tra le Chiese, all’Ufficio Nazionale 
per la cooperazione missionaria tra le Chiese ed al Consiglio Missionario Nazionale. 
A livello regionale il coordinamento è affidato alla Commissione Regionale per 
la cooperazione tra le Chiese mentre a livello diocesano il Centro Missionario 
Diocesano deve essere considerato « luogo e strumento privilegiato della coscien­
za e dell’impegno missionario della Chiesa locale ».

Il terzo capitolo (« Organismi e Servizi Missionari ») parla delle Pontificie 
Opere Missionarie « strumenti specifici dell’universalismo missionario ». Essendo 
opere del Papa e dell’intero Collegio Episcopale, sono state ufficialmente assunte 
dalla Chiesa per l’animazione e la cooperazione missionaria di tutto il popolo 
di Dio. Nell’animazione missionaria un ruolo particolare è affidato sia agli Istituti 
religiosi con fine unicamente missionario, sia agli Ordini e Congregazioni aventi 
missioni. Devono essere considerati come strumenti della missionarietà tanto del­
la Chiesa universale quanto delle Chiese particolari. Anche gli Istituti Secolari 
sono chiamati ad una particolare testimonianza missionaria.

Il Documento tratta pure dei compiti affidati ai Centri Eccesiali per l’America 
Latina, per l’Africa e per l’Asia ed ai Servizi Missionari Diocesani che realizzano 
in varie forme una cooperazione diretta tra le diocesi italiane e le Chiese del



357

Terzo Mondo. Nel Volontariato Cristiano Internazionale e nei rispettivi organi­
smi riuniti nella F.O.C.S.I.V. i Vescovi indicano « una forma originale di missiona- 
rietà dei laici ». I vari gruppi e. movimenti di interesse missionario vengono esor­
tati alla « comunione ecclesiale » che rende ancor più efficace la loro opera 
preziosa. Ma anche tutti gli altri gruppi e movimenti sono esortati all’apertura 
missionaria ed a realizzare i propri carismi « non estraniandosi, ma inserendosi 
sempre più nella comunità ecclesiale ai vari livelli ».

Nella « CONCLUSIONE » del Documento i Vescovi insistono ancora su due 
punti che costituiscono la sorgente di una rinnovata disponibilità missionaria: 
il rinnovamento spirituale e l’unione di spirito e di azione. « Nella misura in 
cui la nostra Chiesa vivrà la missione nella comunione, rinnoverà se stessa e sarà 
fermento d’unione e di fraternità anche nel nostro Paese ».

La presente sintesi è tratta da: C.E.I., L’impegno missionario della Chiesa ita­
liana, E.M.I. - Bologna; L. 1.000; reperibile presso il Centro Missionario dioce­
sano - via Arcivescovado 12.





359

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Ordinazione sacerdotale

NEGRI don Augusto — diocesano di Torino — nato a Motta Visconti (MI) 
il 6-8-1949, è stato ordinato sacerdote dal Cardinale Arcivescovo nella Cattedrale 
Metropolitana di Torino il 30 maggio 1982.

Nomine

BONINO don Francesco, nato a Scalenghe il 27-1-1923, ordinato sacerdote 
il 29-6-1946, è stato nominato, in data 10 maggio 1982, vicario economo della 
parrocchia di S. Maria Maddalena in Marentino - Frazione Avuglione.

CORGIAT-LOIA-BRANCOT don Renzo, nato a Torino il 28-10-1952, ordi­
nato sacerdote l'11-6-1978, è stato nominato, in data 18 maggio 1982, previi 
gli accordi con il Sindaco ed il Pretore dirigente, cappellano presso la Casa 
Mandamentale sita in Ciriè. Il medesimo sacerdote continua l’ufficio di vicario 
cooperatore nella parrocchia di S. Giovanni Battista in Ciriè, dove risiede.

CARRU’ don Giovanni, nato a Chieri il 19-3-1945, ordinato sacerdote il 
3-4-1972, è stato nominato, in data 29 maggio 1982, preside della Scuola supe­
riore di cultura religiosa dell’Ufficio Catechistico diocesano, per il triennio 1982 
giugno 1985.

Nuova Commissione diocesana per i confini parrocchiali
Costituzione e nomina dei membri

Il Cardinale Arcivescovo, considerata la necessità di ristrutturare la prece­
dente Commissione diocesana per i confini, tenendo presente l’attuale suddivi­
sione del territorio dell’Arcidiocesi di Torino in quattro distretti pastorali, con 
decreto in data 6 maggio 1982:

ha costituito una nuova Commissione diocesana per i confini parrocchiali 
suddivisa in due sezioni:

— sezione per i confini parrocchiali in Torino-Città
— sezione per i confini parrocchiali di fuori Torino

ha stabilito che facciano parte come membri di diritto delle singole sezioni:
— il vicario episcopale competente per territorio, il quale fungerà da pre­

sidente
— i vicari zonali interessati
— un rappresentante del Consiglio presbiteriale
— il direttore dell’Opera diocesana della preservazione della fede



360

ha nominato
— membri della sezione per i confini parrocchiali in Torino-Città i seguenti 

sacerdoti:
ABA’ don Guido, S.D.B., nato a Cuorgnè il 18-6-1922, ordinato sacerdote 

il 4-7-1948, attuale parroco della parrocchia di S. Domenico Savio in Torino.
GARBIGLIA don Giancarlo, nato a Piobesi Torinese il 10-7-1937, ordinato 

sacerdote il 29-6-1961, attuale parroco della parrocchia di S. Giulia in Torino.
MIGLIORE don Matteo, nato a Santena il 27-9-1937, ordinato sacerdote 

il 29-6-1963, attuale parroco della parrocchia di S. Luca Ev. in Torino.
LANZETTI don Giacomo, nato a Carmagnola il 21-4-1942, ordinato sacer­

dote il 26-6-1966, attuale parroco della parrocchia di S. Benedetto in Torino.
MARCHESI don Giovanni, nato a Torino l'11-1-1940, ordinato sacerdote 

il 25-6-1967, attuale parroco della parrocchia di S. Agnese in Torino.

— membri della sezione per i confini parrocchiali di fuori Torino i seguenti 
sacerdoti:

RONCAGLIONE don Mario, nato a Cuorgnè 1’11-5-1938, ordinato sacer­
dote il 29-6-1963, attuale parroco della parrocchia Assunzione di Maria Ver­
gine in Borgaro Torinese.

ACCASTELLO don Giuseppe, nato a Carmagnola il 26-2-1940, ordinato 
sacerdote il 25-6-1967, attuale parroco della parrocchia dei Ss. App. Pietro e 
Paolo in Leinì.

Entrambi appartenenti al Distretto pastorale di Torino-Nord.

COTTINO don Ferruccio, nato a Buttigliera d’Asti il 29-11-1928, ordinato 
sacerdote il 29-6-1951, attuale parroco della parrocchia di S. Maria in Mon- 
calieri Fr. Testona.

GRANDE don Giovanni Battista, nato a Carmagnola il 17-9-1922, ordi­
nato sacerdote il 28-6-1953, attuale parroco della parrocchia dei Ss. Pietro e 
Paolo in Cercenasco.

Entrambi appartenenti al Distretto pastorale di Torino-Sud-Est.

BALBIANO don Roberto, nato a Moncalieri il 15-11-1932, ordinato sacer­
dote il 30-6-1957, attuale parroco della parrocchia di S. Maria Maggiore in 
Avigliana.

CANDELLONE don Piergiacomo, nato a Venaria il 16-5-1938, ordinato 
sacerdote il 29-6-1962, attuale parroco della parrocchia di S. Lorenzo M. in 
La Cassa.

Entrambi appartenenti al Distretto pastorale di Torino-Ovest.
La predetta Commissione durerà in carica per un sessennio.

Istituto Sacra Famiglia - Bra
Conferma membro del Consiglio di Amministrazione

Il Cardinale Arcivescovo — a norma di statuto — ha confermato, in data 
6 maggio 1982, il signor Morello Vito, residente in Bra (CN) — via Pollenzo



361

n. 12 —, membro del Consiglio di Amministrazione dell’Istituto Sacra Famiglia 
con sede in Bra (CN) — via Vittorio Emanuele n. 284 — per il quadriennio 
1982-31 dicembre 1985 .

Sacerdote diocesano in Argentina

PESSUTO don Michele, nato a Santena il 12-11-1938, ordinato sacerdote 
il 4-7-1964, è ripartito, in data 4 maggio 1982, per riprendere, come sacerdote 
diocesano « fidei donum », il suo servizio missionario in Argentina — diocesi 
di Formosa.

Indirizzo: 3615 Gral Belgrano (prov. Formosa) Argentina.

Riconoscimenti agli effetti civili

— Chiesa parrocchiale di S. Domenico Savio in Vinovo - Fraz. Garino
Con D.P.R. dell’8 gennaio 1982, n. 175, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 26-4-1982, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica 
della chiesa parrocchiale di S. Domenico Savio in Vinovo - Fraz. Garino.

— Chiesa di S. Chiara in Collegno
Con D.P.R. dell’8 febbraio 1982, n. 171, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 23-4-1982, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa di S. Chiara in Collegno, territorio della parrocchia di S. Francesco d’ 
Assisi in Grugliasco.

— Chiesa di S. Antonio da Padova in Grugliasco
Con D.P.R. dell’8 febbraio 1982, n. 179, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 26-4-1982, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa di S. Antonio da Padova in Grugliasco, territorio della parrocchia del 
SS. Nome di Maria in Torino.

— Chiesa di S. Nicola in Torino
Con D.P.R. del 29 gennaio 1982, n. 209, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 5-5-1982, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa di S. Nicola, territorio della parrocchia di S. Gaetano da Thiene in Torino.

Cambio indirizzo e numeri telefonici

FERRERO don Pier Giorgio, parroco della parrocchia dell’Ascensione di 
N.S.G.C. in Torino ed il vicario cooperatore, Monticone don Domenico, hanno 
trasferito la loro abitazione da via Edoardo Rubino n. 73 a via Pietro Bonfante 
n. 3 — 10137 Torino — tei. 309 58 04.

Il Seminario Maggiore di Torino — v.le E. Thovez n. 45 — ed i sacerdoti, 
Boarino Sergio e Casetta Renato, hanno il numero telefonico 650 35 35 in so­
stituzione dei nn. 650 52 03 - 650 58 63.



362

Sacerdoti defunti

GRAGLIA teol. Mario. E’ morto improvvisamente a Marentino - Fraz. Avu- 
glione 1’8 maggio 1982, all’età di 82 anni.

Nato a Torino il 23-3-1900, era stato ordinato sacerdote 1’1-11-1924. Fu 
dapprima viceparroco a San Raffaele Cimena, poi, dal 1926, presso la parrocchia 
della Natività di Maria Vergine in Torino - Pozzo Strada ed infine, dal 1939 
al 1942, presso la parrocchia di S. Gioachino in Torino.

Il 26-9-1942 fu nominato parroco della parrocchia di S. Maria Maddalena 
in Marentino - Fraz. Avuglione, dove rimase fino alla morte.

Sacerdote semplice, buono e molto gioviale, attese al suo lavoro pastorale 
con generosità e fedeltà. Amava i suoi parrocchiani facendo di Avuglione una 
vera comunità cristiana.

La sua salma riposa nel cimitero di Avuglione.

PERINO-BERT teol. can. Michelangelo. E’ morto all’Ospedale della Piccola 
Casa della Divina Provvidenza in Torino 1’8 maggio 1982, all’età di quasi 82 anni.

Nato a Usseglio il 29-5-1900, era stato ordinato sacerdote 1’1-11-1924. Fu 
dapprima viceparroco presso la parrocchia di S. Martino in Viù, poi, presso 
la Cattedrale Metropolitana di S. Giovanni Battista, dove si distinse per una 
efficace attenzione al mondo giovanile. Nel 1937 fu nominato canonico effettivo 
della Collegiata della SS. Trinità - Congregazione dei preti del Corpus Domini 
in Torino. Dal 1945 al 1965 fu parroco della omonima parrocchia. Fu anche 
delegato arcivescovile per l’insegnamento della religione nelle scuole elementari 
di Torino.

Infaticabile nel lavoro pastorale, si dedicò con particolare efficacia alla pre­
dicazione della Parola di Dio.

Fu anche scrittore e poeta e profondo conoscitore della storia e delle tradi­
zioni della sua alta valle di Lanzo.

La sua salma riposa nel cimitero di Usseglio.



363

DOCUMENTAZIONE

INSEGNANTI DI RELIGIONE NELLE SCUOLE

Medie Inferiori, Medie Superiori - Anno scolastico 1981-82

I - Considerazione generale

Siccome la presente relazione ha voluto tener conto delle zone e dei 
distretti e siccome alcuni insegnanti operano in posti situati a volte in 
zone e distretti diversi, tutto il discorso viene fatto non in rapporto alla 
persona degli insegnanti, ma in rapporto ai posti di insegnamento.

Quindi il numero di riferimento non saranno i 485 insegnanti ma i 562 
posti di insegnamento.

1) Posti di insegnamento
Dei 562 posti, 353 sono di SMI e 209 di SMS. Inoltre: 302 sono in Torino 

città; 64 nel distretto Torino Nord; 85 nel distretto Torino Ovest e 111 nel 
distretto Torino Sud Est.

2) Età
Dei 562 posti di insegnamento:
114 sono occupati da personale sotto i 30 anni
163 da personale tra i 30-40 anni
151 da personale tra i 40-50 anni
111 da personale tra i 50-60 anni
23 da personale oltre i 60 anni.

Su 562 posti risulta che più di 400 sono occupati da personale che 
non supera i 50 anni. Mentre sono meno di 150 i posti occupati da perso­
nale al di sopra dei 50 anni. Questo dato, che di per sé potrebbe essere 
positivo, va però confrontato con le voci che vengono di seguito.

3) Anno di inizio servizio
Dei 562 posti di insegnamento
— la metà circa è occupata da personale che ha iniziato dal 1977 e 

quindi non ha più di 5 anni di servizio;
— 73 sono occupati da personale che ha iniziato solo nel 1981;
— dei 50 nominati l'anno scorso, sono ancora in servizio 41.



364

4) Numero di anni di servizio
— Dei 562 posti di insegnamento la metà circa è occupata da personale 

con meno di 5 anni di servizio.
— In particolare ben 176 posti di insegnamento sono occupati da per­

sonale con meno di 3 anni di servizio.
— 153 posti sono occupati da personale che può contare su un mas­

simo di 10 anni di servizio.

5) Stato civile
Dei 562 posti di insegnamento
a) 251 sono occupati da personale ecclesiastico con questa ripartizione: 

SD 168 - SR 54 - SE 29
b) 13 posti sono occupati da personale religioso femminile;
c) 298 posti sono occupati da personale laico con questa ripartizione 

LA 151 - LO 147

II - Distretto pastorale Torino città

1) Posti di insegnamento
Sono 302. Di essi 164 sono nelle SMI e 138 nelle SMS.

2) Insegnanti sacerdoti
a) Posti di insegnamento
Di questi 302 posti, 63 sono occupati da SD; 30 da SR e 12 da SE per 

un totale di 105: 1/3 circa del totale.
Di questi 105 posti, 56 sono nelle SMI su un totale di 164 posti di inse­

gnamento nelle SMI e 49 nelle SMS su un totale di 138 posti.
b) Età del personale ecclesiastico
— solo 4 posti sono occupati da personale sotto i 30 anni
— 35 posti sono occupati da personale tra i 30-40 anni
— 25 posti sono occupati da personale tra i 40-50 anni.
Si tratta perciò di 66 posti occupati da personale ecclesiastico che non 

supera i 50 anni.
— Dai 50 ai 60 anni sono 29 i posti occupati
— 10 sono quelli che superano i 60 anni.
c) 48 posti sono occupati da personale ecclesiastico con anni di ser­

vizio che vanno dai 20 ai 10 (28 sopra i 15 anni);
34 posti sono occupati da personale con non più di 5 anni di servizio;
8 sono occupati da personale ecclesiastico nominato nel 1981 su un 

totale di 39 nomine.

3) Non ci sono posti occupati da religiosi non sacerdoti.



365

4) I posti occupati da religiose sono solo 12.

5) Insegnanti laici
a) Posti di insegnamento
Su 302 posti di insegnamento ben 185 sono occupati da personale laico 

con una prevalenza del personale femminile (104) su quello maschile (81).
b) Età del personale
— 60 posti sono occupati da personale laico di età inferiore ai 30 anni 

a confronto dei 3 occupati da sacerdoti sotto i 30 anni.
— 48 posti sono occupati da personale tra i 30-40 anni. Qui il confronto 

con i posti occupati dai sacerdoti regge abbastanza in quanto sono 35 i 
posti occupati da sacerdoti della stessa fascia di età.

— 42 posti sono occupati da personale tra i 40-50 anni a confronto di 
25 posti occupati da sacerdoti della stessa fascia di età.

— Si modifica il rapporto per la fascia di età compresa tra i 50-60 anni 
e oltre. Mentre i posti occupati dal personale ecclesiastico sono 37, quelli 
occupati da personale laico sono 29 con la netta prevalenza femminile (21).

c) I posti occupati da personale laico con anni di servizio da 20 a 10 
sono appena 29 unità, mentre quelli occupati da personale laico con più di 
5 anni di servizio sono ben 112 a confronto di 34 occupati da sacerdoti.

6) La distribuzione per grado di scuola
In Torino esistono 164 posti di insegnamento di SMI e 138 di SMS. 

Di essi:
— 97 posti di SMI sono occupati da laici (con una prevalenza femmi­

nile) a confronto dei 56 occupati da sacerdoti;
— 88 posti di SMS sono occupati da laici (con prevalenza maschile) 

a confronto di 49 occupati da sacerdoti.

7) Qualifiche teologiche
Su questo punto le osservazioni si limitano al personale insegnante 

laico. Solo 7 posti sono occupati da personale laico con gradi accademici 
così distribuiti: 2 laurea, 5 licenza.

17 posti risultano occupati da personale laico iscritto a qualche facoltà 
teologica. Solo 28 posti sono occupati da personale che ha frequentato 
la SSCR tesi compresa. Gli altri si collocano nell’ambito dei 4 anni secondo 
quanto è possibile constatare dal prospetto.

36 posti sono occupati da personale per cui non risulta alcuna quali­
fica teologica. Tenendo conto che il personale laico impegnato nella scuola 
è di 185 unità, se 36 risultano senza alcuna qualifica teologica e 96 sono 
entro i 4 anni di SSCR e 17 negli anni della facoltà, si deve concludere 
che solo 36 laici si possono considerare a posto con gli studi ecclesiastici.



366

8) Partecipanti alla SSCR e insegnamento di religione
— Il numero complessivo degli iscritti alla SSCR per il settore è di 223.
— Il numero di insegnanti di religione ancora iscritto alla SSCR è di 104.
— Gli iscritti alla SSCR non interessati all’insegnamento di religione 

sono 119.

9) Elenco supplenti
Di Torino ci sono 73 nominativi nell'elenco supplenti di religione per 

l'anno 1981-82.

III - Distretto pastorale Torino ovest

1) I posti di insegnamento di religione sono 85. Di essi 61 di SMI e 24 SMS.
2) Insegnanti sacerdoti

a) Posti di insegnamento
Di questi 85 posti: 29 sono occupati da sacerdoti diocesani; 8 da SR 

e 2 da SE.
I posti occupati da sacerdoti in totale sono 39. Poco meno della metà 

del totale.
Di questi 39 posti 31 sono nelle medie inferiori: più della metà dei 

posti di insegnamento: 8 sono nelle medie superiori = 1/3 del totale.
b) Età del personale ecclesiastico
— Nessun posto è occupato da personale al di sotto dei 30 anni.
— 16 posti sono occupati da personale sotto i 40 anni.
— I posti occupati da personale al di sotto dei 50 anni sono 10.
— 13 sono occupati da personale in età che va dai 50 a oltre 60 anni. 

Con prospettive di pensionamento e problema di sostituzione.
c) 19 posti sono occupati da personale con anni di servizio che vanno 

da 20 a 10 (12 sopra i 15 anni); 14 posti sono occupati da personale con 
più di 5 anni di servizio.

3) Non ci sono posti occupati da religiosi non sacerdoti.

4) C’è una religiosa impegnata nella SMI.

5) Insegnanti laici
a) Posti di insegnamento
Su 85 posti di insegnamento, 45 sono occupati da laici con una preva­

lenza maschile (27 a 18).
b) Età del personale
— Solo 8 posti su 45 occupati da personale laico con età superiore 

ai 50 anni;



367

— 14 posti occupati da personale laico in età inferiore ai 30 a con­
fronto di un’assenza assoluta di personale ecclesiastico in tale età;

— 12 posti sono occupati da personale laico in età inferiore ai 40 a 
confronto di 16 posti occupati da sacerdoti;

— i posti occupati da personale laico con età superiore ai 50 sono 
8 a confronto dei 13 occupati da sacerdoti.

6) Distribuzione per grado di scuola
Nel distretto esistono 61 posti per SMI e 24 per SMS.
Di essi 31 di SMI sono occupati da personale insegnante ecclesiastico; 

29 da personale insegnante laico.
Mentre invece nelle SMS 8 posti appena sono occupati da personale 

insegnante ecclesiastico; 16 su 24 da personale laico.

7) Qualifiche teologiche
— Solo 1 è occupato da un laico fornito di grado accademico negli 

studi ecclesiastici.
— 3 posti sono occupati da laici che avrebbero fatto il corso semina­

ristico completo.
— 12 posti sono occupati da insegnanti laici che non risultano in pos­

sesso di alcun titolo di studio ecclesiastico né risultano frequentare alcuna 
scuola teologica.

— La quasi totalità dei posti occupati da insegnanti laici è occupata da 
personale che sta frequentando la SSCR. Solo 1 risulta averla completata.

— Tenendo conto che il personale laico impegnato nella scuola è di 45, 
se 12 risultano senza alcuna qualifica teologica; 24 sono entro i 4 anni di 
SSCR (con ben 5 al 1°); 4 negli anni di facoltà, risulta che solo 5 laici 
si possono considerare a posto con gli studi ecclesiastici.

8) Partecipanti alla SSCR e insegnanti di religione
— Il numero complessivo degli iscritti per il settore è di 28.
— Il numero degli insegnanti di religione ancora iscritti alla SSCR 

è di 24.
— Gli iscritti alla SSCR non interessati all’insegnamento di religione 

sono 4.

9) Elenco supplenti
Del distretto pastorale Torino Ovest sono 15 i nominativi inseriti nel­

l'elenco supplenti di religione per l’anno scolastico 1981-82.



368

IV - Distretto pastorale Torino sud est

1) I posti di insegnamento della religione sono 111. Di essi 79 in SMI 
e 32 in SMS.

2) Insegnamento sacerdoti
a) Posti di insegnamento
Dei 111 posti, 70 sono occupati da sacerdoti così distribuiti: 42 SD, 

16 SR, 12 SE.
Dei 70 posti occupati da sacerdoti, 52 sono nelle SMI e 18 nelle SMS.
I posti occupati da SE sono pari a quelli occupati per il distretto Torino 

Città: 12.
In questo distretto, come anche nel distretto Torino Nord, i sacerdoti 

occupano più della metà dei posti di insegnamento.
b) Età del personale ecclesiastico
— due posti sono occupati da personale al di sotto dei 30 anni
— 16 posti sono occupati da personale tra i 30-40 anni
— 30 posti sono occupati da personale tra i 40-50 anni
— 22 posti sono occupati da personale oltre i 50 anni con prospettive

di prossimo pensionamento e problemi di sostituzione.
c) 31 posti sono occupati da personale che è entrato in servìzio da 

almeno 10 anni
11 posti sono occupati da personale con non più di 5 anni di servizio
1 posto è occupato da personale ecclesiastico nominato nell'ottantuno 

su un totale di 8 nomine.

3) Non ci sono posti occupati da religiose o da religiosi non sacerdoti.

4) Insegnanti laici
a) Posti di insegnamento
Su 111 posti di insegnamento, 41 sono occupati da laici con prevalenza 

maschile (27 a 14). Il rapporto a vantaggio dei sacerdoti è forse unico tra 
tutti i distretti della diocesi.

b) Età del personale
— solo 1 posto è occupato da personale laico con età superiore ai 

50 anni
— solo 7 sono occupati da personale laico con età superiore ai 40 anni
— ben 17 su 31 posti sono occupati da laici sotto i 30 anni a confronto 

di una presenza di appena 2 sacerdoti sotto i 30 anni.
c) solo 5 posti sono occupati da personale laico con anni di servizio 

superiori a 10 a confronto dei 31 posti occupati dai sacerdoti



369

— 29 posti sono occupati da personale laico con non più di 5 anni di 
servizio a confronto di 11 posti occupati dai sacerdoti.

5) Distribuzione per grado di scuola
Nel distretto esistono 79 posti per SMI e 32 per SMS.
Di essi 52 SMI sono occupati da personale ecclesiastico e 27 da perso­

nale laico
18 delle SMS sono occupati da personale ecclesiastico e 14 da per­

sonale laico.

6) Qualifiche teologiche
— dei posti occupati dai laici solo 1 è occupato da personale con 

gradi accademici
— 4 posti sono occupati da laici che avrebbero fatto il corso semina­

ristico completo
— 12 posti sono occupati da personale laico che non risulta in pos­

sesso di alcun titolo di studio ecclesiastico
— solo 4 posti risultano occupati da personale laico che abbia concluso 

la SSCR
— gli altri si collocano nell’ambito dei 4 anni di SSCR come è consta­

tabile dal prospetto.
Tenendo conto che il personale laico impegnato nella scuola è di 41, 

se 12 risultano senza alcuna qualifica teologica e 20 sono entro i 4 anni 
della SSCR, risulta che solo 8 laici sì possono considerare a posto con 
gli studi ecclesiastici.

7) Partecipanti alla SSCR e insegnanti di religione
— Il numero complessivo degli iscritti alla SSCR per il settore è di 54
— Il numero degli insegnanti di religione ancora iscritto alla SSCR 

è di 20
— Gli iscritti alla SSCR non interessati all’insegnamento di religione 

sono 34.

8) Elenco supplenti
Del distretto pastorale Torino Sud Est sono 17 i nominativi inseriti nel­

l’elenco supplenti di religione per l’anno scolastico 1981-82.

V - Distretto pastorale Torino nord

1) I posti di insegnamento di religione sono 64. Di essi 49 in SMI e 15 
in SMS.

2) Insegnanti sacerdoti
a) Posti di insegnamento



370

Dei 64 posti, 37 sono occupati da sacerdoti, così distribuiti: 34 SD e 3 SE.
I sacerdoti occupano più della metà dei posti di insegnamento.
Di questi 37 posti 30 sono in SMI e 7 in SMS.
b) Età del personale ecclesiastico
— nessun posto è occupato da personale al di sotto dei 30 anni
— 20 posti sono occupati da personale sotto i 50 anni
— 17 posti sono occupati da personale sopra i 50 anni con prospettiva 

di pensionamento e problemi di sostituzione.
c) 26 posti sono occupati da personale con più di 10 anni di servìzio; 

di cui 18 da personale con più di 15 anni di servizio.
Solo 7 posti sono occupati da personale con non più di 5 anni di servizio.
1 posto è occupato da personale ecclesiastico nominato nell’81 su un 

totale di 11 nomine.

3) Non ci sono posti occupati da religiose o religiosi non sacerdoti.

4) Insegnanti laici
a) Posti di insegnamento
Su 64 posti di insegnamento 27 sono occupati da laici con prevalenza 

femminile (15 a 12).
b) Età del personale
Solo 4 posti sono occupati da personale laico con età superiore ai 50 

anni a confronto dei 17 occupati dai sacerdoti
— 14 posti sono occupati da personale laico con età sotto i 30 anni a 

confronto della totale assenza dei sacerdoti
— i restanti posti sono occupati da personale laico compreso tra i 30 

e i 50 anni.
c) Fino al 1970 non risultano esserci stati posti occupati da personale 

laico. Dei 27 posti occupati da laici, 14 sono occupati solo dal 1980 con un 
periodo di servizio che è di appena 2 anni.

Nell'81 i posti occupati da laici sono cresciuti di 10 unità.

5) Distribuzione per grado di scuola
Nel distretto esistono 49 posti di SMI e 15 di SMS.
Di essi 30 di SMI sono occupati da sacerdoti contro i 18 occupati da 

laici. Per le SMS il rapporto è di 7 su 15 occupati da sacerdoti e 8 da laici.

6) Qualifiche teologiche
Le qualifiche del personale laico risultano come segue:
1 posto è occupato da un insegnante fornito di licenza teologica



371

1 posto è occupato da un insegnante fornito di corso seminaristico 
completo

2 risultano usciti nel 5° anno di facoltà
2 risultano usciti nel 2° anno di facoltà
14 stanno frequentando SSCR: di essi nessuno ha fatto la tesi
6 non risultano forniti di alcuna qualifica teologica.
Tenendo conto che il personale laico impegnato nella scuola è di 27, 

se 6 risultano senza alcuna qualifica teologica, 14 sono entro i 4 anni di 
SSCR, 2 entro gli anni di facoltà, risulta che solo 5 laici si possono consi­
derare a posto con gli studi telogici.

7) Partecipanti alla SSCR e insegnamento di religione
— il numero complessivo degli iscritti alla SSCR per il settore è di 15 
— il numero degli insegnanti di religione ancora iscritti alla SSCR è di 14 
— gli iscritti non interessati all’insegnamento della religione sono 1.

8) Elenco supplenti
Del distretto pastorale Torino Nord sono 5 i nominativi inseriti nel­

l'elenco supplenti di religione per l’anno scolastico 1981-82.

Osservazioni conclusive

Senza avere la pretesa di esaminare tutte le osservazioni possibili e 
senza esonerare alcuno dal farne di più personali e pertinenti, pare che di 
fronte ai dati illustrati si possa dire che:

1) Bisogna che la comunità ecclesiale senta di più il problema dell'inse­
gnamento religioso nella scuola. Senza voler travisare il senso di tale inse­
gnamento nella struttura della scuola laica dì stato, non impegnandosi ad 
un pieno rispetto delle sue caratteristiche, la comunità ecclesiale dovrebbe 
interessare di più al suo buon andamento genitori, alunni, personale scola­
stico in genere. In questo preciso settore dobbiamo sentirci non i favoriti 
da un privilegio ma chiamati a svolgere un servizio insostituibile a favore 
della crescita della comunità civile e delle persone singole.

2) Occorre prendere atto del crescente numero di sacerdoti in procinto 
di lasciare l'insegnamento per motivi più diversi, ma soprattutto per l’in­
vecchiamento.

3) Occorre chiedersi perché è sproporzionato il rapporto tra sacerdoti 
insegnanti nelle SMI e laici insegnanti nelle SMS.

4) Occorre puntare moltissimo sul reclutamento di nuovi insegnanti:
a) Rivalutando la funzione del sacerdote, soprattutto dei pochi giovani, 

nell’ambito della scuola, particolarmente se Media superiore. Una scelta 
di questo genere si inserisce nella priorità data alla evangelizzazione.



Al di là della conclamata vitalità dei gruppi parrocchiali, l’ora di reli­
gione è per ora l’unico modo per avvicinare ad un discorso religioso un 
congruo numero di giovani e con una certa sistematicità.

b) Puntando sulle scelte di laici capaci e disponibili.
c) Cercando in tutti i modi (fatte salve le imprescindibili esigenze di 

qualifica che ogni zona, ogni settore pastorale si procuri, esprima tutto 
il personale insegnante occorrente per la zona stessa, senza elemosinarlo 
all’esterno.

5) Bisogna preoccuparsi di più della formazione degli IR soprattutto 
se laici. Favorire, sostenere, stimolare la loro partecipazione alla SSCR 
fino alla conclusione dei 4 anni più tesi, significa formare i quadri della 
pastorale dei prossimi anni e riparare almeno in parte alla carenza sempre 
più grave di sacerdoti.

INSEGNANTI DI RELIGIONE 
DIOCESI DI TORINO

A - Suddivisione per categoria 1980-81 1981-82 Differ.

1) Sacerdoti diocesani 170 152 — 18
2) Sacerdoti religiosi 57 45 — 12
3) Sacerdoti extra diocesani 25 23 — 2
4) Religiose 15 12 — 3
5) Laiche 116 131 + 15
6) Laici 111 118 + 7

TOTALE 494 481 — 13

B - Suddivisione Grado Scuola Medie Medie
Anno Scolastico 1982-82 Infer. Super. Totale

1) Sacerdoti diocesani 113 39 152
2) Sacerdoti religiosi 23 22 45
3) Sacerdoti extra diocesani 11 12 23
4) Religiose 11 1 12
5) Laiche 90 41 131
6) Laici 55 63 118

TOTALE 303 178 481



373

C - Suddivisione per titolo 
di studio civile

Laurea
Univer.

Diploma 
Superiore

Licenza 
Inferiore Totale

1) Sacerdoti diocesani 4 148 — 152
2) Sacerdoti religiosi — 45 — 45
3) Sacerdoti extra diocesani 2 21 — 12
4) Religiose — 12 — 12
5) Laiche 17 104 10 131
6) Laici 15 94 9 118

TOTALE 38 424 19 481

D - Suddivisione per titolo
ecclesiastico - Sacerdoti Laurea Licenza Seminario Totale

1) Sacerdoti diocesani 1 13 138 152
2) Sacerdoti religiosi 1 8 36 45
3) Sacerdoti extra diocesani — 3 20 23

TOTALE Sacerdoti 2 24 194 220

E - Suddivisione per titolo 
di studio ecclesiastico Religiose Laiche Laici Totale

1) Laurea in teologia — — — —
2) Licenza in teologia — 1 6 7
3) Baccellierato — — 5 5
4) Corso seminaristico — — 6 6
5) Facoltà 5° anno — 1 5 6
6) Facoltà 4° anno — — — —
7) Facoltà 3° anno — 1 2 3
8) Facoltà 2° anno — 1 4 5
9) Facoltà 1° anno — 2 2 4

10) SSCR - TESI 3 13 4 20
11) SSCR 4° anno 4 60 22 86
12) SSCR 3° anno — 15 9 24
13) SSCR 2° anno 3 15 18 36
14) SSCR 1° anno — 3 2 5

*) Nessun titolo eccles. 2 19 33 56

TOTALI 12 131 118 261



374

F - Suddivisione Insegnanti per anni di servizio

* SD SR SE RA LA LO Totale

1) Con 20 e più anni 20 1 — — 4 1 26
2) Da 15 a 19 anni 37 — 1 — 3 2 43
3) Da 11 a 14 anni 28 10 7 — 7 10 62
4) Con 10 anni 11 4 — — 3 3 21
5) Con 9 anni 3 1 1 — 2 8 15
6) Con 8 anni 5 4 1 — 1 6 17
7) Con 7 anni 6 5 3 1 3 10 28
8) Con 6 anni 4 3 1 1 15 13 37
9) Con 5 anni 6 1 2 — 10 12 31

10) Con 4 anni 12 1 2 — 25 3 43
11) Con 3 anni 7 1 2 3 24 16 53
12) Con 2 anni 5 8 1 4 11 11 40
13) Con 1 anno 8 4 2 3 23 22 62
14) Con mesi — 2 — — — 1 3

TOTALI 152 45 23 12 131 118 481

* SD = Sacerdoti Diocesani
SR = Sacerdoti Religiosi
SE = Sacerdoti Extra Diocesani
RA = Religiose
LA = Laiche 
LO = Laici

G - Suddivisione Insegnanti per anni di età

— 30 30-40 41-50 51-60 + 60 Totale

1) Sacerdoti diocesani 5 44 43 46 14 152
2) Sacerdoti religiosi 2 14 16 7 6 45
3) Sacerdoti extra diocesani 1 3 11 8 — 23
4) Religiose 1 1 5 5 — 12
5) Laiche 45 23 43 15 5 131
6) Laici 47 45 14 12 — 118

TOTALI 101 130 132 93 25 481



375

OSSERVAZIONI - SINTESI
SULLA SITUAZIONE DEGLI INSEGNANTI DI RELIGIONE 

PER L’ANNO 1981-82

I - Situazione generale

1) Sacerdoti
a) Il numero dei sacerdoti che nel 1980-81 era di 252 su un totale di 494 

insegnanti di religione, nell’anno scolastico 1981-82 è di 220 su un totale di 
481 insegnanti. Mentre il numero degli insegnanti è diminuito in complesso 
di 13 unità, il numero dei sacerdoti è diminuito di 32. Per la prima volta è 
inferiore alla metà di tutti gli insegnanti. In particolare i sacerdoti sono 
così distribuiti:

— 152 SD, l'anno scorso erano 170 (— 18)
— 45 SR, l’anno scorso erano 57 (— 12)
— 23 ED, l’anno scorso erano 25 (— 2).

b) Altro dato significativo riguarda l’età dei sacerdoti:
— 20 sono oltre i 60 anni: l’anno scorso erano 19 ( + 1)
— 61 sono tra i 51 e 60 anni: l’anno scorso erano 71 (— 10)
— 70 sono tra i 41 e 50 anni: l’anno scorso erano 73 (— 3)
— 61 sono tra i 30 e 40 anni: l'anno scorso erano 70 (— 9)
— 8 sono sotto i 30 anni: l'anno scorso erano 6 ( + 2)
E’ irrilevante l’aumento di due unità tra gli insegnanti sacerdoti sotto 

i 30 anni.
Molto preoccupanti sono altri due fatti:
— i sacerdoti diminuiscono nelle fasce di mezza età in numero con­

siderevole
— il persistere dello stesso numero di sacerdoti in età superiore ai 60 

anni forse vuol solo dire che sono in attesa di aver maturato una congrua 
pensione.

In base all'età bisogna prevedere che presto quasi 80 sacerdoti chiede­
ranno il pensionamento.

c) Per quanto riguarda gli anni di servizio, 92 sacerdoti hanno da 20 a 11 
anni di servizio. In particolare 58 ne hanno più di 15 e di questi ben 57 
sono diocesani.

128 sacerdoti hanno da 10 anni ad alcuni mesi di servizio.
In particolare appena 12 sacerdoti hanno un anno di servizio.

d) E’ inoltre interessante notare che su 303 insegnanti nelle SMI, 147 
sono sacerdoti. Mentre su 178 insegnanti delle SMS i sacerdoti sono 73.



376

2) Religiose
Sono 12. L’anno scorso erano 15. Di esse 1 sola è impegnata nelle 

superiori.

3) Religiosi non sacerdoti
Sono del tutto assenti.

4) Laici (personale maschile)
a) Sono 118 su 481 insegnanti. L’anno scorso erano 111. Sono aumen­

tati di 7.

b) Circa l’età:
— ben 43 sono sotto i 30 anni e 40 sono in età compresa tra i 30 e i 40 

anni. Sono quindi 83 i laici con età non superiore ai 40 anni.
— non ci sono laici oltre i 60 anni.

c) Circa gli anni di servizio
— solo 1 dei laici ha più di 20 anni di servizio
— solo 13 hanno più di 11 anni di servizio
— ben 105 sono sotto i 10 anni di servizio.
In particolare 22 hanno appena cominciato nell’81; 49 hanno appena 3 

anni di servizio. Dei 16 nominati nell’80, 5 hanno già lasciato.

d) Su 118 laici, 55 insegnano nelle SMI e 63 nelle SMS.

5) Laiche (personale femminile)
a) Sono 131 su 481 insegnanti. L’anno scorso erano 116, sono aumen­

tate di 15.

b) Circa l’età:
— ben 45 sono sotto i 30 anni e 22 in età tra i 30 e i 40 anni. Le laiche 

che non superano i 40 anni sono 67
— ci sono 5 laiche in età superiore ai 60 anni.

c) Circa gli anni di servizio
— solo 3 laiche hanno più di 20 anni di servizio
— solo 14 hanno più di 11 anni di servizio
— ben 114 sono sotto i 10 anni di servizio
— in particolare: 58 hanno appena 3 anni di servizio. Dalle 12 nominate 

nell’80, 1 sola ha lasciato
— 23 sono state nominate all'inizio di questo anno scolastico.

d) Su 131 laiche, 90 insegnano nelle SMI e 41 nelle SMS.

6) Confronto preti-laici
a) Il numero dei laici insegnanti di religione supera di almeno 20 unità 

quello dei sacerdoti.



377

b) Per quanto riguarda l’età:
— mentre i sacerdoti oltre i 60 anni sono 19, i laici sono appena 5
— mentre i sacerdoti sotto i 30 anni sono appena 7, i laici sono 88.

c) Per quanto riguarda gli anni di servizio:
— mentre ci sono 92 sacerdoti che hanno da 20 a 11 anni di servizio, i 

laici sono solo 31
— mentre sono 128 i sacerdoti sotto i 10 anni di servizio, i laici sono 229
— mentre i sacerdoti con 3 anni di servizio sono 38, i laici sono 107
— mentre i sacerdoti nominati nell'81 sono 12, i laici sono 45.

d) per quanto riguarda le scuole in cui prestano insegnamento:
nelle SMI ci sono 147 sacerdoti e 135 laici; nelle SMS ci sono 73 sacer­

doti e 104 laici.

II - Studi e formazione

a) Studi civili
La quasi totalità degli insegnanti è in possesso almeno del diploma di 

Scuola superiore. Un numero discreto è anche in possesso della laurea.

b) Studi ecclesiastici
Limitiamo il discorso agli insegnanti laici.
Di essi nessuno risulta in possesso di laurea
12 posseggono un titolo di grado accademico (licenza o baccalaureato) 

6 hanno fatto il corso seminaristico
18 stanno frequentando la facoltà teologica
20 hanno finito la SSCR, tesi compresa
86 hanno come titolo IV anno di SSCR. Il che vuol dire due cose certe: 

che al IV anno si sono iscritti; che la tesi non l’hanno ancora fatta. Non 
è però sicuro che questo titolo dica che il IV anno l’hanno frequentato e che 
hanno sostenuto tutti gli esami

65 stanno frequentando la SSCR
56 non risultano in possesso di titoli ecclesiastici ufficialmente rico­

noscibili
207 insegnanti di religione sono perciò in una situazione precaria o al­

quanto confusa per quanto riguarda i titoli di studio ecclesiastico.

III - Osservazioni conclusive

1) Età del corpo insegnante
E’ caratterizzata dall'evolversi di due fenomeni vistosi:
la presenza di un elevato numero di sacerdoti che dall'età media va 

verso e oltre i 60 anni;



378

la presenza di un numero ancora più elevato di laici con età assai 
giovane (150 sotto i 40 anni) ma con scarsa perseveranza (solo 5 oltre 
i 60 anni).

2) Mobilità
Le linee emerse dall’analisi dell'età del corpo insegnante confrontate 

con i dati relativi agli anni di insegnamento mettono in evidenza che 
mentre i sacerdoti danno garanzia di notevole stabilità (21 con più di 20 
anni di servizio; 37 con più di 15 anni), i laici danno scarse garanzie di 
stabilità. La stragrande maggioranza (176) non supera i 6 anni di servizio. 
In particolare 46 hanno un solo anno di servizio, 40 ne hanno appena 3. 
Dei 28 laici nominati nell'80 ne sono ancora in carica 22.

Poiché si prevede che nei prossimi anni il numero dei laici insegnanti 
salirà vistosamente, bisogna anche prevedere un notevole aumento della 
mobilità con conseguenze immaginabili per la capacità di insegnamento. 
Teoricamente si potrebbe anche dire che i laici hanno pochi anni di inse­
gnamento perché è solo da poco che vengono inseriti in modo così mas­
siccio. E’ però un fatto che la mentalità con cui accedono all'Insegnamento; 
l'inquadramento giuridico che loro riserva la scuola; la prospettiva del 
futuro e le constatazioni che di anno in anno l'UCD deve fare sono una 
prova che l'IR per i laici è per ora usato come un momento di passaggio.

3) Distribuzione per scuole
Sembra che sia troppo esiguo il numero di sacerdoti impegnati nel­

l’insegnamento nelle superiori a confronto del numero impegnato nelle 
inferiori. Questa esiguità diventa rilevante di fronte al dato relativo ai 
sacerdoti diocesani: 113 nelle medie inferiori, 39 nelle superiori. E’ un 
fenomeno che va analizzato con attenzione:

— Ci sono dei motivi obiettivi per una situazione di questo genere? 
E' immodificabile?

— Si deve riscontrare (al di là delle chiacchiere) una incuria della dio­
cesi per il mondo giovanile?

— Si deve concludere che i nostri sacerdoti hanno paura, pigrizia o 
impreparazione nel l'affrontare il mondo giovanile sul terreno del confronto 
culturale?

4) Formazione teologica
Dai dati di cui è in possesso l'UCD emerge una situazione poco chiara 

circa la possibilità di verificare e di qualificare la formazione teologica 
degli insegnanti di religione.

Su 249 laici insegnanti, ben 207 sono in una situazione precaria, o 
alquanto confusa per quanto riguarda i titoli di studio ecclesiastici.



379

IV - Proposte operative

a) Reperimento del personale
Attualmente questo problema non si pone tanto per l’aumento della 

popolazione scolastica (che è in diminuzione) quanto piuttosto per la 
forte diminuzione dei sacerdoti insegnanti.

Forse è un problema che va impostato con due strategie distinte 
tra SMI e SMS.

1) Insegnamento nelle SMI
Forse è opportuno operare perché gli insegnanti delle SMI siano il più 

possibile legati alla realtà locale. Bisogna perciò che ogni comunità locale 
preveda quali saranno le esigenze della SMI e programmi la preparazione 
di insegnanti.

Un primo passo in questo senso è dato dalla segnalazione di supplenti 
disponibili. Come preparazione di base si deve esigere un diploma di SMS 
a cui si aggiunga la formazione teologica presso la SSCR.

Il lavoro di analisi dei posti di insegnamento fatto dall’UCD zona per 
zona può dare buone indicazioni circa le esigenze delle zone stesse.

2) Insegnanti delle SMS
Le scuole medie superiori sono meno legate alla realtà locale; del resto 

il personale insegnante richiede qualifiche maggiori.
Sarebbe perciò auspicabile che si inserissero nella scuola i sacerdoti 

particolarmente preparati e vicini al mondo giovanile.
Sarebbe bene che gli istituti di scuola superiore più grandi avessero 

almeno un sacerdote con funzioni di collegamento e di coordinamento 
degli altri insegnanti di religione.

Se non mettiamo sacerdoti nelle scuole superiori perdiamo la possi­
bilità di un vasto contatto con i giovani e quel che è peggio finiscono per 
occupare posti di insegnante delle persone inadatte, con conseguenze 
facilmente immaginabili. E’ proprio nelle scuole superiori che si trovano 
oggi gli insegnanti di religione più problematici sotto tanti punti di vista.

3) In genere: non bisogna desistere dal chiedere alle diocesi con un 
maggior numero di sacerdoti, alle famiglie religiose sia maschili che fem­
minili, ai movimenti ecclesiali più preparati, che mettano a disposizione 
delle persone qualificate per l'IR.

b) Formazione e qualificazione
1) Si dimostrano utili gli incontri del lunedì per zone e per categorie. 

In genere hanno partecipato almeno il 50% degli interessati. Il più delle 
volte la partecipazione è stata largamente maggioritaria.



380

— I 4 incontri del mercoledì (3 ritiri e 1 giornata di studio) program­
mati al Cenacolo hanno registrato una partecipazione abbastanza costante 
e decisamente superiore a quella dello scorso anno: bisogna persistere 
nel proporre il mercoledì come giorno libero da dedicare a eventuali 
incontri. Ciò contribuisce a creare uno spirito comunitario tra insegnanti. 
Con molta lentezza.

— Il corso di aggiornamento ha avuto una partecipazione inferiore a 
quella auspicata.

Il calendario degli incontri annuali per insegnanti sembra avere un 
ritmo abbastanza tranquillo e ragionevole; non si tratta né di togliere né 
di aggiungere: si tratta di insistere perché diventino un’abitudine; e soprat­
tutto è importante trovare dei contenuti aderenti alle reali esigenze degli 
insegnanti, perché non si riducano a delle pure formalità che finirebbero 
per estinguersi.

2) Per la qualificazione bisogna far di tutto perché gli insegnanti fre­
quentino la SSCR: diano esami e facciano la tesi.



ARREDAMENTI
CHIESE il

Via Vandalino, 23 - 25 
10141 TORINO - ® 790.405



VOCE & MUSICA

10152 TORINO - VIA BIELLA 18A - TEL. (011) 47 24 55

ANNUNCIAMO L’APERTURA DELLA NUOVA SEDE IN

VIA BIELLA 18 (a 50 m. dal centro Valdocco-Maria Ausiliatrice)

dove potremo illustrarvi la qualità e la competitività dei nostri prodotti, 
prerogative confermate dal sempre crescente numero delle nostre realiz­
zazioni.

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile
—• amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 

organo elettronico
— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 

stereo 7 normali)
— sistemi di allarme professionali.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE
- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E' l’unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI
- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI
- REVISIONI - ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L'attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
deH’impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

Agente di zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458
PIEMONTE: i Via Delle Viole 12 - 10025 PINO TORINESE

f Assistenza tecnica e deposito • Tel. (011) 346269 TORINO



SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE - INCENDIO • FURTI . CRISTALLI - VITA • FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE • TRASPORTI - INFORTUNI - RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI - CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Tonno:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cernaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.

À 
a

1

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio

DISTILLERIA LIQUORI

i ALPESTRE

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

offre per i 
Banchi di Beneficenza.

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il
NEGOZIO-VENDITAr

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISIT ATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

FABBRICA D'ORGANI A CANNE

GABRIELE TRABIA - TORINO
Organi da chiesa normali e di piccole dimensioni da collocare 
in presbiterio, realizzati su modelli barocchi o moderni a fun­
zionamento meccanico.

RESTAURO ORGANI STORICI
e recenti; revisioni, ripristini, accordature e manutenzioni; pe­
rizie e preventivi a richiesta, pagamenti dilazionati.

Torino, Via Santa Giulia n. 27 - Tel. (011) 88.52.41 . 88.78.44



ORARIO DEGLI UFFICI DIOCESANI

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72
ore 9-12,30 (giorni feriali, escluso venerdì)

Tribunale Diocesano per le Cause dei Santi - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (su appuntamento con il responsabile mons. Luciano — tei. 50 25 35
— e per istruttorie di Processi)

Tribunale Ecclesiastico Regionale - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 - 15,30-17,30 (escluso sabato pomeriggio)

Curia Metropolitana
Gli uffici sono aperti in ogni giorno feriale. Sono chiusi il giovedì-venerdì- 

sabato santo, il 24 giugno (festa del Patrono della città di Torino), nei giorni 
festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo 
ufficio. Il sabato pomeriggio tutti gli uffici rimangono chiusi.
Vicari Generali

Mons. Valentino Scarasso tei. 54 49 69 - 54 52 34 (ab. 969 78 62)
ore 9-12 (compreso sabato)
Mons. Franco Peradotto tei. 54 70 45 - 54 18 95 (ab. 27 33 91)
ore 9-12 (compreso sabato)

Vicari Episcopali Territoriali tei. 54 70 45 - 54 18 95
ricevono, in Curia, Ufficio dei Vicari, solo il lunedì mattina
Don Leonardo Bircio, ab. Volpiano tei. 988 21 70 - 988 20 76
Don Giorgio Gonella, ab. Piobesi Torinese tei. 965 74 50
Don Rodolfo Reviglio, ab. Pianezza tei. 967 63 23

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana S.D.B. (ab. 50 46 76)
riceve il lunedì ore 9-12 nell’Ufficio Religiosi tei. 54 49 69 - 54 52 34 
mercoledì ore 15-18 nell’Ufficio Vicari Episcopali tei. 54 70 45 - 54 18 95 
Ufficio (can. Giuseppe Ruata) tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12 (escluso sabato)

Prima Sezione: Servizi generali

Cancelleria e Ufficio Matrimoni tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 8,30-12 (compreso sabato)

Archivio tei. 54 49 69 - 54 52 34 - ore 8,30-12 (escluso sabato)
Ufficio Amministrativo tei. 54 18 98 - 54 59 23

ore 9-12 (compreso sabato)
Assistenza Clero tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 lunedì-martedì-venerdì
Assicurazioni Clero tei. 54 33 70

ore 9,30-12 (compreso sabato)
Opera Diocesana per la preservazione della fede - Torino Chiese

tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 - 15,30-18 (escluso sabato)



Seconda Sezione: Pastorale fondamentale
Ufficio catechistico tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio liturgico tei. 54 26 69

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio Caritas diocesana tei. 53 71 87

ore 9-12 - 15,30-18,30 (escluso sabato pomeriggio)

Terza Sezione: Pastorale speciale
Centro missionario diocesano tei. 51 86 25

ore 9-12,30 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Pastorale della famiglia tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Paolo Alesso (ab. 749 61 96)
ore 9-12 martedì - 17-20 giovedì

Ufficio pastorale della famiglia: ore 9-12 martedì e giovedì
Ufficio pastorale giovanile: ore 9-12 martedì
Ufficio pastorale anziani e pensionati tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 lunedì-mercoledì-venerdì
Ufficio pastorale tempo di malattia e Delegato arcivescovile per gli ospedali 

tei. 53 09 81 - ore 9-12
Pastorale della scuola e della cultura tei. 53 09 81

Delegato arcivescovile don Giuseppe Pollano (ab. 54 62 35)
Ufficio Scuola: ore 15-18 (escluso sabato)
Pastorale delle comunicazioni sociali tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Francesco Meotto S.D.B. (ab. 521 18 10 - uff.
521 14 41) - ore 15-18 martedì

Ufficio comunicazioni sociali
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)

Pastorale sociale e del lavoro
Via Vittorio Amedeo n. 16 - tei. 54 31 56 - 54 58 13
Delegato arcivescovile don Leonardo Bircio (ab. 988 21 70 - 988 20 76)

Ufficio pastorale del lavoro: ore 14,30-18,30 (escluso sabato)
Ufficio migrazioni: Delegato diocesano don Michele Giacometto (ab. 73 71 50)
Pastorale del turismo e del tempo libero

Responsabile don Filippo N. Appendino (ab. 863 12 79)

N. 5 - Anno LIX - Maggio 1982 - Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54.54.97 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop. 10023 Chieri (Torino), Tel. 947.27.24


