
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

10 - OTTOBRE
Anno LIX
Ottobre 1982
Spediz. abbonarci postale 
mensile - Gruppo 3°-70



Rivista
Diocesana
Torinese (=rdto)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia

Anno LIX - Ottobre 1982

Sommario
pag.

Atti della Santa Sede
Lettera del Papa ai Ministri Generali degli Ordini Francescani per l’ot­

tavo centenario della nascita del Poverello di Assisi: San Francesco 
uomo di perfetta letizia, operatore di pace e di fraternità universale 557

Il Santo Padre ai Presidenti delle Caritas diocesane d’Italia: Per una 
sempre più efficace animazione della moderna attività caritativa 567

Il Papa per la pace in tutto il Medio Oriente:
— Riconoscere ed accogliere i diritti di tutti i popoli 571
— Si spezzi la catena dei lutti, si riprendano dialogo e trattative 573 
— La viva deplorazione del Papa per l'atto terroristico di Roma 574

Il Santo Padre ai Foyers des Equipes Notre-Dame: La realtà del matri­
monio cristiano trasfigurata dalla Nuova Alleanza 579

I pellegrinaggi italiani di Giovanni Paolo II:
— Alla Messa nel Monastero di Fonte Avellana: La spiritualità ca­
maldolese riserva di grazia per l'umanità 583
— L'omelia nella Basilica di S. Antonio a Padova: Predicazione e pe­
nitenza ministeri irrinunciabili e preziosi 587
— A Brescia nel ricordo del predecessore Paolo VI: il messaggio 
evangelico della giustizia come condizione fondamentale delia pace 591 
— Per l’inaugurazione a Brescia dell’Istituto Paolo VI: Paolo VI dono 
del Signore alla Chiesa e all’umanità 595

Il Papa al pellegrinaggio del Carmelo Teresiano d'Italia: Oggi si chiede 
ai cristiani una testimonianza di preghiera 600

Lettera del Cardinale Segretario di Stato per la Giornata del Migrante: 
Specifica presenza ecclesiale nelle strutture e negli organismi per 
la pastorale delle migrazioni 603

Atti del Cardinale Arcivescovo
Omelia nella Basilica di S. Pietro: il messaggio di S. Teresa, la creatura 

dei desideri immensi 609
Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Pubblicato il secondo volume del catechismo dei ragazzi « lo ho scelto 

voi »: 
— Presentazione 613
— I Vescovi ai ragazzi d'Italia 616

Curia Metropolitana
Vicariato Generale: Offerte per intenzioni di Messe - Facoltà per bina­

zioni e trinazioni 617
Cancelleria: Rinuncia - Trasferimenti - Nomine - Ufficio diocesano co­

municazioni sociali - Torino: Variazione dell’art. 6 dello Statuto e 
nomina dei responsabili degli ambiti di attività - Parrocchia di S. 
Pietro in Vincoli - Lanzo Torinese: Affidamento alla Società Salesiana 
di S. Giovanni Bosco. Ispettoria Subalpina Maria Ausiliatrice. Torino - 
Erezione di nuova parrocchia - Autorizzazione al ministero sacerdo­
tale sotto la giurisdizione dell'Ordinariato Militare per l’Italia e chia­
mata in servizio - Sacerdoti « fidel donum » in America Latina - Sa­
cerdote diocesano. Termine degli studi - Sacerdote extradiocesano 
rientrato nella propria diocesi - Sacerdote extradiocesano in diocesi - 
Cambio indirizzi e numeri telefonici - Sacerdoti defunti 622

Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - Amministrazione: Corso Mat­
teotti, 11 - 10121 Torino - c.c.p. n. 25493107



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LIX Ottobre 1982

ATTI DELLA SANTA SEDE

Lettera del Papa ai Ministri Generali degli Ordini Francescani 
per l’ottavo centenario della nascita del Poverello d’Assisi

San Francesco uomo di perfetta letizia, 
operatore di pace e di fraternità universale

« Splendeva come fulgida stella nel buio della notte e come luce 
mattutina diffusa sulle tenebre »: con queste parole Tommaso da Celano, 
il primo biografo, presentò S. Francesco d’Assisi (1). Lo stesso elogio, 
mentre si celebra l’ottavo centenario della nascita di questa eccelsa figura, 
sembra opportuno ripetere oggi. Già il 3 Ottobre 1981, ad un gran 
numero di aderenti alle quattro Famiglie Francescane, alle religiose ed 
a coloro che seguono la via tracciata dal Serafico Padre riuniti nella Basi­
lica di S. Pietro unitamente ad altri numerosi fedeli radunati con il 
Vescovo nella Cattedrale di Assisi, avevo rivolto la mia parola per ini­
ziare questo anno centenario. Ora, quasi per proseguire il discorso ini­
ziato allora, desidero con questa Lettera evidenziare alcuni punti del 
magistero evangelico incarnati dal Santo e comunicare con voi, e per il 
vostro tramite con quanti più possibile, lo stesso messaggio agli uomini 
nostri contemporanei.

Uomo del consenso universale

Nel libro I fioretti di S. Francesco si legge che un giorno frate Mas- 
seo, uno dei primi compagni del Poverello, rivolse al Santo questa do­
manda: « Perché a te tutto il mondo viene dietro? » (2). A distanza di 
otto secoli dalla nascita di S. Francesco, questa domanda conserva tutta 
la sua attualità. Appare, anzi, più giustificata oggi che allora. Non solo, 
infatti, è andata ingrossandosi, in questi otto secoli, la schiera di coloro 
che hanno seguito da vicino le orme di Francesco, abbracciando la regola 
di vita da lui tracciata, ma anche l’ammirazione e la simpatia di tutti gli 



558

uomini, anziché affievolirsi col passare del tempo — come suole avve­
nire nelle cose umane — si sono fatte sempre più profonde e universali, 
lasciando un’impronta indelebile, nella spiritualità cristiana, nell’arte, 
nella poesia, e in quasi tutte le espressioni della civiltà occidentale. La 
Nazione italiana che ha avuto il privilegio di donargli i natali lo ha eletto 
suo principale Patrono, insieme con l’altra grande sua figlia, Caterina 
da Siena. Il suo nome ha varcato, poi, i confini d’Europa, tanto che a 
ragione si può ripetere di Francesco d'Assisi che dovunque viene predi­
cato il Vangelo, nel mondo intero, si parla anche, in suo onore, di ciò 
che egli ha fatto (3).

Francesco appare come l’uomo del consenso universale, nel senso 
che tutti gli uomini che sono venuti a conoscenza del suo tenore di vita 
si accordano nel ritenere pienamente valido il modello di umanità da 
lui realizzato. Di qui l’opportunità di riporci, in questo anno cente­
nario, l’ingenua domanda di frate Masseo: perché tutto il mondo va 
dietro a Francesco d’Assisi?

Una prima risposta a tale domanda sembra potersi esprimere così: 
gli uomini ammirano e amano il Santo d’Assisi perché vedono realizzate 
in lui, in maniera esemplare, quelle cose alle quali essi maggiormente 
anelano, senza tuttavia riuscire spesso a raggiungerle nella propria esi­
stenza, e cioè la gioia, la libertà, la pace, l’armonia e la riconciliazione 
tra di loro degli uomini e delle cose.

In tutti vede dei fratelli

E in verità tutte queste cose e altre ancora brillano con singolare 
splendore nella vita del Poverello d’Assisi.

Anzitutto la gioia. Francesco è conosciuto come l’uomo della per­
fetta letizia. Durante tutta la sua vita, « il suo più alto e appassionato 
impegno fu quello di possedere e conservare in se stesso la gioia spiri­
tuale » (4). Spesso — narrano le fonti — non riusciva a contenere 
dentro di sé l’impeto della gioia e allora usciva in esclamazioni di giubilo 
alla maniera dei giullari, mimando con pezzi di legno i suonatori di viola 
e cantando in francese le lodi di Dio (5). La gioia di Francesco è figlia 
dello stupore con cui egli, nella semplicità e innocenza del suo cuore, 
sa contemplare ormai tutte le cose e gli avvenimenti; ma è figlia, soprat­
tutto, della speranza che c’è nel suo cuore e che gli fa esclamare: « Tanto 
è il bene ch’io aspetto, che ogni pena m’è diletto » (6).

Francesco non usa quasi mai la parola libertà, ma tutta la sua vita 
fu, in realtà, una straordinaria espressione di libertà evangelica. Tutti i 
suoi atteggiamenti e le sue iniziative traducono l’interiore libertà e spon­
taneità dell’uomo che ha fatto della carità la sua legge suprema e che 
è perfettamente radicato in Dio. Uno dei tanti segni di ciò si ha nella 



559

libertà da lui lasciata ai suoi frati, in accordo con il Vangelo, di potersi 
cibare di ogni cosa che venisse loro posta innanzi (7). La libertà di Fran­
cesco non si oppone all’obbedienza alla Chiesa e anzi « a tutti gli uomini 
di questo mondo » (8), ma, al contrario, scaturisce proprio da essa. In 
lui brilla di singolare luce l’ideale originario dell’uomo, di essere libero 
e sovrano nell’universo, nell’obbedienza a Dio (9). Qui risiede anche 
la straordinaria familiarità e docilità delle creature tutte nei confronti del 
Poverello, per cui gli uccelli si fermano ad ascoltare la sua predica (10), 
il lupo, secondo la nota leggenda, si ammansisce alla sua parola (11) e 
il fuoco stesso diventa « cortese » con lui, mitigando il suo ardore (12). 
« Camminando per la via dell’obbedienza e della perfetta sottomissione 
alla volontà divina — scrive il suo primo biografo — egli si meritò sì 
grande potere da farsi obbedire dalle creature » (13). La libertà di Fran­
cesco fu, poi, soprattutto, frutto della sua povertà volontaria che lo 
affrancò da ogni cupidigia terrena e ansietà, facendo di lui uno di quegli 
uomini che — al dire dell’Apostolo — non hanno nulla e invece posseg­
gono tutto (14).

Oltre che l’uomo della perfetta letizia e della libertà, Francesco è 
rimasto nella memoria dell’umanità come il santo della pace e della fra­
ternità universale. La radice ultima della pace di Francesco è Dio stesso, 
al quale egli si rivolge in preghiera con le parole: « Tu sei mitezza. 
Tu sei il protettore. Tu sei il custode » (15). Essa, tuttavia, ha preso 
una forma e dei contenuti umani in Gesù Cristo, il quale è diventato 
« la nostra pace » 16); in Lui — scrive il Santo citando le parole del­
l’Apostolo — « tutte le cose che sono in cielo e in terra sono state paci­
ficate e riconciliate a Dio onnipotente » (17). « Il Signore ti dia pace » 
fu il saluto che Francesco, per divina rivelazione, rivolse a tutti gli 
uomini (18). Egli fu davvero, secondo la parola evangelica, « un opera­
tore di pace » (19); infatti « tutta la sostanza delle sue parole mirava 
a spegnere le inimicizie e a gettare le fondamenta di nuovi patti di 
pace » (20). Riportò la pace tra i diversi ceti sociali di una stessa città 
in lotta sanguinosa tra di loro, mettendo in fuga, con la sua preghiera, i 
demoni fautori di discordia (21); ristabilì la pace tra città e città, tra 
clero e popolo e anche, secondo la leggenda, tra uomini e fiere. La pace, 
secondo Francesco, passa attraverso il perdono; ecco perché volendo in­
durre alla pace il podestà e il Vescovo di Assisi in lite tra di loro, fece 
aggiungere al suo Cantico di frate sole le note parole: « Laudato si, mi 
Segnore, per quilli ke perdonano per lo tuo amore » (22).

Francesco non vede in nessun uomo un nemico, ma in tutti vede 
dei fratelli. Questo lo portò a superare tutte le barriere del suo tempo 
e ad annunciare l’amore di Cristo perfino ai Saraceni, realizzando un 
albore di quello spirito di dialogo e di ecumenismo tra uomini di diversa 
cultura, razza e religione che appare come una delle più belle conquiste 



560

dei nostri tempi. Francesco estese, anzi, questo sentimento di fraternità 
universale a tutte le creature anche inanimate: al sole, alla luna, alla 
acqua, al vento, al fuoco, alla terra, che chiamò, rispettivamente, fratelli 
e sorelle e che circondò sempre di delicato rispetto e tenerezza (23). 
« Abbraccia — è scritto di lui — tutti gli esseri creati con un amore 
e una devozione quale non si è mai udita, parlando loro del Signore ed 
esortandoli alla sua lode » (24). In considerazione di questo fatto e per 
venire incontro ai desideri di quanti si preoccupano giustamente ai giorni 
nostri della preservazione di un ambiente umano sulla terra, con Lettera 
Apostolica del 29 Novembre 1979, ho dichiarato S. Francesco d’Assisi 
celeste Patrono di tutti i cultori dell’ecologia (25). L’atteggiamento di 
Francesco costituisce, però, nello stesso tempo, la migliore testimonianza 
che non si salvano le creature e gli elementi della terra da un’ingiusta e 
dannosa manomissione, se non considerandoli nella luce biblica della 
creazione e della redenzione, come creature, cioè, affidate alla respon­
sabilità, non al capriccio, dell’uomo e che, insieme con lui, attendono 
di essere, esse pure, liberate dalla schiavitù della corruzione, per entrare 
nella libertà della gloria dei figli di Dio (26).

Giunse alla gioia attraverso la sofferenza

Ho ricordato fin qui alcune delle cose per le quali l’umanità intera 
è fiera di Francesco d’Assisi e non cessa di tributargli la sua ammira­
zione: la gioia, la libertà, la pace e la fraternità universale. Se, però, 
ci fermassimo qui, non si tratterebbe, appunto, che di una sterile ammi­
razione, che poco o nulla avrebbe da insegnare all’uomo d’oggi circa 
il modo di raggiungere, anche lui, quegli stessi beni. Sarebbe come voler 
cogliere i frutti, senza passare attraverso il tronco e la radice dell’albero. 
Perché questa celebrazione centenaria di Francesco lasci davvero un 
segno nelle coscienze, occorre risalire alla radice e scoprire per quale 
via tali meravigliosi frutti fiorirono nella vita del Poverello. La pace, 
la gioia, la libertà e l’amore non si trovarono, infatti, riuniti nell’animo 
di Francesco per un fortunato caso o dono di natura, ma grazie a una 
decisione e a un processo drammatico che egli racchiude nell’espressione 
« fare penitenza » e che così descrive all’inizio del suo Testamento: 
« Il Signore concesse a me, frate Francesco, d’incominciare così a far 
penitenza, poiché, essendo io nei peccati, mi sembrava cosa troppo amara 
vedere i lebbrosi; e il Signore stesso mi condusse tra loro e usai con essi 
misericordia. E allontanandomi da essi, ciò che mi sembrava amaro mi fu 
cambiato in dolcezza di anima e di corpo. E di poi, stetti un poco e 
uscii dal mondo » (27).

« Fare penitenza », o « vivere in penitenza » è l’espressione che più 
frequentemente ricorre negli scritti del Santo e che meglio riassume 



561

tutta la sua vita e la sua predicazione. In un momento decisivo della sua 
nuova vita, egli aprì il libro del Vangelo ed ebbe da Cristo una parola 
che segnò tutto il resto dei suoi giorni: « Chi vuol venire dietro di me, 
rinneghi se stesso » (28). Il rinnegamento di sé fu la via attraverso cui 
Francesco « trovò » la sua vita (29). Egli giunse alla gioia attraverso la 
sofferenza, alla libertà attraverso l’obbedienza e il totale rinnegamento 
di se stesso, all’amore per tutte le creature « odiando se stesso », cioè, 
secondo il linguaggio evangelico, vincendo l’egoismo. A frate Leone 
egli spiegò un giorno, andando per via, che la vera e perfetta letizia 
consiste nell’abbracciare, per amore di Cristo, ogni sorta di pena e di 
tribolazione (30).

« Vivere nella penitenza » significò, per Francesco, riconoscere, in 
tutta la sua gravità, la realtà del peccato; vivere in un costante penti­
mento davanti a Dio ed esprimere concretamente questo suo interiore 
pentimento e dolore attraverso una severa ascesi, fino a sentire il biso­
gno, prima di morire, di chiedere perdono « a frate corpo » per la du­
rezza con cui l’aveva trattato in vita (31).

Tutta questa via seguita da Francesco si riassume, nel linguaggio 
cristiano, in una parola: la croce. Francesco d’Assisi fu ed è, per la 
Chiesa, un richiamo perentorio alla centralità del kerygma della croce. 
Si direbbe quasi che Dio volle servirsi del Poverello per piantare nuova­
mente l’albero di vita « in mezzo alla piazza della città » (32), cioè in 
mezzo alla Chiesa. Per questo, recatomi in pellegrinaggio sulla tomba 
del Santo, in questo anno centenario della sua nascita, ho sentito il biso­
gno di pregarlo con queste parole: « Il segreto della tua ricchezza si 
nascondeva nella croce di Cristo... insegnaci, così come l’apostolo Paolo 
ha insegnato a Te, a non avere ”altro vanto che nella croce del Signore 
nostro Gesù Cristo” » (33).

Il Crocifisso accompagnò Francesco dall’inizio alla fine della sua 
nuova vita, fino a segnarlo anche esteriormente, sulla Verna, con l’im­
pressione delle Sacre Stimmate e fare così di lui « una rappresentazione 
al vivo del Crocifisso »(34). Tutto in lui è modellato sul Cristo croci­
fisso; anche la sua povertà radicale ha come movente ultimo la sequela 
del Crocifisso. Vicino alla morte, Francesco riassunse la sua straordinaria 
esperienza spirituale con queste semplici ma profondissime parole: « Co­
nosco Cristo povero e crocifisso! » (35). In realtà, egli visse, dal mo­
mento della sua conversione, in uno stato di permanente stigmatizzazione.

Ritornando perciò alla domanda iniziale: « Perché tutti a te? », ora 
sappiamo che la risposta è contenuta nelle parole di Cristo: « Io, quando 
sarò elevato da terra, attirerò tutti a me »(36). Sì, tutti gli uomini sono 
attirati da Francesco d’Assisi, perché egli, a imitazione del suo divino 
Maestro, ha accettato di essere « elevato da terra », cioè crocifisso, così 



562

da non essere più lui a vivere, ma Cristo in lui, secondo la parola del­
l’Apostolo (37).

A un mondo come il nostro proteso con tutte le sue forze al supe­
ramento della sofferenza, ma che non vi riesce e anzi sembra precipitare 
in un’angoscia tanto più profonda quanto più si sforza di eliminare quelle 
che ritiene le cause principali della sofferenza stessa, Francesco d’Assisi, 
senza molte parole, ma con la straordinaria credibilità della sua vita, 
ricorda la via cristiana a questo traguardo che consiste nel vincere, attra­
verso la partecipazione alla Croce di Cristo, la causa ultima della soffe­
renza e dell’ingiustizia che è il peccato e soprattutto il peccato dell’egoi­
smo. Crocifiggendo in sé il proprio « io » vecchio, l’uomo supera il punto 
morto dell’individualismo che tende ad asservire ogni cosa al proprio 
interesse, rompe, per così dire, il cerchio della vetustà e della morte ed 
entra in un nuovo cerchio che ha per centro Dio e per confini tutti i 
fratelli. Diventa, insomma, « nuova creatura » in Cristo (38).

In questo senso, il centenario della nascita di S. Francesco che sta 
per concludersi costituisce una provvidenziale preparazione al Sinodo 
dei Vescovi che si terrà nel 1983 sul tema: « Riconciliazione e peni­
tenza nella missione della Chiesa ». Egli che conobbe per esperienza la 
straordinaria fecondità racchiusa nella decisione di « fare penitenza » 
ottenga anche a noi, cristiani di oggi, il dono di comprendere che non si 
diventa uomini nuovi, che conoscono la gioia, la libertà e la pace, se 
non riconoscendo il peccato che c’è in noi, accettando di passare attra­
verso un vero pentimento e facendo poi frutti degni di penitenza (39).

Carisma e missione profetica

Non posso terminare questo mio omaggio a S. Francesco nell’ottavo 
centenario della sua nascita, senza ricordare anche il suo speciale attac­
camento alla Chiesa e i vincoli di filiale devozione e di amicizia che lo 
legarono ai Romani Pontefici del suo tempo. Convinto che chi non 
costruisce con la Chiesa « disperde » (40), il Poverello si preoccupò, fin 
dal principio, di mettere la sua opera sotto l’approvazione e la prote­
zione della « Santa Romana Chiesa », « affinché — come scrisse nella 
sua Regola — sempre sudditi e soggetti ai piedi della medesima santa 
Chiesa, stabili nella fede cattolica, osserviamo la povertà, l’umiltà e il 
santo Vangelo del Signor nostro Gesù Cristo, che abbiamo fermamente 
promesso » (41). Di lui scrisse il suo primo biografo che « riteneva sacro­
santo dovere osservare, venerare e seguire in tutto e sopra ogni cosa gli 
insegnamenti della santa Chiesa Romana, nella quale soltanto si trova la 
salvezza. Rispettava i sacerdoti e nutriva grandissimo amore per l’intera 
gerarchia ecclesiastica » (42).

La Chiesa rispose a questa fiducia del Poverello accordandogli non 



563

solo l’approvazione della sua Regola, ma testimoniandogli altresì una 
speciale stima e benevolenza. Di tale amore di Francesco per la Chiesa 
ho parlato nel messaggio radiofonico per l’apertura di questo anno cen­
tenario, dicendo tra l’altro che « il carisma e la missione profetica di 
frate Francesco furono quelli di mostrare concretamente che il Vangelo 
è affidato alla Chiesa e che deve essere vissuto ed incarnato primaria­
mente ed esemplarmente nella Chiesa e con l’assenso ed il sostegno della 
Chiesa stessa » (43).

Le circostanze attuali della vita della Chiesa invitano, però, a con­
siderare più da vicino come si concretizzò nella pratica, questa parteci­
pazione attiva di Francesco alle vicende della Chiesa del suo tempo. 
Francesco visse in un’epoca caratterizzata da un grande sforzo di rinno­
vamento liturgico e morale della Chiesa che ebbe il suo punto culminante 
nel Concilio Ecumenico Lateranense IV del 1215. Non pochi ritengono 
che il Poverello fosse presente personalmente alle assise di tale Concilio; 
è certo, in ogni caso, che egli mostrò, in seguito, di essere perfettamente 
al corrente degli ideali e delle decisioni conciliari e di voler mettere la 
sua persona e la sua opera al servizio del progetto di rinnovamento ela­
borato dal Concilio. Ai canoni di tale Concilio e a una lettera del Sommo 
Pontefice Onorio ITI, si ispira manifestamente, usando talvolta le stesse 
parole, l’appassionata crociata eucaristica che il Santo intraprese a favore 
di un maggior decoro nelle chiese, dei tabernacoli e dei vasi sacri e 
soprattutto a favore di un rinnovato amore per « il santissimo Corpo e 
Sangue del Signore nostro Gesù Cristo » (44).

Più ancora, Francesco fece suo il programma di rinnovamento peni­
tenziale enunciato dallo stesso Sommo Pontefice Innocenzo III, nel suo 
discorso di apertura del Concilio Lateranense. In tale discorso, il grande 
Pontefice invitava tutta la cristianità, e specialmente il clero, a un rinno­
vamento attraverso la conversione e la riforma dei costumi e, ispirandosi 
al testo profetico di Ezechiele 9, indicava nel Tau (l’ultima lettera del­
l’alfabeto ebraico, avente la forma di una croce) il contrassegno di coloro 
che accettavano di crocifiggere la carne con le sue concupiscenze (45) e 
di piangere e gemere sulla ribellione del mondo contro Dio: « Chi porta 
tale segno sulla fronte — diceva il Pontefice — ha già sottomesso le 
proprie azioni al potere della croce » (46).

Francesco raccolse dalle labbra del Pontefice Romano questo invito 
alla purificazione e al rinnovamento della Chiesa e lo fece suo. Da quel 
giorno — è stato notato — cominciò a nutrire singolare devozione al 
segno del Tau; con esso firmava i suoi biglietti autografi, come quello 
a frate Leone, lo incideva sulle celle dei frati, ne parlava nelle sue esor­
tazioni, « quasi che — conclude S. Bonaventura, scrivendo la vita del 
Sano — tutto il suo impegno fosse, come dice il profeta, nel segnare il 



564

Tau sulla fronte degli uomini che gemono e piangono, convertendosi a 
Cristo sinceramente » (47).

Questi ed altri indizi mostrano che Francesco volle mettere umil­
mente la sua opera al servizio del programma di rinnovamento pro­
posto dalla gerarchia della Chiesa. A questo programma conciliare, egli 
diede l’appoggio insostituibile della sua santità. Essendosi prima reso 
totalmente disponibile allo Spirito, mediante l’assimilazione al Croci­
fisso, egli divenne un tramite attraverso cui lo Spirito stesso agì nella 
Chiesa per rinnovarla dall’interno in bellezza e santità (48). Tutto, il 
Poverello faceva — come amava dire lui stesso — « per divina ispira­
zione » (49), cioè mosso dal fervore dello Spirito Santo; egli non si ferma 
alle forme e alle leggi, ma in ogni cosa ricerca — secondo l’espressione 
giovannea a lui tanto cara — « lo Spirito e la vita » (50). Da qui la 
straordinaria efficacia rinnovatrice della sua persona e della sua vita. Egli 
fu un autentico promotore di rinnovamento della Chiesa, non per via 
di critica, ma per via di santità.

La Chiesa di oggi vive un momento simile, per certi aspetti, a quello 
in cui visse S. Francesco. Il Concilio Ecumenico Vaticano II ha lanciato 
un vasto programma di rinnovamento della vita cristiana. Ma — come 
scrivevo recentemente, nella Lettera per il XVI centenario del Concilio 
Ecumenico Costantinopolitano I — « tutta l’opera di rinnovamento della 
Chiesa che il Concilio Vaticano II ha così provvidenzialmente proposto 
e iniziato... non può realizzarsi se non nello Spirito Santo, cioè con l’aiuto 
della sua luce e della sua potenza » (51). Una tale azione decisiva dello 
Spirito Santo non si realizza, però, normalmente, se non attraverso degli 
strumenti umani, cioè attraverso degli uomini che si sono lasciati intera­
mente conquistare dallo Spirito di Cristo e possono perciò trasfonderlo, 
nei modi più diversi, sui fratelli.

Il centenario della nascita di Francesco ci appare, in questa luce, 
come una singolare grazia donata alla Chiesa in questo momento; esso 
contiene un appello soprattutto per i movimenti e le forze nuove susci­
tate oggi da Dio nella Chiesa a radicarsi con tutte le forze, come fece 
Francesco, nella Chiesa, a rinunciare ad avere ognuno un proprio pro­
gramma di rinnovamento, ma a mettere umilmente il proprio carisma 
al servizio del progetto elaborato dalla Chiesa nel recente Concilio Ecu­
menico. Anche oggi, come al tempo di Francesco, occorrono degli uomini 
resi nuovi dalla partecipazione alle sofferenze di Cristo (52), dei quali 
lo Spirito possa disporre liberamente per l’edificazione del Regno. Senza 
di ciò, tutte le migliori direttive e indicazioni del Concilio rischiano 
di rimanere lettera morta o, comunque, di non portare tutti i frutti 
desiderati per la Chiesa.

Un tale invito la Chiesa lo rivolge a tutti i suoi figli, ma, in questa 
circostanza, lo rivolge in modo tutto particolare a coloro che hanno scelto 



565

di seguire più da vicino le orme del Poverello nei diversi Ordini e Istituti 
religiosi da lui fondati, o che si ispirano al suo ideale di vita. Da essi la 
Chiesa si attende un rinnovato apporto di santità che quasi risusciti oggi 
il grande dono che fu a suo tempo, per il mondo, S. Francesco d’Assisi.

Confortato da questa speranza, a voi, diletti figli, ed alle Famiglie 
Religiose a cui siete preposti, alle claustrali ed alle Suore francescane, a 
tutti gli aderenti del Terz'Ordine Francescano imparto molto volentieri 
la Benedizione Apostolica, per implorare i doni del Cielo e come segno 
del mio affetto.

Dato in Roma, presso S. Pietro, il 15 Agosto 1982, Solennità della 
Assunzione della Beata Vergine Maria, quarto anno del Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II

NOTE

(1) Tommaso da Celano, Vita prima, 37: Fonti Francescane. Scritti e biografie di san Fran­
cesco d’Assisi, Assisi 1977, nr. 384 (cit. in seguito con la sigla FF).

(2) Cfr. I fioretti di S. Francesco, X: FF, 1838.
(3) Cfr. Mt 26,13.
(4) Leggenda perugina, 97: FF, 1653.
(5) Cfr. Tommaso da Celano, Vita seconda, 127: FF, 711.
(6) Considerazioni sulle stimmate, I: FF, 1897.
(7) Regola bollata, cap. III: FF, 86.
(8) Lodi delle virtù, 16: FF, 258; cfr. 1 Pt 2, 13.
(9) Cfr. Gen 1, 28; Sap 9, 2-3.

(10) Cfr. Tommaso da Celano, Vita prima, 58: FF, 424.
(11) Cfr. Fioretti, XXI: FF, 1852.
(12) Tommaso da Celano, Vita seconda, 166: FF, 752.
(13) Tommaso da Celano, Vita prima, 61: FF, 429.
(14) Cfr. 2 Cor 6, 10.
(15) Lodi di Dio Altissimo-. FF, 261.
(16) Ef 2, 14.
(17) Lettera al capitolo generale, 14: FF, 217; cfr. Col 1, 20.
(18) Testamento, 27: FF, 121.
(19) Cfr. Mt 5, 9.
(20) Tommaso da Spalato, Historia Pontificum Salonitanorum et Spalatensium: MGH, XXIX, 

p. 580: FF, 2252.
(21) Tommaso da Celano, Vita seconda, 108: FF, 695.
(22) Leggenda perugina, 44: FF, 1593.
(23) Tommaso da Celano, Vita prima, 77 e 80: FF, 455 e 458.
(24) Tommaso da Celano, Vita seconda, 165: FF, 750.
(25) AAS 71 [1979], p. 1509.
(26) Cfr. Rom 8, 21.
(27) Testamento, 1-4: FF, 110.
(28) Tommaso da Celano, Vita seconda, 15: FF, 601; cfr. Le 9, 23.
(29) Cfr. Mt 10, 39.
(30) Cfr. Della vera e perfetta letizia: FF, 278; Fioretti, 8: FF, 1836.
(31) Leggenda dei tre compagni, 14: FF, 1412.
(32) Cfr. Ap 22, 2.
(33) In L’Osservatore Romano, 13 Marzo 1982.
(34) Cfr. Gal 3, 1.
(35) Tommaso da Celano, Vita seconda. 105: FF, 692.
(36) Gv 12, 32.



566

(37) Cfr. Gal 2, 20.
(38) Cfr. 2 Cor 5, 17.
(39) Cfr. Le 3, 8.
(40) Cfr. Le 11, 23.
(41) Regola bollata, cap. XII: FF, 109.
(42) Tommaso da Celano, Vita prima, 62: FF, 432.
(43) In L’Osservatore Romano del 4 Ottobre 1981. In AAS 73 [1981] p. 731.
(44) Cfr. Concilio Lateranense IV, canoni 19-20 (ed. Conciliorum Oecumenicorum Decreta, 

a cura di G. Alberigo e altri, Bologna 1973, p. 244), e l’ep. Sane cum olim di Onorio III (ed. 
in Etudes Franciscaines 58, 1956, pp. 166 s.), da confrontare con la lettera di S. Francesco « A 
tutti i chierici sulla riverenza del corpo del Signore »: FF, 207-209.

(45) Cfr. Gal 5, 24.
(46) In Mansi, Conc. Coll. XXII, 968: PL 217, 675.
(47) S. Bonaventura, Leggenda minore, 2, 9: FF, 1347; cfr. anche, dello stesso autore, Leg­

genda maggiore, Prol. 2; FF, 1022.
(48) Cfr. Ef 5, 27.
(49) Regola non bollata, cap. XVI: FF, 42; S. Bonaventura, Leggenda maggiore X, 2: FF, 1177.
(50) Testamento, 15: FF, 115.
(51) Lettera «A Concilio Constantinopolitano I »: AAS lì [1981], p. 521.
(52) Cfr. Fil 3, 10.



567

Il Santo Padre ai Presidenti delle Caritas diocesane d’Italia

Per una sempre più efficace animazione 
della moderna attività caritativa

Validità ed attualità delle opere assistenziali promosse dalla Chiesa - Il fenomeno 
dell'emergenza dei « nuovi poveri »: handicappati, drogati, anziani emarginati - 
Rinnovare le strutture per meglio affrontare le emergenze e le necessità perma­

nenti - Fondamentale esigenza di promozione del volontariato

Il Santo Padre ha ricevuto in udienza, martedì 14 settembre, nella 
Sala degli Svizzeri del Palazzo Pontificio di Castel Gandolfo, gli oltre 
duecento partecipanti al IX Convegno nazionale dei responsabili delle 
« Caritas » diocesane d’Italia nel quale i rappresentanti di 124 Caritas 
diocesane compiono una riflessione e un bilancio sui dieci anni di 
attività di questo organismo caritativo fondato dalla Chiesa in Italia. 
Al centro del Convegno vi sono stati temi come quelli dei rapporti 
tra protezione civile e Chiesa, la collaborazione con le strutture del 
« Servizio civile » alternativo al servizio militare, la sensibilizzazione 
dei fedeli ai problemi del Terzo Mondo, la presenza della Caritas 
nelle parrocchie.
Il Papa ha rivolto ai presenti il seguente discorso:

Fratelli carissimi!

1. Sono sinceramente lieto di potermi incontrare oggi con voi, re­
sponsabili delle «Caritas» diocesane d’Italia, che vi siete riuniti a Roma 
per il nono Convegno nazionale, a dieci anni dall’inizio dell’attività della 
«Caritas» italiana, al fine di compiere, nella riflessione comunitaria e nel 
reciproco confronto, una attenta e documentata verifica sugli obiettivi, 
sui contenuti, sugli strumenti organizzativi e sul metodo di lavoro in 
rapporto agli indirizzi ricevuti dalla Sede Apostolica e dalla Conferenza 
Episcopale Italiana.

Nel salutare cordialmente il Presidente dell’Organismo, Monsignor 
Vincenzo Fagiolo e voi tutti rappresentanti delle varie Comunità dioce­
sane, vi esprimo il mio vivo compiacimento per le numerose beneme­
renze, che la «Caritas» nazionale e quelle locali hanno acquistato in 
questi dieci anni con la generosità e la tempestività, che hanno dimo­
strato nell’affrontare gravi problemi ed improvvise calamità — quali i 
disastrosi terremoti che si sono abbattuti su alcune Regioni d’Italia — 
dando una incisiva ed efficace testimonianza a tutto il Paese, e dimostran­
dosi sempre disponibili anche ad aiutare le popolazioni di altre Nazioni, 
in particolari e drammatiche situazioni di bisogno.

D’altronde l’istituzione della «Caritas», che fa seguito ad altre meri­
torie opere di assistenza, dettate alla coscienza ecclesiale da necessità di 



568

vario tipo, in cui vengono a trovarsi singole persone ed intere comunità, 
è fondamentalmente legata alla essenza stessa del messaggio cristiano, 
che è l’annuncio gioioso dell’amore di Dio per l’uomo e dell’impegno 
dell’uomo nell’amare Dio e gli uomini tutti, figli di Dio e fratelli in 
Cristo.

La pagina potente del Vangelo secondo blatteo, con la quale ci viene 
presentato il giudizio universale e definitivo, che Gesù Cristo, Signore 
e Giudice degli uomini e della storia, compirà alla fine dei tempi, è tutta 
articolata sul rapporto di carità manifestato per i «poveri», i suoi «fra­
telli più piccoli» (cfr. Mt 25, 31-46); e tale pagina è intimamente colle­
gata col discorso sul «comandamento nuovo», che Gesù rivolge ai suoi 
seguaci la vigilia della sua passione: «Vi dò un comandamento nuovo: 
che vi amiate gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei 
discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri ... Questo è il mio coman­
damento: che vi amiate gli uni gli altri, come io vi ho amati. Nessuno 
ha un amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici ... 
Questo vi comando: amatevi gli uni gli altri » (Gv 13, 34.35; 15, 
12-13.17).

2. La «Caritas», sia a livello diocesano che a livello nazionale — come 
d’altronde tutte le opere assistenziali, che la Chiesa continua a promuo­
vere — conserva in pieno la propria validità ed attualità. Come vi ricor­
dava Paolo VI nel discorso del 28 settembre 1972, « è vero che l’assi­
stenza pubblica viene man mano a compiere uffici affidati da secoli alla 
carità della Chiesa, ed è vero anche che la società moderna è più sensibile 
alle applicazioni della giustizia che all’esercizio della carità. Non per que­
sto, tuttavia, l’azione caritativa della Chiesa ha perduto la sua funzione 
nel mondo contemporaneo. La carità è sempre necessaria, come stimolo e 
completamento della giustizia» (Insegnamenti di Paolo VI, X [1972] 
p. 989). Anche nella società contemporanea, che cerca di promuovere 
sia delle legislazioni sia gli strumenti adatti a dare a tutti i cittadini una 
serena sicurezza in campo economico, sanitario, sociale, esistono pur­
troppo ancora situazioni di autentica povertà fisica e psicologica: gruppi 
di persone o singoli individui conducono una vita non certamente ade­
guata alla loro dignità umana; soffrono atrocemente la solitudine, l’abban­
dono, l’emarginazione, la discriminazione. Si assiste al fenomeno della 
emergenza di « nuovi poveri »: gli handicappati, per i quali le moderne 
leggi hanno sì già approntato leggi adatte alle loro menomazioni, ma che 
hanno urgente bisogno dell’affetto e della disponibilità di tutti, di una 
vera conversione di mentalità nei loro confronti; gruppi di giovani — ed 
il fenomeno è ormai salito a preoccupanti livelli di guardia — i quali, 
disillusi, cercano nella droga l’appagamento dei loro sogni spezzati; gli 
anziani, molti dei quali vivono in situazioni drammatiche, tollerati da una 



569

società che invece dovrebbe debitamente onorarli perché da essi ha rice­
vuto l’esempio di una diuturna dedizione al lavoro e il contributo costante 
e silenzioso al progresso civile della comunità.

E’ qui — nel mondo di tanti e tanti nostri fratelli bisognosi del nostro 
aiuto, del nostro affetto, delle nostre cure — che si inserisce l’opera per­
manente, indispensabile, continua, metodica della «Caritas», la quale deve 
anzitutto formare le coscienze dei fedeli all’imprescindibile esigenza della 
apertura, della disponibilità, della dedizione verso gli altri, con la con­
vinzione che ogni contributo che si dà alla comunità ecclesiale nella sua 
capacità di donarsi, costituisce un aiuto per la sua crescita nella maturità 
cristiana e per la incisività della sua testimonianza nel mondo: « Amando 
il prossimo ed interessandoti di lui — dice sant’Agostino, rivolgendosi 
quasi a ciascuno di noi — tu camminerai. Quale cammino farai, se non 
quello che conduce al Signore Iddio, a Colui che dobbiamo amare con 
tutto il cuore, con tutta l’anima, con tutta la mente? Al Signore non 
siamo ancora arrivati, ma il prossimo lo abbiamo sempre con noi. Porta 
dunque colui assieme al quale cammini, per giungere a Colui, con il quale 
desideri rimanere per sempre » (Tract. in Ioannis evangelium XVII, 9: 
PL 35, 1532).

3. Perché le varie «Caritas» siano preparate tempestivamente ed effi­
cacemente sia nei casi di emergenza sia nelle situazioni di necessità perma­
nente, occorrono delle strutture, delle persone, dei mezzi; occorre il co­
raggio di rinnovare la metodologia, in base alla esperienza, acquisita in 
questo decennio di intenso e fecondo lavoro. « Organizzarci per meglio 
animare la carità »: è proprio questo il tema di studio del vostro Conve­
gno, al fine di determinare i modi di una sempre più efficace presenza 
animatrice nell’ambito diocesano e nazionale. E’ in questo contesto che si 
rivela quanto mai opportuna la promozione del volontariato, cercando di 
superare le inevitabili ed oggettive difficoltà; curando la formazione di 
quanti sono aperti a quest’opera meritoria; puntando specialmente sui gio­
vani, così pieni di idee e di entusiasmo. Come vi dicevo nel mio incontro 
del 20 settembre 1979, « converrà ... aprire, soprattutto ai giovani, le 
prospettive di un volontariato della carità, che allo spontaneismo disper­
sivo e provvisorio sostituisca la funzionalità e continuità di un’organiz­
zazione razionale del servizio, inteso non soltanto come semplice appa­
gamento dei bisogni immediati, ma ben più come impegno volto a modi­
ficare le cause, che stanno all’origine di tali bisogni » (Insegnamenti di 
Giovanni Paolo II, II, ,2 [1979], p. 337).

L’opera dei Volontari, adeguatamente preparati e formati, sarà pre­
ziosa non soltanto per quello che essi opereranno a favore dei poveri e 
degli emarginati di vario tipo, ma anche per quello che essi offriranno ai 



570

fini della maturazione del processo di crescita collettiva ed unitaria della 
carità di Cristo.

Sono mete queste che esigono un continuo spirito di donazione, di 
umiltà, di abnegazione, di servizio. La «Caritas» italiana e le «Caritas» 
diocesane hanno già dato esempi commoventi di dedizione. Continuate 
con il medesimo entusiasmo, non lasciandovi scoraggiare dalle difficoltà 
e dalle incomprensioni!

A voi tutti presenti, ai vostri collaboratori ed a quanti nelle diocesi 
e nelle parrocchie d’Italia si impegnano, in silenzio operoso, a servire ed 
amare Cristo nei fratelli, va la mia Benedizione Apostolica, pegno di co­
piose grazie divine.



571

Il Papa per la pace in tutto il Medio Oriente

Riconoscere ed accogliere 
i diritti di tutti i popoli

Al termine dell’udienza generale di mercoledì 15 settembre il Santo 
Padre ha pronunciato il seguente discorso ricordando la scomparsa 
di Gemayel:

Fratelli e Sorelle.

Sono profondamente addolorato per la morte di Bechir Gemayel, Pre­
sidente eletto del Libano, provocata ieri da un disumano attentato che ha 
causato decine di morti e feriti.

Mi associo con spirito di intensa preghiera alla pena della famiglia del 
Presidente, delle famiglie delle altre vittime, e al lutto del Libano, che 
alle tragedie di questi ultimi anni vede aggiungersene un’altra, non meno 
grave, nella persona di Chi era stato designato a reggerne le sorti.

La mia riprovazione per un gesto di tale efferatezza è totale; com­
piango la vita barbaramente troncata di un uomo giovane e prestigioso 
e dei suoi collaboratori; e mi rattrista, come Capo della Cattolicità, la per­
dita di un figlio della Comunità Maronita. Il Nunzio Apostolico a Beirut 
mi ha informato che in un incontro avuto ieri con lui, poche ore prima 
dell’attentato, il Presidente Gemayel aveva tenuto a confermare al Rap­
presentante del Papa di sentirsi « un figlio devoto della Chiesa ».

Non posso nascondere inoltre la preoccupazione per le conseguenze 
che il drammatico evento potrebbe avere per il Libano stesso e per la 
tormentata regione del Medio Oriente.

Desidero qui rivolgersi a tutti i Libanesi, cristiani e non-cristiani, ed 
esortarli, con paterna sollecitudine ed affetto, a trarre motivo da questa 
tragica circostanza per rafforzare i loro legami, unirsi per il bene della 
patria e non consentire assolutamente che si producano reazioni di vio­
lenza o divisioni.

Il Libano ha bisogno di recuperare serenità e pace e la sovranità su 
tutto il suo territorio, nel rispetto dell’autorità legale; a questo fine il 
Paese necessita della collaborazione leale ed efficace di tutte le sue com­
ponenti etniche e religiose.

In queste settimane, concluso il tragico assedio di Beirut, si registra 
un intenso lavorìo diplomatico con un affiorare di proposte per rilanciare 
il negoziato ed aprire la strada ad una soluzione globale del conflitto del 
Medio Oriente.



572

La Santa Sede segue con attentissimo interesse queste iniziative ed 
apprezza ogni sforzo che si fa per favorire il dialogo, la trattativa, e per­
venire, finalmente, ad una composizione del conflitto.

Essa vuole contribuirvi con i mezzi che sono conformi alla sua natura 
e missione, sul piano dei principi morali, raffrontando ad essi le realtà 
concrete, per indicare le esigenze che a suo parere dovrebbero essere 
presenti nella ricerca delle soluzioni pacifiche.

La Santa Sede è convinta anzitutto che non potrà esserci vera pace 
senza giustizia; e che non ci sarà giustizia se non saranno riconosciuti 
ed accolti, in modo stabile, adeguato ed equo, i diritti di tutti i popoli 
interessati.

Tra questi diritti, primordiale ed imprescindibile è quello dell’esi­
stenza e della sicurezza su un proprio territorio, nella salvaguardia della 
identità propria di ciascuno.

E’ un dilemma che si dibatte in forma aspra tra due popoli, l’Israeliano 
e il Palestinese, i quali hanno visto simultaneamente, o alternativamente, 
oppugnati o negati tali loro diritti.

Il Papa, la Chiesa Cattolica guardano con simpatia e considerazione 
a tutti e due i popoli, eredi e custodi di tradizioni religiose, storiche 
e culturali diverse, ma ambedue ricche di valori parimenti rispettabili.

Qualche mese fa all’Angelus di Domenica 4 aprile scorso ho osato por­
re questo interrogativo preciso: « E’ irreale, dopo tante delusioni, auspi­
care che un giorno questi due popoli, ognuno accettando 1’esistenza e la 
realtà dell’altro, trovino la via di un dialogo che li faccia approdare ad 
una soluzione equa, in cui ambedue vivano in pace, in propria dignità 
e libertà, mutuamente dandosi il pegno della tolleranza e della riconci­
liazione? ». Oggi rilancio con più forza la domanda, e anche con la fiducia 
che la dolorosa esperienza vissuta in questi mesi possa affrettare la rispo­
sta affermativa delle parti, incoraggiate e sostenute dalla solidarietà e 
collaborazione dei Paesi amici di entrambe, e abbandonando ogni ricorso 
alla guerra, alla violenza e a tutte le forme di lotta armata, alcune delle 
quali sono state in passato particolarmente spietate e disumane.

Al culmine di questo faticoso cammino di pace, per la riconciliazione 
e l’incontro tra popoli diversi, vedo idealmente levarsi come un faro lu­
minoso che invita alla comprensione e all’amore, la Città Santa di Geru­
salemme.

E’ la Città di Dio, che Egli ha fatto oggetto delle sue compiacenze e 
dove ha rivelato i grandi misteri del suo amore per l’uomo. Gerusalemme 
può divenire anche la città dell’uomo, nella quale i credenti delle tre 
grandi religioni monoteistiche — il Cristianesimo, l’Ebraismo, e l'Islam — 
vivano in piena libertà e parità con i seguaci delle altre comunità reli­



573

giose, nella riconosciuta garanzia che la Città è patrimonio sacro di tutti 
per attendere alle attività che nobilitano l’uomo: l’adorazione del Dio 
Unico, la meditazione, le opere di fraternità.

Prego il Signore, e vi invito a farlo con me, affinché per tutto il Medio 
Oriente, e specialmente per Gerusalemme, per la Terra Santa e per il 
Libano, si avverino presto questi aneliti ed auspici di pace.

Si spezzi la catena dei lutti 
si riprendano dialogo e trattative

La profonda partecipazione interiore del Santo Padre al dramma che 
sta vivendo in questi giorni il popolo libanese ha dato una caratteriz­
zazione particolare all’incontro domenicale del 19 settembre a Castel 
Gandolfo per 1’« Angelus ». La voce del Papa era grave, dolente, a 
tratti sommessa. Il valore della partecipazione dei fedeli alla pre­
ghiera ha rischiarato, a tratti, il suo volto. Ma proprio la preghiera 
comune ha avuto un'intensità speciale per l’intenzione che Giovanni 
Paolo ha inteso attribuire ad essa per il grande sogno della pace 
nel mondo. Queste le parole dedicate dal Papa agli eventi mediorien­
tali, dopo il breve discorso che ha preceduto la preghiera mariana:

Con animo colmo di amarezza e profondo dolore ho appreso le notizie 
sugli orrendi massacri compiuti nei campi palestinesi di Beirut. Si parla 
di centinaia e centinaia di vittime, bambini, donne e anziani, messi a mor­
te in forma spietata.

Non vi sono parole adeguate per condannare tali crimini, che ripu­
gnano alla coscienza umana e cristiana. Come non essere gravemente 
preoccupati di fronte a questa terribile manifestazione delle forze del 
male e alla spirale di violenza che si va estendendo nel mondo?

Prego Dio Onnipotente di concedere la pace eterna alle vittime; chie­
do al Signore Misericordioso di avere pietà per la nostra umanità, caduta 
fino a tali eccessi di barbarie.

Che Iddio voglia illuminare e dirigere le menti dei popoli e delle 
loro autorità responsabili, affinché riescano a spezzare questa catena di 
lutti e di rancori, e a riprendere, con rinnovato impegno, il dialogo e 
le trattative per giungere all’auspicata pace e riconciliazione nel Medio 
Oriente.



574

La viva deplorazione del Papa 
per l’atto terroristico di Roma
Nel ricordare durante l’Angelus di domenica 10 ottobre le tante altre 
vite umane sacrificate durante l’ultima guerra mondiale e la tragica 
sorte di tanti ebrei soppressi senza pietà, il Santo Padre ha così ricor­
dato l’esecrando attentato del giorno precedente alla Sinagoga di 
Roma:

L’odierna canonizzazione ci invita a ricordare anche tante altre vite 
umane sacrificate durante la seconda guerra mondiale in un generoso 
servizio al prossimo, soprattutto offerte in favore dell’uomo umiliato, fra­
tello sofferente e bisognoso. Tra di esse spicca la figura di Janusz Korczak, 
pedagogo polacco di origine ebrea, che ha accettato consapevolmente la 
morte in un campo di sterminio nell’agosto 1942, insieme con un gruppo 
di bambini ebrei orfani, da lui assistiti nel ghetto di Varsavia.

La tragica sorte di tanti ebrei soppressi senza pietà nei campi di con­
centramento ha avuto già la condanna, ferma ed irrevocabile, della co­
scienza dell’umanità. Ma purtroppo ancora nel nostro tempo si ripetono 
episodi criminosi di odio antisemita. Con cuore profondamente addolo­
rato penso al bambino ebreo che ieri ha perso la vita qui a Roma e alle 
altre persone ferite nell’esecrando attentato alla Sinagoga.

Nel rinnovare la mia viva deplorazione per tale agghiacciante atto 
terroristico, affido a Dio misericordioso questa vittima innocente, invocan­
do conforto per i suoi genitori e familiari, la guarigione per i feriti, ed 
esprimendo sentita solidarietà alla comunità ebraica romana.



575

Il Santo Padre ai Foyers des Equipes Notre-Dame

La realtà del matrimonio cristiano 
trasfigurata dalla Nuova Alleanza

L’Alleanza non soltanto ispira la vita della coppia ma s’accompagna con essa - 
Dispiega la sua energia nella vita degli sposi e modella dall’interno il loro amore: 
gli sposi si amano non soltanto come Cristo ha amato la Chiesa, ma, misteriosa­

mente, dell’amore stesso di Cristo

Venerdì 24 settembre, nell’Aula Paolo VI, il Santo Padre ha ricevuto 
circa cinquemila membri del movimento internazionale di spiritualità 
delle coppie « Foyers des Equipes Notre-Dame » riuniti a Roma per il 
loro raduno internazionale. Quello che le Equipes stavano vivendo in 
quei giorni era l’appuntamento che, ogni sei anni, vede riunite Equi­
pes di tutto il mondo per verificare il cammino percorso sino a quel 
momento, orientati dalle indicazioni emerse nell’incontro comune, 
Per quest’anno era stato scelto l’approfondimento del tema « Se tu 
conoscessi il dono di Dio »: un tema che impegnerà nei prossimi anni 
le Equipes Notre-Dame di tutto il mondo nello studio del matrimonio 
alla luce del sacramento dell’Eucaristia.
In dono al Papa è stato portata una tela gigante (5 metri per 3) 
dipinta in batik e raffigurante l’episodio dei discepoli di Emmaus. 
Significativa anche l’offerta di un cestino contenente le foto dei figli 
delle coppie presenti, accompagnate da intenzioni particolari per la 
preghiera quotidiana.
Rispondendo ad un saluto del responsabile del gruppo, il Papa ha 
pronunciato il seguente discorso:

Cari Fratelli e Sorelle.

Avete scelto per rischiarare il vostro pellegrinaggio a Roma la parola 
del Signore: « Se tu conoscessi il dono di Dio » (Gv 4, 10). Siete stati bene 
ispirati nella vostra scelta. Questo interrogativo insistente e gioioso at­
traversa tutta la Bibbia e ci riguarda tutti: « Se tu conoscessi il dono 
di Dio! ». Se tu conoscessi, tu che cerchi di bere spinto da una sete 
terrena, se tu conoscessi la fonte inesauribile! Essa è vicina a te, ma sa­
prai riconoscerla? Questa domanda riguarda anche voi, sposi cristiani. Voi 
lo sapete bene, voi che avete cura di risalire alla fonte del vostro 
amore e della vostra grazia in seno alle vostre Equipes sotto la prote­
zione d.’. Notre-Dame (Nostra Signora), madre del beH’amore.

Il mistero dell’Alleanza

1. Sin dalle origini, il dono di Dio all’uomo è la vita e l’amore. E 
questo dono, questa grazia si esprime nella grazia di un viso, di una don­
na, Èva, la madre degli esseri viventi, immagine molto imperfetta ma 
lo stesso immagine della nuova Èva, Maria, piena di grazia.



576

La gioia di Adamo appagato nella sua attesa esplode: « Essa è carne 
dalla mia carne e osso dalle mie ossa » (Gn 2, 23). E tutti e due sono in 
estasi di fronte all’amore e alla vita quando nasce il loro primo figlio: 
« Ho acquistato un uomo dal Signore » (Gn 4, 1). Eppure essi non sospet­
tano nemmeno la portata e la profondità del dono di Dio (cfr. Ef 3, 18-19). 
Questa grazia, questo dono dell’amore e della vita è in effetti solo una 
prima tappa. Il Signore vuole legarsi all’umanità, « accordarsi » con essa. 
Egli fa alleanza con il suo popolo eletto: « Io sono il Signore, tuo Dio, che 
ti ho fatto uscire dal paese d’Egitto... non avrai altri dèi di fronte a me » 
(Es 20, 2-3). Ma questa Alleanza non è un semplice contratto e neppure 
un’allenza politica: dal momento che il Signore impegna la sua Parola 
e la sua vita, essa esige amore e tenerezza. L’Alleanza si esprime attra­
verso il segno del matrimonio. I profeti scavano questo mistero dell’Al­
leanza attraverso la storia burrascosa della fedeltà del Signore e delle 
infedeltà del suo popolo, perpetuate a volte anche attraverso la loro vita 
coniugale (cfr. Os 2, 21-22) e Geremia annuncia una Nuova Alleanza (31, 
31).

E « quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato 
da donna... » (Gal 4, 4). Cristo sposa la condizione umana nel seno della 
Vergine Maria. « Il Verbo si fece carne» (Gv 1, 14). Alleanza indefetti­
bile perché nulla potrà mai separare l’uomo da Dio, uniti per sempre 
in Cristo (cfr. Rm 8, 35-39). Ed è ancora in termini di sponsali che si ma­
nifesta il mistero: Gesù compie il suo primo segno alle nozze di Cana (cfr. 
G'v 2, 11); il Vangelo lascia intendere che il vero sposo è lui (cfr. Gv 3, 29: 
Ef 5, 31-32). Gesù va fino in fondo all’amore (Gv 15, 13; 13, 1), suggella 
l’Alleanza nel sangue della croce e affida il suo spirito alla Chiesa, sua 
Sposa-

La Chiesa appare così come il fine dell’Alleanza: ricolma del dono di 
Dio, è la Sposa amata e feconda che genera nuovi figli fino alla fine dei 
tempi. « Sacramento universale di salvezza » (cfr. Gaudium et spes, 45, 
1 e 42, 3; cfr. anche Lumen gentium, 1, 1 e 48), guiderà l’umanità a poco 
a poco, con l’annuncio della Parola e con i Sacramenti, a vivere piena­
mente il dono di Dio nell’Alleanza che le viene offerta.

Eucaristia e Matrimonio

2. I Sacramenti sono dunque dei luoghi di celebrazione e di realiz­
zazione dell’Alleanza. L’Eucaristia lo è a titolo eminente (cfr. Presbyte­
rorum ordinis, 5), ma il matrimonio « intimamente legato » all’Eucaristia 
(Familiaris consortio, 57), presenta un legame particolare con l’Alleanza. 
L’antica Alleanza si è espressa nel segno del matrimonio degli uomini; 
ma la realtà del matrimonio cristiano si presenta come se abitata e tra­
sfigurata dalla Nuova Alleanza.



577

Ho sottolineato nell’Esortazione Apostolica Familiaris consortio, con­
sacrata alla famiglia, in seguito al Sinodo del 1980, la necessità « di ri­
scoprire e approfondire tale relazione » (n. 57). Il vostro pellegrinaggio 
a Roma mi dà l’occasione di aprire alcune piste, che dovrete esplorare 
più avanti.

Comunione

L’Eucaristia ci rende accessibile l’Alleanza e, nello stesso tempo, il 
dono e Colui che si dona: Sacramento per eccellenza dell’Alleanza, è 
mistero di comunione, di unità, nel rispetto della persona di ciascuno: 
« Chi mangia la mia carne... dimora in me e io in lui » (Gv 6, 56). « Co­
me... io vivo per il Padre, così anche colui che mangia di me vivrà per 
me» (Gv 6, 57). Essa rivela la comunione del Padre e del Figlio nello 
Spirito coinvolgendo in questa comunione i fedeli, i quali si trovano così 
in comunione gli uni con gli altri (cfr. 1 Cor 10, 17). Attraverso la carne 
del Cristo risuscitato si opera la comunione nello Spirito: « Chi si unisce 
al Signore forma con lui un solo spirito» (1 Cor 6, 17). La realizzazione 
dell’Alleanza nell’Eucaristia si ripercuote nell’alleanza coniugale. Il sa­
cramento del matrimonio non realizza anch’esso una comunione dove 1’ 
unità nella carne conduce alla comunione dello spirito? Come l’Alleanza 
di Cristo, l’alleanza coniugale porta gli sposi a vivere la fedeltà « nella 
benevolenza e nell’amore » e inscindibilmente « nella giustizia e nel di­
ritto » (Os 2, 21). « Il matrimonio dei battezzati diviene così il simbolo 
reale della nuova ed eterna Alleanza, sancita nel sangue di Cristo. Lo 
Spirito, che il Signore effonde, dona il cuore nuovo e rende l’uomo e la 
donna capaci di amarsi, come Cristo ci ha amati » (Familiaris consortio, 
13). «E’ in questo sacrificio della Nuova ed Eterna Alleanza che i coniugi 
cristiani trovano la radice dalla quale scaturisce, è interiormente plasma­
ta e continuamente vivificata la loro alleanza coniugale » (Familiaris con­
sortio, 57).

Vicino al Signore i coniugi imparano ad amare « fino in fondo » nel 
dono e nel perdono. E siccome Egli vive un’Alleanza indissolubile, essi 
impareranno da lui la fedeltà senza macchia alla Parola e alla vita date 
in dono. L’Alleanza, non ispira solo la vita della coppia, ma si realizza 
in essa nel senso che dispiega la sua energia nella vita degli sposi: essa 
« modella » dall’interno il loro amore: essi si amano non solo come Cristo 
ha amato ma già, misteriosamente, con l’amore stesso di Cristo poiché il 
suo Spirito viene loro dato... nella misura in cui essi si lasciano « model­
lare » da lui (cfr. Gal 5,25; cfr. Ef 4, 23). Durante la Messa attraverso 
il ministero del sacerdote, lo Spirito del Signore fa del pane e del vino 
il corpo e il sangue del Signore; nel matrimonio e con il sacramento del 
matrimonio, lo Spirito può far diventare l’amore coniugale l’amore stesso 



578

del Signore; se gli sposi si lasciano trasformare, essi possono amare con 
il « cuore nuovo » promesso dalla Nuova Alleanza (cfr. Ger 31, 31; Fami­
liaris consortio, 20). « Richiamo del corpo e dell’istinto, forza del sentimento 
e dell’affettività, aspirazione dello spirito e della volontà » (Familiaris 
consortio, 13), con il dono del Signore, l’amore degli uomini può essere 
totalmente irradiato grazie alla Fonte dell’amore e può manifestare ve­
ramente l’Alleanza nuova ed eterna che risplende in lui.

Siamo molto lontani, naturalmente, dal semplice istinto o da un ac­
cordo temporaneo legato agli interessi immediati e scontati ai quali molta 
gente, oggi, tende a ridurre questo dono del Signore che è l’amore.

3. Ho detto: « Se gli sposi si lasciano trasformare », perché il dono 
che Dio ci propone non incontra soltanto consensi: da sempre, esso si 
scontra con il rifiuto e l’orgoglio. I tentativi che sempre rinascono di un 
cristianesimo senza sacrifici vanno verso il fallimento e si scontrano con 
la realtà del peccato. La missione di Cristo diventa realizzazione dell’uo­
mo solo con la sua morte e la sua risurrezione. L’Eucaristia ci ricorda 
di continuo che il sangue della nuova ed eterna Alleanza è « versato 
in remissione dei peccati » (Mt 26, 28). L’Alleanza è suggellata nel sangue 
dell’Agnello. Nulla di straordinario quindi se pensiamo che il sacramento 
del matrimonio impegna gli sposi su una strada dove incontreranno la 
croce. Croce all’interno della coppia, sacrificio dell’egoismo di ognuno, ri­
fiuti, debolezze, delusioni che richiedono il perdono, rotture. Croce prove­
niente dai bambini, dai loro limiti, dalle loro malattie, dalle loro infe­
deltà. Croce nelle coppie sterili. Croce per coloro la cui fedeltà all’Allean­
za suscita prese in giro, ironia o anche persecuzioni. Noi non viviamo in 
un mondo innocente. L’amore così come ogni altra realtà umana ha bi­
sogno di essere salvato, riscattato. Ma frequentando l’Eucaristia gli spo­
si possono fare delle loro prove un cammino di comunione, una partecipa­
zione al sacrificio del Signore, un nuovo modo di vivere l’Alleanza e, 
attraverso la croce, attraverso tutti i tipi di morte che troveranno nella 
loro esistenza, possono accedere alla gioia: il matrimonio cristiano è una 
Pasqua.

4. Il sacrificio del Signore lo conduce alla risurrezione e al dono 
dello Spirito. Sfocia nell’azione di grazie e nella lode al Padre. E’ questo 
il significato primo di « Eucaristia » dove noi prendiamo « il calice della 
benedizione» (1 Cor 10, 16). La benedizione dell’alleanza di Adamo ed 
Èva si completa nella benedizione del nuovo Adamo e della nuova Èva. 
Immersa nell’Alleanza di Cristo e della Chiesa (cfr. Ef 5, 25), l’alleanza 
coniugale sboccia anche nella gioia, nella gratitudine e nell’azione di gra­
zie. In questo senso ogni famiglia cristiana è chiamata a diventare una 



579

« piccola Chiesa », un luogo dove riecheggia la lode e l’adorazione (cfr. 
Ef 5, 19). Gli sposi esercitano così il loro sacerdozio di battezzati. Foyers 
des Equipes Notre-Dame, anche voi avete contribuito alla ripresa della 
preghiera nella famiglia e avete reso un servizio prezioso. La « ricono­
scenza », l’azione di grazie e la gioia fondate non sull’illusione bensì sulla 
verità del dono e del perdono, hanno così un compito da offrire al mondo: 
chino su ciò che conquista, esso rischia di perdere la realtà del gratuito. 
Allora esso si chiude alla gratitudine, all’azione di grazie, che sono fonte 
della gioia, dimenticando che è non solo « cosa buona e giusta » rendere 
grazie, ma anche « fonte di salvezza ».

Fare la Chiesa

5. Ho rievocato il servizio reso alla Chiesa dalla preghiera delle Equi­
pes. Voglio insistere sulla dimensione ecclesiale della vostra vocazione 
coniugale. La nuova ed eterna Alleanza viene offerta ai « molti » (Mt 26, 
27). Riguarda tutto il corpo della Chiesa, per quanto personale sia rin­
contro eucaristico di ogni cristiano. « La Chiesa fa l’Eucaristia, ma l’Eu­
caristia fa la Chiesa ». Al di là delle diversità di razza, di nazione, di ses­
so, di classe sociale, l’Eucaristia fa saltare le frontiere, il corpo eucari­
stico di Cristo costruisce il suo Corpo mistico che è la Chiesa. La cele­
brazione della nuova ed eterna Alleanza dà consistenza all’Assemblea dei 
cristiani: questa « fa corpo » nel corpo di Cristo (cfr. 1 Cor 10, 17). Ma 
lungi dal rinchiuderlo nell’intimismo di qualche luogo recondito, l’Euca­
ristia lo manifesta ai quattro angoli della terra. Lo Spirito di Cristo ri­
sorto assicura nello stesso tempo la Comunione e la Missione (cfr. At 
1, 13; 2, 4; Mt 28, 18-20).

« Nel dono eucaristico della carità la famiglia cristiana trova il fon­
damento e l’anima della sua "comunione” e della sua "missione”: il Pane 
eucaristico fa dei diversi membri della comunità familiare un unico cor­
po... » e nello stesso tempo nutre il « dinamismo missionario ed apostoli­
co » (Familiaris consortio, 57). Sacramento dell’Alleanza, la Chiesa dome­
stica che è formata dalla famiglia vivrà intensamente la comunione, una 
comunione non ripiegata sull’intimismo, ma completamente aperta alla 
missione. Cellula di una Chiesa aperta alle altre comunità, la famiglia 
cristiana non è una cappella chiusa o un cenacolo. E’ per questo che do­
vete avere la preoccupazione di lavorare in stretta comunione con i vo­
stri Vescovi e con i pastori della Chiesa, a cominciare dai parroci delle 
vostre parrocchie.

La vostra vocazione di « costruttori » della Chiesa comincia con il do­
no generoso della vita — anche nella Chiesa, numerose famiglie non san­
no più che « i bambini sono il dono più bello del matrimonio » (Gaudium 
et spes, 50) —. La vostra vocazione prosegue nelle molteplici attività che 



580

ogni coppia può condurre secondo la propria vocazione, dalla catechesi 
all’animazione liturgica o all’azione apostolica in ogni suo aspetto. Ogni 
famiglia imparerà a discernere la propria vocazione confrontando i gu­
sti, i talenti e le possibilità con i bisogni e le richieste della Chiesa e del 
mondo. Perché il servizio missionario più urgente va oltre le frontiere 
della Chiesa. Questo mondo invecchiato (cfr. Familiaris consortio, 6) non 
crede più nella vita, nell’amore, nella fedeltà, nel perdono; ha bisogno 
dei segni della nuova ed eterna Alleanza, che gli rivelino l’amore vero, la 
fedeltà fino alla croce, la gioia della vita e la forza del perdono; deve 
imparare di nuovo qual è il prezzo di una parola data e mantenuta, in una 
esistenza offerta. Attraverso la fedeltà degli sposi il mondo potrà intra­
vedere la fedeltà del Dio vivente.

Nell’attesa della sua venuta

6. L’Eucaristia infine annuncia e prepara il ritorno del Signore e la 
realizzazione definitiva dell’Alleanza. L’Eucaristia è un nutrimento per 
il cammino: prepara il tempo in cui non sarà più necessaria perché « lo 
vedremo così come egli è » (1 Gv 3, 2). Lungi dal condurci al disprezzo 
del tempo che passa, ci dà la possibilità di costruire l’eterno con ciò che 
è temporale, ma contemporaneamente ci evita di affondare nel presente 
ricordandoci la nostra condizione di pellegrini su questa terra (Eb 11, 
9-11; Fil 3, 20; 1 Pt 2, 11). Popolo in marcia verso la città di Dio, verso 
la Gerusalemme celeste, dove saremo ricolmi del dono di Dio.

Questa prospettiva escatologica dell’Eucaristia si ripercuote fin dentro 
al matrimonio. Questo porta il segno deH’effimero: « passa la scena di 
questo mondo » (1 Cor 7, 31). Tuttavia il corpo è più del corpo, è il segno 
dello Spirito che lo abita (cfr. Discorso all’udienza generale del 28 luglio 
1982), il matrimonio cristiano è più della carne. « L’amore è più dell’ 
amore » (Paolo VI, discorso alle Equipes Notre-Dame, 4 maggio 1970, n. 
6). Trasfigurato dallo Spirito, l’amore costruisce eternità perché « l’amore 
non avrà mai fine » (1 Cor 13, 8). Ma contemporaneamente un amore co­
niugale autentico, seppur pieno di tenerezza e di fedeltà, impedisce il 
soffermarsi sul coniuge in un’adorazione indotta: conduce dall’alleanza 
coniugale all’Alleanza divina e dall’immagine alla sua Sorgente. E’ per 
questo che esso sa di essere inseparabile da un altro segno dell’Alleanza: 
il celibato «per il Regno» (Mt 19, 12; cfr. Discorso all’udienza generale 
del 30 giugno 1982). Questo ricorda a tutti che il dono di Dio per eccel­
lenza non è una creatura, per quanto molto amata, ma il Signore stesso: 
« Tuo sposo è il tuo creatore » (Is 54, 5). Il vero Sposo delle nozze defini­
tive è il Cristo e la Sposa è la Chiesa (cfr. Mt 22, 1-14). La verginità con­
sacrata, segno del mondo che verrà (cfr. Familiaris consortio, 16), riecheg­
gia come un richiamo al cuore di tutte le famiglie cristiane. Non è paura 



581

come non è neppure rimozione ma è il richiamo di un amore più grande 
(cfr. discorso all’udienza generale del 21 aprile 1982). Ho voluto ricordare 
che, in questo senso, « la Chiesa ... ha sempre difeso la superiorità di que­
sto carisma nei confronti di quello del matrimonio » (Familiaris consortio, 
16) anche se ciò oggi è incompreso. E’ dirvi l’importanza che la Chiesa 
attribuisce a un certo qual clima che si riscontra nelle famiglie cristiane 
perché rifiorisca, nella libertà e nella gioia, la chiamata ad abbandonare 
tutto per Cristo.

Il cammino

7. « Se tu conoscessi il dono di Dio ». Non vi basterà, Fratelli e So­
relle, tutta la vostra vita coniugale per esplorare l’incommensurabile dono 
di Dio che vi viene fatto con il Sacramento dell’Alleanza. La Chiesa non 
avrà tempo a sufficienza sul suo cammino terreno per esplorare il dono 
di Dio, « l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza e la profondità dell’amore di 
Cristo che sorpassa ogni conoscenza » (Ef 3, 18-19). Una ragione in più 
per farlo sin da adesso, nelle famiglie, nelle Equipes e nella Chiesa.

Eppure, ricordare l’ambizione che Dio ha sul matrimonio dei suoi 
figli potrebbe forse opprimervi: come fare per assicurare una tale mis­
sione tra gli uomini e le donne di oggi?

Fate bene a riconoscere i vostri limiti: l’umiltà è il primo passo verso 
la santità. Ma non per questo dovete sminuire le ambizioni di Dio su 
di voi; come potrebbe ancora sussistere l’amore se esso non fosse il ri­
flesso della santità della sua sorgente, nella fedeltà e nella fecondità? 
« Se il matrimonio cristiano è paragonabile a una montagna altissima che 
pone gli sposi nelle vicinanze immediate di Dio, bisogna pur riconoscere 
che la sua ascesa esige molto tempo e molta fatica. Ma è forse una ragione 
sufficiente per sopprimere o sminuire una tale cima? » (Omelia a Kinsha- 
sa, 3 maggio 1980, n. 1).

La differenza che percepite tra l’attesa del Padre e le vostre povere 
risposte non deve fermarvi bensì rendervi ancor più dinamici. Sapete 
per esperienza che una vera madre non diventa complice dei rifiuti di 
mangiare, di lavorare o di amare dei suoi figli! Ella li incita ad andare 
avanti sulla strada della vita, senza debolezza né durezza, esigente ma 
con tenerezza e misericordia. Sapete anche per esperienza che un padre 
amoroso non opprime i suoi figli se crescono lentamente! Nell’Esortazione 
Apostolica ho parlato non di « gradualità della legge », perché le esigen­
ze della creazione e della redenzione del corpo ci riguardano tutti fin 
da ora, bensì della gradualità del « cammino pedagogico di crescita » (n. 
9). Non è vero che tutta la nostra vita cristiana deve essere pensata in 
termini di cammino? Per ogni campo in cui vi scontrate con degli ostacoli, 
nell’amore e nelle sue manifestazioni, nelle sue reticenze e nelle sue ri­



582

prese, nei difficili problemi della regolazione delle nascite — per arrivare 
a delle relazioni coniugali « controllate e che rispettino la natura e le 
finalità dell’atto matrimoniale » (cfr. il mio discorso ai membri del CLER, 
3 novembre 1979) e mantenere sempre un rispetto assoluto della vita 
umana — lo stesso per ciò che riguarda il vostro posto nella Chiesa e 
nel mondo, vi rimando a ciò che vi diceva Paolo VI nel celebre discorso 
del 1970: « Il cammino degli sposi, così come ogni vita umana, passa per 
molte tappe, e vi trovano posto fasi difficili e dolorose. Ma bisogna dirlo 
forte: né l’angoscia né la paura dovrebbero esserci negli animi di buona 
volontà poiché il Vangelo non è una buona novella anche per le famiglie 
ed un messaggio che, seppure esigente, è profondamente liberatore? » 
(n. 15).

Le vostre lotte spirituali, come pure il ricorso dei vostri peccati con­
fidati al Signore nel sacramento della riconciliazione (cfr. Familiaris con­
sortio, 58), hanno ancora un ruolo da sostenere: possono rendervi più 
fraterni nei confronti dei vostri fratelli e delle vostre sorelle provati dai 
fallimenti di ogni specie, dall’abbandono del coniuge, dalla solitudine o 
dagli squilibri per aiutarvi, senza nulla rinnegare della vocazione delle 
coppie alla santità, ad accompagnare questi fratelli e a rimetterli in sesto.

8. Queste ultime riflessioni non ci hanno allontanati dall’Eucaristia, 
al contrario: l’Eucaristia non è un viatico per coloro che camminano? 
Non è 1’incontro con colui che è la Verità e la Vita, e nello stesso tempo 
la Via (cfr. Gv 14, 6)?

Pertanto, Fratelli e Sorelle carissimi, vivete in seno al sacramento 
dell’Alleanza perché il vostro matrimonio è nutrito con l’Eucaristia e 1’ 
Eucaristia rischiarata dal vostro sacramento del matrimonio: ne va dell’ 
avvenire del mondo. Malgrado i vostri limiti e le vostre debolezze, umil­
mente ed insieme con fierezza, la vostra luce brilla davanti agli uomini. 
Gli uomini del nostro tempo si accalcano attorno a tante sorgenti inqui­
nate! La vostra vita intera possa guidarli al pozzo di Giacobbe, la vostra 
vita di coppia e di famiglia li faccia riflettere: « Se tu conoscessi il dono 
di Dio! » Possano intravedere, vedendovi vivere, il « sì » entusiasta del 
Signore all’amore autentico! La vostra vita intera faccia sentire loro il 
richiamo di Cristo: « Chi ha sete venga a me e beva, chi crede in me; come 
dice la Scrittura: fiumi di acqua viva sgorgheranno dal suo seno » (Gv 
7, 37-38)!

Che Notre-Dame vi ottenga di accogliere il dono di Dio e di donarlo 
agli uomini come ha fatto lei! E io, di tutto cuore, a ciascuna delle vo­
stre famiglie, a tutti i membri delle Equipes Notre-Dame, soprattutto a 
coloro che conoscono la prova e anche ai sacerdoti e ai religiosi che ac­
compagnano la vostra riflessione, imparto la mia Benedizione Aposto­
lica.



583

I pellegrinaggi italiani di Giovanni Paolo II

Alla Messa nel Monastero di Fonte Avellana

La spiritualità camaldolese 
riserva di grazia per l'umanità

Io, ha detto il Santo Padre, sono venuto a Fonte Avellana per onorare la testi­
monianza ed il contributo che la vita monastica rende alla Chiesa e al mondo. 
I monaci conservano ed affermano valori di cui il mondo non può fare a meno 
perché danno alla vita un significato quando sono realmente vissuti in pienezza

Il Santo Padre ha compiuto, domenica 5 settembre, una visita lampo 
al Monastero della Santa Croce di Fonte Avellana per concludere le 
celebrazioni del prime millennio della fondazione dell’Eremo camal­
dolese. Durante la Santa Messa celebrata all’esterno del Monastero 
il Papa ha pronunciato la seguente omelia:

Carissimi Fratelli e Sorelle.

« Allora si apriranno gli occhi dei ciechi e si schiuderanno gli orecchi 
dei sordi. Allora lo zoppo salterà come un cervo griderà di gioia la lingua 
del muto » (Is 35, 5-6).

1. Con la descrizione di queste scene gioiose presentateci dal profeta 
Isaia per annunciare la felicità dei tempi messianici, mi rivolgo a Voi, 
carissimi Fratelli e Sorelle, per manifestarvi, a mia volta, la profonda 
gioia di celebrare quest’oggi l’Eucaristia con voi davanti a questa vetu­
sta chiesa di Santa Croce in Fonte Avellana, che con la sua linea scarna, 
essenziale, espressa nella solidità della nuda pietra, suscita nel cuore il 
senso dell’eterno e la certezza delle cose del Cielo. Già la stessa purezza 
del mistico paesaggio, in cui questo insigne Eremo è incastonato, è tale 
dal predisporre l’animo alla meditazione ed all’adorazione di Dio, la cui 
infinita perfezione è riflessa nelle bellezze del creato.

Sono venuto a dissetarmi a questa fontana di spiritualità, in questa at­
mosfera in cui tutto è richiamo ai valori dello spirito. Qui dove regna il 
silenzio e domina la pace, Dio parla al cuore dell’uomo...

2. Al centro del Vangelo odierno è posta la figura del sordomuto che 
ottiene la guarigione. Gesù « allontanandolo, in disparte dalla folla, gli 
pose le dita nelle orecchie e con la saliva gli toccò la lingua; guardando 



584

quindi verso il cielo, emise un sospiro e disse: "Effathà”, cioè "apriti!”. 
E subito gli si aprirono le orecchie, si sciolse il nodo della sua lingua e 
parlava correttamente (Mc 7, 33-35). Nel compiere questo miracolo, Gesù, 
con gesto significativo, prende il sordomuto e lo porta lontano dalla folla: 
là gli ridona la salute! L’Effathà, cioè il modo più fruttuoso per aprirsi 
a Cristo e per conseguire la salvezza avviene sempre in un incontro stret­
tamente personale fra l’uomo e Dio. Per essere vero seguace di Cristo 
occorre sapersi appartare, lasciarsi toccare da Lui e aprirsi alla sua pa­
rola, ai suoi richiami ed alla sua grazia santificante.

Mi sembra che nella vocazione camaldolese, che nel corso dei secoli 
ha trovato in Fonte Avellana uno dei più chiari e stabili punti di riferi­
mento, si compia in modo particolare Z’Effathà di Cristo, in quanto i 
Monaci scelgono di appartarsi, nel silenzio e nella solitudine, per meglio 
aprirsi con lo spirito alle realtà invisibili dei misteri di Dio. Così facen­
do essi si pongono a contatto diretto con Cristo ed occupano un posto 
eminente nella Chiesa, suo mistico Corpo, perché « offrono a Dio un ec­
cellente sacrificio di lode e con assai copiosi frutti di santità onorano il 
popolo di Dio e lo muovono con l’esempio, come pure gli danno incre­
mento con misteriosa fecondità apostolica. Perciò sono una gloria per 
la Chiesa e una sorgente di grazie celesti» (Perfectae Caritatis, n. 7).

3. Come in ogni vita contemplativa, anche nella vocazione camaldo­
lese l’impegno principale dei Monaci consiste nella lode di Dio, e cioè 
nell’esaltare, magnificare e riconoscere la sua superiorità, il suo amore, 
la sua fedeltà, la sua giustizia e il suo meraviglioso disegno di salvezza. 
E’ bello pensare alla lode che da più di un millennio sale ininterrotta­
mente a Dio da questo Monastero ad opera di generazioni e generazioni 
di Monaci che hanno fatto del Salterio il loro canto ufficiale sulle note 
immortali delle melodie gregoriane. Quella lode che i Monaci hanno poco 
fa espressa al Signore, manifestando le grandi opere che Egli non cessa 
di compiere attraverso i secoli, quando, come abbiamo sentito dal Salmo 
responsoriale, « libera i prigionieri, ridona la vita ai ciechi, rialza chi è 
caduto, ama i giusti, protegge lo straniero, sostiene l’orfano e la vedova, 
sconvolge le vie degli empi» (cfr. Sai 145).

Sono questi altrettanti motivi per i quali si deve dar lode perenne 
a Dio e per cui i Monaci lasciano il mondo per consacrare a Lui la pro­
pria vita. E consiste in ciò l’essenza della vita contemplativa, giacché è 
dalla fervente preghiera di lode a Dio che soprattutto saranno resi fecon­
di gli sforzi della Chiesa per comunicare al mondo la salvezza operata 
dal Redentore divino sulla Croce. Per questo gli Istituti di vita contem­
plativa hanno una parte notevole anche nella evangelizzazione del mondo.



585

4. Questa forma di vita comporta per il Religioso uno svuotamento 
ed un rinnegamento di sé, sull’esempio del Cristo, il quale « spogliò se 
stesso, assumendo la condizione di servo » (Fil 2, 7). Comporta il distacco 
dai beni di questo mondo, che ci incatenano alla terra, non permetten­
doci di sollevare lo sguardo per conferire col Signore. Comporta la scelta 
della povertà evangelica, che libera l’anima dalle preoccupazioni del mon­
do e la rende disponibile ad accogliere i doni dall’Alto. Per questo, come 
dice S. Paolo, « Dio ha scelto ciò che nel mondo è debole per confondere 
i forti» (1 Cor 1, 27). E S. Giacomo nella seconda lettera di questa litur­
gia così ci interpella: « Dio non ha forse scelto i poveri nel mondo per farli 
ricchi con la fede ed eredi del regno che ha promesso a quelli che lo 
amano? » (Gc 2, 5). Giacomo, nell’affermare ciò, pensava sicuramente alle 
parole di Gesù: « Beati i poveri in spirito perché di essi è il regno dei 
cieli» (Mt 5, 3). E’ in Gesù infatti che si è rivelato, in tutta la sua luce, 
il valore della scelta che Dio fa dei poveri, avendo egli sposato la loro 
sorte e la loro causa. E’ stato povero Lui stesso ed ha additato nei poveri 
i destinatari privilegiati del suo Vangelo, essendo stato « mandato per an­
nunziare ai poveri un lieto messaggio » (Le 4, 18). Gesù ama e predilige 
coloro che scelgono la povertà evangelica, perché essa è il terreno « buo­
no » sul quale la parola attecchisce, si sviluppa e porta frutto e perché 
sa « quant’è diffìcile per coloro che possiedono ricchezze entrare nel re­
gno di Dio» (Lc 18, 24).

I Monaci, vivendo in pienezza questa beatitudine evangelica della po­
vertà, sono gli eredi di questo Regno, di cui annunciano la buona novella 
non solo con la predicazione, ma soprattutto con l’imitazione di Cristo po­
vero, vergine ed obbediente fino alla morte.

5. Solitudine, apertura a Dio, povertà evangelica: sono queste le 
considerazioni che oggi salgono dalle pagine sacre che abbiamo poco fa 
proclamate, ma sono anche altrettanti ideali a cui si sono ispirati in que­
sti mille anni i Monaci di questa Abbazia di Fonte Avellana, resa celebre, 
per profondità di sapere e per santità di vita, da innumerevoli Religiosi, 
tra cui spicca la grande figura di San Pier Damiani, eremita, Dottore del­
la Chiesa. Fu appunto lui a dare un’impronta durevole alla Fondazione 
avellanita di ispirazione romualdina e a concretizzare la prassi di vita 
in regole scritte e in ordinamenti giuridici, avendo a cuore la salvaguar­
dia della solitudine del luogo, la sua autonomia e la libertà dell’Eremo 
dalle ingerenze esterne. Con la fondazione poi di nuovi Eremi e di altri 
tre Monasteri gettò le fondamenta di questa Congregazione, facendo delle 
varie Comunità quasi un unico corpo, mediante la fusione degli elementi 
essenziali dell’Anacoretismo orientale e del Cenobitismo benedettino. Gran­
de riformatore e moralista, egli fu accanto a sei Papi, che si distinsero. 



586

soprattutto nella lotta per l’integrità della Chiesa e per la dignità del 
sacerdozio. Ma quello che più desiderò San Pier Damiani fu la pace del 
suo quieto Monastero di Fonte Avellana, dove non appena gli era possi­
bile, ritornava in veste di semplice monaco, rinunciando a tutti gli onori 
che gli derivavano dalla sua dignità di Vescovo e Cardinale, e da dove 
ripartiva, in spirito di obbedienza, non appena si richiedeva la sua opera 
di pacificatore, in un’epoca storica così travagliata e divisa da rivalità e 
guerre intestine.

Seguendo le orme del suo grande maestro l’Abate S. Romualdo, ra­
vennate come lui, egli, in un periodo in cui la Chiesa era afflitta da gravi 
mali, intravide, come antidoto, la necessità di una vita religiosa dedita 
prevalentemente alla contemplazione ed alla solitudine, affermando il pri­
mato della ricerca di Dio su tutti i valori contingenti.

La storia di questa Abbazia nasce e si sviluppa all’ombra di questa 
grande figura, la quale ancora oggi, a distanza di nove secoli dalla sua 
morte, non cessa di ammaestrare e di alimentare la vita dei suoi Monaci.

6. Infatti la spiritualità camaldolese oggi, in virtù anche della bene­
fica spinta ricevuta dal Concilio Vaticano II, è più che mai fiorente nella 
Chiesa, costituendo una grande riserva di grazie di aiuti spirituali per 
tutti i cristiani, anzi per tutta l’umanità.

Io sono venuto oggi a Fonte Avellana per onorare la testimonianza 
e il contributo che la vita monastica rende alla Chiesa e al mondo.

I Monaci hanno nella Chiesa un posto e una funzione dalla quale 
non si può prescindere, essendo la loro specificità provvida ed edificante 
per tutta la comunità ecclesiale. Essi infatti conservano ed affermano 
valori di cui il mondo non può fare a meno perché danno alla vita un 
significato, quando sono realmente vissuti in pienezza.

7. Ricordo con gratitudine il benefìcio che personalmente ho ricevuto 
a contatto con i Monaci camaldolesi a Cracovia, e come i fedeli rimanes­
sero profondamente edificati nel frequentare i loro Eremi, da cui si diffon­
deva un senso segreto di pace, di letizia e di santità.

Essi infatti da quando S. Adalberto li chiamò per la prima volta dall' 
Italia, si sono fatti guide sagge ed esemplari per tanti fedeli della mia 
Patria.

Carissimi Monaci camaldolesi di questa Abbazia o che in analoghi Mo­
nasteri vi dedicate con generosità al Signore: consentitemi che vi rivolga 
un’esortazione ad amare sempre più la vostra vita caratterizzata dalla 
solitudine, dall ’Effathà e dalla povertà per arricchire gli altri dei doni 
celesti. Ben consapevoli che la vostra solitudine non vi separa dalla Chie­
sa, ma al contrario ne intensifica la comunione, amate sempre più la Chie-



587

sa, vostra madre; sostenete con le vostre preghiere la sua ansia aposto­
lica, il suo sforzo per la pace e la sua sofferenza per le drammatiche situa­
zioni in cui vivono oggi tanti fratelli nella fede. Sappiate tradurre in pre­
ghiera e in penitenza queste grandi cause della Chiesa.

Continuando ora la celebrazione eucaristica, ringraziamo anzitutto Dio 
Padre per i mille anni di vita monastica in questa Abbazia di Fonte Avel­
lana. Chiediamogli la forza di perseverare in questa vita con coraggio e 
coerenza, accogliendo con animo generoso le parole del profeta Isaia, a- 
scoltate nella prima lettura: « Coraggio! Non temete; ecco il vostro Dio... 
Egli viene a salvarvi» (Is 35, 4).

Amen!

L’omelia nella Basilica di S. Antonio a Padova

Predicazione e penitenza 
ministeri irrinunciabili e preziosi

Allo stile evangelico di S. Antonio, proprio del discepolo pellegrinante di città 
in città per annunciare la conversione e la penitenza, corrispondeva — ha detto 
il Papa — il contenuto evangelico: vera « arca del Testamento », S. Antonio 
riproponeva nella predicazione agli uomini del suo tempo la pura dottrina di 
Cristo ricevendo poi in confessione dalle anime pentite i frutti della conversione. 
Questo binomio « predicazione-penitenza » rimarrà in modo permanente nella 
vita della Chiesa che dedicherà il prossimo anno al sacramento della penitenza 

e della riconciliazione la nuova sessione del Sinodo dei Vescovi

Giovanni Paolo II si è recato a Padova domenica 13 settembre. Tra i 
numerosi discorsi pronunciati pubblichiamo l’omelia nella Basilica 
di S. Antonio per il messaggio di estrema attualità che essa contiene:

Amati Confratelli della Comunità Francescana, e voi tutti, carissimi 
Fratelli e Sorelle.

1. Considero una speciale grazia del Signore il poter unire quest’og­
gi le mie alle vostre preghiere, a chiusura ideale delle solenni celebra­
zioni promosse nello scorso anno, per il settecentocinquantesimo anniver­
sario della morte di Sant’Antonio. Vorrei riferirmi subito a quella nota 
peculiare che si presenta come costante nella vicenda biografica di questo 
Santo, e che chiaramente lo distingue nel panorama pur tanto vasto e 
pressoché interminato della santità cristiana. Antonio — voi ben lo sa­
pete —in tutto l’arco della sua esistenza terrena fu un uomo evangelico; 



588

e se come tale noi lo onoriamo è perché crediamo che in lui si è posato 
con particolare effusione lo Spirito stesso del Signore, arricchendolo dei 
suoi mirabili doni e sospingendolo « dall’interno » ad intraprendere un’ 
azione che, notevolissima nei quarant’anni di vita, lungi dall’essersi esau­
rita nel tempo, continua, vigorosa e provvidenziale, anche ai nostri giorni.

Nel rivolgere il mio affettuoso saluto a quanti siete ora raccolti intor­
no all’altare, io vi invito innanzitutto a meditare proprio sulla nota dell’ 
evangelicità, la quale costituisce anche la ragione per cui Antonio è pro­
clamato « il Santo ».

Senza fare esclusioni o preferenze, è un segno, questo, che in lui la 
santità ha raggiunto vette di eccezionale altezza, imponendosi a tutti con 
la forza degli esempi e conferendo al suo culto la massima espansione nel 
mondo. In effetti, è diffìcile trovare una città o un paese dell’orbe cattolico, 
dove non ci sia per lo meno un altare o un’immagine del Santo: la sua 
serena effige illumina di un soave sorriso milioni di case cristiane, nelle 
quali la fede alimenta, per mezzo suo, la speranza nella Provvidenza del 
Padre celeste. I credenti, soprattutto i più umili e indifesi, lo considerano 
e sentono come il loro Santo: pronto sempre e potente intercessore in 
loro favore.

2. Exulta, Lusitania felix; o felix Padua, gaude, ripeterò col mio Pre­
decessore Pio XII (cfr. Litt. Apost. del 16 gennaio 1946 in AAS XXXVIII 
[1946], p. 200): esulta, nobile terra del Portogallo, che nella schiera nu­
merosa dei tuoi grandi missionari francescani hai come capofila questo 
tuo figlio. E rallegrati tu, Padova: alle glorie della tua origine romana, 
anzi preromana, ai fasti della tua storia a fianco della vicina ed amica 
Venezia, tu aggiungi il titolo nobilissimo di custodire, col suo sepolcro 
glorioso, la memoria viva e palpitante di Sant’Antonio. Da te, infatti, il 
suo nome si è diffuso e risuona tuttora nel mondo per quella nota pecu­
liare, già da me ricordata: la genuinità del suo profilo evangelico.

Un vasto ambito, in cui si espresse al meglio tale evangelicità di Sant’ 
Antonio, fu senza dubbio quello della sacra predicazione. Qui appunto, 
nell’annuncio sapiente e coraggioso della Parola di Dio troviamo uno dei 
tratti salienti della sua personalità: fu l’attività indefessa di predicatore, 
accanto ai suoi scritti, che gli ha meritato l’appellativo di Doctor Evange­
licus (cfr. AAS XXXVIII [1946], p. 201). «Passava — annota il biogra­
fo — per città e castelli, villaggi e campagne, dovunque spargendo i semi 
della vita con generosa abbondanza e con fervente passione. In questo 
suo peregrinare, rifiutandosi ogni riposo per lo zelo delle anime... » (Vita 
Prima o « Assidua » 9, 3-4).

Non era la sua predicazione declamatoria, o limitata a vaghe esorta­
zioni a condurre una vita buona; egli intendeva annunciare veramente il 



589

Vangelo, ben sapendo che le parole di Cristo non erano come le altre 
parole, ma possedevano una forza che penetrava gli ascoltatori. Per lunghi 
anni si era dedicato allo studio delle Scritture, e proprio questa prepara­
zione gli consentiva di annunciare al popolo il messaggio di salvezza con 
eccezionale vigore. I suoi discorsi pieni di fuoco piacevano alla gente, che 
sentiva un intimo bisogno di ascoltarlo e non riusciva, poi, a sottrarsi al­
la forza spirituale delle sue parole.

Si può dire, pertanto, che allo stile evangelico, proprio del discepolo 
pellegrinante di città in città per annunciare la conversione e la peni­
tenza, corrispondeva il contenuto evangelico: formato allo studio della 
Scrittura che al Pontefice Gregorio IX aveva suggerito per lui l’epiteto 
di « arca del Testamento », era soprattutto la pura dottrina di Gesù Cristo 
che egli riproponeva nel predicare agli uomini del suo tempo.

3. Al ministero della parola Antonio seppe congiungere, esplicandovi 
altrettanto zelo, l’amministrazione del Sacramento della penitenza. Gran­
de sul pulpito, egli non fu meno grande all’ombra del confessionale, co­
ordinando quanto per logica soprannaturale deve essere e rimanere con­
giunto. Predicazione e ministero della confessione, infatti, si collocano 
come due mementi di un’attività pastorale che mira in fondo al mede­
simo scopo: il predicatore prima semina la parola di verità, avvaloran­
dola con la sua personale testimonianza e con la preghiera; ed egli stesso 
ne raccoglie poi i frutti come confessore, allorché riceve le anime sin­
ceramente pentite e le offre, per il perdono e la vita, al Padre delle mi­
sericordie.

Facile e naturale era per Antonio il passaggio dall’uno all’altro mi­
nistero: già predicando egli parlava spesso della confessione, come con­
fermano i suoi Sermoni, dove sono rare le pagine che non ne contengono 
qualche cenno. Ma non si limitava ad esaltare la « virtù » della peniten­
za, né soltanto raccomandava di frequentarla ai suoi ascoltatori. Attuan­
do personalmente le sue parole ed esortazioni, era molto assiduo ad am­
ministrare il Sacramento. Vi erano giorni in cui Antonio confessava senza 
interruzione fino al tramonto, senza prender cibo. Sappiamo, inoltre, che 
« egli induceva a confessare i peccati una moltitudine così grande di uo­
mini e di donne, da non esser bastanti ad udirli né i frati, né altri sacer­
doti che in non piccola schiera lo accompagnavano » (cfr. Vita Prima 
o « Assidua » 13, 13).

Davvero per lui, secondo le sue stesse parole, « casa di Dio » e « porta 
del Paradiso » era la confessione in una visione di fede così viva, che all’ 
aspetto sacramentale e canonico (tanto approfondito dalla Teologia me­
dievale) imponeva come culmine l'incontro affettuoso col Padre celeste 
e l’esperienza confortante del suo generoso perdono.



590

Nella luce di Antonio ministro del sacramento della Penitenza, come 
non ricordare in questa Città di Padova un altro religioso della famiglia 
francescana, il beato Leopoldo Mandic da Castelnovo, l’umile e silenzio­
so cappuccino che, nella riservatezza della sua cella del convento di 
Santa Croce, fu per decenni ministro della confessione, infondendo col 
sacramento del perdono pace e serenità a innumerevoli persone di ogni 
età e condizione?

4. Sono esempi preclari quelli di cui sto parlando, carissimi Fratelli 
e Sorelle, che mi ascoltate. Ma trovandomi nel Tempio che da Antonio 
si nomina, permettete che, prima che ai Laici, io mi rivolga soprattutto 
a voi, Religiosi che qui attendete a questi sacri ministeri « ex officio », 
ed anche a voi, Sacerdoti diocesani di Padova e del Veneto.

Predicazione-Penitenza: ecco un grande binomio di pura matrice evan­
gelica, il quale dalla pratica luminosa di Antonio anche a voi si ripropone, 
essendo pienamente valido ed urgente per i nostri giorni, pur tanto dis­
simili dai suoi. Cambiano i tempi; possono cambiare, e di fatto cambiano 
secondo le indicazioni sapienti della Chiesa, metodi e forme dell’azione 
pastorale: ma i princìpi fondamentali di essa e, soprattutto, l’ordina­
mento sacramentale restano immutati, come immutati restano la natura 
ed i problemi dell’uomo, creatura ch’è al vertice della creazione divina, 
eppur sempre esposta alla drammatica possibilità del peccato. Ciò vuol 
dire che anche all’uomo d’oggi urge annunciare, inalterato nel suo conte­
nuto, il kérigma di salvezza (ecco la predicazione); anche all’uomo pecca­
tore urge offrire oggi lo strumento-sacramento della Riconciliazione (ecco 
la penitenza). Insomma, resta tuttora necessaria l’attività di evangelizza­
zione nella duplice direzione dell’annuncio e dell’offerta di salvezza.

Le celebrazioni antoniane, non saranno state soltanto una commemo­
razione, se in tutti voi Sacerdoti, secolari o regolari, si svilupperà la co­
scienza di questi due ministeri irrinunciabili e preziosi, e se in voi laici 
si accrescerà il desiderio, anzi il bisogno di profittarne per il vostro spi­
rituale progresso. Non è forse vero che tante volte una buona confessione 
si colloca in questo stesso processo come punto di partenza o di arrivo? 
Tutto ciò — notate — sempre nella linea evangelica della penitenza- 
conversione.

A Dio piacendo, nell’autunno del prossimo anno si terrà una nuova 
sessione del Sinodo dei Vescovi che sarà dedicata alla penitenza ed alla 
riconciliazione. Dopo i grandi temi dell’evangelizzazione, della catechesi 
e della famiglia, è sembrato opportuno esaminare sotto tutti i suoi aspet­
ti, non ultimo quello pastorale-sacramentale, questo grave argomento che 
impegna per tanta parte la vita e l’azione della Chiesa nel mondo.

In vista di tale evento ecclesiale, nella luce del Centenario Antoniano, 



591

a tutti voi qui presenti io dico di riflettere intorno al dono ineffabile della 
Riconciliazione: esorto i Sacerdoti ad essere sempre ministri zelanti di 
essa (cfr. 2 Cor 5, 18-19), come esorto i fedeli ad essere sempre disponi­
bili e docili: « Lasciatevi riconciliare con Dio » (ibid. 20).

A Brescia nel ricordo del predecessore Paolo VI

Il messaggio evangelico della giustizia 
come condizione fondamentale della pace

Paolo VI, come il Concilio, ha visto la Chiesa a misura dell’universale dialogo 
della salvezza, ed ha voluto essere costantemente presente su quelle vie di Cristo 
che passano attraverso tutta la nostra contemporaneità, attraverso gli spiriti, i 

cuori e le coscienze degli uomini della seconda metà del ventesimo secolo

Una giornata straordinaria hanno vissuto, domenica 26 settembre, le 
comunità di Concesio, città natale di Paolo VI, e di Brescia che hanno 
accolto il Santo Padre.
Giovanni Paolo II è andato a Brescia col preciso intento di « far par­
lare Paolo VI », nel ricordo del quale ha voluto accomunare le popo­
lazioni che vivono ancor oggi più direttamente alla luce della sua 
grande figura.
La grande e solenne concelebrazione presieduta dal Papa in Campo 
Marte sul finire della giornata è stata forse non solo l’epilogo ma 
soprattutto il coronamento della indimenticabile giornata bresciana. 
Giovanni Paolo II, rivolgendosi alla folla dei fedeli assiepata sul 
Campo Marte, ha pronunciato la seguente omelia:

1. « La legge del Signore è perfetta, / rinfranca l’anima, la testimo­
nianza del Signore è verace, / rende saggio il semplice... / Il timore del 
Signore è puro, dura sempre; / i giudizi del Signore sono tutti fedeli e 
giusti» (Sal 18 [19], 8. 10).

Paolo VI, figlio di questa terra e di questa diocesi, durante la sua 
vita ha reso testimonianza alla legge del Signore ed alla Sapienza di Dio. 
Esse hanno rafforzato la sua anima durante il suo pellegrinaggio terreno, 
iniziatosi a Concesio il 26 settembre 1897, cioè ottantacinque anni fa, e 
concluso nella Sede di Pietro il 6 agosto 1978.

Oggi, visitando questa città e la Chiesa che è in Brescia, desidero 
ringraziare, insieme con Voi, la Santissima Trinità per averci dato Pao­
lo VI. Desidero ringraziarla in questa diocesi, nella quale egli iniziò la 
vita terrena, e in questa Chiesa, per il cui ministero egli è diventato 
cristiano nel Sacramento dell’acqua e dello Spirito Santo.



592

Da tempo desideravo venire qui, così come mi era stato dato di visi­
tare i luoghi natali di Giovanni Paolo I, e poi quelli di Giovanni XXIII 
in occasione del centenario della sua nascita. Desideravo ardentemente 
di venire a questo nido dal quale la Divina Provvidenza ha chiamato Pao­
lo VI, anche perché a questo Papa, che fu per me non soltanto un Prede­
cessore, ma un Padre nella Sede del Vescovo di Roma, mi unirono speciali 
vincoli. Trovandomi oggi qui, desidero manifestare la mia gioia in mezzo 
a voi e insieme con voi, che giustamente vi sentite legati in modo par­
ticolare al vostro grande Concittadino.

Ecco, Paolo VI ha amato la Legge del Signore e quella Sapienza, che 
fa l’uomo semplice e umile e, insieme, grande. Ecco, egli era, secondo le 
parole dell’odierna liturgia, l’uomo del timore del Signore: timore che « è 
puro e dura sempre ». « I giudizi del Signore », che « sono tutti fedeli e 
giusti », si sono già compiuti su di lui. Vive già in Dio, nell’eternità divina, 
egli a cui è stato dato di prendere su di sé la testimonianza degli Apostoli 
e di compiere la grande missione, affidatagli dal Signore.

2. Brescia, patria di Paolo VI, è sede di rilevanti istituzioni culturali 
di ispirazione cattolica. Basti pensare alle case editrici che qui sono sorte 
ed alle pubblicazioni ed iniziative da esse promosse.

Consentite che mi rivolga proprio a questo ambiente culturale con le 
parole stesse del vostro venerato Concittadino: « La cultura — egli dice­
va — è maturazione umana, è crescita dall’interno, è acquisizione squisi­
tamente spirituale; cultura è elevazione delle facoltà più nobili che Dio 
creatore ha dato all’uomo, per farlo uomo, per farlo più uomo, per farlo 
simile a sé! » (Insegnamenti, XIII [1975], p. 655). E in un’altra circostanza 
disse: « Chi più degli Apostoli del Dio incarnato ha contribuito, nel corso 
dei secoli, ad elevare i popoli, a rivelare ad essi, oltre alla grandezza di 
Dio, la loro propria dignità?» (Insegnamenti III [1965], p. 811).

Non sono che due brevi citazioni: ma come non ammirare in esse la 
luminosa chiarezza con cui Papa Paolo seppe vedere sia la funzione es­
senziale della cultura, sia l’apporto specifico che ad essa ha arrecato il 
Cristianesimo nel corso della storia?

Con queste parole di Paolo VI desidero perciò salutare, dopo ottanta- 
cinque anni dalla nascita, la sua città, l’ambiente della cultura, a cui que­
sto grande Papa dovette i primi anni della sua istruzione. L’educazione 
nella scuola completò l’opera fondamentale compiuta, nella vita del gio­
vane e del cristiano, dai genitori e dalla famiglia. Mi sia consentito di ri­
cordare oggi anche loro, con la più profonda venerazione e gratitudine.

3. Brescia, terra di origine di Paolo VI, è una città del lavoro e dell’ 
industria. Desidero che a quest’ambiente parli oggi lui stesso con le e­



593

spressioni piene di fede e di ispirazione, con cui si rivolgeva nel 1964 agli 
operai ed ai dirigenti dell’ENEL di Brescia: « Potete comprendere... il si­
gnificato di mutua edificazione e di aiuto, che ha il lavoro, come una 
comunione di volontà e di amore, che serve i fratelli, nella visione più 
ampia del servizio dovuto a Dio, e da Lui ordinato per il bene di tutti. 
Nessuno è inutile in questo corpo sì ben organizzato, nessuno deve esi­
mersi dalla sua responsabilità, che, unita a quella degli altri, offre un 
insostituibile apporto al comune progresso. Tutti hanno qualcosa da dare, 
e qualcosa da ricevere, e tutti sono chiamati a donarsi, avvalorando le 
proprie risorse ed i propri talenti, e spendendoli bene. E per non perdere 
di vista il fine supremo, a cui Dio ci chiama, ecco il pensiero costante 
del cielo, che deve sorreggere e nobilitare ogni umana attività, e ispirare 
a propositi nobili e santi: è quello il destino umano, segnato dalla volontà 
di Dio » (Insegnamenti, II [1964], p. 324).

Ecco, alcune espressioni di Paolo VI, del vostro grande Concittadino, 
con le quali egli questa sera si rivolge a voi con la voce del mio cuore 
e delle mie labbra.

4. Quanto profondamente Paolo VI era impegnato nei problemi del 
mondo contemporaneo, nei problemi della pace, della giustizia sociale!

Forse occorrerebbe rileggere qui, ancora una volta, gli ammonimenti 
dell’Apostolo Giacomo, proposti dall’odierna liturgia: « Ora tocca a voi 
ricchi: piangete e gridate per le sciagure che vi sovrastano!... Ecco, il sala­
rio da voi defraudato ai lavoratori che hanno mietuto le vostre terre 
grida; e le proteste dei mietitori sono giunte alle orecchie del Signore de­
gli eserciti» (5, 1. 4).

Sono parole scritte circa duemila anni fa, ma il loro significato con­
serva sempre la propria penetrante eloquenza. In ogni epoca la Chiesa 
cerca, mediante la loro severa espressività, di rileggere e di annunziare 
il messaggio evangelico della giustizia, che è la condizione fondamentale 
dell’ordine sociale e della pace.

A questo proposito voi ricordate che Paolo VI, nella fondamentale En­
ciclica Populorum progressio, dopo aver ammonito che l’ostinarsi nelle 
ingiustizie sociali non avrebbe potuto che « suscitare il giudizio di Dio e 
la collera dei poveri, con conseguenze imprevedibili » (n. 49), osservava: 
« Le disuguaglianze economiche, sociali e culturali troppo grandi tra i po­
poli provocano tensioni e discordie e mettono in pericolo la pace... Com­
battere la miseria e lottare contro l’ingiustizia, è promuovere, insieme 
con il miglioramento delle condizioni di vita, il progresso umano e spi­
rituale di tutti, e dunque per il bene comune dell’umanità. La pace non 
si riduce ad un’assenza di guerra, frutto dell’equilibrio sempre precario 
delle forze. Essa si costruisce giorno per giorno, nel perseguimento di 



594

un ordine voluto da Dio, che comporta una giustizia più perfetta tra gli 
uomini » (n. 76).

Attraverso il prisma di queste dichiarazioni ricordiamo oggi Paolo VI, 
il Papa dei nostri tempi, come continuatore del messaggio contenuto nella 
Lettera dell’Apostolo Giacomo e in tutto il Vangelo.

In quanto custode dell’eredità apostolica, questo Papa si metteva con 
costanza dalla parte di ogni bene, di ogni « bicchiere di acqua » dato al 
prossimo (cfr. Mt 10,42) e si metteva anche contro ciascuno di quegli scan­
dali, di cui parla il Vangelo dell’odierna domenica, e che sono tanto nu­
merosi nella nostra epoca.

5. Egli era il Pastore del popolo di Dio, come Mosè — di cui parla oggi 
la liturgia domenicale —, e similmente esprimeva il fervido augurio, che 
troviamo nelle parole di Mosè: « Fossero tutti profeti nel popolo del Si­
gnore e volesse il Signore dare loro il suo Spirito! » (Num 11, 29).

Infatti, durante il pontificato di Paolo VI ha sviluppato e compiuto 
la sua attività il Concilio Vaticano II, che alle basi del suo insegnamento 
ha messo la verità sulla partecipazione dell’intero popolo di Dio alla mis­
sione profetica, sacerdotale e regale di Cristo, la verità cioè sulla voca­
zione e sull’apostolato di tutti i cristiani.

E Paolo VI, come il Concilio, ha visto la Chiesa a misura dell’univer­
sale dialogo della salvezza, in cui è presente Cristo, è presente e sembra 
pronunziare le parole che abbiamo ascoltato dal brano evangelico di og­
gi: « Chi non è contro di noi, è per noi » (Me 9, 40).

Oggi, dinanzi a voi, concittadini di Paolo VI, ho voluto riferirmi, al­
meno brevemente, al suo intero servizio pastorale, mediante il quale egli 
volle essere costantemente presente su quelle vie di Cristo, Buon Pastore, 
che passano attraverso tutta la nostra contemporaneità, attraverso gli spi­
riti, i cuori e le coscienze degli uomini della seconda metà del XX secolo.

6. Così dunque, adesso, alla fine, desidero che parli, ancora una volta, 
quel grande vostro Concittadino con le parole che pronunziò all’indirizzo 
della sua città natale, nel 1977, dopo aver ricordato alcune eminenti fi­
gure bresciane a cui le giovani generazioni potevano guardare per attin­
gere ispirazione ideale al loro impegno: « Le fondamenta di Brescia pog­
giano sulla fede in Dio: questa era la convinzione dei Padri. Lo resti an­
che dei loro discendenti attuali e di quelli che verranno. Dio è un fonda­
mento che regge. Su di Lui si può costruire, guardando con fiducia al fu­
turo... Che il Signore protegga sempre questa Città (Brescia) a noi tanto 
cara, affinché i suoi abitanti possano vivere in operosa concordia e pro­
gredire continuamente nella pacifica ricerca del giusto benessere, soste­
nuti e guidati dai princìpi imperituri del Vangelo » (Insegnamenti, XV 
[1977], p. 1184).



595

Dio ti conservi, Brescia. E tu, osserva sempre la sua legge. Sii sem­
pre fedele a Cristo e alla Chiesa.

Con intensità di sentimenti saluto voi tutti: con deferenza saluto le 
Autorità della Provincia e della città; con affetto saluto il Pastore di que­
sta diocesi ed i Vescovi della Lombardia, il Clero, i Religiosi e le Reli­
giose; gli uomini della cultura e del lavoro; i giovani, gli anziani ed i ma­
lati. Saluto tutta Brescia, nella sua ricchezza umana e cristiana, stringen­
do in un unico abbraccio tanto i nativi di questa terra quanto gli immi­
grati: tra questi, uno speciale pensiero rivolgo ai miei connazionali, dei 
quali un gruppo partecipa a questo incontro.

7. La tua parola, Signore, è verità, / consacraci nella verità (cfr. Gv 
17, 17 e il canto al Vangelo). Accettate, cari Fratelli e Sorelle, questo ser­
vizio della Parola che ho desiderato compiere nei vostri riguardi, vivifi­
cando il ricordo del Papa Paolo VI, vostro Concittadino.

Sia benedetta la Parola di Dio, che si è espressa nel suo ministero 
sacerdotale, episcopale e papale!

Sia benedetto Dio: Padre, Figlio e Spirito Santo. Lo ringraziamo per 
il dono di un uomo, che Egli ha fatto a sua immagine e somiglianza, e 
che ha costituito pastore della Chiesa secondo il suo Cuore!

Per l’inaugurazione a Brescia dell’Istituto Paolo VI

Paolo VI dono del Signore 
alla Chiesa e all’umanità

Oggi comprendiamo meglio quanto ferma fosse la sua fede; quanto grande il 
suo amore per la Chiesa; quanto profonda la sua spiritualità; quanto lungimiranti 

le sue decisioni; quanto illuminante la sua saggezza

Momento forte della visita del Santo Padre a Brescia è stata l’inau­
gurazione del Centro Paolo VI, fondato nel Palazzo Gambara, ex sede 
del Seminario Diocesano. Nel Centro il Papa si è incontrato con i 
collaboratori più prossimi di Paolo VI, con il gruppo dei laici impe­
gnati nella diocesi bresciana. Alla conclusione della visita il Santo 
Padre ha pronunciato il seguente discorso:

Fratelli e Sorelle nel Signore.
1. « Grazia a voi e pace da Dio Padre nostro e dal Signore Gesù 

Cristo » (Fil 1, 2). Le parole di saluto, che erano care a San Paolo, le ri­
peto oggi a tutti voi con affetto profondo e gioia sincera. Ringrazio il 
dottor Giuseppe Camadini, presidente dell’Istituto Paolo VI, per le parole 



596

gentili che mi ha rivolto interpretando i comuni sentimenti. Ringrazio 
tutti per la presenza e per l’accoglienza tanto commoventi.

2. Questo incontro ha per me un significato particolare. Esso avviene 
in occasione dell’inaugurazione ufficiale dell’Istituto « Paolo VI », il Cen­
tro internazionale, promosso dall’Opera per l’Educazione Cristiana di Bre­
scia allo scopo di raccogliere la documentazione e di favorire con oppor­
tune iniziative lo studio sulla vita e il pensiero del mio amato predeces­
sore Paolo VI. Per questa sagace istituzione rinnovo ai cattolici bresciani 
e al loro venerato Vescovo il mio compiacimento. A tutti coloro che, in 
qualsiasi forma e a qualsiasi titolo, offrono all’Istituto il contributo della 
loro competenza desidero confermare il mio cordiale apprezzamento. 
Quanto verrà fatto perché il ricordo di Paolo VI resti vivo e la luce 
della sua testimonianza continui ad illuminare il cammino della Chiesa 
potrà contare sulla mia adesione.

I primi passi dell’Istituto meritano ogni lode. Le pubblicazioni scienti­
fiche; i Quaderni, i fascicoli del Notiziario: il primo « Colloquio interna­
zionale » dedicato all’Enciclica « Ecclesiam suam », tenuto a Roma nel 
1980, attestano fin d’ora la serietà degli intenti dell’Istituto e il rigore 
con cui esso procede. Sono certo che lo sviluppo della ricerca tanto feli­
cemente avviata renderà possibile una conoscenza sempre più completa 
dell’opera e dei tempi di Paolo VI. Ne avranno beneficio sia gli studi 
storici sia la vita della Chiesa. Ecco perché, inaugurando ufficialmente 1’ 
Istituto, amo pensarlo come un monumento geniale, dinamico, eretto alla 
memoria di Paolo VI; e mi è caro formulare l’auspicio che esso sia sem­
pre strumento di verità e di amore alla Chiesa.

3. Un tale monumento, come ogni altra iniziativa ovunque promossa 
per onorarne la memoria, rappresenta un tributo del pensiero, ma anche 
un’esigenza della fede e del cuore.

Paolo VI fu un dono del Signore alla sua Chiesa. Come dissi nel primo 
anniversario della sua morte, egli aveva ricevuto dallo Spirito Santo, 
insieme con Giovanni XXIII, da lui e da me tanto venerato, « il carisma 
della trasformazione, grazie al quale la figura della Chiesa, nota a tutti, 
si è manifestata uguale e insieme diversa » (Udienza generale, 1° agosto 
1979). La Chiesa, fedele al Signore, rimane sempre identica a se stessa; 
ma la Chiesa, continuamente sospinta dall’amore per il Signore, non ces­
sa mai di approfondire la coscienza di se stessa. Quanto più conosce il 
disegno divino e ad esso si uniforma, altrettanto si rinnova e può com­
piere in modo efficace la missione nel mondo che Cristo le ha affidato.

Fu, questo, il provvidenziale programma del Concilio Vaticano II, che 
Paolo VI guidò al proprio compimento e del quale fu il primo annun­
ciatore ed esecutore. Non valuteremo mai a sufficienza i problemi e le 



591

difficoltà che dovette affrontare perché l’identità della Chiesa non ve­
nisse intaccata da una male intesa « trasformazione ». Non ringrazieremo 
mai abbastanza Cristo Signore per aver scelto Paolo VI alla guida della 
mistica barca di Pietro in anni in cui le onde la scuotevano da ogni parte.

Oggi comprendiamo meglio quanto ferma fosse la sua fede; quanto 
grande il suo amore per la Chiesa; quanto profonda la sua spiritualità; 
quanto lungimiranti le sue decisioni; quanto illuminante la sua saggezza. 
La sua vita assurge per noi a prova che non c’è « trasformazione » nella 
Chiesa se non passa attraverso la nostra personale santificazione. Ci ha 
insegnato con la vita e con la morte come si deve amare Cristo; come 
si deve servire la Chiesa; come ci si deve donare alla causa della salvezza 
deH’umanità.

Paolo VI è stato un dono del Signore anche all’umanità. Capì l’uomo 
del nostro tempo, e lo amò di un amore soprannaturale, guardandolo cioè 
con gli occhi misericordiosi di Cristo. Aprendo la quarta sessione, dopo 
aver definito il Concilio « un atto solenne d’amore per l’umanità », pro­
seguiva: « Ancora, e soprattutto, amore; amore agli uomini d’oggi, quali 
sono, dove sono, a tutti » (14 settembre 1965). La sua intelligenza e cul­
tura gli diedero un senso acuto della grandezza e della miseria dell’uomo 
in una situazione contraddittoria come quella della nostra generazione; ma 
la sua fede e carità gli ispirarono quella « civiltà dell’amore » senza la 
quale, oggi come non mai, l’umanità difficilmente potrà trovare la solu­
zione ai problemi che la turbano profondamente. Capì l’uomo, perché lo 
guardò con gli occhi di Cristo. Aiutò l’uomo, perché l’amò con l’amore 
di Cristo. Servì l’uomo, perché gli indicò la verità di Cristo in tutta la 
sua pienezza.

4. Questo nostro incontro ha per me uno speciale significato anche 
perché, con gli autorevoli membri dei diversi organismi dell’Istituto « Pao­
lo VI », sono presenti i rappresentanti del laicato cattolico della Chiesa 
bresciana. Una tale presenza è singolarmente significativa, e costituisce, 
anch’essa, un omaggio devoto alla memoria di Paolo VI.

Se nella gente bresciana la fede è ancora radicata profondamente, se 
essa pur nel corso delle difficoltà provocate dai mutamenti spesso trau­
matici della mentalità e del costume, è ancora viva e operante, lo si deve 
certamente ad un clero fedele e generoso, ma anche all’azione di un lai­
cato che visse la fede cristiana con profonda convinzione, con adesione 
senza riserve, con intrepida presenza e operosità. Paolo VI ebbe nella 
sua stessa famiglia l’esempio di un tale laicato: nella sua amatissima 
mamma Giuditta Alghisi, e soprattutto nel suo venerato padre, Giorgio 
Montini, che per lunghi e difficili anni fu guida riconosciuta dei cattolici 
bresciani.



598

E proprio in famiglia cominciò presto a conoscere e stimare i prota­
gonisti del glorioso movimento cattolico bresciano: il servo di Dio Giu­
seppe Tovini; Luigi Bazoli; Giovanni Longinotti; Emilio Bonomelli; Carlo 
Bresciani; e tanti altri meno noti ma egualmente importanti, uomini di 
fede intrepida, coraggiosi, infaticabili. Seguì fin dagli anni dell’adole­
scenza con ammirazione ed affetto le loro iniziative: i giornali; le scuole 
cattoliche; le case editrici; la scuola di vita familiare; le opere pie; le as­
sociazioni giovanili ed operaie; la partecipazione all’amministrazione 
pubblica; lo stesso impegno politico, inteso innanzitutto come testimo­
nianza al valore del Cristianesimo anche nell’organizzazione della so­
cietà.

Paolo VI portò nel cuore per tutta la vita il ricordo di quegli uomini 
e delle loro notevoli imprese. Fu sempre riconoscente per quanto avevano 
dato per difendere la fede della gente bresciana e per assicurare la pre­
senza cattolica nella società. Ebbe anzi la convinzione che l’esperienza 
bresciana avesse un valore non ristretto alla cerchia di una città e di una 
provincia. C’erano alcune caratteristiche di quella esperienza che, secon­
do lui, avevano anticipato di molti decenni l’insegnamento del Concilio 
sui laici e che meriterebbero d’essere ritenute proprie di qualsiasi azio­
ne che voglia qualificarsi oggi come cattolica.

5. Il tempo non mi consente di soffermarmi sulle caratteristiche di 
quei cattolici, che realizzarono impegnative iniziative. Mi limiterò a dire 
che furono uomini di preghiera. Come non ricordare la pratica del rosa­
rio quotidiano in famiglia o il fatto che Giuseppe Tovini promosse una 
compagnia per l’adorazione notturna della Ss.ma Eucaristia da parte 
dei laici?

La preghiera e la fede alimentarono in essi la certezza che il Cristia­
nesimo è il bene più prezioso non soltanto nella vita delle singole per­
sone, ma anche in quella dell’intera società. E’ questo il cardine che resse 
tutta la loro azione, il cui scopo ultimo fu sempre di natura religiosa, an­
che quando cercarono i mezzi per operare efficacemente in un contesto 
spesso ostile alla presenza cattolica.

Essi compresero l’importanza che la scuola e il problema educativo 
avrebbero avuto nello sviluppo della società moderna e diedero vita alle 
iniziative a voi ben note, che son cresciute in proporzioni ai loro inizi 
nemmeno immaginabili e che continuano un servizio alla Chiesa ed alla 
scuola italiana, per il quale esprimo sincero plauso con l’incoraggiamento 
a rimanere fedeli all’ispirazione cristiana originaria. Essi erano fra loro 
uniti da sincera amicizia: nell’amicizia preparavano l’azione e con l’ami­
cizia operavano.

Carissimi Fratelli e Sorelle, siate consapevoli del tesoro inestimabile 
che avete ereditato da una storia particolarmente ricca di impegno cat­



599

tolico, che ha in Paolo VI un suo incomparabile figlio. Siate memori della 
vostra esperienza passata anche se dovete operare in un oggi tanto di­
verso. Non dubitate mai di mettere Cristo al centro della vostra vita 
e a fondamento della vostra azione. Erigerete così un monumento vivo 
alla memoria di Paolo VI che tanto, e giustamente, vi stimò e vi amò.

Sappiate che il Papa vi conosce e vi ama, e che tanto attende da voi 
a vantaggio comune dell’opera dei laici cattolici bresciani.

Con la mia Apostolica Benedizione.



600

Il Papa al pellegrinaggio del Carmelo Teresiano d’Italia

Oggi si chiede ai cristiani 
una testimonianza di preghiera

La contemplazione non può, non deve isolare dal contesto sociale e culturale, nel 
quale si è inseriti; al contrario, essa offre la possibilità di immettervi nuovi germi 

di vita, ricchi di virtualità rinnovatrici

Oltre seimila pellegrini, rappresentanti la grande famiglia del Car­
melo Teresiano d’Italia — le Congregazioni maschili e femminili, gli 
Istituti affiliati, il Carmelo secolare, i gruppi e le scuole — si sono 
raccolti, sabato 2 ottobre, nell’Aula Paolo VI per incontrare Giovanni 
Paolo II e presentargli il proposito di testimoniare con la propria 
vita la grande eredità di amore e di fedeltà di Santa Teresa d’Avila 
alla Chiesa. Il pellegrinaggio, organizzato in occasione del quarto 
centenario della morte, della Santa Riformatrice del Carmelo e nel- 
l’approssimarsi della sua festa (15 ottobre), era guidato dal nostro 
Arcivescovo Cardinale Anastasio Alberto Ballestrero, che fu per do­
dici anni, a partire dal 1955, Preposito Generale dell’Ordine dei Car­
melitani Scalzi. Lo stesso Cardinale Ballestrero, in mattinata, aveva 
presieduto nella Basilica Vaticana ad una grande concelebrazione 
eucaristica per i pellegrini in preparazione all’incontro con il Papa. 
L’omelia tenuta dall’Arcivescovo è pubblicata in questo stesso nu­
mero della RDTo a pag. 609.
Giovanni Paolo II, dopo aver ascoltato l’indirizzo d’omaggio rivoltogli 
dal Cardinale Ballestrero, ha pronunciato il seguente discorso:

Cari Fratelli e Sorelle!

1. Vi saluto con particolare affetto, e vi dico tutta la mia gioia nel- 
l’incontrarmi oggi con voi, che costituite il pellegrinaggio a Roma dell’in­
tero Carmelo Teresiano d’Italia. So che voi qui rappresentate i Religiosi 
e le Religiose delle varie Congregazioni Carmelitane Teresiane, gli appar­
tenenti al Terz’Ordine Carmelitano, alle Confraternite e alle Comunità 
che al Carmelo si ispirano. La vostra presenza in Italia è certamente signi­
ficativa e si distingue tra le molte Famiglie religiose per una sua tipica 
testimonianza evangelica di vita comune, di preghiera e di diffusione di 
una solida spiritualità, incentrata sulla contemplazione. Per tutto ciò rin­
grazio il Signore, che suscita sempre nuove energie nella sua santa Chiesa, 
provvedendole forze vitali feconde e stimolanti. Nello stesso tempo ab­
biate subito la mia assicurazione che vi raccomando tutti al Signore e alla 
potenza della sua grazia, perché mantenga sempre vivo e anzi accresca 
nel Carmelo italiano l’approfondimento e la fedeltà alla vostra originaria 
vocazione.

2. Il nostro odierno incontro acquista il suo pieno significato dal fatto 
che avviene non solo in prossimità della festa di Santa Teresa d’Avila, 



601

ma anche, e soprattutto, nel quarto centenario della sua morte. La circo­
stanza, dunque, impone alla nostra attenta riflessione la figura di questa 
donna, che fu e resta un gigante nella storia della Chiesa. E’ importante, 
infatti, scoprire sempre di nuovo e adeguatamente apprezzare, e soprat­
tutto tradurre nella propria vita, il suo particolare carisma. E non è diffi­
cile individuarlo nelle sue opere. Così scrivevo il 2 ottobre dello scorso 
anno al Preposito Generale dell’Ordine dei Carmelitani Scalzi: « Teresa 
apprese che la sua vocazione e il suo compito erano di pregare nella Chiesa 
e con la Chiesa, la quale è una comunità orante e che lo Spirito Santo 
stimola con Gesù e in Gesù ad adorare il Padre in Spirito e verità... Perciò 
quando qualcuno prega e vive di preghiera e così sperimenta il Dio vivo 
abbandonandosi a lui, allora avviene anche che percepisca più profonda­
mente la realtà della Chiesa, nella quale Cristo continua per opera della 
grazia la sua arcana presenza; egli inoltre avverte l’urgenza di una totale 
fedeltà verso la Sposa di Cristo ». Del resto, non si può avere l’esperienza 
di Dio senza la preghiera, e perciò Santa Teresa nel suo De via perfectionis 
invita pressantemente ad applicarsi alla contemplazione (cfr. 18, 3). E 
che cosa fu la fondazione dei vari Monasteri da lei realizzata, se non l’isti­
tuzione di molteplici e fervide comunità di preghiera? (cfr. ibid. 21, 10).

3. Ecco, dunque, un fondamentale impegno, che viene richiesto oggi 
ai cristiani, ed a voi in particolare, che vi ispirate alla dottrina Teresiana: 
dare una testimonianza di preghiera. E non è il caso che vi ripeta qui oggi 
quanto ciò è necessario per l’uomo e il mondo contemporaneo, che rischia 
di perdere il senso della trascendenza a motivo del suo vertiginoso svi­
luppo materiale e tecnologico. Occorre far sapere che esiste sempre in 
ciascun uomo una finestra orientata sul cielo azzurro dei supremi valori 
spirituali, anche se molti la tengono chiusa. Occorre invitare gli uomini 
del nostro tempo ad aprire, anzi a spalancare questa finestra, perché entri 
abbondantemente in essi una ventata fresca e disinquinante, che dia un 
nuovo respiro e quindi maggior lena allo svolgimento delle loro attività. 
Proprio questo è, in sostanza, la contemplazione: esporsi e lasciarsi inve­
stire dal vento dello Spirito di Dio, come ne furono investiti e trasformati 
gli Apostoli il giorno della prima Pentecoste; accogliere in sé i suoi stimoli 
e lasciarsene condizionare. Si sperimenta così che la contemplazione non 
può, non deve isolare dal contesto sociale e culturale, nel quale si è inse­
riti; al contrario, essa offre la possibilità di immettervi nuovi germi di vita, 
ricchi di virtualità rinnovatrici. D’altronde, come ricordavo nella lettera 
del 31 maggio scorso alle Monache Scalze dell’Ordine Carmelitano, fu la 
stessa Santa Teresa a esprimersi così: « Sarebbe propria una disgrazia se 
noi potessimo fare orazione soltanto nei cantucci della solitudine » (Fon­
dazioni 5, 16).



602

4. Insieme a questa fondamentale dimensione, un’altra è altrettanto 
imprescindibile nella spiritualità teresiana. La Santa, infatti, fa dell’ade­
sione alla volontà di Dio non solo la motivazione di base, ma anche un 
criterio per il progresso spirituale. Ed ella arriva a dire che la vera perfe­
zione non sta nell’attività o nella contemplazione, ma nella conformità 
della nostra volontà a quella di Dio. Ecco le sue parole: « La somma per­
fezione non sta nelle dolcezze interiori, nei grandi rapimenti, nelle visioni 
e nello spirito di profezia, bensì nella perfetta conformità del nostro vo­
lere a quello di Dio » (Fondazioni 5, 10). Ma dove la volontà di Dio si 
incarna e si manifesta è in Gesù Cristo; perciò chi vuole compierla vera­
mente deve seguire Gesù e lasciarsi condurre da lui. Ed è così che la vita 
religiosa diventa una forma particolare di sequela Christi: non solo nel 
senso di una mera imitazione esterioristica, ma ancor più come immer­
sione nel suo mistero e quasi come fusione personale con lui; sicché Teresa 
da discepola ne diventa sposa, in una piena unione mistica.

5. Cari Fratelli e Sorelle! Al concludersi di questo centenario tere­
siano, mi auguro che tutti ne abbiate riportato molti e saporosi frutti spiri­
tuali. Ma quello di una riconfermata vita di preghiera dovrebbe essere 
comune a tutti. Di qui, infatti, ne scaturiscono altri, come quello di un 
accresciuto impegno nella vita della Chiesa, di un più intenso studio della 
Parola di Dio per aderire sempre meglio alla sua volontà, di una più gene­
rosa dedizione alla venuta e all’estensione del Regno di Dio, e anche di 
una più illuminata ed equilibrata prospettiva sulla dignità della donna 
e del suo legittimo posto nella Chiesa e nella società. Sappiate, dunque, 
trarre sempre maggior profitto dalla intensa spiritualità della grande Santa, 
alla cui ispirazione vi richiamate. E vivete con gioia il vostro stato reli­
gioso. Da parte mia sappiate, come già vi ho assicurato, che tutti vi 
ricordo al Signore. La Chiesa ha bisogno di voi e della vostra testimo­
nianza. Che possiate tutti essere all’altezza delle speranze che in voi 
sono riposte.

E abbiate la mia particolare Benedizione Apostolica, che di cuore 
vi imparto, estendendola a tutti i membri delle vostre Famiglie carme­
litane, in pegno di abbondanti e feconde grazie celesti.



603

Lettera del Cardinale Segretario di Stato 
per la Giornata del Migrante

Specifica presenza ecclesiale nelle strutture 
e negli organismi per la pastorale delle migrazioni 
Nonostante i non trascurabili progressi nel riconoscimento di diritti dell’uomo 
migrante, non si è spenta la tendenza a vedere in lui uno strumento di produ­
zione. Non è lecito scindere Cristo dal mondo del lavoro, né separarlo dal mondo 

dell’emigrazione

In prossimità delle celebrazioni della Giornata del Migrante, il Santo 
Padre ha fatto pervenire al Cardinale Sebastiano Baggio, Presidente 
della Pontifìcia Commissione per la pastorale delle migrazioni e del 
turismo, il seguente messaggio a firma del Cardinale Segretario di 
Stato Agostino Casaroli:

Signor Cardinale,
in prossimità delle celebrazioni della « Giornata del Migrante », che 

le Conferenze Episcopali dei vari Paesi indiranno nel corso del nuovo 
anno liturgico, il Sommo Pontefice desidera ancora una volta renderSi 
presente con la Sua parola di incoraggiamento e di stimolo. Rivolge 
perciò questo messaggio, per l’autorevole tramite dell’Eminenza Vostra, 
ai Confratelli nell’episcopato e nel presbiterato, ai religiosi e religiose, 
ai collaboratori laici ed a tutti coloro che si muovono ed operano nel 
vasto mondo dell’emigrazione.

Nella consapevolezza della molteplicità e non di rado della gravità 
dei problemi che accompagnano questo fenomeno umano, il Santo Padre 
intende mettere in luce alcuni aspetti concernenti la specifica finalità 
della presenza ecclesiale delle strutture e degli organismi per la pastorale 
dell’emigrazione, sottolineando la provvida funzione, cui essi sono desti­
nati nell’attuale contesto del movimento migratorio, collaudati come so­
no da una valida esperienza.

Sua Santità desidera anzitutto ribadire quanto affermava nella Enci­
clica Laborem exercens: si deve fare ogni sforzo perché il fenomeno 
triste ma sotto certi aspetti necessario dell’emigrazione per lavoro « non 
comporti maggiori danni in senso morale, anzi, perché, in quanto possi­
bile, esso porti perfino un bene nella vita personale, familiare, e sociale 
dell’emigrato, per quanto riguarda sia il Paese nel quale egli arriva, sia 
la Patria che lascia » (n. 33).

Tale appello, anche se destinato principalmente a coloro che dispon­
gono del potere di rimediare ai mali che traggono origine da una emigra­
zione comunque forzata, deve trovare un’eco generosa nelle Chiese sia di 
partenza che di arrivo, in rapporto tanto con le necessità religiose e mo­



604

rali degli emigrati quanto con quelle che si riferiscono alla totalità della 
loro condizione umana e sociale.

Sebbene siano stati ottenuti progressi non trascurabili nel ricono­
scimento giuridico dei diritti dell’uomo migrante, non si è spenta la ten­
denza a vedere in lui prevalentemente uno strumento di produzione e 
per di più con la connotazione negativa della concorrenza straniera.

E’ questa una deformazione del concetto di lavoratore, dovuta non 
poco a quell’anomalia di fondo — già denunciata da Giovanni XXIII 
nella « Pacem in terris » — che costringe il lavoro ad andare in cerca 
del capitale, mentre dovrebbe avvenire il contrario. In tal modo viene 
avvalorata in radice l’iniqua presunzione di aver dato tutto al lavoratore 
migrante per il solo fatto che gli si è offerta un’occasione di lavoro, anche 
se vengono trascurate le condizioni del suo, sempre più o meno trauma­
tico, trapianto in terra straniera, le sue carenze ed i suoi problemi fami­
liari, le sue imprescindibili esigenze di uomo nel senso pieno di que­
sto nome.

Va pertanto riaffermato ancora una volta il basilare principio: « la 
gerarchia dei valori, il senso profondo del lavoro stesso esigono che sia 
il capitale in funzione del lavoro e non il lavoro in funzione del capitale » 
(Laborem exercens, n. ’23). Ha detto ancora il Santo Padre nel corso 
della Sua visita pastorale del 19 marzo scorso a Livorno: « il mondo 
affidato in compito all’uomo dal Creatore sempre ed in ogni luogo della 
terra, ed in mezzo a ogni società e nazione, è il "mondo del lavoro". 
"Mondo del lavoro" vuol dire contemporaneamente "mondo umano” » 
(« L’Osservatore Romano », 21 marzo 1982, p. 2).

Di tale mondo coloro che emigrano, come gli altri lavoratori, sono 
protagonisti a pieno titolo. Perché ad essi sia effettivamente riconosciuta 
questa qualifica, le Chiese dei Paesi di immigrazione non possono tra­
scurare nessuno sforzo. Esse per prime devono sentirsi solidali con questi 
fratelli meno fortunati, ed operare senza posa, come lodevolmente fanno, 
affinché la mentalità cristiana della « buona accoglienza » (cfr. Paolo VI, 
Populorum progressio, n. 69) si radichi nell’opinione comune, e sfoci in 
atti concreti di giustizia e di equità.

Non è lecito scindere Cristo dal mondo del lavoro, né separarlo dal 
mondo dell’emigrazione.

La consapevolezza di questo imperativo è come la stella polare di 
coloro che operano, con genuina e consapevole vocazione, nella pasto­
rale migratoria. Il loro impegno traduce costantemente nella realtà la 
affermazione contenuta nella Laborem exercens: « Cristo appartiene al 
mondo del lavoro; ha per il lavoro umano riconoscimento e rispetto; 
si può dire di più: Egli guarda con amore questo lavoro, le sue diverse 
manifestazioni, vedendo in ciascuna una linea particolare della somi­
glianza dell’uomo con Dio, Creatore e Padre » (n. 26).



605

L’azione pastorale tra i lavoratori emigrati tende a far sì che essi 
ispirino la loro vita alla luce, all’esempio, all’amore di Cristo, vedano 
nel lavoro non un impedimento o una scusa che li esima dalla pratica 
della religione e dalla professione della fede, ma un mezzo per irrobu­
stire e illuminare la vita cristiana; ciò contribuirà a mantenerne la legit­
tima fierezza della identità culturale, che, quando è doverosamente tute­
lata nei suoi aspetti di appropriato veicolo d’espressione della fede, 
diviene anche stimolo a comprendere, rispettare e avvalorare, in una 
visione autenticamente cattolica, l’identità altrui.

Un clima di mutua accettazione tra immigrati e cittadini del luogo 
consente, col vicendevole arricchimento, una più approfondita catechesi 
del lavoro. Favorendo l’instaurarsi di fraternità, amicizia e solidarietà, 
quel clima rende più agevole e fruttuoso il discorso sulla paternità diDio 
e sulla visione cristiana del lavoro, inteso come continuazione armonica 
dell’azione creatrice di Dio, in unione con Cristo. In tale prospettiva il 
lavoro, da semplice fonte di guadagno, si trasforma in mezzo di legame 
amichevole e fraterno, sorgente di sollievo nelle sofferenze e disillusioni 
che, aggravate dall’impossibilità di provvedere alle famiglie non di rado 
lontane, possono gettare gli emigrati nell’avvilimento e nello sconforto.

E’ nella famiglia, infatti, che il lavoratore emigrante trova la pro­
pria realizzazione.

La famiglia, in qualsiasi modo toccata dalla vicenda migratoria, è 
oggetto privilegiato della sollecitudine materna della Chiesa. Ad essa 
il Sommo Pontefice ha dedicato il Suo messaggio per la « Giornata del 
Migrante » di due anni or sono, mentre eminenti Pastori di Chiese di 
immigrazione, convenuti nel Sinodo dei Vescovi, non omettevano di 
esporre il dramma delle famiglie degli emigrati e l’altro, ancor più 
tragico, di quelle dei rifugiati.

Dalla Costituzione Apostolica Exsul Familia, promulgata da Pio XII 
il 1° agosto 1954 (AAS 44 [1952], pp. 649-704), ai successivi inter­
venti pontifici fino ai nostri giorni, è stato offerto un cospicuo patrimonio 
di dottrina e di direttive concrete, rispondente al compito di tutti coloro 
che, a qualsiasi livello, operano nella pastorale.

Nel contesto del diritto naturale all’emigrazione, l’Istruzione De pa­
storali migratorum cura, emanata dalla Sacra Congregazione per i Vescovi 
il 22 agosto 1969, fa propria l’affermazione conciliare secondo cui « nel­
l’ordinamento delle migrazioni deve essere tutelata al massimo la convi­
venza domestica» (Apostolicam actuositatem, n. 11), e pone in risalto 
come si debbano tenere in conto le esigenze familiari « soprattutto per 
quanto riguarda la casa, l’educazione dei figli, le condizioni di lavoro, la 
sicurezza sociale e gli oneri fiscali » (n. 7: AAS 61 [1969], p. 617).

Un peculiare richiamo a questo riguardo ricorre nella Esortazione 
Apostolica Familiaris consortio: « Le famiglie degli emigrati — rileva 



606

il Sommo Pontefice — devono poter trovare dappertutto nella Chiesa 
la loro patria. E’ questo un compito connaturale alle Chiese, essendo 
segno di unità nella diversità » (n. 77). In tal modo le famiglie possono 
più agevolmente sviluppare le loro prerogative di « Chiesa domestica », 
realizzare quel rapporto di solidarietà e di comunione con le altre fami­
glie, che diventa particolarmente fecondo se rafforzato dalla fede, la quale 
trasfonde la consapevolezza dell’amore di Cristo e della sua provvidenza.

E’ questa consapevolezza, alla fine, che fa delle singole famiglie mi­
granti vere e proprie comunità cristiane, parte viva e vitale della Chiesa 
in cui hanno dimora

Le Chiese locali realizzano concretamente l’immagine di Chiesa attra­
verso l’articolazione delle parrocchie, le quali « rappresentano in certo 
modo la Chiesa visibile stabilita su tutta la terra » (Sacrosanctum Con­
cilium, n. 42); sono la « famiglia di Dio » (Presbyterorum ordinis, n. 6), 
un « insieme di fratelli animati dal medesimo spirito » (Lumen gen­
tium, n. 28).

Al di là dell’ordinamento territoriale e in armonia con esso, la Santa 
Sede è venuta incontro alle specifiche esigenze degli emigrati — come 
di altre compagini di fedeli che non sono in grado di usufruire anche 
solo parzialmente degli strumenti della pastorale ordinaria — con isti­
tuzioni a raggio e carattere personale. Tali sono, fin dalla promulgazione 
della Exsul Familia, le parrocchie personali e le missioni con cura d’ani­
me, intese ad offrire ai fedeli non originari del luogo, « siano essi immi­
grati o di passaggio, una cura pastorale corrispondente alle loro neces­
sità e non inferiore a quella degli altri fedeli delle diocesi » (AAS 44 
[1952], p. 692). In sintonia con le direttive del Concilio Vaticano II 
(cfr. Christus Dominus, nn. 16, 18, 23), la ricordata Istruzione De pasto­
rali migratorum cura ripropone i medesimi organismi come strutture 
portanti e aggiunge ad essi la « missione semplice » e l’ufficio di « Vica­
rio missionario» (nn. 39-41: AAS 61 [1969], pp. 633-635).

L’armonizzazione tra le esigenze territoriali e quelle personali pre­
senta indubbiamente notevoli difficoltà. Proprio per questo il program­
ma previsto per la cura pastorale degli emigrati nella varietà delle sue 
formule alternative è affidato alla generosa collaborazione delle Chiese 
di arrivo — direttamente responsabili — con quelle di partenza. Questa 
collaborazione è destinata a dare copiosi frutti.

* * *

Parrocchie personali e missioni con cura d’anime divengono comu­
nità ecclesiali di più facile articolazione e amalgama per le persone, le 
famiglie e i gruppi. Nelle parrocchie possono, poi, polarizzarsi associa­



607

zioni e movimenti specifici, di varia indole, sorretti da sacerdoti, reli­
giosi, religiose e laici dei Paesi di provenienza degli emigrati o comunque 
partecipi della loro lingua e mentalità, in connessione con la pastorale 
locale. In ogni parrocchia, infatti, « è veramente presente ed agisce la 
Chiesa di Cristo » (Christus Dominus, n. 17), che aiuta il bisogno di vita 
comunitaria ad esprimersi in organizzazioni modellate su quelle della 
Patria lontana e disponibili all’adattamento all’ambiente.

L’esperienza ormai secolare nel campo delle migrazioni attesta che 
il tipico fenomeno del raccogliersi in associazioni germoglia in qualche 
modo dal nucleo comunitario che si afferma per primo e tende ad appog­
giarsi ad esso.

Nel presente momento storico della realtà migratoria le associazioni 
possono risultare di notevole e talvolta determinante importanza in or­
dine all’efficacia dell’azione pastorale.

Al Sommo Pontefice stanno vivamente a cuore le associazioni e i 
movimenti che perseguono fini apostolici o in varie forme cooperano 
alla missione di salvezza, come pure quelle che si caratterizzano per la 
loro indole di promozione e difesa dei diritti dei lavoratori.

La visione cristiana dell’uomo, della vita e della storia deve eser­
citare il suo benefico influsso sugli sforzi di solidarietà dei lavoratori al 
di sopra di ogni frontiera, e contribuire a quella « civiltà dell’amore », 
che Paolo VI, di cara e venerata memoria, additò come obbligante pro­
gramma all’umanità incamminata tra formidabili problemi verso la con­
clusione del secondo millennio cristiano.

Al termine di queste riflessioni mi è gradito esprimere la fiducia del 
Sommo Pontefice che quanti sono dediti all’apostolato nel campo della 
emigrazione vorranno trarne alimento per fortificare sempre più lo spi­
rito missionario e intensificare la loro provvida attività.

Sua Santità manifesta parimente la speranza che in ogni Paese, toc­
cato dal movimento di immigrazione, i sacri Pastori non cesseranno di 
favorire, con tutti i mezzi possibili e con esemplare sollecitudine, una 
adeguata presenza di missionari della medesima lingua e mentalità degli 
immigrati, secondo le forme proposte e caldamente raccomandate dalla 
Sede Apostolica.

Con tale fiducia e speranza il Santo Padre, affettuosamente vicino 
alle ansie, alle giuste aspirazioni ed alle sofferenze dei diletti figli che 
popolano le strade dell’emigrazione, in special modo di quelli che più 
acutamente ne portano i pesi, imparte di cuore a tutti l’Apostolica Bene­
dizione, in auspicio dei celesti favori.

Profitto della circostanza per confermarmi con sensi di profonda 
venerazione di Vostra Eminenza Reverendissima dev.mo in Domino

+ AGOSTINO Card. CASAROLI





609

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Omelia nella Basilica di S. Pietro

Il messaggio di S. Teresa 
la creatura dei desideri immensi

In occasione del pellegrinaggio del Carmelo Teresiano d’Italia, sabato 
2 ottobre l’Arcivescovo ha presieduto nella Basilica Vaticana ad una 
concelebrazione eucaristica, durante la quale ha pronunciato la se­
guente omelia:

Siamo raccolti qui per concludere le celebrazioni del quarto centena­
rio della morte di Santa Teresa e questo da parte di tutto il Carmelo 
Teresiano che vive e opera in Italia. Ad accoglierci qui, come segno della 
maternità della Chiesa, sta Santa Teresa di Gesù qui presente in effige 
come Madre spirituale. Noi siamo particolarmente sensibili a questa pre­
senza di Santa Teresa nella Basilica Vaticana, che per noi non esprime 
soltanto la gloria della Santa Madre ma la sua così profonda e così con­
vinta fede nella Chiesa, il suo amore per la Chiesa, la sua dedizione 
per la Chiesa.

Ci pare che nell’ascoltare la sua voce qui, ripeta in noi insegnamenti 
preziosissimi che proprio dalla dimensione della Chiesa attingono la loro 
validità, la loro attualità e la loro fecondità. Ci pare di sentirla, la Santa 
Madre, che dice a noi con le parole del Libro Santo: « Io ho chiesto la 
sapienza e il Signore questa sapienza me l’ha donata. Ho preferito cono­
scere le cose di Dio, i segreti di Dio, i misteri di Dio, l’amore di Dio più 
di ogni altra cosa e il Signore mi ha esaudita ». Ci fa impressione sentir­
celo dire qui. E questa testimonianza che la Madre ci dà prendendo le 
parole dal Libro Sacro, è come il primo capitolo di un messaggio spiri­
tuale che a noi viene riferito; messaggio che nella contemplazione delle 
cose di Dio e come dono di Dio sta la sua grande vocazione, il suo grande 
carisma e anche la sua grande eredità.

Conoscere Dio, conoscere i segreti di Dio: questa è la strada dell’ami­
cizia con Dio. « Non vi chiamo più servi, ma amici perché vi ho rivelato 
i segreti del Padre ». E’ questo il mistero che ha affascinato Teresa di 
Gesù e l’ha resa sapiente per i suoi figli e per le sue figlie. Una vita 
di preghiera che non è un esercizio, che non è un metodo, che non è una 
delle tante cose che nella vita si fanno o che pure nella vita si organiz­
zano secondo criteri di priorità e di importanza: è la VITA. Vivere vuol 
dire conoscere Dio, vivere vuol dire inabissarsi nella conoscenza di Dio 



610

già da questa vita perché la vita eterna sarà solo questa. « Questa è Za 
vita eterna: che conoscano Te e Colui che tu hai mandato ».

Questo messaggio lo riceviamo un’altra volta qui, al centro della cat­
tolicità, perché le nostre molteplici vocazioni, che al carisma teresiano si 
ispirano, conservino questa matrice, vi si radichino dentro e attingano 
di qui i segreti della loro fecondità, della loro perseveranza e anche della 
loro beatitudine.

Ma questa sapienza della Madre offertaci in eredità ha una mediazio­
ne che noi non possiamo trascurare: Teresa riceve non dalla sapienza 
degli uomini le arcane verità che annunzia, ma le riceve dalla conoscenza 
e dall’amicizia di Cristo e dallo Spirito di Gesù. Amicizia di Cristo e 
docilità allo Spirito del Signore che hanno costituito i grandi avvenimenti 
della sua vita.

Quando noi diciamo che Teresa è l’amica di Dio, abbiamo detto tutto. 
E quando noi ascoltiamo la Madre che ci dice: « siate tali amici di Dio, 
che Dio vi ascolti sempre », noi siamo invitati a comprendere dove possa 
tendere l’esperienza spirituale, per dove debba camminare, da che cosa 
debba essere orientata e soprattutto fermentata: l’amore di Cristo e la 
docilità al Suo Spirito.

Abbiamo sentito qui riecheggiare le parole dell’apostolo Paolo, proprio 
in questa prospettiva profondamente cristiana ed ecclesiale. E a noi è 
parso, nell’ascoltare le parole di Paolo, che la voce e il cuore della Ma­
dre ripetano le stesse cose, le uniche cose che sono definitivamente vere 
e le uniche realtà che sono destinate a diventare pienezza eterna della 
nostra vita. Questo messaggio di Santa Teresa che morta parla ancora, 
accende certamente in noi dei desideri perché non siamo qui a conclu­
dere un’esperienza spirituale, ma a nutrirla con le celebrazioni cente­
narie.

E quali desideri può accendere in noi il messaggio della Madre e la 
sua presenza? A me sembra che questa grande realtà dei desideri cri­
stiani ha tormentato e ha vivificato la vita di Santa Teresa di Gesù. La 
creatura dei desideri immensi, dei desideri insaziabili, dei desideri sem­
pre più fervidi e sempre più travolgenti. Una creatura tesa verso Dio, 
verso il volto di Dio, verso il cielo con un fervore di desideri che hanno 
davvero trasfigurato la sua esistenza anche nella banalità dei suoi giorni.

Questi desideri di Dio, questi desideri delle cose di Dio, questo desi­
derio che il Signore sia conosciuto ed amato, questo desiderio che ogni 
creatura diventi testimone dell’amore, della sapienza e della bellezza 
di Dio. Oh! questi desideri teresiani riecheggiano oggi nel nostro spirito 
e riecheggiano anche perché ci sembra che la Madre vada ripetendo a 
noi quelle parole di Gesù: « Chi ha sete venga a me e si ristori, e si dis­
seti ».



611

La vita in Dio e per Dio non può non essere una vita sitibonda, una 
vita famelica. E’ proprio per questa tensione inesorabile dello Spirito 
che Santa Teresa ci convoca ancora oggi, se vogliamo che il suo messag­
gio e la sua eredità trovino in noi non soltanto degli annunziatori ma so­
prattutto dei testimoni e dei profeti: vite rese sitibonde e fameliche di 
Dio; vite rese sitibonde e fameliche della gloria di Dio, del suo Regno. 
Regno e gloria che stanno soprattutto nella salvezza dei fratelli, che 
stanno soprattutto nelle manifestazioni inesauribili della carità e che stan­
no soprattutto nelle dedizioni instancabili della fede e della speranza cri­
stiana.

E’ questo che noi vorremmo che in questo momento penetrasse nel 
nostro spirito e nel nostro cuore, per uscire di qui e dall’incontro col 
Vicario di Cristo in terra, accesi di quel fuoco benedetto che ha divorato 
la vita della nostra Santa Madre.

Torneremo alle nostre occupazioni di sempre, torneremo negli am­
bienti abituali della nostra esistenza, torneremo alle nostre occupazioni 
che per quanto siano importanti sono sempre povere cose, torneremo a 
tutto questo, ma è importante che ritorniamo con il cuore acceso, con lo 
spirito illuminato: illuminato dalla sapienza che Teresa ha invocato per 
se e per noi; illuminato dal fervore dello spirito che Teresa ha procla­
mato e testimoniato per tutti ma soprattutto per noi, e ancora alimentati 
e irrobustiti da quell’acqua di vita eterna che è il nutrimento della vita, 
che è il viatico dell’esistenza, che è l’itinerario della purificazione che 
nella preghiera cresce e si fa profonda e che nella contemplazione del 
volto di Dio trova la sua pace e la sua beatitudine.

Non possiamo dimenticare che Teresa è morta dicendo: « Finalmente, 
Signore, è giunta l’ora di vederci ». E’ ancora, nel momento della morte, 
quella ingenua ma vibrante fanciulla che persuadeva il fratello Rodrigo ad 
andarsene verso i Mori per morire presto e vedere Dio. Questo fervore, 
questo desiderio, questa impazienza devono diventare il viatico della no­
stra vita perché i nostri giorni, per lunghi che diventino, non diventino 
mai giorni stanchi e perché il nostro impegno cristiano di testimonianza, 
di apostolato, di dedizione e di coerenza sia una testimonianza che non va 
verso il tramonto come può andare verso il tramonto l’itinerario della 
morte, ma va verso lo splendore della vita perché noi camminiamo 
verso la visione svelata e beatificante di Dio ed è giusto che questa luce 
illumini prima il nostro volto ed accenda il nostro cuore perché riuscia­
mo ad essere nel mondo come fu Teresa: una luce profetica, una luce 
anticipatrice e un fervore di carità che ha fatto gustare a molti la bea­
titudine dell’amore dell’unico Dio.





613

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

Pubblicato il secondo volume del catechismo dei ragazzi

Io ho scelto voi
Questa pubblicazione: « Catechismo per la vita cristiana 4. 

Il catechismo dei ragazzi: Io ho scelto voi » (per l’educazione 
cristiana dei ragazzi di 14-17 anni circa) è stata autorizzata dal 
Consiglio Permanente della C.E.I., su proposta della Commis­
sione Episcopale per la dottrina della fede, la catechesi e la 
cultura. Il testo è stato preparato per la consultazione e la spe­
rimentazione, secondo i criteri approvati dalla IX Assemblea 
Generale.

+ Anastasio A. Card. Ballestrero
Arcivescovo di Torino

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana
Roma, 11 aprile 1982
Domenica di Pasqua, in Resurrectione Domini

PRESENTAZIONE

Questo libro della fede è rivolto agli adolescenti, ragazze e ragazzi 
fra i 14 e i 17 anni, e alle comunità cristiane in cui vivono. E’ il secondo 
volume del catechismo dei ragazzi, e con esso la Chiesa italiana vuole 
esprimere la sua attenzione e il suo amore per i giovani di questa età, 
così ricchi di problemi, ma anche di speranze per il domani delle nostre 
comunità e del nostro Paese.

Sofferenza e gioia di un mondo che cresce

Durante l’adolescenza e la giovinezza va delineandosi in maniera 
sempre più determinante la personalità dell’uomo e del credente. Ma 
non è un processo facile, si parla comunemente di età della crisi.

Ragazzi e ragazze ricercano una crescente autonomia dagli adulti e 
dalla famiglia, in un confronto nuovo con la società, per trovare in essa 



614

il proprio posto. Si sviluppa con una certa prepotenza la vita affettiva e 
sessuale. Soffrono l’insicurezza e l’inquietudine che accompagna la loro 
crescita. In definitiva, cercano il senso della propria esistenza. Hanno 
bisogno di certezza, anche se sono pronti a rimettere tutto in discussione; 
amano dimostrare la propria capacità critica, sebbene subiscano il fa­
scino di modelli reclamizzati; scoprono e realizzano se stessi nell’azione 
e in una vita di relazione più intensa, di cui sentono il bisogno. Si acco­
stano infatti a chi sa mettersi, senza pregiudizi e con vera amicizia, al 
loro livello.

E’ l’atteggiamento che intendiamo lealmente assumere nei riguardi 
di questi figli di Dio e nostri fratelli. Tanto più che siamo consapevoli 
che la crisi della crescita investe fortemente la vita di fede, il cui cam­
mino, per quanto continuato ed armonico negli anni precedenti, ora 
sembra dover quasi iniziare da capo, ad un livello che richiede maggior 
attenzione alla soggettività dominante, ai problemi di vita emergenti, 
al bisogno di dialogo e di partecipazione.

« Io ho scelto voi »

Le parole di Gesù, che fanno da titolo, aiutano a capire questo libro 
della fede dopo il primo volume, « Vi ho chiamato amici ». Colui che 
si è mostrato « amico » vero per i ragazzi, manifestando come la vita sia 
un progetto per il regno di Dio, ora rivela loro, adolescenti, la grazia di 
una scelta. Cristo sceglie coloro che ama e li responsabilizza perché por­
tino i frutti del Regno nella loro vita personale, nella società e nel mondo 
(cfr. Gv 15, 16). Come risposta, gli adolescenti, così ansiosi di libertà, 
di originalità e creatività, possono esprimere costruttivamente tali risorse 
fondamentali, scegliendo Gesù che li ha scelti.

L’incontro in questa reciproca scelta si chiama vocazione. Il Maestro 
chiama coloro che ha scelto a prendere parte alla missione del Regno 
nella Chiesa. L’adolescente scopre tale chiamata e vi risponde in un cam­
mino progressivo, comprendendo ed orientando la sua esistenza secondo 
i grandi pensieri di Dio.

Questa meta globale, che qualifica come « vocazionale » questo cate­
chismo, si ramifica concretamente nella riconsiderazione e riformulazione 
dei principali temi della fede: Dio, Gesù Cristo, la Chiesa, i sacramenti, 
il mondo futuro, la coscienza morale. Necessariamente vengono sottoli­
neati quegli aspetti più adeguati sia alla situazione dei destinatari sia 
alla finalità vocazionale, secondo un itinerario di fede, che presuppone il 
cammino percorso con il primo volume « Vi ho chiamato amici ».

In funzione delle mete si articolano i contenuti nei sei capitoli.
La vita, nella sua concretezza, carica di ombre e di luci, è da Gesù 

Cristo accolta, evangelizzata e chiamata a farsi progetto in cui si realizza 
il regno di Dio (cap. 1). E’ un progetto da vivere insieme, creando 



615

« comunione » e promuovendo la pace; è un progetto che ingloba tutta 
la realtà del mondo, da condividere nella giustizia (cap. 2-3). Alla chia­
mata di Dio in Gesù risponde la libertà dell’uomo, una libertà sostenuta 
dallo stesso Spirito di Gesù, per cui l’adolescente scopre che soltanto 
l’amore responsabile rende veramente liberi e costruttivi (cap. 4). La 
vocazione non può restare generica. Si precisa ponendosi di fronte al 
matrimonio, alla vita consacrata, al sacerdozio e ad ogni altra forma di 
servizio con cui lo Spirito arricchisce la Chiesa (cap. 5). Il progetto voca­
zionale ha di fronte a sé il futuro compimento del Regno, il cui traguardo 
sicuro suscita il coraggio della speranza (cap. 6).

In sintonia con quanto sono gli adolescenti per natura e per grazia, 
si è scelto di dare ad ogni capitolo una struttura, che si può riassumere 
sotto la categoria del confronto e dell’incontro: la vita, con le sue do­
mande ed attese esigenti, si confronta dapprima con il popolo di Dio 
dell’Antico Testamento in un cammino comune di ricerca verso una luce 
piena; si incontra poi con Gesù Cristo, sia nelle testimonianze storiche 
del Nuovo Testamento che nei segni vivi della comunità ecclesiale. L’iti­
nerario sfocia in una sintesi catechistica che apre sulla formulazione di 
fede e la preghiera. Ogni capitolo offre poi alcune piste esemplificative 
di ricerca, di documentazione e di approfondimento.
Camminare insieme

Le attese e i compiti delle comunità ecclesiali nei confronti dei ra­
gazzi, sono state già indicate nel primo volume del catechismo. L’espe­
rienza comunitaria e di gruppo restano anche per questa età il luogo 
fondamentale dell’itinerario di fede. Il testo tuttavia è stato realizzato 
in modo da favorire anche una lettura personale, per sollecitare i ragazzi 
a sentirsi ancor più responsabili in prima persona della propria crescita 
umana e cristiana.

Rinnoviamo qui un pressante invito a tutti gli appartenenti alla co­
munità, ai genitori certamente, a tutti gli adulti credenti, ai sacerdoti e 
ai catechisti anzitutto, di proporsi essi stessi come segni vivi, credibili 
ed accoglienti di quanto in queste pagine è stato scritto.

Soltanto un atteggiamento di fiducia, di comprensione, di grande 
pazienza, non disgiunto da personale coerenza e sufficiente competenza, 
insomma un camminare insieme con gli adolescenti, favorisce in maniera 
decisiva la catechesi di questi figli che Dio ama di più, proprio perché 
sovente incontrano le maggiori difficoltà nelle nostre comunità e nella 
società.
Pasqua di risurrezione, 11 aprile 1982.

4- Giulio Oggioni
Vescovo di Bergamo

Presidente della Commissione Episcopale
per la dottrina della fede, la catechesi e la cultura



616

I VESCOVI AI RAGAZZI D’ITALIA

Cari amici,

avete già fatto un lungo cammino di maturazione della vostra fede, 
da bambini, poi da fanciulli e da ragazzi. Ci rendiamo però conto che la 
vostra età porta con sé esigenze e attese diverse. La vita che cresce in 
voi, le esperienze che fate, di gioia e a volte di sofferenza, il mondo che 
vi circonda suscitano domande nuove nel vostro cuore. Quali domande? 
Quelle che riguardano il vostro ardente desiderio di vivere nella libertà, 
nell’amicizia, ricercando rapporti più veri e profondi con gli amici, ma 
anche con la famiglia, la comunità ecclesiale e la società.

Per questo vi proponiamo il progetto di vita che Gesù, il Signore 
della vita, ha rivelato al mondo. Egli che è fratello ed amico sincero, 
conosce molto bene i problemi di ognuno, le sue difficoltà, le sue stesse 
crisi, ma ha fiducia in voi: « Io ho scelto voi », quindi non abbiate paura.

La vita è un’avventura che merita di essere vissuta coraggiosamente 
e con apertura di cuore. Di voi ha bisogno la Chiesa, ha bisogno la 
società. E’ fondamentale che ognuno, chiamato a fare le prime scelte 
importanti in ordine al proprio futuro, scopra la vocazione con cui Dio 
lo invita a prendere il suo posto nel mondo e a lavorare per il bene 
di tutti.

Nessun altro potrà fare ciò che voi siete chiamati a compiere. Per 
questo Gesù vi dice: « Vi ho scelto perché andiate e portiate frutto e 
il vostro frutto rimanga ».

Vi consegnamo questo libro della fede con le parole dell’apostolo 
Giovanni: « Ho scritto a voi giovani, perché siete forti e la parola di Dio 
dimora in voi e avete vinto il maligno (1 Gv 1, 14).

La pace di Gesù Cristo sia con tutti voi.

I vostri Vescovi



617

CURIA METROPOLITANA

VICARIATO GENERALE

OFFERTE PER INTENZIONI DI MESSE 
FACOLTA’ PER BINAZIONI E TRINAZIONI

Il Cardinale Arcivescovo, nel presentare alla Diocesi le disposizioni del 
Vicariato Generale in merito alle offerte per intenzioni di messe e alle 
facoltà per binazioni e trinazioni, premette le seguenti considerazioni.

Già nel gennaio 1981 richiamavo la necessità di ispirare la prassi euca­
ristica al suo autentico significato per la comunità cristiana (cfr. Rivista 
Diocesana Torinese, gennaio 1981, pagina 23). Dicevo in quella occasione: 
« Il significato dell'Eucaristia nella comunità cristiana è da approfondire 
senza mai stancarsi. Oggi uno dei nostri problemi è quello di evitare che 
la preoccupazione quantitativa delle celebrazioni diventi dominante su tutte 
le altre. A questo scopo è conveniente liberare la celebrazione eucaristica 
dalla diffusa mentalità privatistica che ancora vi preme. E' necessario far 
emergere il grande criterio teologico ed ecclesiale, in forza del quale la 
celebrazione dell'Eucaristia è celebrazione comunitaria. Si può affermare 
che il nostro popolo ragiona e agisce senza attenersi, molte volte, a tale 
criterio. Ma ciò non chiama direttamente in causa noi sacerdoti e la qualità 
delle nostre catechesi? Se il Popolo di Dio si comporta così, gli manca 
quella chiara visione delle cose che solo da una catechesi perseverante 
può venirgli. Faccio un solo esempio: noi rileviamo in genere che, dei 
nostri fedeli, solo il 15% frequenta (nella migliore delle ipotesi!) la litur­
gia settimanale. Nello stesso tempo affermiamo che occorre si celebrino 
anche quattro messe in un giorno, perché i fedeli le richiedono. Non vi è 
in questo una contraddizione che deve farci riflettere? Il fatto è che dob­
biamo restituire all’Eucaristia il suo significato originario, quello per cui 
il Signore Gesù l’ha istituita e la Chiesa continua a celebrarla. L'Eucaristia 
è il momento della comunità e tale dimensione comunitaria deve emergere 
al di là di ogni mentalità di privatizzazione ».



618

Da allora sono passati quasi due anni e devo purtroppo constatare che 
la prassi eucaristica non si è affatto evoluta in meglio. Sento quindi il 
dovere di incoraggiare ancora una volta tutti i sacerdoti perché si impe­
gnino a migliorare la qualità delle celebrazioni eucaristiche. Li invito perciò 
caldamente a rileggere con particolare attenzione soprattutto i capitoli II, 
III e VII dell’Introduzione al Messale Romano. Vi troveranno preziose indi­
cazioni per realizzare celebrazioni eucaristiche che siano veramente « il 
centro di tutta la vita cristiana »

Sento però anche il grave dovere di segnalare e disapprovare alcuni 
abusi sistematici. Cito, ad esempio, l’abuso di binare abitualmente o addi­
rittura di trinare nei giorni feriali solo per soddisfare indebite richieste 
di privati o per adempiere a oneri di messe, l’abuso di celebrare — da 
parte dello stesso sacerdote e per i medesimi motivi — due messe conse­
cutive nello spazio di una mezz’ora o di collocare messe fuori orario, 
l’abuso di celebrare più di tre messe nei giorni festivi, ecc.

Alcuni di questi abusi non hanno motivazioni accettabili, altri possono 
imputarsi alla progressiva diminuzione dei sacerdoti. Ritengo tuttavia che 
le soluzioni adottate non siano assolutamente giustificabili. Invito quindi 
i sacerdoti a ricercare altre soluzioni attraverso una migliore formazione 
liturgica dei fedeli e una motivata revisione degli orari delle messe in 
vista del bene di tutta la comunità loro affidata. Altre soluzioni si po­
tranno ricercare in collaborazione con i sacerdoti diocesani e religiosi 
della propria Zona vicariale, chiedendo e offrendo un aiuto scambievole 
soprattutto per i giorni festivi e per certi periodi dell’anno che compor­
tano un aumento di popolazione e di partecipanti alle messe.

Richiamo anche quanto dicevo nel gennaio 1981 circa l'opportunità di 
abbandonare « l'abitudine di celebrare l'Eucaristia ogni qual volta la comu­
nità si raduna, moltiplicando così le occasioni di binare » e invito a rime­
ditare gli orientamenti già proposti allora circa altre forme di preghiera 
(cfr. Rivista Diocesana Torinese, gennaio 1981, pagine 23-24).

Confido che un profondo senso di responsabilità muova i sacerdoti a 
correggere gli abusi che mi sono sentito in dovere di segnalare. Così 
come mi auguro che cresca il vicendevole aiuto nel superare le difficoltà 
che tutti esperimentiamo.

Torino, 9 ottobre 1982
+ Anastasio Card. Ballestrero, Arcivescovo



619

1. OFFERTE PER INTENZIONI DI MESSE

La Rivista Diocesana Torinese del gennaio 1981 riportava, a pagina 29, 
una comunicazione del Vicariato Generale in cui si disponeva che « in 
considerazione della svalutazione della moneta e tenendo conto delle of­
ferte stabilite nelle altre Diocesi del Piemonte », dalla Quaresima 1981 
si potevano presentare come cifre indicative: per le messe "libere” la 
offerta di L. 3.000 e per le messe "fisse" l’offerta di L. 4.000.

In conseguenza della progressiva svalutazione della moneta e delle 
offerte stabilite nella maggior parte delle altre Diocesi piemontesi, si di­
spone ora che — per quanti conservano la prassi dell’offerta per le singole 
intenzioni di messe — dal prossimo 1° gennaio 1983 si possono presentare 
come cifre indicative:

a) per le messe "libere" (senza determinazione di luogo o di tempo) 
l'offerta di L. 4.000;

b) per le messe "fisse” (con determinazione di luogo o di tempo) la 
offerta dì L. 5.000.

Queste cifre vengono determinate solo per evitare abusi. Siano perciò 
presentate ai fedeli soltanto come indicative, con piena disponibilità ad 
accettare — senza alcuna costrizione o pressione — quanto i fedeli pos­
sono o vogliono dare.

Si ribadisce che non sono ammesse maggiorazioni per nessuno motivo: 
ad esempio, per le messe "gregoriane", per il suono dell'organo, per luci 
e addobbi, ecc. Tra l’altro queste ultime specificazioni reintrodurrebbero 
quelle distinzioni, determinate da motivi economici, che non sono assolu­
tamente più ammesse (cfr. Costituzione conciliare sulla liturgia, 32).

Quanto al riunire più intercessioni nella medesima messa, si ricorda 
che ciò è possibile quando esista un effettivo sganciamento totale della 
messa da qualsiasi offerta, anche se libera o segreta. Tale sganciamento 
non esclude l’invito a cooperare alle necessità economiche della comunità 
mediante quei contributi che tutti i fedeli sono invitati a offrire nei tempi 
e modi consueti (questua durante le celebrazioni, impegni mensili, colletta 
annuale, ecc.).

Fino alla prossima scadenza quinquennale delle facoltà attualmente loro 
concesse dall'apposito Ufficio diocesano, i parroci e i rettori di chiese sono 
autorizzati — per le "Pie fondazioni” ("legati”) — a ridurre il numero delle 
messe da celebrare in proporzione delle cifre sopra indicate per le offerte 
delle messe: questo nel caso che il reddito annuo della fondazione non 
sia sufficiente.



620

Si richiama infine quanto prospettava il Cardinale Arcivescovo nella 
riunione del Consiglio presbiteriale diocesano del 14 gennaio 1981:

Quanto alle specifiche offerte per celebrazioni di sante 
messe, credo non sia maturo il tempo per rendere obbligatoria 
in maniera generalizzata la loro soppressione. Occorre ancora 
un lungo lavoro per operare un mutamento di mentalità riguar­
do al valore dell'Eucaristia e alla sua efficacia di suffragio. E' 
un discorso da avviare, badando nel frattempo a evitare abusi, 
come quello di abolire per un certo verso offerte che vengono 
poi reintrodotte in altro modo: ciò non sarebbe umanamente 
ed ecclesialmente onesto. Così si dica del cumulo di più inten­
zioni allorquando si siano accettate, sotto qualsiasi forma, 
offerte distinte: se si accetta un'offerta, l’intenzione non può 
essere manomessa; si tratta di chiarezza e di giustizia.

Penso si debba procedere verso l'abolizione delle offerte 
per le sante messe, senza però sminuire il valore delle inten­
zioni particolari e la tradizione della celebrazione come suffra­
gio per i defunti. Queste celebrazioni dovranno anzi diventare 
occasione di catechesi e di retta educazione ecclesiale, anche 
nel senso di invitare gli abbienti a includere nelle loro inten­
zioni di suffragio quelle dei non abbienti: ciò sarebbe un ri­
scatto da ogni aspetto puramente mercantile del rapporto li­
turgia-denaro (cfr. Rivista Diocesana Torinese, gennaio 1981, 
pagina 25).

2. FACOLTA’ PER BINAZIONI E TRINAZIONI

Per il prossimo anno 1983, qualora permangano le stesse condizioni 
del corrente anno, l’Ordinario diocesano rinnova le facoltà concesse per 
il 1982.

Nei contempo si ribadiscono gli orientamenti pubblicati nella Rivista 
Diocesana Torinese del gennaio 1981 alle pagine 23-30. In particolare si 
ricorda che il numero delle messe va commisurato:

1) alle effettive esigenze dell'intera comunità, più che alla comodità 
di singole persone, tenendo anche presenti le variazioni stagionali;

2) alla possibilità di esplicare una buona qualità di impegno da parte 
di chi presiede le celebrazioni o vi esercita un altro ministero (musica 
e canto, lettura, ecc.);

3) alla opportunità di avere, tra una messa festiva e l’altra, un suffi­
ciente margine di tempo per l'avvicendamento dei fedeli e la preparazione 
immediata delle singole celebrazioni (accoglienza dei fedeli, prove dei 
canti, ecc.);



621

4) alla necessità che i sacerdoti siano sufficientemente liberi, nei giorni 
feriali, per attendere ad altre attività loro proprie, quali l’evangelizza­
zione, la catechesi, l’animazione della carità, nonché per le visite e le 
messe nelle case dei malati o per messe di gruppi particolari.

Circa le messe nei funerali si rimanda alle indicazioni riportate sulla 
Rivista Diocesana Torinese del marzo 1975, pagine 130-134; per le messe 
nei matrimoni il Rito del matrimonio ricorda, al n. 8 delle Premesse, che 
« in qualche circostanza è consigliabile omettere la celebrazione della 
Eucaristia » (cfr. anche Rivista Diocesana Torinese del settembre 1981 alle 
pagine 435-440).

Qualora le esigenze pastorali richiedessero delle variazioni rispetto al 
corrente anno, si inoltri direttamente domanda al Vicario generale per la 
città di Torino e ai Vicari episcopali territoriali per gli altri tre Distretti 
pastorali.

La richiesta da parte dei fedeli di messe in suffragio dei defunti per 
anniversari e altre ricorrenze non può costituire un motivo giustificato 
per binare abitualmente o addirittura per trinare nei giorni feriali (la facoltà 
di trinare nei giorni feriali non può, comunque, essere concessa dall'Ordi­
nario diocesano). Conviene prospettare fin d'ora — anche in vista della 
diminuzione di sacerdoti — celebrazioni che riuniscano il suffragio per 
più defunti, senza però sommare più offerte.

In merito alla trasmissione alla Curia o al Seminario delle offerte per 
le messe binate o trinate, si ricorda che tali somme sono ben distinte 
dalle offerte per la « Cooperazione diocesana »:

— coloro che richiedono l'offerta per la singola intenzione di messa 
sono tenuti a trasmettere "integralmente” tale offerta;

— coloro invece che hanno abolito il sistema tariffario e non richie­
dono offerte per le intenzioni di messe sono tenuti a esprimere la parte­
cipazione dei fedeli alle necessità economiche della Diocesi versando, 
come contributo annuo, almeno l’offerta delle messe "libere” (ora portata 
a L. 4.000) per ogni binazione o trinazione effettuata.

In ambedue i casi chi si trovasse in particolari situazioni di necessità 
le esamini con il proprio Vicario episcopale territoriale.

Spetta a chi ha richiesto la facoltà di binare o trinare anche il compito 
di effettuare i versamenti per conto dei sacerdoti che ne hanno usufruito.

In alternativa al versamento dell’offerta ricevuta per l’intenzione di 
messa, è possibile celebrare le messe binate e trinate secondo le inten­
zioni del Vescovo, comunicando poi alla Curia o al Seminario il numero 
di tali messe, distintamente da quello delle offerte.

IL VICARIATO GENERALE



622

CANCELLERIA

Rinuncia

PIERDONA’ don Giovanni, nato a Miane (TV) il 23-9-1928, ordinato sacer­
dote 1’8-9-1952, ha presentato rinuncia alla parrocchia di S. Michele Arcangelo 
in Rosta.

La rinuncia è stata accettata dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza a 
partire dall’uno ottobre 1982.

Trasferimenti

LANTERI p. Giacomo, O.F.M. Conv., nato a Montalto Ligure (IM) il 2-2- 
1928, ordinato sacerdote il 24-3-1951, destinato dai suoi superiori religiosi ad 
altra sede, ha cessato il suo ufficio di parroco della parrocchia di S. Giacomo 
Apostolo in Torino (Barca) in data 10 settembre 1982.

MORINO p. Claudio, O.F.M., nato a Torino il 9-11-1928, ordinato sacerdote 
il 5-7-1953, vicario cooperatore nella parrocchia di S. Bernardino da Siena in 
Torino, per mandato dei suoi superiori religiosi, è stato trasferito al Convento 
S. Francesco in Bardonecchia con decorrenza a partire dal mese di settembre 1982.

TRABUCCHI p. Corrado, O.F.M., nato a Semogo (SO) 1’11-11-1947, ordinato 
sacerdote il 19-12-1971, vicario cooperatore nella parrocchia di S. Bernardino 
da Siena in Torino, per mandato dei suoi superiori religiosi, è stato trasferito 
al Convento S. Antonio in Torino con decorrenza a partire dal mese di settem­
bre 1982.

LAUGERO don Giampaolo — diocesano di Mondovì — nato a Cuneo il 
5-5-1957, ordinato sacerdote il 23-11-1980, ha lasciato l’ufficio di vicario coope­
ratore presso la parrocchia dei Santi Apostoli in Torino, a decorrere dal 15 set­
tembre 1982, perché destinato viceparroco nella parrocchia dei Santi Patroni 
in Roma.

AIMETTA p. Stefano, O.F.M., nato a Genola (CN) il 10-7-1937, ordinato 
sacerdote il 29-6-1964, vicario cooperatore nella parrocchia Madonna degli Angeli 
in Torino, per mandato dei suoi superiori religiosi, è stato trasferito al Convento 
di Saluzzo in data 27 settembre 1982.

GIAIME don Bartolomeo, nato a Paesana (CN) il 24-7-1949, ordinato sacer­
dote 1’8-6-1974, vicario cooperatore, è stato trasferito, in data 27 settembre 1982, 
dalla parrocchia di Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù in Torino (borgata 
Paradiso alla parrocchia di S. Vincenzo Ferreri: 10024 Moncalieri (borgo Mer­
cato) - via Juglaris n. 5, tei. 64 18 66.

PROIETTI p. Stanislao, O.F.M. Conv., nato a Castelmadama (Roma) il 26- 
2-1913, ordinato sacerdote il 27-7-1939, destinato dai suoi superiori religiosi ad 
altro incarico, ha cessato il suo ufficio di parroco della parrocchia di Nostra 
Signora della Guardia in Torino (borgata Lesna) in data uno ottobre 1982.



623

Nomine

CERRATO don Secondino, nato a Torino 1’11-2-1920, ordinato sacerdote il 
27-6-1943, è stato nominato, in data 2 settembre 1982, cappellano presso la par­
rocchia di S. Maria della Scala in Chieri.

TRUCCO don Giuseppe, nato a Savigliano (CN) il 10-4-1943, ordinato sa­
cerdote il 25-6-1967, è stato nominato, in data 10 settembre 1982, parroco della 
parrocchia di S. Pietro in Vincoli: 10070 Traves - via Villa n. 4, tei. (0123) 402 05.

ANFOSSO don Mario, nato a Barbaresco (CN) il 6-2-1928, ordinato sacerdote 
il 28-6-1953, è stato nominato, in data 13 settembre 1982, parroco delle parroc­
chie di S. Giovanni Battista: 10080 Rivara, tei. (0124) 311 35, e di S. Bartolo­
meo Apostolo in Rivara - Fraz. Camagna, tra loro unite « aeque principaliter ».

AVAGNINA don Alessandro, S.D.B., nato a Saluzzo (CN) il 23-7-1938, ordi­
nato sacerdote il 6-4-1968, è stato nominato, in data 13 settembre 1982, parroco 
della parrocchia di S. Pietro in Vincoli: 10074 Lanzo Torinese - piazza Albert 
n. 11, tel. (0123) 290 95.

MERLO p. Sergio, O.F.M. Conv., nato a Marostica (VI) 1’11-6-1940, ordi­
nato sacerdote il 26-3-1966, è stato nominato, in data 14 settembre 1982, parroco 
della parrocchia di S. Giacomo Apostolo: 10156 Torino (Barca) - via D. Chiesa 
n. 53, tei. 24 05 37.

BERARDO don Giovanni, nato a Genola (CN) il 6-11-1942, ordinato sacer­
dote il 26-6-1966, con il consenso di S.E.R. mons. Severino Poletto Vescovo di 
Fossano, è stato nominato, in data 20 settembre 1982, parroco della parrocchia di 
S. Maria della Pieve: 12038 Savigliano (CN) - piazza Pieve n. 7, tei. (0172) 29 62.

In forza di tale nomina, a norma del can. 114 del C.J.C., il predetto sacerdote 
viene implicitamente incardinato nell’arcidiocesi di Torino.

SCIME’ p. Renato, O.F.M., nato a Torino il 27-8-1942, ordinato sacerdote 
il 24-6-1973, è stato nominato, in data 20 settembre 1982, vicario cooperatore 
nella parrocchia di S. Bernardino da Siena: 10141 Torino - via S. Bernardino n. 11, 
tei. 37 21 70.

MALACRIDA don Giovanni — diocesano di Mondovì — nato a Bormida (SV) 
1’11-6-1953, ordinato sacerdote il 2-7-1978, è stato nominato, in data 27 settem­
bre 1982, vicario cooperatore nella parrocchia dei Santi Apostoli: 10135 Torino 
- via Togliatti n. 35, tei. 34 61 81.

NEGRO p. Onorato, O.F.M., nato a Priocca (CN) il 7-11-1917, ordinato 
sacerdote il 19-7-1942, è stato nominato, in data 27 settembre 1982, vicario 
cooperatore nella parrocchia Madonna degli Angeli: 10123 Torino - via Carlo 
Alberto n. 39, tei. 53 52 31.

Padre Negro continua l’ufficio di cappellano presso la chiesa Madonna delle 
Grazie sita nell’interno della stazione di Porta Nuova.

PIERDONA’ don Giovanni, nato a Miane (TV) il 23-9-1928, ordinato sacer­
dote 1’8-9-1952, è stato nominato, in data uno ottobre 1982, vicario economo 
della parrocchia di S. Michele Arcangelo in Rosta.



624

GAMBINO don Piero, nato a Poirino 1’11-6-1943, ordinato sacerdote il 
25-6-1967, è stato nominato, in data uno ottobre 1982, vicario economo della 
parrocchia di S. Rosa da Lima in Torino.

PASTORELLO p. Antonio, O.F.M. Conv., nato a Ponso (PD) il 27-3-1936, 
ordinato sacerdote il 18-3-1967, è stato nominato, in data uno ottobre 1982, par­
roco della parrocchia di Nostra Signora della Guardia: 10142 Torino (borgata 
Lesna) - via Monginevro n. 251, tei. 70 08 03.

Ufficio diocesano comunicazioni sociali - Torino
Variazione dell’articolo 6 dello Statuto 
e nomina dei responsabili degli ambiti di attività

Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 17 settembre 1982, ha stabilito 
la variazione dell’articolo sei dello Statuto dell’Ufficio diocesano comunicazioni 
sociali (approvato ad experimentum in data 30-10-1980), e ha nominato respon­
sabili degli ambiti di attività dell’Ufficio stesso, per il triennio 1982 settembre 
1985, le persone di seguito elencate:

sacerdote COLAIACOMO Giorgio, S.D.B.
suor TACCALITI PIER PAOLA, della Pia Società Figlie di S. Paolo 

— responsabili dell’ambito librario;

BERARDI dott. Mario
GALLESIO dott.ssa Anna Rosa

— responsabili dell’ambito giornalistico:

sacerdote MILANESIO Gabriele
sacerdote ROSSO Domenico, S.D.B.

— responsabili dell’ambito radio-televisivo;
GIROLA dott. Paolo
PATANIA dott. Luigi

— responsabili dell’ambito spettacolo;

FILIPPI dott. Pier Paolo
GAZZANO BELFIORE dott.ssa Jose

— responsabili dell’ambito economico-finanziario.

Parrocchia di S. Pietro in Vincoli - Lanzo Torinese
Affidamento alla Società Salesiana di S. Giovanni Bosco - 
Ispettoria Subalpina Maria Ausiliatrice - Torino

11 Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 9 settembre 1982, ha affidato 
in perpetuo la parrocchia di S. Pietro in Vincoli, sita in Lanzo Torinese, alla 
Società Salesiana di S. Giovanni Bosco - Ispettoria Subalpina Maria Ausilia­
trice - Torino.

L’Ordinario diocesano e l’Ispettore dell’Ispettoria Subalpina, in data 11 set­
tembre 1982, hanno firmato la convenzione prevista dalle vigenti norme cano­
niche per l’affidamento della predetta parrocchia alla Società Salesiana.



625

Erezione di nuova parrocchia

Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 15 settembre 1982 avente 
effetto pieno e giuridico dal giorno uno ottobre 1982, ha eretto nell’arcidiocesi 
e città di Torino via Beaulard n. 70, una nuova parrocchia autonoma ed indi­
pendente sotto il titolo canonico di S. Rosa da Lima, alla quale è stato assegnato 
un proprio territorio stralciato dalla parrocchia Natività di Maria Vergine in 
Torino (Pozzo Strada).

I confini della nuova parrocchia sono determinati nel modo seguente: 
punto di partenza: corso Montecucco ang. corso Francia

asse di corso Montecucco
asse di corso Peschiera
asse di corso Trapani
piazza Rivoli (il solo numero civico 11) 
asse di corso Francia fino a corso Montecucco,

punto di partenza.

Autorizzazione al ministero sacerdotale
sotto la giurisdizione dell’Ordinariato Militare per l’Italia 
e chiamata in servizio

RIASSETTO don Gioacchino, nato a Lombardore il 31-1-1938, ordinato 
sacerdote il 26-6-1966, è stato autorizzato a svolgere il ministero sacerdotale 
sotto la giurisdizione dell’Ordinariato Militare per l’Italia per il periodo di un 
quinquennio, con decorrenza a partire dall’uno luglio 1982.

Il medesimo sacerdote, chiamato in servizio quale cappellano militare addetto 
di complemento, è stato assegnato alla Scuola Militare Alpina in Aosta a decor­
rere dal 20 settembre 1982.

Sacerdoti ”Fidei donum” in America Latina

PERLO don Bartolomeo, nato a Caramagna Piemonte (CN) il 9-4-1945, ordi­
nato sacerdote il 17-5-1970, è ripartito in data 20 agosto 1982 per il Guatemala, 
dove svolge il suo ministero sacerdotale dal 1979.

Indirizzo: Casa Parroquial S. Juan - CHAMELCO (Alta Vera Paz) Gua­
temala C.A.

RACCA don Mario, nato a Marene (CN) il 5-11-1933, ordinato sacerdote 
il 29-6-1957, è ripartito in data 9 settembre 1982 per il Brasile, dove svolge il suo 
ministero sacerdotale dal 1969.

Indirizzo: Casa Parroquial - 65 295 CARUTAPERA M.A. - Brasile.

Sacerdote diocesano - Termine degli studi

OSELLA don Giuseppe Giovanni, nato a Castagnole Piemonte 1’11-9-1937, 
ordinato sacerdote il 29-6-1961, autorizzato nel settembre 1979 a trasferirsi a 
Roma per proseguire gli studi, ha conseguito la licenza in filosofia e in teologia 
presso la Pontifìcia Università Lateranense ed è rientrato in diocesi il 2 luglio 1982.

Abitazione: 10098 Rivoli - piazza Principe Eugenio n. 3, tei. 953 02 70.



626

Sacerdote extradiocesano rientrato nella propria diocesi

UBERTO don Giuseppe — diocesano di Fossano — nato a Villafalletto (CN) 
il 22-5-1950, ordinato sacerdote il 21-9-1975, già vicario cooperatore nella par­
rocchia di S. Giovanni Battista in Savigliano (CN), è rientrato nella propria 
diocesi in data 13 settembre 1982.

Sacerdote extradiocesano in diocesi

TREVISAN don Ivo — diocesano di Casale Monferrato — nato a Casale 
Monferrato (AL) il 12-2-1939, ordinato sacerdote il 16-12-1972, con il consenso 
del suo Vescovo, è stato autorizzato al servizio ministeriale nell’arcidiocesi di 
Torino.

Indirizzo: 10125 Torino - via Berthollet n. 14, tei. 68 41 40.

Cambio indirizzi e numeri telefonici

CHIESA don Enrico ha trasferito la sua abitazione dalla Piccola Casa della 
Divina Provvidenza in Cerro Maggiore (MI), alla Piccola Casa della Divina 
Provvidenza: 10152 Torino - via San G. B. Cottolengo, n. 14, tei. 260 21 11.

MONTI don Luciano — diocesano di Biella — insegnante, ha trasferito la 
sua abitazione da via Milano n. 13, a 10122 Torino - via dei Mercanti n. 4. 
tei. 55 19 33.

PICCAT can. Giacomo, canonico partecipante del Duomo, a decorrere dall’ 
uno ottobre 1982, ha trasferito la sua abitazione dalla Casa della Missione in 
Torino - via XX Settembre n. 23, alla parrocchia del Santo Natale: 10137 Torino 
- via Boston n. 37, tei. 35 20 13.

PERADOTTO mons. Francesco, vicario generale, abitante in Torino - via 
Cignaroli n. 3, ha il numero telefonico 274 33 91 in sostituzione del n. 27 33 91.

La « Fraternità dei Padri Cappuccini » ha trasferito la sua sede da via F.lli 
Calandra n. 12, a 10144 Torino - via S. Donato n. 5, tei. 48 72 61.

La parrocchia di Gesù Operaio in Torino ed i sacerdoti addetti, Fisanotti 
Natale e Brugnolo Severino, hanno il numero telefonico 274 34 20 in sostituzione 
del n. 27 34 20.

La parrocchia di Nostra Signora Regina della Pace in Torino ed i Padri Oblati 
di Maria addetti, Pizzamiglio Ottaviano, Cont Bruno, Maffei Luigi e Marchetti 
Quinto, hanno il numero telefonico 274 38 16 in sostituzione del n. 27 38 16.

La parrocchia del SS. Nome di Gesù in Torino ed il parroco, sacerdote 
Ormando Salvatore, hanno il numero telefonico 274 31 50 in sostituzione del 
n. 27 31 50.

La parrocchia dei Santi Apostoli Pietro e Paolo in Cercenasco ed il parroco, 
sacerdote Grande Giovanni Battista, hanno il numero telefonico 980 92 57 in 
sostituzione del n. 98 02 57.



627

Sacerdoti defunti

POMATTO can. Giovanni. E’ morto il 12 settembre 1982 a Valperga, dove 
era nato 72 anni fa, 1’8 aprile 1910.

Ordinato sacerdote il 29 giugno 1934, fu per tutta la vita, quasi sempre in 
qualità di economo, al servizio del Collegio arcivescovile di Bra (CN), trasfor­
mato poi in Seminario minore e trasferito in seguito a Torino, in via Principessa 
Felicita di Savoia. Infatti, anche se dal 1972 si era ritirato al paese natale per 
motivi di salute, continuava a prestare la sua preziosa opera di collaboratore del 
Seminario Ginnasiale, dove si recava due giorni ogni settimana.

Per trentacinque anni fu pure insegnante di religione nelle scuole statali, 
servizio che sempre rese con scrupoloso impegno e con appassionata dedizione.

Si prestò sempre con generosità ad aiutare nel ministero pastorale i sacerdoti 
della zona in cui abitò.

La sua salma riposa nel cimitero di Valperga.

BIGINELLI don Remo. E’ morto a Torino il 23 settembre 1982, all’età 
di 62 anni.

Nato a Tronzano Vercellese (VC) il 19 ottobre 1919, era entrato in Seminario 
in età già adulta ed era stato ordinato sacerdote il 29 giugno 1952. Viceparroco 
nella parrocchia di S. Martino Vescovo in Buttigliera d’Asti; cappellano poi a 
Savigliano - Frazione Simiglia e quindi a Cavour - Frazione Cappella del Bosco, 
nel settembre 1972 era stato nominato parroco della nuova parrocchia della SS. 
Annunziata in Alpignano. Contribuì allo sviluppo di questa nuova comunità 
parrocchiale con passione e con spirito di servizio.

Minato da un grave male, non temette di affrontarlo coraggiosamente, of­
frendo le sue sofferenze per il bene spirituale della sua gente. Rinunciò alla 
parrocchia a causa dell'aggravarsi del male, nel luglio 1982.

La sua salma riposa nel cimitero di Alpignano.

MILANESIO don Gabriele. E’ morto a Carmagnola il 26 settembre 1982, 
all’età di 46 anni.

Nato a Caramagna Piemonte (CN) il 4 settembre 1936, fu ordinato sacer­
dote il 23 giugno 1960.

Impegnò i suoi primi anni di sacerdozio nel Seminario arcivescovile di Bra in 
qualità di insegnante e di vicerettore. Si stabilì in seguito a Carmagnola dove prestò 
il suo servizio sacerdotale come cappellano presso la parrocchia dei SS. Pietro 
e Paolo e come insegnante nelle scuole pubbliche, distinguendosi per la sua 
disponibilità e cordialità.

Lavorò con intensità e fedeltà in numerose iniziative a carattere diocesano: 
fu assistente diocesano degli uomini di Azione Cattolica; fu collaboratore della 
redazione del settimanale diocesano ”La Voce del Popolo”, per il quale curò la 
stesura di interessanti pagine d’informazione religiosa. Fu delegato per la diffu­
sione del quotidiano "Avvenire”, per il quale scrisse anche periodicamente degli 
articoli.



628

Diede un valido contributo alla Federàzione Italiana Settimanali Cattolici, 
portando, tra l’altro, nell’ambito della delegazione regionale, il peso di una agen­
zia di informazioni religiose e civili.

Fu responsabile dell’emittente privata cattolica ”Radiotelesubalpina”.
Pochi giorni prima della morte era stato nominato corresponsabile dell’ambito 

radio-televisivo dell’Ufficio diocesano comunicazioni sociali.
La sua salma riposa nel cimitero di Carmagnola.



■ ■ ■ ■ ■ una grande industria 
al servizio della collettività

sede con esposizione permanente: Susegana (Treviso) Zona Industriale 
(collegata con l'autostrada)

telefoni 0438/73314-73355 telegrammi: Caloi Conegliano
Casella Postale 110 Conegliano

FILIALI: PIEMONTE PINO TORINESE - Via delle Viole, 12 - tei. 011/840458
LOMBARDIA - MILANO - Via Mecenate, 4 - tei. 02/5062574 
LAZIO - ROMA - Via Stazione S. Pietro, 8c - tei. 06/634730 
CAMPANIA - NAPOLI - Via Settembrini, 42 - tei. 081/297665



SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICURAZIONE
GRANDINE - INCENDIO • FURTI - CRISTALLI - VITA • FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE • TRASPORTI - INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI • CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24.389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Generali di Torino:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cernaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.

A ™
CARMAGNOLA

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio
a ALPESTRE s.p.a.

DISTILLERIA LIQUORI
À

A SPECIALITÀ’

1

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO F

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il
NEGOZIO-VENDITA

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITAT EOI

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

FABBRICA D’ORGANI A CANNE

GABRIELE TRABIA - TORINO
Organi da chiesa normali e di piccole dimensioni da collocare 
in presbiterio, realizzati su modelli barocchi o moderni a fun­
zionamento meccanico.

RESTAURO ORGANI STORICI
e recenti; revisioni, ripristini, accordature e manutenzioni; pe­
rizie e preventivi a richiesta, pagamenti dilazionati.

Torino, Via Santa Giulia n. 27 - Tel. (011) 88.52.41 . 88.78.44





VOCE S MUSICA

10152 TORINO - VIA BIELLA 18A - TEL. (011) 47 24 55

ANNUNCIAMO L’APERTURA DELLA NUOVA SEDE IN

VIA BIELLA 18 (a50m. dal centro Valdocco-Maria Ausiliatrice)

dove potremo illustrarvi la qualità e la competitività dei nostri prodotti, 
prerogative confermate dal sempre crescente numero delle nostre realiz­
zazioni.

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali)

—• sistemi di allarme professionali.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA



L’ORGANIZZAZIONE SPECIALIZZATA 
NEL RISCALDAMENTO DELLE CHIESE

PROPONE:
Nuovi economici generatori d’aria calda 
a metano e gasolio

Assenza di refrattario - bassi consumi di ener­
gia elettrica e combustibile - garanzia 5 anni

Alcuni impianti realizzati negli ultimi 15 anni:
Chiesa Parr. SS. Annunziata Torino - Chiesa Parr. S. Croce Torino - Chiesa Parr. S. 
Giacomo Torino - Chiesa Parr. S.S. Crocifisso Torino - Chiesa Parr. Miraflori Torino 
- Chiesa di Cristo Re Torino - Chiesa Parr. di Bertolla Torino - Chiesa Parr. di Corio 
Canavese - Chiesa Parr. di Buttigliera Alta - Chiesa Parr. di Scalenghe - Chiesa Parr. 
di Mottura Villafranca - Chiesa Parr. di Casellette - Chiesa Parr. di Brione Valdella- 
torre - Chiesa Parr. S. Matteo Moncalieri - Chiesa Parr. Riva di Chieri - Chiesa Parr. 
S. Francesco Piossasco - Chiesa Parr. S. Giacomo Chieri - Chiesa Parr. Andezeno - 
Chiesa Parr. Moriondo - Chiesa Parr. Moncucco - Chiesa Parr. S. Stefano Villafranca

Chiesa Parr. Drubiaglio - Chiesa Parr. La Loggia - Chiesa Parr. Collegiata Rivoli -
Chiesa Parr. Grugliasco - Chiesa Parr. Cascine 
Vica - Chiesa Parr. S. Carlo Canavese - Chiesa 
Parr. S. Francesco al Campo - Chiesa Parr. Val- 
perga - Chiesa Parr. Coazze - Chiesa Parr. Ala di 
Stura - Chiesa Parr. Regina Margherita - Chiesa 
Parr. S. Elisabetta Leumann - Chiesa Parr. S. Mia­
ria Grugliasco - Chiesa Parr. Isolabella - Chiesa 
Parr. Malanghero - Chiesa Parr. Bruino - Chiesa 
Parr. Monrbello - Chiesa Parr. Busano - Chiesa 
Parr. Montaldo - Chiesa Parr. Barbania - Chiesa 
Parr. S. Maria Avigliana - Chiesa Parr. Cinzano - 
Nuovo Oratorio Parr. Orbassano - Nuovo Orato­
rio S. Maria Maddalena Villafranca - Nuovo Ora­
torio Parr. None - Chiesa Parr. Villarfocchiardo 
- Chiesa Parr. Chiusa San Michele - Chiesa Parr. 
San Maurizio Pinerolo - Chiesa Parr. Cuore Imm. 
Maria Pinerolo - Chiesa Parr. S. Cuore Luserna 
S. Giovanni - Chiesa Parr. Buriasco - Chiesa Parr. 
S. Secondo (Pinerolo) - Chiesa Parr. Bricherasio
■ Chiesa Parr. Cantalupa - Concistoro Valdese
Luserna S. Giovanni - Concistoro Valdese Riclaretto Chiotti - Comunità d’Agape 
Prali - Chiesa Parr. S. Giusto Can. - Chiesa Parr. Vico Can. - Chiesa Parr. Pavone -
Chiesa Parr. Quincinetto - Chiesa Parr. Lombardore - Chiesa Parr. Palazzo Can. -
Chiesa Parr. Piverone.

Ottima valutazione del Vs. vecchio generatore - Interpellateci!!!

Omnia termòàir V. della Rocca, 10 - Tel. 88.27.25 - 10123 TORINO



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E’ l’unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI . CUSCINETTI

- REVISIONI ■ ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L’attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
deH’impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

Una vita a servizio 
della parola di vita

ITALIA spa

PIEMONTE:
Agente di Zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458

Via Delle Viole 12 - 10025 PINO TORINESE
Assistenza tecnica e deposito - Tel. (011) 346269 TORINO







ORARIO DEGLI UFFICI DIOCESANI

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72
ore 9-12,30 (giorni feriali, escluso venerdì)

Tribunale Diocesano per le Cause dei Santi - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (su appuntamento con il responsabile mons. Luciano — tei. 50 25 35
— e per istruttorie di Processi)

Tribunale Ecclesiastico Regionale - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 - 15,30-17,30 (escluso sabato pomeriggio)

Curia Metropolitana
Gli uffici sono aperti in ogni giorno feriale. Sono chiusi il giovedì-venerdì- 

sabato santo, il 24 giugno (festa del Patrono della città di Torino), nei giorni 
festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo 
ufficio. Il sabato pomeriggio tutti gli uffici rimangono chiusi.
Vicari Generali

Mons. Valentino Scarasso tei. 54 49 69 - 54 52 34 (ab. 969 78 62)
ore 9-12 (compreso sabato)
Mons. Francesco Peradotto tei. 54 70 45 - 54 18 95 (ab. 274 33 91)
ore 9-12 (compreso sabato)

Vicari Episcopali Territoriali tei. 54 70 45 - 54 18 95
ricevono, in Curia, Ufficio dei Vicari, solo il lunedì mattina
Don Leonardo Birolo, ab. Volpiano tei. 988 21 70 - 988 20 76
Don Giorgio Gonella, ab. Piobesi Torinese tei. 965 74 50
Don Rodolfo Reviglio, ab. Pianezza tei. 967 63 23

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana S.D.B. (ab. 50 46 76)
riceve il lunedì ore 9-12, mercoledì ore 10-12 nell’Ufficio Religiosi
tei. 54 49 69 - 54 52 34
mercoledì ore 15-18 nell’Ufficio Vicari Episcopali tei. 54 70 45 - 54 18 95
Ufficio (can. Giuseppe Ruata) tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (escluso sabato)

Prima Sezione: Servizi generali
Cancelleria e Ufficio Matrimoni tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 8,30-12 (compreso sabato)
Archivio tei. 54 49 69 - 54 52 34 - ore 8,30-12 (escluso sabato)
Ufficio Amministrativo tei. 54 18 98 - 54 59 23

ore 9-12 (compreso sabato)
Assistenza Clero tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 lunedì-martedì-venerdì
Assicurazioni Clero tei. 54 33 70

ore 9,30-12 (compreso sabato)
Opera Diocesana per la preservazione della fede ■ Torino Chiese

tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 - 15,30-18 (escluso sabato)



Seconda Sezione: Pastorale fondamentale
Ufficio catechistico tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio liturgico tei. 54 26 69

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio Caritas diocesana tei. 53 71 87

ore 9-12 - 15,30-18,30 (escluso sabato pomeriggio)

Terza Sezione: Pastorale speciale
Centro missionario diocesano tei. 51 86 25

ore 9-12,30 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Pastorale della famiglia tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Paolo Alesso (ab. 749 61 96)
ore 18-20 giovedì - ore 9-12 venerdì

Ufficio pastorale della famiglia: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale della famiglia: ore 9-12 martedì e giovedì
Ufficio pastorale giovanile: ore 9-12 martedì
Ufficio pastorale anziani e pensionati tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 lunedì-mercoledì-venerdì
Ufficio pastorale tempo di malattia e Delegato arcivescovile per gli ospedali 

tei. 53 09 81 - ore 9-12
Pastorale della scuola e della cultura tei. 53 09 81

Delegato arcivescovile don Giuseppe Pollano (ab. 54 62 35)
Ufficio Scuola: ore 15-18 (escluso sabato)
Pastorale delle comunicazioni sociali tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Francesco Meotto S.D.B. (ab. 521 18 10 - uff.
521 14 41) - ore 15-18 martedì

Ufficio comunicazioni sociali
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)

Pastorale sociale e del lavoro
Via Vittorio Amedeo n. 16 - tei. 54 31 56 - 54 58 13
Delegato arcivescovile don Leonardo Birolo (ab. 988 21 70 - 988 20 76)

Ufficio pastorale del lavoro: ore 14,30-18,30 (escluso sabato)
Ufficio migrazioni: Delegato diocesano don Michele Giacometto (ab. 73 71 50)
Pastorale del turismo e del tempo libero

Responsabile don Filippo N. Appendino (ab. 863 12 79)

N. 10 - Anno LIX - Ottobre 1982 - Sped. in abbonam. postale mensile - Gruppo 3'’-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino. Tel. 545497 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop. 10023 Chieri (Torino), Tel 947 27 24


