
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

1 ■
Anno LX

GENNAIO

Gennaio 1983
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo T-70



Rivista
Diocesana
Torinese (=rdto)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia
Anno LX - Gennaio 1983

Sommario
pag.

Atti della Santa Sede
Il Papa ai partecipanti al Convegno del "Movimento per la Vita”: Il progresso 

scientifico non può prescindere dalia dignità del trascendente destino dell’uomo 1
Il Papa all’Unione Giuristi Cattolici Italiani: I principi supremi della morale fonte 

genuina del diritto 5
Il Papa alle partecipanti al Congresso Nazionale del CIF: Originale presenza della 

donna nella Chiesa e nel mondo 8
Il Papa a rappresentanti del MCL: Il lavoratore cristiano deve testimoniare anche 

la dimensione spirituale del lavoro 10
Giovanni Paolo II ai Cardinali e ai membri della Curia Romana all'udienza per lo 

scambio degli auguri natalizi: «Aprite le porte al Redentore!» 12
Il messaggio natalizio per il Natale 1982: Guardiamo con fede, speranza e carità 

al Giubileo della nostra Redenzione 23

Atti del Cardinale Arcivescovo
Una conferenza nel ventennio dell’apertura del Vaticano II: La Costituzione conci­

liare « Sacrosanctum Concilium » 27

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Commissione Episcopale per la famiglia: Territorio e lavoro a servizio della vita 33

Curia Metropolitana
Cancelleria: Dimissioni - Termine dell'ufficio di vicario cooperatore - Trasferimento 

di parroco - Nomine - Consiglio episcopale - Consiglio presbiteriale - Sacerdoti 
extradiocesani in diocesi - Istituto delle Rosine, Torino - Dedicazione di chiese 
al culto e costituzione di Centri religioso-pastorali - Riconoscimento agli effetti 
civili - Cambio indirizzi e numeri telefonici - Sacerdoti defunti 37

Ufficio amministrativo: Dichiarazione I.V.A. 1982 42
Ufficio liturgico: La riforma liturgica a venti anni dal Concilio - La situazione della 

Liturgia in Italia e a Torino - La Messa della domenica oggi - Interventi dei sacer­
doti - Intervento conclusivo del Cardinale Arcivescovo  43

Documentazione
Cooperazione Diocesana 1983 - Appello dell’Arcivescovo per la "Giornata” - Offerte 

raccolte nel 1982 - Interventi previsti nel 1983 - Dati statistici sulla partecipa­
zione delle comunità e delle persone - La cooperazione diocesana dal 1969 al 
1982 - La Commissione diocesana assistenza clero - Cassa Diocesana Assistenza 
Clero - Opera Diocesana per la preservazione della fede - Comunità impegnate 
nella restituzione - La comunità diocesana nel 1982 per iniziative di solidarietà - 
Donazioni e testamenti per le opere diocesane - Fondazioni di Messe di suffragio 66

Il Consiglio pastorale diocesano per il triennio 1982-1985 - Sacerdoti - Religiosi - 
Religiose - Laici -Integrazioni dell'Arcivescovo - Elenco dei componenti del CPD 
per il triennio 1982-1985 - Linee orientative del Cardinale Arcivescovo 81

Il Consiglio diocesano dei Religiosi e delle Religiose per il triennio 1982-1985 -
Linee orientative del Cardinale Arcivescovo 97

Il Corso di aggiornamento per confessori 107

Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - Amministrazione; Corso Matteotti 11 - 
10121 Torino - c.c.p, n. 25493107



<fobiX°

RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LX Gennaio 1983

ATTI DELLA SANTA SEDE

Il Papa ai partecipanti al Convegno del «Movimento per la Vita»

Il progresso scientifico non può prescindere 
dalla dignità del trascendente destino dell’uomo 
« E’ chiaro — ha detto il Papa — che le ricerche endouterine tendenti ad indi­
viduare precocemente embrioni o feti tarati per poterli eliminare precocemente 
mediante l’aborto, sono da ritenere viziate all’origine e, come tali, moralmente 
inammissibili » - E’ in ogni caso doveroso un costante riferimento ai valori morali 
di fondo riguardanti la difesa della vita umana sin dal concepimento, per evitare 

paurosi arretramenti nel campo dell’umano

I rappresentanti di numerosi Paesi del mondo legati al movimento 
d’opinione « Movimento per la Vita » — a Roma per il I Convegno 
Medico Internazionale organizzato dal Movimento sul tema « Dia­
gnosi prenatale e trattamento chirurgico delle malformazioni conge­
nite » —, sono stati ricevuti sabato 4 dicembre in udienza dal Santo 
Padre. Del discorso rivolto al gruppo pubblichiamo la parte di inte­
resse generale:

... Il tema affrontato apre prospettive di grande rilievo circa inter­
venti curativi sconosciuti alla medicina ed alla chirurgia del passato, e 
che il moderno progresso scientifico rende oggi possibili o promette di 
rendere possibili nel prossimo futuro. Il cristiano, come del resto ogni 
uomo di buona volontà, non può che rallegrarsi per i passi che la scienza 
muove sulla strada aperta verso terapie sempre più tempestive ed effi­
caci, anche nei campi più delicati e cruciali. Nel prendere atto con gioia 
dei risultati finora ottenuti, la Chiesa è ben lieta di incoraggiare quanti 
mettono a frutto i talenti della loro intelligenza in quel settore impor­
tantissimo della ricerca medica, che concerne i primi mesi di esistenza 
dell’essere umano.

Non è chi non avverta, per altro, i rischi a cui va incontro ogni in­
tervento terapeutico su di un essere che, essendo appena sbocciato alla 
vita, è particolarmente fragile ed esposto, più che in tempi successivi, 



2

ad esiti letali o a danni irreversibili. Memore del precetto dell’antica 
saggezza: primum non nocere, l’uomo di scienza porrà pertanto ogni cura 
nel non danneggiare quella vita che egli intende salvare e migliorare, ispi­
rando le sue decisioni alla massima prudenza e cautela.

A questo proposito, converrà intanto ribadire che molte malforma­
zioni congenite, essendo di natura ereditaria, possono essere opportuna­
mente prevenute in sede di consultorio matrimoniale, tenendo presenti 
i sempre validi orientamenti indicati in questa materia dal Papa Pio XII 
(cfr. Discorso ai partecipanti al VII Congresso Internazionale di Ema­
tologia del 12.IX.1958: AAS 50 [1958], 732-740). Le scoperte del P. 
Gregorio Mendel, e della Genetica che da esse prese origine, consentono 
di quantificare il rischio di malattie ereditarie. Compito del Sanitario 
responsabile sarà perciò quello di valutare, nel vasto ambito delle mal- 
formazioni possibili, quelle che risultano probabili sulla base di un at­
tento studio dell’albero genealogico delle persone interessate a chiamare 
alla vita un nuovo essere.

Oggetto particolare delle vostre riflessioni nel corso di questo Con­
vegno sono state le malformazioni già in atto nel concepito e le varie 
tecniche a cui è possibile ricorrere allo scopo di porle in evidenza e di 
tempestivamente curarle. E’ argomento, questo, che rientra unicamente 
nella vostra competenza.

A me qui preme di richiamare alcuni valori morali di fondo, ai quali 
è doveroso riferirsi costantemente, se si vuole evitare che avanzamenti 
nel campo della scienza si rivelino invece paurosi arretramenti nel campo 
dell’umano. 

In questa prospettiva occorre innanzitutto riaffermare la sacralità 
della funzione procreativa, nella quale l’uomo e la donna collaborano 
con Dio in ordine alla propagazione della vita umana secondo i piani 
della sua trascendente economia. Non è il caso che ripeta qui quanto ho 
scritto nell’Esortazione Apostolica Familiaris consortio a questo propo­
sito. Non posso però fare a meno di ribadire la severa condanna, radicata 
nella stessa legge naturale, di ogni diretto attentato alla vita dell’inno­
cente: l’essere umano che si sviluppa nel seno materno è l’innocente 
per antonomasia.

E’ chiaro pertanto che le ricerche endouterine tendenti ad indivi­
duare precocemente embrioni o feti tarati per poterli eliminare pronta­
mente mediante l’aborto, sono da ritenere viziate all’origine e, come 
tali, moralmente inammissibili. Ugualmente inaccettabile è ogni forma 
di sperimentazione sul feto che possa danneggiarne l’integrità o peggio­
rarne le condizioni a meno che si tratti di un tentativo estremo di sal­
varlo da morte sicura, giacché vale per esso il principio generale che 



3

interdice la strumentalizzazione di un essere umano a vantaggio della 
scienza o del benessere altrui.

Quali saranno, dunque, i criteri ai quali si ispirerà il Sanitario desi­
deroso di conformare la propria condotta ai fondamentali valori della 
norma morale? Egli dovrà innanzitutto valutare attentamente le even­
tuali conseguenze negative che l’uso necessario di una determinata tec­
nica d’indagine può avere sul concepito, ed eviterà il ricorso a procedi­
menti diagnostici circa la cui onesta finalità e sostanziale innocuità non 
si possiedono sufficienti garanzie. E se, come spesso avviene nelle scelte 
umane, un coefficiente di rischio dovrà essere affrontato, egli si preoc­
cuperà di verificare che esso sia compensato da una vera urgenza della 
diagnosi e dall’importanza dei risultati con essa raggiungibili in favore 
del concepito stesso.

Quando poi fosse appurata la presenza di una malformazione, il Sa­
nitario non mancherà di porre in essere tutti i sussidi terapeutici sicuri 
che, allo stato attuale della ricerca, sono disponibili: non solo quindi le 
terapie mediche da tempo in uso, ma anche, ovviamente quando la pre­
parazione glielo consenta, quei recenti interventi chirurgici che, sulla 
base delle informazioni rese note anche nel vostro Congresso, stanno 
dando risultati di sorprendente portata. La decisione circa il ricorso al 
trattamento chirurgico o la rinuncia ad esso e la scelta eventuale del 
tipo di intervento, come pure della tecnica concreta in esso utilizzabile, 
sono questioni che il Sanitario stesso dovrà risolvere secondo scienza 
e coscienza, avendo cura di accertarsi che l’intervento sia realmente 
necessario, liberamente consentito dai genitori e tale da offrire, di norma, 
probabilità di successo nettamente superiori a quelle contrarie.

Vi sono purtroppo malformazioni, derivanti spesso da malattie cro­
mosomiche, che sfuggono, almeno per ora, ad interventi terapeutici di 
carattere risolutivo. Anche in questi casi la medicina farà quanto è in 
suo potere per alleviare le manifestazioni del morbo, ma si guarderà 
scrupolosamente da ogni trattamento che possa costituire una forma lar­
vata di aborto provocato. Il portatore di tale anomalia, infatti, non perde 
per questo le prerogative proprie di un essere umano, al quale deve 
essere tributato il rispetto a cui ha diritto ogni paziente.

I principi morali testé richiamati non costituiscono — voi lo sapete 
— ostacolo ad un progresso scientifico che voglia anche essere progresso 
dell’uomo visto nella superiore dignità del suo trascendente destino. Uno 
dei più gravi rischi, ai quali è esposta questa nostra epoca, è infatti il 
divorzio tra scienza e morale, tra le possibilità offerte da una tecnologia 
proiettata verso traguardi sempre più stupefacenti e le norme etiche 
emergenti da una natura sempre più trascurata. E’ necessario che tutte 
le persone responsabili siano concordi nel riaffermare la priorità detteti- 



4

ca sulla tecnica, il primato della persona sulle cose, la superiorità dello 
spirito sulla materia. Solo a questa condizione il progresso scientifico, 
che per tanti suoi aspetti ci entusiasma, non si trasformerà in una sorta 
di moderno Moloch che divora gli incauti suoi adepti.

« L’uomo supera infinitamente l’uomo » ha scritto Pascal (Pensées, 
434). Questa intuizione, alla quale può giungere la ragione con i soli 
suoi mezzi, è rafforzata dalla fede che mostra nell’uomo il capolavoro 
del Creatore, rinnovato nel sangue di Cristo e chiamato ad entrare per 
l’eternità nella famiglia dei figli di Dio.

Queste profonde verità della ragione e della fede, cari Medici e Chi­
rurghi, illuminino sempre la vostra nobile attività orientandola verso 
scelte operative dalle quali non sia giammai offeso il supremo valore 
della dignità della persona. ...



5

Il Papa all’Unione Giuristi Cattolici Italiani

I principi supremi della morale 
fonte genuina del diritto

Come operatori del diritto — ha detto il Santo Padre — potete esercitare un 
influsso efficace e benefico sulla formazione, l’evoluzione e l’applicazione pratica 
delle leggi vigenti, immettendo nel fiume del pensiero giuridico correnti benefiche 
di dottrina che informino e trasformino, come lievito evangelico, quanto di incon­
gruo o di inaccettabile è nella legislazione positiva o nella sua pratica attuazione

« La Costituzione tra attuazione e revisione - Lo Stato in una società 
pluralista », sono stati gli argomenti al centro del XXXIII Convegno 
Nazionale di Studio organizzato a Roma nei giorni dal 3 al 5 dicembre 
dall’Unione Giuristi Cattolici Italiani. I partecipanti ai lavori del 
Convegno sono stati ricevuti sabato 4 dicembre in udienza dal Santo 
Padre, che ha pronunciato un discorso di cui pubblichiamo la parte 
centrale:

...In questo incontro — da voi sollecitato e che rinnova in me sen­
timenti di affezione e di apprezzamento — desidero soffermarmi anzi­
tutto sull’impegno specifico del giurista cattolico nella comunità civile 
di oggi, sia dal punto di vista della sua personale responsabilità, come 
da quello della sua appartenenza alla vostra associazione.

L’accettazione della « dottrina e morale cattolica » (Statuto dell’ 
U.G.C.I., art. 6), richiesta quale irrinunciabile presupposto per la vostra 
partecipazione associativa, è indubbiamente carica di conseguenze: la 
fedele adesione agli insegnamenti della Chiesa deve accompagnarsi, sul 
piano della condotta privata, familiare e professionale, con una scelta di 
chiara e forte testimonianza. La deontologia professionale acquista così 
per il giurista cattolico un significato più profondo e peculiare, impli­
cando il superamento di una concezione etica meramente laica, per rag­
giungere una sintesi in cui i principi evangelici siano determinati.

Se nel comportamento morale dei suoi soci l’Unione offre la prima te­
stimonianza di specificità, è tuttavia nella propria globale dinamicità — 
in quanto associazione — che essa raggiunge la sua giustificazione ultima 
e la sua collocazione ecclesiale. E’ necessario che la vostra Unione con­
tribuisca « all’attuazione dell’etica cristiana nella scienza giuridica, nell’ 
attività legislativa, giudiziaria e amministrativa, in tutta la vita pubblica 
e professionale » (Ivi, art. 2). Al raggiungimento di tale scopo si ispirano 
i vostri Convegni annuali, nei quali appunto i problemi giuridici cor­
renti, e quelli con saggia preveggenza anticipati, sono esaminati e pre­
sentati alla luce del pensiero cristiano, per trovare in esso le direttive 
di soluzione.



6

Con ciò non si vuole fare confusione tra morale e diritto; ma si in­
tende ricondurre questo alla sua fonte genuina, collegandolo con quei 
principi supremi senza i quali o contro i quali cesserebbe di essere di­
ritto. Se San Tommaso ci ricorda che la legge umana, per essere giusta, 
deve poter ricondursi alla legge naturale (cfr. In III Sent., d. 37, q. 1, 
a. 3, sol.), il Concilio Vaticano II riconferma il principio che « la norma 
suprema della vita umana è la stessa legge divina, eterna, oggettiva ed 
universale » (Dignitatis Humanae, 3), trovando le leggi umane il pro­
prio valore e la propria tutela solo nell’ordine morale.

Anche se non è vostro compito istituzionale il legiferare, siete sempre 
operatori del diritto e come tali potete esercitare un influsso efficace e 
benefico sulla formazione, l’evoluzione e l’applicazione pratica delle leggi 
vigenti, immettendo, con coraggioso proposito, nell’impetuoso fiume del 
pensiero giuridico, correnti benefiche di dottrina, che informino e tra­
sformino, come il lievito evangelico, quanto talora di incongruo o di 
inaccettabile possa aver prodotto la legislazione positiva o l’attuazione 
pratica di essa.

A tale fine sarà sempre da ricordare che la legge non può avere 
altro fine al di fuori del bene comune, cioè quello dell’intera società (cfr. 
Summa Theol., I-II, q. 90, a. 4), e che tale bene dev’essere rapportato 
alla struttura globale della persona umana che accusa, accanto a necessità 
temporali, aspirazioni e proiezioni trascendenti.

E’ su tale terreno della persona umana, « principio, soggetto e fine 
di tutte le istituzioni sociali » (Gaudium et spes, 25), che è possibile un 
incontro con ogni uomo di buona volontà, per la ricostruzione della no­
zione, che sembrerebbe tanto rimossa, di una morale oggettiva e di un 
clima generale, nel quale i valori basilari dell’uomo e della società non 
siano inficiati da un relativismo paralizzante e spesso distruttivo.

A questo riguardo, mi sia consentita una riflessione conclusiva che 
tocca da vicino il tema del vostro Convegno. E’ stato detto che lo Stato 
è essenzialmente organismo giuridico quanto alla forma ed organismo 
etico per ciò che riguarda la sostanza. Anche in una società cosiddetta 
pluralista, attraversata da un triplice pluralismo che potremmo definire: 
« ideologico », « etico » e « pedagogico » — si pensi all’espressione che 
quest’ultimo trova nei mezzi di comunicazione sociale — lo Stato non 
può porsi come entità che semplicemente riflette e riassume in una con­
gerie deterministica le varie tendenze della compagine civile, ma dovrà 
necessariamente porre in luce, con esame critico, e difendere i legittimi 
interessi nei quali e con i quali l’uomo si perfeziona e si esprime, for­
mulando leggi a ciò consentanee.

L’uomo non è soltanto essere fisico-temporale, bisognoso di vitto, di 
casa e di lavoro, ma è anzitutto realtà spirituale che accusa ineludibili 



7

esigenze di « significati » cioè esigenze di verità, di amore, di gioia, di 
sicurezza, di serenità, di giustificazioni del vivere. Tali « significati » so­
no essenziali per l’uomo: da ciò discende che la società, non solo per ob­
bedienza alla legge divina, naturale e positiva, ma per la sua stessa so­
pravvivenza, in quanto comunità di persone, deve tutelare ed incremen­
tare i suddetti valori.

Uno Stato « neutrale » di fronte ad essi è destinato al dissolvimento. 
Esso non è certamente la fonte della moralità e nemmeno la sintesi 
totalitaria ed arbitraria delle componenti sociali, ma bensì l’istituzione 
organizzata, che garantisce e tutela i diritti della persona umana, inte­
grando il loro esercizio nell’armonia del bene comune.

Cari Giuristi Cattolici, Cristo ha dato coscienza nuova e prerogative 
superiori alla dignità dell’uomo. Non tralasciate fatica, non trascurate 
impegno, al fine di far sì che le norme positive siano sempre ricondotte, 
anche in questa società pluralista, nell’alveo della moralità naturale, del­
l’etica cristiana, in quanto essa ha di valore universale. ...



8

Il Papa alle partecipanti al Congresso Nazionale del CIF

Originale presenza della donna 
nella Chiesa e nel mondo

La donna oggi è chiamata ad una presenza più estesa e più incisiva nella società 
civile. E’ importante che essa vi rimanga come « donna », con l’apporto dei valori 
propri della sua femminilità - « La Chiesa ha bisogno di voi, della fedeltà della 
vostra vocazione di donne, dei valori racchiusi nel mistero della femminilità »

« Quale futuro per una società che cambia? »: è il tema che il Centro 
Italiano Femminile ha posto al centro dei lavori del suo XIX Con- 
gresso Nazionale, svoltosi a Roma. Le delegate, che partecipavano ai 
lavori, sono state ricevute, lunedì 6 dicembre, in udienza dal Santo 
Padre che ha pronunciato il seguente discorso di cui pubblichiamo 
la parte centrale:

...Il vostro lavoro deve essere orientato dalla certezza che, alla luce 
di Cristo, si illumina interamente il mistero e il ministero della femmi­
nilità, nell’economia della salvezza e nella costruzione di una società sem­
pre più a misura umana.

I grandi momenti della storia della salvezza sono segnati dalla pre­
senza della donna. L’uomo — « al principio » — giunge alla pienezza 
del suo essere personale, esce dalla sua solitudine originaria, quando è 
posto da Dio di fronte alla donna. In quel momento egli scopre il senso 
e la vocazione originari del suo essere-persona; la vocazione al dono di 
sé, che costituisce una vera comunione personale (cfr. Gn 2).

« Al principio » della nuova creazione, è attraverso il consenso di 
una Donna che il Verbo entra nella nostra storia e si fa uomo (cfr. Le 
1, 38/ « Avvenga di me quello che hai detto » dice Maria, ed il Verbo 
si fa carne dentro lo spazio spirituale e corporeo apertogli dalla dispo­
nibilità credente ed amante di una Donna.

« Alla fine », al compimento della storia della salvezza nell’atto di 
donazione, che Cristo fa di sé sulla Croce, l’umanità, impersonata dal di­
scepolo che Gesù amava, è affidata alla Donna (cfr. Gv 19, 27). Pertan­
to, quando nasce il corpo di Cristo, che è la Chiesa, il dono dello Spirito 
è accolto da una comunità, in cui è presente Maria (cfr. At 1, 14). E 
così, le ultime parole della storia saranno un’invocazione femminile, quel­
la della Sposa che chiede al suo Sposo di non ritardare ulteriormente la 
sua presenza definitiva (cfr. Ap 22, 17), perché l’umanità sia per sem­
pre ed interamente salva.

Carissime sorelle, dovete approfondire il significato di questa perma­
nente presenza femminile nella storia della salvezza, perché la verità in­
tera del vostro essere « donna » si sveli al vostro cuore e alla vostra 



9

mente. L’innegabile, e mai sufficientemente affermata, uguaglianza di di­
gnità dell’uomo e della donna sarebbe mal compresa, se essa comportas­
se un oscuramento della originalità propria del mistero della femminilità, 
della presenza della donna nella Chiesa e nel mondo. La gloria di Dio, 
il suo irradiarsi nella creazione della persona umana, verrebbe oscurata, 
dal momento che l’uomo — maschio e femmina — è creato a sua imma­
gine (cfr. Gn 1, 26 s.). La creazione diviene spiritualmente più povera 
quando la donna rinuncia al mistero, alla ricchezza che sono propri della 
femminilità. Ogni proposta di promozione della donna deve essere cri­
ticamente vagliata, alla luce di quel soprannaturale senso della fede, dona­
toci dallo Spirito che abita in noi.

La presenza femminile, di cui ho parlato, mostra una costante ca­
ratteristica: essa è sorgente di vita, è creatrice di comunione, perché ispi­
ratrice di donazione.

La donna è chiamata a vivere questa sua missione dappertutto. Esi­
stono, tuttavia, oggi alcuni ambiti nei quali è più urgente questa sua 
peculiare presenza.

Quando la donna è chiamata al matrimonio e alla famiglia, in questa 
ha la responsabilità di divenire il centro della comunione nell’amore: di 
essere colei che custodisce l’originaria verità dell’amore. Più in partico­
lare, il bene e la verità dell’amore coniugale possono essere custoditi e 
promossi solo dalle esigenze etiche in esso iscritte.

Nella famiglia nasce e si forma la persona umana. E’ per questo che 
la legalizzazione dell’aborto costituisce la distruzione dei fondamenti stes­
si della Comunità familiare. La vostra Associazione deve qualificarsi 
per un impegno coerente e rigoroso di difesa della vita umana concepita. 
La ragione prima è che si tratta di difendere un innocente, ma anche 
di difendere la dignità stessa della donna, non riconosciuta in una es­
senziale dimensione della sua persona. Il vostro impegno deve poi dive­
nire impegno a servizio della vita di ogni persona umana, specialmente 
delle più deboli, delle più povere, delle più indifese. Il cuore della donna 
deve sapersi aprire in uno spazio di carità senza confini.

Ma la donna è oggi chiamata ad una presenza più estesa e più inci­
siva nella società civile. E’ importante che essa vi rimanga come donna, 
con l’apporto dei valori propri della sua femminilità e senza venir meno 
ai doveri propri della sua vocazione coniugale e familiare, in una armonia 
che deve essere trovata da ciascuna di voi, alla luce e nel rispetto della 
obiettiva gerarchia dei valori in questione.

La Chiesa che — come insegna il Vaticano II — trova in una donna, 
in Maria, il suo « archetipo » (cfr. Lumen gentium, 53. 63-65), ha bi­
sogno di voi, della fedeltà della vostra vocazione di donne, dei valori 
racchiusi nel mistero della femminilità. ...



10

Il Papa a rappresentanti del MCL

Il lavoratore cristiano deve testimoniare 
anche la dimensione spirituale del lavoro

Il lavoro umano, ha detto il Santo Padre, è partecipazione all’opera creatrice di 
Dio, è continuazione della creazione. I lavoratori cristiani hanno del lavoro una 
concezione che esalta la dignità stessa del lavoratore e che, come naturale conse­
guenza, spinge alla solidarietà tra gli uomini del lavoro e li impegna ad operare 
tenacemente per la difesa dei loro diritti, come parte integrante dei diritti umani

Circa dodicimila iscritti al Movimento Cristiano Lavoratori hanno 
partecipato sabato 18 dicembre all’udienza concessa loro dal Santo 
Padre in occasione del decennale del Movimento. Giovanni Paolo II 
ha illustrato alcuni orientamenti di fondo circa la testimonianza del 
lavoratore cristiano.

... Compito di un Movimento come il vostro è, innanzitutto, quello 
di essere testimoni di Cristo nel mondo del lavoro. Si tratta di un com­
pito ecclesiale, in cui tutta la comunità cristiana deve sentirsi impegnata, 
ma in modo particolare dei lavoratori che sono animati dalla fede cri­
stiana. Il mondo del lavoro ha bisogno di Cristo! E come Pastore, sento 
il dovere di rinnovare un pressante appello a tutto l’ambiente dei lavo­
ratori: Aprite le porte a Cristo ed alla sua potenza salvifica, spalancate 
le porte del vostro cuore e della vostra intelligenza al messaggio di Cri­
sto, che è annuncio di salvezza, di liberazione e di vera promozione 
umana. ...

I lavoratori cristiani devono portare nel mondo del lavoro quel mes­
saggio sociale, ricco di valori e di proposte, che scaturisce dallo stesso 
insegnamento evangelico, e che la Chiesa da sempre, ma specialmente in 
questo ultimo secolo, dalla Rerum novarum alla Laborem exercens, offre 
come strumento di autentica promozione sociale. L’apporto di questa 
dottrina opera soprattutto sul piano dei princìpi di ordine morale, ma 
senza di essi la cosiddetta questione sociale non potrà mai trovare una 
soluzione adeguata.

Il compito di ogni lavoratore cristiano, così come di ogni associa­
zione di lavoratori, è quello di essere portatore, annunciatore e testi­
mone di quello che ho voluto chiamare nella menzionata Enciclica il 
« Vangelo del lavoro » (Laborem exercens, 6, 7, 25, 26).

Alla luce di questo Vangelo l’operaio delle officine o il lavoratore 
dei campi, l’impiegato e il professionista, o comunque ogni uomo che 
svolge una attività, scopre che « il fondamento per determinare il valore 
del lavoro umano non è prima di tutto il genere di lavoro che si compie, 
ma il fatto che colui che lo esegue è una persona » (Ibid. 6). E’ su questo 
principio che si fonda il vero significato e valore del lavoro e la dignità 
del lavoratore.



11

Il lavoro dell’uomo — qualunque lavoro, materiale o intellettuale — 
è un atto della persona umana; ogni lavoro ha il suo valore umano ed 
ogni lavoratore ha la sua dignità di persona umana.

Alla luce di questi princìpi basilari, si può capire perché al lavoro 
va riconosciuto il primato sul capitale e su ogni bene prodotto; il capitale 
in quanto insieme dei mezzi di produzione, è soltanto uno strumento, 
mentre il lavoro è causa primaria, che si riconduce all’uomo ed alla sua 
dignità; attraverso il lavoro l’uomo realizza se stesso, scopre la sua vera 
identità, e nello stesso tempo fa crescere la società, non solo per i beni 
materiali che sa produrre e mettere a disposizione di tutti, ma soprat­
tutto per i valori morali che arricchiscono la comunità e favoriscono il 
raggiungimento del vero bene comune.

Ogni cristiano, e specialmente il lavoratore cristiano, deve portare 
nella società questa concezione del lavoro, perché essa è la chiave per 
affrontare la soluzione di tutti i problemi inerenti questo ambito: la 
retribuzione del lavoro (che esige un giusto salario familiare), le condi­
zioni di lavoro (che devono essere rispondenti alla dignità del lavoratore 
stesso), le forme di sicurezza sociale (necessarie per garantire il lavora­
tore nella malattia, nell’invalidità, nella vecchiaia, nella disoccupazione, 
ecc.).

Ma, oltre alla dimensione umana e sociale del lavoro, il lavoratore 
cristiano è portatore di una dimensione spirituale e teologica del lavoro 
stesso, che avvicina a Dio, Creatore e Redentore, e fa riscoprire Cristo 
nostro Salvatore, il quale nella sua vita terrena fu anche « uomo del la­
voro » (Ibid. 26). Il lavoro umano, infatti, visto nella sua dimensione 
spirituale e teologica, è partecipazione all’opera creatrice di Dio, è conti­
nuazione della creazione. « L’attività umana individuale e collettiva — 
leggiamo nella Gaudium et spes —, ossia quell’ingente sforzo col quale 
gli uomini nel corso dei secoli cercano di migliorare le proprie condi­
zioni di vita, considerato in se stesso, corrisponde al disegno di Dio. 
L’uomo, infatti, creato a immagine di Dio, ha ricevuto il comando di 
sottomettere a sé la terra con tutto quanto essa contiene per governare 
il mondo nella giustizia e nella santità, e così pure di riportare a Dio 
se stesso e l’universo intero, riconoscendo in lui il Creatore di tutte 
le cose, in modo che, nella subordinazione di tutta la realtà all’uomo, 
sia glorificato il nome di Dio su tutta la terra » (n. 34).

I lavoratori cristiani, dunque, hanno una concezione ricca e profonda 
del lavoro umano, che non solo esalta la dignità del lavoratore, del la­
voro e del mondo del lavoro, ma come naturale conseguenza spinge alla 
solidarietà tra gli uomini del lavoro ed impegna ad operare tenacemente 
per la difesa dei diritti dei lavoratori come parte integrante dei diritti 
umani. ...



12

Giovanni Paolo II ai Cardinali e ai membri della Curia Romana 
all’udienza per lo scambio degli auguri natalizi

«Aprite le porte al Redentore!»
Il Giubileo della Redenzione, dal 25 marzo 1983 al 22 aprile 1984, solennità di 
Pasqua, sarà un anno ordinario celebrato in modo straordinario. La sua finalità 
è quella di chiamare ad una considerazione più approfondita dell’evento della 
Redenzione ed alla sua concreta applicazione nel Sacramento della penitenza - 
Occorre riscoprire il senso del peccato la cui perdita è collegata con quella più 
radicale e segreta del senso di Dio - Il Giubileo sarà celebrato, contemporanea­
mente in tutta la Chiesa, sia a Roma sia nelle Chiese locali: ciò favorirà nei cre­
denti il senso dell’universalità della Chiesa, la sua nota cattolica. Con questi 
intendimenti, il Giubileo si pone come un grande servizio alla causa dell’Ecume­
nismo - Il Santo Padre annuncia che il prossimo 25 gennaio sarà promulgato 

il nuovo Codice di Diritto Canonico

Giovedì 23 dicembre, il Santo Padre ha ricevuto in udienza nella Sala 
del Concistoro gli Eminentissimi Signori Cardinali, i membri della 
Famiglia Pontificia e la Curia Romana per la presentazione degli 
auguri natalizi.
Giovanni Paolo II ha pronunciato il seguente discorso:

Venerati Fratelli del Sacro Collegio, 
Figli carissimi!

1. L’imminenza del Natale ci trova riuniti per il consueto gradito 
scambio di auguri. I nostri cuori si effondono nella mutua letizia: Domi­
nus prope est! Il Signore è vicino (Fil 4, 5). L’attesa della natività ter­
rena del Figlio di Dio fatto uomo polarizza in questi giorni la nostra 
attenzione, la nostra vigilanza e la nostra preghiera, l’acuisce, la rende 
più intensa e umile.

Vi ringrazio pertanto per questa vostra presenza, che ci permette 
di pregustare, in comunione di spirito, la ricchezza del mistero che stia­
mo per rivivere. E ringrazio in modo particolare il venerato Cardinale 
Decano per le appropriate parole che, a nome di voi tutti, mi ha rivolto 
or ora.

Insieme, andiamo incontro al Redentore che viene: la Liturgia del­
l’Avvento ci ha ormai disposti in pienezza a questo spirituale viaggio, 
che va verso l’Atteso dei popoli: l’abbiamo finora percorso in compagnia 
di Isaia, « tipo » dell’aspettazione messianica; seguendo le orme del Bat­
tista, che ancora una volta ha fatto risuonare per noi la sua voce, per 
« preparare le vie » (cfr. Mt 3, 3; Le 3, 4); e, soprattutto, Maria, la 
Vergine in ascolto, ci è stata accanto col suo esempio e con la sua inter­
cessione, perché là, dove si attende Gesù, è sempre presente Maria, la 



13

« Stella matutina » che prepara l’avvento del « Sole di Giustizia » (Mal 
4,2).

2. E ora stanno per compiersi i giorni (cfr. Le 2, 6) di quella Na­
tività benedetta, che rivivremo nei Divini Misteri della Notte Santa; 
giunge « la pienezza del tempo » quando, come dice San Paolo « Dio 
mandò il suo Figlio, nato da donna sotto la legge, per riscattare » (Gal 
4, 4).

Gesù nasce per riscattare, viene per redimerci.
Viene per riconciliarci con Dio. Come ben sottolinea S. Agostino, 

con la consueta espressività, « per Caput nostrum reconciliamur Deo, 
quia in ilio est divinitas Unigeniti facta particeps mortalitatis nostrae, 
ut et nos participes eius immortalitatis essemus » (Ep. 187, 6, 20; CSEL 
57, p. 99).

II Natale è l’inizio di quell’« ammirevole scambio » che ci unisce a 
Dio. E’ l’inizio della Redenzione.

Voi comprendete perciò quale risonanza debba avere per noi l’im­
minente solennità, quando, con tutta la Chiesa, ci stiamo alacremente 
preparando alla celebrazione del Giubileo della Redenzione. Su questo 
avvenimento straordinario vorrei soffermarmi in questa circostanza, la 
prima che mi si offre dopo l’annuncio dato alla conclusione dell’Assem­
blea del Sacro Collegio, il 26 novembre scorso. Vorrei aprirvi il mio cuore 
per far conoscere a voi, e a tutta la Chiesa con voi, le mie intenzioni, in 
una parola, il mio pensiero circa il significato e il valore di quest’Anno 
Santo. Non è qui il luogo di scendere a particolari di carattere organiz­
zativo o pratico: verranno presto. Mi preme piuttosto riflettere insieme 
con voi sui vari contenuti del Giubileo che si sta preparando.

3. Anzitutto è da rilevare l’aspetto che colpisce l’attenzione di 
chi è attento «alla voce dello Spirito che parla alle Chiese » (Ap 2, 29)-' 
la funzione che questo Giubileo di grazia assume, fra l’Anno Santo ce­
lebrato nel 1975, e quello che si celebrerà nel 2000, all’alba del terzo 
millennio — il grande Anno Santo. E’ dunque un Giubileo di transito 
fra queste due date, come un ponte lanciato verso il futuro, che parte 
dalle esperienze straordinarie, da tutti vissute otto anni fa: infatti Pao­
lo VI di venerata memoria chiamò tutti i fedeli, allora, a vivere il pro­
prio « rinnovamento spirituale in Cristo e la riconciliazione con Dio ».

E’ il Giubileo della Redenzione: invero, se ogni Anno Santo propo­
ne a scala universale l’approfondimento del mistero della Redenzione 
e lo fa rivivere nella fede e nella penitenza; se, anzi, la Chiesa ricorda 
sempre la Redenzione, non solo ogni anno, ma ogni domenica, ogni gior­
no, ogni istante della sua vita, perché, nella celebrazione dei sacramenti, 
essa è immersa totalmente in questo dono sublime e unico dell’amore 



14

di Dio a noi offerto in Cristo Redentore, allora questo prossimo Giubi­
leo è un anno ordinario celebrato in modo straordinario: il possesso 
della grazia della Redenzione, vissuta ordinariamente nella e per mezzo 
della struttura stessa della Chiesa, diventa straordinario per la peculia­
rità della celebrazione indetta.

Collocato in questa prospettiva, nel Kairós della data storica che stia­
mo vivendo, questo Giubileo acquista il carattere di una sfida lanciata 
all’uomo di oggi, al credente di oggi, affinché comprenda più a fondo il 
mistero della Redenzione, si lasci afferrare da questo movimento stra­
ordinario di attrazione verso la Redenzione, il cui realismo si avvera co­
stantemente nella Chiesa come istituzione, e dev’essere appropriato, co­
me carisma, nell’ora di grazia che il Signore fa scoccare per ciascun uomo 
nei momenti forti dell’esperienza cristiana. Si tratta di un movimento 
spirituale centrale che fin d’ora dev’essere favorito e preparato a livello 
di tutta la Chiesa.

Di qui la necessità di vivere intensamente questo periodo molto im­
portante. Il prossimo Giubileo, se non ha avuto le forme consuete a 
tempi lunghi di preparazione, trova tuttavia la Chiesa già pronta alla sua 
celebrazione. Le due Encicliche « Redemptor Hominis » e « Dives in 
misericordia » sono indicazioni concrete, che possono in certo modo già 
segnare la via e dare gli orientamenti per l’appropriata celebrazione del­
l’evento. Inoltre siamo in attesa, a livello di Chiesa universale, del Si- 
nodo dei Vescovi, che per singolare coincidenza cadrà durante il Giu­
bileo, e sarà dedicato ad una tematica strettamente connessa con i suoi 
contenuti concreti: « La Riconciliazione e la Penitenza nella missione 
della Chiesa ». Il Sinodo è ormai in preparazione da due anni, e tutti gli 
episcopati del mondo sono perciò già in piena sintonia con l’intimo si­
gnificato del Giubileo della Redenzione: per loro mezzo, è tutta la Chie­
sa che già è in cammino verso la celebrazione dell’evento di grazia e di 
misericordia.

4. Il prossimo Giubileo vuole « coscientizzare » la celebrazione 
della Redenzione che continuamente si commemora e si rivive in tutta 
la Chiesa. La sua finalità specifica è quella di chiamare ad una conside­
razione più approfondita dell’evento della Redenzione ed alla sua con­
creta applicazione nel sacramento della Penitenza.

Ecco perciò che il contenuto è chiaro già nell’evidenza stessa della 
sua formulazione: Anno della Redenzione. Tutta la ricchezza del mistero 
cristiano, tutta l’urgenza della proposta evangelica è racchiusa in questa 
parola: la Redenzione. L’evento della Redenzione è centrale nella storia 
della salvezza. Tutto si compendia qui: Cristo è venuto a salvarci. Egli 
è il Redentore dell’uomo, « Redemptor hominis ». Per l’uomo che cerca 
la verità, la giustizia, la felicità, la bellezza, la bontà, senza poterle tro­



15

vare con le sole sue forze, e sosta inappagato sulle proposte che le ideo­
logie immanentistiche e materialistiche oggi gli offrono, e sfiora perciò 
l’abisso della disperazione e della noia o si paralizza nello sterile e auto­
distruttivo godimento dei sensi — per l’uomo che porta in sé stampata, 
nella mente e nel cuore, l’immagine di Dio e sente questa sete di asso­
luto — l’unica risposta è Cristo. Cristo viene incontro all’uomo per li­
berarlo dalla schiavitù del peccato, e per ridargli la dignità primigenia.

La Redenzione compendia l’intero mistero di Cristo, e costituisce il 
mistero fondamentale della fede cristiana, il mistero di un Dio che è 
Amore, e si è rivelato come Amore nel dono del suo Figlio quale vittima 
di « propiziazione per i nostri peccati » (1 Gv 4, 8-10).

La' Redenzione è rivelazione d’amore, è opera d’amore, come ho 
scritto nella mia prima Enciclica (cfr. Redemptor Hominis, 9). Il Giu­
bileo deve perciò portare tutti i cristiani alla riscoperta del mistero d’ 
amore racchiuso nella Redenzione, e ad un approfondimento delle ric­
chezze nascoste nei secoli in Cristo, nella « fornace ardente » del Mistero 
pasquale.

Inoltre, la Redenzione non solo rivela Dio all’uomo, ma l’uomo a se 
stesso (cfr. Gaudium et spes, 22). Essa è elemento costitutivo della sto­
ria umana, perché non si è uomo in pienezza se non si vive nella Reden­
zione, che fa scoprire all’uomo le radici profonde della sua persona, fe­
rita dal peccato e dalle sue laceranti contraddizioni, ma salvata da Dio in 
Cristo, e portata « allo stato di uomo perfetto, nella misura che convie­
ne alla piena maturità di Cristo » (Ef 4, 13).

L’Anno della Redenzione offrirà dunque l’occasione per una rinno­
vata scoperta di queste verità consolanti e trasformatrici: e sarà com­
pito dei Pastori di anime, della speculazione teologica, della pastorale, 
del Kerygma, diffondere al raggio più largo possibile l’annuncio della 
salvezza, nel quale è racchiusa l’essenza del Vangelo: Cristo è l’unico 
salvatore, poiché « in nessun altro c’è salvezza: non vi è infatti altro no­
me dato agli uomini sotto il cielo nel quale sia stabilito che possiamo 
essere salvati » (At 4, 12).

5. Questa realtà oggettiva del mistero della Redenzione deve di­
ventare realtà soggettiva, propria di ciascuno dei credenti, per ottenere 
la sua concreta efficacia, nella condizione storica dell’uomo che vive, sof­
fre e lavora in questo scorcio del secondo millennio dopo Cristo, che 
ormai volge al termine.

In questo Giubileo, che vuole avvicinare alla miseria dell’uomo la 
misericordia di Dio, deve riaccendersi la tensione verso la grazia, deve 
acuirsi lo sforzo delle coscienze per appropriarsi soggettivamente del do­
no della Redenzione, di quell’amore sgorgato da Cristo Crocifìsso e Ri­
sorto. L’Anno Santo è perciò un appello al pentimento e alla conver­



16

sione, come disposizione necessaria per partecipare alla grazia della Re­
denzione. Non è l’uomo a redimersi dai propri peccati, ma ad essere 
redento accettando il perdono operato dal Redentore. Vogliamo perciò 
vivere il mistero della Redenzione, traendo ispirazione da quelle grandi 
realtà che sono state il motivo conduttore delle mie prime Encicliche: 
Cristo Redentore dell’uomo, Cristo che rivela il Padre, ricco di mise­
ricordia. Anche la celebrazione del Sinodo faciliterà la comprensione 
di questo inestimabile dono, disponendo gli animi ad appropriarsi sog­
gettivamente della Redenzione: a viverlo mediante la Penitenza e la Ri­
conciliazione, cioè nella vittoria sul male morale. Cioè nel ritorno a Dio. 
Nella conversione. Come ho scritto nella « Dives in misericordia », « la 
autentica conoscenza del Dio della misericordia, dell’amore benigno è 
una costante ed inesauribile fonte di conversione, non soltanto come mo­
mentaneo atto interiore, ma anche come stabile disposizione, come stato 
d’animo. Coloro che in tal modo arrivano a conoscere Dio, che in tal 
modo lo "vedono”, non possono vivere altrimenti che convertendosi 
continuamente a lui » (n. 13).

Occorre riscoprire il senso del peccato, la cui perdita è collegata con 
quella, più radicale e segreta, del senso di Dio. Il sacramento della Peni­
tenza è il sacramento della riconciliazione con Dio, dell’incontro della 
miseria dell’uomo con la misericordia di Dio, impersonata in Cristo Re­
dentore e nella potestà della Chiesa. La Confessione è una attuazione pra­
tica della fede nell’evento della Redenzione.

Il sacramento della Confessione è perciò riproposto, mediante il 
Giubileo, come testimonianza della fede nella santità dinamica della 
Chiesa, che, degli uomini peccatori, fa dei santi; come esigenza della 
comunità ecclesiale, che viene sempre ferita nella sua totalità da ogni 
peccato, anche se compiuto individualmente  ; come purificazione in vista 
dell’Eucaristia, e segno consolante di quell’economia sacramentale, per 
cui l’uomo entra in contatto diretto e personale con Cristo, morto e ri­
sorto per lui: « ha amato me e ha dato se stesso per me » (Gal 2, 20). In 
tutti i sacramenti, a partire dal Battesimo, si stabilisce questo rapporto 
interpersonale tra Cristo e l’uomo, ma è soprattutto nella Penitenza e 
nell’Eucaristia che esso si ravviva per tutto l’arco della vita umana, e 
diventa realtà, possesso, sostegno, luce, gioia. Dilexit me.

6. Ma vi è un ulteriore significato del Giubileo della Redenzione.
Noi viviamo in un mondo che soffre: tanti uomini, nostri fratelli, 

hanno una tristissima eredità di privazioni, di ansie, di dolori, che non 
può lasciar nessuno indifferente.

Ora, la sofferenza ha la sua radice teologica e antropologica nel mi­
stero del peccato, e per questo è elemento costitutivo della Redenzione 
di Cristo. Non c’è nulla al mondo, che corrisponda alla sofferenza urna- 



17

na più che la Croce di Cristo. Cristo ha sofferto la sua Passione, carican­
dosi del peccato del mondo: « Colui che non aveva conosciuto peccato, 
Dio lo trattò da peccato in nostro favore, perché noi potessimo diven­
tare per mezzo di lui giustizia di Dio » (2 Cor 5, 21). Il Concilio Vati­
cano II, presentando le drammatiche antinomie e lacerazioni che tanto 
rodono l’uomo contemporaneo con gli enigmi e le sfide che presentano 
alla sua razionalità e sensibilità, ha mostrato in Cristo, l’Uomo nuovo, 
nella sua Croce e Risurrezione, l’unica risposta ai drammatici interro­
gativi dell’uomo, circa il dolore e la morte » (Gaudium et spes, 22).

La Redenzione ci apre il magnifico libro della nostra solidarietà con 
Cristo sofferente, e, in Lui, ci introduce nel mistero della nostra solida­
rietà con i fratelli sofferenti. Il Giubileo della Redenzione permetterà di 
vivere più intensamente nello spirito della « Communio Sanctorum ». 
Le sofferenze umane sono patrimonio comune di tutti: ciascuno ha il 
proprio apporto da dare alla Redenzione, che, pur avvenuta una volta 
per sempre, ha bisogno di questa misteriosa integrazione, dell’offerta di 
questo gravissimo fardello che sono i mali e i dolori dell’umanità: « Adim­
pleo: completo nella mia carne quello che manca ai patimenti di Cristo 
a favore del suo corpo che è la Chiesa » (Col 1, 24). Se la Chiesa ha oggi 
alleggerito di molto le tradizionali pratiche penitenziali, è proprio per­
ché cresce nel mondo, a dispetto delle apparenze, il numero di coloro 
che possono fare una grande penitenza cristiana perché tutta la loro 
vita è una penitenza. Penso ai malati, alla solitudine degli anziani, alle 
ansie dei genitori per i loro figli, allo scoramento dei disoccupati, alle fru­
strazioni di tanti giovani che non riescono a inserirsi nella società; e 
penso a chi soffre per la violazione dei propri diritti, mediante forme ta­
lora raffinate di persecuzione e perfino di morte civile.

Ebbene, il Giubileo della Redenzione si rapporta con questa mul­
tiforme e segreta « Communio sanctorum ». E’ vero che la celebrazione 
di ogni Giubileo mette in comunicazione con la ricchezza incompara­
bile dei meriti e delle sofferenze, che i martiri e i santi nel corso della 
storia antica e recente della Chiesa hanno costituito, come una corona 
mirabile, col dono della loro vita e della loro eroica fortezza; ma si 
viene ponendo sempre più in luce — e questa sarà certo un’acquisizione 
fondamentale del prossimo Giubileo — che la sofferenza dei fratelli, 
unita a quella di Cristo, è un tesoro di cui vive la Chiesa, e che sostiene 
la fede di tutti.

Se i disagi, inerenti alla celebrazione del Giubileo, oggi diventano 
minori in confronto con quelli delle epoche, o anche solo dei decenni 
passati, ciò non deve far dimenticare che ciascuno può e deve recare l’ 
apporto della sofferenza, che, volere o no, è legata con l’esistenza umana 
e dev’essere unita, in Cristo, con quella degli altri.



18

Oggi questa solidarietà nella sofferenza è molto sentita. Vi è un più 
accentuato amore tra i cristiani, tra di loro e oltre i confini della Chiesa. 
La responsabilità verso chi soffre coinvolge in forme che prima non era­
no così acute. Il Giubileo che si avvicina renderà pertanto possibile un 
ulteriore arricchimento di questa sensibilità, che è schiettissimo « sen­
sus Ecclesiae », nella consapevolezza accresciuta di quella solidarietà, 
di quell’Adimpleo.

7. Per tutti i motivi, sui quali mi sono soffermato, voi compren­
dete come la celebrazione della Redenzione non possa limitarsi a Roma, 
com’è nella struttura consueta degli altri Giubilei. Il mistero della Re­
denzione si estende a tutti gli uomini, e perciò questa Santa Sede di Pie­
tro, fedele al suo mandato, si preoccupa di tutti gli uomini. Il Giubileo 
è voluto in favore di tutti i credenti, ovunque vivano. Il suo scopo è 
di aiutarli a comprendere meglio le « imperscrutabili ricchezze di Cri­
sto », facendo « risplendere agli occhi di tutti qual è l’adempimento del 
mistero nascosto da secoli nella mente di Dio, creatore dell’universo, 
perché sia manifestata ora... per mezzo della Chiesa la multiforme sa­
pienza di Dio » (Ef 3, 8 rr.).

Certamente, Roma si offre a tutti i pellegrini con il suo carattere 
unico, con le sue memorie apostoliche, con le sue celebrazioni alla pre­
senza del Papa, con la sua secolare pratica organizzativa; ma essa non 
vuole monopolizzare un tesoro che è di tutti, e vuole che il Giubileo 
si celebri con gli stessi diritti e con gli stessi effetti spirituali in ogni 
Chiesa locale, in tutto il mondo.

Il Giubileo sarà pertanto celebrato contemporaneamente in tutta la 
Chiesa, sia a Roma che nelle Chiese locali, nell’arco dello stesso anno: 
ciò favorirà nei credenti il senso dell’universalità della Chiesa, la sua 
nota « cattolica »; e proporrà a tutti di vivere più intimamente il mes­
saggio della Redenzione, e l’impegno di conversione e di rinnovamento 
spirituale che esso contiene, e che il Giubileo richiama con potente sug­
gestività.

8. Il Giubileo sarà celebrato a partire dal 25 marzo del prossimo 
anno, Solennità dell’Incarnazione del Signore, alla Pasqua di Risurre­
zione, il 22 aprile 1984.

Tutta l’esistenza terrena di Gesù è stata spesa per la Redenzione: 
Redemptor hominis. « Per questo, entrando nel mondo — ci dice la Let­
tera agli Ebrei — Cristo dice: ”Tu non hai voluto né sacrificio né of­
ferta, un corpo invece mi hai preparato... Allora ho detto: Ecco, io ven­
go — poiché di me sta scritto nel rotolo del libro — per fare, o Dio, 
la tua volontà”. Ed è appunto per quella volontà che noi siamo stati 
santificati per mezzo dell’offerta del corpo di Gesù Cristo » (Ebr 10, 5 



19

55. 10). Gesù è vissuto nell’attesa dell’« ora », affidatagli dal Padre: 
« Sono venuto a portare il fuoco sulla terra; e come vorrei che fosse 
già acceso! C’è un battesimo che devo ricevere; e come sono angosciato, 
finché non sia compiuto! » (Le 12, 49). « Mio cibo è fare la volontà di 
colui che mi ha mandato e compiere la sua opera » (Gv 4, 34).

Quest’opera veniva compiuta sulla Croce nel supremo: « tutto è 
compiuto » (Gv 19, 30). E il Padre rispose a questa santissima oblazione, 
« costituendo Figlio di Dio con potenza secondo lo Spirito di santifica­
zione mediante la Risurrezione dai morti, Gesù Cristo, nostro Signore » 
(Rm 1, 4).

Dal concepimento alla risurrezione, Cristo è il Redentore. Potremo 
perciò ripercorrere tutte le tappe della vita del Salvatore, per appropriar­
ci dei frutti della sua Redenzione.

9. Confido molto che anche i nostri fratelli che non sono in piena 
comunione con la Chiesa Cattolica, vogliano comprendere pienamente 
questi valori insiti nella celebrazione del Giubileo, e guardare ad esso 
con più viva speranza e amore ecclesiale.

Il Giubileo è un grande servizio alla causa dell’Ecumenismo. Cele­
brando la Redenzione andiamo al di là delle incomprensioni storiche 
e delle controversie contingenti, per ritrovarci sul fondo comune al no­
stro essere cristiani, cioè Redenti. La Redenzione ci unisce tutti nell’uni­
co amore di Cristo, Crocifisso e Risorto. Questo è anzitutto il significato 
più valido che, alla luce dell’azione ecumenica, è da attribuire al prossi­
mo Giubileo.

Ma vi è anche un’altra ragione, che induce alla speranza in questa 
fusione dei cuori: lo spirito di preghiera e di penitenza, che pervade le 
celebrazioni giubilari, deve portare a quella conversione del cuore, che 
i Padri Conciliari hanno indicato come condizione essenziale per la ri­
composizione dell’unità nella Chiesa: « Non c’è vero ecumenismo — è 
scritto nell’omonimo Decreto — senza conversione interiore. Infatti, il 
desiderio dell’unità nasce e matura dal rinnovamento della mente, dall’ 
abnegazione di sé e dalla libera effusione della carità. Perciò dobbiamo 
implorare dallo Spirito Divino la grazia di una sincera abnegazione, del­
l’umiltà e mansuetudine nel servire e della fraterna generosità di animo 
verso gli altri » (Unitatis redintegratio, 7).

Rivolgo perciò, fin d’ora, un caldo appello a tutti i responsabili e 
ai membri delle altre Chiese e Comunità ecclesiali, affinché accompagni­
no le celebrazioni dell’Anno della Redenzione con la loro preghiera, con 
la loro fede nel Cristo Redentore, col loro amore che diventi con noi 
anelito sempre più sentito a realizzare la preghiera di Gesù prima della 
Passione redentrice: « ut omnes unum sint » (Gv 17, 21).



20

10. Auspico, in conclusione, che il Giubileo sia una generale cate­
chesi, una capillare evangelizzazione, a livello di tutte le Chiese locali, 
circa la realtà della Redenzione: Cristo che salva l’uomo col suo amore 
immolato sulla Croce. L’uomo che si lascia salvare da Cristo. E’ un in­
vito a comprendere meglio il mistero della salvezza, e a viverlo a fondo 
nella « prassi » della vita sacramentale.

E in quest’azione che ci porta a Cristo, per farci ritrovare in Lui il 
Padre, sarà da porre in rilievo l’azione silenziosa e suadente dello Spi­
rito Santo, e invitare alla sempre più piena docilità e all’abbandono ai 
suoi doni perché l’opera della salvezza, nella quale Egli interviene diret­
tamente, attinga in ciascun credente la sua effettiva realizzazione. Sarà 
così raggiunto quello scopo primo e principale del Giubileo, che mira 
anzitutto all’elevazione interiore e spirituale dell’uomo, ma per ciò stes­
so contribuisce anche all’amore operoso fra i popoli.

Effettivamente solo Cristo è « la nostra pace » (Ef 2, 14); è « stato 
Dio infatti a riconciliare a sé il mondo in Cristo, non imputando agli 
uomini le loro colpe e affidando a noi la parola della riconciliazione » (2 
Cor 5, 19). Il tema della riconciliazione si collega perciò strettamente 
con quello della pace, della vittoria sul peccato che deve riflettersi nella 
vittoria dell’amore sulle inimicizie, sulle rivalità, sulle ostilità dei popoli, 
come nella vittoria dell’amore all’interno delle singole comunità civili e, 
più intimamente ancora, nel cuore di ogni singolo uomo. L’opera in fa­
vore della pace è una speciale forma di fedeltà al mistero della Reden­
zione perché la pace è l’irradiazione della Redenzione, ne è l’applica­
zione nella vita concreta degli uomini e delle Nazioni.

Il Giubileo contribuirà a consolidare nel mondo una mentalità di 
pace: è l’augurio che sale dal cuore.

11. Affido fin d’ora questo programma all’intercessione di Maria 
Santissima. Essa è il vertice della Redenzione. E’ indissolubilmente con­
giunta a quest’opera perché Madre del Redentore e il frutto più sublime 
della Redenzione. Essa è infatti la « prima Redenta », appunto in vista 
dei meriti di Cristo, Figlio di Dio e suo.

La Chiesa dovrà più intensamente guardare a Lei, che incarna in sé 
quel modello, che la Chiesa stessa spera e attende di essere: « tutta glo­
riosa, senza macchia... santa e immacolata » (Ef 5, 27).

Il Giubileo della Redenzione riveste perciò anche un aspetto emi­
nentemente mariano: la coincidenza della celebrazione che si colloca nel­
l’attesa del terzo millennio fa comprendere quella mentalità di Avvento 
che distingue la presenza di Maria in tutta la storia della salvezza. Essa, 
come « Stella del mattino », precede Cristo e lo prepara, lo accoglie in 
sé e lo dona al mondo: e anche nella preparazione del Giubileo, la cre­
diamo e sappiamo presente a disporre i nostri cuori al grande evento.



21

A tanto la députa la sua funzione materna: come ha detto il Vatica­
no II, essa « cooperò in modo del tutto singolare all’opera del Salvatore, 
con l’obbedienza, la fede e l’ardente carità, per restaurare la vita sopran­
naturale delle anime » (Lumen Gentium, 61): e perciò tuttora continua 
« con la sua materna carità a prendersi cura dei fratelli del Figlio suo 
ancora peregrinanti e posti in mezzo a pericoli e affanni, fino a che non 
siano condotti alla patria beata » (Ib. 62). Essa ci è « madre nell’ordine 
della grazia » (Ib. 61). Fra pochi giorni ci mostrerà il Verbo Incarnato, 
nel quale ha affisso il suo sguardo interiore « meditando tutte queste cose 
nel suo cuore » (cfr. Le 2, 19. 51). Perciò sale a Lei la nostra preghiera, 
affinché mostri ancora una volta a tutta la Chiesa, anzi a tutta l’umanità, 
quel Gesù che è « frutto benedetto del suo grembo », e che di tutti è 
il Redentore.

12. Venerati Fratelli e Figli carissimi.
Ecco quanto ho ardentemente desiderato di comunicare a voi e a 

tutta la Chiesa, mentre ci stiamo avviando a rivivere il mistero del Na­
tale, che è l’alba della Redenzione: infatti, sulla povertà estrema di Be- 
tlem già si proietta l’ombra della Croce.

Maria ci sia sempre accanto. L’arcangelo Michele, San Giovanni Bat­
tista, i Santi Pietro e Paolo con tutti gli altri Apostoli, intercedano per 
noi il dono sempre più copioso della salvezza, per la degna e fruttuosa 
celebrazione del Giubileo, e dispongano tutta la Chiesa a vivere quel 
grande avvenimento. La preparino ad accogliere in pienezza la Reden­
zione di Cristo.

Di qui, a tutta la Chiesa io grido: « Aprite le porte al Redentore! ».
Desidero aggiungere che con data 25 gennaio 1983, Festa della Con­

versione di San Paolo Apostolo, verrà promulgato il nuovo Codice di Di­
ritto Canonico. Come sapete, il giorno 25 gennaio 1959, il Santo Padre 
Giovanni XXIII, nell’annunziare il proposito di convocare il Concilio 
Ecumenico Vaticano II, manifestò anche la volontà di far rivedere ed ag­
giornare la legislazione ecclesiastica, per renderla efficace strumento ap­
plicativo dello stesso Concilio nell’ambito disciplinare della vita della 
Chiesa.



22

« L’Osservatore Romano » del 20-21 dicembre 1982 nella rubrica « Nostre 
Informazioni » riportava la seguente comunicazione:

Il Santo Padre ha nominato Presidente del Comitato Centrale per 
l’Anno Giubilare della Redenzione Sua Eccellenza Monsignor Mario 
Schierano, Arcivescovo titolare di Acrida.

Il Santo Padre ha nominato inoltre Segretario dello stesso Comitato 
Centrale il Reverendo padre Raimondo Spiazzi, O.P.

La diocesi di Torino che annovera tra il suo Clero il nuovo Presidente del Comi­
tato Centrale per l’Anno Giubilare della Redenzione, formula a Mons. Mario Schie­
rano l’augurio di buon lavoro mentre si rallegra per questo nuovo incarico di fiducia 
a lui affidato dal Santo Padre.

IL COMITATO PER IL GIUBILEO

Gli Uffici del Comitato Centrale per l’Anno Giubilare della Redenzione hanno 
sede in Via Pfeiffer, n. 10 (terzo piano), 00193 Roma.

I numeri di telefono sono i seguenti: 698 54 63, 698 54 73 e 698 53 96.



23

Il messaggio natalizio per il Natale 1982

Guardiamo con fede, speranza e carità 
al Giubileo della nostra Redenzione

« Invito fin da oggi — ha detto il Papa — tutte le Chiese particolari, invito i 
Pastori a intraprendere, in comunione fraterna, questa fatica spirituale della 
Sposa di Cristo » - « Prego pure tutti i nostri fratelli, insieme ai quali aspiriamo 
all’unità della fede nella Chiesa di Cristo, affinché ci accordino in questo Anno 

Giubilare la grazia della loro preghiera »

Alle 12 di sabato 25 dicembre, Natale del Signore 1982, il Santo Padre, 
dalla Loggia della Benedizione ha impartito la benedizione « urbi et 
orbi » ed ha rivolto al mondo il suo messaggio natalizio. Questo il 
testo del discorso:

1. Christus natus est nobis. Venite adoremus. Venite, adoriamo 
Colui che nasce eternamente dal Padre: Dio da Dio, Luce da Luce, Dio 
vero da Dio vero; della stessa sostanza del Padre; Colui, per mezzo del 
quale « tutte le cose sono state create » (dalla Professione di Fede).

2. Venite, adoriamo il Nato dalla Vergine, il Verbo di Dio, 
il quale per noi uomini e per la nostra salvezza
si è fatto uomo per opera dello Spirito Santo.
Eternamente nato dal Padre, 
nasce nel tempo come Uomo, 
viene al mondo come bambino 
nella notte di Betlemme.

3. Putti gli anni noi veneriamo questa Notte, 
e il Giorno che giunge dopo di essa 
è per noi santo.
Venite adoremus.
Venite, adoriamo /'Inizio della nostra Redenzione.
Poiché Egli ci ha redento: ci « ha dato potere
di diventare figli di Dio » (Gv 1, 12).

4. Redimere vuol dire: ridare contemporaneamente 
a Dio l’uomo e Dio all’uomo.
Redimere vuol dire anche
restituire l’uomo a se stesso:
questi, infatti, in se stesso non è altro
se non immagine e somiglianza di Dio.
E appunto per tale motivo egli è uomo.



24

5. La Redenzione si è compiuta nel tempo. 
Santo è per noi il giorno, in cui è nato Cristo, 
l’Inizio della nostra Redenzione.
E Santo è per noi il tempo, nel quale
si è compiuta la nostra Redenzione
per mezzo della croce e della risurrezione di Cristo.
Ed è per questo, che desideriamo dedicare particolarmente 
a Dio il tempo: a Dio dedichiamo in modo speciale 
l’anno venturo che porta con sé, secondo la data tradizionale, 
il mille novecento cinquantesimo anniversario 
della nostra Redenzione.
Al pari dell’anno 1933, sarà esso per noi, nuovamente, 
il Giubileo della nostra Redenzione.

6. Vi prego vivamente, cari Fratelli e Sorelle, 
affinché già oggi, dalla mangiatoia di Betlemme, 
guardiate con fede, speranza e carità, 
a questo Giubileo che si apre davanti a noi 
come una porta.
Potremo forse non entrare in questo santo Tempo, 
cantando già oggi: Christus natus est nobis, venite adoremus? 
Possiamo forse non intraprendere questo lavoro particolare della Chiesa, 
come i mietitori che seminano 
come i mietitori che seminano nelle lacrime, 
per raccogliere la messe con giubilo? (cfr. Sai 125 [126], 5).

7. Perciò invito, fin da oggi, tutte le Chiese particolari, invito i 
Pastori a intraprendere, in comunione fraterna, questa fatica spirituale 
della Sposa di Cristo: fatica in cui il primo modello è l’amore della Madre 
partoriente
nella notte di Betlemme;
vicino a Lei c’è la sollecitudine del carpentiere Giuseppe, 
come anche l’omaggio dei pastori, pellegrini alla stalla del Neonato.

8. Prego pure tutti i nostri Fratelli, insieme ai quali 
aspiriamo all’unità della fede nella Chiesa di Cristo, 
affinché ci accordino per questo Anno Giubilare la grazia della loro pre­
ghiera.
Noi vogliamo, conformemente alla tradizione, attingere alle sorgenti del 
Salvatore (cfr. Is 12, 3).
Noi desideriamo penetrare più profondamente in questa Redenzione, 
nella quale vi è già una nostra unità.



25

9. In questo mistero siamo uniti a ogni uomo
ed a tutti gli uomini, poiché la Redenzione si è compiuta per tutti, 
e abbraccia indistintamente, tutti;
per tutti Dio si è fatto uomo 
ed è nato nella notte di Betlemme.
Venite adoremus!

10. Desideriamo che la luce di questa notte giunga, particolarmente, 
a coloro che soffrono, 
ovunque si trovino su questa terra 
e qualunque sia la loro sventura.
Dio assume la sofferenza umana con la nascita di Cristo, 
nella quale è l’inizio della croce e della glorificazione.

Desidero ora salutare, nelle lingue di alcuni popoli e Nazioni, coloro 
che sono qui in Piazza San Pietro o sono uniti mediante la R.adio e la 
Televisione:

A quanti mi ascoltano.

Di espressione italiana:
Auguro un lieto e Santo Natale: la pace di Cristo Redentore regni 

nei vostri cuori e nelle vostre famiglie.

Sono seguiti gli auguri pronunciati in altre 40 lingue diverse e conclusi in latino:
Christus natus est nobis! Venite adoremus!





ZI

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Una conferenza nel ventennio dell’apertura del Vaticano II

La Costituzione conciliare
« Sacrosanctum Concilium »

Conferenza tenuta il 26 ottobre 1982 al Teatro Giacosa di Ivrea: « La 
Costituzione conciliare sulla Liturgia nel XX anniversario del Con­
cilio Vaticano II ».

Si afferma con facilità e disinvoltura e, direi, con molta superficialità, 
che la Liturgia è un complesso di riti aventi uno scopo puramente cul­
tuale. Certamente è vero che i riti appartengono alla Liturgia, tuttavia 
essi non ne sono la pienezza. La pienezza della Liturgia è invece il mi­
stero pasquale, è il sacramento salvifico. La Costituzione liturgica del 
Vaticano II si occupa dell’incarnazione di questa realtà, delle varie espres­
sioni, dei collegamenti partendo dal momento più alto di tale realtà che 
è la celebrazione dell’Eucaristia. In essa la presenza di Cristo è la più 
importante; e il rapporto tra presenza di Cristo e salvezza — sia come 
redenzione, sia come santità, sia come fondazione della comunità cristia­
na — viene preso nella massima considerazione dal Documento conci­
liare: « L’opera della redenzione umana e della perfetta glorificazione 
di Dio, che ha il suo preludio nelle mirabili gesta divine operate nel 
popolo dell’Antico Testamento, è stata compiuta da Cristo Signore, spe­
cialmente per mezzo del mistero pasquale della sua beata passione, ri­
surrezione da morte e gloriosa ascensione, mistero col quale morendo 
ha distrutto la nostra morte e risorgendo ci ha ridonato la vita » (Sacro­
sanctum Concilium, 5). E ancora: « Mediante il Battesimo, gli uomini 
vengono inseriti nel mistero pasquale di Cristo: con lui morti, sepolti e 
risuscitati; ricevono lo spirito dei figli adottivi nel quale esclamiamo: ”Ab- 
bà, Padre”, e così diventano i veri adoratori che il Padre ricerca. Allo 
stesso modo, ogni volta che mangiano la Cena del Signore, proclamano 
la sua morte, fino a quando verrà... Erano assidui all’insegnamento de­
gli Apostoli, alle riunioni comuni della frazione del pane e alla preghie­
ra » (ivi, 6). Infine: « Cristo è sempre presente nella sua Chiesa, in modo 
speciale nelle azioni liturgiche. E’ presente nel sacrificio della Messa... 
E’ presente nella sua parola. . » (ivi, 7).

La « Sacrosanctum Concilium » dedica una parte assai notevole del 
proprio testo alla celebrazione dell’Eucaristia, ai riti, alle formule con- 



28

nesse a tale celebrazione e, soprattutto ai contenuti della stessa a livello 
della presenza di Cristo come parola di Dio e come sacramento di sal­
vezza.
1. La celebrazione eucaristica

La presentazione della celebrazione eucaristica è stata posta dal Con­
cilio in una nuova visione. La Messa, oggi, viene chiamata nella sua pri­
ma parte « Liturgia della Parola »; quindi « Liturgia del Corpo e del 
Sangue del Signore »; infine « momento comunitario dell’incontro con 
Cristo » (cfr. Sacrosanctum Concilium, 48; Dei Verbum, 21).

Per capire un po’ più a fondo quale trasformazione teologica sia av­
venuta mediante la Costituzione conciliare, basta riprendere i mano i 
manuali di teologia morale dei tempi del Concilio. In essi si era detto 
che per « sentire Messa » — cioè perché la Messa fosse valida — era 
sufficiente entrare in chiesa all’inizio dell'offertorio. Con questo criterio 
tutta la « Liturgia della Parola » era ritenuta un elemento sovrabbondan­
te, ma non costitutivo della celebrazione eucaristica.

Oggi a distanza di venti anni dalla promulgazione della « Sacro­
sanctum Concilium » ci rendiamo conto della profondità dei cambia­
menti avvenuti. Forse dobbiamo addirittura ammettere di aver speri­
mentato momenti in cui si è data maggiore importanza alla Liturgia 
della Parola che alla Liturgia del Sacramento. Anche ciò dimostra che 
la Costituzione conciliare ha portato conseguenze enormi pure sul piano 
della mentalità concreta del Popolo di Dio.

La profonda trasformazione derivante dalla Costituzione liturgica 
riguardo all’Eucaristia sta nel fatto che l’Eucaristia non è più presentata 
come un precetto cui il fedele deve essere sottomesso, ma come un mo­
mento vitale non legato a un precetto bensì alla coerenza e alla logica 
dell’essere cristiano: senza vita liturgica un cristiano non può dirsi 
tale, perché non vive il mistero pasquale e, quindi, il mistero salvifico, 
cioè il sacramento della salvezza (Sacrosanctum Concilium, 10. 48). Nel­
la Costituzione liturgica la visione dei sacramenti è tutta incentrata e 
rapportata all’Eucaristia (ivi 6. 7, cfr. anche Presbyterorum Ordinis, 5) 
al punto da anticipare largamente quello che poi verrà chiaramente af­
fermato nella « Lumen gentium »: « Cristo ... risorgendo dai morti im­
mise negli Apostoli il suo Spirito vivificante, per mezzo del quale costi­
tuì il suo corpo, che è la Chiesa, come un sacramento universale di 
salvezza » (n. 48); e il numero settenario dei sacramenti non fa che espli­
citare l’unicità del sacramento. La Chiesa viene chiamata « sacramento » 
proprio per la sua identità con Cristo di cui è erede nella missione della 
rivelazione e della salvezza: « La Chiesa è in Cristo come sacramento, 
cioè segno e strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto 
il genere umano » (Lumen gentium, 1).



29

Queste brevi osservazioni intendono solo sottolineare che la Costi­
tuzione liturgica ha un tessuto teologico molto originale: occorre che 
sia ancora molto meditato, studiato, esplorato per capirne tutta la ric­
chezza. Per dimostrare quanto sia vera questa affermazione basta accen­
nare a due argomenti: l’anno liturgico e il giorno della domenica così 
come vengono trattati da tale Documento.

2. Il giorno del Signore

L’anno liturgico, su cui tanto insiste l’insegnamento conciliare, è 
un autentico itinerario di conversione, di redenzione, di unione in Cristo, 
di crescita della comunità cristiana e di testimonianza al Signore (Sacro­
sanctum Concilium, 102. 103. 107). L’anno liturgico non è « un calen­
dario per le feste » ma è la realtà di Cristo Salvatore che viene scandita 
con ritmo continuato mediante la Parola di Dio, i gesti sacramentali, la 
preghiera, mediante l’incontro della comunità che vive insieme tutto 
questo. Si tratta insomma di un itinerario di santità, di conversione.

L’insegnamento conciliare, mentre riconosce e mette in rilievo alcu­
ni tempi più significativi — Avvento, Quaresima, Tempo Pasquale —, 
dà tuttavia un’importanza preminente alla domenica: « il giorno del Si­
gnore ». Tale giorno, nei tempi passati, per il cristiano era contrassegna­
to dal precetto di andare alla Messa e di non lavorare. Il Concilio in­
vece ci ripresenta la domenica in un’altra prospettiva: è il giorno in cui 
la Chiesa, i cristiani rivivono la memoria della visione eterna del Si­
gnore; per questo viene chiamata: « giorno del Signore ». La qualità 
spirituale della domenica, dunque, non sta semplicemente nel precetto 
che vincola ogni fedele, ma anche nell’attuazione sacramentale, nell’at­
tuazione della carità: è il giorno della Parola di Dio, della Mensa euca­
ristica, della mensa fraterna della comunità.

Negli anni del dopo-Concilio, il significato della domenica è stato 
paurosamente stravolto da istanze sociali, da costumi puramente umani, 
antropologici; ed ora assistiamo ad un triste spettacolo: alla domenica 
le comunità si sparpagliano; anche i buoni cristiani non si ritengono 
in dovere, in questo giorno, di appartenere a una comunità. Così, nei 
giorni feriali si va a lavorare e non si vive la realtà sacramentale, miste­
rica della Liturgia; e alla domenica non si vive la realtà e la dimensione 
comunitaria della Liturgia stessa.

Qui sta una delle più forti difficoltà nel costruire le nostre comunità, 
infatti la forza del sacramento, della Parola di Dio condivisa, assaporata, 
interrogata insieme, ha il potere di unire. Bisogna dunque ammettere 
che l’insegnamento conciliare a questo proposito è stato disatteso in 
maniera evidentissima.

A quanto si è detto, bisogna aggiungere che ai nostri tempi siamo 
« incarnazionisti » a tutti i livelli; ora la « Sacrosanctum Concilium » è 



30

uno strumento quanto mai adatto per illuminare, favorire, incrementare 
un’incarnazione nel mistero salvifico; ma, nonostante ciò, viviamo disin­
carnati; non si può affermare infatti che i misteri liturgici siano il cri­
terio con cui il cristiano organizza la propria vita.

3. Nella verità

Altra considerazione pertinente: dalla Costituzione liturgica emer­
ge una grande nozione di Chiesa, non soltanto come mistero, come sa­
cramento, ma anche come Popolo di Dio. Se i due Documenti « Sacro­
sanctum Concilium » e «Lumen gentium » avessero potuto avere un cam­
mino sincrono, quasi certamente talune pagine del primo sarebbero state 
più esplicite e diffuse, mentre altre del secondo sarebbero state più con­
cise, raccolte, meno dispersive.

Comunque sta il fatto che la Liturgia è essenzialmente un avveni­
mento di comunità; un avvenimento che riconduce la Parola di Dio ad 
avere per destinatario la comunità. La « Sacrosanctum Concilium » met­
te in evidenza che la Parola di Dio non ha mai tanta grazia ed efficacia 
come quando è annunziata alla comunità dei credenti (cfr. n. 24. 35), 
anche se ciò non significa negare l’efficacia della Parola di Dio conside­
rata e approfondita individualisticamente: Gesù ha sempre parlato alla 
comunità, al Popolo di Dio.

La Liturgia « fa » il Popolo di Dio perché lo raccoglie intorno ad 
una Parola chiarificatrice, intorno a una verità che è « la Verità »; nello 
stesso tempo fa condividere i misteri e i segreti di Dio attraverso una 
comunicazione amicale ed affettuosa che è la caratteristica della Ri­
velazione: « Non vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che 
fa il suo padrone, ma vi ho chiamati amici, perché tutto ciò che ho udito 
dal Padre l’ho fatto conoscere a voi » (Gv 15, 15-16). La fraternità che 
nasce dalla Parola di Dio ascoltata insieme è la più cristiana e, nello 
stesso tempo, la più laicale delle fraternità; essa non conosce eccezioni. 
La Costituzione liturgica infatti è al riguardo singolarmente efficace per­
ché non presenta i destinatari del suo mistero e della sua azione come 
una massa, ma come il Popolo di Dio; e nella Costituzione stessa il con­
cetto di partecipazione al mistero è assolutamente fondante. E’ proprio 
perché molti partecipano allo stesso mistero nel segno dell’unità della 
fede, il popolo non è più una massa amorfa, bensì una massa guidata, 
unita.

Il capitolo della «Sacrosanctum Concilium» dove si parla della natura 
gerarchica della Liturgia precede immediatamente quello riguardante 
la natura partecipata del popolo cristiano alla Liturgia, perché solo così 
abbiamo la comunità compaginata nella verità (Cap. II e III). Il Docu­
mento conciliare tutto questo semina largamente nel suo testo ed è par-



31

ticolarmente suggestivo e prezioso ricercarlo in una rilettura tranquilla 
e riflessiva.

La Costituzione liturgica è il primo Documento conciliare che ritorna 
all’idea del Popolo sacerdotale, riprendendo l’insegnamento dell’Aposto­
lo Pietro: « Stringendovi a lui (Cristo), pietra viva, rigettata dagli uo­
mini, ma scelta e preziosa davanti a Dio, anche voi venite impiegati come 
pietre vive per la costruzione di un edificio spirituale, per un sacerdo­
zio santo, per offrire sacrifici spirituali graditi a Dio, per mezzo di Gesù 
Cristo » (1 Pt 2, 4-6); tale sacerdozio dei cristiani viene poi dalla «Sacro­
sanctum Concilium» ordinato e compaginato dal sacramento dell’Ordine 
e quindi dal sacerdozio ministeriale che è strumento e modo della pre­
senza personale di Cristo, il Ministro che presiede l’Eucaristia: « Questo 
è il mio Corpo, questo è il mio Sangue ».

4. Siamo comunità liturgica?
Il testo del Documento passa poi anche a considerazioni di carattere 

pratico, concreto. Si occupa della musica, dell’arte, delle suppellettili sa­
cre, della preghiera, della Liturgia delle Ore. Tuttavia destinatario di que­
sto momento culminante della vita e dell’azione della Chiesa resta sem­
pre il popolo cristiano.

Ora è lecita una considerazione: dopo vent’anni, il bilancio della 
Costituzione liturgica è sempre difficile. Si sono aperte, è vero, le porte 
alle particolarità delle Chiese locali, alle diversità dei riti, a una certa 
creatività nelle celebrazioni che ha provocato situazioni disparate: li­
turgie spontaneistiche che rifiutano testi precostituiti, riti stabili. Ecco 
che proprio per questo la Costituzione deve trovare la giusta interpre­
tazione ancora in tanti punti.

Ci sentiamo veramente comunità liturgica? Possiamo affermare di 
appartenere ad una comunità parrocchiale, pur non prendendo parte 
alla vita liturgica? In questo caso la nostra appartenenza è autentica? Ci 
accorgiamo che portiamo avanti la nostra vita liturgica con criteri priva­
tistici? Questi, è vero, possono sempre suggerire cose buone; ma biso­
gna salvare sempre due atteggiamenti fondamentali: una comunità che 
non si incardina nell’esperienza liturgica, nell’ascolto comune della Pa­
rola di Dio, nella celebrazione dell’Eucaristia, nell’ispirazione comune 
della Liturgia per la carità, difficilmente è comunità. E’ questo uno dei 
tanti motivi per cui spesso le comunità non crescono, ristagnano e quasi 
impongono ai membri di ricercare altrove una integrazione per la pro­
pria vita cristiana.

Su questo punto è nostro dovere interrogarci: che cosa ho fatto per 
far sì che l’omelia, nella celebrazione eucaristica, avesse quel contenuto, 
quel tono necessario per essere veramente un momento di profonda as­
similazione misterica del sacramento e delle verità della fede? E ancora: 



1

32

fino a che punto sono state realizzate le istanze della « Sacrosanctum 
Concilium » che vuole protagonisti dell’avvenimento liturgico tutti i cre­
denti? Infatti l’azione liturgica è la più adatta per dare alle diverse vo­
cazioni cristiane — sacerdotali, diaconali, laicali — la giusta qualità spi­
rituale ed ecclesiale. Sappiamo che oggi il rapporto clero-laicato è dei più 
problematici e conosce tutte le ambiguità del discorso sociologico, de­
mocratico. Ora tale rapporto nell’azione liturgica si capisce e si vive 
meglio; e anche la diversità delle vocazioni laicali trova, in questa sua un­
zione spirituale, la sua dimensione cristiana. La partecipazione attiva al­
la vita della Chiesa deve nascere di lì; nessuno nella comunità cristiana 
può essere una presenza che non ha alcun significato; un cristiano, pro­
prio perché è testimone e confessore di Cristo, deve sempre avere un 
significato; ed è proprio l’avvenimento liturgico che offre spazio, ispi­
razione, grazia a tale significazione.



33

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA'

Commissione Episcopale per la famigliaTerritorio e lavoro a servizio della vita
1. La vita dell’uomo è in gioco tutti i giorni, fin dal suo concepimento. 

Per questo, ogni persona retta deve mettersi decisamente al servizio della 
vita! Quando l’uomo si impegna ad accogliere la vita e a promuoverne la 
qualità, agisce in modo corrispondente alle sue aspirazioni fondamentali 
e in conformità con il progetto di Dio, « Signore e amante della vita » 
(Sap 11, 26).

Le Chiese in Italia, ogni anno, la prima domenica di febbraio, cele­
brano la « Giornata per la vita ». Esse intendono in tal modo richiamare 
il dovere di tenersi sempre disponibili ad accogliere, difendere, sostenere 
e migliorare la vita.

Gli uomini più fortunati vengono alla luce in una famiglia unita, in 
una casa accogliente, tra persone in amorevole attesa. Incontrano nel loro 
territorio un ambiente ospitale. Ma queste condizioni non sono concesse 
a tutti. Non pochi bambini si trovano in una situazione come quella toc­
cata a Gesù: Sua Madre l’ha partorito in una grotta perché « non c’era 
posto per loro nella locanda » (Le 2, 17). Altri sono rifiutati dagli stessi 
genitori. Non sono accolti neppure da chi li ha concepiti.

In Italia l’applicazione della legge 194 ha aggravato la piaga sociale 
dell’aborto. Siamo passati da un aborto ogni sei nati vivi (1978) ad uno 
ogni tre nati vivi (1980). E la situazione va peggiorando, mentre non sono 
cessati gli aborti clandestini.

E’ nostro dovere di Vescovi condannare, in nome di Dio, le interruzioni 
volontarie della maternità e denunciare il grave fenomeno della caduta 
in verticale delle nascite. Purtroppo 1’« abominevole delitto » sembra es­
sere accettato dalla mentalità e dal costume delle masse. Spesso si usa 
l’aborto come il contraccettivo più sicuro. Una cultura e una prassi di 
morte dilatano la terribile strage; e inducono un atteggiamento passivo 
di fronte alle proporzioni spaventose, che il fenomeno sta assumendo.

2. Indispensabili all’accoglienza e alla promozione della vita sono « la 
acqua, il pane, il vestito e una casa che serva da riparo » — dice la Bibbia 
(Sir 29, 28). Oggi, per molti uomini, i problemi del lavoro e della casa 
sono veramente cruciali.

Senza una casa non si può formare una famiglia: né mettere al mondo 



34

dei figli; né condurre un’esistenza pienamente umana. Nella Valle del 
Belice il Papa ha detto parole forti contro la carenza di alloggi, che 
affligge non solo la Sicilia, ma molte regioni d’Italia, in primo luogo quelle 
colpite dal terremoto: « Permane tuttora particolarmente grave il pro­
blema della casa: molte famiglie vivono ancora nelle baracche, soppor­
tando il peso di sì precario stato di cose, indegno di persone civili. Come 
non levare la voce per denunciare l’innaturale perdurare di una situa­
zione tanto penosa? La casa è esigenza primaria e fondamentale per 
l’uomo: in essa fioriscono gli affetti familiari, si educano i figli e si godono 
i frutti del proprio lavoro » (L’Osservatore Romano, 21 novembre 1982).

La speculazione ha creato enormi agglomerati periferici, composti so­
prattutto di mini-appartamenti, dentro i quali a mala pena si può acco­
gliere un figlio e da cui per forza bisogna estromettere gli anziani. Nei 
quartieri dormitorio non c’è un lembo di verde; non un cortile per il gioco; 
non un ambiente per incontrarsi. La distanza dai luoghi di lavoro e di 
studio costringe a vivere separati, quasi per l’intera giornata e a perdere 
ore nei viaggi. L’emarginazione e l’isolamento rattristano 1’esistenza dei 
bambini, degli anziani e delle giovani coppie, specialmente se sono immi­
grate. E i giovani si trovano esposti alle tentazioni della violenza, della 
droga e dell’immoralità.

La sete del profitto ha prodotto l’accaparramento delle aree, gli appar­
tamenti di lusso, la doppia abitazione e gli alloggi sfitti. Il giudizio della 
Parola di Dio su questi fatti è durissimo: « Guai a voi che aggiungete 
casa a casa, unite campo a campo e così restate soli ad abitare il paese. 
Ho udito con gli orecchi il Signore degli eserciti: certo molti palazzi 
diventeranno una desolazione: grandi e belli, saranno senza abitanti » 
(Is 5, 8-9). Spesso la folle bramosia del denaro e del potere fa del territorio 
un luogo di intimidazione e di omertà, di agguati e di delitti; imperver­
sano fenomeni aberranti, come il partito armato, la mafia e la camorra. 
Le famiglie sbarrano la porta per paura e per egoismo. Vogliono difendere 
la propria tranquillità e assicurarsi condizioni di agiatezza. Così dimi­
nuisce la solidarietà sociale; non si radica il senso della appartenenza alla 
comunità; non nasce il gusto della partecipazione alla promozione inte­
grale della vita.

Sul territorio, anche i servizi e le strutture sociali, già insufficienti per 
numero, programmi e funzionalità, spesso vengono gestiti più per raffor­
zare l’egemonia delle parti politiche al potere, che per rispondere alle esi­
genze reali dei cittadini.

Tutti questi fenomeni gravano soprattutto sui più deboli; creano nuove 
forme di povertà e di emarginazione; e incutono la paura di vivere e di 
trasmettere la vita.



I

35

3. Per procurarsi il pane, il vestito, la casa e gli elementi indispensa­
bili ad accogliere i figli e a promuovere la qualità della vita, è necessario 
un salario. « Il salario del giusto è per la vita » — dice il libro dei Pro­
verbi (10, 16). Anche Giovanni Paolo II insegna: « Il lavoro è il fonda­
mento su cui si forma la vita familiare, la quale è un diritto naturale e 
una vocazione dell’uomo... 11 lavoro è, in certo modo, la condizione per 
rendere possibile la fondazione di una famiglia, perché questa esige i 
mezzi di sussistenza, che in via normale l’uomo acquista mediante il 
lavoro. Lavoro e laboriosità condizionano anche tutto il processo di edu­
cazione nella famiglia » (Laborem exercens, 10).

Oggi, però, una grave crisi economica minaccia i lavoratori. In molte 
regioni trovare « un’occupazione adatta per tutti i soggetti che ne sono 
capaci » diventa quasi impossibile. La disoccupazione, « la quale è in ogni 
caso un male », in questa congiuntura rischia di « diventare una vera 
calamità sociale... Soprattutto per i giovani, i quali dopo essersi preparati 
mediante un’appropriata formazione culturale, tecnica e professionale... 
vedono penosamente frustrate la loro volontà di lavorare e la loro dispo­
nibilità ad assumersi la propria responsabilità per lo sviluppo sociale ed 
economico della comunità » (Laborem exercens, 18). E non avendo mezzi, 
non possono formarsi una famiglia e neppure realizzare serenamente la 
loro vocazione alla paternità e alla maternità.

Nonostante le conquiste del movimento dei lavoratori, oggi « vari si­
stemi ideologici o di potere, come anche nuove relazioni, sorte ai diversi 
livelli della convivenza umana, hanno lasciato persistere ingiustizie fla­
granti, o ne hanno create di nuove » (Laborem exercens, 10).

Di esse soffre in modo particolare la donna, che nella qualità, negli 
orari e nei ritmi di lavoro incontra i maggiori ostacoli all’esercizio della 
sua missione materna e familiare. Anche l’esasperata razionalizzazione 
dei processi di produzione fa perdere al lavoratore il senso e il valore della 
sua attività. Il lavoro gli diventa una fatica senza scopo, quasi uno spreco 
di energia e di materiali. Cadono il gusto della professione e la coscienza 
della propria responsabilità; si diffondono il disimpegno e l’assenteismo; 
aumentano le insofferenze e le tensioni; e diviene più facile lo scatenarsi 
della conflittualità.

Questo diffuso malessere si ripercuote immediatamente anche sulla 
vita familiare. Più che incoraggiati ad impegnarsi per la vita, si è spinti 
a cercare evasioni alienanti.

4. Nella « Giornata per la vita » noi Vescovi rivolgiamo un appello 
pressante, anzitutto alle nostre Chiese. Esse si riuniscono per ascoltare 
la « Parola della vita » e per mangiare il « Pane della vita ». L’Eucaristia 
degnamente celebrata dia loro la capacità di tradurre con coerenza nei 
fatti l’amore ricevuto nel sacramento della Pasqua del Signore. Si sfor­



36

zino, dunque, di essere comunità in comunione. E come vera espressione 
locale del Popolo di Dio, con la potenza mite dell’amore, siano presenti 
nella società civile; esercitino il loro servizio concreto, sistematico, perma­
nente a favore della vita nascente e della qualità della vita. Con i gesti 
pacifici della solidarietà umana e cristiana risveglino una mentalità e un 
costume decisamente opposti all’aborto, all’emarginazione degli ultimi e 
a tutte le espressioni della cultura di violenza e di morte, diffuse nella 
società dei consumi.

Nessun focolare cristiano sia vittima dell’egoismo e della paura. Come 
vera Chiesa domestica, ogni famiglia accolga generosamente la vita na­
scente; si apra affettuosamente verso i bambini abbandonati, verso gli 
handicappati e le loro famiglie; si tenga disponibile a soccorrere e a con­
fortare, per quanto possibile, i poveri e i malati. Le famiglie ascoltino, 
infine, l’esortazione di Giovanni Paolo IL sostenute dalla comunità eccle­
siale, con la quale celebrano l’Eucaristia, prendano piena consapevolezza 
della loro chiamata « ad esprimersi anche in forma di intervento politico »; 
crescano « nella coscienza di essere protagoniste della cosiddetta politica 
familiare ». E per essere in grado di « assumersi la responsabilità di tra­
sformare la società » si uniscano e agiscano insieme, anche costituendo 
associazioni libere (cfr. Familiaris consortio, 44).

Con la luce della « Parola della vita » e la forza del « Pane della vita », 
la « Giornata » assuma il significato di un gesto profetico. Guidi a vedere 
la realtà; spinga a giudicare le situazioni che ostacolano l’accoglienza e la 
promozione della vita; induca ad agire risolutamente, con programmi pre­
cisi e concreti. L’impegno serio dei cristiani incontrerà il consenso di tutti 
gli uomini onesti; e anche, siamo certi, quello dei governanti.

Ad essi e a tutti coloro che hanno responsabilità pubbliche, noi Vescovi 
sentiamo di dover chiedere in nome di Dio che traducano nei fatti almeno 
le solenni enunciazioni che l’inaccettabile legge 194 pone a tutela dei 
diritti della vita nascente. Facciamo voti perché la loro azione sia per la 
vita e non per la morte; perché si possa garantire un alloggio conveniente 
anche a chi ne è privo; perché sul territorio sorgano le strutture e nascano 
le iniziative che rendano la vita umana sempre più umana; perché con 
il concorso di tutte le parti sociali sia garantito un lavoro adatto a tutti i 
soggetti che ne sono capaci, e specialmente ai giovani.

Roma, 11 gennaio 1983

La Commissione Episcopale per la famiglia



37

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Dimissioni

THEY don Enea Teofilo, nato a Mezzano Superiore (PR) il 9-1-1923, ordinato 
sacerdote il 13-3-1948, si è dimesso, per motivi di salute, dall’ufficio di assistente 
religioso nella Casa di Riposo Geriatrica « Carlo Alberto » in Torino.

Le dimissioni sono state accettate dal Cardinale Arcivescovo con decorrenza 
a partire dal 14 gennaio 1983.

In pari data don They è stato autorizzato a trasferirsi nell’arcidiocesi di 
Trento.

Indirizzo: 38100 Trento - via A. De Gasperi n. 45.

Termine dell’ufficio di vicario cooperatore

CECCONI p. Artisio, I.M.C., nato a Castions di Strada (UD) il 21-9-1915, 
ordinato sacerdote il 23-6-1940, destinato dai suoi superiori ad altro incarico, 
ha cessato l’ufficio di vicario cooperatore nella parrocchia di Maria SS. Regina 
delle Missioni in Torino.

Trasferimento di parroco

TOMEI p. Ernesto, I.M.C., nato a Vico nel Lazio (FR) il 5-10-1928, ordinato 
sacerdote il 9-4-1955, destinato dai suoi superiori ad altro incarico, ha cessato 
l’ufficio di parroco della parrocchia di Maria SS. Regina delle Missioni in Torino 
in data 10 gennaio 1983.

Nomine

Peyron p. Francesco, I.M.C., nato a Torino il 19-9-1938, ordinato sacerdote 
il 17-12-1966, è stato nominato, in data 10 gennaio 1983, parroco della parroc­
chia di Maria SS. Regina delle Missioni: 10138 Torino - via Cialdini n. 20, tei. 
44 15 68.

SADDI don Sergio, S.D.B., nato ad Iglesias (CA) 1’8-9-1936, ordinato sa­
cerdote il 25-7-1971, è stato nominato, in data 13 gennaio 1983, vicario eco­
nomo della parrocchia di S. Pietro in Vincoli in Polonghera (CN).

SARTI p. Angelo, O.M.V., nato a Codena di Carrara (MS), il 5-11-1919, 
ordinato sacerdote il 3-6-1944, è stato nominato, in data 24 gennaio 1983, vica­
rio cooperatore nella parrocchia di Nostra Signora Regina della Pace: 10154 To­
rino - via Malone n. 19, tei. 274 38 16.



38

Consiglio episcopale

Il Cardinale Arcivescovo, in data 29 gennaio 1983, visti i risultati della de­
signazione fatta dal Consiglio presbiteriale nella riunione del 26-1-1983, ha chia­
mato i tre primi sacerdoti eletti dai confratelli:

CAVAGLIA’ can. Felice, nato a Chieri il 28-12-1925, ordinato sacerdote 
il 26-6-1949;

BOARINO don Sergio, nato a Bra (CN) il 12-5-1942, ordinato sacerdote il 
26-6-1966;

COCCOLO don Giovanni, nato a Cumiana il 24-8-1928, ordinato sacerdote 
il 29-6-1951
a far parte del Consiglio episcopale, per i provvedimenti riguardanti le persone, 
come rappresentanti del Consiglio presbiteriale, per il periodo del mandato del 
medesimo Consiglio presbiteriale: triennio 1982-1985.

Consiglio presbiteriale

BERRUTO don Dario, nato a Gassino Torinese il 16-3-1936, ordinato sacer­
dote il 12-4-1975, in data 8 dicembre 1982, è stato nominato dal Cardinale 
Arcivescovo segretario del Consiglio presbiteriale per il triennio 1982 novembre 
1985, in seguito a regolare elezione.

Sono membri della segreteria del Consiglio presbiteriale, per il medesimo 
triennio, in seguito ad elezione ed accettazione del mandato:

AVATANEO don Giacomo, nato a Poirino 1’8-11-1939, ordinato sacerdote 
il 29-6-1963;

CAVAGLIA’ can. Felice, nato a Chieri il 28-12-1825, ordinato sacerdote il 
26-6-1949;

FIANDINO don Guido, nato a Savigliano (CN) il 12-1-1941, ordinato sa­
cerdote il 28-6-1964;

FILIPPI don Mario, S.D.B., nato a Carré (VI) il 10-4-1937, ordinato sacer­
dote il 18-3-1964;

FORNERO don Giovanni, nato a Vigone il 29-3-1946, ordinato sacerdote 
il 30-9-1972;

SAVARINO don Renzo, nato a Collegno il 20-2-1935, ordinato sacerdote 
il 28-6-1959.

Sacerdoti extradiocesani in diocesi

I sacerdoti di seguito elencati, con il consenso dei loro rispettivi Vescovi, 
sono stati autorizzati al servizio ministeriale nell’arcidiocesi di Torino:

LINGUA don Antonio — del clero diocesano di Saluzzo — nato a Pagno 
(CN) il 13-10-1910, ordinato sacerdote il 29-6-1933.

Indirizzo: Casa del Clero « G. M. Boccardo », 10060 Pancalieri - via Roma 
n. 9, tei. 973 42 73.



39

OBERTINO don Giovanni — del clero diocesano di Ivrea — nato a To­
rino il 26-4-1914, ordinato sacerdote il 17-7-1938.

Indirizzo: Casa di riposo « Castello S. Cuore », 10087 Valperga, tei. (0124) 
61 71 32.

OLIVERO don Giovanni — del clero diocesano di Saluzzo — nato ad Ac- 
ceglio (CN) il 29-10-1906, ordinato sacerdote il 29-6-1933.

Indirizzo: Casa del Clero « G. M. Boccardo », 10060 Pancalieri - via Roma 
n. 9, tei. 973 42 73.

RESTAGNO don Corrado — del clero diocesano di Mondovì — nato a Mon- 
dovì (CN) il 10-5-1948, ordinato sacerdote il 30-9-1979.

Indirizzo: Seminario Regionale Vocazioni Adulte, 10122 Torino - via XX 
Settembre n. 83, tei. 53 93 92.

SIGNORILE don Serafino — del clero diocesano di Saluzzo — nato a Ver- 
zuolo (CN) il 10-11-1927, ordinato sacerdote il 5-11-1950.

Indirizzo: Casa del Clero « G. M. Boccardo », 10060 Pancalieri - via Roma 
n. 9, tel. 973 42 73.

Istituto delle Rosine - Torino

Il Cardinale Arcivescovo con decreto in data 15 gennaio 1983 — a norma 
dello Statuto dell’Ente — ha confermato, per il sessennio 1983-1988, Madre Di­
rettrice Primaria dell’Istituto delle Rosine con sede in Torino - via delle Rosine 
n. 9, la dott.ssa Irma Monticone.

Dedicazione di chiese al culto e costituzione di Centri religioso-pastorali

— Chiesa di Gesù Cristo Signore
10148 Torino - via Scaloja n. 8/1, tel. 220 17 84
Il Cardinale Arcivescovo, in data 9 gennaio 1983, ha dedicato al culto detta 

chiesa e l’ha costituita, con gli annessi locali, Centro religioso-pastorale nel ter­
ritorio della parrocchia di S. Giuseppe Lavoratore in Torino.

— Chiesa di S. Giacomo Apostolo
10095 Grugliasco - zona Fabbrichetta, via Galimberti n. 67, tei. 78 62 69
Il Cardinale Arcivescovo, in data 30 gennaio 1983, ha dedicato al culto detta 

chiesa e l’ha costituita, con gli annessi locali, Centro religioso-pastorale nel ter­
ritorio della parrocchia di S. Cassiano Martire in Grugliasco.

Riconoscimento agli effetti civili

— Chiesa parrocchiale Beata Vergine Assunta in Torino-Lingotto
Con D.P.R. dell'11 ottobre 1982, n. 957, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 4-1-1983, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa parrocchiale Beata Vergine Assunta in Torino-Lingotto.



40

— Chiesa parrocchiale Maria Madre di Misericordia in Torino
Con D.P.R. dell’l 1 ottobre 1982, n. 1031, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 27-1-1983, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa parrocchiale Maria Madre di Misericordia in Torino.

— Chiesa dell’Immacolata Concezione in Rivalta di Torino - regione Indesit
Con D.P.R. del 28 ottobre 1982, n. 1014, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 

del 25-1-1983, è stata riconosciuta agli effetti civili la personalità giuridica della 
chiesa Immacolata Concezione sita in Rivalta di Torino - regione Indesit, nel 
territorio della parrocchia di S. Giovanni Battista in Orbassano.

Cambio indirizzi e numeri telefonici

COTTINO mons. Jose ha trasferito la sua abitazione dalla Casa del Clero 
annessa al Santuario della Consolata, alla Casa del Clero « S. Pio X »: 10135 
Torino - corso Corsica n. 154, tei. 61 60 31.

PILOTTI don Ercole, già assistente religioso presso l’Ospedale Psichiatrico 
di Grugliasco, lasciato l’ufficio per raggiunti limiti di età, abita attualmente in: 
10044 Pianezza - via S. Gillio n. 47, tei. 967 56 96.

La parrocchia di S. Giorgio Martire in Caselette ed il parroco, sacerdote Ber­
tino Dante, hanno il numero telefonico 968 82 25 in sostituzione del n. 967 82 25.

Sacerdoti defunti

AMERANO teol. Agostino. E’ morto il giorno 15 gennaio 1983, alle soglie 
degli 86 anni, presso la casa del Clero « G. M. Boccardo » in Pancalieri.

Nato a None il 26 gennaio 1897, era stato ordinato sacerdote il 29 giugno 
1924.

Esercitò il ministero di vicario cooperatore nelle parrocchie di S. Nicolao in 
Coassolo Torinese, dei Santi Bartolomeo Ap. e Desiderio M. in Vinovo, di S. 
Lorenzo M. in Giaveno, di S. Pietro in Vincoli in Torino-Cavoretto, dove fu 
anche vicario economo.

Nel 1942 fu nominato parroco della nuova parrocchia di Nostra Signora del 
Sacro Cuore in Caselle Torinese - Fraz. Mappano. Per ventinove anni si dedicò 
con coraggio e amore al servizio dei mappanesi, incurante delle fatiche e dei sa­
crifìci. Tra le opere da lui realizzate a Mappano è da ricordare la costruzione 
della scuola materna, inaugurata nel 1955.

Dopo aver rinunciato alla parrocchia nel 1971, continuò ad abitare a Map­
pano prestando una valida collaborazione pastorale al nuovo parroco. Già sof­
ferente di salute, si ritirò nel novembre 1982 presso la Casa del Clero « G. M. 
Boccardo » di Pancalieri.

La sua salma riposa nel cimitero di None.



41

PRINZIO don Carlo. E’ morto il giorno 11 gennaio 1983, all’età di 68 anni, 
in seguito ad incidente.

Nato a Torino il 10 settembre 1914, era stato ordinato sacerdote il 29 giu­
gno 1939.

Esercitò il ministero sacerdotale dapprima nella parrocchia di S. Michele 
Arcangelo in Lemie, dove fu vicario cooperatore dal 1940 al 1943 e parroco 
dal 1943 al 1957; poi nella parrocchia di S. Pietro in Vincoli in Polonghera 
(CN), dove fu parroco dal 1957 fino alla morte.

Sacerdote zelante e dalla forte carica umana, suscitò attorno a sé simpatia 
e cordialità, le quali si concretizzarono da parte dei parrocchiani in affetto e 
comprensione che gli resero meno pesante la sofferenza procuratagli dalla mal­
ferma salute.

La sua salma riposa nel cimitero di Polonghera (CN).



42

UFFICIO AMMINISTRATIVO

DICHIARAZIONE I.V.A. 1982

Il 5 marzo p.v. scade, come di consueto, il termine per la presentazione 
agli Uffici provinciali IVA della « Dichiarazione annuale IVA per il 1982 • - 
Mod. 11 nei vari tipi a seconda dei contribuenti; nei nostri casi per lo 
più « contribuenti trimestrali, con volume d’affari non superiore a L. 480 
milioni ».

A tale adempimento, come già noto, sono tenuti i titolari di qualsivoglia 
« attività — cosiddetta — commerciale » gestita in proprio o da enti, e 
come tale soggetta alla normativa dell’IVA (D.P.R. n. 633/1972 e successive 
modificazioni) o che abbiano dichiarato la « cessazione di attività » nel 
corso del 1982.

Si rammenta l’obbligo della compilazione, quando tenuti, dell'elenco 
clienti e fornitori (art. 29 del citato D.P.R.) sui modelli approvati, che 
saranno però da allegarsi unicamente per le categorie di contribuenti indi­
cati dal D.M. del 23-12-1982.

Il contribuente che abbia operazioni esenti .da imposta ai sensi dell’art. 
10 potrà poi optare per la dispensa da alcuni adempimenti di cui all'art. 
36 bis sempre del D.P.R. 633 a decorrere dall’anno in corso indicandolo 
appunto nella dichiarazione al rigo 10.

Con riferimento alle prossime scadenze fiscali si fa cenno fin d'ora 
alla probabile INVIM straordinaria per gli immobili di proprietà degli enti 
disposta dal D.L. 30-12-1982 n. 953 attualmente in fase di conversione in 
legge, che avrebbe come scadenza il 31 marzo p.v.: ci si riserva di ulte­
riori precisazioni non appena si avrà la conversione in legge ed il relativo 
testo definitivo.



43

UFFICIO LITURGICO

La riforma liturgica a venti anni dal Concilio

La periodica « Giornata sacerdotale » che si è tenuta a Villa Lascaris 
di Pianezza mercoledì 19 gennaio 1983 ha avuto per tema « La riforma li­
turgica a venti anni dal Concilio ». Padre Eugenio Costa jr ha esposto i ri­
sultati della ricerca promossa dalla Conferenza Episcopale Italiana su 
« La situazione della liturgia in Italia », con particolare riferimento alla 
diocesi di Torino. Don Domenico Mosso ha poi richiamato l’attenzione sul­
la situazione, i problemi e le prospettive della messa domenicale.

Terminate le relazioni vi è stato spazio per una conversazione dei pre­
senti, seguita da un intervento conclusivo del Cardinale Arcivescovo.

LA SITUAZIONE DELLA LITURGIA 
IN ITALIA E A TORINO

Finalità e modalità di una ricerca
1. Opinioni religiose e atteggiamenti di preghiera
2. La celebrazione eucaristica
3. I sacramenti dell'iniziazione cristiana
4. Il sacramento della penitenza
5. La Liturgia delle Ore
Alcuni rilievi conclusivi

Finalità e modalità di una ricerca

Con l'intento di rilanciare una corretta attuazione della riforma liturgica 
promossa dal Concilio Vaticano II, nel 1980 la Commissione episcopale 
per la liturgia affidò all 'Istituto di liturgia pastorale « Santa Giustina » di 
Padova una ricerca per meglio conoscere « La situazione della liturgia in 
Italia ».

La ricerca, condotta in collaborazione con il Centro studi e 
documentazione della diocesi di Vicenza, venne effettuata nell’au­
tunno 1981. Si articolava in quattro piste:



44

1) un sondaggio — mediante la somministrazione di un que­
stionario prevalentemente di opinione — su un campione (scelto 
con criteri statistici) della popolazione italiana (12.600 persone, 
credenti e non credenti, praticanti e non praticanti, reperite con 
metodo statistico sugli elenchi elettorali);

2) un rilevamento — mediante un questionario specificamente 
fattuale — nelle 180 parrocchie in cui si svolse il sondaggio-cam­
pione;

3) una indagine sulla funzionalità dei 272 Uffici liturgici dio­
cesani;

4) una richiesta di pareri a una quarantina di esperti in campo 
liturgico.

Al sondaggio di opinione vennero interessate 10 parrocchie per ognuna 
delle seguenti 18 diocesi (tra parentesi è riportata la percentuale di que­
stionari validi rispetto ai 700 questionari somministrati in ogni diocesi):

— per il nord: Torino (50%), Lodi (66%), Como (67%), Trento (82%), 
Brescia (76%), Parma (65%), Forlì (48%);

— per il centro: Montecassino (73%), Pisa (54%), Nuoro (71%), lesi 
(60%), Nepi-Sutri (64%);

— per il sud: Cefalù (72%), Bari (76%), Reggio Calabria (76%), Saler­
no (58%), Cerreto Sannita (65%), Agrigento (68%).

Nella diocesi di Torino il Centro studi e documentazione ha 
scelto queste parrocchie:

— in Torino: Crocetta, La Pentecoste, San Francesco da Paola, 
San Giuseppe Lavoratore, San Michele Arcangelo, Sant'Agnese;

— fuori Torino: Chieri-Santa Maria della Scala, Cumiana-Santa 
Maria della Motta, Nichelino-Santissima Trinità, Rivoli-San Giovan­
ni Bosco.

Le diocesi di Trento (82%) — con Brescia (76%), Bari (76%) e 
Reggio Calabria (76%) — sono state quelle dalle quali è ritornato 
il maggior numero di questionari validi, mentre il minor numero 
è ritornato dalle diocesi di Torino (50%) e Forlì (48%).

Il fatto che la diocesi di Torino abbia risposto con solo 351 que­
stionari validi su 700 consegnati fa già sorgere un interrogativo: 
il 50% della popolazione torinese è indifferente alle questioni re­
ligiose o sono ipotizzabili altre motivazioni (trascuratezza, difficol­
tà a leggere e scrivere, scarsa familiarità con i questionari)? Que­
sto dato va comunque sempre tenuto presente quando ci si rife­
risce alle risposte pervenute dalla diocesi di Torino.



45

Il questionario conteneva 50 domande, con la possibilità di contrasse­
gnare la propria risposta fra le diverse risposte prefissate. Le domande 
riguardavano:

— le opinioni religiose e l’atteggiamento di preghiera (11);
— l’Eucaristia e altri aspetti della vita religiosa (17);
— i sacramenti dell’iniziazione cristiana (10);
— il sacramento della penitenza (5);
— dati generali: stato civile, età, sesso, studi e professione (7).

Come si vede, non potendo spaziare in tutti i settori e gli 
aspetti della vita liturgica, si è scelto di centrare la ricerca su 
quattro momenti significativi:

1) la celebrazione domenicale deH'Eucaristia (per l’importanza 
e la centralità Che ha nella vita cristiana);

2) l’iniziazione cristiana (per vedere il grado di assimilazione 
di un capitolo della riforma liturgica organicamente strutturato);

3) il sacramento della riconciliazione (per il momento di crisi 
che notoriamente sta attraversando);

4) la celebrazione della Liturgia delle Ore (perché ritenuta in­
dice di promozionalità).

Di questa ricerca viene data relazione basandosi sulle seguenti fonti: 
— le due comunicazioni del coordinatore della ricerca, don Valentino 

Grolla, alla XX Assemblea generale della C.E.I. (26-30 aprile 1982) e al 
// Convegno dei direttori degli Uffici liturgici diocesani (25-28 ottobre 1982);

— i tabulati forniti dal Centro studi e documentazione della diocesi di 
Vicenza.

Le percentuali riportate tra parentesi e in corsivo si riferiscono alla 
diocesi di Torino, le altre al campione nazionale.

1. Opinioni religiose e atteggiamenti di preghiera

Il 92% (89%) degli intervistati si considera cattolico. Il 78% (75%) 
afferma di credere che esista certamente un essere superiore e il 79% 
(72%) che l’uomo Gesù è vero Dio. Il 60% (58%) pensa che ci sia qualcosa 
dopo la morte e il 40% (32%) crede nell’esistenza dell’inferno. Il 78% 
(67%) ritiene che nel l'Eucaristia è presente Gesù Cristo con il suo Corpo 
e il 44% (35%) crede nell'infallibilità del Papa in materia di fede. Il 37% 
(38%) giudica la propria istruzione religiosa buona, ma da approfondire: 
per questo sarebbe favorevole nel 55% (54%) dei casi a conferenze o di­
battiti su temi religiosi e nel 50% (50%) a corsi di teologia.



46

Il 34% (31%) prega ogni giorno, il 38% (34%) qualche volta. Chi prega 
lo fa da solo nel 61% (53%) dei casi, con la famiglia nell’8% (6%). Il 
56% (43%) degli intervistati prega con formule imparate a memoria, il 
48% (46%) con pensieri e parole proprie, il 6% (5%) con Salmi e brani 
della Bibbia (per esempio, le Lodi).

Il 48% (42%) afferma di andare a messa « normalmente » tutte le do­
meniche. Questa percentuale, che appare eccessiva, si può attribuire a 
due fattori. Il primo deriva dalla tendenza di molte persone a ritenersi 
« normalmente » praticanti anche se questa pratica è piuttosto saltuaria 
e occasionale. Il secondo riguarda il fatto che, probabilmente, hanno com­
pilato il questionario soprattutto coloro che appartengono alla parte più 
praticante della popolazione. Il rilevamento (non a campione, ma a tap­
peto, e quindi più attendibile) effettuato nel 1972-74 nella città di Torino 
dava una percentuale di « messalizzanti » intorno al 14% della popolazione. 
Non sembra che le presenze alla messa festiva siano aumentate nel frat­
tempo, anche se la percentuale del 14% va certamente maggiorata per i 
Comuni rurali mentre, probabilmente, va abbassata per i Comuni della 
Prima Cintura torinese.

Le opinioni religiose registrano una certa variante in quelli 
che affermano di andare a messa tutte le domeniche: il 91% crede 
che l’uomo Gesù è vero Dio, 1’86% crede che senza dubbio esista 
un essere superiore, il 74% crede che ci sia qualcosa dopo la 
morte, il 72% prega spesso ma da solo, il 51% crede nell’esisten­
za dell’inferno, l’8% prega spesso con la famiglia. Queste percen­
tuali inducono a ritenere che esista un largo margine di « messa­
lizzanti » bisognosi ancora di evangelizzazione « primaria ».

Altre affermazioni degli intervistati (pur tenendo conto che rappresen­
tano probabilmente i più praticanti) sono di notevole interesse pastorale. 
Per esempio, il 77% (80%) ritiene che « per ricevere utilmente i sacra­
menti è necessario prepararsi con impegno di conversione e di coerenza 
cristiana ». Tale affermazione sembra dimostrare che gli incontri di questi 
ultimi anni per preparare ai sacramenti sono penetrati nella mentalità di 
una buona parte della gente. Molti, cioè, si aspettano questa preparazione 
e ciò attenua l’impressione che essa venga subita quasi per costrizione. 
Il 65% (56%) afferma che « il battesimo segna l’inizio di una vita nuova 
in Cristo », il 66% (63%) ritiene che « la confessione serve per doman­
dare perdono a Dio e per riconciliarsi con Dio e i fratelli ». Circa due terzi 
della popolazione hanno cioè una corretta visione del battesimo e della 
confessione. Solo un terzo, invece, ha una esatta nozione della prima 
comunione — intesa come « ammissione alla pienezza di vita di una co­
munità cristiana » dal 26% (32%) degli intervistati — e della cresima — 



47

intesa come « segno di una maggior coerenza cristiana e di servizio nella 
Chiesa e nel mondo » dal 35% (41%) —.

Da uno sguardo d'insieme su queste opinioni religiose (e sui 
conseguenti atteggiamenti di preghiera) si ha l'impressione che 
una buona percentuale della popolazione italiana conservi — al­
meno a livello di nozioni — gli elementi fondamentali della fede 
cristiana appresi nella fanciullezza. Questi elementi fondamentali 
non sembrano essere stati intaccati da altre dottrine sul signifi­
cato e i valori della nostra esistenza. C’è da chiedersi, però, fino 
a che punto queste credenze religiose costituiscano la base di un’ 
autentica fede personale e vissuta o rimangano invece nozioni 
formali e astratte, senza una vera incidenza nella mentalità e nel­
la vita. Appare quindi confermata la necessità di una decisa e am­
pia opera di evangelizzazione che possa sostenere i fedeli nei con­
fronti dei tanti problemi della vita quotidiana.

Un’altra caratteristica viene rivelata dalla presente ricerca: circa un 
decimo degli intervistati dichiara di appartenere a un qualche « gruppo ec­
clesiale » (gruppi del Vangelo, gruppi familiari, altri gruppi religiosi orga­
nizzati o spontanei). Se l’impegno a lavorare insieme ad altri cristiani in 
qualche gruppo costituisce nelle parrocchie una delle poche forme per 
uscire dell'anonimato « ecclesiale », si potrebbe vedere in questa manca­
ta partecipazione un certo sintomo di individualismo. Allo stesso modo si 
potrebbe riscontrare un sintomo di individualismo anche nel fatto che solo 
l’8% di coloro che vanno a messa tutte le domeniche prega in comune con 
i propri familiari. Gli stessi coniugati, che affermano di pregare spesso, lo 
fanno con il coniuge solo nel 3% dei casi. Un tale individualismo costi­
tuisce certamente il maggior ostacolo per la liturgia, che non può essere 
vissuta autenticamente se non sulla base di una chiara coscienza di ap­
partenere alla Chiesa, comunità di fratelli. Né i riti più perfetti, né le chie­
se più accoglienti, né i canti più éccellenti possono supplire all'assenza 
di questa base.

2. La celebrazione eucaristica

a) La partecipazione dell'assemblea
La ricerca rivela che l'Eucaristia domenicale pare piuttosto carente 

quanto alla vera partecipazione attiva, con pluralità di ministeri e di fun­
zioni. A parte il difetto persistente della mancanza di puntualità (in quasi 
un quarto delle parrocchie metà delle persone non sono puntuali), l’acco­
glienza non viene curata che nel 7% dei casi. La ministerialità è espres­
sa prevalentemente da ragazzi nel 68% dei casi, da giovani o adulti nel 
57%. Nel 30% delle parrocchie fa ancora tutto il sacerdote. L'impegno 



48

maggiore di chi collabora è per la lettura della Parola di Dio nel 90% dei 
casi, la raccolta dell’elemosina nell’83%, il canto nel 76%, la proclamazio­
ne della preghiera dei fedeli nel 65%, la presentazione delle offerte nel 
42%. Nel 36% delle parrocchie si ha partecipazione per la preparazione 
della celebrazione, nel 6% per la formulazione della preghiera dei fedeli, 
nello 0,6% per la preparazione dell’omelia.

b) La liturgia della Parola

Il grado di comprensione delle Letture bibliche appare quanto mai 
scarso. Per il 64% (69%) degli intervistati la difficoltà deriva dall’igno­
ranza religiosa, per il 62% (66%) dal modo di leggere o dall’argomento, 
per il 56% (59%) dal linguaggio insolito. Tra l’altro, solo il 10% (7%) di­
chiara di leggere la Bibbia sovente e appena il 2% (0,8%) lo fa con i fami­
liari. Sembra cioè che la lettura della Bibbia in italiano durante la messa 
non abbia stimolato i fedeli ad approfondirne lo studio per proprio conto 
e tanto meno meno insieme alla famiglia.

L’omelia, in pratica, è sempre preparata dal solo sacerdote 
(come già si è detto, soltanto nello 0,6% delle parrocchie esiste 
un gruppo per la preparazione dell’omelia). Le omelie durano in 
media fino a 10 minuti nell’11 % dei casi, dai 15 ai 20 minuti nel 
22%, dai 10 ai 15 minuti nel 47%. Pare quindi che i predicatori 
non condividano il parere di chi afferma che una comunicazione 
« unidirezionale », cioè senza interventi degli ascoltatori, non è 
più percepibile oltre i 10 minuti. Il 66% (65%) dei fedeli chiede 
che l’omelia sia un’applicazione del Vangelo alla vita quotidiana e 
all’attualità, il 47% (42%) che sia almeno una spiegazione delle 
Letture bibliche.

La preghiera dei fedeli è fatta invece dal sacerdote nel 72% dei casi 
ed è spesso vanificata da due difetti: la genericità (formulari stampati, 
stereotipi, ecc.) e la mancanza di aderenza alla attualità (intenzioni non 
appositamente preparate, lontane dalla vita umana e cristiana dei parte­
cipanti, ecc.). Per questi motivi circa un terzo degli intervistati le è in­
differente o contrario.

c) La liturgia eucaristica

La scelta delle Preghiere eucaristiche verte nel 93% dei casi sulla III 
e nel 92% sulla II. Sembrano dimenticate la I e la IV, mentre paiono quasi 
sconosciute le due Preghiere della riconciliazione. Le tre Preghiere con i 
fanciulli vengono usate in poco più del 10% delle parrocchie, anche se 
la messa con i fanciulli si celebra nell'80% delle medesime.



49

Circa la comunione, meno della metà dei fedeli sa che la partecipazione 
piena alla messa si realizza con la comunione eucaristica. Un 39% (40%) 
non ha chiaro il significato di « fare la comunione », un 34% (20%) ritiene 
di doversi confessare prima di ogni comunione, un 19% (25%) è condizio­
nato dalla vergogna di muoversi dal proprio posto o dal rispetto umano.

d) Eucaristia e vita
Non sembra che la messa orienti veramente la vita e la missione delle 

comunità parrocchiali: in molti casi la celebrazione ha un carattere solo 
cultuale e ancora precettistico, per cui l'Eucaristia rimane fine a se stessa 
(cfr. Presbyterorum ordinis, 6, sesto capoverso). Confermano questa im­
pressione la scarsa attenzione-comprensione della Parola di Dio, l'omelia 
e la preghiera universale poco attualizzate, l’assenza di preoccupazione 
per le situazioni di bisogno.

Il segno della pace è tuttora considerato da circa un terzo dei fedeli 
un formalismo e da un 13% (16%) una falsità che copre divisioni, mentre 
a un 12% (17%) provoca addirittura disagio.

Gli avvisi vengono ancora dati — sempre solo dal sacerdote — prima 
o dopo l’omelia nel 21% dei casi, invece che al momento del congedo.

Circa l'anno liturgico — vero itinerario di fede per tutti i cristiani — 
nel 40% delle parrocchie non si fa nulla per farne comprendere e vivere 
il significato, nelle altre si fa qualcosa in Avvento e soprattutto in Qua­
resima.

e) La musica e il canto
Per quanto riguarda il canto e la musica, si verificano situazioni con­

trastanti: uno degli esempi è l’uso di canti latini, che riscontra percen­
tuali equivalenti tra persone favorevoli, persone contrarie, persone indif­
ferenti e persone che non sanno rispondere.

Il canto fatto da tutti — nonostante il lamentato e diffuso silenzio dei 
fedeli — gode in generale di un alto favore nel 74% (69%) dei casi. L'organo 
è molto stimato dal 78% (75%) delle persone, mentre il 45% (45%) ap­
prezza anche la chitarra e altri strumenti. Di fatto, i dati rivelano che la 
pratica del canto di tutta l’assemblea supera la metà dei casi, nonostante 
la mancanza di una guida del canto, presente solo nel 26% delle parroc­
chie. Risulta anche che oltre la metà delle parrocchie usa sussidi con il 
testo dei canti, tratti nel 50% dei casi da repertori diocesani o regionali. 
La funzione del coro appare incerta e poco chiara: nel 25% delle parroc­
chie canta da solo, nel 39% guida l’assemblea.

Partendo dalle risposte del questionario, si può provare a de­
lineare un modello di messa cantata:



50

— Alleluia, 95%
— Canto di ingresso e canto di comunione, 93%
— Canto di « offertorio », 91%
— Santo, 78%
— Canto finale, 76%
— Agnello di Dio, 38%.
Atto penitenziale, Gloria, Salmo (o ritornello al Salmo), Anamne­

si e Padre nostro vengono cantati in meno di un terzo delle par­
rocchie. Pressoché mai vengono cantati il Credo, l’invocazione alla 
preghiera universale e l’acclamazione « Tuo è il regno ». I canti 
rituali (eccetto l'Alleluia) risultano piuttosto trascurati, a favore 
di altri canti: ai canti « della messa » si preferiscono canti « duran­
te la messa ».

I canti sono di tipo prevalentemente moderno nell’80% dei casi o di 
tipo corale nel 41%. Il latino viene usato nell’1 % delle parrocchie, più 
che altro per i canti gregoriani.

In circa metà dei casi vengono rispettati i momenti di silenzio du­
rante l’atto penitenziale e dopo la comunione, pochissimo dopo le Let­
ture bibliche e dopo l’omelia.

Paragonando i progetti pastorali con i dati riscontrati si può notare 
che, sul piano rituale, sembrerebbe giustificato un certo ottimismo per 
l'alto uso e la diffusa pratica dei canti e dei repertori, anche se bisogna 
confrontare questi dati con quelli della propria esperienza locale. Sul 
piano culturale-pastorale sembra confermata l’ipotesi di attenersi a un 
pluralismo di proposte conseguente al pluralismo delle situazioni in cui 
si trovano le diverse assemblee quanto a cultura, valutazioni e preferenze.

f) Arte e architettura

La domanda che riguarda gli edifici e gli oggetti per il culto è una sola 
e ha per argomento il modo con cui la gente, percepisce questi edifici e 
oggetti. L’80% (73%) delle persone riceve un’impressione favorevole dal­
l’architettura e dalla decorazione delle chiese, il 53% (43%) dall’uso di 
candeline davanti alla Madonna e ai santi, mentre le cassette per racco­
gliere denaro trovano un 41% (35%) di favorevoli, un 30% (36%) di indif­
ferenti e un 19% (20%) di sfavorevoli. Il 45% (38%) è favorevolmente im­
pressionato dal comportamento delle persone durante le celebrazioni. Si 
dà un buon giudizio circa il decoro delle vesti sacerdotali nell’88% dei 
casi, circa la visibilità dell'altare e del sacerdote nell’85%, circa l’illumi­
nazione nel 75%, circa la pulizia e la comodità di banchi e sedie nel 71%, 
mentre il riscaldamento è ritenuto insufficiente da un terzo degli inter­



51

vistati. Alle porte delle chiese vi sono cartelli con l’orario delle messe 
in più di due terzi dei casi, mentre sono assenti cartelli con l’orario delle 
confessioni neH'82% delle parrocchie.

Dalla ricerca non si sa di più, ma già si arguisce che i fedeli sono 
tutt’altro che indifferenti al luogo delle celebrazioni: considerato di volta 
in volta luogo del silenzio nei momenti di confusione, luogo dell'Incontro 
con Dio e luogo della comunità nell'isolamento urbano, luogo di qualifica­
zione nella congerie di spazi amorfi, luogo « gratuito » rispetto all’organiz­
zazione economica e produttiva.

3. I sacramenti dell’iniziazione cristiana

a) Il concetto di iniziazione
Si ha l’impressione che prevalga ancora un'attenzione ai singoli sa­

cramenti più che alla iniziazione complessiva, di cui il battesimo, la cre­
sima e l’Eucaristia sono tappe o momenti forti. Anche l’evangelizzazione 
pare finalizzata prevalentemente alla preparazione ai sacramenti. Non sem­
bra cioè che sia stato percepito e accolto il concetto di iniziazione come 
catecumenato permanente, come progressivo e graduale inserimento me­
diante la fede nel mistero pasquale di Cristo: annunciato dalla Parola, vis­
suto nella comunità cristiana, celebrato nei segni sacramentali.

Queste impressioni derivano da alcuni indici precisi, segnalati 
dagli Uffici liturgici e dagli esperti in liturgia: il conferimento ge­
neralizzato dei sacramenti senza una seria verifica della fede di 
chi li chiede, la preparazione a carattere prevalentemente catechi­
stico, l’assenza di iniziazione alla preghiera e alla vita liturgica, la 
scarsa partecipazione della famiglia, dei padrini, della comunità a 
sostegno del cammino di fede, la mancanza di una continuità edu­
cativa dopo i singoli sacramenti così da garantire il legame tra 
i diversi momenti della iniziazione. Il vuoto maggiore si riscontra 
dopo il battesimo, per la mancanza di una pastorale postbattesi­
male e familiare. Altro periodo vuoto è spesso quello che va dalla 
prima comunione alla cresima, poiché per molti ragazzi si inter­
rompe il cammino educativo alla fede per riprenderlo solo in oc­
casione del sacramento successivo e poi sospenderlo definitiva­
mente.

b) Preparazione e celebrazione dei singoli sacramenti
Il battesimo è il sacramento che fa più problema. Viene dato presso­

ché a tutti i bambini, anche se quasi un terzo degli intervistati lo porte­
rebbe all’uso di ragione o addirittura all’età adulta. Tuttavia è chiesto 
da tutti i genitori, anche se un terzo dei richiedenti non ha una giusta 



52

motivazione (tradizione da rispettare, non si sa cosa avvenga se il bam­
bino muore, ecc.). Nonostante questo, la preparazione dei genitori nel 65% 
dei casi è limitata a un solo incontro, mentre nel 14% dei casi non si fa 
alcuna preparazione. Questa preparazione è fatta esclusivamente dal sa­
cerdote nel 79% dei casi, aiutato talvolta dalle Religiose nell’8% dei 
casi e da laici nel 14%. Il battesimo, nella quasi metà dei casi, è cele­
brato ogni volta che viene richiesto. Nel 53% dei casi, invece, viene ce­
lebrato alla domenica con scadenze prefissate una o più volte al mese o 
in una celebrazione pomeridiana o durante la messa. Vale la pena rilevare 
che nel 79% dei casi il sacerdote fa tutto da solo: anche le Letture bi­
bliche sono affidate ai genitori o ai padrini in scarsa percentuale.

La confermazione viene conferita tra i 10-11 anni nel 30% delle parroc­
chie, a 12 anni nel 31%, a 13 anni nel 20%, a 14 anni nell’11 %, dopo i 14 
anni nel 4%. La preparazione dura mediamente un anno o più nei due 
terzi delle parrocchie, mentre in un terzo è limitata a qualche mese. In 
circa metà delle parrocchie i genitori sono coinvolti con qualche iniziativa 
durante la preparazione e la cresima è conferita a tutti quelli che si tro­
vano nell’età per riceverla, mentre nell'altra metà delle parrocchie vie­
ne conferita a coloro che ne fanno esplicita richiesta.

La prima comunione tende a essere posticipata: a 8 anni nel 44% delle 
parrocchie, a 9 nel 38%, a 10 nell’11%. Il 25% si affiderebbe alla scelta 
dell’interessato, mostrando così una preferenza per un’età ancora più ma­
tura. La preparazione alla prima comunione si protrae per un anno o più 
nell'83% dei casi. In essa hanno un ruolo notevole i catechisti laici nel 
79% delle parrocchie, le famiglie nel 77%, le Religiose nel 54%. La prepa­
razione, nell’86% dei casi, consiste quasi esclusivamente nella spiegazio­
ne della dottrina cristiana. La celebrazione ha un tono di festa nel 96% 
delle parrocchie, con segni evidenti di partecipazione della comunità nel- 
1’89%. Tuttavia, più della metà delle persone non coglie il vero significato 
della prima comunione e ne sottolinea soltanto gli aspetti sentimentali, 
devozionali, tradizionali (cfr. sopra, capitolo 1, ultime righe del quinto ca­
poverso). Fa difetto l’uso delle Preghiere eucaristiche con i fanciulli, che 
vengono usate solo nel 35% delle messe di prima comunione.

4. Il sacramento della penitenza

a) Come viene inteso
La ricerca ha permesso di rilevare che oltre metà delle persone inter­

vistate riconosce l’esistenza del peccato, mentre il 22% (21%) ritiene che 
non esista o è incerto o non sa e il 23% (25%) non risponde alla domanda.

Il sacramento della penitenza è ritenuto decisamente non necessario 
dal 41% (48%) degli intervistati, mentre il 19% (17%) non sa o non si 



53

pronuncia e il 14% è incerto. Il 28% (19%) ne riconosce invece la neces­
sità. I motivi delle riserve nei confronti della confessione sembrano so­
prattutto due: per il 41% (48%) è Dio che perdona, per cui non ce bisogno 
di mediazione sacramentale; per il 69% (67%) quello che importa è per­
donarsi reciprocamente.

Gli aspetti più graditi della confessione sono, per il 63% (74%), 
il colloquio amichevole con il sacerdote (anche senza sacramento), 
per il 50% (41%) il sentirsi esortati o consigliati, per il 44% (29%) 
il poter dire i propri peccati. Sono invece limitati a un 16% (13%) 
l'interesse per un confronto con la Parola di Dio e a un 17% (20%) 
la ricerca di una penitenza adatta, cioè rispondente alle esigenze 
di conversione.

La confessione è molto legata alla comunione. Infatti la per­
centuale di chi vorrebbe confessarsi prima della messa è del 
61% (56%), di chi lo vorrebbe fare durante la messa è del 34% 
(34%), mentre poco più di un terzo si dichiara favorevole a un 
tempo prestabilito per le confessioni.

Il 79% (77%) rimane favorevole alla confessione individuale fatta in 
modo riservato (prima forma). Il 32% (28%) si mostra favorevole alla 
confessione individuale fatta durante celebrazioni comunitarie (seconda 
forma), mentre circa due terzi si dichiarano incerti, contrari o ignoranti: 
segno evidente che il nuovo rito non è conosciuto o che non è compresa 
la dimensione comunitaria della riconciliazione.

b) Come viene celebrato
Non c’è un tempo prestabilito per le confessioni se non in meno di 

un terzo delle parrocchie e solo nel 16% di esse l'orario delle confessioni 
è esposto alle porte della chiesa. Nel 45% delle parrocchie si continua 
a confessare nel modo tradizionale durante le messe festive. Il sacerdote 
legge o invita a leggere la Parola di Dio in un quarto delle parrocchie, men­
tre in circa la metà dei casi viene proposto un esercizio penitenziale che 
sia segno di conversione.

Le celebrazioni comunitarie della penitenza (seconda forma) sono pro­
grammate nel 59% dei casi in Avvento e Quaresima, ma sembrano coin­
volgere prevalentemente i gruppi particolari o i ragazzi.

La regolarità mensile è praticata dal 6% delle persone, quella setti­
manale dalli %.

5. La Liturgia delle Ore

C'è un discreto favore per la preghiera liturgica: il 31% (19%) esprime 
un parere favorevole all’introduzione di Lodi e Vespri tra le iniziative della 



54

parrocchia. Di fatto, si prega ogni giorno con le Lodi e/o i Vespri nel 22% 
delle parrocchie (alla domenica nel 18% si cantano i Vespri). Nei gruppi 
si tende a privilegiare Lodi e/o Vespri nel 57% dei casi, nel 56% si recita 
qualche Salmo, nel 73% si legge un brano della Bibbia.

Per l'educazione alla preghiera l'impegno è prevalentemente 
rivolto ai gruppi ecclesiali, per i quali si fanno incontri di preghiera 
nel 72% delle parrocchie, ritiri serali nel 13%, corsi in case di spi­
ritualità nel 21%. Un terzo delle parrocchie punta anche sulle fa­
miglie, organizzando sussidi per la preghiera in famiglia o nelle 
contrade. Le devozioni e i pii esercizi non sono trascurati: nel 
95% delle parrocchie si recita il rosario durante il mese di maggio 
(ogni giorno nel 57%), nel 94% si tiene la Via Crucis in Quaresima, 
nel 77% si fanno tridui e novene, nel 55% celebrazioni della Parola.

C'è quindi un certo desiderio di qualificare la propria preghiera acce­
dendo alla Liturgia delle Ore. Occorre perciò avere persone preparate nel­
l’animazione di questa forma di preghiera, così come occorre valutare e 
saper armonizzare la preghiera personale, i pii esercizi e la Liturgia delle 
Ore: si supererà così la tendenza a ridurre tutto alla sola messa.

Alcuni rilievi conclusivi

L’esame comparato delle quattro piste di ricerca (cfr. Premessa) de­
nuncia una progressiva inattuazione e inefficacia della riforma liturgica, 
a mano a mano che — dai primi livelli della riforma (quelli più esteriori) 
— si passa ai gradi successivi, che comportano la comprensione-parteci­
pazione al mistero celebrato. Sembra che la riforma sia stata accettata 
fino a quando non ha disturbato troppo e non ha chiesto grosse innova­
zioni o cambiamenti di mentalità. Si vedano (come esempi di innovazioni li­
turgiche vissute in modo eterogeneo e perciò non « assimilate » nel loro 
pieno significato) il rito della penitenza e il segno di pace (ai quali già 
si è accennato), oppure la comunione distribuita anche da laici che re­
gistra un 27% (34%) di favorevoli, un 23% (20%) di sfavorevoli e un 
21% (28%) di indifferenti.

Se l’introduzione della lingua volgare, l’altare rivolto al popolo, l’uso 
dei nuovi riti è un fatto generalizzato, la comprensione-partecipazione è 
invece raggiunta veramente da una minoranza e sembra si sia paghi del 
risultato.

Tra i motivi di questa situazione, in base alle quattro piste del­
la ricerca, si possono individuare i seguenti:

1) il venir meno dell’entusiasmo anche in chi ha creduto e si 
è impegnato nella riforma:



55

2) la sfiducia conseguente all’illusione che la riforma consi­
stesse unicamente nel cambiamento dei riti, pretendendo effetti 
quasi automatici nei fedeli;

3) il ritualismo di nuovo tipo che sta emergendo e la tendenza 
a ripiegare nel devozionismo;

4) la perdita di interesse per un intelligente adattamento e 
una corretta creatività;

5) la predicazione omiletica spesso scadente, slegata dal pro­
gressivo cammino dell'anno liturgico e perciò episodica e vaga;

6) il limitato coinvolgimento dell’assemblea nella sua articola­
zione ministeriale;

7) l'insufficiente assimilazione dei contenuti teologici e spiri­
tuali della riforma;

8) il disinteresse del clero per un costante aggiornamento 
liturgico-pastorale;

9) la priorità di attenzione data ad altri settori della vita ec­
clesiale, considerati più urgenti, forse più gratificanti, senza co­
glierne il legame con le celebrazioni liturgiche.

Se ci si domanda quanto la liturgia rinnovata abbia avvicinato incerti e 
lontani alla Chiesa, prendono consistenza due ipotesi, conseguenti all’in­
crocio dei vari dati della ricerca:

a) le forme di semplice attivismo, prive di vera partecipazione, allon­
tanano più che avvicinare i fedeli;

b) il persistente monopolio del presbìtero è, per molte persone, causa 
di disagio se non di disaffezione.

Concludendo il citato Convegno dei direttori degli Uffici liturgici dio­
cesani, mons. Mariano Magrassi, arcivescovo di Bari e presidente della 
Commissione episcopale per la liturgia, proponeva — tra l'altro — quat­
tro istanze derivanti da questa ricerca:

1) nonostante il grande cammino già compiuto, esiste certamente, nella 
liturgia, un notevole scarto tra l’essere e il dover essere: questo scarto 
però non deve fermare il nostro passo, ma caso mai sollecitarci ad affret­
tarlo;

2) esistono anche, certamente, alcuni abusi liturgici, ma molto peggio­
re degli abusi è la crisi di stanchezza in cui molti si trascinano e l'immo­
bilismo di chi si accontenta di un’adesione esteriore e formalistica alla 
riforma;

3) esiste la liturgia, esiste la messa, ma non si può riversare tutto 
nella liturgia e tanto meno in una semplice moltiplicazione delle messe: 



56

occorre collaborazione tra i vari settori pastorali, soprattutto tra la cate­
chesi e la liturgia, così come occorre rifondare continuamente le comunità 
cristiane perché tutti i fedeli si sentano una Chiesa confessante e mis­
sionaria (cfr. Sacrosanctum Concilium, 9-11);

4) la ricerca sulla situazione della liturgia in Italia non è certo stata 
né voluta né compiuta per finire in un archivio o in una biblioteca, ma per 
essere strumento vivo da cui attingere indicazioni per migliorare la vita 
liturgica nelle comunità cristiane.

* * *

Ogni ricerca sociologica ha dei limiti di fronte alla religione e alla 
fede. Tuttavia siamo grati alla Conferenza Episcopale Italiana per aver 
voluto conoscere più a fondo la reale situazione della liturgia in Italia e 
ci auguriamo che ogni operatore pastorale sia indotto — da questa ini­
ziativa della Conferenza Episcopale Italiana — a compiere una analoga 
verifica nella propria situazione locale.

Come diceva il Cardinale Arcivescovo alla prima riunione dei nuovi 
Vicari zonali (Pianezza, 27-10-1982), «una pastorale esclusivamente par­
rocchiale, specialmente nelle condizioni moderne, quando si dispensa da 
confronti e da rapporti con gli altri, non è una pastorale vera ». I risultati 
di questa ricerca sulla liturgia, effettuata con il metodo a campione, ri­
velano soprattutto delle tendenze. Tali tendenze dovrebbero essere con­
frontate (insieme ai sacerdoti collaboratori, al Consiglio pastorale, al grup­
po liturgico, ecc.) con la situazione pastorale e liturgica in cui ciascuno 
opera. Questo permetterà di individuare gli aspetti che si rivelano da af­
frontare per primi: per esempio, quelli relativi alle celebrazioni eucari­
stiche festive. Sarà così possibile stabilire un graduale programma di la­
voro per ridare freschezza e autenticità alle nostre liturgie, in modo che 
costituiscano veramente l'incontro di ogni credente con il Signore.

Per facilitare un costruttivo confronto — in Consiglio pastorale e nel 
gruppo liturgico — tra la situazione liturgica italiana e quella della propria 
parrocchia o comunità, questa e le seguenti relazioni sono disponibili in 
estratto presso l'Ufficio liturgico diocesano.



57

LA MESSA DELLA DOMENICA OGGI

Premessa
Di fronte ad una ricerca sociologica-statistica in materia di liturgia, 

il problema interpretativo fondamentale si può formulare in questi termini: 
in che misura e in che modo dei dati quantitativi possono diventare signi­
ficativi in ordine ad una questione dove va considerato prevalente in as­
soluto l'aspetto qualitativo? Tenendo presente che la « qualità » comples­
siva di una celebrazione sacramentale è molto difficile da codificare in 
parametri standard validi per tutti, perché è legata per natura sua non 
solo a determinati principi e norme di carattere teologico, celebrativo e 
disciplinare, ma anche e ineluttabilmente ad una infinità di variabili de­
rivanti dalla composizione e dalla situazione concreta delle singole assem­
blee.

Dall'Insieme dei dati della ricerca GEI si può dire che globalmente e 
a livello formale la riforma liturgica è stata attuata.

Attenendoci al tema della messa domenicale, possiamo dire che in 
generale il rito viene compiuto secondo le nuove norme e i nuovi libri li­
turgici: e possiamo aggiungere che in generale viene positivamente ac­
cettato e recepito dai partecipanti.

Difficile dire di più, a mio parere, partendo dai soli dati dell’inchiesta. 
Essi costituiscono tuttavia un’occasione e un invito a tentare una rifles­
sione un po' attenta sul fenomeno « messa della domenica », confrontan­
doli da una parte con l’esperienza personale e, dall'altra, con una certa 
visione teoretica della messa domenicale, in chiave teologica ed eccle­
siale.

In queste riflessioni lascerò da parte ciò che « va bene » (e dicendo 
questo presuppongo evidentemente un giudizio di valore sulle cose, in 
base a quella certa visione teoretica della messa), per rilevare piuttosto 
le maggiori carenze su cui incentrare la nostra attenzione in fase propo­
sitiva pastorale.

Tre osservazioni

1. Insieme come?
Una prima osservazione riguarda un aspetto — a mio avviso determi­

nante — della spirito e dell’atteggiamento con cui « si va a messa ». Di­
versi indizi (per esempio il fatto che non esista quasi mai qualche forma 
visibile di accoglienza) inducono a pensare che — malgrado la favorevole 
valutazione del pregare insieme — in molti casi l’« andare a messa » ven­
ga interpretato e vissuto prevalentemente in chiave individuale: dove il 
« trovarsi insieme » è, sì, un dato di fatto, ma non viene percepito e ri­



58

cercato come un valore appartenente all’ordine della fede, inerente di per 
sé al fatto della messa della domenica come concreta manifestazione e 
realizzazione della Chiesa di Cristo.

La messa rimane un rito religioso, compiuto dagli addetti ai lavori, a 
cui si partecipa (una volta si diceva: « si assiste »...) di fatto insieme con 
altri (un po’ come ci sono « altri » quando si va al cinema o allo stadio); 
ma non viene ancora abbastanza sentita e vissuta come un riunirsi tra cre­
denti per formare visibilmente la Chiesa del Signore qui e ora, con espli­
cita consapevolezza del rapporto che ci lega gli uni agli altri in Cristo.

Riferendosi ai dati dell'inchiesta su » lavoro e religione », curata dall’ 
Ufficio regionale piemontese di pastorale sociale e del lavoro, don Franco 
Ardusso faceva notare:

Da tutto l'insieme emerge che non c'è un coinvolgimento per­
sonale nella Chiesa e nella sua missione... La Chiesa è vista so­
prattutto come un'agenzia che offre dei servizi utili e importanti, 
ma fra questi servizi i più utili e importanti non sono l'annuncio 
del Vangelo e l'amministrazione dei sacramenti. La Chiesa offre 
dei servizi di cui si fruisce soprattutto a livello individuale.

Temo che questa osservazione valga in gran parte anche per la messa 
domenicale.

2. La Parola
Un secondo gruppo di osservazioni si colloca attorno al tema gene­

rale della « Parola ». Su questo argomento la ricerca CEI offre un insieme 
di dati di notevole interesse.

Fa pensare, per esempio, il fatto che più del 60% degli intervistati 
denunci difficoltà a comprendere le Letture della messa « per il modo come 
vengono lette ». Mentre emerge dall'inchiesta la poca familiarità con la 
Bibbia da parte di molti cristiani, d’altra parte si constata una forte « do­
manda » di iniziative intese all’informazione e all'aggiornamento su temi 
religiosi, nonché notevolissime attese nei confronti dell’omelia...

A mio parere sta avvenendo — in gran parte dei praticanti festivi, e 
soprattutto in città — un importante salto di qualità, degno della massima 
attenzione pastorale. Si sta passando da una religiosità scontata, accet­
tata in blocco e formalmente praticata senza indagine critica, all’esigenza 
di consapevolezza personale circa la fede e la pratica religiosa.

Fra le altre cause, probabilmente ha dato un notevole contributo a 
questo movimento l’uso della lingua parlata nella liturgia: ma non è questa 
la sede opportuna per approfondire l’argomento. Si tratta comunque di 
una svolta che comporta una vera e propria piccola « rivoluzione » mentale 
in campo pastorale e liturgico, ma che — dobbiamo riconoscerlo — ci ha 
trovati in gran parte impreparati.



59

Sul piano della pastorale generale ne deriva, per esempio, l'esigenza 
primaria dell’evangelizzazione e catechesi dei giovani e adulti: il che si­
gnifica che si dovrebbe iniziare proprio là dove attualmente terminano, in 
genere, le nostre forme e strutture di catechesi organizzata e istituziona­
lizzata.,.

Allo stesso modo emerge la necessità di diffondere e approfondire il 
più possibile tra tutti i fedeli la conoscenza diretta della Scrittura: è 
questa la base indispensabile per potersi « ritrovare » quando si celebra 
la « liturgia » della Parola nella messa domenicale.

Sul piano propriamente celebrativo, poi, bisogna passare davvero (e 
tutti quanti: sacerdoti e fedeli) dalla concezione formalistica della pura 
e semplice « esecuzione delle letture prescritte », a quella impegnativa 
dell’autentico « ascolto » della Parola di Dio. Dove « ascoltare » significa: 
prestare attenzione, comprendere, obbedire.

Contemporaneamente, e proprio in ordine a questo scopo, occorre qua­
lificare molto meglio di quanto non avvenga di solito il servizio della let­
tura nelle nostre messe domenicali: non basta che « qualcuno vada a leg­
gere »... se la sua voce non si sente, se le sue parole non si capiscono, 
se la sua pronuncia è difettosa, se il suo tono e la sua interpretazione 
« uccidono » il testo invece di farlo vivere. Non possiamo maltrattare a 
questo modo quella parola che diciamo « di Dio »!

Infine c'è la questione dell’omelia: problema assai difficile, che non 
possiamo affrontare in questa sede. Diciamo soltanto che è quanto mai 
urgente una riqualificazione della predicazione domenicale, a cominciare 
da un più vivo senso di responsabilità « professionale » da parte di tutti 
i sacerdoti, circa il tempo e la fatica da dedicare a questo preciso ministero.

3. Comunione
Un terzo ambito di osservazioni verte sulla liturgia eucaristica propria­

mente detta, in particolare sulla comunione. Parecchi praticanti abituali 
della messa festiva confessano di « non aver chiaro » il significato del 
« fare la comunione ».

E' questo un sintomo — a mio parere — della situazione « catecume- 
nale » in cui si trovano di fatto molti nostri « fedeli »: i quali, pur senten­
dosi interessati e coinvolti nell’azione liturgica a livello di « parola » e di 
« preghiera comune », non hanno maturato la loro fede fino al punto da 
entrare pienamente nella dinamica del « sacramento », che impegna con­
cretamente la persona e la vita in rapporto al mistero di Cristo.

Se da una parte va riconosciuta l'onestà di questo atteggiamento, d'al­
tra parte non va ignorato l’aspetto di carenza che esso comporta in ordine 
alla « piena, consapevole e attiva partecipazione » alla liturgia domenicale.



60

La stessa osservazione, però, vale in un certo senso « a rovescio » 
per coloro che, viceversa, si accostano alla comunione con eccessiva di­
sinvoltura (per quanto si può giudicare dall’esterno) e in modo del tutto 
disimpegnato: atteggiamento che rivela il mancato riconoscimento della 
« serietà » del sacramento che si riceve, in ordine alla propria partecipa­
zione vissuta al sacrificio di Cristo.

Ripensare la messa

1. Professione di fede
Dopo queste osservazioni più settoriali, vorrei proporre ora alcune 

considerazioni di fondo sul fatto globale « messa della domenica ». Si 
tratta di una realtà che fa parte degli usi e costumi di fatto presenti nella 
nostra società.

Una presenza diversificata — sia quanto a percentuali di pratica, sia 
quanto all’immagine sociale che essa assume — a seconda degli am­
bienti e dei luoghi: città, cintura, paesi... questo o quel quartiere... questa 
o quella chiesa.

Detto costume è espressione di una certa religiosità, che si inscrive 
formalmente nell'ambito del cristianesimo secondo la modalità confessio­
nale storica del cattolicesimo.

Questi dati (costume, religiosità, cattolicesimo) costituiscono la base 
sociale e storica del fatto « messa della domenica ». Tuttavia non sono 
sufficienti a costituirne un adeguato criterio di valutazione, in quanto la 
messa della domenica viene ufficialmente presentata dall'« ente gestore » 
(cioè dai responsabili autorevoli della Chiesa come « sacramento della 
fede », « centro di tutta la vita cristiana ».

In altre parole: il criterio di interpretazione e di comprensione interna 
del fatto sociale « messa della domenica » va ricercato esplicitamente 
sul piano della consapevole e sincera professione di fede in Cristo cro­
cifisso e risorto, e sul piano dell’appartenenza riconosciuta e voluta alla 
comunità dei credenti.

Una « buona » messa deve manifestare e far risaltare, prima di ogni 
altro valore formale, questi due valori di fondo, tra loro intimamente le­
gati e inscindibili.

2. Assemblea ecclesiale
Al di là dei singoli particolari rituali, va posta la questione dell’/mpo- 

stazione di fondo della celebrazione eucaristica domenicale.
Si tratta di svolgere un rito per offrire un servizio religioso agli (indivi­

dualmente) interessati? O si tratta di realizzare delle autentiche assem­
blee ecclesiali che celebrano consapevolmente la loro fede in Cristo ri­
sorto?



61

La prima prospettiva risponde maggiormente agli schemi mentali più 
comuni sia tra i laici che tra i preti; ed è senz’altro più facile da seguire.

La seconda prospettiva corrisponde di più ai dati originali della tradi­
zione cristiana antica — riscoperti e riproposti dal Magistero e dalla teo­
logia attuali — ma incontra notevoli difficoltà a tradursi in pratica nella 
concreta fisionomia delle nostre messe. E questo non solo per una certa 
resistenza e forza d'inerzia più che comprensibili nelle nostre popolazioni, 
dopo secoli di dominanza teorica e pratica di una concezione ritualistica 
e sacrale della liturgia; ma anche, a mio parere, per mancanza di forma­
zione e di convinzione in proposito da parte di Vescovi, sacerdoti e re­
sponsabili della liturgia a tutti i livelli. Tutti quanti siamo eredi di conce­
zioni teologiche, ecclesiali e liturgiche che il Concilio ha messo in causa 
sul piano teorico, ma che spesso sostanzialmente permangono come men­
talità di fondo, anche se esteriormente tendono a rivestirsi di nuove for­
mule, aggiornate a livello di parole.

Tuttavia ritengo che — malgrado le difficoltà obiettivamente esistenti 
e la notevole dose di fatica e di pazienza da preventivare — sia questa 
la direzione da seguire.

Tento di precisarla e di riassumerla in due punti, che io vedo come 
esigenze di fondo e come mete da perseguire nella pastorale eucaristica 
domenicale.

1) Umanizzare i rapporti in tutte le direzioni: tra il sacerdote e i fedeli, 
tra i vari animatori e tutta l’assemblea, fra tutti i presenti a vicenda.

Il sacerdote che presiede non è un « funzionario del culto », in certo 
modo distaccato e separato dagli altri in forza della sua stessa mansione. 
Quando « diciamo messa » (o più messe...) la domenica, dobbiamo sentirci 
prima di tutto dei cristiani come gli altri: anche noi partecipiamo al l'as­
semblea eucaristica insieme con gli altri, allo stesso titolo fondamentale 
di credenti, prima che di sacerdoti-presidenti dell’assemblea.

Ora, se è vero che oggigiorno, nella nostra società, le credenze re­
ligiose di ognuno rientrano nella sfera del « privato », la fede cristiana 
da parte sua non ammette una concezione e una gestione personale e pri­
vata, ma esige e comporta una dimensione ecclesiale essenziale; la quale, 
a sua volta, non può rimanere a livello giuridico e burocratico, ma deve 
tradursi in uno stile di rapporti interpersonali, simbolizzato dal titolo di 
« fratelli » (usato negli Atti degli Apostoli... e nella liturgia).

Umanizzare i rapporti vuol dire superare il ritualismo: quel modo di 
celebrare dove i gesti e le formule previsti dal rito vengono eseguiti indi­
pendentemente dalla personale interiore partecipazione di chi li compie o 
le dice.

Non si può stabilire un rapporto « vero » con gli altri, se prima di tutto 
non si è « veri » con se stessi, senza sdoppiamento fra persona e ruolo, 



62

fra parola e tono di voce, fra gesto e senso... Questo vale anzitutto per 
chi presiede; ma vale anche per chiunque partecipa ad un’azione liturgica.

2) Concepire e attuare la messa come vera azione comune e organica 
di tutta l'assemblea.

Ciò comporta una conversione di mentalità sia da parte dei sacerdoti 
che da parte dei laici, in direzione opposta.

Da parte sua il sacerdote deve sentirsi « uno dell'assemblea » e pen­
sare il proprio ruolo interamente in funzione dell'assemblea. Da parte loro 
tutti i fedeli devono sentirsi personalmente interessati e partecipi in 
tutti i momenti della celebrazione, anche quando lo svolgimento del rito 
comporta che sia uno solo, in quel momento, a leggere la Scrittura, a can­
tare i versetti del Salmo o a pronunciare la preghiera eucaristica.

E' chiaro però che le due cose sono in gran parte interdipendenti, per­
ché se il sacerdote, per esempio, dice malamente la preghiera eucaristica 
(troppo in fretta, senza espressione, ecc.) non si può pretendere che la 
gente « faccia sua » una preghiera che non può seguire. Lo stesso si dica 
per le letture e così via.

In secondo luogo occorre fare in modo che i vari ruoli, servizi e mi­
nisteri previsti nella celebrazione (accoglienza, lettura, canto, suono, co­
munione, ecc.) siano distribuiti il più possibile; ma al tempo stesso siano 
svolti con sufficiente competenza e senso di responsabilità, da persone 
preparate (mi riferisco in particolare al campo della musica e della let­
tura: ricordo in proposito l’esistenza dell'lstituto diocesano per la forma­
zione di animatori della liturgia, gestito dall'Ufficio liturgico).

Appare evidente, in questa prospettiva, che una buona messa della 
domenica non si può improvvisare: per ogni celebrazione occorre un mi­
nimo di preparazione e di coordinamento organico di tutti gli interventi 
(sacerdote, organista, lettori, ecc.).

Discorso aperto
Un'ultima osservazione per concludere. A mio avviso rimane in gran 

parte da formare — sia in noi stessi che nei fedeli — una rinnovata 
coscienza del significato autentico del « celebrare » cristiano (il perché 
e il senso dei sacramenti); ponendo attenzione sia alla dimensione antro­
pologica della liturgia (l’agire rituale in quanto tale, le leggi del linguaggio 
simbolico...), sia allo statuto teologico dei sacramenti, in rapporto con 
l'evento salvifico unico di Cristo crocifisso e risorto, con la Parola che lo 
annuncia e che interpella la libertà di ciascuno, con la conversione di vita 
che è inscindibile da un’autentica professione di fede.

Domenico Mosso



63

INTERVENTI DEI SACERDOTI

Nella conversazione seguita alle due relazioni, alcuni sacerdoti hanno 
portato ulteriori contributi al tema della « Giornata ». E’ stata richiamata 
l’incidenza, sull’attuazione della riforma liturgica, del fenomeno della 
secolarizzazione e di un certo atteggiamento intellettualistico, nonché del­
lo scollamento — a livello di organismi internazionali — tra catechesi e 
liturgia. La coscienza di appartenere alla Chiesa — comunità di fratelli 
— è stata ribadita come condizione previa ed essenziale per ogni celebra­
zione liturgica, sottolineando che questo senso di appartenenza non è però 
basato su condizioni psicologiche o affettive (quali si possono ritrovare in 
un piccolo gruppo omogeneo), ma sulla condivisione della mensa della 
Parola di Dio e della mensa eucaristica. Tra l’altro, si è notato che, men­
tre è diffuso il rispetto verso la mensa eucaristica, non altrettanto si veri­
fica per la mensa della Parola di Dio, per la quale vengono spesso usati 
foglietti indecorosi o messalini sgualciti: a questo proposito è stata ricor­
data la venerazione dei cristiani orientali per l’Evangeliario (di prossima 
pubblicazione anche per la Chiesa italiana). Qualcuno ha anche fatto no­
tare certi passi indietro nella attuazione del rinnovamento liturgico: ad 
esempio, certi ritorni alla celebrazione della messa con le spalle rivolte 
all’assemblea, certe accentuazioni di maschilismo nella distribuzione dei 
ministeri (lettori, gruppi del canto, ecc.), certi contrasti che vanno offu­
scando la collaborazione liturgica tra preti e laici.

Anche in questa occasione si è ritornati sul problema del numero delle 
messe festive. Il numero delle messe — è stato detto — risponde talvolta 
a vere necessità conseguenti alla scarsa capienza di certe chiese, ma com­
porta sempre varie difficoltà. Tra queste è stata ricordata la difficoltà di 
riuscire a presiedere parecchie celebrazioni con il necessario spirito, che 
talvolta finisce per soccombere in una ripetitività spersonalizzata. Così 
pure è stata ricordata la situazione che si viene a creare in caso di malat­
tia, quando il sacerdote supplente deve aggiungere, alle varie messe cele­
brate nella propria comunità, quelle del confratello ammalato.

Circa le tre letture bibliche della messa è stato fatto osservare che 
costituiscono una difficoltà a causa dell’attuale impreparazione biblica. 
Per questo motivo esigono un minimo di introduzione, una buona procla­
mazione e un’omelia preparata a lungo e con cura, come si conviene al 
ministero ritenuto oggi più impellente, a cui attendere come al primo 
« dovere professionale » per rispetto sia alla Parola di Dio sia alle per­
sone a cui è rivolto.



64

INTERVENTO CONCLUSIVO 
DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Nelle relazioni si è constatato che, a proposito della liturgia, ci sono 
sintomi di stanchezza nel camminare sulle direttrici del Concilio. Credo 
che questa constatazione non sia contestabile e che dobbiamo sentirci 
tutti coinvolti in questa responsabilità. Da questa situazione bisogna però 
uscire: con un po’ di coraggio, di entusiasmo, di disponibilità ad affron­
tare le necessarie fatiche.

E’ stato osservato che la spinta iniziale alla riforma conciliare della 
liturgia è consistita soprattutto nella volontà di rinnovare i riti come 
fatti cerimoniali, legati a parole, gesti, comportamenti, figure, segni. E’ 
da notare, tra l’altro, che anche la Costituzione sulla liturgia aveva una 
« vacatio legis », ma l’impazienza è stata tale, purtroppo, che si è inco­
minciato ad applicare la Costituzione prima di averla letta, meditata, as­
similata. Ciò richiede una riflessione suppletiva. La « Sacrosanctum Con­
cilium » e più ancora la « Lumen gentium » — che ha due numeri re­
lativi alla liturgia (i numeri 7 c 11) più ricchi, a mio parere, di tutta la 
« Sacrosanctum Concilium » — ci dicono che la liturgia è un mistero, 
non solo un rito: il rito fa da segno al mistero. Forse a noi è proprio 
mancato, per dare vitalità alla riforma, l’approfondimento del mistero 
liturgico. Questa penetrazione del mistero è frutto dell’incremento nel­
la fede, della contemplazione e dell’esperienza interiore, e noi preti sia­
mo coinvolti per primi in questo approfondimento.

D’altra parte, non ci dobbiamo meravigliare di una certa crisi di 
ritorno nella liturgia della Chiesa postconciliare. Non possiamo dimen­
ticare che due grandi realtà sostanziali per la Chiesa — l’ecclesiologia 
e la sacramentaria — sono entrate parzialmente in crisi e si trovano in 
una situazione piuttosto fluida, tanto che ancora non si è fatta completa 
chiarezza a livello di mentalità, di studio e di ricerca. Mistero della 
Chiesa è il mistero sacramentale, che è indivisibile dalla Chiesa perché 
la Chiesa, secondo la definizione del Concilio, è « sacramento univer­
sale di salvezza ». Eppure questi due valori — il sacramento e la Chiesa 
— sono a loro volta ancora circondati di nebbie. Basti pensare ai diversi 
modi di interpretare l’affermazione che « la Chiesa è mediatrice » o a 
che cosa si intende per « magistero della Chiesa in funzione della me­
diazione ». Questi approfondimenti comparati dei rapporti fra ecclesio­
logia e liturgia, fra liturgia e sacramentaria, fra sacramentaria e Chiesa 
lasciano trasparire parecchi problemi, com’è emerso anche dalla ricerca 
di cui ci è stata data relazione. L’esistenza di questi problemi, propedeu­
tici alla liturgia come mistero celebrato, non favoriscono certamente 
una liturgia in buona salute. Perché questo avvenga, occorre riaggancia­



65

re la liturgia — che ha per protagonista proprio la Chiesa, perché è 
la Chiesa che celebra la liturgia — a tutta la riflessione ecclesiologica e 
sacramentaria.

La liturgia, inoltre, non è soltanto un mistero, ma è un mistero 
significato e celebrato. Il concetto di celebrazione è inseparabile da quel­
lo di liturgia e sarebbe opportuno che noi ci appropriassimo del con­
cetto di celebrazione con un’indagine biblica più accurata. Nella Bibbia 
l’atteggiamento celebrativo è dominante: basti pensare ai Salmi, nei quali 
il « celebrare » costituisce il canovaccio dell’esperienza salmodica, o al­
l’Apocalisse, che è tutta una celebrazione.

La liturgia, però, zoppicherà sempre per mancanza d’interiorità, se 
non sarà calata nelle coscienze attraverso l’evangelizzazione e la catechesi, 
pena il rischio di assolutizzare il segno o di renderlo arbitrario. E’ vero 
che la liturgia è segno; ma sappiamo tutti di che cosa? La scelta dei se­
gni è in ordine alle realtà che si vogliono significare. Ciò che è stato 
detto nelle relazioni sul linguaggio e sui gesti mi è sembrato opportuno 
e importante, e va verificato nel quadro di una liturgia « una », perché 
anche la Chiesa è « una ». Anche se questo può sembrare uno slogan tri- 
dentino — suscettibile oggi di molte interpretazioni appendicolari —, 
bisogna pure avere una certa fondamentale unità dei segni, se è vero 
che « lex orandi, lex credendi », come dicevano i Padri.

Si è accennato a una rinascita delle devozioni. Devo dire che io non 
ho paura delle devozioni: ho paura piuttosto delle deviazioni devozionali. 
Ma ben vengano le devozioni se nascono come sovrabbondanza dalla ra­
dice liturgica: ci aiutano a vivere meglio.

Concludo ricordando che abbiamo prossima una circostanza partico­
larmente stimolante: il Congresso Eucaristico Nazionale che, se non è un 
Congresso liturgico, ha però al suo centro proprio l’Eucaristia come 
forma della vita delle comunità cristiane. Questo rapporto « Eucaristia- 
comunità », questa funzione dell’Eucaristia come plasmatrice della vita 
delle comunità, sono quanto mai provocanti. Non è forse vero che, se 
talvolta ci sentiamo frustrati come celebranti dell’Eucaristia, è proprio 
perché vediamo lo scollamento che esiste tra la celebrazione dell’Euca­
ristia e la vita dei cristiani?

Un’ultima sottolineatura. Vorrei che tutti noi riprendessimo in mano 
alcuni testi che probabilmente non hanno avuto tutta la nostra atten­
zione. Si tratta delle introduzioni al Messale, alla Liturgia delle Ore, ai 
Sacramenti. Queste introduzioni sono una miniera inesauribile a cui ri­
correre per trovare ispirazioni, criteri e metodi: dovrebbero essere pane 
quotidiano anche per la nostra preghiera personale. Se, quando ci tro­
veremo la prossima volta, avremo tutti letto l’introduzione al Messale, 
avremo già fatto un buon passo avanti per migliorare le nostre cele­
brazioni.



66

DOCUMENTAZIONE

COOPERAZIONE DIOCESANA 1983

Appello dell’Arcivescovo per la "Giornata”Stendo apostolicamente la mano
Ritorna anche quest’anno la « Giornata della Cooperazione Dioce­

sana » e ritorna quindi puntuale la parola del Vescovo che invita a ri­
flettere, che esorta alla solidarietà e che, senza esitazione, stende apo­
stolicamente la mano.

Bisogna dire che la « cooperazione », anche economica, in una comu­
nità ecclesiale è per tutti doveroso impegno permanente, non soltanto 
nei confronti delle parrocchie, ma anche della diocesi come dimensione 
piena di Chiesa locale.

Credo di poter dire che il senso della « cooperazione » tra i nostri 
fedeli sta a poco a poco crescendo, ma forse da parte del clero e di tutti 
gli animatori pastorali presenti in diocesi è necessario promuovere mag­
giormente un’educazione alla cooperazione, non tanto come invito alla 
elemosina, quanto come permanente coerenza di comunione, di parte­
cipazione e di condivisione nella vita della comunità diocesana.

La giornata che celebreremo il 13 febbraio non dovrà essere soltanto 
una data nella quale si raccolgono offerte, ma un momento forte dell’e­
ducazione alla cooperazione che faccia crescere la coscienza della nostra 
comunità nei riguardi di concrete e specifiche necessità che solo con la 
generosità di tutti possono essere fronteggiate.

Secondo la tradizione ormai ultradecennale della diocesi in tale gior­
nata, oltre la riflessione di fede e il senso della comunione che tutto 
devono ispirare, si raccolgono offerte particolarmente destinate: 
1. - all’assistenza economica e sanitaria dei sacerdoti in difficoltà;
2. - al sostegno economico dei servizi centrali diocesani;
3. - a fronteggiare gli oneri di sempre nuove chiese, che ancora sono 

richieste dall’espansione delle nostre popolazioni.
Per l’assistenza al clero non posso non sottolineare, con profonda 

preoccupazione, le sempre crescenti difficoltà di malattia, dato l’incre­
mento dell’età e spesso dell’eccesso di lavoro; né posso tacere la diffi-



67

coltà sempre più grave di garantire adeguata assistenza domestica a trop­
pi sacerdoti in cura d’anime.

Nella varietà e nella molteplicità dei servizi diocesani, che in una 
situazione pastorale come l’odierna si fanno sempre più economicamente 
onerosi, non posso non segnalare in modo particolare il servizio delle co­
municazioni sociali così necessario, ma così pesantemente oneroso.

Mi rendo conto del momento particolarmente difficile dal punto di 
vista economico che attraversano le nostre famiglie e comunità per la 
grave crisi occupazionale, che specialmente nelle aree sociali torinesi im­
perversa, d’altra parte non posso non constatare che è ancora tanto diffu­
so un tipo di vita nel quale c’è posto per troppo consumismo contraddit­
torio alla visione cristiana della vita.

Il mio invito è pertanto pressante e fiducioso!
Sono sicuro che il Signore ispirerà tanti gesti di generosità, rinno­

vando nel cuore di tutti la sua bella promessa: « Date e vi sarà dato ». 
Penso con commozione all’evangelico « obolo della vedova », che nella 
nostra giornata della cooperazione diocesana si ripeterà tante volte e tanto 
sarà gradito al Signore. Ma lasciatemi anche pensare al gesto di Zaccheo 
che, toccato dalla grazia della conversione, diventa munifico donatore! 
D’altra parte, perché non ricordare che nella tradizione della nostra 
Chiesa locale gli umili numerosissimi gesti di solidarietà si sono intrec­
ciati con gesti clamorosi di sostegno concreto alle varie opere della carità 
cristiana? Ci stiamo avviando alla celebrazione dell’Anno Santo ed augu­
ro a tutti che «la beatitudine del dare », proclamata da Cristo, sia il 
primo frutto della conversione che la grazia del Giubileo fa già ora ma­
turare nei nostri cuori.

Torino, Festa del Battesimo di Gesù 1983

+ Anastasio Card. Ballestrero
Arcivescovo



68

Offerte raccolte nel 1982

Consuntivo
Come già di norma, si dà il consuntivo delle offerte raccolte nell'anno appena concluso, il 
cui gettito viene devoluto in quello successivo: ciò al fine di garantire alle varie gestioni 
la disponibilità finanziaria onde assolvere alle proprie scadenze indilazionabili (stipendi, 
sussidi, ecc.). Nella seconda colonna sono riportati a raffronto gli importi delle offerte rac­
colte nel 1981 e gli interventi effettivamente devoluti nel 1982.

OFFERTE RACCOLTE 1982 1981

Da sacerdoti (offerte personali, esclusa la quota 
di contributo degli insegnanti di religione): 
tot. n. 195 (nel 1981 188)*.

Parroci e Vice Parroci 94 (95) L. 16.839.740
Addetti Seminario e Curia 29 (21) L. 5.483.600 
Cappellani 72 (72) L. 13.784.000

Totale n. 195 su 844 L. 36.107.340 L. 38.040.800

Da insegnanti di religione: n. 505 (sacerdoti dio­
cesani 145; sacerdoti extradiocesani e religio- 
si/e 88; laici 272). Contributo totale L. 129 mi­
lioni 132.909 di cui L. 103.132.909 sono state as­
segnate agli Uffici di Curia.

Alla « Cooperazione Diocesana » L. 26.000.000 L. 24.000.000

Dalle Comunità parrocchiali n. 306 (288) su 398 
per la « Giornata » n. 273“ L. 106.268.350 
per le Cresime n. 33 L. 21.191.000

Totale offerte delle Comunità parrocchiali L. 127.459.350 L. 101.457.900
** n. 83 parrocchie hanno contribuito anche in occasione 
delle Cresime.

Da chiese non parrocchiali n. 51 (53) L. 14.753.690 L. 14.201.135
Da Istituti religiosi n. 116 (97) L. 32.466.900 L. 33.074.650
Da Enti n. 22 (14) L. 10.617.150 L. 5.728.500
Da offerte personali di laici e offerte anonime 
o straordinarie L. 74.826.225 L. 44.625.903
(da agosto 1982 esiste una cassetta nell’Ufficio matrimoni 
della Curia; nel periodo agosto-dicembre 1982 sono state 
offerte L. 1.080.325)

OFFERTE RACCOLTE fino al 31-12-1982 L. 322.230.655 L. 261.128.888
(aumento complessivo sul 1981 L. 61.101.767 pa­
ri al + 23,39%)
* I numeri tra parentesi si riferiscono al 1981



69

Interventi previsti nel 1983

TOTALE GENERALE

INTERVENTI (devoluzioni previste) 1983 .1982

Alla CASSA DIOCESANA ASSISTENZA CLERO 
per sussidi mensili e straordinari a sacerdoti 
anziani, ammalati e in difficoltà economiche L. 147.400.000 L. 120.000.000

AII’OPERA DIOCESANA « TORINO-CHIESE » 
per sussidi a Comunità parrocchiali gravate da 
debiti nella costruzione di nuove chiese o da 
oneri di affitto per centro di culto in locazione L. 95.500.000 L. 77.700.000

Alla CURIA ARCIVESCOVILE
per i servizi pastorali (organizzativi e promo­
zionali) del centro diocesi L. 35.600.655 L. 29.028.888

Alla CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 
per le sue attività L. 6.330.000

Alla CONFERENZA EPISCOPALE PIEMONTESE 
per le iniziative delle diocesi della Regione: 
Istituto piemontese di pastorale, Ufficio regio­
nale per la pastorale del lavoro, Facoltà Teo­
logica interregionale L. 14.900.000

Totale alle Conferenze Episcopali L. 21.230.000 L. 15.700.000

Alle COLLETTE RIUNITE
per l’Università Cattolica L. 7.200.000
per gli Emigranti L. 5.000.000
per la « Carità del Papa » L. 4.800.000
per la « Terra Santa » L. 5.500.000

Totale alle collette riunite L. 22.500.000 L. 18.700.000

L. 322.230.655 L. 261.128.888



70

DATI STATISTICI SULLA PARTECIPAZIONE 
DELLE COMUNITÀ’ E DELLE PERSONE

1969 1970 1971 1972 1973 1974 1975
Comunità parrocchiali — 116 162 209 238 269 270
Sacerdoti 330 235 218 297 279 276 239
Chiese non parrocchiali — — — 12 4 28 25
Istituti religiosi e Enti 1 7 4 70 97 107 122
Laici singoli e offerte anonime 3 6 6 22 31 43 93

1976 1977 1978 1979 1980 1981 1982
Comunità parrocchiali 280 289 277 317 295 288 306
Sacerdoti 265 257 215 240 177 188 195
Chiese non parrocchiali 32 32 32 46 46 53 51
Istituti religiosi e Enti 168 156 118 104 112 111 138
Laici singoli e offerte anonime 91 74 88 80 66 74 111

LA COOPERAZIONE DIOCESANA DAL 1969 AL 1982

Offerte raccolte nell'anno
Totali

1969
29.355.303

1970
33.660.736

1971
44.827.598

1972
75.770.607

1973
87.192.030

Distribuite nell'anno 1970 1971 1972 1973 1974
Alla Cassa Assistenza Clero 11.293.000 12.700.000 15.000.000 27.000.000 36.200.000
All'Opera To-chiese 7.062.303 16.960.736 25.827.598 42.770.607 36.992.030
Alla Curia Arcivescovile — 1.500.000 — — —
Ai Seminari diocesani (1) 10.000.000 — — — —
Ai Sacerdoti In America Lat. (2) 1.000.000 — — — —
Alle Conferenze Episcopali 

Regionale ed Italiana _ _ __ _ 8.000.000
Alle Collette riunite — 2.500.000 4.000.000 6.000.000 6.000.000

Offerte raccolte nell’anno 1974 1975 1976 1977 1978
Totali 95.195.383 115.500.000 139.100.000 175.532.000 185.500.000

Distribuite nell'anno 1975 1976 1977 1978 1979
Alla Cassa Assistenza Clero 50.569.500 54.000.000 66.000.000 82.000.000 87.000.000
All'Opera To-chiese 32.717.883 34.900.000 43.000.000 53.000.000 56.180.000
Alla Curia Arcivescovile — 9.500.000 12.000.000 18.750.000 20.393.000
Alle Conferenze Episcopali 

Regionale ed Italiana 5.908.000 9.900.000 9.900.000 11.782.000 11.327.000
Alle Collette riunite 6.000.000 7.200.000 8.200.000 10.000.000 10.600.000

Offerte raccolte nell'anno 1979 1980 1981 1982 1983
Totali 204.683.564 210.994.455 261.128.888 322.230.655 —

Distribuite nell’anno 1980 1981 1982 1983 1984
Alla Cassa Assistenza Clero 96.100.000 99.000.000 120.000.000 147.400.000’
All'Opera To-chiese 62.000.000 63.900.000 77.700.000 95.500.000
Alla Curia Arcivescovile 22.883.564 23.600.455 29.028.888 35.600.655
Alle Conferenze Episcopali

Regionale ed Italiana 12.500.000 12.900.000 15.700.000 21.230.000
Alle Collette riunite 11.200.000 11.594.000 18.700.000 22.500.000

(1) Dal 1970 la contribuzione avviene in occasione di propria "Giornata”.
(2) Dal 1970 è a carico del "Servizio diocesano Terzo Mondo".



71

LA COMMISSIONE DIOCESANA 
ASSISTENZA CLERO

I preti invecchiano. L’età media del clero si è rapidamente elevata 
negli ultimi vent’anni. Non c’è proporzione fra nuove leve di pastori di 
anime che si prendano cura del gregge — fuori immagine è il problema 
della crisi di vocazioni che, serpeggiante negli anni settanta, si è affacciato 
prepotentemente alla realtà dal 1980 — e coloro che l’abbandonano per 
l’età avanzata: a fronte dei molti lutti nel clero che ogni anno si registrano, 
non si riscontrano altrettante ordinazioni e neppure nuovi ingressi in 
Seminario. Diventa di anno in anno più difficile sostituire un parroco che 
chiede di lasciare il ministero ed è quasi soltanto un sogno provvedere ad 
appoggiare i sacerdoti delle quasi quattrocento parrocchie della diocesi 
di Torino con un vicecurato.

Sono problemi molto gravi, che investono tutto l’insieme della pasto­
rale. Ma all’Ufficio diocesano assistenza clero tutto si riconduce ad un 
unico se pur complesso impegno: aiutare quei sacerdoti che si vengono a 
trovare in difficoltà per i più diversi motivi. In prevalenza le difficoltà che 
investono l’aspetto economico, colpiscono il clero anziano e ammalato, del 
quale l’Ufficio e la Commissione assistenza si occupano.

A questo fine vengono utilizzati buona parte dei fondi raccolti attra­
verso la « Cooperazione diocesana », nel 1982 oltre la metà della somma 
totale. Si tratta di un utilizzo coerente con gli scopi per i quali la ”coope- 
razione” è nata ed esiste: dare, e darsi, « apostolicamente » una mano. 
Un impegno non limitato alla giornata annuale, quest’anno il 13 febbraio, 
ma permanente; un’iniziativa di fraternità, un segno tangibile dello stile 
comunitario avviato nella Chiesa-Popolo di Dio soprattutto dopo il Con­
cilio Vaticano II. E fare comunità vuol dire soprattutto condividere con 
i fratelli più deboli; tra questi ci sono i sacerdoti anziani e malati che di 
anno in anno sono più numerosi.

Consideriamo per primi i dati statistici: su 844 sacerdoti diocesani (al 
31-12-1982), 326 hanno superato i 60 anni e di questi ben 88 hanno oltre 
settanta anni. Ma altri 208 sono tra i 50 e i 60, un’età in cui la media della 
popolazione italiana è o sta avviandosi alla pensione. Il nodo della que­
stione non è solo l’età cronologica, ma la condizione del prete, a qualsiasi 
età. Soprattutto nelle parrocchie grandi della città, l’anonimato e la soli­
tudine — di cui sono vittime tante persone — colpiscono il sacerdote il 
cui servizio si è fatto via via più gravoso. Oberato da mille incombenze 
che esulano in senso stretto dal suo ministero, non sempre gli è possibile 
trovare fra i laici, i religiosi e le religiose, i diaconi permanenti del suo 
territorio, quegli aiuti spirituali, comunitari ed umani che gli occorrereb­



72

bero. Solitudine, delusione, preoccupazione, sogni che si infrangono di 
fronte alla realtà determinano, spesso anche nei più giovani, sofferenze 
di tipo psicologico, "stress”, esaurimenti che richiedono aiuti morali oltre 
che materiali.

Anche a questo aspetto cerca di far fronte l’Ufficio diocesano assi­
stenza. Coloro che se ne occupano non vogliono essere semplici « eroga­
tori di fondi » che pure occorrono e non bastano. Ogni mese ci sono circa 
35 o 40 casi "difficili” (salute, situazioni economiche disagiate) da seguire 
e la maggiore preoccupazione è di poter arrivare a tutti, soprattutto nel 
momento giusto. Da rilevare che l’addetto all’Ufficio, don Giacomo Qua­
glia, opera in costante contatto con i Vicari Generali e con i Vicari Epi­
scopali territoriali che sono in più diretto rapporto con i sacerdoti.

Nell’insieme, durante il 1982 (al riguardo va rilevato che alcuni di que­
sti casi sono ritornati all’esame per diversi mesi consecutivi) la Commis­
sione assistenza clero ha esaminato 338 (250 nel 1981) casi di malattia e 
139 (87 nel 1981) situazioni economiche difficili.

Più in dettaglio, all’Ufficio competono alcune forme di assistenza che 
richiedono umanità, delicatezza e contributi economici:

— sussidi mensili a sacerdoti ammalati; nel 1982 ne sono stati ero­
gati 54 contro i 40 del 1981;

— sussidi a sacerdoti in difficoltà economica; anche qui un aumento 
consistente, da 23 a 49.

— Inoltre aiuti a parrocchie sprovviste di congrua perché di nuova 
istituzione o mancanti di casa canonica, il che rende necessaria la spesa 
dell’affitto. Stabili nel numero, queste erogazioni sono aumentate nella 
cifra, a motivo dell’elevarsi del caro-vita.

Chi siano i destinatari dei primi due capitoli di spesa è facile compren­
derlo: anziani con pensione "minima” che non permette nemmeno la 
sopravvivenza, ammalati bisognosi di cure particolari, di assistenza con­
tinua e costosa, altri meno anziani, ma momentaneamente bisognosi di 
appoggio.

Alla luce di quanto detto finora, si comprende perché gli aiuti erogati 
dalla Commissione siano aumentati considerevolmente. E si comprende 
anche perché l’Arcivescovo Card. Ballestrero abbia lanciato in modo tanto 
accorato l’appello « Stendo apostolicamente la mano ». Un appello nel me­
desimo tempo fiducioso: « credo di poter dire che il senso della coopera­
zione tra i nostri fedeli sta a poco a poco crescendo ». Purtroppo la situa­
zione si fa di anno in anno talmente pressante che l’impegno già elevato 
non basta ancora: « E’ necessario — continua l’Arcivescovo — promuovere 
maggiormente un’educazione alla cooperazione, non tanto come invito alla 
elemosina, quanto come permanente coerenza di comunione, di parteci­
pazione e di condivisione nella vita della comunità diocesana ».



73

Il servizio dell’Ufficio diocesano assistenza clero non si ferma all’aiuto 
materiale. Sappiamo bene infatti come talvolta un gesto d’amicizia, una 
attenzione fraterna, la certezza di essere ricordati e presenti presso gli 
altri, valga più dell’essere aiutati in termini concreti. Il lavoro dell’Ufficio 
si completa e si amplia con le visite a quanti sono maggiormente bisognosi 
di vicinanza fraterna. Il responsabile dell’Ufficio assistenza al clero, don 
Giacomo Quaglia, essendo stato per anni infermiere al ”Cottolengo”, sa 
bene in quanti sottili rivoli si disperda e si intrecci la sofferenza umana. 
Nel suo servizio è coadiuvato da un gruppo di diaconi permanenti che set­
timanalmente visitano gli anziani, svolgono per essi alcuni essenziali ser­
vizi come la pulizia personale e li aiutano in tante piccole e grandi incom­
benze, stando loro accanto per qualche ora. In questo modo i diaconi col- 
laborano e sollevano un poco il personale e le suore delle due Case di 
riposo del clero, quella diocesana di corso Corsica a Torino, in cui operano 
le suore, cosiddette, ”di Mortara” fondate da don Pianzola, e quella di 
Pancalieri, gestita dalle suore di San Gaetano, fondate dal can. Boccardo: 
due sacerdoti piemontesi che hanno sempre amato e sostenuto il loro con­
fratelli.

Aiutare, quindi economicamente, curare i mali del corpo, ma soprat­
tutto non lasciare mai soli i preti: è questo il primo servizio.

Annalisa Rossi
(da "La Voce del Popolo” del 6 febbraio 1983)



74

Cassa Diocesana Assistenza Clero

FONDO CASSA 1982

ENTRATE CONSUNTIVO
1982

Da:
Erogazione per sussidi da « Opera Pia Parroci Vecchi od

Inabili » (delibera 27-12-1982) L. 2.000.00C

Offerte L. 61.814.750

Interessi del fondo patrimoniale e di riserva L. 13.357.450

« Cooperazione Diocesana »: quota del 1981 L. 120.000.000

Tassazione sui redditi patrimoniali di chiese e benefici L. 26.378.065

TOTALE ENTRATE L. 223.550.265

USCITE

Per:
Sussidi mensili a n. 54 sacerdoti anziani o ammalati L. 102.723.850

Sussidi mensili a n. 49 sacerdoti in difficoltà economiche L. 56.440.000

A sacerdoti di nuove parrocchie sprovviste di congrua: n. 4 L. 8.811.000

A sacerdoti di nuove parrocchie senza casa canonica: n. 4 L. 2.188.770

Sussidi occasionali per cure e convalescenza: n. 21 L. 46.096.036

Indennità trasferte e servizi vari L. 12.299.750

TOTALE USCITE L. 228.559.406

CONSUNTIVO 1982
•

ENTRATE L. 223.550.265

USCITE L. 228.559.406

SALDO PASSIVO L. 5.009.141

SALDO ATTIVO ANNI PRECEDENTI L. 44.650.482

L. 39.641.341



75

OPERA DIOCESANA PER LA PRESERVAZIONE DELLA FEDE

In occasione della « Giornata della Cooperazione Diocesana 1983 », la 
Opera per la preservazione della fede nel presentare l’attività annuale 
pone in evidenza alcuni aspetti, segno di reale cammino comunitario: 
collaborazione e restituzione.

Per la voce "collaborazione” il 1982 è stato un felice anno: sono stati 
consegnati nove centri religiosi e sono in cantiere altre dodici costruzioni.

Gli interventi operativi sono più massicci nei distretti di Torino-Città, 
Torino-Ovest e Torino-Sud Est, ove i nuovi insediamenti abitativi sono a 
getto continuo a seguito dell’attuazione della legge sull’edilizia popolare 
e convenzionata.

L’Opera Diocesana, normalmente, interviene con la provvista dell’area 
e con l’assistenza tecnica e cantieristica. Nella fase esecutiva la collabora­
zione con il Parroco e la sua comunità è piena dal punto di vista proget­
tuale ed economico.

Parroco e Commissione parrocchiale, di concerto con l’Opera Dioce­
sana, preparano il piano di finanziamento: mutuo dello Stato (se c’è), ope­
razioni patrimoniali, prestiti privati, contributo e anticipo dell’Opera, par­
tecipazione dei fedeli: questi i cinque canali che portano la copertura delle 
spese. Inoltre la Cooperazione Diocesana aiuta le Comunità a coprire il 
20% del rateo annuale di restituzione.

La relazione annuale vuol appunto mettere in rilievo questo aspetto 
di solidarietà. Ecco gli esempi del 1982:

— Torino, S. Monica - Per la casa e per le opere si è goduto del 
mutuo statale di 74 milioni. Al completamento e alla chiesa sta provve­
dendo la comunità parrocchiale.

— Torino, Gesù Cristo Signore (Rebaudengo - Via Reiss Romoli) - 
La chiesa, che è centro succursale della parrocchia S. Giuseppe Lavora­
tore affidata ai figli di don Bosco, è stata costruita con mutuo dello Stato 
e con l’offerta di 40 milioni dei Salesiani Al completamento della casa e 
del sottochiesa provvede l’Opera Diocesana con mezzi propri.

— Torino, Ascensione - La chiesa ed alcuni locali sono stati offerti 
dalla Comunità. L’Opera è intervenuta con contributo e prestito.

— Rivolta, Sangone - Casa e opere, tutto eseguito a cura della Comu­
nità e con operazioni patrimoniali.

— Grugliasco, San Massimiliano Kolbe - L’Opera ha provveduto 
alla chiesa, mentre la Comunità ha costruito le aule.

— None e Trofarello - Mediante operazioni patrimoniali sono stati 
costruiti due complessi sussidiari, a cura dei parroci.



76

— Chieri, Duomo e San Giorgio - Eccettuato il mutuo statale di circa 
90 milioni (caduno), appropriate operazioni patrimoniali hanno coperto la 
spesa per i due complessi sussidiari.

L’importo globale delle costruzioni consegnate dall’Opera nel 1982 è 
stato di 2 miliardi e 225 milioni, ove i mutui statali assommano a 365 
milioni, gli interventi dell’Opera a 235 milioni, le operazioni patrimoniali 
a 900 milioni e il resto (725 milioni) è il risultato di offerte o prestiti 
delle Comunità parrocchiali.

Come facilmente si può constatare, queste cifre esprimono la reale 
somma di sofferenze, di solidarietà e di serietà da parte di tutta la diocesi, 
che si è limitata a richiedere allo Stato poco più del 16% della spesa 
globale.

Per l’anno 1983 in accordo con i parroci e le Commissioni economiche 
parrocchiali è in avanzato stato operativo il piano di costruzione e com­
pletamento di altre dodici strutture.

Ancora a Torino, per S. Monica la chiesa, per Gesù Cristo Signore il 
sottochiesa. Si aggiungano a queste: il complesso per S. Ignazio (zona 
Istituto Sociale), la chiesa parrocchiale per S. Marco e la sopraelevazione 
della casa per S. Leonardo Murialdo.

A Torino-Nord: è in buona previsione un centro religioso a Settimo 
Torinese - corso Piemonte.

A Torino-Ovest:
Orbassano zona PrabernaSca - complesso sussidiario
Beinasco case popolari 167 - complesso sussidiario
Grugliasco Fabbrichette - complesso sussidiario
Collegno S. Chiara - casa e opere
Druento, via Principale - complesso sussidiario.

A Torino-Sud Est: Moncalieri Zona Agip: S. Giovanna Antida - com­
plesso parrocchiale.

Anche per questo "blocco” di costruzioni, già in cantiere, la percen­
tuale dei mutui statali è contenuta in 915 milioni, pari al 30% della spesa 
globale. Per la copertura totale sono stati adottati i medesimi criteri sopra 
esposti.

Non è poi mancata la Provvidenza nel completare l’impegnativo piano 
di finanziamento dell’Opera per il 1983.

A seguito dell’alienazione del Seminario di Rivoli, si è dovuto provve­
dere alle nuove sedi dei Seminari Teologico e Liceale. Il complesso che 
costituisce il Seminario di via Principessa Felicita di Savoia (Ginnasio- 
Liceo) è pervenuto alla diocesi per donazione delle Suore di S. Giovanna 
Antida. In tal modo l’Amministrazione diocesana dei Seminari è stata 
sollevata dalla spesa di circa due miliardi.



77

L’Arcivescovo, in considerazione di tale munifico dono, dopo aver sen­
tito le Suore di S. Giovanna Antida e la Commissione diocesana dei Semi­
nari, è venuto nella determinazione di destinare una parte ”del non speso” 
in opere diocesane di estrema utilità e in sussidi di sostegno ad attività 
pastorali urgenti. Tra queste sono stati scelti i centri religiosi attualmente 
in costruzione e in maggiore difficoltà.

Così sono stati messi a disposizione 450 milioni per le nuove chiese di: 
Moncalieri zona Agip, S. Giovanna Antida; Torino, Gesù Cristo Signore; 
Torino, S. Ignazio; Torino, S. Marco.

Una autentica "provvidenza” che ha sollevato anche l’Opera Diocesana 
(e non solo le quattro Comunità) dall’impegno di provvedere subito i 
450 milioni.

Inoltre, non essendovi « urgenze immediate », l’Arcivescovo in accordo 
con l’Opera Diocesana, ha proposto di dare un aiuto concreto ai 62 "parroci 
costruttori”, ancora impegnati nella restituzione dei mutui statali e dei 
prestiti dell’Opera.

Esaminata la situazione finanziaria dell’Opera e i programmi futuri, 
è stata decisa la riduzione del 40% del debito capitale e per rendere 
più immediato l’aiuto ai parroci costruttori, ogni anno, oltre il contributo 
del 20% della Cooperazione Diocesana, l’Opera effettuerà una seconda 
riduzione del 20% sull’importo del rateo annuo, e così il rateo diminuisce 
di fatto del 35%.

Nella pagina seguente viene presentato il prospetto generale delle 
operazioni di riduzione.

Anche in questa non facile impresa, grazie al dono provvidenzialmente 
ricevuto e alla costante restituzione annuale dei parroci costruttori, è 
stata possibile una concreta solidarietà. Tutto questo, in un periodo econo­
micamente non florido, dà sicurezza e fiducia per i programmi a venire.

Non si tratta più di una grande mole di esigenze, tuttavia, al più presto, 
si dovrà provvedere alle Comunità di Orbassano 167; di Rivoli Uriola e 
viale Colli; di Alpignano; di Collegno-Dora; di Nichelino 167 e S. Edoardo; 
di Cambiano-Stazione; di Ciriè-Stazione e 167; per non dire di altri 16 
nuovi centri non urgenti, ma necessari.

Fra tutti, il centro più urgente è in zona Mirafìori - via Piava a Torino. 
E’ la situazione più penosa e più sofferta da circa 4.000 abitanti che da 
oltre dodici anni si devono accontentare di un garage interrato perché 
manca l’area per la erezione di una struttura pastorale vera e propria.

Queste situazioni di attesa e di sofferenza, i risultati conseguiti negli 
anni precedenti, il poderoso programma per il 1983 stimoleranno certa­
mente la generosità nel giorno della Cooperazione Diocesana.

Torino - 2 febbraio 1983
Sac. Michele Enriore



COMUNITÀ’ IMPEGNATE NELLA RESTITUZIONE

Totali

N. Comune Ente debiti al 
31-12-1982

debito 
ridotto 
del 40%

rateo 
annuo 

precedente

rateo 
annuo 

al netto

1 Torino S. Giulio d'Orta 29.400.000 17.700.000 4.500.000 2.900.000
2 Torino Visitazione-Mirafiori 37.000.000 22.200.000 3.000.000 1.950.000
3 Torino S. Curato d’Ars 77.280.000 46.380.000 4.400.000 2.850.000
4 Torino S. Maria Goretti 39.700.000 24.000.000 3.200.000 2.100.000
5 Torino Gesù Operaio 30.960.000 18.600.000 3.000.000 1.950.000
6 Torino S. Giovanna d'Arco 54.500.000 32.700.000 4.000.000 2.600.000
7 Torino S. Paolo 71.000.000 42.600.000 4.000.000 2.600.000
8 Torino S. Remigio 86.700.000 52.000.000 4.000.000 2.600.000
9 Torino S. Ermenegildo 16.800.000 10.000.000 3.800.000 2.300.000

10 Torino N. S. di Fatima 20.800.000 12.500.000 2.250.000 1.450.000
11 Torino S. Luca 71.000.000 42.600.000 3.000.000 1.950.000
12 Torino Maria Madre Misericordia 45.900.000 27.500.000 4.000.000 2.600.000
13 Torino S. Michele Arcangelo 112.000.000 67.000.000 4.000.000 2.600.000
14 Torino S. Leonardo Murialdo 96.000.000 57.500.000 4.000.000 2.600.000
15 Torino La Pentecoste 67.700.000 43.000.000 5.000.000 3.250.000
16 Torino SS. Nome di Maria 77.600.000 46.500.000 4.000.000 2.600.000
17 Torino S. Andrea 7.700.000 5.000.000 1.500.000 1.000.000
18 Torino S. Natale 59.600.000 35.800.000 4.000.000 3.250.000
19 Torino S. Caterina da Siena 38.400.000 23.000.000 3.000.000 1.950.000
20 Torino Gesù Salvatore 13.550.000 10.000.000 2.000.000 1.000.000
21 Torino SS. Apostoli 23.500.000 20.000.000 4.000.000 2.600.000
22 Torino S. Francesco di Sales 42.500.000 25.500.000 5.000.000 4.000.000
23 Torino S. Ambrogio 51.200.000 30.700.000 3.000.000 1.950.000
24 Torino S. Antonio Abate 97.000.000 58.200.000 4.000.000 2.600.000
25 Torino S. Benedetto 123.200.000 74.000.000 6.000.000 4.000.000
26 Torino Imm. Concez. - Lingotto 49.500.000 29.700.000 4.000.000 2.600.000
27 Torino N S. della Guardia 85.000.000 51.000.000 4.000.000 2.600.000
28 Torino Risurrezione 120.000.000 72.000.000 7.000.000 4.500.000
29 Torino Ascensione 20.000.000 12.000.000 3.000.000 1.950.000
30 Torino Gesù Cristo Signore 205.000.000 123.000.000 10.000.000 6.500.000
31 Torino S. Monica 103.000.000 61.800.000 5.000.000 3.250.000
32 Torino S. Marco 60.000.000 36.000.000 4.000.000 2.600.000
33 Torino S. Ignazio 220.000.000 132.000.000 10.000.000 6.500.000
34 Beinasco Gesù Maestro — 10.800.000 — —
35 Beinasco Zona 167 70.000.000 42.000.000 5.000.000 3.250.000
36 Caselle T.se Mappano 21.500.000 13.000.000 2.500.000 1.600.000
37 Chieri Duomo 75.500.000 45.000.000 4.000.000 2.600.000
38 Chieri S. Giorgio 67.000.000 40.000.000 3.600.000 2.350.000
39 Chieri S. Luigi 23.950.000 14.000.000 2.500.000 1.600.000
40 Collegno Gesù Maestro 54.300.000 32.580.000 3.600.000 2.350.000
41 Grugliasco Lesna - S. Antonio 74.000.000 44.500.000 3.500.000 2.300.000
42 Grugliasco Fabbrichette 74.000.000 44.500.000 5.000.000 3.250.000
43 Grugliasco S. Kolbe — — 6.000.000 4.000.000
44 Moncalieri N. S. delle Vittorie 19.000.000 11.500.000 2.500.000 1.600.000
45 Moncalieri S. Maria Goretti 103.000.000 61.800.000 5.000.000 3.250.000
46 Moncalieri S. Vincenzo Ferreri 74.200.000 51.700.000 4.000.000 2.400.000
47 Moncalieri Agip - S. Giovanna Antida 172.000.000 103.000.000 6.000.000 3.900.000
48 Nichelino SS. Trinità 64.300.000 38.600.000 4.500.000 3.000.000
49 Nichelino S. Edoardo 16.000.000 10.000.000 4.000.000 2.600.000
50 Nichelino S. Damiano 66.000.000 39.600.000 3.000.000 1.950.000
51 Nichelino Viale Kennedy 40.000.000 24.000.000 3.000.000 2.000.000
52 Piossasco S. Francesco 118.000.000 70.800.000 4.000.000 2.600.000
53 Rivalta di Torino Sangone 64.000.000 38.500.000 4.000.000 2.600.000
54 Rivoli S. Bernardo 33.200.000 20.000.000 3.000.000 2.000.000
55 Rivoli S. Maria della Stella 35.500.000 21.300.000 5.000.000 3.250.000
56 S. Mauro T.se S. Benedetto 32.200.000 19.300.000 3.000.000 2.000.000
57 Settimo T.se SS. Trinità 7.600.000 4.560.000 2.000.000 1.300.000
58 Volvera Gerbole 24.700.000 14.800.000 3.000.000 2.000.000

3.583.440.000 2.178.220.000 231.350.000 151.500.000



79

LA COMUNITÀ’ DIOCESANA NEL 1982 
PER INIZIATIVE DI SOLIDARIETÀ’

CENTRO MISSIONARIO DIOCESANO

Aiuto alle Missioni attraverso le Pontificie Opere Mis­
sionarie L. 829.804.670

SERVIZIO DIOCESANO TERZO MONDO

A sostegno e attraverso sacerdoti e laici diocesani
per lo sviluppo e la pastorale:
— in Argentina, Brasile, Burundi, Guatemala, Kenya

e Rwanda L. 77.513.000

Attraverso Chiese e organismi locali per progetti di
promozione sociale: L. 167.105.710
fattorie agricole, sviluppo rurale, acquedotti, piccole
scuole, centri sociali, dispensari, cooperative, aiuti di 
emergenza
— in Africa: Alto Volta, Cameroun, Capo Verde, Ke­

nya, Madagascar, Mali, Mozambico, Sudan, Zaire
— in America Latina: Bolivia, Brasile, Cile
— in Asia: India e Filippine

Per il Centro Accoglienza stranieri a Torino e le attività
connesse L. 57.000.000

Totale aiuti distribuiti L. 301.618.710

CARITAS DIOCESANA

Terremotati del Sud Italia 
Polonia
Vietnam - Cambogia
Libano
Stranieri a Torino
Salvador - Guatemala
Opere « Caritas »

L. 22.490.000
L. 141.229.000
L. 7.685.000
L. 22.308.000
L. 11.110.000
L. 12.469.000
L. 13.055.000

Totale aiuti distribuiti L. 230.346.000



80

DONAZIONI E TESTAMENTI PER LE OPERE DIOCESANE 
FONDAZIONI DI MESSE DI SUFFRAGIO

Esistono in diocesi alcuni enti giuridici, civilmente riconosciuti e quindi 
abilitati a ricevere disposizioni con atto pubblico. E’ conveniente il riferi­
mento formale a tali enti, quando si tratta di disposizioni che riguardano 
beni immobili.

Questi enti sono:
1) L’Opera diocesana per la preservazione della fede « Torino-Chiese »
2) Il Seminario Arcivescovile di Torino

Negli atti di donazione e nei testamenti occorre indicare chiaramente, 
oltre la denominazione esatta e completa dell’ente destinatario, anche le 
finalità delle disposizioni:
« All’Opera diocesana per la preservazione della fede di Torino, per la costruzione 
di nuove chiese », oppure « ... per l’attività degli uffici della Curia Arcivescovile ». 
« Al Seminario Arcivescovile di Torino, per la formazione degli aspiranti al sa­
cerdozio ».

N.B. - 1) A riguardo dei testamenti a favore dell'assistenza ai sacerdoti 
poveri, anziani e ammalati, si raccomanda di non indicare più come desti­
nataria l'Opera Pia Parroci Vecchi od Inabili, stante l’attuale situazione di 
quest’opera che è un’I.P.A.B.

Nel caso di aiuti da disporre per i sacerdoti bisognosi, si può redìgere 
il proprio testamento (o dare suggerimenti in merito a persone aventi 
tale intenzione) con la seguente dicitura ben specificata nelle finalità: 
« All’Opera diocesana per la preservazione della fede di Torino, per l’assistenza al 
clero della diocesi di Torino ».

2) I sacerdoti anziani ospiti delle Case del Clero hanno la possibilità 
di ricordare particolarmente nella celebrazione della S. Messa i defunti 
che vengono a loro raccomandati.

Possono essere costituite delle Fondazioni con il deposito di un capitale 
il cui interesse annuo verrà destinato a contribuire al sostentamento di 
un sacerdote ospite delle Case del Clero, con l’onere del ricordo e del 
suffragio per i benefattori nelle Messe che saranno celebrate ogni anno, 
ad esempio nelle date di anniversario.

Per le predette Fondazioni rivolgersi alla Tesoreria dell’Ufficio ammini­
strativo diocesano.



81

Consiglio Pastorale diocesano 
per il triennio 1982 - 1985

Tra le operazioni per il rinnovo triennale degli Organismi consultivi 
diocesani, quelle riguardanti il Consiglio pastorale diocesano (= CPD) 
hanno avuto una particolare importanza in quanto toccavano direttamente 
tutte le componenti della comunità diocesana. Le modalità pubblicate in 
RDTo n. 8 - Agosto 1982 (supplemento) pagg. 21-28 hanno scandito i vari 
momenti dell’elezione.

Sacerdoti

La partecipazione dei sacerdoti risulta dal prospetto comparativo dei 
votanti (che tiene conto delle elezioni tenute nei due trienni precedenti 
e del confronto con i relativi dati del Consiglio presbiteriale =CPr): '

CPD
CPr

Anno 1976
569
563

Anno 1979
514
631

Anno 1982
506
648

Sui 1220 sacerdoti diocesani e religiosi aventi diritto al voto (cfr. RDTo 
n. 12 - Dicembre 1982, pag. 901), solo 506 hanno restituito la scheda. Ma 
tra le schede pervenute ve ne sono state 31 bianche, 2 nulle ed 1 giunta 
a scrutinio ormai ultimato: pertanto i voti validi assommano a 472.

Un confronto con le precedenti fasi del presente rinnovo degli Orga­
nismi consultivi diocesani offre questi dati:

CPD CPr Vicari zonali
Voti validi 472 su 1220 (38,68%)
Votanti 506 su 1220 (41,47%)

621 su 1220 (50,90%)
648 su 1220 (53,11%) 841 su 1178 (71,39%)

Gli stessi dati esaminati per distretto pastorale nel confronto tra i 
votanti per il CPD ed i votanti per i Vicari zonali (non è possibile il con­
fronto con il CPr, in quanto per quelle elezioni non si è votato per distretti 
pastorali) anche se non possono offrire una perfetta correlazione (gli elet­
tori dei Vicari zonali erano 1178, mentre per il CPD erano 1220) si pos­
sono però ritenere sufficientemente significativi (per praticità di confronto, 
tutte le percentuali di questo specchietto si riferiscono al numero degli 
elettori per i Vicari zonali):



82

Elettori per i Vicari zonali CPD 1982 CPD 1979 CPD 1982
Vicari zonali votanti votanti votanti voti validi

To Città 600 405 (67,50%) 243 (40,50%) 229 221 (36,83%)
To Nord 147 119 (80,95%) 66 (44,89%) 77 64 (43,53%)
To Sud-Est 280 204 (72,85%) 116 (41,42%) 111 114 (40,71%)
To Ovest 151 113 (74,83%) 81 (53,64%) 97 73 (48,34%)

1178 841 (71,39%) 506 (42,95%) 514 472 (40,06%)

Come si può notare dallo specchietto, si sono voluti riportare anche i 
dati relativi ai votanti per il CPD del 1979.

Lo scrutinio delle schede si è svolto il 25 novembre 1982 alla presenza 
dei Vicari Episcopali territoriali e del Cancelliere Arcivescovile, coadiu­
vato da 2 sacerdoti e 7 laici.

Dei 12 sacerdoti designati con votazione dei confratelli al CPD (6 per 
il distretto pastorale di Torino Città e 2 per ognuno degli altri tre distretti 
pastorali) risultano queste qualifiche ministeriali e questi dati circa l’età:

ministero parroci 6

età 30/39
40/49
50/59
60/69

vicari cooperatori 2
animatore di gruppo 1
Curia 1
prete operaio 1
Seminario 1

anni 4
anni 5
anni 2
anni 1 media età: 44,5

Di questi 12 sacerdoti, 10 sono diocesani e 2 religiosi (ambedue Salesiani).

Religiosi

I religiosi operanti pastoralmente in diocesi hanno designato i quattro 
rappresentanti di loro competenza attraverso un iter proprio.

Questi i dati circa le qualifiche ministeriali e l’età:

ministero cappellano di ospedale 1
direttore di scuola parrocchiale 1
maestro di formazione 1
Seminario 1

età 40/49 anni 2
50/59 anni 2 media età: 47,7

Le Congregazioni rappresentate sono quattro: Camilliani, Domenicani, 
Fratelli di S. G. B. Cottolengo e Giuseppini del Murialdo.



83

Religiose

La Segreteria diocesana e le coordinatrici zonali sono state il tramite 
per la designazione delle sei religiose previste nel CPD.

Queste le qualifiche del rispettivo impegno pastorale e l’età:

pastorale scolastica
pastorale familiare
pastorale ospedaliera
pastorale parrocchiale 

età 40/49 anni 5
50/59 anni 1

3
1
1
1

media età: 45,1

Sono presenti 6 diverse Congregazioni: Figlie di Maria Ausiliatrice, 
Missionarie della Consolata, Suore di S. Giovanna Antida, Suore di S. 
G. B. Cottolengo, Suore di S. Maria di Loreto e Suore del Santo Natale.

Laici

Per la designazione dei laici, questa volta si è voluta privilegiare la 
attenzione alla realtà territoriale delle 31 zone vicariali ed ai relativi Con­
sigli pastorali zonali, dove esistenti. In mancanza di Consigli pastorali 
zonali regolarmente costituiti ed operanti, hanno avuto un ruolo impor­
tante i Consigli pastorali parrocchiali. In ogni modo, però, si è inteso 
tenere presente anche le persone appartenenti ad associazioni, movimenti 
e gruppi operanti validamente e con spirito di comunione nella zona stessa.

Per questa volta, i diaconi-permanenti sono stati uniti ai laici in vista 
dell’elezione.

Le operazioni di voto si sono svolte nelle singole zone, in apposite 
assemblee, sotto la presidenza del rispettivo Vicario Episcopale territoriale 
competente o di un suo delegato.

Le qualifiche dei 31 rappresentanti delle zone vicariali risultano co­
me segue:

impiegati 11
insegnanti 6
medici 3
casalinghe 2
geometri 2
agricoltore 1
artigiano 1
bibliotecario 1
commercialista 1
pensionato 1
sindacalista 1
ufficiale E. I. 1



84

L’età di questi 31 laici (l’età minima ammessa era la maggiore età 
secondo le leggi italiane: 18 anni) è compresa tra i 23 anni ed i 58, con 
queste modalità:

20/29 anni 7
30/39 anni 9
40/49 anni 7
50/59 anni 8 media età: 39,9

Dai nomi dei 31 laici designati a rappresentare le rispettive zone vica­
riali, emergono queste osservazioni:
— sono presenti solo 5 donne (quattro dal distretto pastorale di Torino 

Città ed una da quello di Torino Sud Est);
— è presente un diacono permanente.

Integrazioni dell'Arcivescovo

In data 20 dicembre 1982 il Cardinale Arcivescovo, sentito il Consiglio 
Episcopale, ha nominato tutte le 10 persone a lui spettanti (2 sacerdoti 
diocesani, 1 religioso e 7 laici — tra questi vi è un diacono permanente —) 
per integrare l’elenco dei designati precedentemente dai sacerdoti, dai 
religiosi, dalle religiose e dai laici delle zone vicariali.

Questi i dati circa le qualifiche e l’età:

sacerdoti Curia 1
Seminario 1

religiosi superiore di comunità 1
laici impiegati 2

casalinga 1
docente universitario 1
insegnante 1
medico 1
studente universitaria 1

età 20/29 anni 1
30/39 anni 1
40/49 anni 5
50/59 anni 3 media età: 44

E’ il caso di rilevare che l’Arcivescovo, per sottolineare l’importanza 
della pastorale familiare, ha voluto che tra i membri di questo CPD vi 
fossero anche due coppie di sposi.

Complessivamente quindi nel CPD per il triennio 1982-1985 — esclusi 
i membri di diritto — sono presenti 18 sacerdoti (di cui 12 del clero dioce­
sano e 6 religiosi), 1 religioso non sacerdote, 2 diaconi permanenti, 6 reli­
giose e 36 laici (di cui 9 donne) per un totale di 63 persone.



85

Complessivamente 
risultano come segue:

le qualifiche e l’età dei membri elettivi del CPD

18 sacerdoti: parroci 
Seminario 
Curia
vicari cooperatori
animatore di gruppo 
cappellano di ospedale 
direttore di scuola parrocchiale 
prete operaio
superiore di comunità

6
3
2
2
1
1
1
1
1

1 religioso: maestro di formazione 1

6 religiose: pastorale scolastica 
pastorale familiare 
pastorale ospedaliera 
pastorale parrocchiale

3
1
1
1

38 laici (tra cui 2 diaconi permanenti):

impiegati 
insegnanti 
medici 
casalinghe 
geometri 
agricoltore 
artigiano 
bibliotecario 
commercialista 
docente universitario 
pensionato 
sindacalista
studente universitaria 
ufficiale E. I.

13
7
4
3
2
1
1
1
1
1
1
1
1
1

età: 20/29
30/39
40/49
50/59
60/69

anni 7
anni 14
anni 24
anni 16
anni 1 media età: 42,4

Il più giovane tra i componenti elettivi di questo CPD ha 23 anni, 
mentre il decano ne ha 60.



86

Elenco dei componenti del CPD per il triennio 1982-1985

(all’interno di ogni gruppo si è seguito il criterio alfabetico, eccetto che per i rappre­
sentanti delle 31 zone vicariali).

Membri di diritto

Vicari generali
PERADOTTO mons. Francesco
SCARASSO mons. Valentino

Vicari Episcopali
BIROLO don Leonardo
CAVALLO don Domenico
GONELLA don Giorgio
REVIGLIO don Rodolfo
RIPA di MEANA don Paolo, S.D.B.

Delegati arcivescovili
ALESSO don Paolo
BIROLO don Leonardo
FAVARO can. Oreste
GIACOBBO don Piero
MAROCCO don Giuseppe
MEOTTO don Francesco, S.D.B.
PIGNATA don Giovanni
POLLANO don Giuseppe
VERONESE don Mario

Membri designati con votazione

Sacerdoti
Torino Città
ABA’ don Guido, S.D.B.
AMORE don Antonio
CIOTTI don Pio Luigi
FORADINI don Mario
LEPORI don Matteo
MIGLIORE don Matteo
Torino Nord
MONDINO don Giovanni
RONCAGLIONE don Mario
Torino Sud Est
PAGLIETTA don Ottavio
SOLA don Giovanni Battista



87

Torino Ovest
CROTTI don Giacomo, S.D.B.
GARRONE don Bernardino

Religiosi
BERTOLACCINI p. Vittorio, M.I.
COSCIO p. Giovanni, C.S.I.
MENEGHINI fr. Giuseppe, F.S.G.C.
SAVOIA p. Luigi, O.P.

Religiose
GARBERI suor Hildegarde
MADERNI suor Margherita
ORSI suor Raffaella
PINAFFO suor Giovanna
PINETTI suor Ines
ROSSO suor Delfina

Laici rappresentanti delle zone vicariali
Torino Città

1. SPAGNOLETTI Antonietta
2. CAPRIOGLIO SORDELLA Caterina
3. TRESSO Marco
4. SLAVIERO Leonardo
5. BUSOLLI Marco
6. ARIEMME Luigi
7. CESARINI ODDONE Renata
8. DESTEFANIS Franco
9. MERLONE RUATA Maria

10. MAGHENZANI Silvio
11. MESSINA Paolo
12. MIGLIETTA Carlo
13. ARATA Giovanni
14. MARINO Luciano
15. BOSCO Giovanni

Torino Nord
19. BELLO Aniceto
20. GIACOMETTO Giuseppe
21. SANTORO Angelo
27. NEGRI Giuseppe
28. PERSONNETTAZ Eraldo

Torino Sud Est
22. STRASLY Livio
23. MASCHERPA Carlo



88

24. MEINARDI Mauro
29. CORTASSA DEMICHELIS Irene
30. GRAMAGLIA Giorgio
31. CASTAGNOTTO Enzo

Torino Ovest
16. GALLAI Dino
17. CUCOTTI Lorenzo
18. GEMELLO Giovanni
25. GIRAUDO Giovanni Battista
26. GIANNETTI Sebastiano

Membri nominati direttamente dall'Arcivescovo

Sacerdoti
ANFOSSI don Giuseppe
COLLO can. Carlo

Religiosi
TOMEI p. Ernesto, I.M.C.

Laici
BERTOLINO Rinaldo
BONANSEA Gilberto
BRUSCHINI MIGLIETTA Fabia
DE GIORGIS BONANSEA Maria Pia
MANNINI Massimo
ROMAGNOLI Cristina
ROSSI Carla

Il nuovo CPD, costituito come sopra indicato, si è riunito per la prima 
volta in seduta plenaria domenica 16 gennaio 1983 in Pianezza a Villa 
Lascaris. Durante questa prima riunione, il Cardinale Arcivescovo ha 
rivolto ai presenti le riflessioni che riportiamo (come ci è stato possibile 
raccoglierle dal magnetofono).



89

LINEE ORIENTATIVE DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

La mia prima parola è una parola di saluto. Vi saluto tutti, vi dò il benve­
nuto e vi ringrazio. Il saluto è una benedizione nel Signore, è un'offerta di 
pace che viene da Lui e della quale tutti abbiamo bisogno. Vi devo poi ringra­
ziare perché avete accettato questo impegno. Nessuno di voi era costretto 
a farlo, ma lo ha fatto liberamente, per senso di Chiesa, per volontà di 
partecipazione alla vita della comunità e anche un po’, lo voglio sperare, 
per ossequio verso il Vescovo. Di questo vi ringrazio con tutto il cuore.

Ma, dopo il saluto e dopo il ringraziamento, devo anche esprimere la 
compiacenza e la gioia del trovarsi insieme. Voi siete stati convocati; la 
convocazione è un gesto di comunione e un gesto di unità e in questa 
prospettiva io non posso non compiacermi nel vedervi come segno di una 
dimensione che, oramai, è la definizione principale della Chiesa del Si­
gnore: la Chiesa come comunione, la Chiesa come comunità di fratelli 
e la Chiesa come mistero che di questa comunione e di questa fraternità 
si fa continuamente sacramento.

Ora siamo qui costituiti in Consiglio pastorale. Il fatto della nomina 
di ciascuno di voi a membro del Consiglio pastorale non è una semplice 
formalità burocratica o canonica: è la manifestazione di una volontà ese­
cutiva e porta con sé l'accettazione di responsabilità, ma anche l'offerta 
di una grazia del Signore. Come Consiglio pastorale avete l'una e l'altra 
cosa: una responsabilità e una grazia. Una grazia che vi rende idonei al­
l'esercizio della responsabilità.

Qual'è la grazia del Consiglio pastorale? Evidentemente è sempre I' 
unica e indivisibile grazia del Signore, la grazia che ci fa figli di Dio, che 
ci salva, che ci manda, che ci illumina, che ci dirige anche attraverso la 
varietà delle vocazioni. Questa grazia del Consiglio pastorale assume una 
sua caratterizzazione preziosa. Prima di tutto è una grazia di comunione: 
siamo in molti, ma siamo « UN » Consiglio pastorale. Il passaggio dalla 
moltitudine all'unità è il primo frutto di questa grazia. Portate nel Consi­
glio pastorale voi stessi, come persone, come battezzati, come fedeli di 
Cristo e della Chiesa. Portate voi stessi ed offrite voi stessi al Consiglio 
pastorale con una grazia che tende a rendervi una cosa sola, « UN » Con­
siglio. Dico grazia anche perché questo è un cammino: vedete che, uma­
namente, quasi non vi conoscete ancora! Vi conoscerete; troverete che 
andate d'accordo o, magari, troverete che non andate d'accordo. La grazia 
vi aiuterà pur nella varietà dell'identità personale e quindi degli apporti 
che ciascuna persona deve offrire al Consiglio. Voi avrete la grazia per 
diventare « una cosa sola ». « Una cosa sola » proprio nel senso della 
parola di Gesù — siamo persone, non siamo cose —; « una cosa sola » 



90

nell’ordine di un mistero che è quello della Chiesa del Signore: mistico 
corpo nella varietà delle membra, un corpo nell'unico Spirito e nell’unico 
amore. Avremo tutti bisogno di non dimenticare che questa grazia non 
ci è mai negata, specialmente in certi momenti quando, non per grazia 
ma per disgrazia, la grazia farà fatica ad avere il primo posto. E questi 
momenti verranno!

Insieme alla grazia avete una responsabilità che portate come Consi­
glio, non come singoli. Evidentemente l'identità personale conta, ma è la 
vostra comunione di Consiglio che porta la responsabilità. Quanto più di­
venterete « uno », nel senso del Signore, tanto più sarete fedeli portatori 
della responsabilità consiliare. Che cos’è questa responsabilità consiliare? 
E' la chiamata che vi è stata fatta: è il consenso che avete dato alla 
chiamata con cui intendete essere collaboratori del Vescovo nella sua 
responsabilità di pastore di questa comunità diocesana. Anche il Vescovo 
— membro della comunità e dentro la comunità — non può essere il Ve­
scovo che guida un'unità rimanendone fuori senza rimanerne coinvolto. 
Il Vescovo è un membro della comunità a titolo del suo Battesimo. La sua 
collocazione all'interno della comunità, come guida, come pastore, non lo 
mette né sopra né fuori né sotto la comunità: lo mette con un servizio, 
che è appunto quello pastorale. Si capisce, perciò, che la responsabilità 
pastorale va esercitata dal Vescovo secondo la natura della comunità di 
cui è membro, secondo la missione della comunità di cui è membro e 
secondo anche la varietà delle vocazioni che dentro a questa comunità 
coesistono. Così nasce la responsabilità del Consiglio: una collaborazione 
pastorale continuamente offerta al Vescovo; una collaborazione che non 
isola e non mette né fuori né dentro né sotto della comunità diocesana 
il Consiglio pastorale.

Partecipare, essere responsabili di questa pastorale significa soprat­
tutto condividere, partecipare, portare avanti insieme la missione della 
Chiesa e per ciò stesso la missione della comunità cristiana. All'Interno 
di questa missione c'è la varietà delle vocazioni e dei carismi: c’è anche 
la vocazione del Vescovo e i suoi carismi che non sono per essere sopra, 
ma solo per compaginare nell'unità e nella comunione la missione stessa.

Da questa riflessione ne deriva un'altra: se il servizio del Vescovo non 
si qualifica come una posizione di potere nella Chiesa, chi collabora con 
il Vescovo non può qualificarsi come « gruppo di potere ». Come il Ve­
scovo non ha il diritto di sentirsi potente ma servo, così coloro che colla- 
borano con lui devono sentirsi partecipi non del potere ma del servizio. 
Insieme. Lo sottolineo perché purtroppo noi uomini, specialmente per 
un tipo di cultura e di società che oggi si esprime e nella quale viviamo, 
siamo subito inclini a portare il discorso sul potere: potere del Vescovo 
e quindi potere dei suoi collaboratori, sia personali che collegiali. Avere 
delle responsabilità, collaborare a prendere delle decisioni può anche ri­



91

chiamare l'aspetto del potere, male da cui ci dobbiamo difendere tutti: 
deve sempre prevalere l’aspetto del servizio.

Altra riflessione. La nostra responsabilità è una responsabilità colle­
giale, cioè non siete tanto responsabili come singoli, ma come colleghi, 
come comunità. Siete responsabili come singoli evidentemente perché 
singolarmente dovete portare il vostro contributo, la vostra riflessione e 
il vostro parere; ma il modo di esercitare tutto ciò è quello consiliare, 
un esercizio collegiale. E’ importante. Perché l'operosità del Consiglio pos­
sa essere sempre preziosa per la comunità non deve dividere le persone, 
ma diventare permanente esempio di come le persone più disparate pos­
sano fare comunione ed operare collegialmente.

A questo punto è abbastanza facile dire in maniera diretta che cos’è 
il Consiglio pastorale. E' l’insieme di credenti che il Vescovo raccoglie 
intorno a sé perché, proprio nel loro insieme, diventino preziosi collabo­
ratori nel suo ministero pastorale. Il concetto di collaborazione è essen­
ziale per il Consiglio pastorale e porta con sé altri concetti che, senza 
identificarsi con la collaborazione, danno alla collaborazione una compiu­
tezza più ricca e più valida: la corresponsabilità, la partecipazione, la con­
divisione. Condividere, partecipare, portare insieme la responsabilità del 
ministero pastorale. Il Consiglio pastorale, in questa prospettiva, nasce 
dalla logica della Chiesa come il Concilio Vaticano II l’ha vista: una 
comunità nella quale tutti i membri hanno una stessa identità che deriva 
loro dal Battesimo e che, perciò, assumono insieme la missione della 
Chiesa, l’attuano e la portano avanti.

Corresponsabilità, partecipazione, condivisione non sono altro che la 
conseguenza dell'essere un corpo solo, dell'essere un mistero di comu­
nione e anche un'istituzione comunitaria. Riflettiamo bene sull'aspetto mi­
sterico da cui il Consiglio pastorale prende il suo spirito e l'aspetto isti­
tuzionale da cui il Consiglio pastorale deriva la sua concretezza struttu­
rale e operativa. Tutto per diventare sempre più Chiesa, e Chiesa sempre 
più fedele alla sua indivisibile missione. La responsabilità del Consiglio 
pastorale nel collaborare con il ministero pastorale del Vescovo esprime 
bene la pienezza del mistero della Chiesa così come il Signore l'ha voluto 
e come noi siamo continuamente chiamati a realizzare.

Precisata la natura più profonda del Consiglio pastorale, come deriva 
dalla teologia e dalla fede della Chiesa, rimane da precisare ancora un 
altro aspetto: il Consiglio pastorale ne è una struttura, ce ne rendiamo 
conto tutti, basta pensare a tutto il meccanismo per metterlo insieme. 
Ma stiamo attenti! Non è struttura avulsa dalla ricchezza interiore viva e 
palpitante della Chiesa, bensì struttura espressa da questa ricchezza inte­
riore. Ne deriva che ci dobbiamo sentire struttura non in senso sociolo­
gico o organizzativo, ma in maniera cristiana di incarnazione. Infatti biso­



92

gna che il mistero della Chiesa diventi storia; bisogna che il mistero della 
Chiesa diventi realtà visibile ed operativa in condizioni di concretezza. 
Ecco qui, al servizio di tutto ciò, il Consiglio pastorale. La competenza, I' 
ambito dell'azione del Consiglio pastorale, come collaborazione all'azione 
pastorale del Vescovo, è un ambito che si riferisce alla missione del Ve­
scovo « ex toto »: il Vescovo è pastore della comunità, ha le sue respon­
sabilità che attua con il supporto della collaborazione.

Potreste chiedermi: che differenza c'è allora tra il Consiglio presbite­
riale e il Consiglio pastorale? Che cosa ci sta a fare il Consiglio presbi­
teriale? Non basterebbe il Consiglio pastorale? La diversità sta in questo, 
che il Consiglio pastorale condivide con il Vescovo la responsabilità verso 
la comunità cristiana, che deve essere una, e deve andare avanti nella 
varietà e nella moltitudine delle vocazioni, tutte al servizio dell’unica 
missione della Chiesa. Il Consiglio presbiteriale, invece, ha come matrice 
il sacramento dell'Ordine che non è condiviso da tutti i battezzati. Il sacra­
mento dell’Ordine, però, non è tutta la Chiesa: è il sacramento in funzione 
della crescita e della maturazione della Chiesa come comunità; ha sue 
specifiche funzioni che Cristo ha affidato, precisamente, all'ordine sacer­
dotale. E, siccome l’ordine sacerdotale, a sua volta, ha pure una dimen­
sione collegiale, l'armonizzazione in unità di questa vocazione e di questo 
servizio sta nel ministero gerarchico. All'Interno del sacramento dell'Or­
dine c'è il Vescovo, ci sono i presbiteri, ci sono i diaconi. Il Consiglio 
presbiteriale risponde a questa realtà. Il rapporto del Vescovo con i pre­
sbiteri, con i diaconi è specifico, è ben preciso: non nasce direttamente 
dal Battesimo, anche se nel Battesimo si fonda perché tutti i sacramenti 
si fondano in esso. Esiste dunque un Consiglio presbiteriale perché le fun­
zioni del ministero ordinato, del ministero gerarchico, a vantaggio di tutta 
la comunità, non sono le funzioni della comunità stessa; sono per tutta la 
comunità. Invece le funzioni dei battezzati sono condivise da tutti, anche 
da coloro che sono costituiti in ministero gerarchico. Infatti il sacramento 
dell'Ordine non cancella il Battesimo, come si sente dire alle volte. Tutti 
dentro il Battesimo, ma non tutti con gli stessi ministeri e con la stessa 
grazia.

E’ ancora necessario fare un'ulteriore riflessione. L'ambito della mis­
sione della Chiesa è dunque l'ambito della responsabilità del Consiglio 
pastorale. Dicendo missione pastorale ci richiamiamo al mistero di Cristo 
mandato per essere salvatore di tutti. « Come il Padre ha mandato me, 
così io mando voi ». La missione pastorale ha una estensione illimitata. 
Per un Consiglio pastorale è molto importante capirlo. Le sollecitudini di 
un Consiglio pastorale devono essere profondamente missionarie, come 
la sollecitudine dei pastori. « Andate, predicate il vangelo, battezzate ». La 
missione pastorale non è un fenomeno interno ad una comunità già co­



93

stituita entro confini definitivi: è piuttosto impegno di dilatare la comunità 
e di portarla a pienezza, perché Cristo è impegnato a salvare tutti, e 
la Chiesa, che ha ricevuto da Cristo l'eredità della sua missione, è impe­
gnata a salvare tutti. La responsabilità del Consiglio pastorale è « intra- 
ecclesiale » soltanto quando si pensa che la Chiesa non avrà fine come 
vocazione e come impegno che le deriva da Cristo. Fino a quando c'è un’ 
anima da salvare la Chiesa non ha finito la sua missione. E, siccome anime 
da salvare ce ne sono sempre perché la dimensione storica della realtà 
umana è così, la responsabilità pastorale del Consiglio non va conside­
rata interna alla Chiesa come società già definitivamente costituita, ma è 
interna alla Chiesa come missione. La missionarietà, quindi, caratterizzi 
tutta la nostra attività! Ciò non vuol dire che il Consiglio pastorale non 
abbia responsabilità e non debba condividere le preoccupazioni per le 
realtà interne della vita ecclesiale; ma la missione da portare avanti, da 
dilatare, è la prospettiva nella quale il Consiglio pastorale deve sentirsi 
più impegnato. Del resto la radice battesimale del Consiglio pastorale 
si riferisce proprio alla missione data da Gesù: andate e battezzate, dila­
tate la famiglia dei figli di Dio; preparate il Regno del Signore. Il Consi­
glio pastorale è nelle condizioni ideali per assolvere tale compito dalla 
qualità della sua composizione. Perché nel Consiglio pastorale sono lar­
gamente in maggioranza i laici? Perché nel Consiglio pastorale le diverse 
vocazioni ecclesiali si incontrano e si confrontano? Perché nel Consiglio 
pastorale le esperienze della vita concreta, che vi arrivano soprattutto at­
traverso la partecipazione dei laici, finiscono col diventare il campo pre­
ferito dell'attenzione, della ricerca, della riflessione, dell'orientamento? 
Perché un afflato missionario universale lo caratterizzi. E’ nella sua natura.

Proseguiamo. La pastorale della Chiesa, per un insieme di ragioni 
profondamente radicate nella sua identità di mistero e di mistero salvi­
fico, ed anche nella sua identità di realtà terrena, incarnata, storicizzata 
continuamente, ha ricevuto lungo i secoli una certa « sistemazione », della 
quale non ci possiamo sentire prigionieri ma dalla quale non ci possiamo 
neppure esimere. La pastorale della Chiesa si esercita continuamente su 
un triplice piano. Anzitutto c'è una azione pastorale fondamentale e per­
manente: la Chiesa battezza sempre, santifica sempre l’amore umano, an­
nunzia sempre il Vangelo; la Chiesa è sempre impegnata nelle opere di 
misericordia, è sempre attenta alla salvezza dell'uomo. Ci sono compor­
tamenti, procedure, discipline e anche tradizioni che a questa dimensione 
fondamentale della pastorale si riferiscono. C'è poi un altro tipo di pa­
storale sempre presente nella Chiesa e che soprattutto oggi sta diven­
tando sempre più importante: la pastorale programmata. A ben vedere, I 
programmi pastorali sono al servizio della pastorale fondamentale, però 
hanno una loro peculiarità. E’ nel contesto storico concreto della vita che 



94

la pastorale programmata fa scelte prioritarie, scelte di metodo, scelte 
operative. Ecco perché le Chiese e le comunità sono un po' tutte impe­
gnate nella elaborazione di programmi pastorali, che non disprezzano la 
validità della pastorale fondamentale, ma intendono aiutare la Chiesa ad 
essere più efficace, più valida, più aderente ai tempi nel suo esercizio 
pastorale. E’ facile capire la differenza tra pastorale fondamentale e pa­
storale programmata. La prima deriva dalla missione della Chiesa tout- 
court, la seconda dalla condizione storica della Chiesa oggi. Senza un rap­
porto e un'armonizzazione delle due prospettive diverse si rischia di es­
sere meno efficaci, meno incisivi, meno puntuali nell'offrire la salvezza 
non solo al Popolo di Dio in atto, cioè ai fedeli battezzati, ma a tutta l'uma­
nità che, secondo il progetto di Dio, è tutta popolo di Dio.

C'è infine un terzo tipo di pastorale con cui noi dobbiamo fare conti­
nuamente i conti. E’ la cosiddetta pastorale di emergenza. Possiamo pro­
grammare quello che vogliamo, però nella vita ci sono emergenze che, 
forse, non prevediamo, che capitano non perché le abbiamo decise noi: 
un terremoto, per esempio, mette in atto un impegno di pastorale emer­
gente che, evidentemente, non distrugge la pastorale programmata o quel­
la fondamentale, ma le stimola ad aderire a situazioni ben concrete dell' 
oggi del tempo, delle situazioni di vita.

Orbene le tre qualità della pastorale: fondamentale, programmata, emer­
gente sono il vasto campo del Consiglio pastorale impegnato a portare il 
suo contributo perché la Chiesa sia fedele alla sua responsabilità. Il Con­
siglio pastorale è intimamente e profondamente sollecitato, in modo con­
tinuo, ad armonizzare il fondamentale, il programmato e l'emergente senza 
disarticolare la continuità della missione della Chiesa. Non è sempre facile. 
Ma ecco la preziosità, per il Vescovo e per la comunità, di un Consiglio 
pastorale che si faccia carico, con il Vescovo, di un impegno così com­
plesso, ricco, esigente. Anche se spesso mi dispenso dal dare contenuti 
precisi a queste tre prospettive pastorali, è importante che su di esse il 
Consiglio pastorale rifletta a livello dei suoi componenti e nel suo insieme. 
Armonizzare le esigenze della pastorale fondamentale, programmata e di 
emergenza non è facile, specialmente in un tempo come il nostro in cui 
sembra che i « fondamenti » vengano sempre messi in discussione dalle 
emergenze e queste mettano anche in discussione i programmi. Noi fac­
ciamo i programmi e l'emergenza ecclesiale, o quanto meno storica, ci­
vile e naturale, ci dirotta. Un mese fa nessuno di noi pensava che nel 1983 
avremmo dovuto celebrare un Anno Santo. Ora la nostra responsabilità 
pastorale si trova di fronte a tale sorpresa. Dovremo occuparcene.

Passo ad un'altra prospettiva. Essendo il Consiglio pastorale una strut­
tura, sia pure animata dal mistero della Chiesa e dallo Spirito del Signore, 
è una realtà articolata, incarnata, storicizzata, composta di persone ben



95

caratterizzate (non è mica irrilevante che sia composta da voi piuttosto 
che da altri!), occorrerà ricordare che le caratteristiche delle persone 
sono influenti. L’età dei componenti del Consiglio, le professioni e le atti­
vità rappresentate, gli « impegni di Chiesa » espressi, le preparazioni cul­
turali, sono qualcosa di concreto oggi, che non appartiene alla natura del 
Consiglio, ma alla storia di questo Consiglio pastorale. Siete stati scelti 
per delle valutazioni del genere. Anch'io ho fatto le mie riflessioni e ho 
notato che non erano state elette molte donne al Consiglio pastorale. Ne 
ho ampiamente integrato il numero perché la presenza delle donne nella 
Chiesa risponde a una realtà che non si può trascurare. In questa condi­
zione di incarnazione, dunque, nel nostro Consiglio pastorale abbiamo an­
cora una questione da rilevare. La storia del Consiglio pastorale della Chie­
sa torinese, come del resto nella Chiesa universale, fa dire che finora i 
Consigli pastorali sono in rodaggio come istituzione, come realtà operativa. 
D'altra parte, se non ha ancora finito di essere in rodaggio la Chiesa uni­
versale, istituita duemila anni fa da nostro Signore, può ben essere ancora 
in rodaggio il Consiglio pastorale di cui si è cominciato a parlare tutto 
sommato quindici anni fa. Tale rodaggio comporta attenzione ai metodi di 
lavoro e allo spirito secondo cui lavorare: il senso di Chiesa, l'armonizza­
zione profonda tra clero e laici, lo spazio da attribuire alla varietà delle 
vocazioni, l'unità della missione. Il Consiglio pastorale è una esperienza 
anche faticosa. Non è facile conciliare tutto questo. Per me sta qui la vera 
spiegazione del disagio e della fatica che i Consigli pastorali fanno per 
girare a pieno regime. Non sottovaluto però l'importanza dei metodi di la­
voro. Non tutto è risolvibile col metodo, però esso è criterio d'ordine e di 
comportamento: ha la sua importanza. Il Consiglio pastorale farà bene a 
darsi un metodo di lavoro almeno fondamentale, e qui alludo soprattutto a 
come far funzionare nel Consiglio pastorale le Commissioni, intese come 
gruppi di servizio, dove i problemi vengono preparati adeguatamente in 
vista del discorso assembleare. L'esperienza di un Consiglio pastorale, 
nel quale prevale sempre l'estemporaneità degli interventi e l’improvvi­
sazione, è interessante perché garantisce vivacità e un pizzico di inedito. 
Però, per affrontare alcuni temi, non basta la riflessione solitaria: ci vuole 
una documentazione e una informazione adeguata. Questo, attraverso Com­
missioni può essere meglio realizzato.

Un'altra questione è legata al giusto funzionamento della Giunta del 
Consiglio pastorale. Mi pare che sia serpeggiata non raramente una idea 
confusa della funzione della Giunta. Qualche puntualizzazione sarà utile.

Merita anche attenzione la scelta per gli ordini del giorno. Il Vescovo 
può in ogni momento sollecitare dal Consiglio pastorale una collabora­
zione per problemi che sente e di cui è preoccupato. Però io credo che 
il Consiglio pastorale ha anche la funzione di segnalare al Vescovo prò- 



96

blemi, di proporgli delle tematiche, perché quando un Vescovo vede un 
problema è già buon segno, ma non di tutto si accorge, non tutto è il 
primo a vedere, non di tutto è il primo a sapere. E' troppo necessario che 
il Consiglio pastorale manifesti la riflessione e l'attenzione su problemi 
derivanti dal guardarsi attorno, dal recepire attraverso l'inserimento mol­
teplice nelle comunità (perché voi siete dispersi e vi inserite un po' da 
tutte le parti e nelle condizioni più disparate non soltanto nella comunità 
cristiana ma anche in quella civile). Siccome niente è estraneo alla Chiesa 
e niente è insignificante per la missione della Chiesa, toccherà soprattutto 
al Consiglio pastorale diventare veicolo di segnalazione, di informazione; 
nello stesso tempo toccherà anche al Consiglio pastorale suggerire i ser­
vizi opportuni e necessari per risolvere i problemi. Si fa presto a proporre 
un tema e poi non pensarci più. Qualche volta è comodo. I modi di colla­
borazione sono tanti: alle volte bastano le idee, alle volte bisogna colla­
borare offrendo il proprio tempo, la propria professionalità, la propria espe­
rienza. Insomma un discorso pastorale concreto ed efficace comporta molte 
esigenze anche dal punto del fare, del lavorare e dell'impegnarsi.



97

Il Consiglio diocesano dei Religiosi e delle Religiose per il triennio 1982 - 1985
Gli « Orientamenti e norme per il Consiglio diocesano dei Religiosi 

e delle Religiose », approvati ad experimentum dal Cardinale Arcivescovo 
il 19 luglio 1980 (RDTo n. 8 - Agosto 1982 [Supplemento], pagg. 85-89), con­
figurano il Consiglio suddetto (= CDR) come « un organo diocesano chia­
mato dal Vescovo ad una azione consultiva su quanto concerne la vita 
religiosa nell’ambito della sua Chiesa ». Il campo d'azione del CDR pre­
vede: « la promozione della vita religiosa nella diocesi, come tensione 
alla santità, fedeltà al carisma nelle sue diverse specificazioni, incremento 
vocazionale, conoscenza tra i consacrati e collaborazione reciproca; la 
partecipazione dei religiosi e delle religiose alla vita della Chiesa locale 
e quindi il loro inserimento nella comunione e nell'azione pastorale della 
diocesi in armonia con l’indole peculiare di ciascuna Famiglia religiosa ».

Dal 1979 il CDR riunisce religiosi e religiose (nei tre trienni precedenti 
avevano lavorato in modo distinto, ma progressivamente era nata l’esi­
genza di un lavoro comune) e in quell’occasione il Cardinale Arcivescovo 
aveva rilevato che il servizio del CDR doveva consistere nell’« aiutare 
il Vescovo e la comunità cristiana a rendere sempre più fecondo, per la 
Chiesa, il carisma della vita consacrata, come incremento di santità esem­
plare nei religiosi, e come multiforme azione e animazione pastorale all’ 
interno di tutta la comunità cristiana » (RDTo n. 1 - Gennaio 1980, pagg. 
88-89).

Parallelamente al rinnovo triennale degli altri Organismi consultivi dio­
cesani, si è provveduto anche ad analogo lavoro per il CDR. Questo Con­
siglio, meno numeroso nella sua composizione rispetto al Consiglio pre­
sbiteriale ed al Consiglio pastorale diocesano, « è composto da 10 religiosi 
e da 10 religiose che, all'occorrenza, possono anche lavorare separata- 
mente come due sezioni distinte ». Nello scorso triennio il CDR aveva 
esattamente un numero doppio di componenti rispetto all’attuale. La dra­
stica riduzione è stata compiuta con l’obiettivo e l'impegno di maggiore 
agilità e di più intenso coinvolgimento dei suoi componenti.

I dieci religiosi membri del CDR sono:

a) il segretario CISM per la diocesi torinese (al momento della stesura 
della presente relazione questo ufficio è vacante);

b) sei religiosi designati, tramite il Segretariato diocesano CISM, tra 
i nominativi emersi dai principali settori pastorali in cui sono impegnate 
le Famiglie religiose;



98

c) tre religiosi scelti dal Vescovo.
Le dieci religiose membri del CDR sono:
a) la segretaria USMI per la diocesi torinese;
b) sei religiose designate, tramite la Segreteria diocesana USMI e le 

coordinatrici zonali, tra i nominativi emersi dai principali settori pastorali 
in cui sono impegnate le religiose nelle zone della diocesi;

c) tre religiose scelte dal Vescovo.
Come si può notare, le indicazioni del Regolamento sono abbastanza 

generiche e lasciano alla CISM ed all’USMI la determinazione dell'iter di 
scelta dei sei religiosi e delle sei religiose da presentare al Vescovo per 
la nomina. Si richiede soltanto che siano rappresentati i diversi settori 
pastorali e, per le religiose, anche la dimensione zonale che viene garan­
tita dall’intervento delle coordinatrici di zona.

Concretamente, per il rinnovo del CDR nel presente triennio, si è pro­
ceduto come segue:

— per i religiosi, essendo in fase di ricostituzione la Segreteria CISM 
nella diocesi di Torino, l'Arcivescovo ha chiesto ai Superiori Provinciali, 
tramite il Vicario Episcopale per i religiosi e le religiose, l'indicazione 
di cinque nomi per ciascuna Famiglia religiosa. Hanno risposto venti Fami­
glie religiose, sulle ventotto presenti in diocesi. Ne è risultata una lista 
di nominativi tra i quali la Presidenza regionale CISM (cui la lista è stata 
trasmessa) ha scelto i sei religiosi da presentare al Vescovo. Sentita 
la disponibilità degli interessati, il Cardinale Arcivescovo ha proceduto 
alla loro nomina, aggregando poi anche i tre previsti di sua scelta diretta.

— per le religiose, in ogni zona vicariale della diocesi si è tenuto un 
incontro delle religiose, da cui sono emersi uno o più nominativi. Si è ve­
rificata, con le rispettive Superiore, la disponibilità delle persone indicate. 
Ne è risultata una lista di nomi tra i quali le coordinatrici zonali e la Se­
greteria USMI, tenendo conto dei diversi settori pastorali in cui sono im­
pegnati i diversi Istituti, hanno scelto le sei religiose da presentare al 
Vescovo. Sentita la disponibilità delle interessate, il Cardinale Arcive­
scovo ha proceduto alla nomina, aggregando poi le altre tre previste 
di sua scelta diretta.

ELENCO DEI COMPONENTI DEL CDR PER IL TRIENNIO 1982-1985

RELIGIOSI
segretario diocesano CISM

6 religiosi designati dalla CISM
FORNARESIO fr. Giampiero, F.S.C.
MARTINI p. Nino, M.l.



99

PREVITALI p. Battista, D.C.
RISATTI don Ezio, S.D.B.
TOSATTO don Giuseppe, S.S.C.
TRABUCCHI p. Corrado, O.F.M.

3 religiosi nominati direttamente dall’Arcivescovo
ACETO p. Giuliano, C.M.
CALCATERRA p. Manlio, O.P.
CARENA fr. Domenico, F.S.G.C.

RELIGIOSE
segretaria diocesana USM1

FELISIO sr. Enedina, Figlie di Maria Ausiliatrice Salesiane di Don Bosco

6 religiose designate dall'USMI
GALIMBERTI sr. Ignazìa, Suore Carmelitane di S. Teresa di Torino 
GINORI sr. Oretta, Società del Sacro Cuore di Gesù « S. Sofia Barat » 
MARCHESE sr. Antonietta, Figlie di Maria Ausiliatrice Salesiane di 

Don Bosco
OPERTI sr. Caterina, Suore di S. Anna
VASTAPANE sr. Carla, Figlie della Carità di S. Vincenzo de’ Paoli
ZAGARELLA sr. Laurenzia, Suore Missionarie dell’Immacolata Regina 

della Pace

3 religiose nominate direttamente daH'Arcivescovo
GALBUSERA sr. Andreina, Figlie della Carità di S. Vincenzo de' Paoli 
GALLI sr. Giuliana, Suore di S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 
PENNA sr. Emilia, Povere Figlie di S. Gaetano

Il nuovo CDR, costituito come sopra indicato, si è riunito per la prima 
volta in seduta plenaria martedì 18 gennaio in Arcivescovado. Durante 
questa prima riunione si è provveduto ai normali adempimenti statutari 
tra cui l’elezione del segretario. E’ stato designato fratel Giampiero For
naresio, dei Fratelli delle Scuole Cristiane, preside dell’Istituto Magistrale 
di corso Trapani, che sarà coadiuvato da una Segreteria, di cui sono mem­
bri p. Manlio Calcaterra O.P., p. Giuliano Aceto C.M., suor Enedina Felisio 
F.M.A. e suor Carla Vastapane F.d.C. Il Cardinale Arcivescovo ha rivolto 
ai presenti le riflessioni che riportiamo — come ci è stato possibile rac­
coglierle dal magnetofono —.



100

LINEE ORIENTATIVE DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Vi posso salutare in tanti modi ma il più bel saluto è sempre lo stesso: 
« La pace sia con voi! ». E’ il saluto di Cristo risorto ed è il saluto nel 
quale tutti coloro che vogliono essere Chiesa si sentono stimolati, corro­
borati e consolati: « La pace sia con voi! ». Però è un saluto da rendere 
un po’ più adattato a questo nostro momento. Sono io che vi saluto, non 
il Signore e perciò: « La pace sia con noi! ». E’ il Signore che è in mezzo 
a noi, è il centro della nostra comunione, la radice della nostra carità, 
come della nostra fede e della nostra speranza. Questa presenza del Si­
gnore tra noi mi fa ricordare: « Là dove due o più sono radunati nel mio 
nome, là sono io ». Qui voi siete proprio radunati nel nome del Signore. 
Il Signore vi ha convocato e, sia pure, attraverso meccanismi umani, che 
fanno parte anch’essi della realtà, di incarnazione della Chiesa: siete con­
vocati dal Signore per essere un Consiglio diocesano, per essere, cioè, una 
realtà collegiale, non nel senso strettamente giuridico di comunione: una 
realtà di fraternità.

E che « la pace sia con voi » mi pare necessario. Siete in venti ed è 
giusto che ci siano qui venti teste; quindi venti sensibilità, venti cuori, 
non so quante esperienze. Una grande ricchezza e anche un grande plura­
lismo di valori! Tutto però in funzione di comunione nella fraternità. 
E’ proprio per istituzione che il pluralismo qui è convocato non serva a 
creare divisioni, o partiti o schieramenti, ma arricchisca l’unità.

Cominciamo il nostro lavoro proprio all’inizio della settimana dell’unità 
delle Chiese. A me piace vedere in questa circostanza di pura cronaca 
anche un piccolo segno di grazia: il Signore ci ha congregato in uno, vi 
ha congregato in uno. Se la sua grazia è grazia di comunione e di unità, 
dobbiamo essere sereni e fiduciosi che riusciremo con la vostra realtà con­
siliare a procurare il bene della Chiesa.

Non posso neppure trascurare un altro fatto: siete un Consiglio dioce­
sano, ma un Consiglio per la persona del Vescovo. Avete ricevuto una 
nomina non dallo Spirito Santo — speriamo, però, anche con l’assistenza 
dello Spirito Santo —: l’avete ricevuta da un pover’uomo in carne e ossa 
che è il vostro Vescovo, che, se pover’uomo rimane, è però anche segno 
misterioso di una presenza e segno legittimo di una missione: quella di 
Cristo e della Chiesa. Allora dovrà esserci una comunione tra voi e una 
comunione tra noi. Dobbiamo sempre tener presente questo: vi convoca il 
Vescovo, anche se poi ci saranno gli "ordini del giorno”. La realtà spiri­
tuale è che il Vescovo vi convoca e vi convoca per un servizio. Entriamo 
dunque nella natura e nell’identità del Consiglio dei religiosi.

Il Vescovo deve servire la comunità nella sua completezza, nella sua 



101

globalità; e la Chiesa locale è composta di molte realtà. La Chiesa locale, 
che è la diocesi, è divisa in zone vicariali, in parrocchie e così via. Sono 
strutture territoriali, criterio di base di questa struttura è il territorio. 
L’ampio spazio, il luogo della diocesi, Chiesa locale, organizzato in strut­
ture articolate e diverse che sono legate al territorio è fondamentalmente 
simile in tutta la Chiesa universale: parrocchie, zone vicariali, distretti 
pastorali. Strutture.

Però la comunità ecclesiale non è composta soltanto secondo il criterio 
delle strutture che territorialmente la realizzano. E’ anche composta, in­
tanto, dagli uffici e dalle "responsabilità” che, al servizio delle strutture, 
vengono conferiti. Non abbiamo quindi soltanto le strutture locali, orga­
nizzative; abbiamo anche le persone coinvolte: parroci, vicari, uffici di 
Curia. Abbiamo tutte quelle realtà che conosciamo a memoria.

Neppure questo esaurisce la realtà della Chiesa locale. C’è un’altra 
realtà non alternativa alla struttura territoriale, ma che dà ad essa ric­
chezze, dinamismi, operosità. E’ la realtà che chiamiamo delle vocazioni, 
dei carismi. Se è lo Spirito che vivifica la Chiesa, lo Spirito non è par­
rocchiale, vivaddio non è manco diocesano. Lo Spirito è lo Spirito di Dio, 
che è sempre e dappertutto. Questa libertà dello Spirito in una comunità 
diocesana, o anche in una porzione di diocesi (parrocchia, zona, distretto) 
vive con le sue animazioni, le sue ispirazioni, per molti aspetti non sol­
tanto estemporanee e improvvisate, ma istituzionalizzate. Non è conce­
pibile una Chiesa locale senza la presenza di ciò che non è determinato 
dalle esigenze del territorio ma dalla grazia e dalla ricchezza della divina 
ispirazione.

Fra queste realtà la prima, la più sviluppata, la più ricca di storia e 
di varietà, sono le Famiglie religiose. Esse, nelle Chiese locali, ci sono 
proprio come dimensione carismatica, profetica. Non sto a fare la Teologia 
della vita religiosa, però anche in questo senso siete una presenza di 
Chiesa! E’ necessario prendere coscienza che una Famiglia religiosa, per 
antica, nobile, grande che sia, è un frutto carismatico della Chiesa, nella 
Chiesa, per la Chiesa. Tutti i Santi Fondatori si sono dati tanto da fare 
e l’hanno pagata anche cara, proprio per la Chiesa. Molte volte questi 
Fondatori, che si sono dati tanto da fare per la Chiesa, l’hanno pagata, 
addirittura, dagli uomini di Chiesa. E’ una storia costante per i Fondatori 
e le Fondatrici.

Ora, queste realtà che nascono dallo Spirito come le Famiglie religiose 
o come le associazioni (anche le associazioni ecclesiali di ogni tipo, da 
quelle fortemente istituzionalizzate a quelle ancora prevalentemente spon­
taneistiche, come possono essere i movimenti) sono realtà di Chiesa. Tutto 
questo compone la Chiesa, fa la ricchezza della Chiesa viva, della Chiesa 
attuale, della Chiesa storicizzata, della Chiesa in cammino, della Chiesa 
che risponde ed è fedele alla missione ricevuta dal suo Signore. La Chiesa 



102

deve vivere questa missione. Mi direte: perché questa riflessione? Perché 
mi sembra molto importante capire, anche da un punto di vista teologico 
e spirituale, il significato di certe cose. Non è la smania di moltiplicare 
gli organismi o le strutture. E’, piuttosto, la preoccupazione di mettere 
tutte le realtà di Chiesa nella condizione migliore per inserire il loro ser­
vizio (che sarà occasionale od istituzionale, sacramentale o territoriale, di 
una apostolicità specifica o altro) nella missione della Chiesa, che nella 
varietà è una missione sola. In questa prospettiva sembra giusto esserci 
anche un fatto strutturale e organizzativo permanente, che da un lato 
aiuti le Famiglie ad essere realtà di Chiesa, dall’altro aiuti la Chiesa a 
valorizzare fino in fondo le ricchezze, le grazie e i doni di cui le Famiglie 
religiose sono portatrici.

Dal Concilio è detto, nella "Christus Dominus”, con parole molto gravi, 
che i Vescovi, proprio perché responsabili della Chiesa e di tutta la Chiesa, 
devono per il loro ufficio proprio — che non deriva dal diritto canonico 
ma dalla volontà di Cristo — essere solleciti del bene di tutte le realtà 
ecclesiali e perché tutti coloro, che nella Chiesa sono portatori di un cari­
sma o di una vocazione o di un impegno, siano fedeli allo stesso. Tutto 
questo sia attraverso i rapporti — pur sempre necessari in una società 
ordinata — giuridici tra il Vescovo e le Famiglie religiose, ma soprattutto 
perché il Vescovo è responsabile della vostra santità, della santità delle 
vostre Famiglie ed anche della fedeltà al vostro carisma, nel senso che 
deve fare quello che può perché lo realizziate. Siccome maestro, guida, 
pastore è il Vescovo, tocca anche a lui assolvere questo compito, non solo 
a lui per fortuna, perché avete i vostri superiori che ci pensano! Va però 
rilevato che la collocazione di tutte le realtà carismatiche, religiose, nella 
Chiesa, non è un fatto interno di ogni Famiglia religiosa. Il vostro essere 
a Torino, il vostro essere nella Chiesa di Torino, pone un problema: come 
voi nella Chiesa di Torino possiate essere fedeli al vostro carisma e por­
tare le ricchezze del vostro carisma in questa Chiesa.

Qui il discorso si fa a più voci: i portatori di queste grazie siete voi, 
ma i distributori, i "collocatori” di queste grazie non siete soltanto voi, 
perché il destinatario è la Chiesa della quale voi siete parte, ma non siete 
”la" Chiesa. Nessuno di noi è "la” Chiesa. Partecipiamo al suo mistero, 
alla sua grazia, alla comunità, ma dobbiamo anche renderci conto che la 
nostra presenza non è così essenziale per cui quando io scompaio la Chiesa 
finisca. Se, però, ci sono io oggi, anche io ho la mia vocazione, la mia 
grazia e la mia responsabilità da offrire. In questa prospettiva è nato il 
Consiglio diocesano dei religiosi.

E’ nato e deve continuare a vivere con tre fodamentali preoccupazioni. 
Anzitutto aiutare il Vescovo ad aiutare la vita religiosa. Non è un gioco 
di parole: è la vostra prima responsabilità. Aiutare il Vescovo ad aiutare 
la vita religiosa; è chiaro che il Vescovo da solo non può farlo: non conosce 



103

tutte le vocazioni, non conosce da vicino tutte le persone, tutte le situa­
zioni. Ecco che questo Consiglio, fatto di persone che esprimono la realtà 
di cui parlavo prima (non territoriale, ma piuttosto carismatica e profe­
tica) deve aiutare il Vescovo. Voi siete il Consiglio che ha per compito di 
aiutare il Vescovo ad aiutare le Famiglie religiose. E’ un bellissimo rap­
porto, non tanto di carattere organizzativo quanto di carattere ecclesiale 
e spirituale. E come aiutare il Vescovo? Essendo un Consiglio, può sem­
brare scontato dire che il primo modo è quello di offrire al Vescovo i 
consigli di cui può avere bisogno. Si sa, però, che nella vita ci sono con­
sigli che domandiamo e sono quelli di cui, di solito, meno abbiamo biso­
gno. Ci sono poi i consigli che non domandiamo e sono quelli di cui, di 
solito, abbiamo più bisogno. Consigliare può dunque significare: il Vescovo 
qualche volta vi domanderà delle cose e gli risponderete, ma non aspet­
tate soltanto che il Vescovo interroghi: offrite al Vescovo delle riflessioni, 
dei problemi, delle situazioni, per aiutarlo ad aiutarvi. Questo è un cor­
retto rapporto ecclesiale: siamo tutti la stessa Chiesa, nella stessa Chiesa 
abbiamo tutti uguale dignità (siamo tutti battezzati e figli di Dio): essere 
così uniti in comunione, in corresponsabilità, in condivisione, è già un 
aiutarsi a vicenda.

Non è che domando di aiutarmi a portare con pazienza i fastidi che ho. 
Se lo fate con un po’ di preghiera vi dico grazie, ma ci sono tante cose 
che non riguardano una persona, come persona, ma il suo ufficio. Lì 
dovete aiutare il Vescovo ad aiutarvi, perché voi a vostra volta avete pro­
blemi, anche voi siete "situati”, siete collocati, anche voi avete fatto scelte 
o forse pensate di farne. Non dico voi venti, ma la realtà che voi rappre­
sentate, la vita religiosa.

Il secondo compito, coerente con il primo, sta nell’aiutare il Vescovo a 
compiere la sua missione, che è quella di Cristo, per la salvezza, per la 
evangelizzazione, per la carità, insomma per la costruzione della comunità 
e per l’incremento del bene; aiutare il Vescovo ad essere fedele alla mis­
sione che gli incombe, ma che, proprio per la natura della Chiesa come 
comunione di molti, non incombe solo a lui. La spiritualità delle vostre 
Famiglie religiose, i carismi delle vostre Famiglie religiose, anche gli 
"istinti” apostolici delle vostre Famiglie religiose (è innegabile che le Fa­
miglie religiose hanno proprio un istinto apostolico), si ritrovano dentro 
a certe esperienze e non in altre; accumulano una tradizione che è ricca 
non solo di fatti ed avvenimenti, ma anche di grazia e di sollecitazioni 
dello Spirito. Aiutate il Vescovo ad assolvere la sua missione, mettendo 
in sintonia con la sua missione e quella della Chiesa la vostra missione, 
che non è altra da quella della Chiesa: è quella della Chiesa. Tale missione 
anche per voi, come per la Chiesa, è localizzata.

So bene che da un punto di vista organizzativo voi siete cittadini del 
mondo, però sotto il profilo teologico e pastorale siete presenze nella 



104

Chiesa; non nella Chiesa delle nuvole, ma nella Chiesa locale. Universali 
finché volete, ma i Salesiani che sono a Torino sono mandati in Torino 
ad essere Salesiani; qui debbono mettere a disposizione il loro carisma 
salesiano: per la Chiesa di Torino! E la Chiesa di Torino non può mai 
dimenticare di essere in comunione con tutte le altre Chiese. Quindi se i 
Salesiani trasmigrano dalla diocesi di Torino alla diocesi di Saluzzo o di 
Milano o di Novara o di Bologna, devono trovare tutto questo normale, 
perché lo Spirito è veramente "vagabondo” e trascina le creature dove va.

Oggi, però, siete qui ad aiutare, con la vostra vocazione e il vostro 
carisma, la Chiesa che è in Torino ad essere fedele alla missione conferi­
tale dal Signore. L’aiuto, per necessità di cose, non deriva soltanto dalla 
vostra personale o comunitaria fedeltà alle "opere” che vi sono proprie, 
che vi sono state assegnate, che avete realizzato sulla vostra strada, ma 
da una fedeltà che oggi è tremendamente necessaria per tutte le nostre 
Chiese. E’ impossibile, nel mondo di oggi, assolvere una missione se non 
si è particolarmente attenti ad alcuni elementi particolari: una conoscenza 
profonda della situazione della Chiesa nella quale viviamo; la capacità di 
identificare le necessità preminenti, le priorità apostoliche, le urgenze che 
oggi, qui, nella nostra Chiesa, gridano, ci interpellano e guidano il nostro 
cammino; una certa sincronizzazione, armonizzazione, programmazione. 
La parola programmazione non la uso volentieri, perché tutti i giorni leggo 
sui giornali che anche le grandi potenze, quando tirano i conti, concludono 
che i programmi non si sono realizzati. Però un coordinamento, una armo­
nizzazione, una osmosi vitale che evita gli squilibri e crea una certa pere­
quazione apostolica — non nel senso economico, ma nel senso globale del 
termine — è necessaria. E, siccome i religiosi sono nella Chiesa presenze 
e carismi, che, per grazia, di Dio, hanno i confini poco definibili, perché 
non legati ai confini dei comuni, delle province o delle regioni (sono fatti 
d’anima, sono fatti spirituali, sono fatti di intuizioni profonde) tutto questo 
diventa molto importante per la nostra Chiesa locale.

Se ci si dedica veramente a questo impegno ci renderemo conto che 
non solo non manca il lavoro, ma non mancano neppure situazioni, realtà 
che hanno bisogno di molto approfondimento. Sento per esempio un pro­
blema, molto acuto: siccome i religiosi e le religiose operano a livello di 
molte situazioni umane e sociali (nella scuola, nell’assistenza, nell’ospe­
dale, nella carità) è molto importante una riflessione su queste realtà per­
ché a volte ho l’impressione che facilmente perdiamo di vista la loro 
sostanziale identità, lasciandoci coinvolgere in discorsi ai quali dobbiamo 
essere attenti, ma nei quali non ci possiamo identificare. Un gruppo di 
religiosi e religiose prudenti, sperimentati e volenterosi, potrebbero ren­
dere un servizio enorme, sia per quello che si dice « verificare una situa­
zione », sia per quello che si dice « identificare » degli itinerari, delle 
priorità, delle urgenze. Verificare anche l’opportunità e la necessità di 



105

tutte le armonizzazioni e coordinamenti necessari. E’ il secondo punto nel­
l’impegno del Consiglio dei religiosi.

Ma c’è il terzo. Ne parlo con franchezza. Sappiamo che uno dei pro­
blemi, non dico della Chiesa di oggi, ma della Chiesa di sempre, è sempre 
stato quello di armonizzare nella unità, nella coerenza la dimensione isti­
tuzionale della Chiesa e con la dimensione spirituale o carismatica. Per 
esempio, tutti i problemi circa l’inserimento delle suore nell’apostolato 
parrocchiale, i problemi di competenza fra Istituti Secolari e Istituti Reli­
giosi. Sono realtà della Chiesa di oggi. Il Consiglio dei religiosi dovrebbe 
riuscire a creare dell’osmosi spirituale, comunionale, pastorale tra Chiesa 
diocesana e Chiesa universale. « Voi religiosi, col fatto che siete uni­
versali, fate quello che vi pare »: non l’avete mai sentito dire? Queste 
affermazioni non le dobbiamo snobbare o tollerare con pazienza e rasse­
gnazione: vanno superate. Ognuno deve fare la sua parte; siamo tutti 
ministri dello stesso Signore, Gesù Cristo, ministri a servizio della stessa 
missione, indivisa e indivisibile, che è la sua. Abbiamo tutti le stesse 
intenzioni e gli stessi fini: glorificare il Padre, ricondurre al Padre gli 
uomini attraverso i cammini della salvezza, ridare dignità alla storia 
umana attraverso precisamente questa fedeltà all’ispirazione che viene 
dal Vangelo. Ognuno nel suo piccolo, con la sua sensibilità e metodi 
peculiari. La differenza modale è nelle cose, ma l’identità del tutto è 
semplicissima. Voi vivete nelle vostre comunità; siete a contatto, attra­
verso le "opere", con tutte le categorie, cpn tutte le età del Popolo di 
Dio della nostra Chiesa; ma a vantaggio di chi? Non vostro, ma del­
la Chiesa e della sua missione. Ora, aiutate il Vescovo ad aiutare la 
vita religiosa; integrate con la vostra presenza, portate avanti e fate cre­
scere la missione unica della Chiesa del Signore! Siate una presenza di 
comunione attraverso la varietà dei carismi, delle funzioni, dei compiti e 
anche dei rapporti istituzionali e canonici.

Non vorrei neppure trascurare che il momento attuale della Chiesa è 
fervido di spontaneismi. Nella Chiesa di oggi abbiamo una lenta ripresa 
associativa; invece sono in espansione i fenomeni anche di piccole dimen­
sioni, i gruppi spontanei, che oggi ci sono e domani non ci sono più. 
Tutta questa effervescenza va aiutata a decantarsi, a portare i suoi frutti. 
I religiosi e le comunità religiose possono essere una realtà di mediazione 
enorme. Non perché i religiosi debbano tentare di accalappiare, a poco 
a poco, queste realtà, ma per aiutare queste realtà ad approfondire un 
senso di Chiesa autentico, a maturare al di là dell’esperienza che comincia 
all’improvviso e all’improvviso finisce. Educare alla continuità, alla soli­
dità, alla prospettiva permanente dell’impegno cristiano. Voi religiosi vi 
sentite dire, alle volte, che una delle ragioni per cui la gente non condi­
vide la vostra vocazione è perché non si sente di prendere impegni defi­
nitivi: preferisce il gruppo, il movimento. Dice: « finché mi va ci sto, 



106

quando sono stufo me ne vado; finché mi ci trovo va bene, quando non 
mi ci ritrovo più viva la libertà ». La concezione di vita nella quale la 
vocazione come impegno definitivo e le scelte definitive dell’esistenza ven­
gono minimizzate non aiuta la Chiesa a crescere come comunità. La me­
diazione dei religiosi e delle religiose potrebbe essere grandissima per far 
superare tale mentalità.

Per provvedere a tutto ciò occorre assumere mentalità di Consiglio.
Siate consiglieri, ma in maniera permanente. Anche se non sedete per­

manentemente in Consiglio, siate una realtà permanente nella nostra co­
munità diocesana. Ho tanta speranza! Vi dico la verità: credo che questo 
Consiglio, per la sua natura particolare, possa diventare esemplare per 
gli altri Consigli. Esemplare non soltanto per le finalità che mi pare di 
avere indicato abbastanza chiaramente, ma per un certo metodo di lavoro 
che saprà darsi. L’esperienza insegna che la difficoltà più grossa di tutti i 
Consigli è il metodo di lavoro: si va sempre avanti come si può.

Vi ringrazio, quindi, del lavoro che farete, della buona volontà che 
avete e vi auguro che il servizio che rendete alla Chiesa di Torino e alle 
vostre Famiglie religiose, sia anche per voi motivo di crescita spirituale. 
Questa è un’attività che non vi distrae dall’essere ciò che dovete essere 
— un buon Salesiano, un buon Francescano, un buon Domenicano —, ma 
vi aiuta ad esserlo. L’atteggiamento di ricerca, di verifica, di riflessione è 
propizio a interiorizzare le cose e a prenderle non secondo un aspetto 
epidermico e superficiale, ma secondo le istanze più profonde e più vitali.



107

II CORSO DI AGGIORNAMENTO PER CONFESSORI

Carissimi,
ai motivi che ci avevano suggerito, l’anno scorso, l’iniziativa del Corso 

di aggiornamento per sacerdoti confessori — iniziativa che il nostro Arci­
vescovo considerò « quanto mai opportuna » — si sono aggiunte le insi­
stenze di coloro che l’hanno sperimentata valida e chiedono di rinnovarla.

Vi presentiamo pertanto il programma del nuovo Corso, invitandovi 
a partecipare.

I docenti chiamati a svolgere le relazioni sono noti per la loro compe­
tenza: siamo certi che questa ulteriore riflessione sul Sacramento della 
Penitenza e sulla sua prassi tornerà di grande utilità per tutti.

Fraternamente
I Rettori dei Santuari

della Consolata e di Maria Ausiliatrice

PROGRAMMA DEL CORSO
Sede: via Maria Ausiliatrice, 32 - Torino

Lunedì 14 febbraio ■ ore 15,30

PECCATO E COSCIENZA OGGI
Don Giannino Piana - Docente di Teologia morale

Lunedì 21 febbraio - ore 15,30

OPZIONE FONDAMENTALE E PECCATO
Don Egidio Ferasin S.D.B. - Docente di Teologia morale

Lunedì 28 febbraio - ore 15,30

EUCARISTIA E PENITENZA: RAPPORTO TEOLOGICO
Can. Carlo Collo - Docente di Teologia dogmatica

Lunedì 7 marzo - ore 15,30

CONFESSARSI PER COMUNICARSI?
Don Giuseppe Pollano - Docente di Teologia spirituale

Lunedi 14 marzo • ore 15,30

PENITENZA E EUCARISTIA
DI FRONTE A SITUAZIONI MATRIMONIALI DIFFICILI
P. Giordano Muraro O.P. - Docente di Teologia morale



108

GIOVANI E SACRAMENTO DELLA PENITENZA
Comunicazione di Sr. Giuliana Galli
del Servizio Volontariato del Cottolengo

Venerdì 11 febbraio - ore 21

presso il Punto Familia, v. Goffredo Casalis 72, Don Gianfranco Fregni, 
responsabile della Pastorale familiare di Emilia Romagna, e alcune cop­
pie di sposi terranno una Tavola rotonda sul tema:
DIREZIONE SPIRITUALE DELLA COPPIA

AVVERTENZE

— Il corso è aperto a tutti i sacerdoti.
— Le lezioni si tengono ogni lunedì dalle ore 15,30 alle 17,30: da lunedì 14 

febbraio a lunedì 14 marzo, in via Maria Ausiliatrice 32 (Aula Don Bosco).
— Ogni incontro prevede la relazione e la discussione sul tema.
— L’ordine delle lezioni potrà subire spostamenti, rispetto alla successione indi­

cata dall programma, in relazione alla disponibilità dei docenti.
— Quota di iscrizione e frequenza: L. 10.000, da versare affa Segreteria del Corso: 

via Maria Ausiliatrice 32, tei. 52 11 423.
— La prenotazione di iscrizione può essere fatta per telefono. Il versamento della 

quota all’atto di inizio del Corso.

Per informazioni: Rettore Santuario della Consolata, tei. 54 62 35
Rettore Santuario Maria Ausiliatrice, tei. 52 11 423.



RICERCA PERSONE

ISTITUTO PRIVATO 
DI VIGILANZA

CITTA’di TORINO
S.R.L.

• Chiamata acustica individuale.

• Messaggio fonico a « viva voce ».

• Servizio di segreteria.

• Portata: Torino e Provincia.

RADIOALLARMI
• Collegando i Vs. antifurti con la ns. 

Centrale operativa, disporrete di un in­
tervento immediato, con codici diffe­
renziati, a seconda dell'emergenza in 
atto.

• Le Vs. sirene non suoneranno più, a 
vuoto!

• Antifurto - Antirapina - Bottone soccor­
so - Incendio, ecc.

Consultateci finché 
siete in tempo!

24 ore su 24
Direzione Generale - Comando Operativo:
10154 TORINO - CORSO TARANTO, 19/A - TEL. (011) 26.38.38



una grande industria 
I servizio della collettività

sede con esposizione permanente: Susegana (Treviso) Zona Industriale 
(collegata con l'autostrada)

telefoni 0438/73314-73355 telegrammi: Calo! Conegliano
Casella Postale 110 Conegliano

FILIALI: PIEMONTE PINO TORINESE - Via delle Viole, 12 - tei. 011/840458
LOMBARDIA - MILANO - Via Mecenate, 4 - tei. 02/5062574 
LAZIO - ROMA - Via Stazione S. Pietro, 8c - tei. 06/634730 
CAMPANIA - NAPOLI - Via Settembrini. 42 - tei. 081/297665



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) ■ Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

■ AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati E' l'unica in 
Italia a costruire il ■ CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI - ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalia chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L’attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
dell’impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

Una vita a servizio 
della parola di vita

ITALIA spa

PIEMONTE:
Agente dì zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458 

Via Delle Viole 12 - 10025 PINO TORINESE
Assistenza tecnica e deposito • Tel. (011)346269 TORINO



VOCE S MUSICA

10152 TORINO - VIA BIELLA 18A - TEL. (011)47 24 55

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema ”CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

—• sistemi di allarme professionali.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Altessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncalieri).



RESTAURI 
di portali e 

mobili antichi



L’ORGANIZZAZIONE SPECIALIZZATA 
NEL RISCALDAMENTO DELLE CHIESE

PROPONE:

Nuovi economici generatori d’aria calda 
a metano e gasolio
Assenza di refrattario ■ bassi consumi di ener­
gia elettrica e combustibile - garanzia 5 anni

Alcuni impianti realizzati negli ultimi 15 anni:
Chiesa Parr. SS. Annunziata Torino - Chiesa Parr. S. Croce Torino - Chiesa Parr. S. 
Giacomo Torino - Chiesa Parr. S.S. Crocifisso Torino - Chiesa Parr. Mirafiori Torino 
- Chiesa di Cristo Re Torino - Chiesa Parr. di Bertolla Torino - Chiesa Parr. di Corio 
Canavese - Chiesa Parr. di Buttigliera Alta - Chiesa Parr. di Scalenghe - Chiesa Parr. 
di Mottura Villafranca - Chiesa Parr. di Casellette - Chiesa Parr. di Brione Valdella- 
torre - Chiesa Parr. S. Matteo Moncalieri - Chiesa Parr. Riva di Chieri - Chiesa Parr.
S. Francesco Piossasco - Chiesa Parr. S. Giacomo Chieri - Chiesa Parr. Andezeno ■
Chiesa Parr. Moriondo - Chiesa Parr. Moncucco - Chiesa Parr. S. Stefano Villafranca
- Chiesa Parr. Drubiaglio - Chiesa Parr. La Loggia - Chiesa Parr. Collegiata Rivoli -
Chiesa Parr. Grugliasco - Chiesa Parr. Cascine 
Vica - Chiesa Parr. S. Carlo Canavese - Chiesa 
Parr. S. Francesco al Campo - Chiesa Parr. Val- 
perga - Chiesa Parr. Coazze - Chiesa Parr. Ala di 
Stura - Chiesa Parr. Regina Margherita - Chiesa 
Parr. S. Elisabetta Leumann - Chiesa Parr. S. Ma­
ria Grugliasco - Chiesa Parr. Isolabella - Chiesa 
Parr. Malanghero - Chiesa Parr. Bruino - Chiesa 
Parr. Mombello - Chiesa Parr. Busano - Chiesa 
Parr. Montaldo - Chiesa Parr. Barbania - Chiesa 
Parr. S. Maria Avigliana - Chiesa Parr. Cinzano - 
Nuovo Oratorio Parr. Orbassano - Nuovo Orato­
rio S. Maria Maddalena Villafranca - Nuovo Ora­
torio Parr. None - Chiesa Parr. Villarfocchiardo 
- Chiesa Parr. Chiusa San Michele - Chiesa Parr. 
San Maurizio Pinerolo - Chiesa Parr. Cuore Imm. 
Maria Pinerolo - Chiesa Parr. S. Cuore Luserna 
S. Giovanni - Chiesa Parr. Buriasco - Chiesa Parr. 
S. Secondo (Pinerolo) - Chiesa Parr. Bricherasio
■ Chiesa Parr. Cantalupa - Concistoro Valdese
Luserna S. Giovanni - Concistoro Valdese Riclaretto Chiotti - Comunità d’Agape 
Frali - Chiesa Parr. S. Giusto Can. - Chiesa Parr. Vico Can. - Chiesa Parr. Pavone - 
Chiesa Parr. Quincinetto - Chiesa Parr. Lombardore - Chiesa Parr. Palazzo Can. - 
Chiesa Parr. Piverone.

Ottima valutazione del Vs. vecchio generatore - Interpellateci!!!

Omnia termoair V. della Rocca, 10 - Tel. 88.27.25 ■ 10123 TORINO



SOCIETÀ' CATTOLICA DI ASSICDBAZIONE
GRANDINE ■ INCENDIO • FURTI . CRISTALLI • VITA ■ FRATERNITAS 
CAPITALIZZAZIONE • TRASPORTI - INFORTUNI • RESPONSABILITÀ’ CIVILE 

CAUZIONI ■ CREDITO
SEDE E DIREZIONE IN VERONA

Capitale Sociale e riserve diverse al 31 dicembre 1967 L. 24389 036.818
Premi incassati nell’esercizio 1967 L. 12.162.954.627

Agenti Generali di Torino:
GIUSEPPE SPERTINO e MARIO MANTOVANI - Via Cernaia 18

Tel. 546.330 - 510.916 - Ufficio Sinistri 512.520 - TORINO.

A
A

1

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio

DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ'

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

a ALPESTRE s.pa
1

offre per I 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il

F NEGOZIO-VENDITA

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA





ORARIO DEGLI UFFICI DIOCESANI

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72
ore 9-12,30 (giorni feriali, escluso venerdì)

Tribunale Diocesano per le Cause dei Santi - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (su appuntamento con il responsabile mons. Luciano — tei. 50 25 35
— e per istruttorie di Processi)

Tribunale Ecclesiastico Regionale - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 - 15,30-17,30 (escluso sabato pomeriggio)

Curia Metropolitana
Gli uffici sono aperti in ogni giorno feriale. Sono chiusi il giovedì-venerdì-sabato 

santo, il 24 giugno (festa del Patrono della città di Torino), nei giorni festivi di precetto 
ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo ufficio. 
Il sabato pomeriggio tutti gli uffici rimangono chiusi.
Vicari Generali

Mons. Valentino Scarasso tei. 54 49 69 - 54 52 34 (ab. 969 78 62)
ore 9-12 (compreso sabato)
Mons. Francesco Peradotto tei. 54 70 45 - 54 18 95 (ab. 274 33 91)
ore 9-12 (compreso sabato)

Vicari Episcopali Territoriali (= V.E.T.) tei. 54 18 95-54 70 45
Distretto pastorale di Torino Città
V .E.T. Don Leonardo Birolo (ab. 51 40 70)
ore 9-12 lunedì-martedì-giovedì-venerdì
Distretti pastorali di Torino Nord - Sud Est - Ovest
V .E.T. Don Domenico Cavallo, ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60 - 800 18 75
V .E.T. Don Giorgio Gonella, ab. Piobesi Torinese tei. 965 74 50
V .E.T. Don Rodolfo Reviglio, ab. Pianezza tei. 967 63 23
ricevono, in Curia, Ufficio dei Vicari, solo il lunedì mattina

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana S.D.B. (ab. 50 46 76)
riceve il lunedì ore 9-12, mercoledì ore 10-12 nell’Ufficio Religiosi
tei. 54 49 69 - 54 52 34
mercoledì ore 15-18 nell’Ufficio Vicari Episcopali tei. 54 70 45 - 54 18 95
Ufficio (can. Giuseppe Ruata) tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (escluso sabato)

Prima Sezione: Servizi generali
Cancelleria e Ufficio Matrimoni tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 8,30-12 (compreso sabato)
Archivio tei. 54 49 69 - 54 52 34 - ore 8,30-12 (escluso sabato)
Ufficio Amministrativo tei. 54 18 98 - 54 59 23

ore 9-12 (compreso sabato)
Assistenza Clero tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 lunedì-martedì-venerdì
Assicurazioni Clero tei. 54 33 70

ore 9,30-12 (compreso sabato)
pera Diocesana per la preservazione della fede - Torino Chiese

tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 - 15,30-18 (escluso sabato)



Seconda Sezione: Pastorale fondamentale
Ufficio catechistico tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio liturgico tei. 54 26 69

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio Caritas diocesana tei. 53 71 87

ore 9-12 - 15,30-18,30 (escluso sabato pomeriggio)

Terza Sezione: Pastorale speciale
Centro missionario diocesano tei. 51 86 25

ore 9-12,30 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Pastorale della famiglia tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Paolo Alesso (ab. 749 61 96)
ore 18-20 giovedì - ore 9-12 venerdì

Ufficio pastorale della famiglia: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale giovanile: ore 9-12 martedì
Ufficio pastorale anziani e pensionati tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 lunedì-mercoledì-venerdì
Ufficio pastorale tempo di malattia e Delegato arcivescovile per gli ospedali 

tei. 53 09 81 - ore 9-12
Pastorale della scuola e della cultura tei. 53 09 81

Delegato arcivescovile don Giuseppe Pollano (ab. 54 62 35)
Ufficio Scuola: ore 15-18 (escluso sabato)
Pastorale delle comunicazioni sociali tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Francesco Meotto S.D.B. (ab. 521 18 10 - uff.
521 14 41) - ore 15-18 martedì

Ufficio comunicazioni sociali
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)

Pastorale sociale e del lavoro
Via Vittorio Amedeo n. 16 - tei. 54 31 56 - 54 58 13
Delegato arcivescovile don Leonardo Birolo (ab. 988 21 70 - 988 20 76)

Ufficio pastorale del lavoro: ore 14,30-18,30 (escluso sabato)
Ufficio migrazioni: Delegato diocesano don Michele Giacometto (ab. 73 71 50)
Pastorale del turismo e del tempo libero

Responsabile don Filippo N. Appendine (ab. 863 12 79)

N. 1 - Anno LX - Gennaio 1983 - Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 1143 del 22-3-1957 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54 54 97 - Direttore Responsabile Mons. Jose 
Cottino - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop. 10023 Chieri (Torino), Tel. 947 27 24


