
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

5 - MAGGIO
Anno LXI
Maggio 1984
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3’-70



Rivista
Diocesana
Torinese (=rdt0)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia
Anno LX1 - Maggio 1984

Sommario
pag.

Atti del Santo Padre
Lettera Apostolica « Die dominico Paschae » 369
Messaggio all'Assemblea della C.E.I. 371
Messaggio per la Giornata delle Comunicazioni Sociali 374
Scambio di visite tra Giovanni Paolo II e il Presidente Pertini (21/5.2/6) 378
Il viaggio apostolico in Estremo Oriente (16/5) 387
Il tema della VII Assemblea del Sinodo dei Vescovi (19/5) 390
Alla plenaria del Pontificio Consiglio per la Famiglia (26/5) 392
Riflessioni sul Cantico dei Cantici (23/5.30/5.6/6) 395

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
XXIII Assemblea Generale:

1. Prolusione del Cardinale Presidente 403
2. Messaggio dei Vescovi italiani 412
3. Comunicato conclusivo sui lavori 415

Ufficio liturgico nazionale: Appello a pregare per la pace e per chi ci governa 420

Atti del Cardinale Arcivescovo
Prepariamoci spiritualmente alla Beatificazione del teol. Albert e di don Marchisio 421
Lettera per la « Due giorni » di Pianezza 423

Curia Metropolitana
Cancelleria: Incardinazione — Trasferimenti di parroci — Nomina — Sacerdoti 

extradiocesani — Conferma di superiore provinciale (comunicazione) — Opera 
"Pier Giorgio Frassati” - Torino — Riconoscimento agli effetti civili di parrocchia 
— Cambio di denominazione Indirizzo 427

Documentazione
Il nuovo Codice di Diritto Canonico (5): La distribuzione e la mobilità del clero nella

Chiesa particolare 429
Indicazioni per il secondo Convegno della Chiesa italiana. 432

Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - Amministrazione: Corso Matteotti 11 
10121 Torino - c.c.p. n. 25493107



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXI Maggio 1984

ATTI DEL SANTO PADRE

Lettera Apostolica

DIE DOMINICO PASCHAE
DEL SOMMO PONTEFICE
GIOVANNI PAOLO II

A TUTTI I VESCOVI DELLA CHIESA 
IN RINGRAZIAMENTO

PER LA LORO PARTECIPAZIONE AL GIUBILEO
E PER IL LORO INTERESSAMENTO 
NEL CURARNE LA CELEBRAZIONE

Carissimi Fratelli nel ministero episcopale.
La Domenica di Pasqua ho chiuso con trepida emozione la Porta Santa, che 

avevo aperto il 25 marzo 1983, dando inizio al Giubileo straordinario della Reden­
zione in spirituale unione con voi, che lo inauguravate con me nelle vostre diocesi.

Dopo la felice conclusione di questa indimenticabile esperienza ecclesiale, desi­
dero esprimere a voi tutti la mia viva gratitudine per la spirituale partecipazione 
e la pastorale sollecitudine con cui avete attuato nelle vostre Chiese particolari la 
celebrazione giubilare. Il vostro zelo ha moltiplicato gli sforzi per aiutare i fedeli 
a vivere le grandi finalità soprannaturali indicate per il Giubileo, quali la conver­
sione interiore e la riconciliazione con Dio, con se stessi e con gli altri, mediante 
soprattutto una più intensa partecipazione ai Sacramenti, in special modo alla 
Penitenza e all’Eucaristia, e un maggiore impegno nel religioso ascolto della 
Parola di Dio.

E’ confortante e significativa la sorprendente disponibilità con cui i fedeli 
hanno risposto all’invito loro rivolto di vivere con particolare interiorità il dono 
del Giubileo.

Il mio ringraziamento s’indirizza pertanto a voi, cari Fratelli nell’Episcopato, 
e a tutti i sacerdoti, vostri collaboratori, che, accogliendo con prontezza il mio 
annuncio, avete promosso con saggia azione pastorale opportune iniziative perché 
il Giubileo fosse adeguatamente attuato.

Ogni Pastore non può non rallegrarsi del vasto movimento di rinnovamento 
spirituale, che questa particolare occasione di grazia ha suscitato. L’Anno Giubilare



370

ha visto la generosa e convinta partecipazione del laicato, soprattutto giovanile, sia 
a livello delle singole diocesi che della Chiesa universale. Ai giovani è stato rivolto 
l’invito ad aprire le porte a Cristo, ed essi lo hanno gioiosamente accolto; è stata 
data a loro fiducia, ed essi hanno dimostrato di meritarla. E’ questa la linea su cui 
occorre proseguire con rinnovata speranza in questo scorcio del secolo verso il 
terzo Millennio dell’èra cristiana.

L’Anno Santo ha visto pure l’impegno generoso dei sacerdoti e dei religiosi, i 
quali hanno potuto meglio comprendere ed apprezzare la loro specifica identità di 
testimoni del Regno, di annunciatori della Parola di Dio, di ministri dei Sacra­
menti, specialmente di quelli dell’Eucaristia e della Riconciliazione. Ciò si è reso 
particolarmente evidente nelle iniziative prese a livello parrocchiale e diocesano, 
come anche nei tanti pellegrinaggi da essi guidati alle tombe degli Apostoli e dei 
Martiri che si venerano in questa città di Roma. Sale dal cuore spontaneo l’auspicio 
che l’esperienza vissuta in questo tempo di grazia possa recare un contributo a 
quella ripresa delle vocazioni sacerdotali, che costituisce la costante preoccupazione 
di ogni Pastore.

Non vorrei, infine, passare sotto silenzio che l’Anno Giubilare ha offerto la 
opportunità di sottolineare l’importanza di una specifica presenza della Chiesa nel 
mondo della cultura, del lavoro, della famiglia, come anche della sua partecipazione 
alla promozione dei grandi valori, nei quali si sostanzia l’autentica dignità del­
l’uomo. Una volta di più è apparso chiaro che « compito fondamentale della Chiesa 
di tutte le epoche e, in modo particolare, della nostra, è di dirigere lo sguardo 
dell’uomo, di indirizzare la coscienza e l’esperienza di tutta l’umanità verso il mi­
stero di Cristo » (Enc. Redemptor hominis, io).

Mi è caro inoltre manifestarvi, amati Fratelli, il mio grato compiacimento per 
la generosa risposta all’invito, che a suo tempo vi rivolsi, ad unirvi a me in occa­
sione della Solennità dell’Annunciazione, per rinnovare 1’« Atto di affidamento » 
alla Vergine Santissima, atto che ho poi compiuto in Piazza San Pietro dinanzi alla 
venerata effige della Madonna di Fatima.

Auspico ora che, nel dare uno sguardo retrospettivo alle varie fasi del concluso 
Giubileo straordinario della Redenzione, riflettiamo insieme sulla impellente neces­
sità che i germi spirituali di tale evento maturino abbondantemente in frutti di 
grazia per tutti. Questa deve essere la comune preoccupazione dei Vescovi, dei 
sacerdoti, dei religiosi, delle religiose, dei laici: la celebrazione dell’Anno Santo 
non rimanga soltanto come l’esaltante ricordo della magnifica risposta data da mi­
lioni e milioni di credenti in Cristo Redentore per offrire pubblicamente una testi­
monianza aperta e limpida della loro fede, ma — mediante adeguate iniziative di 
carattere spirituale e pastorale — continui ad agire nel profondo delle coscienze, 
per render sempre più fecondi i propositi di bene e l’impegno di vivere in pienezza 
la carità verso Dio e verso i fratelli.

Con tali voti vi imparto di cuore la Benedizione Apostolica, estendendola a 
tutti i vostri collaboratori e fedeli.

Dal Vaticano, il 29 aprile, seconda Domenica di Pasqua « in albis », dell’anno 
1984, sesto di pontificato.

Ioannes Paulus PP. II



371

Messaggio del Papa all'Assemblea della C.E.I.

Il rinnovamento spirituale del Giubileo 
speranza per la comunità ecclesiale

Confortante la ripresa della pratica del sacramento della Penitenza - Considera­
zioni del Santo Padre sui principali temi che impegnano i Vescovi

Prima di intraprendere il viaggio apostolico in Estremo Oriente, il Santo Padre 
ha inviato alla Conferenza Episcopale Italiana un suo Messaggio in occasione 
della XXIII Assemblea Generale dell’Episcopato italiano.
Aprendo i lavori, il Cardinale Ballestrero, Presidente della CJE.I., prima di 
tenere la sua prolusione introduttiva, ha letto il Messaggio di Giovanni Paolo II, 
che pubblichiamo qui di seguito:

Carissimi Fratelli nell’Episcopato!
1. Non potendo essere presente di persona fra di voi, in occasione dell’annuale 

Assemblea Generale, che nei prossimi giorni vi vedrà raccolti in profonda comu­
nione di intenti a riflettere sulle necessità e sulle attese delle Chiese affidate alle 
vostre cure pastorali, desidero rivolgervi il mio cordiale saluto al momento di la­
sciare Roma per il mio viaggio pastorale in Estremo Oriente e nell’Oceania. La 
lontananza fìsica non mi impedirà di sentirmi spiritualmente a voi unito nell’affetto 
e nella preghiera, ringraziando « continuamente il mio Dio per voi, a motivo della 
grazia di Dio che vi è stata data in Cristo Gesù, perché in lui siete stati arricchiti 
di tutti i doni, quelli della parola e quelli della scienza » (1 Cor 1, 4-5).

Molti sono i problemi che la vostra Assemblea intende affrontare, come ho 
potuto rilevare scorrendo il programma dei lavori. La molteplicità degli impegni 
pastorali ai quali, carissimi Fratelli, dovete dare orientamento e sostegno e la com­
plessità di questo nostro tempo, percorso da grandi speranze ma segnato altresì da 
gravi contraddizioni, esigono il vostro vivo e deciso impegno collegiale nella pro­
spettiva del vero bene della Chiesa e della stessa comunità civile.

Il Signore vi conceda di poter celebrare la vostra Assemblea in spirito di 
fede, mossi dalla sincera volontà di vivere in pienezza la comunione fra di voi, così 
da fare della Conferenza un segno efficace e credibile di comunione missionaria di 
tutta la Chiesa italiana.

2. Mi è caro, innanzitutto, profittare di questa solenne circostanza per manife­
starvi il mio apprezzamento e la mia gratitudine per la generosa collaborazione alla 
felice riuscita dell’Anno Giubilare della Redenzione. Ciascuno di voi ha recato il 
suo prezioso contributo mediante la predisposizione nelle rispettive diocesi di ade­
guate opportunità per l’acquisto dell’indulgenza giubilare e promuovendo, altresì, 
l’organizzazione di pellegrinaggi alle Basiliche romane ed alla Sede di Pietro, così 
che più chiara apparisse la comunione di ogni Chiesa particolare con la Chiesa di 
Roma, che Cristo ha voluto come principio e fondamento dell’autentica e vitale 
unità di quanti credono in Lui. Vi sono pure riconoscente per la sollecitudine con 
cui avete corrisposto all’invito, che a suo tempo vi rivolsi, ad unirvi a me nel



m

solenne atto di affidamento del mondo alla materna protezione della Vergine 
Santissima.

3. Spetta ora a noi, Pastori a cui Cristo ha affidato la sua Chiesa, di impe­
gnarci a fondo per far sviluppare i germi che lo Spirito ha deposto, nel corso 
dell’Anno Giubilare straordinario, nel cuore dei fedeli.

Tra questi germi vorrei ricordare, in primo luogo, i confortanti sintomi di 
ripresa nella pratica del Sacramento della Penitenza, grazie al quale molte anime 
hanno ritrovato la gioia della pace con Dio e della riconciliazione con i fratelli. In 
ordine a questa primaria urgenza pastorale occorrerà impegnarsi ancora e sempre, 
in linea anche con le indicazioni della recente Assemblea del Sinodo dei Vescovi, 
perché questo umanissimo ed insieme divino strumento di ripresa spirituale, « esco­
gitato » dall’amore misericordioso del Redentore, possa esercitare — oggi come 
in passato — tutta l’intrinseca efficacia risanatrice nella vita personale e sociale 
dei cristiani.

In questo quadro di spirituale rinnovamento vanno visti pure i vari argomenti 
proposti alla considerazione di questa vostra Assemblea. Prima di tutto c’è la pre­
parazione del secondo Convegno ecclesiale sul tema: « Riconciliazione cristiana e 
comunità degli uomini ». Annunciato da tempo e accolto con grande speranza 
dentro e fuori della Chiesa, tale Convegno dovrà essere un’espressione significativa 
di autentica comunione ecclesiale. A questo fine ci si dovrà preoccupare che sin 
dalle primissime fasi della preparazione e nella stessa composizione degli organi, 
ai quali essa verrà affidata, siano rispettate le esigenze della comunione, curando 
da un lato che l’Episcopato abbia il posto che gli compete per istituzione divina 
e, dall’altro, che ogni espressione delle molteplici realtà ecclesiali, in sintonia con 
le legittime Autorità, si trovi debitamente rappresentata.

A nessuno sfugge come, per la riuscita del Convegno, sia innanzitutto necessaria 
la volontà coraggiosa e unanime di voi tutti, carissimi Fratelli, così che siano messe 
in atto con sicurezza le risorse della Chiesa italiana, siano indicati chiari valori e 
ragioni di speranza al Paese, siano garantiti autorevolmente gli opportuni approfon­
dimenti sul tema della Riconciliazione alla luce dei risultati del recente Sinodo 
dei Vescovi e delle esperienze dell’Anno Giubilare.

Occorrerà, altresì, che ciascuno di voi sia consapevole anche dei rischi che 
simile iniziativa potrebbe incontrare, e che sia deciso ad affrontarli insieme con i 
suoi Fratelli nell’Episcopato per il servizio al Vangelo, alla Chiesa e alla comu­
nità umana.

4. Argomento che non mancherà di essere oggetto di vostra particolare sol­
lecitudine saranno le prospettive che sul piano pastorale provengono dai contenuti 
dell’Accordo tra la Santa Sede e l’Italia del 18 febbraio scorso, che apporta modi­
fiche al Concordato Lateranense. In tale importante documento, destinato ad inci­
dere per più versi nella vita della Chiesa in Italia negli anni a venire, particolare 
significato hanno le disposizioni concernenti l’insegnamento della religione nelle 
scuole pubbliche. La loro efficacia per l’educazione religiosa dei giovani, nell’ambito 
delle finalità proprie della scuola, dipenderà dal senso di responsabilità che ani­
merà i pastori d’anime, gli alunni e le famiglie, gli insegnanti, ciascuno secondo il



373

suo proprio ruolo. Non può non essere comune preoccupazione di far sì che il 
maggior numero possibile di giovani, i quali nella scuola ricevono una formazione 
che è fondamentale per la loro vita, fruiscano, nello stesso ambiente scolastico, di 
un competente ed appropriato insegnamento religioso.

5. Di speciale importanza per questa vostra Assemblea, si preannuncia inoltre 
la revisione dello Statuto della Conferenza Episcopale. Sarà compito, in particolare, 
della vostra Assemblea definire con maggiore precisione la fisionomia della Confe­
renza stessa, alla luce dell’insegnamento conciliare e delle disposizioni del nuovo 
Codice di Diritto Canonico, che opportunamente richiamano le impreteribili prero­
gative della Santa Sede e dei singoli Vescovi, Pastori delle Chiese particolari.

Questi grandi riferimenti, se ben tradotti nello Statuto potranno dare il neces­
sario impulso a quest’organo dell’« Affectus collegialis » dell’Episcopato, che è la 
Conferenza, facendone un sicuro strumento di comunione ecclesiale, nella linea 
di un sempre miglior coordinamento dell’azione pastorale a servizio del Popolo 
di Dio nel nostro tempo.

6. Non posso qui soffermarmi sugli altri numerosi e gravi argomenti, circa 
i quali la vostra saggezza, venerati Fratelli, è chiamata a pronunciarsi. Su di essi 
ho avuto occasione di esprimere il mio pensiero in diverse circostanze, sia in pre­
cedenti incontri con voi, sia accogliendo gli Episcopati di altre Nazioni o visitan­
doli io stesso nei loro Paesi.

Il mio augurio fraterno e cordiale è che la vostra riflessione approdi a conclu­
sioni responsabilmente condivise, così che questa vostra Assemblea segni un mo­
mento di comunione significativo e contribuisca a rendere sempre più incisiva la 
azione che le diverse componenti ecclesiali svolgono nella realtà sociale italiana. 
Con questi voti elevo a Dio la mia preghiera, implorando per voi quei doni di 
lungimiranza, di fortezza, di discernimento, che la complessità dei problemi in 
discussione comporta. Voglia il Signore Gesù esservi largo di lumi e di interiori 
consolazioni. Glielo chiedo per l’intercessione di Maria Santissima, Sua e nostra 
Madre. Con questi sentimenti vi imparto volentieri, pegno di intenso affetto, la 
mia speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 1 Maggio 1984.
Ioannes Paulus PP. Il



374

Messaggio per la Giornata delle Comunicazioni Sociali

Fede e cultura sono chiamate ad incontrarsi 
e a interagire sul terreno della comunicazione

Per la XVIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali (domenica 3 giu­
gno), che ha per tema: « Le comunicazioni sociali strumento di incontro tra 
fede e cultura », il Santo Padre ha inviato alla Chiesa un Messaggio con il 
quale, in primo luogo, esorta i cristiani ad unirsi a lui nella preghiera affinché 
« il mondo della comunicazione sociale, con i suoi operatori e la moltitudine 
dei recettori, svolga con fedeltà la sua funzione al servizio della verità, della 
libertà, della promozione di tutto l’uomo in tutti gli uomini ».
Questo il testo del Messaggio:

Carissimi Fratelli e Sorelle in Cristo.
1. Voluta dal Concilio Vaticano II per «rendere più efficace il multiforme 

apostolato della Chiesa circa gli strumenti della comunicazione sociale » (Decr. 
Inter mirifica, 18), questa Giornata annuale, che si celebra per la XVIII volta, ha 
lo scopo di educare sempre meglio i fedeli ai loro doveri in un così importante 
settore. In questa occasione desidero, in primo luogo, esortare ciascuno di voi ad 
unirsi a me nella preghiera, affinché il mondo della comunicazione sociale, con i 
suoi operatori e la moltitudine dei recettori, svolga con fedeltà la sua funzione al 
servizio della verità, della libertà, della promozione di tutto l’uomo in tutti 
gli uomini.

Il tema scelto per questa XVIII Giornata è di grande rilievo:
Le comunicazioni sociali strumento di incontro tra fede e cultura. Cultura, fede, 

comunicazione, sono tre realtà fra le quali si stabilisce un rapporto da cui dipen­
dono il presente e il futuro della nostra civiltà, chiamata ad esprimersi sempre 
più compiutamente nella sua dimensione planetaria.

2. La cultura, come ebbi già modo di dire (cfr. Discorso all’UNESCO, 2 
giugno 1980), è un modo specifico dell'esistere e dell’essere dell’uomo. Essa crea 
tra le persone dentro ciascuna comunità un insieme di legami, determinando il 
carattere inter-umano e sociale dell’esistenza umana. Soggetto e artefice della 
cultura è l’uomo, il quale si esprime in essa e vi trova il suo equilibrio.

La fede è l’incontro tra Dio e l’uomo: a Dio, che nella storia rivela e realizza 
il suo piano di salvezza, l’uomo risponde mediante la fede, accogliendo e facendo 
suo questo disegno, orientando la propria vita a questo messaggio (cfr. Rm 10, 9; 
2 Cor 4, 13): la fede è un dono di Dio a cui deve corrispondere la decisione 
dell’uomo.

Ma se la cultura è la via specificamente umana per accedere sempre maggior­
mente all’essere e se, d’altra parte, nella fede l’uomo si apre alla conoscenza del­
l’Essere supremo, ad immagine e somiglianza del quale è stato creato (cfr. Gn 
1, 26), non è chi non veda quale profondo rapporto vi sia tra l’una e l’altra espe­
rienza umana. Si comprende allora perché il Concilio Vaticano II abbia voluto 
sottolineare gli « eccellenti stimoli ed aiuti » che il mistero della fede cristiana offre



375

all’uomo per assolvere con maggior impegno il compito di costruire un mondo più 
umano, rispondente cioè alla sua « vocazione integrale » (cfr. Gaudium et spes, 57).

Ed ancora: la cultura è per se stessa comunicazione: non solo e non tanto 
dell’uomo con l’ambiente che egli è chiamato a dominare (cfr. Gn 2, 19-20; 1, 28), 
quanto dell’uomo con gli altri uomini. La cultura, infatti, è una dimensione rela­
zionale e sociale dell’esistenza umana; illuminata dalla fede, essa esprime anche 
la piena comunicazione dell’uomo con Dio in Cristo e, al contatto con le verità 
rivelate da Dio, trova più facilmente il fondamento delle verità umane che pro­
muovono il bene comune.

3. Fede e cultura, pertanto, sono chiamate a incontrarsi e a interagire proprio 
sul terreno della comunicazione:, l’effettiva realizzazione dell’incontro e dell’inte­
razione, nonché la loro intensità ed efficacia, dipendono in larga misura dall’ido­
neità degli strumenti attraverso i quali ha luogo la comunicazione. La stampa, il 
cinema, il teatro, la radio, la televisione, con l’evoluzione che ciascuno di questi 
mezzi ha subito nel corso della storia, si sono rivelati non sempre adeguati all’in­
contro tra fede e cultura. La cultura del nostro tempo, in particolare, sembra domi­
nata e plasmata dai più nuovi e potenti fra i mezzi di comunicazione — la radio 
e, soprattutto, la televisione — tanto che, a volte, essi sembrano imporsi come 
fini e non come semplici mezzi, anche per le caratteristiche di organizzazione e di 
struttura che essi richiedono.

Questo aspetto dei moderni mass-media, tuttavia, non deve far dimenticare che 
si tratta, pur sempre, di mezzi di comunicazione, e che questa, per sua natura, è 
sempre comunicazione di qualche cosa: il contenuto della comunicazione, pertanto, 
è sempre determinante e tale, anzi, da qualificare la comunicazione stessa. Sui 
contenuti va dunque e sempre sollecitato il senso di responsabilità dei comunica­
tori, nonché il senso critico dei recettori.

4. Certi aspetti deludenti dell’uso dei moderni mass media non devono far 
dimenticare che essi con i loro contenuti possono divenire meravigliosi strumenti 
per la diffusione del Vangelo, adeguati ai tempi, in grado di raggiungere anche gli 
angoli più riposti della terra. In particolare, essi possono essere di grande aiuto 
nella catechesi, come ho ricordato nell’Esortazione Apostolica Catechesi traden­
dae (n. 46).

Coloro che utilizzano i mezzi di comunicazione sociale a fini di evangelizzazione, 
contribuendo anche a costruire così un tessuto culturale in cui l’uomo, conscio del 
suo rapporto con Dio, diventa più uomo, siano dunque consapevoli della loro alta 
missione; abbiano la necessaria competenza professionale e sentano la responsabilità 
di trasmettere il messaggio evangelico nella sua purezza e integrità, non confon­
dendo la dottrina divina con le opinioni degli uomini. I mass media, infatti, sia 
che si occupino dell’attualità informativa, sia che affrontino argomenti propria­
mente culturali, o siano usati a fini di espressione artistica e di divertimento, 
rimandano sempre a una determinata concezione dell’uomo; ed è appunto in base 
alla giustezza e alla completezza di tale concezione che vanno giudicati.

A questo punto il mio appello si fa accorato e si rivolge a tutti gli operatori 
della comunicazione sociale, di qualunque latitudine e di qualunque religione:



376

— Operatori della comunicazione, non date dell’uomo una rappresentazione 
mutila, distorta, chiusa agli autentici valori umani!

— Date spazio al trascendente, che rende l’uomo più uomo!
— Non irridete i valori religiosi, non ignorateli, non interpretateli secondo 

schemi ideologici!
— La vostra informazione sia sempre ispirata a criteri di verità e di giustizia, 

sentendo il dovere di rettificare e di riparare quando vi capitasse di incorrere 
in errore.

— Non corrompete la società, e in particolare, i giovani, con la rappresenta­
zione compiaciuta e insistente del male, della violenza, dell’abiezione morale, com­
piendo opera di manipolazione ideologica, seminando la divisione!

— Sappiate, voi tutti operatori dei mass media, che i vostri messaggi giungono 
a una massa che è tale per il numero dei suoi componenti, ciascuno dei quali, però, 
è uomo, persona concreta e irripetibile, che va riconosciuta e rispettata come tale. 
Guai a chi avrà dato scandalo, soprattutto ai più piccoli (cfr. Mt 18, 6)!

— In una parola: impegnatevi a promuovere una cultura veramente a misura 
dell’uomo, consapevoli che, così facendo, faciliterete l’incontro con la fede, della 
quale nessuno deve avere paura.

5. Un esame realistico conduce, purtroppo, a riconoscere che nel nostro 
tempo le immense potenzialità dei mass media sono usate molto spesso contro 
l’uomo, e che la cultura dominante disattende l’incontro con la fede, sia nei Paesi 
in cui è consentita la libera circolazione delle idee, sia laddove la libertà di espres­
sione viene confusa con l’irresponsabile licenza. E’ compito di tutti risanare la 
comunicazione sociale e ricondurla ai suoi nobili scopi: i comunicatori si attengano 
alle regole di una corretta etica professionale; i critici svolgano la loro utile azione 
chiarificatrice, favorendo il formarsi della coscienza critica dei recettori; i recettori 
stessi sappiano scegliere con prudente oculatezza libri, giornali, spettacoli cinema­
tografici e teatrali, programmi televisivi, per trarne occasione di crescita e non 
di corruzione; inoltre, anche attraverso opportune forme associative, facciano sen­
tire la loro voce presso gli operatori della comunicazione, affinché essa sia sem­
pre rispettosa della dignità dell’uomo e dei suoi inalienabili diritti. E, con le 
parole del Concilio Vaticano II, ricordo che « lo stesso potere pubblico, che giu­
stamente si interessa della salute fisica dei cittadini, ha il dovere di provvedere 
con giustizia e diligenza, mediante la promulgazione di leggi e l’efficace loro appli­
cazione, che dall’abuso di questi strumenti non derivino gravi danni alla moralità 
pubblica e al progresso della società » (Inter mirifica, n. 12).

6. Infatti, poiché all’inizio della comunicazione vi è un uomo-comunicatore 
e, al suo termine, vi è un uomo-recettore, gli strumenti di comunicazione sociale 
faciliteranno l’incontro tra fede e cultura quanto più favoriranno l’incontro delle 
persone fra loro, affinché non si formi una massa di individui isolati, ciascuno dei 
quali sia in dialogo con la pagina, o con il palcoscenico, o con il piccolo o grande 
schermo, ma una comunità di persone consapevoli dell’importanza dell’incontro 
con la fede e con la cultura e decise a realizzarlo attraverso il contatto personale, 
nella famiglia, nel luogo di lavoro, nelle relazioni sociali. Cultura e fede, che nei



377

mass media trovano utili e talora indispensabili ausili diretti o indiretti, circolano 
nel dialogo tra genitori e figli, si arricchiscono attraverso l’opera di insegnanti e 
di educatori, si sviluppano attraverso l’azione pastorale diretta, fino all’incontro 
personale con Cristo presente nella Chiesa e nei suoi Sacramenti.

Con l’intercessione di Maria Santissima, invoco sugli operatori della comunica­
zione e sulla sterminata comunità dei recettori, i celesti favori, di cui è propizia- 
trice la mia Apostolica Benedizione, affinché ciascuno nel proprio ruolo si impegni 
a far sì che le comunicazioni sociali siano strumenti sempre più efficaci di incontro 
tra fede e cultura.

Dal Vaticano, 24 Maggio dell’anno 1984, sesto di Pontificato.

Ioannes Paulus PP. Il



378

Il Papa e l’Italia

Scambio di visite tra Giovanni Paolo II 
e il Presidente Pertini

21 maggio: il Presidente Pertini in Vaticano
Il Santo Padre ha ricevuto in visita ufficiale, nella mattinata di lunedì 21 mag­
gio, il Presidente della Repubblica Italiana, Sandro Pertini.
Nella Biblioteca, il Papa, dopo il colloquio privato, ha rivolto al Presidente il 
seguente discorso:

i. Con vivo senso di deferenza e di stima Le porgo il mio cordiale benvenuto, 
Signor Presidente, ringraziandoLa per questa solenne visita, con la quale Ella, come 
Capo dello Stato Italiano e rappresentante dell’unità nazionale, ha voluto onorare 
il Successore di Pietro.

Non è il nostro primo incontro. Altre volte, in forma più familiare, abbiamo 
già avuto occasione di intrattenerci insieme e di scambiarci pensieri e speranze 
che occupavano il nostro animo. Tra gli incontri non posso non ricordare le visite 
che Lei, Signor Presidente, volle farmi tre anni fa, proprio in questo mese, so­
stando accanto al mio letto d’ospedale, con trepidazione fraterna per la mia vita 
in pericolo.

Un saluto rivolgo anche al Signor Presidente del Consiglio dei Ministri, onore­
vole Bettino Craxi, al Signor Ministro degli Affari Esteri, onorevole Giulio An- 
dreotti, ed alle altre illustri personalità che L’accompagnano.

2. Sia anche consentito a questo Papa, « venuto da lontano », di esprimere, 
al di là del doveroso e sincero omaggio, i particolari sentimenti che lo animano 
nel ricevere ufficialmente il massimo rappresentante di quella Nazione che, fra 
tutte, per posizione territoriale e per comunanza di vita e di storia, è la più vicina 
alla Sede di Pietro. Da quando infatti il Pescatore di Galilea è approdato al cuore 
dellTmpero Romano, l’Italia è stata con speciali vincoli unita, ed oggi lo è non 
meno che nei secoli passati, alla Chiesa cattolica ed a questa Sede Apostolica per 
una lunga serie di motivazioni storiche, geografiche e culturali.

L’incomparabile patrimonio inoltre di antica civiltà, di cultura, di arte — nel 
quale la componente cristiana ed universale è così viva e dominante — attira sulla 
Nazione Italiana lo sguardo ammirato degli altri popoli. Io stesso ho iniziato a 
conoscere e ad amare questa Nazione dai banchi di scuola, negli anni dei miei gio­
vanili studi umanistici in Polonia; poi, più direttamente, nel corso della mia for­
mazione filosofica e teologica a Roma. I miei vincoli con l’Urbe divennero parti­
colarmente stretti quando Paolo VI mi annoverò tra i Cardinali di Santa Romana 
Chiesa; ma essi hanno assunto una nuova natura allorché sono stato, per imper­
scrutabile disegno divino, unito alla Chiesa di Roma, con la responsabilità di primo 
tra i 'Fratelli e servo dei servi di Dio.

r



379

Come Vescovo di questa Sede Apostolica e Primate d’Italia, mi sento — in 
unione di pensiero e di cuore con tutti i Vescovi italiani — partecipe delle sorti, 
delle gioie come delle sofferenze, di tutte le genti d’Italia. E’ una sollecitudine 
che nei Pontefici Romani è stata sempre costante, da Gregorio il grande a Pio XII, 
il quale proprio quarant’anni fa si prodigò a difesa ed a soccorso dei perseguitati, 
e dell’intera popolazione romana. Nel solco di questa tradizione desidero esprimere 
dinanzi a Lei, Signor Presidente, il mio profondo affetto per il popolo italiano, 
che tanti valori spirituali e morali quotidianamente testimonia, cimentandosi con 
eventi dolorosi come i terremoti purtroppo ricorrenti e con situazioni economiche 
e sociali non facili. Di questi valori ho potuto fare anche personale esperienza, sia 
nei miei diversi viaggi pastorali lungo la Penisola nei quali ricevo sempre un’acco­
glienza calda e affettuosa, sia negli incontri che ho, qui in Roma, con pellegrinaggi 
provenienti da diocesi e parrocchie delle diverse Regioni d’Italia. Sono valori che 
si nutrono ad una tradizione cristiana che ha radici profonde in vaste fasce della 
popolazione.

L’amore che mi lega a questo Paese mi spinge a far voti perché tutte le sue 
forze migliori si uniscano nell’impegno di salvaguardare quel patrimonio spiri­
tuale, che costituisce la sua più vera ricchezza. E’ attingendo a tale patrimonio 
che il popolo italiano ha potuto affrontare le grandi prove della storia. Ed è ancora 
grazie ad esso che ha saputo, negli anni più recenti, superare con ferma dignità 
la dissennata sfida del terrorismo.

Io non dubito che con pari determinazione, nella coscienza di quei supremi 
valori, il popolo italiano troverà l’opportuna soluzione degli altri problemi, che 
sente profondamente, a cominciare da quelli del rispetto per la vita, della promo­
zione della giustizia e dell’assicurazione di un’equa possibilità di lavoro per tutti.

Ho accennato ai miei viaggi pastorali lungo la Penisola. L’occasione mi è gra­
dita per testimoniare la mia riconoscenza per l’efficace impegno delle autorità ita­
liane, a tutti i livelli, e di tutti i servizi pubblici perché gli spostamenti previsti 
e il concorso di popolo che li accompagna si svolgano sempre in un clima di sicu­
rezza e di tranquillità.

3. Per questa visita ufficiale, Signor Presidente, Ella ha voluto attendere, a 
sottolinearne il valore, la conclusione dell’Accordo di modificazione del Concordato 
Lateranense, le cui linee portanti hanno già ottenuto significativamente il consenso 
di una maggioranza parlamentare estesa oltre l’area politica formalmente gover­
nativa. Per le alte motivazioni che lo ispirano, mi auguro che il nuovo Accordo 
— il quale valorizza in modo speciale e in importanti settori il ruolo della Confe­
renza Episcopale Italiana — segni, negli anni a venire, una crescita di buoni rap­
porti tra le istituzioni religiose e quelle civili, tutte ordinate a favorire il bene 
del Paese mediante la promozione dell’uomo.

4. Signor Presidente, l’uomo, la persona umana, nelle sue meravigliose poten­
zialità, come nella sua fragilità (morale prima che fisica), è, in realtà, la grande 
« strada della Chiesa ». La Chiesa è consapevole che il messaggio proclamato per 
mandato di Cristo è esigente negli ideali e negli obblighi che comporta; ma è 
parimenti consapevole che esso serve la causa dell’uomo e fa crescere la per­
sona umana.



380

E la persona è anche la via che uno Stato democratico e aperto al futuro non 
può non percorrere se vuole veramente servire l’uomo. In tale convinzione so di 
essere in accordo con Lei, Signor Presidente, come anche con gli uomini italiani 
responsabili della cosa pubblica. E sono certo che nei Suoi frequenti contatti con 
la gente — e soprattutto con i giovani, che La circondano di tanta, affettuosa 
fiducia —, anche Lei, Signor Presidente, avrà potuto avvertire, alla base di tanti 
e diversi interessi, una comune passione per l’uomo: per quella libertà e giustizia, 
valori distinti ma inscindibili, che sono necessari per il pieno sviluppo della perso­
nalità di ciascuno. Nonostante le difficoltà, i ritardi e talvolta i passi indietro, 
questo vasto e crescente impegno per il riconoscimento della eminente dignità della 
persona umana come fine di ogni istituzione pubblica, induce a ben sperare per il 
futuro del Paese.

5. Possa tale impegno guidare sempre l’azione dell’Italia, tanto in campo 
nazionale come nel concerto dei popoli:

in favore primariamente dei più bisognosi: dei poveri, e di quanti, in vaste 
e meno fortunate regioni della terra, sono colpiti dalla fame o da altre calamità;

a tutela della pace: che non si regge senza il rispetto dei diritti dell’uomo e, 
a sua volta, è essa stessa una fondamentale condizione per la realizzazione di 
ogni diritto;

a promozione di quanto fa giusta e grande, degna e meritevole di amore e di 
sacrificio, la Patria Italiana.

Con questi auspici, Signor Presidente, invoco la Benedizione di Dio sull’Italia 
e su tutti gli Italiani.

Dopo aver ascoltato il discorso del Santo Padre, il Presidente della Repubblica 
Italiana ha pronunciato il seguente indirizzo d’omaggio:

Santità,
Le porgo il più caldo ringraziamento per l’amichevole accoglienza qui riservatami 

e per gli elevati sentimenti di affetto e simpatia che Ella, mio tramite, ha voluto espri­
mere al popolo italiano.

Nell’attraversare il confine tra i nostri due Stati, rappresentato da quella linea mar­
morea sul basolato che congiunge le punte estreme del mirabile portico berniniano, 
riandavo con la mente al fatale settembre del 1943, quando iniziò il periodo più tra­
gico della storia dell’Italia unita. Tutto quanto era stato conseguito dal Risorgimento 
fu rimesso allora e d’un tratto in discussione: l’indipendenza e la libertà della Patria, 
la dignità dell’uomo e il suo riscatto sociale. La Chiesa Cattolica e il clero italiano 
— è stato il grande storico laico Federico Chabot a rilevarlo — scrissero in quell’anno 
e nel terribile biennio che seguì una pagina esemplare ed in numerosi casi eroica per 
coraggio e carità cristiana a difesa dei deboli e dei perseguitati nel nostro Paese. 
Questa pagina — nella quale rifulgono spontanea generosità e trepida sollecitudine 
per le sorti d’Italia — fa ora parte della memoria storica più profonda del nostro 
popolo; e possiamo oggi affermare con sicurezza che ha reso definitivo il superamento 
dei lontani e acuti contrasti del periodo risorgimentale.

Da allora ad oggi, due sono stati i grandi eventi destinati a restare anche in futuro 
i punti fondamentali di riferimento nelle relazioni tra la nostra Repubblica e la Chiesa



381

Cattolica. Il primo è la libera elezione da parte del popolo italiano nel 1946 della 
Assemblea Costituente, che sancì in forma solenne la perpetuazione dei Patti Late­
ranensi. Il secondo è il Concilio Vaticano 11 che con la costituzione Gaudium et spes 
ha assecondato l’orientamento della trasformazione dei cosiddetti « Patti d’unione » 
del passato in quelli che con felice espressione sono stati denominati nuovi « Patti 
di libertà e cooperazione ». Questi due massimi sviluppi nella storia della nostra 
Repubblica e della Chiesa Cattolica nell’età contemporanea hanno dunque impresso 
la spinta decisiva per la conclusione del recente accordo di modificazioni dei Patti 
Lateranensi, conseguito e stipulato nello spirito di quella libertà di coscienza e reli­
giosa che, insieme al pluralismo politico e culturale, garantisce all’uomo la possibilità 
di esprimere l'immensa ricchezza della sua anima. Libertà e cooperazione: quindi 
rispetto reciproco e sincera amicizia. Due sentimenti, due orientamenti, fondamentali 
che, come hanno ispirato le recenti intese, del pari presiederanno all’attività degli 
organi collegiali costituiti per finalizzarle ed estenderle alle materie non ancora 
regolate.

L’Italia saluta con gioia e fervore questo sviluppo nei rapporti con la Chiesa, che 
rimarrà legato, Santità, al nome di Giovanni Paolo II; e in pari tempo rivolge, fra i 
Suoi Predecessori, un reverente pensiero ai Pontefici Giovanni XXIII e Paolo VI che 
— protagonisti del Concilio — cooperarono alla felice soluzione oggi sotto i nostri 
occhi e di cui le indimenticabili figure rimarranno scolpite nel cuore del popolo ita­
liano. In questa giornata, che è per noi tutti di intima e serena soddisfazione, credo 
— Santità — di rendermi esatto interprete del sentimento di tutti gli italiani se ag­
giungo l’espressione della nostra profonda solidarietà per la gloriosa Sua Patria, la 
Polonia, unita al mio Paese da plurisecolare destino di lotta e sofferenza per l’indi­
pendenza nazionale e la libertà.

L’età contemporanea, malgrado l’enorme trasformazione tecnologica provocata 
dalle sconvolgenti invenzioni e scoperte di questo secolo, è tuttavia pervasa da una 
intensa inquietudine e da una angoscia esistenziale, che dall’intimità delle coscienze 
degli uomini emergono ed affiorano al livello della vita interna degli Stati e delle 
relazioni internazionali. L’ipotesi di una guerra nucleare che annienterebbe il mira­
colo della vita nel nostro mondo, il drammatico contrasto tra spese militari e bisogno 
di cibo ed aiuti per la sopravvivenza in due terzi del pianeta, l’impiego dei più abietti 
strumenti di repressione della libertà e della dignità dell’uomo, la pratica della tor­
tura e della intimidazione morale e fisica in numerose regioni della terra causano 
sconforto e disperazione nell’animo dei giovani e degli anziani e sembrano rimettere 
in forse valori e certezze del passato.

Con grande sensibilità Ella — Santità — ha avvertito gli immensi pericoli di 
questo delicatissimo momento.

Con personale e sofferta testimonianza, ha assolto ed assolve alla Sua funzione 
di Capo della Chiesa Cattolica con fermezza, con coerenza e con un’instancabile opera 
di pellegrinaggio e apostolato al servizio della causa della pace e della comprensione 
tra i popoli. Mi consenta — Santità — di esprimerLe ancora una volta, a nome di 
tutto il popolo italiano, la nostra profonda ammirazione.

Di testimonianze come la Sua il mondo ha acuto ed intenso bisogno. E’ urgente 
ed indilazionabile offrire alle giovani generazioni la speranza di un’umanità che non 
viva più sotto l’incubo dello spettro della guerra nucleare, del conflitto tra la fame 
e l’opulenza e della frustrazione degli ideali di fraternità e solidarietà fra tutte le 
Nazioni grandi e piccole. A livello internazionale è urgente ed indilazionabile recu­
perare un clima di mutua comprensione che riporti al dialogo e al negoziato. Sono 
queste le preoccupazioni e le indicazioni che noi desumiamo, Santità, dalle parole



382

che oggi Ella ha pronunciato, dal Suo intimo mirabile messaggio per la Giornata 
della Pace e da tutta l’esperienza del suo Pontificato. Con questi saggi ammonimenti 
il popolo italiano consente e mio tramite desidera oggi porgerLe il suo tributo di 
gratitudine ed esprimerLe ancora una volta il fermo proposito di cooperare per far 
sì che — come Lei non cessa d’invocare — la serenità non diserti il mondo e la 
pace alberghi nel cuore degli uomini.

2 giugno: Giovanni Paolo II in Quirinale

Nel pomeriggio di sabato 2 giugno, anniversario della proclamazione della Re­
pubblica, il Santo Padre si è recato in visita al Palazzo del Quirinale dal Presi­
dente della Repubblica Italiana on. Sandro Pertini. Con i Prelati al seguito del 
Papa, era presente il nostro Cardinale Arcivescovo nella sua qualità di Presi­
dente della C.E.I. Nel corso della visita, Giovanni Paolo II ha rivolto al Presi­
dente il seguente discorso:

Signor Presidente.
L’amichevole, caldo saluto con cui Ella mi accoglie suscita nel mio spirito una 

eco profonda. La ringrazio di cuore.
La ringrazio per la testimonianza di amicizia che così generosamente mi dà e 

che mi tocca intimamente. Vorrei dirLe, a mia volta, con le parole della Bibbia, 
ciò che questa amicizia significa anche per me: « Un amico fedele è un balsamo di 
vita, lo troveranno quanti temono il Signore » (Sir 6, 16). E’ dunque anche un 
dono di cui sono riconoscente a Dio.

Le sono grato anche per quanto Ella ha detto sui valori che l’insegnamento 
evangelico ha indicato come modello di elevazione per tutti gli uomini: valori che 
devono trovare riflesso nei princìpi e nelle norme degli ordinamenti statali e che 
devono riverberarsi anche nell’ordinamento internazionale perché i popoli, secondo 
la loro naturale aspirazione, possano convivere nella serenità della pace ed in ope­
rosa concordia.

L’Italia ricorda oggi, 2 giugno, la nascita della Repubblica e deH’ordinamento 
costituzionale che il popolo italiano si è dato dopo la dolorosa esperienza della 
seconda guerra mondiale. Il riconoscimento e la garanzia dei diritti inviolabili del­
l’uomo, sia come singolo sia nelle formazioni sociali nelle quali si sviluppa e matura 
la sua personalità; i doveri inderogabili di solidarietà politica, economica e sociale; 
la pari dignità e l’uguaglianza di tutti i cittadini davanti alla legge, senza discrimi­
nazione; il ripudio della guerra come strumento di offesa della libertà di altri 
popoli; la collaborazione internazionale: ecco alcuni tra i « princìpi fondamentali » 
posti in testa alla Carta fondamentale italiana, che ispirano le istituzioni democra­
tiche del Paese e danno forma allo « Stato di diritto ».

Tali ideali appaiono oggi, in Italia, come un patrimonio pacificamente posse­
duto; ma non si può fare a meno di ricordare che la Costituzione del 1947 li sancì 
solennemente dopo anni nei quali la convivenza civile era stata messa in pericolo 
e sembrava sospinta a rovina dalla vicenda disumana della guerra. Ma è anche 
vero che fu proprio in quegli anni dolorosi che gli italiani, ritrovando nuova forza 
morale, compresero e vissero il valore della solidarietà e della fratellanza, non solo 
come aspirazione, ma come mutua oblazione di sé: ne furono testimonianza i molti 
episodi di eroismo, ma soprattutto gli innumeri, quotidiani gesti di aiuto disinte-



383

ressato offerto da gente di ogni ceto a chi si trovava in necessità o in pericolo. 
La comunanza di sofferenze fece maturare gli spiriti e riscoprire antichi valori. 
Ricordarlo è bene; come l’esperienza di una famiglia si costruisce sulle grandi prove 
della vita felicemente superate, così per i popoli assumono validità perenne le 
testimonianze morali di cui si sostanzia l’esistenza umana, e ne scaturisce incorag­
giamento per l’avvenire.

Nel nostro incontro del 21 maggio scorso Ella, Signor Presidente, ricordava 
con elevate parole come in quell’esperienza, dolorosa e grande, la Chiesa e le sue 
istituzioni si dimostrarono partecipi del destino del popolo italiano. In effetti, 
Vescovi e clero, religiosi e religiose, cercarono di proteggere i fratelli dagli impeti 
dell’odio, di curarne le ferite, di sostenerli moralmente e, secondo le possibilità, 
anche materialmente, nel loro anelito di pace e libertà, infondendo fiducia in Dio 
e nella vita. E quando, quaranta anni fa, il 4 giugno 1944, venne il giorno della 
liberazione della Capitale d’Italia, il popolo romano si raccolse intorno al suo Ve­
scovo, per uno spontaneo segno di riconoscenza al « defensor civitatis », e ne 
ascoltò convinto l’invito a costruire il non facile avvenire con « spirito di ma­
gnanimo amore fraterno ».

E’, questa della magnanimità, una caratteristica non marginale, anzi una qualità 
naturale del popolo italiano.

Il « cuore aperto », il senso di ospitalità fraterna, la spontanea solidarietà che 
gli italiani nutrono per coloro che sono nel bisogno hanno dato vita, nei secoli 
passati, ad una serie ininterrotta di istituzioni esemplari a servizio dell’uomo: 
penso, tra l’altro, alle opere ospedaliere fondate nei vari secoli da sodalizi e confra­
ternite o da grandi uomini di fede e di cuore come, per ricordarne solo alcuni, 
Camillo de Lellis o Giuseppe Cottolengo.

Non si può dire che sia solo storia del passato. Noi vediamo che questo slancio 
per l’uomo non è spento, ma continua ad esprimersi in istituzioni della più diversa 
natura, che sarebbe diffìcile anche solo elencare, così come in vari campi del volon­
tariato in cui profondono generosamente le loro energie uomini e donne di tutte 
le categorie e di diverse età e — con l’entusiasmo che è loro proprio e con una 
creatività sempre feconda — tantissimi giovani.

Signor Presidente, non posso non guardare con ammirazione al Suo personale 
impegno di comunicare alle giovani generazioni quegli ideali di solidarietà e di pace 
che illuminano la storia del popolo italiano, perché esse li facciano propri e li 
trasmettano a loro volta alle generazioni future, per dar luce ad una comunità più 
libera e fraterna.

Di tali ideali, autenticamente umani e veramente cristiani, la Chiesa in Italia 
— qui oggi così degnamente rappresentata dal Presidente della Conferenza Epi­
scopale Italiana — si sente animata. E fermo è il suo proposito di operare per la 
loro realizzazione in inscindibile unità con il popolo italiano ed al suo servizio. 
Il recente Accordo del 18 febbraio di quest’anno ne fa esplicita e solenne men­
zione. In particolare, la Chiesa si sente impegnata nel favorire le generose iniziative 
— meritatamente da Lei ricordate — in soccorso delle popolazioni di altri Paesi 
colpite dalla fame ed a sostegno di ogni proficua forma di collaborazione tra 
i popoli.



384

Signor Presidente,
in questo nostro incontro in una data tanto significativa per la Repubblica Ita­

liana, la memoria è andata pensosa al passato per aprire gli animi a rinnovata fiducia 
nel futuro. Nasce così il mio sentito augurio, accompagnato da una quotidiana 
preghiera a Dio, perché il popolo italiano sappia sempre risolvere — in coerenza 
con l’ispirazione morale che emerge dalla sua storia — i problemi nazionali ed 
internazionali con i quali deve confrontarsi; possa godere di un avvenire di pro­
sperità e di pace, alla luce degli alti ideali a cui hanno reso testimonianza i suoi 
spiriti migliori. Continui l’Italia ad essere di esempio nella difesa dei diritti umani 
e dei valori di libertà e di giustizia, nel solco della sua vocazione europea e 
universale.

Il Presidente della Repubblica, on. Sandro Pertini, aveva accolto il Santo Padre 
con questo discorso:

Santità,
è per me motivo di gioia accoglierla al Quirinale, a breve distanza di tempo dal 

proficuo nostro incontro avvenuto pochi giorni or sono in Vaticano, e porgerle un 
caldo saluto di benvenuto a nome del popolo italiano.

Questo antico Palazzo del Quirinale, di cui illustri Suoi Predecessori già varca­
rono la soglia in anni non lontani — e da ultimo Papa Paolo VI in occasione della 
chiusura del Concilio — fu un tempo simbolo di incomprensione tra la Santa Sede 
e lo Stato Italiano. Da un lato, secolare residenza dei Sommi Pontefici, nel cuore 
di quella Città Eterna che la Chiesa aveva eletto a sede della Sua missione terrena 
in quanto luogo del sacrificio dei due più grandi Apostoli della fede cristiana. Dal­
l’altro, oggetto di rivendicazione da parte del nuovo Stato unitario italiano che aveva 
ristabilito a Roma la sua naturale storica ed unica Capitale.

Questa discordia appartiene al passato.
Oggi, con spirito di leale amicizia ed aperta fiducia, il Rappresentante della Chiesa 

Cattolica ed il Capo dello Stato Italiano possono incontrarsi su questo antico colle 
grazie ad una concordia ritrovata e di recente consolidata mediante nuove intese sulla 
scia dei grandi ed originali insegnamenti che promanano, da una parte, dal Concilio 
Ecumenico Vaticano II e, dall’altra, dalla Costituzione Repubblicana.

Un altissimo significato attribuisco, Santità, alla Sua decisione di restituire la 
visita nel giorno della celebrazione della festa nazionale italiana, coincidente con la 
proclamazione della Repubblica libera e democratica. Riconosco, in questa felice 
coincidenza, il segno di una intensa sollecitudine e di una spiccata benevolenza del 
Papa verso l’Italia, la cui storia millenaria è legata, più di quella di ogni altro Paese, 
alla vicenda della Chiesa Cattolica. Questo diretto vincolo — sin dai tempi apostolici 
spettante al Pontefice come Vescovo di Roma — è stato dalla Santità Vostra assunto 
con entusiasmo e con la stessa profonda umanità di sentimenti con la quale — ag­
giungo — Ella ha atteso per molti lustri alla Sua missione pastorale nella patria 
terra di Polonia. Di ciò il popolo italiano Le è riconoscente e grato; e di simili senti­
menti, nei quali mi riconosco, voglio oggi rendermi schietto interprete.

Come rappresentante di questo stesso popolo e garante della sua unità nazionale 
desidero in pari tempo sottolineare la completa risonanza di opinioni ed orientamenti 
su numerosi problemi del tempo e del mondo di oggi tra la Santa Sede e la Repub­
blica Italiana.



385

In primo luogo pongo la convergenza sul terreno vitale della pace e della colla­
borazione tra i popoli.

Se tutti, i popoli della terra coralmente potessero esprimere la loro volontà, tutti 
si esprimerebbero per la pace, consapevoli del tragico dilemma: o vivere affratellati 
insieme o insieme perire nell’olocausto nucleare.

Ella, Santità, è reduce da un viaggio planetario che, secondo la suggestiva tradi­
zione paolina, ha effettuato nelle terre dell’Estremo Oriente e dell’Oceania, tra popoli 
ed in Paesi afflitti dal sottosviluppo ed attanagliati da violenze, conflitti o minacce di 
crisi. A tutti questi Paesi Ella ha recato il Suo messaggio di comprensione e tolle­
ranza, senza stancarsi di ripetere che la guerra è maledizione per l’uomo, che la pace 
può e deve fiorire su questa terra e che ogni creatura umana ha il diritto di stare 
in piedi padrona dei. suoi sentimenti e dei suoi pensieri.

Dal canto mio desidero assicurarLe che questo messaggio ha trovato un’eco pro­
fonda, nel cuore del popolo italiano e nelle stesse istituzioni e forze politiche del mio 
Paese. Sta di fatto che, nel terreno suo proprio e nell’ambito delle responsabilità deri­
vanti dagli impegni assunti nei confronti di Nazioni amiche, anche la Repubblica 
Italiana è con decisione orientata verso il dialogo, la comprensione, la giusta distri­
buzione delle risorse tra tutti gli uomini. Orientamento che discende dalla schietta e 
libera volontà del popolo sovrano, ma che nel contempo risale a profonde ragioni 
storiche e trova riscontro nell’obbligo solenne imposto dalla legge fondamentale che 
regge la nostra convivenza civile. Da questa vocazione nascono le iniziative di disten­
sione che il Governo italiano ha più volte promosso; gli atti numerosi e concreti di 
buona volontà; la politica generosa e disinteressata di aiuto verso i popoli fratelli 
sfavoriti dalla sorte.

Più volte la Sua parola, Santità, si è levata a fare la medesima denuncia, che non 
si stanca di fare chi Le sta parlando: la vergogna dello sterminio per fame; l’ingiu­
stizia dello sfruttamento dell’uomo sull’uomo; la soppressione dei diritti civili ed 
umani. Ella, Santità, ed io abbiamo conosciuto per diretta personale esperienza la 
sofferenza per le privazioni materiali; la quotidiana fatica manuale; l’angustia della 
disoccupazione; la nobiltà liberatrice del lavoro. Questi valori l’insegnamento evan­
gelico ha additato a perenne modello di elevazione per tutti gli uomini. Questi stessi 
valori sono rispecchiati nei princìpi e nelle norme della Costituzione laica e demo­
cratica della Repubblica Italiana.

Da ciò sgorga eloquente la conferma che — al di là delle opinioni e delle fedi — 
gli uomini possono incontrarsi sulla base dell’identica natura e della comunità di 
destino. Non la confessione religiosa, non la scelta filosofica, non la militanza politica 
possono costituire ostacolo sulla via della comprensione, che sola può evitare agli 
uomini una catastrofe totale, mai come oggi apparsa più concreta e possibile.

Ella, Santità, ha riposto nell’infanzia e nella gioventù uno scopo d’amore, di carità, 
di cure e di apostolato; ed io stesso continuo, giorno dopo giorno, a trarre energia 
e fiducia dal diuturno contatto con i giovani, che incontro numerosi tra queste stesse 
mura. Duecentocinquantamila ne ho ricevuti da quando sono qui, al Quirinale. Non 
retorici discorsi ho fatto, ma ho conversato con questi giovani come fossimo antichi 
amici, rispondendo con lealtà alle loro domande. Due, soprattutto, sono state le do­
mande postemi: « Terminati gli studi avremo un posto di lavoro? ». « Il nostro domani 
sarà sconvolto dalla guerra atomica? ».

Nostro dovere è operare oggi, perché questi giovani domani non conoscano amare 
delusioni e tragiche esperienze. Essi oltrepasseranno le soglie del Duemila, vivranno 
e cresceranno nel terzo millennio della nostra era. Essi sono la speranza e la ragione 
del nostro futuro. Su di noi. incombe la responsabilità morale e politica di costruire



386

un mondo dove il sole sorga ogni mattino per dar luce ad una comunità umana più 
libera, più serena, più affratellata: una comunità umana che consideri la guerra una 
grande sciagura, la pace un bene immenso. L’Italia assolve, con tutte le sue energie 
e con sincero slancio, a questo adempimento.

Da ultimo mi consenta, Santità, un’annotazione personale, come nessuno ci ascol­
tasse. Giorni fa in Vaticano il Pastore delle genti cristiane ha accolto il Presidente 
della Repubblica Italiana da vero amico. Vorrei in questo giorno dirLe a mia volta 
quanto questa amicizia sia a me cara, per il sostegno e il conforto che dispensa al 
mio sforzo quotidiano, alle trepidazioni della mia coscienza, alle speranze che nutro 
per il Paese che rappresento e che profondamente amo ed al quale sin dalla prima 
giovinezza ho dedicato tutto me stesso.



387

Il viaggio apostolico del Papa

Bilancio sul pellegrinaggio in Estremo Oriente 
Testimonianza e vitalità della Chiesa in Corea nata dal sangue dei martiri - Rin­
novato appello alla preghiera per i cristiani che vivono nel Nord del Paese - 
Carattere ecumenico dell’evangelizzazione in Papua Nuova Guinea e Isole Saio- 

mone - Rapporti con il Buddismo in Thailandia

Giovanni Paolo II ha tracciato una sintesi del suo ventunesimo viaggio aposto­
lico che dal 2 al 12 maggio lo ha portato in Corea, in Papua Nuova Guinea, 
nelle Isole Salomone ed in Thailandia.
Ci sembra che nulla meglio delle sue parole possa offrire la chiave di lettura 
dei numerosissimi suoi discorsi tenuti, come di consueto, davanti a uditori tanto 
di versificati. Ecco il testo del discorso del Papa all’udienza generale di merco­
ledì 16 maggio, la prima dopo il suo ritorno in Vaticano:

1. Desidero oggi manifestare la mia gratitudine alla divina Provvidenza, per il 
servizio apostolico che ho avuto la gioia di compiere in mezzo ad alcune Chiese 
dell’Asia e dell’Oceania: in Corea, in Papua Nuova Guinea, nelle Isole Salomone e 
infine in Thailandia.

2. Due secoli, di fede e di vita della Chiesa in Corea, ecco l’avvenimento che ci 
induce a inginocchiarci nell’adorazione delle «grandi opere di Dio» (cfr. At 2, 11), 
che si sono compiute in mezzo a quel Popolo antico, che vivendo tra la Cina e il 
Giappone ha conservato la sua autonomia, la lingua, la cultura e l’identità nazionale.

Quell'inizio della fede cristiana, che ebbe luogo proprio due secoli fa, ci fa 
riflettere. Come data di tale evento viene considerato l’anno 1784, poiché allora il 
primo coreano Yi Sunghun divenne cristiano e diede inizio alla prima comunità cri­
stiana. Era un laico, un uomo colto. La fede cristiana crebbe come frutto di una 
riflessione sul tradizionale confucianesimo in Corea, e si plasmò mediante il contatto 
con la Chiesa che esisteva già in Cina e in particolare a Pechino.

Tuttavia i primi cristiani coreani trovarono resistenza da parte della religiosità 
tradizionale, il che divenne sorgente di molteplici tormenti, di torture e della morte 
per martirio di tanti tra di loro. Le persecuzioni iniziarono presto, e durarono in 
diversi luoghi e con diversa intensità, oltre cento anni. Persecuzioni particolarmente 
sanguinose ebbero luogo negli anni 1801, 1839, 1846, 1866.

Del numero globale di martiri coreani, che viene calcolato intorno a diecimila, 
è conosciuto e documentato il martirio di centotre persone, che ho avuto la gioia di 
iscrivere insieme nell’albo dei Santi a Seoul il 6 maggio, terza domenica di Pasqua. 
Come primo in questo numero è nominato Andrea Kim Tae-gon, il primo sacerdote 
coreano, poi vi è Paolo Chong Ha-sang, poi vengono gli altri, qualificati con la 
denominazione comune di « socii », ma conosciuti tutti per nome e cognome. Vi sono 
tra di loro sacerdoti e laici. La persona più anziana contava 79 anni, la più gio­
vane 13 anni.

In mezzo ai martiri coreani vi sono dieci missionari francesi (della « Mission 
Etrangère de Paris ») tra i quali i primi Vescovi della Chiesa in Corea.

Leggendo gli « Acta martyrum » del diciannovesimo secolo nella terra coreana, 
ci viene in mente una stretta analogia col « martyrologium romanum ». Le « grandi



388

opere di Dio » per martyres si ripetono in diverse epoche della storia e in diversi 
luoghi del mondo.

3. Nell’arco di due secoli di esistenza la Chiesa in Corea, crescendo sul terreno 
reso così profondamente fertile dal sangue dei martiri, si è sviluppata molto. Attual­
mente conta circa 1.600.000 fedeli. Questo sviluppo continua soprattutto in questi 
ultimi anni. Ne offrono testimonianza le numerose conversioni e i Battesimi. Circa 
100.000 ogni anno. Ne offre testimonianza pure il gran numero di vocazioni sacer­
dotali e religiose sia maschili che, soprattutto, femminili. Ne offre testimonianza la 
profonda coscienza cattolica dei laici e il loro vivo impegno apostolico.

Il soggiorno di alcuni giorni in Corea mi ha consentito di rendermene conto da 
vicino. Il tempo era troppo breve per visitare tutte le diocesi (sono 14), perciò tanto 
più cari rimarranno per me i singoli incontri a Kwang-Ju (il Battesimo e la Confer­
mazione), a Tac-Gu (le ordinazioni sacerdotali), a Pusan (incontro col mondo del 
lavoro), la visita all’ospedale per i lebbrosi nell’isola di Sorokdo, e, in particolare, 
l'incontro centrale e la solennità giubilare unita alla canonizzazione dei martiri co­
reani nella capitale Seoul.

Ai miei Fratelli nell'Episcopato, con il Cardinale Kim a capo, mando un cordiale 
bacio di pace.

E insieme con tutta la Nazione coreana vivo il doloroso fatto della separazione 
della Corea del Nord da quella del Sud. Purtroppo con i cristiani della Corea del 
Nord non possiamo allacciare alcun contatto. Perciò li raccomandiamo tanto più alla 
preghiera di tutta la Chiesa.

4. Desidero anche ringraziare la Santissima Trinità perché mi fu dato di tro­
varmi, mediante la visita in Papua Nuova Guinea e nelle Isole Salomone, in mezzo 
all’attività missionaria della Chiesa. Questo fu come un secondo capitolo di questo 
mio pellegrinaggio, che è durato dal 2 al 12 maggio.

Esprimo la mia profonda gioia perché quest’attività missionaria porta frutti abbon­
danti, di cui fanno prova pure le strutture ecclesiastiche già formate: in Nuova Guinea 
14 diocesi e quattro sedi metropolitane; e nelle Isole Salomone due diocesi, legate 
alla sede metropolitana di Honiara.

Nel corso di tre giorni ho potuto incontrarmi con i miei Fratelli nell’Episcopato 
ed anche con i missionari delle singole diocesi e delle famiglie religiose maschili e 
femminili. Ringrazio Dio, perché tra i sacerdoti e tra le religiose cominciano gra­
dualmente ad apparire i figli e le figlie dei popoli che abitano quelle isole, dotate 
di una natura ricca e bella.

Questi popoli hanno una loro cultura tradizionale, specifici costumi, un singolare 
senso del bello e le profonde risorse della religiosità originaria. Su un tale terreno 
il messaggio del Vangelo ha già attecchito in notevole misura grazie al lavoro, tal­
volta eroico, dei missionari, come pure dei catechisti del luogo e degli apostoli laici. 
Qui bisogna pure mettere in rilievo il carattere ecumenico dell’evangelizzazione. Così, 
per esempio, nelle Isole Salomone i missionari anglicani e metodisti sono riusciti 
a ottenere buoni risultati. E’ da sottolineare in modo particolare il loro merito nel 
campo della divulgazione della Bibbia. La collaborazione ecumenica in quelle terre 
si sviluppa alla luce dell’insegnamento del Concilio Vaticano II.

Bisogna rallegrarsi che insieme col progresso dell’evangelizzazione è giunto anche 
il momento dell’indipendenza dei popoli che abitano in Papua Nuova Guinea e nelle 
Isole Salomone. Le Autorità locali hanno dimostrato una particolare benevolenza

I



389

verso la visita del Papa, e per questo desidero esprimere loro un vivo ringraziamento; 
in pari tempo abbraccio e ringrazio cordialmente l’intero Episcopato.

5. L’ultima tappa — e insieme il terzo capitolo — di questo viaggio pastorale 
fu la sosta di un giorno e mezzo in Thailandia, prima di tutto a Bangkok. Questa 
fu in certo senso la risposta alla visita che il re e la regina fecero un tempo in 
Vaticano durante il pontificato di Giovanni XXIII, e a quella che fece poi il pa­
triarca buddista di Thailandia a Paolo VI. La Thailandia è infatti il Paese in cui il 
buddismo, professato dalla stragrande maggioranza degli abitanti (circa il 95%), 
costituisce la religione nazionale. Al tempo stesso le leggi dello Stato rispettano la 
libertà religiosa delle altre confessioni, il che permette anche alla Chiesa cattolica 
di svilupparsi. La visita in Thailandia si è svolta sotto il segno di una cordiale ospi­
talità dei padroni di casa. Numericamente questa Chiesa è un « piccolo gregge » 
(Le 12, 32): conta all’incirca lo 0,5 per cento dell’insieme degli abitanti. Essa tut­
tavia dimostra una notevole vitalità, impegnandosi nelle dieci diocesi sotto la guida 
dei Vescovi, tra cui l’Arcivescovo di Bangkok, che da poco è stato elevato alla dignità 
cardinalizia. A lui e a tutti i confratelli nell’Episcopato va il mio pensiero memore 
e riconoscente. Una testimonianza di questa vitalità della Chiesa in Thailandia fu 
la celebrazione dell’Eucaristia la prima sera e il giorno seguente. In tale circostanza 
hanno avuto luogo anche le ordinazioni sacerdotali di 23 novelli sacerdoti thailan­
desi. La Chiesa svolge la sua attività pastorale anche con l’aiuto di un certo numero 
di istituzioni, fra cui le scuole cattoliche e gli ospedali, ad esempio, l’Ospedale San 
Luigi a Bangkok.

Un punto importante nel programma dell’ultimo giorno in Thailandia fu la visita 
al campo di rifugiati di Phanat Nikhom. Lo stesso giorno parlando ai rappresentanti 
del Governo, del Corpo Diplomatico e dell’Episcopato (erano presenti anche i Ve­
scovi dei Paesi vicini) mi sono rivolto con un accorato appello all’opinione interna­
zionale, perché si possa giungere finalmente alla soluzione della tormentosa que­
stione dei rifugiati, che è di grande attualità su vasta scala non soltanto in Asia, 
ma anche in altre parti del mondo.

6. Ringrazio Cristo, eterno Pastore, per questa multiforme esperienza della 
Chiesa in Asia e Oceania. Essa mi ha permesso di entrare nelle vie tracciate dal 
Concilio Vaticano II, e non soltanto nei documenti principali (Lumen gentium, Gau­
dium et spes), ma anche in documenti specifici, come il Decreto sull’attività missio­
naria della Chiesa, oppure la Dichiarazione sulle relazioni della Chiesa con le reli­
gioni non cristiane. Particolarmente eloquente rimane l’incontro con il buddismo.

Prego la Regina degli Apostoli e Madre della Chiesa, perché ottenga che questo 
servizio pastorale del Vescovo di Roma abbia frutti abbondanti.



390

Il tema della VII Assemblea del Sinodo dei Vescovi

La missione dei laici nella Chiesa e nel mondo
Sabato 19 maggio, il Papa ha incontrato i membri del Consiglio della Segreteria 
Generale del Sinodo dei Vescovi. Nell’incontro è stato annunciato il tema della 
settima Assemblea Generale ordinaria del Sinodo, in programma per l’autunno 
del 1986. Ecco il testo del discorso del Santo Padre:

Venerabili Fratelli.
1. Con viva gioia vi rivolgo il mio saluto cordiale. Questo vostro Consiglio della 

Segreteria Generale del Sinodo dei Vescovi si è adunato in questi giorni per la se­
conda volta dopo la celebrazione dell’ultima Assemblea Generale. Questo fatto, che 
si aggiunge ad altri, manifesta la vitalità della giovane istituzione sinodale, ed è nello 
stesso tempo segno del vostro generoso impegno nell’adempiere il compito di fiducia 
che vi è stato affidato. La Chiesa e il Papa vi sono grati per questa fatica supple­
mentare a cui vi sobbarcate, nonostante i vostri numerosi e gravosi impegni...

Questa vostra riunione costituisce come un ponte tra l’Assemblea del Sinodo 
dell’ottobre scorso e quella da preparare per il 1986. In continuazione con la sessione 
del mese di febbraio, avete lavorato in primo luogo sul progetto del documento che 
dovrà essere il frutto e il coronamento del Sinodo sulla riconciliazione e sulla peni­
tenza nella missione della Chiesa. Lo spirito di riconciliazione e di penitenza, che 
ha trovato nella contemporanea celebrazione dell'Anno Giubilare della Redenzione 
e del Sinodo un valido stimolo, dovrà diventare una linea costante del quotidiano 
cammino di rinnovamento e di santità della Chiesa. Il documento, per la cui elabo­
razione avete lavorato, servirà precisamente a tale scopo.

2. La vostra attenzione si è rivolta poi verso la futura Assemblea Generale. Già 
nel mese di febbraio mi avevate presentato il risultato dell’analisi dei temi proposti 
dalle diverse Chiese particolari, indicando anche le vostre riflessioni per alcune scelte 
di priorità. Questa consultazione per la scelta del tema da discutere si è mostrata 
molto opportuna ed è ormai entrata a far parte della prassi sinodale. Essa consente 
di confrontarsi con i problemi pastorali più universali, più urgenti e più attuali della 
vita della Chiesa.

Tra i temi indicati nella presente occasione da gran parte dell’Episcopato, e da 
voi segnalati dopo attento esame, emerge nettamente quello della missione dei laici 
nella Chiesa e nel mondo. Non è difficile cogliere i motivi di tale convergenza di 
pareri. In realtà, la missione dei laici, come parte integrante della missione di sal­
vezza dell’intero popolo di Dio, è di fondamentale importanza per la vita della 
Chiesa e per il servizio che la Chiesa stessa è chiamata ad offrire al mondo degli 
uomini e delle realtà temporali.

3. Il Concilio Vaticano II ha svolto un’ampia e approfondita riflessione sulla 
natura, dignità, missione e responsabilità dei laici nella Chiesa e nel mondo, come 
splendidamente testimoniano numerosi documenti conciliari, in particolare la Costi­
tuzione dogmatica Lumen gentium, la Costituzione pastorale Gaudium et spes, il 
decreto Apostolicam actuositatem.

Com’è noto, la dottrina del Concilio ha riproposto con chiarezza e vigore il ruolo 
ecclesiale dei laici, di quei fedeli cioè « che, dopo essere stati incorporati a Cristo 
col Battesimo e costituiti Popolo di Dio, e nella loro misura, resi partecipi della fun-



391

zione sacerdotale, profetica e regale di Cristo, per la loro parte compiono, nella 
Chiesa e nel mondo, la missione propria di tutto il popolo cristiano » (Lumen gen­
tium, n. 31).

Nello stesso tempo, il Concilio ha offerto una lettura teologica della condizione 
secolare dei laici, interpretandola nel contesto di una vera e propria vocazione cri­
stiana: « Per loro vocazione è proprio dei laici cercare il Regno di Dio trattando le 
cose temporali e ordinandole secondo Dio. Essi vivono nel secolo, cioè implicati in 
tutti e singoli gli impieghi e gli affari del mondo e nelle ordinarie condizioni di vita 
familiare e sociale, di cui la loro esistenza è come intessuta. Ivi sono da Dio chiamati 
a contribuire, quasi dall’interno a modo di fermento, alla santificazione del mondo 
mediante l’esercizio della funzione loro propria e sotto la guida dello spirito evange­
lico, e in questo modo, a rendere visibile Cristo agli altri, principalmente con la 
testimonianza della loro vita e col fulgore della fede, della speranza e della carità » 
(Lumen gentium, n. 31).

4. A distanza di vent’anni dalla conclusione dell’assise conciliare non s’è affatto 
affievolita, al contrario si è resa più viva e urgente la necessità di una ripresa della 
riflessione della Chiesa sulla vocazione e sulla missione dei laici nel contesto del 
disegno di salvezza che Dio in Gesù Cristo compie nella storia. A sottolineare la 
attualità ed urgenza di un ulteriore approfondimento della dottrina conciliare sul 
laicato si impongono, tra le altre, due considerazioni in particolare.

La prima, d’indole più intraecclesiale: ci si deve interrogare sui numerosi e pre­
ziosi frutti che il Concilio Vaticano II ha suscitato, spingendo i laici a maturare 
una più viva coscienza del loro essenziale inserimento nella Chiesa e della loro 
responsabile partecipazione alla sua missione di salvezza. Ciò consentirà di impe­
gnarsi più efficacemente per far sì che tali frutti siano propri non solo di una élite, 
ma anche e capillarmente della massa dei laici stessi.

La seconda considerazione è legata in particolare all’indole e al compito secolari 
dei laici. 11 mondo, al quale si rivolge in una forma privilegiata la loro responsa­
bilità cristiana, è in rapida evoluzione e presenta oggi una serie quanto mai nume­
rosa di questioni nuove, complesse, a volte persino drammatiche. Come non rilevare, 
ancora una volta, il persistente pericolo di uno sviluppo scientifico e tecnico non 
sufficientemente radicato in quella ispirazione umana plenaria, di cui sono parte 
essenziale anche le dimensioni etica e religiosa?

Proprio questo mondo, proprio questa cultura attendono, esigono l’intervento 
competente, generoso, deciso e cristianamente ispirato dei laici, i quali solo a questa 
condizione potranno sentirsi fedeli al compito loro assegnato da Gesù Cristo, quello 
di essere sale della terra e lievito del mondo. Ad essi spetta di promuovere, nelle 
attuali condizioni del mondo, l’indispensabile alleanza tra la scienza e la sapienza, 
tra la tecnica e l’etica, tra la storia e la fede, perché possa progressivamente attuarsi 
il disegno di Dio, e con esso raggiungersi il vero bene dell’uomo.

5. Si tratta, come ognuno vede, di ragioni convincenti. Sono quindi lieto di far 
mia la vostra scelta, giacché ritengo che essa presenti tutti i requisiti per essere di­
scussa ed approfondita in un’Assemblea collegiale così qualificata come è quella del 
Sinodo dei Vescovi.

Vi esorto, pertanto, a proseguire nel lavoro iniziato in preparazione della prevista 
Assemblea sinodale del 1986, a cui spetterà, in adempimento della sua funzione di 
prezioso strumento della collegialità episcopale, di vagliare i risultati raggiunti e di 
formulare le opportune indicazioni...



392

Alla plenaria del Pontificio Consiglio per la Famiglia

Aiutare la famiglia 
nell'educazione dei figli all’amore

Ai genitori spetta la maggiore responsabilità nella preparazione dei giovani 
al matrimonio - Promuovere la collaborazione con gli educatori - Stimolare 
i mass media ad offrire messaggi ispirati positivamente ai valori cristiani

Se l’avvenire dell’umanità passa attraverso la famiglia, l’avvenire della famiglia 
passa attraverso la sua adeguata preparazione. Lo ha affermato Giovanni Paolo II 
parlando, sabato 26 maggio, ai partecipanti all’Assemblea plenaria del Pontificio 
Consiglio per la Famiglia. In questo modo il Papa ha voluto sottolineare la 
particolare e fondamentale importanza che riveste il tema posto al centro del­
l’annuale riunione del Dicastero: la preparazione al Matrimonio cristiano.
Ed ecco il testo del discorso rivolto dal Papa ai membri del Pontificio Consiglio 
per la Famiglia, che erano guidati all’udienza dal Pro-Presidente, Arcivescovo 
Edouard Gagnon:

Cari Fratelli e Sorelle!
1. Con particolare gioia mi incontro con voi, membri del Pontificio Consiglio 

per la Famiglia, quali amici e collaboratori in un campo tanto importante per la vita 
della Chiesa e della società. Dalla famiglia, infatti, dipende in gran parte il futuro 
sia civile che religioso dell’umanità, perché da essa dipende il bene stesso della per­
sona umana. Vi sono, perciò, molto grato per la collaborazione offerta nella pro­
mozione della pastorale familiare, la quale rappresenta una via importante della 
evangelizzazione e un settore che mi è sempre stato particolarmente caro nel mio 
ministero nell’arcidiocesi di Cracovia, così come lo è tuttora nella mia sollecitu­
dine apostolica.

2. Il tema che vi ha impegnati in questa Assemblea plenaria, alla luce di una 
attenta diagnosi delle varie situazioni delle Chiese locali, è stato la preparazione al 
Matrimonio cristiano.

E’ tema della più grande importanza ed urgenza. Più volte ho espresso la mia 
personale convinzione che « l’avvenire dell’umanità passi attraverso la famiglia » (cfr. 
Familiaris consortio, 86). E’ possibile, però, andar oltre ed affermare che l’avvenire 
della famiglia passa attraverso la sua adeguata preparazione. Tocchiamo qui un 
valore ed un’esigenza riguardanti non soltanto i giovani chiamati al matrimonio, ma 
anche l’intera comunità ecclesiale e civile. Si pensi, in particolare, alla ricchezza che 
la Chiesa, e non essa soltanto, può ricevere da quanti si preparano al matrimonio: 
la freschezza e l’entusiasmo dell’amore, il gusto della bellezza, il desiderio del dialogo 
aperto, la speranza del domani sono un dono per tutti ed un richiamo alle persone 
già sposate, quasi un invito a ritornare alle sorgenti della loro scelta, al « tempo 
primaverile » del loro amore.

3. L’Esortazione Apostolica Familiaris consortio affronta esplicitamente e con 
ampiezza il tema della preparazione al matrimonio nelle sue diverse tappe — re­
mota, prossima, immediata —, sottolineando l’importanza che ha la famiglia nella 
preparazione dei figli al sacramento del matrimonio. E’ in essa che si pongono i



393

primi e più profondi fondamenti di quegli atteggiamenti psicologici e morali, che 
renderanno possibile la vita matrimoniale, disponendo i futuri partners ad assumersi 
le responsabilità che il sacramento del matrimonio comporta. Le vostre risposte al 
questionario, che vi fu inviato nella fase preparatoria dell’Assemblea, confermano 
questa convinzione, mettendo in evidenza che la miglior preparazione remota al 
matrimonio futuro dei figli è una esemplare vita di famiglia cristiana, nella quale 
è essenziale la testimonianza vissuta degli sposi. L’ambiente familiare, illuminato 
dall’opportuno insegnamento dei genitori, costituisce la miglior preparazione dei figli 
alla vita, e quindi anche al matrimonio.

4. Crescendo, i figli entrano in un periodo particolarmente importante, delicato 
e difficile della loro educazione. La necessaria conquista della propria identità porta 
gli adolescenti ad una autoaffermazione, che non di rado è accompagnata dalla ten­
tazione di assumere un atteggiamento di contestazione dell’autorità dei genitori, con 
un certo distanziamento dall’ambiente familiare, rimasto fino ad allora quasi il loro 
unico àmbito vitale. Proprio in questa età si produce l’affascinante scoperta dell’altro 
sesso e si accentua l’influenza degli elementi extra-familiari nella vita dell’adolescente, 
specialmente dei mezzi di comunicazione sociale, dei gruppi di amici, della scuola. 
Tutto ciò rende più difficile, ma non per questo meno importante, l’azione educativa 
dei genitori, affidata ormai soprattutto alla forza trascinatrice dell’esempio e dell’in­
flusso discreto di un atteggiamento prudente, che coltivi un vincolo profondo con 
il giovane, adeguato nella forma e nello stile alla sua età e alle sue caratteristiche 
personali.

Dedicandogli il tempo e l’attenzione necessari, i genitori faranno sì che il giovane 
sperimenti quanto essi gli vogliano bene in modo fedele, tenace, rispettoso della sua 
personalità e della sua libertà, e sempre disposto ad aiutare e ad accogliere, soprat­
tutto nei momenti del bisogno.

5. Nel periodo dell’adolescenza intervengono con particolare vivacità, come s e 
detto, ad influenzare lo sviluppo dei giovani altri elementi al di fuori della famiglia. 
Mi riferisco specialmente alla scuola ed ai mezzi di comunicazione sociale. In en­
trambi i campi il Pontificio Consiglio per la Famiglia deve sviluppare iniziative per 
aiutare efficacemente le famiglie nel compito essenziale di educare i propri figli, spe­
cialmente per quanto riguarda l’educazione all’amore.

E’ necessario favorire e realizzare un coordinamento e una cooperazione molto 
più stretti tra genitori ed educatori nei collegi e nelle scuole. 1 genitori non possono 
delegare tutte le loro funzioni educative alla scuola, la quale, a sua volta, non può 
prescindere da coloro che le affidano i propri figli per un’educazione completa. La 
scuola e i genitori devono aiutarsi reciprocamente nel compito educativo del bam­
bino e dell’adolescente, anche in ciò che si riferisce all’educazione all’amore e al 
matrimonio. Però non possiamo dimenticare che molti ragazzi e ragazze frequentano 
scuole non cattoliche, nelle quali spesso non ricevono un adeguato orientamento in 
proposito o ricevono un insegnamento e sperimentano un ambiente, che non li aiutano 
a formarsi una visione cristiana dell’amore, della sessualità e del matrimonio.

Il dovere dei genitori si fa, in questo caso, ancor più grave sia nei confronti della 
scuola, sia, soprattutto, nell’ambito della propria famiglia, nella quale devono svol­
gere un’azione educativa e rendere una testimonianza capaci di contrastare e di supe­
rare le influenze negative che l’insegnamento o l’ambiente hanno sui loro figli.

6. I mezzi di comunicazione sociale meritano una speciale menzione. Dalle 
vostre risposte al Questionario appare chiaramente la grande influenza che essi hanno



394

e come questa è, generalmente, piuttosto negativa. Il Pontificio Consiglio per la 
Famiglia ha qui un altro campo importante di azione, sia per individuare i modi 
con cui aiutare i genitori ad utilizzare saggiamente e con discernimento critico i mezzi 
di comunicazione sociale, sia per suscitare iniziative tra gli artisti e tra i vari ope­
ratori dei mass media, perché ci sia un’offerta di trasmissioni più positivamente ispi­
rate ai valori cristiani. I mass media hanno un grande influsso nella nostra cultura 
moderna e da essi non è possibile prescindere: occorre perciò impegnarsi ad utilizzarli 
nel loro enorme potenziale per il bene delle persone e delle famiglie, senza lasciarsi 
condizionare da interessi, che frequentemente fanno dimenticare il vero bene morale 
dei bambini, dei giovani e delle famiglie, a cui si rivolgono.

7. Quando c’è una buona preparazione remota e prossima al matrimonio, quella 
immediata si fa più facile e più feconda. I molti sforzi realizzati in questo ultimo 
campo hanno accresciuto nella Chiesa la coscienza che il matrimonio, come ogni 
altro sacramento, deve essere adeguatamente preparato, perché la sua celebrazione 
sia feconda nella vita degli sposi.

Il nuovo Codice di Diritto Canonico ha incluso la preparazione al matrimonio 
fra i doveri della comunità ecclesiale (cfr. can. 1063), specialmente dei pastori.

8. La preparazione al matrimonio apre vasti campi di azione al Pontificio Con­
siglio per la Famiglia, che deve affrontarli con entusiasmo, creatività, energia e 
costanza.

Non bisogna scoraggiarsi di fronte alle difficoltà che inevitabilmente si incon­
trano. Nessun sacrificio può trattenere la comunità cristiana e le singole famiglie dal 
compito così essenziale di preparare bene i futuri sposi che costituiranno le famiglie 
del terzo millennio di vita cristiana. Occorre altresì non accantonare alcuna inizia­
tiva che possa rivelarsi di aiuto per le famiglie già costituite, desiderose di meglio 
conoscere, comprendere e realizzare il loro dovere in ambienti così difficili come quelli 
in cui, frequentemente, sono chiamate a vivere.

Vi chiedo che poniate tutti i vostri sforzi per stare vicini a queste famiglie, per 
sostenerle in tutti i modi e per educarle all’amore, che nel sacramento del matrimo­
nio, per dono gratuito di Gesù Cristo, diventa imitazione e partecipazione dell’amore 
del Signore verso la sua Chiesa.

Nell’esprimervi il mio apprezzamento per la vostra generosa dedizione, con grande 
affetto imparto la mia Benedizione Apostolica a voi, ai vostri familiari e a quanti 
sono oggetto della vostra attenzione ed azione pastorale.



395

Riflessioni sul Cantico dei Cantici

L’amore umano nel piano divino
Il tema dell’amore umano nel piano divino ha portato Giovanni Paolo II ad 
offrire in tre successive udienze generali alcune riflessioni sul Cantico dei Can­
tici. Ci sembra che queste tre catechesi siano di notevole rilievo per il loro 
contenuto e quindi ne pubblichiamo qui di seguito il testo:

Mercoledì 23 maggio
1. ... Il tema dell’amore sponsale, che unisce l’uomo e la donna, connette in 

certo senso questa parte della Bibbia [il Cantico dei Cantici e il Libro di Tobia] 
con tutta la tradizione della « grande analogia », che, attraverso gli scritti dei Profeti, 
è confluita nel Nuovo Testamento e, in particolare, nella Lettera agli Efesini (cfr. 
Ef 5, 21-23).

Esso è divenuto oggetto di numerosi studi esegetici, commenti ed ipotesi. In merito 
al suo contenuto, in apparenza « profano », le posizioni sono state diverse: mentre 
da un lato se ne sconsigliava spesso la lettura, dall’altro esso è stato la fonte a cui 
hanno attinto i più grandi scrittori mistici, e i versetti del « Cantico dei Cantici » 
sono stati inseriti nella Liturgia della Chiesa

Infatti, sebbene l’analisi del testo di questo Libro ci obblighi a collocare il suo 
contenuto al di fuori dell’ambito della grande analogia profetica, tuttavia non è pos­
sibile staccarlo dalla realtà del sacramento primordiale. Non è possibile rileggerlo 
se non nella linea di ciò che è scritto nei primi capitoli della Genesi, come testimo­
nianza del « principio » — di quel « principio » al quale Cristo si riferì nel decisivo 
colloquio con i Farisei (cfr. Mt 19, 4)2. Il «Cantico dei Cantici» si trova certa-

1 « Il Cantico è dunque da prendere semplicemente per quello che è in modo manifesto: un 
canto d’amore umano ». Questa frase di J. Winandy, O.S.B., esprime la convinzione di esegeti 
sempre più numerosi (J. Winandy, Le Cantique des Cantiques. Poème d’amour mué en écrit 
de Sagesse, Maredsous 1960, p. 26).

M. Dubarle aggiunge: « L’esegesi cattolica, che si è talvolta richiamata al senso ovvio dei 
testi biblici per dei passaggi di grande importanza dogmatica, non dovrebbe abbandonarlo alla 
leggera quando si tratta del Cantico ». Riferendosi alla frase di G. Gerleman, Dubarle continua: 
« Il Cantico celebra l’amore dell’uomo e della donna senza unirvi alcun elemento mitologico, 
ma considerandolo semplicemente nel suo livello e nella sua specificità. Vi è implicitamente, 
senza insistenza didattica, l’equivalente della fede yahvista (poiché le potenze sessuali non erano 
messe sotto patronato delle divinità straniere e non erano attribuite a Yahvé stesso che appariva 
come trascendente questo ambito). Il poema era dunque in armonia tacita con le convinzioni 
fondamentali della fede di Israele.

« La stessa attitudine aperta, oggettiva, non espressamente religiosa nei confronti della beltà 
fisica e dell'amore sessuale si ritrova in qualche racconto del documento yahvista. Queste diverse 
rassomiglianze mostrano che il piccolo libro non è così isolato nell’insieme della letteratura 
biblica come a volte è stato affermato » (A.-M. Dubarle, Le Cantique des Cantiques dans 
l'exégèse récente in: Aux grands carrefours de la Révélation et de l’exégèse de l'Ancien Testa- 
ment, Recherches bibliques VIII, Louvain, 1967, pp. 149, 151).

2 Ciò non esclude evidentemente la possibilità di parlare di un « significato più pieno » nel 
Cantico dei Cantici.

Cfr. p. es.: « Gli amanti nell’estasi dell’amore sembrano occupare e riempire tutto il libro, 
come protagonisti unici... Perciò Paolo leggendo le parole del Genesi ”Per questo l’uomo lascerà 
suo padre e sua madre e si unirà alla sua donna e i due formeranno una carne sola” (E/ 5, 31) 
non nega il senso reale ed immediato delle parole che si riferiscono al matrimonio umano; però 
a questo senso primo ne aggiunge uno più profondo con un riferimento immediato: ”Lo dico 
in riferimento a Cristo ed alla Chiesa”, confessando che "questo mistero è grande” (E/ 5, 32) ...



396

mente sulla scia di quel sacramento, in cui, attraverso il « linguaggio del corpo » è 
costituito il segno visibile della partecipazione dell’uomo e della donna all’alleanza 
della grazia e dell’amore, offerta da Dio all’uomo. Il « Cantico dei Cantici » dimo­
stra la ricchezza di questo « linguaggio », la cui prima espressione è già in Ge­
nesi 2, 23-25.

2. Già i primi versetti del « Cantico » ci introducono immediatamente nell’at­
mosfera di tutto il « poema », in cui lo sposo e la sposa sembrano muoversi nel 
cerchio tracciato dall’irradiazione dell’amore. Le parole degli sposi, i loro movimenti, 
i loro gesti, corrispondono all’interiore mozione dei cuori. Soltanto attraverso il pri­
sma di tale mozione è possibile comprendere il « linguaggio del corpo », nel quale 
si attua quella scoperta a cui diede espressione il primo uomo di fronte a colei che 
era stata creata come « un aiuto che gli fosse simile » (cfr. Gen 2, 20 e 23), e che 
era stata tratta, come riporta il testo biblico, da una delle sue « costole » (la « costola » 
sembra anche indicare il cuore).

Questa scoperta — già analizzata in base a Genesi 2 — nel « Cantico dei Cantici » 
si riveste di tutta la ricchezza del linguaggio dell’amore umano. Ciò che nel capitolo 2 
della Genesi (vv. 23-25) è stato espresso appena in poche parole, semplici ed essen­
ziali, qui si sviluppa come in un ampio dialogo o piuttosto un duetto, in cui le parole 
dello sposo si intrecciano con quelle della sposa e si completano a vicenda. Le prime 
parole dell’uomo nella Genesi, cap. 2, 23, alla vista della donna creata da Dio espri­
mono lo stupore e l’ammirazione, anzi il senso di fascino. E un simile fascino — 
che è stupore e ammirazione — scorre in una forma più ampia attraverso i versetti 
del « Cantico dei Cantici ». Scorre in onda placida e omogenea dall’inizio sino alla 
fine del poema.

3. Perfino un’analisi sommaria del testo del « Cantico dei Cantici » permette 
di sentire esprimersi in quel fascino reciproco il « linguaggio del corpo ». Tanto il 
punto di partenza quanto il punto d’arrivo di questo fascino — reciproco stupore e 
ammirazione — sono infatti la femminilità della sposa e la mascolinità dello sposo 
nell’esperienza diretta della loro visibilità. Le parole d’amore, pronunciate da en­
trambi, si concentrano dunque sul « corpo », non solo perché esso costituisce per 
se stesso sorgente di reciproco fascino, ma anche e soprattutto perché su di esso 
si sofferma direttamente e immediatamente quell’attrazione verso l’altra persona, 
verso l’altro « io » — femminile o maschile — che nell’interiore impulso del cuore 
genera l’amore.

L’amore inoltre sprigiona una particolare esperienza del bello, che si accentra 
su ciò che è visibile, ma coinvolge contemporaneamente la persona intera. L’espe­
rienza del bello genera il compiacimento, che è reciproco.

« O bellissima tra le donne... » (Ct 1, 8), dice lo sposo, e gli echeggiano le parole 
della sposa: «Bruna sono ma bella, o figlie di Gerusalemme» Ct 1, 5). Le parole 
dell’incanto maschile si ripetono continuamente, ritornano in tutti e cinque i canti 
del poema. Ad esse fanno eco espressioni simili della sposa.

Alcuni lettori del Cantico dei Cantici si sono lanciati a leggere immediatamente nelle sue 
parole un amore disincarnato. Hanno dimenticato gli amanti, o li hanno pietrificati in finzioni, 
in chiave intellettuale, ... hanno moltiplicato le minute corrispondenze allegoriche in ogni frase, 
parola o immagine... Non è questa la strada giusta. Chi non crede nell’amore umano degli sposi, 
chi deve chiedere perdono del corpo, non ha il diritto di elevarsi... Con l’affermazione dell’amore 
umano, invece, è possibile scoprire in esso la rivelazione di Dio » (L. Alonso-Schoekel, Cantico 
dei Cantici - Introduzione in: La Bibbia, Parola di Dio scritta per noi. Testo ufficiale della C.E.I., 
vol. II, Torino 1980, Marietti, p. 425-427).



397

4. Si tratta di metafore che possono oggi sorprenderci. Molte di esse sono state 
prese dalla vita dei pastori; e altre sembrano indicare lo stato regale dello sposo3. 
L’analisi di quel linguaggio poetico va lasciata agli esperti. Il fatto stesso di adope­
rare la metafora dimostra quanto, nel nostro caso, il « linguaggio del corpo » cerchi 
appoggio e conferma in tutto il mondo visibile. Questo è senza dubbio un « linguag­
gio » che viene riletto contemporaneamente col cuore e con gli occhi dello sposo, 
nell’atto di speciale concentrazione su tutto l’« io » femminile della sposa. Questo 
« io » parla a lui attraverso ogni tratto femmineo, suscitando quello stato d’animo, 
che può essere definito fascino, incanto. Questo « io » femminile si esprime quasi 
senza parole; tuttavia il « linguaggio del corpo » espresso senza parole trova ricca 
eco nelle parole dello sposo, nel suo parlare pieno di trasporto poetico e di metafore, 
che testimoniano l’esperienza del bello, un amore di compiacimento. Se le metafore 
del « Cantico » cercano per questo bello una analogia nelle diverse cose del mondo 
visibile (in questo mondo, che è il « mondo proprio » dello sposo), nello stesso tempo 
sembrano indicare l’insufficienza di ognuna di esse in particolare. « Tutta bella tu 
sei, amica mia, in te nessuna macchia » (Ct 4, 7): con questa locuzione lo sposo

3 Per spiegare l’inclusione di un canto d’amore nel canone biblico, gli esegeti giudaici già 
dei primi secoli d.C. hanno visto nel Cantico dei Cantici un’allegoria dell’amore di Jahvé verso 
Israele, oppure un’allegoria della storia del popolo eletto, in cui quest’amore si manifesta, e nel 
medioevo l’allegoria della Sapienza Divina e dell’uomo che la cerca.

L’esegesi cristiana sin dai primi Padri estendeva una tale idea a Cristo e alla Chiesa (cfr. 
Ippolito ed Origene), oppure all’anima individuale del cristiano (cfr. San Gregorio di Nissa) o 
a Maria (cfr. S. Ambrogio) ed anche alla sua Immacolata Concezione (cfr. Riccardo da San Vit­
tore). San Bernardo ha visto nel Cantico dei Cantici un dialogo della Parola di Dio con l’anima, 
e ciò condusse al concetto di San Giovanni della Croce sullo sposalizio mistico.

L’unica eccezione, in questa lunga tradizione, fu nel quarto secolo Teodoro da Mopsuestia, 
il quale vide nel « Cantico dei Cantici » un poema, che canta l’amore umano di Salomone per 
la figlia del Faraone.

Lutero, invece, riferì l’allegoria a Salomone e al suo regno. Negli ultimi secoli sono apparse 
nuove ipotesi. Si è considerato, per esempio, il « Cantico dei Cantici » come un dramma della 
fedeltà mantenuta da una sposa verso un pastore, nonostante tutte le tentazioni, oppure come 
una raccolta di canti eseguiti durante i riti popolari delle nozze o mitico-rituali, che rispec­
chiavano il culto di Adonis-Tammuz. Si è visto perfino, nel Cantico, la descrizione di un sogno, 
richiamandosi sia alle idee antiche circa il significato dei sogni, sia anche alla psicoanalisi.

Nel XX secolo si è ritornati alle più antiche tradizioni allegoriche (cfr. Bea), vedendo di 
nuovo nel Cantico dei Cantici la storia di Israele (cfr. Jouon, Ricciotti), e un midrash svilup­
pato (come lo chiama Robert nel suo commentario, che costituisce una « somma » dell’interpre­
tazione del Cantico).

Contemporaneamente, tuttavia, si è iniziato a leggere il libro nel suo significato più evidente 
come un poema esaltante il naturale amore umano (cfr. Rowley, Young, Laurin).

Il primo che abbia dimostrato in che modo tale significato si collega col contesto biblico del 
cap. 2 della Genesi fu Karl Barth. Dubarle parte dalla premessa che un fedele e felice amore 
umano rivela all’uomo gli attributi dell’amore divino, e Van den Oudenrijn vede nel « Cantico 
dei Cantici » l’anticipo di quel senso tipico che appare nella lettera agli Efesini 5, 23. Murphy, 
escludendo ogni spiegazione allegorica c metaforica, sottolinea che l’amore umano, creato e 
benedetto da Dio, può essere tema di un libro biblico ispirato.

D. Lys costata che il contenuto del « Cantico dei Cantici » è al tempo stesso sessuale e 
sacrale. Quando si prescinde dalla seconda caratteristica, si arriva a trattare il Cantico come una 
composizione erotica puramente laica, e quando s’ignora la prima, si cade nell’allegorismo. 
Soltanto col mettere insieme questi due aspetti, è possible leggere il libro in modo giusto.

Accanto alle opere degli autori soprannominati, e specialmente per quanto riguarda un 
abbozzo della storia dell’esegesi del Cantico dei Cantici, cfr. H. H. Rowley, The interpretation 
of the Song of Songs in: The Servant of the Lord and other Essays on the Old Testament, 
London 1952 (Lutterworth), pp. 191-233; A.-M. Dubarle, Le Cantique des Cantiques dans 
l’exégèse de l’Ancien Testament, Recherches Bibliques VIII, Louvain 1967, Desclée de Brouwer, 
pp. 139-151; D. Lys, Le plus beau chant de la création- Commentaire du Cantique des Cantiques, 
Lectio divina 51, Paris 1968, Du Cerf, pp. 31-35; M. H. Pope, Song of Songs, The Anchor 
Bible, Garden City N. Y. 1977, Doubleday, pp. 113-234.



398

termina il suo canto, lasciando tutte le metafore, per volgersi a quell’unica, attraverso 
cui il « linguaggio del corpo » sembra esprimere ciò che è più proprio della femmi­
nilità e il tutto della persona.

Mercoledì 30 maggio
1. ... Lo sposo ad un certo punto, esprimendo una particolare esperienza di 

valori, che irradia su tutto ciò che è in rapporto con la persona amata, dice: « Tu 
mi hai rapito il cuore, / sorella mia, sposa, / tu mi hai rapito il cuore / con un solo 
tuo sguardo, / con una perla sola della tua collana! / Quanto sono soavi le tue 
carezze, / sorella mia, sposa... » (Ct 4, 9-10).

Da queste parole emerge che è di importanza essenziale per la teologia del corpo 
— e in questo caso per la teologia del segno sacramentale del matrimonio — sapere 
chi è il femminile « tu » per il maschile « io » e viceversa.

Lo sposo del Cantico dei Cantici esclama: « tutta bella tu sei, amica mia » (Ct 
4, 7) e la chiama: « sorella mia, sposa » (Ct 4, 9). Non la chiama col nome proprio, 
ma usa espressioni che dicono di più.

Sotto un certo aspetto, rispetto all’appellativo di « amica », quello di « sorella » 
usato per la sposa sembra essere più eloquente e radicato nell’insieme del Cantico, 
che manifesta come l’amore riveli l’altro.

2. 11 termine « amica » indica ciò che è sempre essenziale per l'amore, che pone 
il secondo « io » accanto al proprio « io ». L’« amicizia — l’amore di amicizia (amor 
amicitiae) — significa nel « Cantico » un particolare avvicinamento sentito e speri­
mentato come forza interiormente unificante. Il fatto che in questo avvicinamento 
quell’« io » femminile si riveli per lo sposo come « sorella » — e che proprio come 
sorella sia sposa — ha una particolare eloquenza. L'espressione « sorella » parla 
dell’unione nell’umanità ed insieme della diversità ed originalità femminile della me­
desima nei riguardi non solo del sesso, ma del modo stesso di « essere persona », 
che vuol dire sia « essere soggetto » sia « essere in rapporto ». II termine « sorella » 
sembra esprimere, in modo più semplice, la soggettività dell’« io » femminile nel rap­
porto personale con l’uomo, cioè nell’apertura di lui verso gli altri, che vengono 
intesi e percepiti come fratelli. La « sorella » in un certo senso aiuta l'uomo a definirsi 
e concepirsi in tal modo, costituendo per lui una sorta di sfida in questa direzione.

3. Lo sposo del Cantico accoglie la sfida e cerca il passato comune, come se lui 
e la sua donna discendessero dalla cerchia della stessa famiglia, come se fin dall’in­
fanzia fossero uniti dai ricordi del comune focolare. Così si sentono reciprocamente 
vicini come fratello e sorella, che debbono la loro esistenza alla stessa madre. Ne 
consegue uno specifico senso di comune appartenenza. Il fatto che si sentano fratello 
e sorella permette loro di vivere in sicurezza la reciproca vicinanza e di manifestarla, 
trovando in ciò appoggio e non temendo il giudizio iniquo degli altri uomini.

Le parole dello sposo, mediante l’appellativo « sorella », tendono a riprodurre, 
direi, la storia della femminilità della persona amata, la vedono ancora nel tempo 
della fanciullezza ed abbracciano il suo intero « io », anima e corpo, con una tene­
rezza disinteressata. Da qui nasce quella pace di cui parla la sposa. Questa è la « pace 
del corpo », che in apparenza somiglia al sonno (« non destate, non scuotete dai 
sonno l’amata, finché non lo voglia »). Questa è soprattutto la pace dell’incontro nel­
l’umanità quale immagine di Dio — e l’incontro per mezzo di un dono reciproco e 
disinteressato (« Così sono ai tuoi occhi, come colei che ha trovato pace » Ct 8, 10).



399

4. In relazione alla precedente trama, che potrebbe essere chiamata trama « fra­
terna », emerge nell’amoroso duetto del Cantico dei Cantici un’altra trama, diciamo: 
un altro sostrato del contenuto. Possiamo esaminarla partendo da certe locuzioni che 
nel poemetto sembrano avere un significato chiave. Questa trama non emerge mai 
esplicitamente, ma attraverso tutto il componimento e si manifesta espressamente solo 
in alcuni passi. Ecco, parla lo sposo: « Giardino chiuso tu sei, / sorella mia, sposa / 
giardino chiuso, fontana sigillata » (Ct 4, 12).

Le metafore appena lette: « giardino chiuso, fonte sigillata » rilevano la presenza 
di un’altra visione dello stesso « io » femminile, padrone del proprio mistero. Si può 
dire che ambedue le metafore esprimono la dignità personale della donna che, in 
quanto soggetto spirituale si possiede può decidere non solo della profondità meta­
fisica, ma anche della verità essenziale e dell’autenticità del dono di sé, teso a quella 
unione di cui parla il libro della Genesi.

Il linguaggio delle metafore — linguaggio poetico — sembra essere in questo 
ambito particolarmente appropriato e preciso. La « sorella-sposa » è per l’uomo pa­
drona del suo mistero come « giardino chiuso » e « fonte sigillata ». Il « linguaggio 
del corpo » riletto nella verità va di pari passo con la scoperta dell’interiore inviola­
bilità della persona. Al tempo stesso proprio questa scoperta esprime l’autentica pro­
fondità della reciproca appartenenza degli sposi coscienti di appartenersi vicendevol­
mente, di essere destinati l’uno all’altra: « Il mio diletto è per me e io per lui » 
(Ct 2, 16; cfr. 6, 3).

5. Questa coscienza del reciproco appartenersi risuona soprattutto sulla bocca 
della sposa. In un certo senso ella risponde con tali parole a quelle dello sposo con 
cui egli l’ha riconosciuta padrona del proprio mistero. Quando la sposa dice: « Il 
mio diletto è per me », vuol dire al tempo stesso: è colui al quale affido me stessa, 
e perciò dice: « e io per lui » (Ct 2, 16). Gli aggettivi: « mio » e « mia » affermano 
qui tutta la profondità di quell’affidamento, che corrisponde alla verità interiore 
della persona.

Corrisponde inoltre al significato sponsale della femminilità in relazione all’« io » 
maschile, cioè al « linguaggio del corpo » riletto nella verità della dignità personale.

Questa verità è stata pronunciata dallo sposo con le metafore del « giardino 
chiuso » e della « fonte sigillata ». La sposa gli risponde con le parole del dono, cioè 
deH’affidamento di se stessa. Come padrona della propria scelta dice: « Io sono per 
il mio diletto ». Il Cantico dei Cantici rileva sottilmente la verità interiore di questa 
risposta. La libertà del dono è risposta alla profonda coscienza del dono espressa 
dalle parole dello sposo. Mediante tale verità e libertà si costruisce l’amore, di cui 
occorre affermare che è amore autentico.

Mercoledì 6 giugno
1. ... La verità dell’amore, proclamata dal Cantico dei Cantici, non può essere 

separata dal « linguaggio del corpo ». La verità dell’amore fa sì che lo stesso « lin­
guaggio del corpo » venga riletto nella verità. Questa è anche la verità del progres­
sivo avvicinarsi degli sposi che cresce attraverso l’amore: e la vicinanza significa pure 
l’iniziazione al mistero della persona, senza, però, implicarne la violazione (cfr. 
Ct 1, 13-14.16).

La verità della crescente vicinanza degli sposi attraverso l’amore si sviluppa nella 
dimensione soggettiva « del cuore », dell’affetto e del sentimento, la quale permette 
di scoprire in sé l’altro come dono e, in un certo senso, di « gustarlo » in sé 
(cfr. Ct 2, 3-6).



400

Attraverso questa vicinanza lo sposo vive più pienamente l’esperienza di quel dono 
che da parte dell’« io » femminile si unisce con l’espressione ed il significato sponsali 
del corpo. Le parole dell’uomo (cfr. Ct 7, 1-8) non contengono solo una descrizione 
poetica dell’amata, della sua bellezza femminea, su cui si soffermano i sensi, ma par­
lano del dono e del donarsi della persona.

La sposa sa che verso di lei è la « brama » dello sposo e gli va incontro con la 
prontezza del dono di sé (cfr. Ct 7, 9-10.11-13) perché l’amore che li unisce è di 
natura spirituale e sensuale insieme. Ed è anche in base a quest’amore che si attua 
la rilettura nella verità del significato del corpo, poiché l’uomo e la donna debbono 
in comune costituire quel segno del reciproco dono di sé, che pone il sigillo su tutta 
la loro vita.

2. Nel Cantico dei Cantici il « linguaggio del corpo » è inserito nel singolare 
processo della reciproca attrattiva dell’uomo e della donna, che viene espresso nei 
frequenti ritornelli che parlano della ricerca piena di nostalgia, di sollecitudine affet­
tuosa (cfr. Ct 2, 7) e del vicendevole ritrovarsi degli sposi (cfr. Ct 5, 2). Ciò porta 
loro gioia e quiete e sembra indurli a una ricerca continua. Si ha 1’impressione che, 
incontrandosi, raggiungendosi, sperimentando la propria vicinanza, continuino inces­
santemente a tendere a qualcosa: cedano alla chiamata di qualcosa che sovrasta il 
contenuto del momento e oltrepassa i limiti dell’eros, riletti nelle parole del mutuo 
«linguaggio del corpo» (cfr. Ct 1, 7-8; 2, 17). Questa ricerca ha la sua dimensione 
interiore: « il cuore veglia » perfino nel sonno. Questa aspirazione nata dall’amore 
sulla base del « linguaggio del corpo » è una ricerca del bello integrale, della purezza 
libera da ogni macchia: è una ricerca di perfezione che contiene, direi, la sintesi della 
bellezza umana, bellezza deH’anima e del corpo.

Nel Cantico dei Cantici l’eros umano svela il volto dell’amore sempre alla ricerca 
e quasi mai appagato. L’eco di questa inquietudine percorre le strofe del poemetto: 
« Ho aperto allora al mio diletto, / il mio diletto già se n’era andato, era scomparso. 
/ Io venni meno, ma non l’ho trovato, / l’ho chiamato, ma non m’ha risposto » (Ct 
5, 6). « Io vi scongiuro, figlie di Gerusalemme, / se trovate il mio diletto / che 
cosa gli racconterete? / Che sono malata d’amore » (Ct 5, 9).

3. Dunque alcune strofe del Cantico dei Cantici presentano l’eros come la forma 
dell’amore umano, in cui operano le energie del desiderio. Ed è in esse che si radica 
la coscienza ossia la certezza soggettiva del reciproco, fedele ed esclusivo appartenersi. 
Al tempo stesso, però, molte altre strofe del poema ci impongono di riflettere sulla 
causa della ricerca e dell’inquietudine che accompagnano la coscienza dell’essere 
l’uno dell’altra. Questa inquietudine fa parte anch’essa della natura dell’eros? Se 
così fosse, tale inquietudine indicherebbe pure la necessità dell’autosuperamento. La 
verità dell’amore si esprime nella coscienza del reciproco appartenersi, frutto della 
aspirazione e della ricerca vicendevole, e nella necessità dell’aspirazione e della 
ricerca, esito del reciproco appartenersi.

In tale necessità interiore, in tale dinamica di amore, si svela indirettamente la 
quasi impossibilità di appropriarsi ed impossessarsi della persona da parte dell’altra. 
La persona è qualcuno che sovrasta tutte le misure di appropriazione e padroneg- 
giamento, di possesso e di appagamento, che emergono dallo stesso « linguaggio del 
corpo ». Se lo sposo e la sposa rileggono questo « linguaggio » nella piena verità della 
persona e dell’amore, giungono alla sempre più profonda convinzione che l’ampiezza 
della loro appartenenza costituisce quel dono reciproco in cui l’amore si rivela « forte 
come la morte », cioè risale fino agli ultimi limiti del « linguaggio del corpo » per



401

superarli. La verità dell’amore interiore e la verità del dono reciproco chiamano, 
in un certo senso, continuamente lo sposo e la sposa — attraverso i mezzi di espres­
sione del reciproco appartenersi e perfino staccandosi da quei mezzi — a pervenire 
a ciò che costituisce il nucleo stesso del dono da persona a persona.

4. Seguendo i sentieri delle parole tracciate dalle strofe del « Cantico dei Can­
tici » sembra che ci avviciniamo dunque alla dimensione in cui 1’« eros » cerca di 
integrarsi, mediante ancor un’altra verità dell’amore. Secoli dopo — alla luce della 
morte e risurrezione di Cristo — questa verità la proclamerà Paolo di Tarso, con le 
parole della lettera ai Corinzi: « La carità è paziente, è benigna la carità, non è invi­
diosa la carità, non si vanta, non si gonfia, non manca di rispetto, non cerca il suo 
interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia, 
ma si compiace della verità. Tutto copre, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta. 
La carità non avrà mai fine» (1 Cor 13, 4-8).

La verità sull’amore, espressa nelle strofe del « Cantico dei Cantici » viene con­
fermata alla luce di queste parole paoline? Nel Cantico leggiamo, ad esempio sul­
l’amore, che la sua « gelosia » è « tenace come gli inferi » (Ct 8, 6), e nella lettera 
paolina leggiamo che « non è invidiosa la carità ». In quale rapporto sono entrambe 
le espressioni sull'amore? In quale rapporto sta l’amore che «è forte come la morte», 
secondo il Cantico dei Cantici, con l’amore che « non avrà mai fine », secondo la 
lettera paolina? Non moltiplichiamo queste domande, non apriamo l’analisi compa­
rativa. Sembra tuttavia che l’amore si apra qui davanti a noi, in due prospettive: 
come se ciò, in cui 1’« eros » umano chiude il proprio orizzonte, si aprisse ancora, 
attraverso le parole paoline, ad un altro orizzonte di amore che parla un altro lin­
guaggio; l’amore che sembra emergere da un’altra dimensione della persona e chiama, 
invita ad un’altra comunione. Questo amore è stato chiamato col nome di « agape » 
e l’agape porta a compimento, purificandolo, l’eros.

Abbiamo così concluso queste brevi meditazioni sul Cantico dei Cantici, intese 
ad approfondire ulteriormente il tema del « linguaggio del corpo ». In questo àmbito, 
il « Cantico dei Cantici » ha un significato del tutto singolare.





403

ATTI DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

XXIII Assemblea Generale - Roma, 7-11 maggio 1984

1. Prolusione del Cardinale Presidente

Le urgenze della nostra azione pastorale

1. Venerati Confratelli, nello scambiarci il saluto fraterno e nel- 
l’augurarci reciprocamente « buon lavoro », ci sentiamo animati dalla 
presenza dello Spirito di Dio, che rende attuali e consolanti per noi le 
parole del profeta: « Nella conversione e nella calma sta la vostra sal­
vezza, nell’abbandono confidente sta la vostra forza...; beati coloro che 
sperano in lui » (Is 30, 15.18).

« La politica della fede » — così è sintetizzato solitamente il mes­
saggio di questa profezia isaiana — sorretta dalla « beatitudine della 
speranza » mi pare possa ispirare e sorreggere i molteplici e svariati 
impegni che ci stanno dinanzi.

2. A nome vostro, venerati Confratelli, rivolgo un saluto filiale e 
devoto al Santo Padre il quale, proprio in questi giorni, sta dilatando 
la sua ansia apostolica e il suo ministero universale. A lui il nostro più 
cordiale augurio affinché la sollicitudo omnium ecclesiarum consegua 
frutti abbondanti e duraturi per il bene della Chiesa.

Ringraziamo di cuore il Santo Padre anche per il prezioso e puntuale 
Messaggio che ha voluto inviare alla nostra Assemblea Generale: la 
impossibilità a rendersi presente in mezzo a noi è largamente, se non 
in tutto, colmata dalla sua parola. La accogliamo con piena disponibilità 
e ne faremo certamente tesoro.

In questo istante, il nostro pensiero corre spontaneo all’Anno Santo, 
da poco terminato. Tutti noi siamo testimoni di quanto bene spirituale 
esso ha suscitato e prodotto nelle nostre comunità: il rilancio della evan­
gelizzazione, una rinnovata ricerca della riconciliazione, un iniziale ricu­
pero del sacramento della Confessione, il sincero anelito alla comunione 
ecclesiale, una nuova attitudine missionaria.

La nostra « eucaristia » si innalza fervente e consapevole al Signore, 
sorgente inesauribile di ogni grazia.

3. Ogni Assemblea Generale è provvidenziale occasione per rinsal­
dare tra noi, venerati Confratelli, quel vincolo di fraternità che non può,



404 

non deve esaurirsi in un vago quanto improduttivo sentimento di ami­
cizia, ma vuole stabilirsi sul fondamento della fede e dilatarsi negli spazi 
della carità. Ce lo ricorda il decreto sull’ufficio pastorale dei Vescovi 
nella Chiesa: « I Vescovi, sia come legittimi successori degli Apostoli 
sia come membri del Collegio Episcopale, sappiano essere sempre tra 
loro uniti e dimostrarsi solleciti di tutte le Chiese, pensando che per 
divina disposizione e comando dell’ufficio apostolico ognuno di essi, 
insieme con gli altri Vescovi, è garante della Chiesa » (Christus Do­
minus, 6).

In questo spirito mi è caro fare memoria ed elevare una preghiera 
di fraterno suffragio ai nostri Confratelli Vescovi che dall’ultima Assem­
blea Straordinaria del settembre 1983 ci hanno preceduto nel segno 
della fede e dormono il sonno della pace: Mons. Enrico Manfredini, 
Arcivescovo di Bologna; Mons. Biagio D’Agostino, Vescovo emerito di 
Vallo della Lucania; Mons. Pietro Severi, Vescovo emerito di Palestrina.

Un cordiale e beneaugurante « benvenuto » ai Vescovi di nuova no­
mina, dai quali la nostra Conferenza può bene sperare di ricevere uno 
stimolo al rinnovamento e all’aggiornamento del suo piano pastorale: 
Mons. Eugenio Binini, Vescovo di Sovana-Pitigliano-Orbetello; Mons. 
Domenico Pécile, Vescovo di Terracina-Latina, Priverno e Sezze; Mons. 
Giovanni Francesco Pala, Vescovo di Cassano all’Jonio.

Un deferente e riconoscente saluto a quei nostri Confratelli nell’Epi­
scopato che dall’ultima Assemblea ad oggi hanno rassegnato le dimis­
sioni nelle mani del Santo Padre: Mons. Antonio Rosario Mennonna, 
Vescovo di Nardo; Mons. Bernardino Maria Puccinelli. Vescovo Ausi­
liare di Ancona; Mons. Enrico Romolo Compagnone, Vescovo di Terra­
cina-Latina, Priverno e Sezze; Mons. Carlo Martini, Arcivescovo di L’ 
Aquila; Mons. Giuseppe Bonfiglioli, Arcivescovo di Cagliari; Mons. Sal­
vatore Di Salvo, Vescovo di Nicosia.

Un saluto speciale rivolgo a Mons. Vincenzo Fagiolo. A nome soprat­
tutto della Presidenza, esprimo il rammarico di perderlo perché la sua 
presenza tra noi è sempre stata caratterizzata da competenza e generosità. 
Nello stesso tempo gli assicuriamo un costante ricordo nella preghiera 
perché nel nuovo incarico abbia sempre il conforto della divina con­
solazione.

Infine, saluto a nome vostro Sua Ecc.za Mons. Romolo Carboni, 
Nunzio Apostolico in Italia, e lo ringrazio per la cordiale attenzione che 
presta ai lavori della nostra Conferenza.

4. Ai Confratelli Vescovi, rappresentanti di alcune Chiese-sorelle 
d’Europa presento un deferente saluto e, tramite loro, l’espressione della 
nostra convinta disponibilità ad ogni forma di collaborazione alle Chiese 
da loro qui rappresentate.



405

Il mio pensiero si rivolge ora a voi sacerdoti, diaconi, religiosi, reli­
giose e laici, che a vario titolo, rappresentate le vostre comunità.

La vostra partecipazione a questa Assemblea sia segno di quella colla­
borazione tra le varie componenti della santa Chiesa di Dio che il Con­
cilio Vaticano II e le urgenze pastorali del nostro Paese presentano come 
assolutamente indilazionabile.

Il nostro itinerario continua

5. « Comunione e comunità » è il tema a cui, in continuità e svi­
luppo con « Evangelizzazione e sacramenti », la nostra Chiesa vuole 
ispirarsi: così iniziava il documento di introduzione al piano pastorale 
delle nostre Chiese per gli anni ’80. Cammin facendo ci siamo resi conto 
della provvidenzialità di quella scelta e della ricorrente necessità di ag­
giornare quel tema alla stregua delle esigenze e delle possibilità delle 
comunità cristiane.

E’ quanto ci troviamo a fare anche nelle presenti circostanze che da 
un lato ci sollecitano ad una sempre più coraggiosa ricerca di comunione 
e, dall’altro, ci stimolano a inverate il dono della comunione in forme 
e stili di vita comunitaria capace di testimoniare la novità evangelica e 
di servire l’uomo contemporaneo.

Nel riprendere e nel portare al largo questo nostro itinerario ci 
sentiamo animati dalla paterna esortazione che Giovanni Paolo II ci 
ha rivolto fin dal primo suo incontro con la nostra Conferenza: « Il 
Concilio Vaticano II, che ci ha richiamato un’immagine tanto vera del 
mondo contemporaneo, ha simultaneamente chiamato tutta la Chiesa ad 
un approfondito senso di responsabilità per il Vangelo, per la storia della 
salvezza umana. Su ognuno di noi grava questa responsabilità pastorale 
per i fratelli, per i connazionali... La nostra responsabilità pastorale per 
la Chiesa — ci disse ancora il Papa — si compie nella misura essenziale 
per il fatto che rendiamo consapevoli della loro propria responsabilità 
tutti coloro che Dio ci ha affidati, e li educhiamo a questa responsabilità 
per la Chiesa, e assumiamo questa responsabilità in comunione con loro. 
Questo compito sta davanti all’Episcopato italiano, come sta davanti, 
del resto, a tutti gli Episcopati del mondo. Bisogna suscitare la coscienza 
della responsabilità di tutto il popolo di Dio e condividerla con tutti; 
bisogna scavare, per così dire, tutte le grandi risorse di energia, che si 
trovano nelle anime dei cristiani contemporanei e, indirettamente, in 
tutti gli uomini di buona volontà » (18.5.1979).

6. I principali impegni di questa nostra Assemblea costituiscono, 
secondo me, altrettanti aspetti del cammino di comunione sul quale le 
nostre Chiese particolari intendono muoversi. Siccome l’ordine del giorno 
prevede una presentazione specifica per i singoli punti, mi sento auto-



406

rizzato a percorrere un’altra strada per non cadere in ripetizioni o anti­
cipazioni.

Mi sembra opportuna e utile una riflessione più globale: infatti un 
complesso di circostanze, che non esito a definire provvidenziali, sem­
brano interpellarci ancora una volta sulle urgenze della nostra azione 
pastorale.

Gli avvenimenti socio-religiosi che ci stanno alle spalle, l’innegabile 
incertezza che corrode non pochi ambiti della vita del popolo italiano, 
il ritorno verso forme di « neopaganesimo » che sembrano caratterizzare 
il vissuto di tanta gente, il dilagante soggettivismo etico che connota il 
comportamento dei singoli e dei gruppi, la tendenza al disimpegno nelle 
responsabilità sociali e una emergente mentalità privatistica che privi­
legia al massimo gli interessi particolari, ci interpellano in modo perma­
nente e in maniera drammatica. E’ nostro compito irrinunciabile, vene­
rati Confratelli, non solo sottoporli ad esame critico e a valutazione si­
cura, ma anche « leggerli » in profondità, rapportarli alla « luce » del 
Vangelo e mettere in atto proposte di salvezza tempestive ed incisive.

Una prospettiva unitaria: la missionarietà

7. Alla luce di questi pur rapidi rilievi, a me sembra di poter dire 
che la pastorale che ci impegna e continua ad impegnarci in «Comunione 
e comunità» debba caratterizzarsi per una fondamentale dimensione mis­
sionaria, che deve tutto ispirare e tutto illuminare, ispirando le nostre 
iniziative, ma soprattutto orientando il nostro spirito. E’ evidente che 
la Chiesa in Italia oggi non vive più in condizioni di cristianità; ma essa 
è pur sempre chiamata ad essere presenza viva in questa società, a fare 
attenzione ad altre realtà, direi meglio, a «realtà altre» verso le quali è 
mandata come missionaria ad annunciare il Vangelo e a fermentare, con 
i doni che Cristo le ha affidato, la storia di una società che sembra averne 
un bisogno sempre più crescente, anche se talvolta inconsapevole, tal’ 
altra rifiutato e tal’altra ancora ostilmente combattuto.

8. Ponendo la scelta «missionaria» a fondamento dei nostri molte­
plici impegni, non facciamo altro che rispondere con rinnovato slancio 
agli inviti del magistero conciliare e pontificio: « La Chiesa peregrinante 
— si legge nell’Ad gentes — per sua natura è missionaria, in quanto 
essa trae origine dalla missione del Figlio e dalla missione dello Spirito 
Santo, secondo il disegno di Dio Padre. Questo disegno scaturisce dal­
l’amore fontale, cioè dalla carità di Dio Padre... ».

Quasi a commento di questa solenne affermazione vengono le se­
guenti espressioni di Paolo VI: « Comunione, dunque, che immerge le 
sue radici nella vita stessa della Ss.ma Trinità. Ma ecco che da questa 
comunione derivano subito per noi eletti favori e doveri concreti e strin-



407

genti: quelli dell’unità, della solidarietà, dell’azione concorde che non 
solo deve essere proclamata a parole, ma dimostrata quotidianamente 
nella realtà delle azioni: di qui l’importanza dei programmi unitari, dei 
quali l’Assemblea della C.E.I. e la sua assidua attività ci danno un’imma­
gine molto confortante » (6.7.1975).

E con accenti ancor più incalzanti Giovanni Paolo II ci interroga: 
« Quale tipo di comunione deve cercare di realizzare la Chiesa in Italia 
per poter esercitare la sua presenza stimolante lungo l’attuale tratto di 
cammino della società nazionale, entro i confini che corrono dalle Alpi 
alla Sicilia? Abbiamo ricevuto da Cristo una missione. Missione e comu­
nione si richiamano a vicenda con intimo rapporto, essendo ambedue 
costitutive dell’unico mistero della Chiesa » (12.3.1982).

9. La pastorale dunque dell’accoglienza di coloro che cercano la 
Chiesa e le sono fedeli non è più in questo momento storico una pasto­
rale sufficiente. Deve invece emergere una pastorale dell’andare verso 
coloro che non vengono, che non conoscono, che rifiutano, che osteg­
giano. Pertanto ad una pastorale residenziale o domiciliare deve suben­
trare una pastorale di annunzio e di testimonianza che dovrà trovare 
nuove forme espressive. La comunione che dobbiamo promuovere non 
può ritenersi la comunione nel Cenacolo, ma la comunione che parte dal 
Cenacolo e va per tutte le strade della nostra società.

E mi pare che sia proprio in questa prospettiva missionaria che noi 
dobbiamo affrontare tutti i temi di questa nostra Assemblea, avendo il 
coraggio di affrontare le gravi difficoltà che ci stanno dinanzi senza es­
serne intimoriti e dimostrando in pratica la nostra fiducia nella missione 
che ci viene da Cristo e la nostra fiducia nella provvidenza del Signore 
che ci accompagna.

Il Convegno ecclesiale

10. Dalla prospettiva missionaria anche il Convegno ecclesiale su 
« Riconciliazione cristiana e comunità degli uomini » acquista tutta la 
sua incisività e la sua ricchezza di ispirazione.

E’ il tema della riconciliazione e della comunione che si apre proprio 
sulla comunità degli uomini non riconciliata, divisa, lontana, assente, 
disorientata e la passione missionaria potrà diventare nell’animazione 
del Convegno e nella sua capacità di penetrazione una risorsa preziosis­
sima per affrontare le molte problematiche che il Convegno è destinato 
ad esaminare: le mancanze di comunione, le comunioni imperfette, le 
difficoltà di dialogo, le emarginazioni di persone e di situazioni umane, 
le diseguaglianze che finiscono col diventare discriminazione di uomini, 
i mancati rapporti tra fede e cultura, tra fede ed arte, tra fede e pro-



408

blemi umani in tutte le loro dimensioni anche le più moderne, il mondo 
planetario delle comunicazioni sociali.

Il ventaglio degli interessi che il Convegno potrà e dovrà suscitare 
e prendere in esame per amalgamarli in visioni unitarie, per convogliarli 
in armonizzazione di comunione, di riconciliazione, di pacifica convivenza 
troverà nello spirito missionario della Chiesa e della sua pastorale un 
clima il più propizio possibile per rendere libera l’espressione delle 
esperienze, per rendere sincera la valutazione delle situazioni e per col­
mare di speranza tutta questa realtà che molte volte ci sembra un magma 
che non ha ancora trovato i suoi criteri di solidificazione, di omoge­
neizzazione e quindi di strutturazione stabile a vantaggio della società 
umana.

11. Una forte stimolazione a trattare il tema della riconciliazione 
e a interrogarci sulla necessità di tradurla in termini di vita missiona­
riamente ispirata ci viene dal recente Sinodo dei Vescovi i cui lavori ver­
tevano appunto su « La riconciliazione e la penitenza nella missione 
della Chiesa ».

In attesa dell’Esortazione che il Santo Padre ci darà, alla quale certa­
mente ispireremo il nostro prossimo Convegno ecclesiale, vorrei ricor­
dare che — come risulta dalla documentazione raccolta in un fascicolo 
del nostro Notiziario (15.1.1984) — il ricco ed articolato contributo 
della C.E.I. inviato alla Segreteria del Sinodo il 9 novembre 1982 e i 
quattro interventi dei Vescovi italiani al Sinodo stesso sono testimo­
nianza viva dell’interesse e del coinvolgimento di tutta la Chiesa italiana 
in una problematica che da un lato ci obbliga ad esaminare il nostro 
rapporto con Dio e dall’altro non ci permette di disattendere una corag­
giosa revisione dei nostri rapporti con i fratelli, credenti e non.

Il Convegno ecclesiale, al quale stiamo preparando noi stessi e le 
nostre Chiese, si pone anche come doverosa applicazione delle autorevoli 
indicazioni sinodali alla realtà ecclesiale italiana, oltre che come volontà 
di adeguare il nostro piano pastorale, il nostro vissuto ecclesiale e il no­
stro progetto missionario al Vangelo della riconciliazione.

Catechesi e liturgia

12. I nostri impegni di evangelizzazione, che tra l’altro dovremo 
verificare a proposito del rinnovamento della catechesi e dei nuovi cate­
chismi, dovranno tener conto della istanza missionaria, alla quale vo­
gliamo ispirare tutta l’azione pastorale delle Chiese che sono in Italia. 
Avvertiamo allora che la nostra scelta primaria deve riguardare la cate­
chesi degli adulti situati nelle condizioni concrete della famiglia, delle 
attività professionali e di lavoro negli impegni sociali ad ogni livello e 
quindi calati nel vivo crogiuolo dell’esperienza della vita quotidiana.



409

Il trapasso dalla catechesi come dottrina scolastica alla catechesi 
come vita di fede, di speranza e di carità, non è trapasso facile, ma 
dovrà avvenire ad ogni costo, correndo anche il rischio di innovazioni 
pastorali adeguate e coraggiose. Il Santo Padre, nella Catechesi traden­
dae, ci esorta a camminare in questa direzione quando scrive: « E’ ne­
cessario che la Chiesa dia prova oggi — come ha saputo fare in altre 
epoche della sua storia — di sapienza, di coraggio e di fedeltà evangelica, 
nella ricerca e nella messa in opera di vie e di prospettive nuove per 
l’insegnamento catechistico » (n. 17).

13. Né si può trascurare, in questa prospettiva, l’urgenza di una 
rivitalizzazione della vita liturgica delle nostre comunità di cui si sente 
un grande bisogno. Liturgia e catechesi, si amalgamano come la sintesi 
dell’annuncio e della esperienza cristiana.

E dobbiamo essere consapevoli che non rispettando questa esigenza 
di sintesi si può veramente correre il pericolo di rendere sterile la cate­
chesi e la liturgia.

Gestire l’economia come pastorale

14. In piena sintonia con la storia e l’esperienza delle prime co­
munità cristiane, missionarie per eccellenza, sta emergendo oggi come 
realtà pastorale di indubbia importanza il rapporto concreto tra i beni 
economici e la missione della Chiesa.

Dal punto di vista canonico e concordatario emergono situazioni 
nuove, che è assolutamente necessario affrontare non con la mentalità 
oggi imperversante nel mondo, relativa al possesso e alla amministra­
zione dei beni temporali, ma con la mentalità del Vangelo, di cui la 
Chiesa primitiva ci ha dato l’esempio.

Il rapporto con i poveri, ai quali la Chiesa è mandata, sembra inter­
pellarci per una visione dei beni terreni, del loro possesso e del loro uso 
che rende prioritaria la loro funzione di supporto alla missione della 
Chiesa e alla efficacia del suo servizio.

La messa in comune, il sentire i poveri come primi destinatari, l’at­
tenzione al quod super est date pauperibus dovranno diventare criteri 
che illuminano decisioni operative tali da rendere testimonianza alla no­
stra fiducia nella Provvidenza di cui il Signore, con soavissima bontà, 
ci ha espresso la sollecitudine: « Guardate gli uccelli del cielo... Osser­
vate come crescono i gigli del campo... » (Mt 6, 26 ss.). L’invito del 
Salvatore mantiene la sua perenne validità e se da un lato ci sorprende 
per l’efficacia che sprigiona, dall’altro ci impegna a camminare sempre 
più liberamente sulle strade che portano alla piena realizzazione del 
regno di Dio e della sua giustizia (cfr. Mt 6, 33).



410

In questa prospettiva e secondo la lettera e lo spirito del nuovo 
Codice di Diritto Canonico (cfr. can. 1254, 1-2), la nostra pastorale 
missionaria sarà sollecitata a non mancare verso i poveri di ogni tipo 
che la società di oggi stranamente invece di eliminare sembra, in modo 
paradossale, moltiplicare.

15. Proprio perché questa visione evangelica della economia emer­
ga ed ispiri le nostre scelte mi pare doveroso sottolineare la necessità 
che il nostro modo di gestire le realtà economiche e amministrative esca 
da comportamenti troppo legati al passato, si adegui alle nuove esigenze 
tecniche e si preoccupi della formazione di operatori, i quali sappiano 
gestire come pastorale l’economia, ma sappiano anche rispettare le tec­
niche amministrative a livello parrocchiale, diocesano, interdiocesano e 
nazionale, valorizzando al massimo il fatto che i beni della Chiesa sono 
beni di tutto il popolo di Dio e non di alcune categorie e alla salvezza 
del popolo di Dio, missionariamente inteso, debbono essere destinati.

La revisione dello Statuto della C.E.I.

16. Questa dimensione missionaria della pastorale mi pare debba 
essere tenuta in conto anche nella revisione degli Statuti C.E.I.

La C.E.I. non può più essere considerata come realtà interna della 
Chiesa soltanto, ma come realtà significativa in senso strettamente cano­
nico anche verso l’esterno e come soggetto giuridico secondo la norma­
tiva del nuovo Codice. Essa deve diventare presenza e deve diventare 
interlocutrice con quelle realtà esterne che sottolineano il loro non es­
sere Chiesa, ma che non per questo sono meno destinatarie della mis­
sione della Chiesa stessa. Per l’evidente — vorrei dire — delicatezza 
di questi rapporti sembra tanto opportuno che alcuni criteri di compor­
tamento vengano statutariamente almeno adombrati.

Né si può trascurare il fatto che, nelle prospettive del Concilio e 
nel nuovo Codice, i rapporti tra le diverse Chiese sembrano esigere 
maggiore organicità e coordinamento.

Né si può trascurare che i documenti « Postquam Apostoli » e « Mu­
tuae relationes » chiamino in causa la collegialis communio dei Vescovi 
anche a livello di Conferenza come tale. A questo ci sollecitano peraltro 
anche alcune disposizioni del nuovo Codice di Diritto Canonico (cfr. 
can. 434; 782 §2; 1271; 1274 § 3).

Né mi pare da passare sotto silenzio che la Conferenza è ancora 
debitrice verso la Chiesa italiana di non pochi adempimenti previsti dal 
nuovo Codice di Diritto Canonico.



411

La pastorale delle comunicazioni

17. La pastorale dell’annunzio e della comunione oggi sembra met­
tere in evidenza un’altra necessità che si rivela sempre più urgente: la 
valorizzazione dei mezzi di comunicazione sociale.

Per poco che si rifletta all’impressionante e prodigioso sviluppo dei 
mass-media (siamo al computer, siamo all’informatica, siamo alla tele­
matica) si avverte che i problemi della gestione, della disponibilità e 
dell’uso di questi mezzi diventano impellenti per evitare che in un mondo 
come il nostro diventiamo missionari senza voce. Al contrario — per 
dirla con l'Inter mirifica — il retto uso dei mass-media contribuisce a 
sollevare e ad arricchire gli animi, a estendere e consolidare il regno di 
Dio e al bene dell’umana società (cfr. nn. 2. 24). Né possiamo dimenti­
care quanto afferma lo stesso documento: « I sacri Pastori siano solle­
citi nel compiere in questo settore un dovere intimamente connesso con 
il loro dovere ordinario di predicazione » (n. 13).

Conclusione

18. Sono consapevole di avere richiamato responsabilità ben gravi, 
ma sono anche convinto che la grazia del Signore e l’indefettibilità della 
missione che il Signore ci ha affidato, non solo darà a noi la speranza 
e il coraggio di cui abbiamo bisogno, ma ci renderà capaci di trasformare 
lo stesso zelo missionario e la stessa audacia missionaria in tutte le 
nostre comunità che devono diventare sempre più comunità che lo spi­
rito del Signore vivifica rendendoli testimoni del Vangelo e presenze che 
fermentano come anima nuova la società di cui fanno parte.

+ Anastasio Alberto Card. Ballestrero 
Arcivescovo di Torino 
Presidente della C.E.I.



412

2. Messaggio dei Vescovi italiani

Al termine della nostra Assemblea Generale, noi Vescovi rivolgiamo 
a tutti i cittadini italiani un cordiale saluto ed un pensiero augurale.

Convenendo insieme a Roma ci siamo messi innanzitutto in doveroso 
ascolto della Parola di Dio. Abbiamo accolto con gratitudine il venerato 
Messaggio del Santo Padre: a Lui rivolgiamo l’espressione del nostro af­
fetto e della nostra piena comunione, mentre rientra in Vaticano dal 
viaggio apostolico in Estremo Oriente.

In Assemblea abbiamo trattato problemi impegnativi e urgenti per 
il tempo nel quale viviamo e per la situazione ecclesiale: in tutto ab­
biamo cercato di muoverci nella luce di Cristo risorto e per la forza dello 
Spirito Santo.

Sollecitazioni contrastanti

Dalla presente situazione, noi percepiamo sollecitazioni contrastanti, 
se non contraddittorie.

Si sostiene che viviamo nella migliore società mai esistita, ma si teme 
di essere sull’orlo di un pauroso abisso.

Sale l’entusiasmo per le sorprendenti scoperte scientifiche e le rela­
tive applicazioni tecnologiche, ma c’è la paura che esse comportino impo­
verimento dell’uomo e progressivo asservimento.

Si esalta giustamente l’ideale di una vita sociale a partecipazione de­
mocratica, ma se ne denunciano congenite debolezze e gravi errori.

Fatti sempre nuovi ci interpellano

Una analisi della situazione capace di provocare seria riflessione e 
coerente impegno a questo punto si apre su un orizzonte senza confini. 
Qui ci pare doveroso concentrare una rinnovata attenzione su alcuni 
fenomeni emblematici, che assillano tutti e provocano l’operosa risposta 
di tanta parte della gente.

1. - Parliamo innanzitutto del problema della pace, che incombe 
su milioni e milioni di persone, in ogni parte del mondo, e comporta 
grave responsabilità per tutti e suscita da per tutto ansietà e attese.

Evangelizzare la pace è nostro primo e sommo impegno. Oggi evan­
gelizzare la pace è un compito più che mai urgente e decisivo.

Unendo la nostra azione a quella del Santo Padre, pellegrino di pace, 
vogliamo dire una parola di sostegno per ogni iniziativa tesa alla reale 
promozione della pace. Ma diciamo anche una parola di rammarico e di 
deplorazione per gli atteggiamenti che la minacciano e la compromettono.



413

Chi costruisce armi, non le costruisce per la pace; chi commercia armi, 
non favorisce la pace; chi sceglie di usare le armi, non lo fa per la pace.

La pace ha le sue armi, e sono: « amore, gioia, pazienza, benevolenza, 
bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé » (Gal 5, 22). Solo con queste armi 
si può sperare di camminare sulla via che porta alla pace (cfr. Lc 1, 79). 
Giustizia, verità, libertà e amore sono i suoi pilastri.

Con queste armi e su questi pilastri noi dobbiamo guardare ai rap­
porti internazionali e particolarmente all’Europa, che costituisce un banco 
di prova sul quale impegnare anche prossimamente la nostra sincerità 
e la nostra opera.

2. - Un secondo problema richiama la nostra attenzione di Pa­
stori: la crescente situazione di insicurezza e la mancanza di posti di 
lavoro. Crediamo fermamente che la disoccupazione sia « in ogni caso 
un male e, quando assume certe dimensioni, può diventare una vera cala­
mità sociale » (Laborem exercens, n. 18). Di questo problema molti di 
noi hanno parlato in questi ultimi tempi sia per sensibilizzare la comu­
nità cristiana sia per richiamare i grandi valori che si rendono necessari 
in contingenze così gravi.

Bisogna riscoprire una concreta solidarietà che sappia estendersi ad 
ogni ambito della vita. Solidarietà tra occupati e disoccupati, solidarietà 
negli sforzi per uscire dalla crisi.

Tutti dobbiamo sentire la responsabilità di un serio impegno per 
porre in atto iniziative capaci di avviare a soluzione i problemi che la 
crisi acuisce sempre più.

3. - Anche il problema della fame nel mondo ci assilla e ci sti­
mola a considerazioni puntuali.

La fame è l’ultimo anello di una lunga catena. Essa è legata alla po­
vertà e non è una fatalità; è un fenomeno sociale.

La fame è legata agli enormi squilibri di potere in tanti Paesi poveri, 
e tra Paesi ricchi e Paesi poveri.

La fame è conseguenza scandalosa di speculazione sugli scambi nel 
commercio delle materie prime e dei prodotti industriali, per cui i Paesi 
ricchi diventano sempre più ricchi e i Paesi poveri sempre più poveri.

Nella lotta contro la fame nel mondo c’è una responsabilità degli Stati 
e dei singoli cittadini. Ma c’è un ruolo insostituibile della Chiesa e di 
ogni credente. A questo scopo ricordiamo a tutti il Vangelo della carità 
e della giustizia sociale che è e rimane l’unico efficace rimedio allo scan­
dalo della sperequazione economica e alla conseguente emarginazione cul­
turale, politica e sociale di tante persone e di popoli interi. E ci sentiamo 
impegnati a promuovere innanzitutto un profondo cambiamento di men­
talità e di costume, perché così potremo non solo sovvenire con iniziative



414

isolate e sporadiche alle necessità via via emergenti, ma potremo offrire 
una testimonianza permanente con opere di solidarietà e di fraternità.

Tale testimonianza e le opere che l’accompagnano assumono oggi un 
carattere « critico » speciale: lo ribadiamo fortemente. In una società che 
si consuma nella corsa allo spreco e nella sfrenata ricerca di piacere e 
di paradisi artificiali, noi abbiamo il dovere di richiamare l’imperioso 
invito di Gesù: « Date...; e il Padre vostro vi ricompenserà » (cfr. Lc 11, 
41; Mt 6, 4).

4. - La droga costituisce il quarto problema sul quale vogliamo 
impegnare la nostra responsabilità.

Si tratta di un fenomeno oramai drammatico, diffuso, in continua 
espansione, che colpisce giovani di età sempre più bassa e distrugge e 
uccide spietatamente.

Tale fenomeno non può essere separato da altri gravi problemi sociali: 
la droga è una delle manifestazioni patologiche più appariscenti di una 
società malata e del disadattamento di tanti giovani. L’intera società deve 
con le sue strutture pubbliche trovare risposte adeguate. II fenomeno 
della droga esige una vasta e convinta coalizione di forze, che proven­
gono da tutta la comunità: per individuarne le cause, bloccarne la dif­
fusione, smantellare l’iniquo interesse di pochi e accogliere chi ne è vit­
tima e aiutarlo con ogni mezzo a liberarsene.

Dovremo inoltre mettere in atto interventi terapeutici sempre più 
sicuri per prendere sul serio il problema e risolverlo.

Le molte iniziative per sconfiggere questa piaga dovranno sempre 
essere sorrette da competenza pedagogica, da capacità di educare e di 
riconciliare alla vita, alla fiducia, alla responsabilità, perché la vita è 
dono da accogliere, difendere e promuovere sempre.

Evangelizzare pienamente la vita, è l’appello che rivolgiamo alle no­
stre comunità e al Paese.

Nuovi impegni ci attendono

In questa nostra Assemblea si è fatta più viva la coscienza della mis- 
sionarietà della Chiesa e da essa emerge un forte stimolo all’impegno.

Mossi da questa preoccupazione, il nostro pensiero e la solidarietà si 
rivolgono alle zone colpite in questi giorni dal terremoto: non lasceremo 
sole nella grave prova le comunità così duramente provate. In nome di 
Cristo e con la forza dello Spirito, vogliamo essere accanto a chi soffre 
ed ha la forza di sperare. Noi sosteniamo la validità di quella « poli­
tica della fede » che fonda e sostiene la beatitudine della speranza (cfr. 
Is 30, 15-18).

Con questo spirito abbiamo anche rinnovato alcuni impegni:



415

— l’impegno a vivere la forza innovativa, unitiva e propulsiva che 
la domenica, « Giorno del Signore », è in grado di esprimere e che i cri­
stiani devono oggi decisamente riscoprire;

— riteniamo pure urgente riscoprire la forza coesiva e il potenzia­
mento missionario che può e deve sprigionarsi dal rinnovato impegno 
catechistico: una catechesi fedele al Vangelo e aggiornata secondo le ur­
genze della Missione è indubbiamente capace di rinnovare la vita e di 
incoraggiare l’annuncio;

— la confermata volontà di promuovere il Convegno ecclesiale « Ri­
conciliazione cristiana e comunità degli uomini », al quale intendiamo fin 
d’ora prepararci responsabilmente.

Il prossimo anno, le varie componenti delle nostre Chiese s’incontre­
ranno, in comunione di intenti e di rapporti, per accogliere anche così dal 
Padre il dono della riconciliazione, per rinsaldare i vincoli della comu­
nione, per essere fermento di riconciliazione e di fraternità nel mondo.

A Maria Santissima, che veneriamo per forte tradizione popolare in 
questo mese di maggio, affidiamo queste riflessioni e queste intenzioni.

Roma, 12 maggio 1984.

3. Comunicato conclusivo sui lavori

Aperti con la lettura di un Messaggio autografo di Papa Giovanni 
Paolo II, si sono svolti a Roma, da lunedì 7 a venerdì 11 maggio, i lavori 
della XXIII Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana.

1. - Nel Messaggio, Giovanni Paolo il ha espresso apprezzamento 
e gratitudine per la partecipazione e la generosa collaborazione dei Ve­
scovi italiani alla celebrazione dell’Anno Santo. Ha inoltre indicato come 
l’Assemblea avrebbe potuto collocare i problemi posti all’ordine del giorno 
nella prospettiva di un concreto rinnovamento spirituale: dal previsto 
Convegno ecclesiale su « Riconciliazione cristiana e comunità degli uomi­
ni », allo studio delle prospettive dell'insegnamento della religione nelle 
scuole dopo l'Accordo di revisione del Concordato Lateranense tra la 
Santa Sede e la Repubblica Italiana, alla revisione dello Statuto della 
Conferenza.

L'Assemblea ha espresso al Santo Padre vivissima unanime ricono­
scenza e volontà di porre efficacemente in atto i suoi orientamenti per 
la vita di comunione e per la missionarietà della Chiesa italiana.



416

2. - Il Presidente, Cardinale Anastasio A. Balestrero, ha espresso 
ai Vescovi delle diocesi, colpite in questi giorni dal terremoto e alle loro 
popolazioni, il caloroso pensiero di partecipazione e ha assicurato la soli­
darietà a nome di tutti i Vescovi.

3. - La prima parte dei lavori dell’Assemblea è stata caratteriz­
zata dalla relazione introduttiva del Cardinale Presidente: una relazione 
che, senza nulla concedere alla retorica, ha cercato d’individuare gli osta­
coli e le difficoltà, ma insieme le possibilità e le speranze della situazione 
attuale della Chiesa italiana.

Il Presidente ha analizzato la situazione alla luce del progetto pasto­
rale «Comunione e comunità », che la Chiesa italiana sta attuando nel 
suo impegno, mettendone soprattutto in rilievo la sua intrinseca nota di 
missionarietà. Lo esigono, tra l’altro, tanti aspetti meno positivi o negativi 
che stanno emergendo nella cultura e nella società di oggi, tra cui l'affie­
volirsi della vita religiosa, il ritorno verso forme di rinnovato « paganesi­
mo » nei costumi, il dilagante soggettivismo etico, la mentalità privatistica.

Sulla relazione del Cardinale Presidente si è successivamente svolto 
un ampio dibattito.

4. - Il tema del Convegno ecclesiale « Riconciliazione cristiana e 
comunità degli uomini »' è stato presentato nelle sue finalità, nei suoi 
contenuti essenziali, nella sua scansione di preparazione da Mons. Alfredo 
Garsia, Arcivescovo di Caltanissetta.

Il relatore ha sottolineato l’aspetto eminentemente cristiano e religioso 
della riconciliazione, e in quest’ottica ne ha illustrato i riflessi « sociali » 
su numerose realtà da riconciliare: all'interno della famiglia, dei gruppi 
sociali, del mondo della cultura, della scuola, del lavoro, della società, ecc.

Ha precisato come non debba trattarsi di un Convegno « di vertice », 
ma di larga e corresponsabile partecipazione. Soggetto del Convegno è 
il popolo di Dio, che vive nella realtà delle singole Chiese locali, diocesi 
e parrocchie, e coinvolge innanzi tutto le famiglie, le associazioni, i movi­
menti, i gruppi, in un contesto multiforme e differenziato.

Sulla relazione di Mons. Garsia hanno avuto luogo numerosi interventi, 
che del prossimo Convegno ecclesiale hanno precisato le finalità, i con­
tenuti, gli obiettivi e le articolazioni operative, indicando chiaramente la 
importanza che i Vescovi intendono dare a questo rilevante appuntamento 
della Chiesa italiana.

5. - La riflessione sulla revisione dello Statuto della C.E.I. è stata 
introdotta da Mons. Attilio Nicora, Vescovo Ausiliare di Milano, il quale 
si è soffermato, in particolare, sul senso del breve preambolo che precede

1 In questo numero della RDTo, alle pagg. 432-441, è pubblicato il primo sussidio 
organico della Segreteria Generale della C.E.I. per il Convegno ecclesiale [N.d.R.].



417

il nuovo testo, sottolineando come esso richiami il fondamento ecclesio­
logico deH’impegno statutario per una feconda collegialità episcopale, in 
una profonda ispirazione di fede e di comunione.

I Vescovi hanno poi proceduto alla discussione e votazione degli arti­
coli del nuovo Statuto.

L’Assemblea ha anche approvato norme che riguardano materie de­
mandate dal Codice di Diritto Canonico alla competenza delle Conferenze 
Episcopali: gli Statuti dei Consigli presbiterali, la durata delle nomine 
dei parroci, e altre norme di carattere amministrativo.

6. - L’Assemblea dei Vescovi ha ascoltato una comunicazione di 
Mons. Mariano Magrassi, Arcivescovo di Bari, sulla nota pastorale « Il 
giorno del Signore e l'anno liturgico ».

Partendo dall’illustrazione della dimensione essenziale del giorno del 
Signore — come « dies Domini », « dies Ecclesiae », « dies Eucharistiae », 
« dies festus » — il relatore ha messo in rilievo la diminuita coscienza 
dell’importanza del giorno del Signore nella vita dei cristiani di oggi, la 
esigenza di riscoprirne i valori religiosi che lo fondano, ed anche il clima 
di festa e di gioia che lo caratterizza, attraverso una catechesi e una 
prassi pastorale più ordinata e più attenta. La nota sarà pubblicata nelle 
prossime settimane.

7. - Un appassionato invito alla dimensione della missionarietà 
ha percorso l’Assemblea dei Vescovi, nella breve, intensa e partecipata 
comunicazione del Cardinale Presidente su « La Chiesa italiana e la sua 
Conferenza Episcopale nella situazione del Paese ».

In un Paese, che sta subendo un processo profondo di secolarizzazione 
nella cultura e nelle strutture — ha affermato il Card. Ballestrero — la 
Chiesa d'Italia deve scegliere con coraggio un deciso atteggiamento di 
missionarietà e di profezia: la Chiesa non può essere semplicemente un 
luogo di aggregazione, ma deve farsi strumento di progettazione, in una 
« politica » della fede e della speranza, non esente da rischi che vanno 
corsi nel nome del Vangelo.

Un chiaro avvenimento di profezia dovrà essere il prossimo Convegno 
ecclesiale; altrettanto deve dirsi per la gestione dei beni ecclesiastici, 
« in funzione pastorale », per i problemi aperti dal Concordato e per una 
coraggiosa pastorale degli adulti.

Per questi impellenti motivi e soprattutto per le rimanenti adempienze 
demandate dal nuovo Codice di Diritto Canonico alle Conferenze Episco­
pali, il Presidente ha proposto ai Vescovi di tenere in autunno un'Assem­
blea straordinaria.

8. - Le linee fondamentali del progetto di verifica dei catechismi 
pubblicati dalla C.E.I. in questi anni, sono state presentate da Mons. Al-



418

berto Abiondi, Vescovo di Livorno e Presidente della Commissione Epi­
scopale per la dottrina della fede, la catechesi e la cultura.

Sottolineando l’importanza di questo impegno ecclesiale, Mons. Ablon
di ha detto che esso comporta:

— l'esame documentato di un passato da valorizzare, rivisitare, se 
necessario emendare;

— assumere precise responsabilità nel presente per raccogliere espe­
rienze, far emergere prospettive, ridare slancio al movimento catechistico;

— guardare con fiducia il futuro per orientare con sicurezza la verifica 
non solo dei testi, ma della catechesi.

Ha poi ricordato le tre grandi scelte operate dalla C.E.I. in questo 
campo nello spirito del Concilio:

— la ricerca di una rinnovata pedagogia della fede per gli uomini del 
nostro tempo, capace di educare cristiani maturi che vivono oggi in situa­
zioni dove non c’è più spazio per un cristianesimo di tradizione;

— una catechesi che sorregga tale pedagogia della fede e che nella 
fedeltà al Concilio articoli il suo significato, le sue finalità, i suoi conte­
nuti, il suo metodo in modo da promuovere e suscitare itinerari di fede 
che nutrono quotidianamente la vita dei cristiani di tutte le età;

— un catechismo che sia valido strumento per questa catechesi di 
vita cristiana.

Il progetto di verifica è stato approvato e impegnerà le diocesi con la 
responsabilità primaria dei Vescovi fino all’ottobre del 1985.

9. - «Le prospettive dell'insegnamento della religione nella scuola 
italiana » sono state oggetto di una comunicazione di Mons. Sergio Go
retti, Vescovo di Assisi e membro della Commissione Episcopale per la 
dottrina della fede, la catechesi e la cultura.

Sottolineando come l’insegnamento della religione s’inserisca nel più 
vasto compito educativo della Chiesa nei confronti delle nuove genera­
zioni, Mons. Goretti ha evidenziato le difficoltà di tale compito per i molti 
ostacoli con cui oggi deve misurarsi: « povertà e distorsioni nella propo­
sta di valori; esaltazione di contro-valori: ristrettezza di spazi per la comu­
nicazione, il dialogo e la partecipazione; testimonianze negative prove­
nienti dal mondo degli adulti; un sempre più diffuso indifferentismo reli­
gioso; ritardi delle comunità ecclesiali nell’assumere e interpretare le 
istanze giovanili ».

L’accordo di revisione del Concordato impegna la Chiesa e la società 
civile a collaborare in questo campo. E la Chiesa intende offrire il suo 
contributo, nella prospettiva della promozione dell’uomo e a servizio del 
bene del Paese.



419

Perché ciò abbia effettivo riscontro è però necessario, ha ricordato 
Mons. Goretti, che l’insegnamento della religione sia ulteriormente quali­
ficato. La prospettiva su cui muoversi deve essere quella di « una disci­
plina che faccia riferimento a contenuti e valori della fede della Chiesa, 
risponda alle modalità pedagogiche e didattiche della scuola ».

Nel concludere, Mons. Goretti ha rilevato come la soluzione dei pro­
blemi concernenti l’insegnamento della religione, e il successo quindi del 
servizio che la Chiesa svolge nella scuola, sia legato alla reale volontà 
di collaborazione tra Stato e Chiesa, che più volte il Concordato sottolinea, 
e che impegna tutta la comunità ecclesiale, dèlle parrocchie, delle asso­
ciazioni e dei movimenti. La qualificazione dell'insegnamento della reli­
gione nei suoi obiettivi, metodi, docenti dovrà renderlo sempre più ser­
vizio aperto a tutti gli alunni e a tutte le famiglie — credenti e non cre­
denti — perché, come affermava la Presidenza della C.E.I. il 18 febbraio 
scorso, le nuove generazioni possano crescere « in una libertà che non 
può essere disimpegno e ohe matura invece con la ricerca coraggiosa 
della verità ».

10. - Sull’Europa e sull'impegno a dare il deciso contributo della 
animazione cristiana, perché ritrovando l’identità delle sue radici, riprenda 
il suo ruolo di fraternità tra i popoli e di corresponsabilità tra le Nazioni, 
ha parlato all’Assemblea Mons. Dante Bernini, Vescovo di Albano e rap­
presentante della C.E.I. in seno alla Commissione Episcopale della Comu­
nità Europea. Al tema, l'Assemblea ha riservato attenzione anche in vista 
del Messaggio conclusivo che ha deciso di indirizzare al Paese.

Nel corso deH'Assemblea, i Vescovi hanno proceduto all’elezione di 
due Vice Presidenti. Per il Centro è stato eletto S.E. Mons. Mario I. Ca
stellano, Arcivescovo di Siena; per il Sud è stato riconfermato S.Em. il 
Card. Salvatore Pappalardo, Arcivescovo di Palermo.

Roma, 12 maggio 1984.



420

UFFICIO LITURGICO NAZIONALE

Nelle chiese per il mese di giugno

Appello a pregare 
per la pace e per chi governa

Speciali intenzioni di preghiera, per i governanti e per l’impegno dei cristiani 
a farsi promotori di pace, sono state proposte dall’Ufficio liturgico della C.E.I. 
ai cattolici italiani in occasione delle Messe e degli incontri liturgici nel mese 
di giugno:

Secondo una viva tradizione della Chiesa, che risale ai tempi apostolici, sem­
pre le comunità cristiane hanno invocato il Signore per coloro che presiedono 
e governano la società civile, dimostrando anche in questo modo l’impegno per 
l’edificazione di una pacifica convivenza tra gli uomini e quel rispetto che deve 
essere tributato 'all’autorità legittimamente costituita. Dopo il Concilio, questa 
invocazione è diventata più assidua e, per la celebrazione eucaristica, è ora rac­
comandata con insistenza nelle intenzioni generali della « preghiera dei fedeli ».

Anche la « Liturgia delle ore » propone ripetutamente la preghiera per le 
Nazioni, le loro autorità e i loro governanti, particolarmente nelle invocazioni 
delle Lodi mattutine e nelle intercessioni dei Vespri. Nel mese di giugno, due 
circostanze suggeriscono di intensificare la preghiera consapevole della comunità 
cristiana per queste intenzioni:

— la visita del Santo Padre al Presidente della Repubblica Italiana;
— l’impegno oggi quanto mai pressante dei cristiani per una attiva collabo- 

razione tra i popoli dell’Europa e del mondo e per la pace.

Pertanto, si propongono per le domeniche del mese di giugno alla comunità 
cristiana le seguenti intenzioni di preghiera:

— Per le pubbliche autorità, per i governanti, e per tutto il popolo italiano, 
perché illuminati dallo Spirito Santo e in sincera collaborazione si faccia fiorire 
nel nostro Paese la giustizia e la concordia e un vero progresso nella prosperità 
e nella pace, preghiamo.

— Perché i cristiani siano responsabili e competenti artefici di unità tra i 
popoli dell’Europa e del mondo e collaborino efficacemente per progettare e 
costruire la vera pace, preghiamo.



421

ATTI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Prepariamoci spiritualmente alla Beatificazione 
del teol. Albert e di don Marchisio

Carissimi,
è notizia già diffusa nella nostra diocesi che domenica 30 settembre 

Giovanni Paolo II proclamerà Beati due nostri sacerdoti: il teol. Fede­
rico ALBERT e don Clemente MARCHISIO.

Sacerdoti del nostro Clero diocesano; parroci entrambi: di Lanzo 
l’Albert, di Rivalba il Marchisio; Fondatori di Congregazioni Religiose 
ben presenti tra noi con « Opere » diverse e chiamate popolarmente 
« Le Albertine » (Suore Vincenzine di Maria Immacolata) e « Le Suore 
delle ostie » (Figlie di S. Giuseppe).

Sono tutti motivi che ci spingono a pensare che le due Beatificazioni 
sono un avvenimento diocesano. Tutti dobbiamo sentirlo, prepararvisi, 
partecipare. Ecco perché fin da ora ne parlo e richiamo l’attenzione delle 
nostre comunità.

E’ mio vivo desiderio che questo avvenimento sia vissuto diocesa­
namente: desiderio che so condiviso da molti sacerdoti diocesani. So 
anche che nelle parrocchie di Lanzo e di Rivalba e nelle rispettive Zone 
vicariali, come nelle Congregazioni Religiose fondate dai due Beati, si 
vanno promuovendo iniziative che nel prossimo settembre-ottobre con­
sentiranno alle popolazioni di conoscere meglio le figure dei due Beati, 
per trarne validissimi insegnamenti tuttora attuali.

Questi due Sacerdoti fanno parte di quel Clero torinese, che ha 
ormai una storia invidiata da molti per la incidenza con cui ha esercitato 
il suo ministero pastorale, creando Congregazioni, Istituzioni ed Opere 
per venire incontro alle più diffuse ed urgenti esigenze della gente, in 
campo educativo, assistenziale, sanitario. Sono preti che hanno evange­
lizzato con molto impegno le loro popolazioni; il cui nome ed il cui 
ministero sacerdotale è andato al di là dei confini delle loro parrocchie 
per diventare servizio di predicazione e di ministero sacerdotale anche 
ad altre popolazioni e le cui attività pastorali sono sempre state dettate 
dalla volontà di promozione umana. Sono aspetti da mettere in evidenza 
attraverso la lettura delle biografie e degli scritti di questi Beati e attra­
verso opportuni incontri e riflessioni sulla loro presenza nella seconda 
metà del secolo scorso.



422

Ma le celebrazioni diocesane debbono avere il loro principale punto 
di riferimento nella DOMENICA 30 SETTEMBRE quando a Roma, 
nella Basilica di S. Pietro, Giovanni Paolo II proclamerà Beati l’Albert 
e il Marchisio. Dobbiamo essere in molti in quel giorno a Roma. Deve 
essere una presenza significativamente diocesana.

A tale scopo indico un pellegrinaggio diocesano, cui sono invitati a 
partecipare, anzitutto, i sacerdoti (sapendolo per tempo potranno pro­
grammare convenientemente i loro servizi pastorali domenicali), le Con­
gregazioni Religiose Femminili come gesto di affettuosa condivisione 
della gioia delle Consorelle, che vedono riconosciuti i carismi dei loro 
Fondatori, le popolazioni delle parrocchie dei Beati e il popolo di Dio 
che costituisce la più larga parte della Chiesa torinese. E’ festa diocesana!

L’Opera Diocesana Pellegrinaggi ha già allestito un dettagliato pro­
gramma. E’ opportuno fin da questi mesi conoscerlo e diffonderlo in 
modo da favorire la più larga partecipazione!

Sarà un modo, anche questo, di dimostrare l’attaccamento della no­
stra diocesi alla Cattedra di Pietro, alla quale l’Albert ed il Marchisio, 
come è documentato nelle loro biografie, furono attaccatissimi.

Abbiamo tanti debiti di riconoscenza come Chiesa torinese verso il 
papa Giovanni Paolo II, che ci venne a visitare il 13 aprile 1980 e che 
non manca di cogliere occasione per seguire la vita della nostra diocesi.

Fin da ora prepariamoci spiritualmente all’avvenimento. Siano fatte 
conoscere le vicende di questi due Beati e se ne invochi la intercessione. 
A loro affidiamo in particolare il problema delle vocazioni sacerdotali e 
religiose. Ci ottengano grazia dal cielo per questo difficile problema; i 
loro esempi ed il loro stile susciti in molti giovani il desiderio e la vo­
lontà di decidersi generosamente e prontamente per il Signore. E’ il 
dono che, attraverso loro e la Madonna Santissima, di cui furono devoti 
convinti, invochiamo da Dio.

Tutti benedico con affetto.

Torino, 13 maggio 1984 - Domenica del Buon Pastore, giornata delle 
vocazioni.

+ Anastasio Card. Ballestrero
Arcivescovo



423

Lettera per la « Due giorni » di Pianezza

La Chiesa torinese con i giovani
La « due giorni » degli Organismi consultivi diocesani: un momento di rifles­
sione in vista del coordinamento di pastorale giovanile - Gli apporti delle espe­

rienze esistenti e il documento dei Vescovi del Piemonte sulla catechesi

Carissimi,
mentre si avvicina la « due giorni » per gli Organismi consultivi dioce­

sani e per gli Uffici pastorali della nostra Curia Metropolitana, sento il 
bisogno di rivolgermi a tutta la nostra Chiesa locale, non solo per chiedere 
particolari preghiere per un appuntamento annuale che ha sempre avuto 
particolare incidenza nella vita della nostra diocesi, ma anche per coin­
volgere tutti in questa tappa del nostro cammino di credenti in quanto, 
anche attraverso ad essa, si individueranno progetti e programmi destinati 
alla intera comunità.

Nei giorni 16 e 17 giugno, a Villa Lascaris, assieme ai miei più diretti 
collaboratori (Vicario Generale, Vicari Episcopali territoriali e dei religiosi, 
Delegati arcivescovili, Direttori degli Uffici pastorali diocesani, membri 
dei Consigli presbiterale, pastorale, dei religiosi e religiose) rifletteremo 
sul da farsi nella nostra diocesi circa la cosiddetta « pastorale giovanile » 
e, in particolare, circa la opportunità di sostenerla mediante uno specifico 
«Centro» che si occupi dei ragazzi e dei giovani.

Viene così all’evidenza un capitolo fondamentale per la nostra espe­
rienza ecclesiale. Quante volte mi sono sentito ripetere, nelle parrocchie, 
nelle zone vicariali, dalle associazioni, dai movimenti e dai gruppi, dai 
religiosi e dalle religiose che con maniera e strutture diverse operano nel 
mondo giovanile: quand’è che la Chiesa torinese darà il primo posto alle 
nuove generazioni? Quand'è che le molteplici iniziative già in atto, ed 
avviate dalla buona volontà e dall'impegno di sacerdoti, religiosi e reli­
giose, diaconi permanenti e laici riceveranno coordinamento, sostegno, 
appoggio? Quando si verrà in soccorso a quelle comunità cristiane che 
da sole non ce la fanno ad interessarsi vivacemente dei ragazzi e dei 
giovani?

A queste e ad altre domande risponderà il prossimo Convegno, che 
per tradizione amiamo dire di « Sant'Ignazio », utilizzando il lavoro già 
svolto in questi anni dalle embrionali strutture diocesane e di pastorale 
giovanile: e servendosi dell’apporto di una lunga ricerca del Consiglio 
pastorale diocesano, del contributo del Consiglio presbiterale e di quello 
dei religiosi e delle religiose, delle risposte a specifiche domande rivolte 
agli Uffici pastorali della nostra Curia.



424

Ma agli interrogativi di cui sopra risponderà specialmente il Piano e 
Programma pastorale diocesano per il 1984-85 che sarà reso noto nelle 
settimane successive al « Convegno di S. Ignazio » per stimolare le più 
pertinenti applicazioni nelle zone vicariali, nelle parrocchie, nelle asso­
ciazioni ecclesiali, nelle comunità religiose che si occupano del mondo 
giovanile.

Debbo dire che il progetto in elaborazione per il prossimo anno pasto­
rale è uno sviluppo coerente di quanto negli scorsi anni autorevolmente 
avevo proposto a tutta la nostra Chiesa locale a proposito della famiglia 
e dei giovani. In seguito anche alla esperienza delle Visite zonali, mentre 
riconfermo il Programma pastorale dello scorso biennio, chiedo a tutti 
coloro che ancora non lo hanno assunto di compiere ogni sforzo per ap­
plicarlo con impegno. Ma è ora che si ponga in evidenza una specifica 
e particolare attenzione al mondo giovanile ed alla attività pastorale che 
lo riguarda.

Se, nell'Immediato passato, è sembrato che il primo posto spettasse 
alla famiglia, in quella logica adesso deve trovar posto la pastorale giova­
nile ad essa intimamente collegata. Si tratta, anzitutto, di sensibilizzare 
la nostra Chiesa locale, a tutti i livelli, attorno al mondo giovanile con 
i suoi molteplici problemi, a partire da quelli religiosi. Poi, prendendo atto 
dell’esistente, dei valori già sviluppati, ma anche delle molteplici carenze 
facilmente constatabili, purtroppo!, cercheremo di procedere ad una parti­
colare armonizzazione e ad un impegnativo coordinamento.

Lasciando intatti caratteristiche, carismi, tipicità delle varie iniziative 
di pastorale giovanile, chiederemo a tutti di comporsi in una comunione 
di intenti e di «servizi» a vantaggio della gioventù oggi presente nella 
nostra Chiesa e nel territorio in cui vivono le nostre comunità. In modo 
speciale assumiamo fin da ora l’impegno di essere attenti a quei giovani 
che nella nostra società fanno particolare fatica perché nessuno si occupa 
di loro, nessuno è loro accanto nei più urgenti problemi umani, nessuno 
offre punti di incontro, di ricerca e di orientamento. Terremo particolar­
mente presente nella pastorale giovanile la formazione alla vita come voca­
zione, e cioè come attenzione e disponibilità al progetto di Dio su cia­
scuno per la Sua gloria e per il bene degli altri. Né potremo dimenticare 
la gravissima crisi di vocazioni al sacerdozio e alla vita consacrata che 
1a nostra diocesi sta attraversando.

La pastorale giovanile sarà, nella nostra prospettiva, non soltanto una 
formazione catechistica, ma una globale formazione dei giovani, affinché 
possano realizzarsi integralmente. A tale scopo cercheremo di superare, 
specialmente nelle parrocchie, la tendenza ad arrestarsi ai soli Sacramenti 
dell’iniziazione cristiana per proporre linee e comportamenti capaci di far 
sentire il bisogno di una formazione permanente che accompagni tutta la 
vita delle persone.



425

Ci sarà di valido aiuto il recentissimo documento della Conferenza 
Episcopale Piemontese dal titolo: « La iniziazione cristiana dall'infanzia 
alla fanciullezza fino alla maturità della vita cristiana nell'età giovanile ». 
Lo affido alla lettura e alla riflessione applicativa di tutti.

Dopo la « due giorni di S. Ignazio » saranno precisate e puntualizzate 
opportune direttive per la pastorale familiare e giovanile.

Scrivo queste cose mentre stiamo celebrando la preparazione liturgica 
alla solenne festa della Pentecoste cui seguirà la novena e la festa della 
Consolata, patrona della nostra Arcidiocesi. Lo Spirito Santo ci illumini; 
Maria Santissima ci interceda da Dio la capacità di comprendere ciò che 
è utile per le famiglie e i giovani della nostra Chiesa.

+ Anastasio Card. Ballestrero
Arcivescovo

1 Pubblicato in RDTo n. 4 - Aprile 1984, pagg. 293-336.





427

CURIA METROPOLITANA

CANCELLERIA

Incardinazione
ORSELLO don Giuseppe, nato a Montà (CN) il 19-2-1946, ordinato sacerdote 

il 29-6-1970, diocesano di Alba, è stato incardinato nell’arcidiocesi di Torino in 
data 24 maggio 1984.

Indirizzo: 10151 Torino - corso Cincinnato n. 226, tei. 73 53 63.

Trasferimenti di parroci
LANFRANCO don Alessandro, nato a Gorizia il 10-5-1938, ordinato sacer­

dote il 12-4-1969, è stato trasferito, in data 23 maggio 1984, dalla parrocchia 
di S. Michele in Carmagnola - Frazione Tuninetti, alla parrocchia dei Santi Apo­
stoli Pietro e Paolo: 10026 Santena - via Cavour n. 34, tei. 949 26 37.

Il medesimo sacerdote, in pari data, è stato nominato amministratore parroc­
chiale della parrocchia di S. Michele in Frazione Tuninetti del Comune di Car­
magnola.

ALLAMANDOLA don Ugo, nato a Torino il 19-11-1921, ordinato sacerdote 
il 29-6-1944, è stato trasferito, in data uno giugno 1984, dalla parrocchia di 
S. Giacomo Maggiore Apostolo in Beinasco, alla parrocchia di S. Giorgio Martire: 
10090 Reano - via Rivata n. 20, tei. 931 02 01.

Il medesimo sacerdote, in pari data, è stato nominato amministratore par­
rocchiale della parrocchia di S. Giacomo Maggiore Apostolo in Beinasco.

MARTINA don Giovanni Franco, nato a Cavour 1’8-10-1935, ordinato sacer­
dote il 28-6-1959, è stato trasferito, in data uno giugno 1984, dalla parrocchia 
di S. Giorgio Martire in Reano, alla parrocchia di S. Giacomo Maggiore Apostolo: 
10092 Beinasco - via P. Bertolino n. 19, tei. 349 00 79.

Il medesimo sacerdote, in pari data, è stato nominato amministratore parroc­
chiale della parrocchia di S. Giorgio Martire in Reano.

Nomina
GONELLA don Giorgio, nato a Villafranca Piemonte il 25-12-1931, ordinato 

sacerdote il 29-6-1956, vicario episcopale territoriale per il distretto pastorale di 
Torino Sud-Est, è stato nominato, in data uno giugno 1984, parroco della par­
rocchia Collegiata di S. Lorenzo Martire: 10094 Giaveno - via Ospedale n. 2, 
tei. 937 61 27.

Sacerdoti extradiocesani
— In diocesi

SPAGNOLO don Pietro — del clero diocesano di Saluzzo — nato a Sam- 
peyre (CN) il 4-5-1913, ordinato sacerdote il 29-6-1938, con il consenso del suo



428

Vescovo, ha trasferito la sua abitazione presso la Casa del Clero ”G. M. Boc- 
cardo”: 10060 Pancalieri - via Roma n. 9, tei. 973 42 73.

— Missionario in Brasile
ROSSO don Renato — del clero diocesano di Alba — nato a Cravanzana 

(CN) il 6-12-1945, ordinato sacerdote il 29-6-1972, addetto alla pastorale dei 
nomadi, ha lasciato l’arcidiocesi di Torino ed è partito per il Brasile, come 
sacerdote missionario, in data 7 maggio 1984.

— Rientrato in diocesi
OLIVERO don Giovanni — del clero diocesano di Saluzzo — nato ad Acce- 

glio (CN) il 29-10-1906, ordinato sacerdote il 29-6-1933, ospite della Casa del 
Clero ”G. M. Boccardo” in Pancalieri, ha lasciato l’arcidiocesi di Torino per 
rientrare nella sua diocesi.

Conferma di superiore provinciale della provincia ligure piemontese 
dei Chierici Regolari di Somascha (comunicazione)

VACCA p. Mario, C.R.S., nato a Castiglione Falletto (CN) il 17-8-1926, ordi­
nato sacerdote il 13-7-1952, è stato rieletto, in data 2 maggio 1984, preposito 
provinciale della provincia ligure piemontese dei Chierici Regolari di Somascha.

Indirizzo: "Villa Speranza”, 10099 San Mauro Torinese - via Consolata 
n. 24, tei. 822 11 58.

Opera "Pier Giorgio Frassati” - Torino
Nomina del presidente del Consiglio direttivo

Il Cardinale Arcivescovo — a norma di Statuto — in data 24 maggio 1984 
ha nominato presidente del Consiglio direttivo dell’Opera "Pier Giorgio Frassati”, 
con sede in Torino - via Arcivescovado n. 12, il dr. VALETTO Cornelio, resi­
dente in Torino - corso Matteotti n. 42/b, in sostituzione del comm. Bajetto 
Giovanni, deceduto.

Riconoscimento agli effetti civili
della erezione della parrocchia di S. Francesco d’Assisi - Grugliasco

Con D.P.R. del 20 gennaio 1984, n. 122, pubblicato sulla Gazzetta Ufficiale 
del 14 maggio 1984, è stato riconosciuto agli effetti civili il decreto dell’Ordi- 
nario diocesano di Torino in data 21 luglio 1969, relativo alla erezione della 
parrocchia di S. Francesco d’Assisi, in Grugliasco.

Cambio di denominazione indirizzo Nuova Astanteria Martini

L’Ufficio Statistica della Città di Torino ha notificato che lo spiazzo dove 
sorge il complesso ospedaliero di S. Giovanni Battista e della Città di Torino - 
Sede Nuova Astanteria Martini, individuato con il nome di Largo Gottardo 
n. 143 (10154 Torino), ha assunto la nuova denominazione e rispettiva nume­
razione civica di: piazza del Donatore di Sangue n. 3.



429

DOCUMENTAZIONE

Il nuovo Codice di Diritto Canonico (5)

La distribuzione e la mobilità 
del clero nella Chiesa particolare

I canoni del nuovo Codice di Diritto Canonico che trattano dei ministri sacri 
o chierici sono stati compilati tenendo presenti l’insegnamento del Concilio Ecu­
menico Vaticano II sulla vita e sul ministero dei sacerdoti e le situazioni storiche 
del nostro tempo soggette a mutazioni veloci ed esigenti quindi continua atten­
zione al rinnovamento delle strutture pastorali e grande disponibilità all’aggiorna- 
mento delle modalità dell’attività apostolica da parte dei sacerdoti.

Il ricordato insegnamento conciliare e l’attenzione del legislatore alle situazioni 
storiche contemporanee sono all’origine della redazione di quei canoni che trat­
tano della giusta distribuzione e dell’avvicendamento del clero negli uffici ed inca­
richi ecclesiastici, argomenti praticamente nuovi nei confronti della legislazione 
contenuta nel Codice piano-benedettino.

La nuova normativa canonica sulla equa distribuzione e sull’avvicendamento 
del clero negli uffici ecclesiastici non è contenuta in specifici capitoli ma è sparsa 
in diverse parti del Codice. Si veda, ad esempio, il capitolo che tratta dell’incardi- 
nazione dove, dopo aver ribadito che non sono ammessi chierici acefali (can. 265), 
al can. 271 si chiede alle Chiese particolari di tenere presenti le urgenze pastorali 
delle regioni afflitte da grave scarsità di clero. Si tenga pure presente il titolo IV 
della medesima parte I del libro II dove il legislatore tratta delle Prelature perso­
nali, che la Santa Sede può erigere anche al fine di promuovere un’adeguata distri­
buzione del clero (canoni 294-297). Si ricordi infine tutta la parte II del libro II 
dove, trattando della costituzione gerarchica della Chiesa, il legislatore accenna 
sovente all’argomento dell’avvicendamento del clero nel ricoprire uffici e incarichi.

Tutta la normativa sull’equa distribuzione e sulla mobilità del clero si può far 
risalire a quei passi del decreto conciliare «Presbyterorum Ordinis» che descrivono 
il ministero presbiterale come un servizio e che rammentano ai sacerdoti la neces­
sità di essere attenti ai problemi della Chiesa universale1; detta legislazione richia­
ma anche le norme emanate qualche anno fa dalla S. Congregazione per il Clero 
e riguardanti la collaborazione delle Chiese particolari tra loro e la migliore distri­
buzione del clero nel mondo2.

1 Cfr. ad es.: « I presbiteri sono promossi al servizio di Cristo Maestro, Sacerdote e Re, 
partecipando al suo ministero, per il quale la Chiesa qui in terra è incessantemente edificata in 
Popolo di Dio, Corpo di Cristo, Tempio dello Spirito Santo ». Inoltre: « Ricordino i presbi­
teri che ad essi incombe la sollecitudine di tutte le Chiese » (Presbyterorum Ordinis, n. 1 e n. 10).

2 S. Congregazione per il Clero: « Norme direttive per la collaborazione delle Chiese parti­
colari tra di loro e specialmente per una migliore distribuzione del clero nel mondo » in RDTo 
1980, n. 7-8, pagg. 484-502.



430

Ecco un elenco di canoni che affrontano, più o meno direttamente, il problema 
della giusta distribuzione e dell’avvicendamento negli uffici ecclesiastici del clero 
diocesano nell’ambito della sua Chiesa particolare:
— il can. 526 § 1 stabilisce che il Vescovo, qualora nella diocesi ci sia scarsità 

di clero, può affidare al medesimo parroco la cura di più parrocchie vicine. 
Questa norma, dando la possibilità all’Ordinario diocesano di non più impe­
gnare un prete per la cura pastorale di ogni parrocchia, contribuisce a realiz­
zare una più equa distribuzione di clero, soprattutto in quelle diocesi dove 
c'è sproporzione di abitanti tra parrocchia e parrocchia. 

— Il can. 568, tenendo presenti fenomeni caratteristici dei nostri tempi, stabilisce 
che, per quanto possibile, vengano costituiti dei cappellani per coloro che non 
possono usufruire, per la loro situazione di vita, della cura ordinaria dei par­
roci: emigranti, esuli, profughi, nomadi... Anche tale norma, invitando a non 
impegnare i sacerdoti solo nella pastorale parrocchiale, aiuta a realizzare una 
più equa distribuzione del clero.

— Il can. 680 stabilisce la necessità di favorire una ordinata collaborazione tra 
i diversi Istituti di vita consacrata e tra questi e il clero secolare, nonché il 
coordinamento di tutte le loro opere ed attività apostoliche sotto la guida del 
Vescovo diocesano, pur nella salvaguardia dell’indole e delle finalità delle sin­
gole istituzioni: implicito invito alla equa distribuzione del clero nell’ambito 
della Chiesa particolare.

— Il can. 274 § 2 afferma che i chierici, se non sono scusati da un impedimento 
legittimo, sono tenuti ad accettare ed adempiere fedelmente l’incarico loro affi­
dato dal proprio Ordinario diocesano. Tale disposizione sottolinea che il pre­
sbitero deve possedere una grande disponibilità al servizio e quindi anche alla 
mobilità nel ricoprire uffici pastorali.

— Il can. 277 § 1 stabilisce l’obbligo per i chierici di osservare la continenza 
perfetta e perpetua per il Regno di Dio, per essere in grado, tra l’altro, di 
dedicarsi più liberamente al servizio di Dio e degli uomini: anche questa norma 
costituisce un richiamo ad un atteggiamento di servizio e quindi di disponibi­
lità alla mobilità.

— L’avvicendamento nel ricoprire uffici ed incarichi è sottolineata in alcuni ca­
noni che danno norme sull’ufficio del vicario episcopale, sul Consiglio presbi­
terale, sul Collegio dei consultori e sulla durata dell’ufficio di parroco e di 
quello del vicario foraneo: nel can. 477 si stabilisce infatti che il vicario 
episcopale, che non sia Vescovo ausiliare, venga nominato per un periodo 
determinato. Nel can. 501 § 1 si stabilisce che i membri del Consiglio presbi­
terale devono essere designati per il tempo determinato negli Statuti, in modo 
tale però che entro un quinquennio si rinnovi tutto il Consiglio o una parte 
di esso. Nel can. 502 si stabilisce che i presbiteri che sono stati chiamati a 
far parte del Collegio dei consultori durino in carica per un quinquennio. 
Quando il Codice tratta della durata dell’ufficio del parroco, dopo aver affer­
mato l’opportunità che egli goda di stabilità, dispone che il Vescovo diocesano 
può nominare un sacerdote parroco ”ad tempus” (can. 522). La delibera n. 5 
del Decreto ”Per divina Provvidenza” della Conferenza Episcopale Italiana, 
in data 23 dicembre 1983, ammette questa possibilità. Il can. 538 § 3 invita



431

il parroco che ha compiuto il settantacinquesimo anno di età a presentare al 
Vescovo diocesano la rinuncia alla parrocchia. Il can. 554 § 2 dispone che il 
vicario foraneo sia nominato a tempo determinato, definito dal diritto par­
ticolare.

— Il can. 1748 sancisce la possibilità del Vescovo diocesano di trasferire ad altra 
parrocchia o ad altro ufficio un parroco che pure regge utilmente la sua par­
rocchia, e questo per la necessità o l’utilità della Chiesa particolare. Se il par­
roco non intende assecondare i pressanti inviti del Vescovo e questi giudica 
di non poter recedere dal suo intendimento, è prevista una particolare proce­
dura per il trasferimento (canoni 1750-1752).

— Una facilitazione alla mobilità del clero è data dall’invito del nuovo Codice 
alla graduale soppressione dei benefici, i quali legavano saldamente il presbitero 
all’ufficio ad esso annesso (can. 1272).

Come conclusione di queste brevi note, formulo un augurio: che ognuno di 
noi, appartenente al clero diocesano, sia capace di leggere, al di là di un arido 
elenco di canoni, l’invito della Chiesa a considerare il proprio servizio pastorale 
senza preoccupazioni del dove e del come, ma piuttosto con la preoccupazione della 
fedeltà al Regno, al popolo di Dio, soprattutto alla volontà salvifica del Signore.

Pier Giorgio Micchiardi



432

Indicazioni per il secondo Convegno della Chiesa italiana

Riconciliazione cristiana 
e comunità degli uomini

Premessa

1. - La decisione di convocare le Chiese che sono in Italia per un nuovo Convegno 
ecclesiale sul tema: « Riconciliazione cristiana e comunità degli uomini », è stata 
maturata nella XXI Assemblea Generale dei Vescovi (11-15 aprile 1983).

Con successivi approfondimenti, la C.E.I. ha sviluppato una più matura rifles­
sione sugli obiettivi e l’impostazione del Convegno, che ora passa ad una fase di 
preparazione in cui sono direttamente interessate le Chiese locali.

Ad esse è affidato il compito di approfondire con stile di comunione il tema del 
Convegno e di prepararlo in modo che esso sia esperienza di comunione, di crescita 
e di impegno della Chiesa di Dio che è in Italia.

2. - Il Convegno si pone come bilancio di medio termine sul cammino compiuto 
dal piano pastorale « Comunione e comunità » e come esigenza di far uscire tale 
piano dal parlato all’operativo, dall’ecclesiastico al missionario, dall’idea a un più 
concreto servizio di Chiesa.

Questa ottica missionaria è in stretta connessione col programma avviato negli 
anni ’70 su: «Evangelizzazione e sacramenti », e con l’impegno permanente di vivere 
la tensione del Concilio Ecumenico Vaticano II, a cui richiama costantemente l’inse­
gnamento magisteriale e l’azione apostolica di Giovanni Paolo II.

3. - 11 Convegno è appuntamento e crescita di una Chiesa che vive e offre comu­
nione. Riveste pertanto una importanza fondamentale, perché radunandosi in Conve­
gno, la Chiesa italiana intende dare senso concreto a parole quali: « riconciliazione - 
comunicazione - comunione - evangelizzazione missionaria ».

Essa s’interroga sulla riconciliazione che lo Spirito di Cristo Redentore incessan­
temente le dona, perché viva sempre più pienamente di comunione e sia serva di 
riconciliazione nel Paese.

Il nostro è un tempo di frammentazione e di incomunicabilità. Anche il nostro 
Paese è, si può dire, malato allo stato endemico di mancanza di comunione. La 
Chiesa non ne è esente; non è alla finestra, è dentro. Essa è mistero e storia di comu­
nione, e può essere presenza vera solo per la sovrabbondanza della sua propria 
comunione.

Mistero e gesto

4. - La riconciliazione cristiana è essenzialmente mistero e gesto appresi da Gesù 
che ci ha riconciliati nel suo Sangue.

Il Convegno pertanto prende le mosse dalla coscienza che individui e comunità 
devono lasciarsi riconciliare con Dio (cfr. 2 Cor 5, 20), artefice di ogni riconciliazione.

Esso interpreta il bisogno di una riconciliazione ecclesiale secondo l’esigenza di 
quella comunione di fede, di Sacramenti e di disciplina ecclesiale, che deve sostenere 
un cammino fraterno e unitario in dipendenza dalla Parola di Dio, misurato e alimen­
tato dall’Eucaristia, attorno ai Pastori, nella comunione fra le Chiese.



433

Si muove nel segno della speranza e porta la Chiesa a incrociare profondamente 
i problemi che agitano la società contemporanea, nella convinzione che non in uno 
spirito di giudizio e di condanna, ma nella volontà di crescere insieme essa può gio­
vare, con il servizio del Vangelo, all’umanità del nostro tempo.

5. - Il Convegno è « ecclesiale ». Cioè nasce ed è espressione della Chiesa che 
è in Italia, ha ragioni, finalità e metodi che si richiamano alla natura della Chiesa.

La sua angolatura non è per questo riduttiva, ma è rivelatrice di un modo di 
porsi nel mondo, di interrogarsi sulla storia e di rispondere ai problemi dell’umanità.

Se da un lato esso richiama il Convegno del 1976 su « Evangelizzazione e promo­
zione umana », dall’altro risponde a esigenze nuove, avvertibili nel mutato quadro 
culturale e sociale e nel bisogno di portare le previste articolazioni del tema « Comu­
nione e comunità » nella direzione della ministerialità e della missionarietà della 
Chiesa.

Il convogliare ogni servizio di ministero verso la missione sembra il modo più 
idoneo per prendere coscienza dell’essere Chiesa oggi e del servire oggi. La mis­
sione ecclesiale, infatti, in quanto risposta e continuità delle missioni divine, racchiude 
in sé la ragione della comunione, ed è fonte di comunione. Ovviamente la missione 
va intesa nel suo significato pieno, come annuncio - testimonianza - attualizzazione 
del progetto di salvezza di Dio per gli uomini.

6. - 11 progetto « Comunione e comunità » con le sue articolazioni — in parti­
colare l’attenzione alla famiglia e la centralità dell’Eucaristia — si trova ora ad uno 
snodo fondamentale che consente verifiche, può coordinare iniziative, può dare spes­
sore all’invito ad « essere nuovamente testimoni del Vangelo in una vera identità 
cristiana...; una identità da incarnare, senza rivendicarla solo per sé, nel pluralismo 
delle situazioni, giorno per giorno quando proprio la fede anima le competenze umane 
dell’analisi, del confronto, della mediazione e della progettazione » (La Chiesa ita­
liana e le prospettive del Paese, 24-25).

Non si tratta, certo, di serrare le fila per far fronte al mondo, ma di vivere il testa­
mento di Gesù oggi, perché il mondo creda (ivi, n. 16): vivere da cristiani per 
servire da cristiani.

7. - Il tema del Convegno è: « Riconciliazione cristiana e comunità degli uomini ».
11 primo termine: « Riconciliazione cristiana », evoca la riconciliazione come in­

cessante gratuita azione dell’amore infinito di Dio, pienamente realizzato e donato 
nel Figlio, per opera dello Spirito Santo. In Cristo si è compiuta la riconciliazione 
voluta dal Padre a beneficio dell’umanità soggetta al peccato.

La Chiesa è luogo e sacramento di questa riconciliazione che apre all’amore e 
si fa decisiva pedagogia riconciliante per il mondo.

La riconciliazione conduce alla comunione; è pertanto preliminare all’esperienza 
di comunione e continuamente la ricompone e la alimenta, consentendo di vivere in 
profondità il mistero della Chiesa convocata nell’unità del Padre, del Figlio e dello 
Spirito Santo, fino alla pienezza di comunione nel Regno.

Parlare di riconciliazione cristiana significa dunque rifarsi alla sorgente della 
Verità e alla sua perenne ricerca; tendere all’Unità che da Dio si comunica all’uomo 
nella pluralità delle espressioni; contemplare l’Amore e per amore servire Dio e 
l’uomo; vivere il pegno sicuro della definitiva riconciliazione di tutta l’umanità in Dio.

Espressione di comunione
8. - « Comunità degli uomini » è un’espressione che mette l’accento sugli « uo­

mini » e sul loro impegno di vìvere insieme.



434

E' stato scelto questo termine e non, ad esempio, « comunità civile » o « comunità 
politica ». E’ questo l’invito ad andare alla radice dei problemi umani, che sono 
negli uomini prima che nelle strutture, per misurare da quelle profondità le con­
traddizioni, da quelle profondità accogliere le vere aspirazioni, e là gettare semi di 
comunione.

9. - Di particolare importanza è, poi, il collegamento fra i due termini del tema 
del Convegno, rappresentato dalla congiunzione « e ».

Ciò consente di superare intimismo e anonimato, come di evitare separazioni o 
contrapposizioni antistoriche. Sulla falsariga del Concilio Vaticano II e del Magistero 
pontificio ed episcopale di questi anni, è così riproposta la incessante e seria riflessione 
sul rapporto tra Vangelo e cultura, tra fede e storia, tra Chiesa e mondo.

In questo rapporto, è fondamentale considerare la Chiesa come « sacramento 
in Cristo », cioè segno e strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto 
il genere umano.

Per questo, la riflessione condotta nelle Chiese particolari avrà come sfondo di 
lettura e approfondimento i documenti conciliari, in particolare la « Lumen gentium », 
la « Dei Verbum », la « Gaudium et spes » e 1’« Ad Gentes ».

10. - Il soggetto del Convegno è il popolo di Dio, cioè il popolo salvato dal 
Sangue di Cristo, pellegrino sulle strade di questo mondo, convocato e radunato nella 
Chiesa che, storicamente, si configura nella realtà di Chiesa particolare.

Il Convegno è espressione della comunione delle Chiese particolari che sono 
in Italia e, in quanto tale, è Convegno della Chiesa italiana.

Soggetto primario del Convegno è, pertanto, la Chiesa particolare che si ricono­
sce sommamente nell’Eucaristia a cui partecipa il popolo santo di Dio sotto la presi­
denza del Vescovo circondato dal suo presbiterio e dai ministri (cfr. Sacrosanctum 
Concilium, 41). Nella Chiesa particolare si vive la realtà cattolica della Chiesa e 
quindi il suo slancio ecumenico e missionario.

11. - Il Convegno va dunque caratterizzato per il coinvolgimento consapevole 
della comunità cristiana in un progetto di Chiesa chiamata ad essere presenza visibile 
ed attiva nel mondo, per rendere operativamente testimonianza alla comunione, in 
vista di una comunità degli uomini più fraterna e solidale.

E’ un itinerario di riconciliazione per il quale sono convocate innanzitutto le 
Chiese particolari. Esse sono chiamate a superare in Cristo le divisioni e a convertirsi 
a lui nell’ideale della perfezione spirituale. E sono invitate a dare una risposta che, 
a partire dall’Eucaristia e da tutta l’azione sacramentale di riconciliazione consegnata 
alla Chiesa, diventi servizio e pace per il mondo.

12. - In quanto membra della Chiesa, sono soggetto del Convegno le persone che, 
risanate per la fede e per il Battesimo, dal Sangue di Cristo, vivono la disciplina della 
comunione ecclesiale, partecipando al comune impegno missionario.

Nella varietà dei ministeri attivamente esercitati e nel riconoscimento dei loro 
specifici ruoli, assieme ai Pastori sono pertanto soggetti del Convegno i sacerdoti, i 
diaconi, i religiosi, i missionari, i laici, che nella multiforme realtà della loro voca­
zione battesimale, esprimono la Chiesa nella quale, in vario modo, agisce lo Spirito.

13. - Un chiaro appello è fatto ai laici che, data la natura del Convegno e il 
rapporto con la storia e con la cultura che esso ripropone, hanno un particolare com­
pito di tradurre nella vita del popolo di Dio e nel dialogo con le comunità degli 
uomini la ricchezza del proprio Battesimo vissuto nella comunione ecclesiale.



435

Ad essi il compito più diretto di concretare la risposta che la Chiesa vuole oggi 
dare al mondo, assumendosi cristianamente le responsabilità che loro incombono e 
donando il meglio delle proprie energie per la costruzione del Regno.

14. - Nell'armonia della comunione, non può mancare alle Chiese particolari la 
animazione delle associazioni, dei movimenti e dei gruppi ecclesiali.

Con il Convegno è aperto anche per loro un avvenimento di comunione e di ser­
vizio, che offre un’occasione determinante per la verifica e la conferma della loro 
autenticità e del loro rapporto con la Chiesa.

Se lavoreranno con umile e generoso servizio nelle Chiese particolari, nelle comu­
nità parrocchiali, negli ambiti locali della testimonianza e della presenza cristiana, 
cercando di far convergere le loro energie verso tutto il popolo di Dio, si farà un 
vero e utile confronto ecclesiale, si assicurerà un reale cammino di Chiesa nel Paese.

La loro presenza al Convegno contribuirà pure a far percepire le dimensioni nazio­
nali e universali della Chiesa e dei suoi impegni di riconciliazione nel complessivo 
tessuto sociale del nostro tempo.

15. - Abbiamo fatto appello, in questo modo, ai « soggetti » del Convegno. E non 
sarà fuori luogo che questa sobria descrizione sia opportunamente ripresa e ulte­
riormente precisata nelle diocesi, dove ad esempio si metteranno in atto le compe­
tenze degli organismi di partecipazione; dove si dovranno interpellare con partico­
lare fiducia gli uomini della cultura, della comunicazione sociale, del lavoro, del 
tempo libero, anche delle strutture di gestione della vita pubblica.

Occorrerà, inoltre, una nuova capacità di ascolto dei « lontani », dei non prati­
canti, dei non credenti, in un dialogo che coinvolga quanti con onesta coscienza guar­
dano con speranza alla Chiesa.

In ogni modo, alla fine le Chiese particolari potranno essere in grado di designare, 
d’intesa con il Vescovo, i loro delegati alle fasi nazionali del Convegno, secondo 
criteri che tempestivamente saranno indicati dai competenti organi della Conferenza 
Episcopale.

Poli di riferimento

16. - Gli ambiti concreti del Convegno sono essenzialmente due: uno più stretta- 
mente ecclesiale ed uno culturale e sociale.

Per « ambiti » intendiamo i poli di riferimento a cui guarda il Convegno sia per 
una lettura della situazione sia per una risposta che è contenuta essenzialmente nel 
piano pastorale « Comunione e comunità », ma che deve passare concretamente, con 
gesti riconcilianti e progettazioni pastorali, nei due ambiti.

Si potranno dunque prendere in esame, da un lato, le situazioni interne della 
comunità cristiana:

— la sua comunione di fede, le sue convinzioni morali, l’unità nella pluralità, la 
sua evangelizzazione, il suo rapporto con l’Eucaristia e con gli altri segni sacramentali 
di riconciliazione, la sua carità, la lotta al peccato e alla divisione, la costante con­
versione a Cristo;

— la cooperazione tra le comunità, cristiane e tra le Chiese, la comunione d’intenti 
pastorali, la situazione di comunicazione tra fratelli nella fede, il senso della globalità 
del popolo di Dio e delle sue difficoltà;

— l'ottica con cui si guarda al territorio e la competenza con cui vi si opera, il 
senso del dialogo e non della contrapposizione, lo spirito di servizio e di promozione, 
la disciplina della comunione ecclesiale, gli impegni missionari, lo sguardo aperto al 
mondo a cui dare ragione della speranza.



436

17. - Dall’altro lato, occorrerà prendere in esame le situazioni umane primarie 
che vanno riconciliate a verità e speranza:

— la dignità della persona umana così offesa nel nostro tempo, così dissociata 
nelle culture dominanti e così manipolata;

— l’accoglienza e il rispetto per la vita, il rapporto uomo-donna, la condizione 
femminile, la famiglia;

— i giovani, la scuola, il lavoro, l’assistenza, la salute, la corresponsabilità nel 
territorio;

— la cultura e le sue espressioni, la comunicazione sociale, la giustizia sociale, 
l’esercizio della giustizia nelle istituzioni, le carceri, la politica, la cooperazione inter­
nazionale, lo spirito europeo, la pace.

Si tratta di semplici elencazioni, in attesa di una definitiva messa a fuoco degli 
ambiti ai quali il Convegno dovrà dare attenzione prioritaria. Ciò sarà meglio pos­
sibile a partire dai contributi che si raccoglieranno dalle esperienze e dalle pro­
poste locali.

18. - Preme ora segnalare due attenzioni importanti per dare l’ottica del Con­
vegno:

— la prima riguarda la logica evangelica di una partenza « dagli e con gli ultimi », 
secondo l’indicazione del documento « La Chiesa italiana e le prospettive del Paese » 
(23-10-1981), da sviluppare con decisione e competenza, per demolire idoli, affrontare 
i veri problemi, costruire un genere diverso di vita;

— la seconda riguarda la necessità di un serio impegno culturale, che assicuri 
analisi e interpretazioni responsabili e, superando il rischio della superficialità, apra 
fondate prospettive all’impegno ecclesiale.

19. - L'ottica che va mantenuta è così quella di comunione eucaristica e missio­
naria, descritta in «Eucaristia, comunione e comunità» (cfr. nn. 103-114).

All’Eucaristia spetterà il posto centrale; e con essa, tutta l’azione sacramentale, 
con particolare attenzione alla Riconciliazione e all’Unzione dei malati — sacramenti 
della pace ricevuta da Cristo — sarà fondamentale per una pedagogia ecclesiale.

Non va mai dimenticato che l’Eucaristia « contiene ed esprime in se stessa la 
missione totale di Cristo e della Chiesa » (Eucaristia, comunione e comunità, 103). 
In questo quadro vanno tenuti come punto di riferimento i tempi liturgici e, in parti­
colare, gli appuntamenti di riconciliazione della Quaresima e della Pasqua 1985.

20. - Analisi e riflessioni dovranno uscire dal generico e, mentre prenderanno 
in esame il più vasto quadro della Nazione e del mondo, si impegneranno in un’ottica 
di attenzione ai livelli locali, con amore alla verità e con la stessa carità di Cristo, 
per entrare là dove si consumano i grandi drammi del mondo di oggi (cfr. Eucaristia, 
comunione e comunità, nn. 104-105).

Il rapporto col territorio sarà, in tal senso, campo privilegiato di attenzione, di 
dialogo, di fattiva collaborazione.

Le comunità parrocchiali, a loro volta, si sentiranno particolarmente interpellate 
dal Convegno e lo vivranno intensamente, sorrette dalle strutture del servizio dioce­
sano, stimolate come sono dalla concretezza dei problemi in cui sono immerse.

I contenuti

21. - L’esigenza comune è inoltre quella di giungere a gesti e azioni concrete, non 
formali o teatrali, ma significative e unitarie, rispettose dell’uomo, ricche di miseri­
cordia, di perdono e di apertura missionaria.



437

22. - La Chiesa italiana è stata felicemente coinvolta dalla proposta conciliare 
e ne ha accolto tutta l’ispirazione e la novità di cui è portatrice, con profonda 
consapevolezza.

Per dar vita e coordinamento all’attuazione di quella proposta, si è impegnata 
nella realizzazione dei piani pastorali « Evangelizzazione e sacramenti » e « Comu­
nione e comunità ». Il servizio di guida e di illuminazione dei Pastori, in unione al 
Magistero pontificio, si è ispirato, pur fra le difficoltà che la nostra storia ha cono­
sciuto, a dare attuazione e sviluppo a questi piani che tendono a far accogliere e a 
realizzare un modo rinnovato di vivere il mistero della Chiesa.

11 Convegno non può non ispirarsi a questi avvenimenti dai quali deriva, anche 
e soprattutto, la carica missionaria che attraversa la Chiesa e la spinge nella sua 
azione pastorale.

23. - Il Convegno non può ovviamente dimenticare l’Anno Santo della Reden­
zione appena concluso, l’ultimo Sinodo episcopale sulla Riconciliazione e il Congresso 
Eucaristico Nazionale di Milano, che vanno considerati come sfondo naturale di 
questo appuntamento.

Inoltre le rinnovate situazioni ecclesiali e sociali dal primo al secondo Convegno 
ecclesiale sono occasione di riflessione sul piano culturale.

Al Convegno ecclesiale del 1976 su « Evangelizzazione e promozione umana » si 
giunse con un cammino avviato fin dal 1972 dalla Chiesa italiana attraverso la pro­
posta pastorale: Parola-Sacramento-Testimonianza.

Ora il piano « Comunione e comunità », avviato oramai da tre anni, chiama in 
causa la Chiesa come discepola e come soggetto della Parola, della Memoria, della 
Testimonianza. Così si costruisce quotidianamente la Chiesa: il suo centro è l’Euca­
ristia, il suo volto la ministerialità, il suo compito la missione.

Questo compito ha un suo stile e sue modalità (cfr. La Chiesa italiana e le pro­
spettive del Paese): ridare il primato alla vita spirituale (cfr. n. 13); assicurare un 
agire autenticamente cristiano (cfr. nn. 17, 19, 24); crescere nella fede e nella carità 
attraverso l’impegno (cfr. n. 12).

24. - Il Convegno richiede un buon impegno culturale. Vanno perciò tenute 
presenti le situazioni che in questi ultimi decenni più fortemente sono emerse.

E’ in atto una « trasmigrazione culturale » che, facendo seguito ai vari stadi di 
crescita e di evoluzione susseguitisi in questi anni, tutti li assorbe in nuove traspo­
sizioni che coinvolgono l’uomo nella sua interezza e alimentano altresì il suo dramma.

La situazione attuale è contraddistinta dalla frammentazione generatrice di inco­
municabilità che tocca i singoli, i sistemi e sotto-sistemi sociali nei quali ciascuno 
si trova.

Risorgono così nuove forme di vecchi antagonismi, deludendo quella volontà di 
partecipazione e di dialogo che è la vocazione di un mondo più aperto, più capace 
di confronto, più disposto ad una crescita corale. Non si deve dimenticare, infatti, 
che « il Paese non crescerà se non insieme » (cfr. La Chiesa italiana e le prospettive 
del Paese, n. 8).

25. - La perdita di senso e l’alternarsi dei meccanismi, dei valori, dei contenuti 
che impregnano di significato le cose, rende ancor più difficile il rapporto fra gli 
uomini.

E’ il risultato di una persistente crisi della ragione che trova il suo punto di forza 
nella cultura radicale, la quale proprio nel considerare inutile e fuorviarne ogni 
ricerca di senso ha finito per identificarlo con l’immediato. Cultura dei bisogni, della 
indifferenza, nichilismo sono altrettanti passaggi della parabola consumistica, che



438

consacra nella pluralità di segmentazione e nella visione privatistica la vita dei 
nostri contemporanei.

Tutto questo s’innesta in una crisi che « non si risolverà a brevi scadenze, né 
possiamo attendere soluzioni miracolistiche. Conosceremo ancora per molto tempo 
le contraddizioni di carattere socio-economico, le minacce della violenza e del terro­
rismo, la precarietà delle strutture pubbliche, la fatica di costruire l’Europa, i rischi 
per la pace internazionale, il dramma della fame nel mondo. Dovremo pertanto 
imparare a vivere nella crisi con lucidità e con coraggio, non per adagiarci rassegnati 
nella situazione, ma per disporci tutti a pagare di persona » (La Chiesa italiana e 
le prospettive del Paese, n. 11).

26. - Solitudine e smarrimento, nonostante le apparenze, sono così i tratti tipici 
di questa frazione di anni. C’è il rischio di una cultura della crisi in cui ci si adagi 
fatalisticamente. Bisogna reagire in termini di speranza nuova, rimettendo in circolo 
quei valori che l'uomo può trovare dentro se stesso e che la cultura del nostro popolo 
non ha mai esorcizzato.

La natura, la casa, la festa, il lavoro; l’amore, il dialogo, l’impegno civile, l’atten­
zione agli emarginati e ai poveri; la politica e la sanità, la scuola e il quartiere, sono 
tutti mondi vitali in cui l’uomo deve riprendere a esprimersi con entusiasmo.

La Chiesa, in questo contesto, scopre sempre più la sua natura di fermento, di 
seme, di popolo: si rende partecipe della vita di tutti e si fa serva di tutti. Attenta 
alla voce dello Spirito che parla alle Chiese, essa è pure attenta alla storia dell’uomo.

Assieme ai segni della disgregazione la Chiesa avverte anche quelli della fiducia 
e della speranza e si pone nella storia del nostro tempo come sacramento in Cristo 
della riconciliazione. Ci si accorge dell’emergere di un nuovo sentire della gente. Il 
possente richiamo alla pace fra i popoli, il bisogno di una resistenza morale e di 
risposte di amore per andare a monte dei processi di deterioramento e risolverli, una 
nuova cultura di comunione, una volontà di non farsi schiavizzare dalle parole ma 
di faticare nel pensare e nel progettare il nuovo, il desiderio di giustizia ed altri sin­
tomi sembrano, seppur timidamente, aprire l’orizzonte a speranza.

27. - La Chiesa stessa, che vive continuamente nel suo seno l’esperienza della 
riconciliazione in Cristo, non è esente da difficoltà sul piano della comunione, soprat­
tutto pastorale, della comunicazione fra battezzati, in una parola di quella crescita 
comunitaria in cui si equilibrano termini come unità e pluralità. L'esperienza della 
frammentazione, delle visioni parziali, a volte dei progetti paralleli seppur con le 
migliori intenzioni, rende faticoso il cammino della comunione.

Eppure lo Spirito ha riversato sul Popolo di Dio una vera effusione di doni per 
la costruzione del Corpo di Cristo che è la Chiesa. E d’altra parte nessun messaggio 
di salvezza che essa proclami sarà credibile senza la fusione dell’unità nella carità.

Per questo vanno ricuperati i centri attorno ai quali va fatta l’unità; vanno risco­
perti il perdono e l’umiltà come atteggiamenti di fondo di chi persegue la comunione; 
bisogna avere il senso della popolarità e del pellegrinaggio della Chiesa.

28. - Ma il bisogno di riconciliazione ha sede nel cuore dell’uomo. Per questo 
dobbiamo interrogarci sulla persona, sulla sua dignità, stilla dimensione antropolo­
gica dell’uomo redento. La persona è, infatti, il punto nodale di passaggio di ogni 
riconciliazione e il peccato, che sostanzialmente è dissociazione interiore, la divide 
in se stessa, con Dio e con i fratelli.

Le relazioni interpersonali sono a monte della costruzione di qualsiasi comunità, 
la quale non potrà essere comunità di persone se esse non sono aperte ai valori 
comuni, accolte e riconosciute per quello che sono.



439

La partecipazione popolare al Convegno richiama, con la persona, i temi della 
vita, della famiglia, della comunicazione, della giustizia e della pace. Tutte dimen­
sioni di grande valore antropologico. E insieme potrà impegnare la comunità cri­
stiana a riaprire spazi perché la Chiesa sia sempre la « casa di tutti ». Ciò potrà 
comportare rischi soprattutto quando lo spazio da ritrovare è anche lo spazio che 
riapre ferite o che mette a nudo quei problemi intorno ai quali i cristiani spesso 
si trovano divisi.

29. - Quali sono questi problemi e questi spazi? E’ preferibile che le stesse 
Chiese particolari le rilevino dalla locale situazione esistente, per farli convergere 
realisticamente nel confronto e nella cooperazione fra le Chiese italiane. Pensiamo, 
ad esempio, ai gravi problemi della emarginazione, della violenza, della giustizia 
sociale, dell’impegno politico e della ricerca della pace; alle esigenze di una nuova 
eticità, di senso dello Stato, di volontariato e di annuncio evangelico.

Su questo fronte si esprime tutta la tensione missionaria che va posta a servizio 
del Paese e a promozione degli ultimi. Per questo la Chiesa non si sente estranea 
nella nostra Patria, ma ha la coscienza di assolvere ad un compito storico, culturale, 
evangelico, profetico.

La tensione missionaria volge anzitutto il suo sguardo all’annuncio « ad Gentes ». 
Cioè sente il bisogno di aprirsi ancor più verso i popoli che ancora non conoscono 
Cristo, a quelli che nel divario Nord-Sud patiscono ingiustizia e sottosviluppo, ed è 
convinta che aprendo le frontiere del suo amore ai poveri, ai lontani, alle giovani 
Nazioni emergenti, alle culture di cui sono portatori, romperà quella spirale di egoi­
smo che è a monte di consolidate situazioni irriconciliate.

30. - Queste ampie indicazioni sui contenuti del Convegno sono offerte alla 
riflessione, perché si possa alla fine convergere sulla priorità che alcuni temi hanno 
a motivo della loro decisiva incidenza nella vita della Chiesa e nelle prospettive 
del Paese.

Non è fuori luogo, qui, avvertire insieme che il Convegno è un itinerario di 
Chiese particolari e che le loro esperienze confluiranno a livello nazionale, dove 
potranno essere messe a fuoco le riflessioni e le scelte fondamentali.

Calendario dei lavori

31. - 11 Convegno fu annunciato dalla XXI Assemblea Generale dei Vescovi 
(11-15 aprile 1983).

Da allora, si è mossa una riflessione libera, che ha il pregio della immediatezza, 
che merita attenzione e che può a questo punto essere raccolta e documentata.

Il calendario che ora può essere indicato, non è solo una proposta di date e di 
scadenze, ma soprattutto la descrizione di un itinerario di Chiesa, che è già convo­
cata a Convegno.

E’ già in atto infatti — e questi lineamenti concorreranno a meglio configurarla — 
l’immagine di una Chiesa chiamata a polarizzare la sua vita e il suo impegno sulla 
comunità degli uomini, per dare operativamente testimonianza di riconciliazione e 
di comunione e offrire prospettiva al Paese.

32. - Una dinamica interiore di tipo eucaristico-liturgico sorregge dunque il calen­
dario di questo Convegno; il quale, lo ribadiamo, non è riducibile né a dibattiti elitari, 
né alle giornate nazionali che alla fine lo esprimeranno, né alla partecipazione di pochi.

Anche se alle giornate nazionali conclusive interverranno competenti rappresen­
tanti di Chiesa, il Convegno è esperienza di tutta la Chiesa che cammina nel suo tempo.



440

33. - Alla convocazione dei Vescovi, pertanto, fa ora seguito la prima fase vera 
e propria del Convegno: quella dell’ascolto, della riflessione, della analisi delle situa­
zioni, del confronto e della più articolata progettazione di reale partecipazione della 
comunità cristiana.

Nel corso dell’estate prossima, le diocesi, le associazioni e i movimenti ecclesiali 
sono invitati a esaminare il progetto del Convegno e ad articolarne gli impegni per 
la comunità locale, valorizzando soprattutto, secondo un programma ordinato, la 
vivace attività estiva che ormai da per tutto prevede campi scuola, incontri di studio 
e di preghiera di responsabili del piano pastorale ai diversi livelli.

Questi lineamenti, e la documentazione a cui rimandano, offrono una traccia ele­
mentare e semplice per muoversi insieme.

34. - Nei mesi di settembre e ottobre, il contributo dell’estate potrà essere veri­
ficato con opportune iniziative di incontri diocesani, e anche regionali, e potrà poi 
essere raccolto in sede nazionale.

Mentre il cammino si svilupperà a livelli locali, sarà così possibile coordinare 
l’iniziativa anche a livello nazionale, dove pazientemente si elaborerà il progetto 
delle giornate nazionali del Convegno, a partire dalle indicazioni delle diocesi.

Il progetto delle giornate nazionali potrà essere proposto per il prossimo Avvento, 
così che esso possa far parte della vita liturgico-pastorale della comunità cristiana.

Con il Natale, il Convegno sarà in piena fase di preparazione.
Con la Quaresima del prossimo anno, avrà il suo momento forte.
Nel frattempo sarà stata fatta la convocazione ufficiale per le giornate nazionali 

del Convegno e ne sarà curata l’organizzazione.

35. - Le giornate nazionali del Convegno sono prevedibilmente quelle della set­
timana dopo la Pasqua 1985.

In questo modo, il Convegno espliciterà quella convocazione pasquale da cui la 
Chiesa è costituita e di cui vive per l’opera dello Spirito Santo.

E si concluderà con la consapevolezza del mandato pasquale, che la Pentecoste 
ripropone e rinnova permanentemente nella Chiesa: « Andate in tutto il mondo... ».

Pregare insieme

36. - Il calendario del Convegno può facilmente apparire troppo stretto.
Eppure ci sono motivi che suggeriscono di avere coraggio, e di rimettersi subito 

al lavoro. Del resto, non si parte dal nulla. Si parte dalla vita delle comunità cri­
stiane e dalla accresciuta loro esperienza nel lavorare insieme. Anche il 1“ Convegno 
ecclesiale: «Evangelizzazione e promozione umana» (1976), come altre esperienze 
di comune impegno pastorale, ci hanno abituati in questi anni a muoverci insieme 
con nuova competenza. Ci conosciamo meglio che un tempo, e possiamo organizzare 
comunicazione e coordinamento con maggiore fiducia.

37. - Per meglio lavorare insieme, è stato costituito un Comitato nazionale, rap­
presentativo delle regioni pastorali, dei religiosi e delle religiose e del laicato, e inte­
grato da esperti.

Anche a livello diocesano e regionale sarà assai opportuno costituire un Comitato 
del Convegno.

I collegamenti tra i Comitati faciliterà le intese e il camminare insieme, nel 
rispetto delle strutture di partecipazione ecclesiale.

38. - Ma per lavorare insieme, occorre soprattutto pregare insieme, celebrare 
insieme, porre insieme opere e gesti di riconciliazione e di solidarietà umana.



441

La prospettiva in cui si muove questo Convegno è anche quella dell’avvento del 
terzo millennio, come Giovanni Paolo II insistentemente ricorda.

Non sappiamo come sarà il 2000 per la Chiesa, per il Paese, per l’umanità.
Sappiamo che anche l’avvento della storia va vissuto, in radice cristiana, come 

l’avvento di Cristo: nella vigilanza, nell’attesa operosa che sa impiegare i talenti, nel 
giudizio che viene ogni giorno, nella incessante preghiera.

39. - Va vissuto, cioè, con gli stessi sentimenti e le stesse decisioni con le quali 
Maria ha atteso e accolto Cristo nella sua vita e lo ha offerto al mondo. Una forte 
ripresa della devozione e della spiritualità mariana fa parte essenziale dell'esperienza 
di questo Convegno, che noi raccomandiamo a Lei, Madre della Chiesa e della 
umanità.

* * *

40. - Queste « Indicazioni per un cammino di Chiesa » non sono un « documento- 
base », ma offrono i « lineamenti » del Convegno e intendono aiutare la riflessione 
e la ricerca per la preparazione al Convegno.

Disponiamo così del 1° sussidio organico.
Altri sussidi saranno curati in seguito con la collaborazione del Comitato promo­

tore nazionale.

La Segreteria generale della C.E.I.



una grande industria 
il servizio della collettività

sede con esposizione permanente: Susegana (Treviso) Zona Industriale 
(collegata con l’autostrada) 

telefoni 0438/73314-73355 telegrammi: Calol Conegliano 
Casella Postale 110 Conegliano

FILIALI: PIEMONTE PINO TORINESE - Via delle Viole, 12 - tei. 011/840458
LOMBARDIA - MILANO - Via Mecenate, 4 - tei. 02/5062574 
LAZIO - ROMA - Via Stazione S. Pietro, 8c - tei. 06/634730 
CAMPANIA - NAPOLI - Via Settembrini. 42 - tei. 081/297665



RESTAURI 
di portali e 

mobili antichi



VOCE S MUSICA

10152 TORINO - VIA BIELLA 18A - TEL. (011)47 24 55

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— amplificazioni per teatri e cinema
— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

—• sistemi di allarme professionali.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE 
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno À. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncalieri).



L'ORGANIZZAZIONE SPECIALIZZATA 
NEL RISCALDAMENTO DELLE CHIESE

PROPONE:
Nuovi economici generatori d’aria calda 
a metano e gasolio

Assenza di refrattario - bassi consumi di ener­
gia elettrica e combustibile - garanzia 5 anni

Alcuni impianti realizzati negli ultimi 15 anni:
Chiesa Parr. SS. Annunziata Torino - Chiesa Parr. S. Croce Torino - Chiesa Pari. S.
Giacomo Torino - Chiesa Parr. S.S. Crocifisso Torino - Chiesa Parr. Mirafiori Torino 
- Chiesa di Cristo Re Torino - Chiesa Parr. di Bertolla Torino - Chiesa Parr. di Corio 
Canavese - Chiesa Parr. di Buttigliera Alta - Chiesa Parr. di Scalenghe - Chiesa Parr. 
di Mottura Villafranca - Chiesa Parr. di Casellette - Chiesa Parr. di Brione Valdella- 
torre - Chiesa Parr. S. Matteo Moncalieri - Chiesa Parr. Riva di Chleri - Chiesa Parr. 
S. Francesco Piossasco - Chiesa Parr. S. Giacomo Chieri - Chiesa Parr. Andezeno - 
Chiesa Parr. Moriondo - Chiesa Parr. Moncucco - Chiesa Parr. S. Stefano Villafranca
- Chiesa Parr. Drubiaglio - Chiesa Parr. La Loggia - Chiesa Parr. Collegiata Rivoli -
Chiesa Parr. Grugliasco - Chiesa Parr. Cascine 
Vica - Chiesa Parr. S. Carlo Canavese - Chiesa 
Parr. S. Francesco al Campo - Chiesa Parr. Val- 
perga - Chiesa Parr. Coazze - Chiesa Parr. Ala di 
Stura - Chiesa Parr. Regina Margherita - Chiesa 
Parr. S. Elisabetta Leumann - Chiesa Parr. S. Ma­
ria Grugliasco - Chiesa Parr. Isolabella - Chiesa 
Parr. Malanghero - Chiesa Parr. Bruino - Chiesa 
Parr. Mombello - Chiesa Parr. Busano - Chiesa 
Parr. Montaldo - Chiesa Parr. Barbania - Chiesa 
Parr. S. Maria Avigliana - Chiesa Parr. Cinzano - 
Nuovo Oratorio Parr. Orbassano - Nuovo Orato­
rio S. Maria Maddalena Villafranca - Nuovo Ora­
torio Parr. None - Chiesa Parr. Villarfocchiardo 
- Chiesa Parr. Chiusa San Michele - Chiesa Parr. 
San Maurizio Pinerolo - Chiesa Parr. Cuore Imm. 
Maria Pinerolo - Chiesa Parr. S. Cuore Luserna 
S. Giovanni - Chiesa Parr. Buriasco - Chiesa Parr. 
S. Secondo (Pinerolo) - Chiesa Parr. Bricherasio 
- Chiesa Parr. Cantalupa - Concistoro Valdese
Luserna S. Giovanni - Concistoro Valdese Riclaretto Chiotti - Comunità d’Agape 
Prali - Chiesa Parr. S. Giusto Can. - Chiesa Parr. Vico Can. - Chiesa Parr. Pavone - 
Chiesa Parr. Quincinetto • Chiesa Parr. Lombardore - Chiesa Parr. Palazzo Can. - 
Chiesa Parr. Piverone.

Ottima valutazione del Vs. vecchio generatore - Interpellateci!!!

OmniàtÈrmÓàir V. della Rocca, 10 - Tel. 88.27.25 - 10123 TORINO



specialisti del suono nelle chiese
Sede: 12040 GOVONE (Cuneo) - Via Piana, 5 - Tel. (0173) 58677
10147 TORINO:
TAGLIANTE GIOVANNI - Via Cardinale Massaia, 76 ■ Tel. (011) 29.98.44 - 76.68.97

I migliori prodotti per l'amplificazione

GARANTIAMO: QUALITÀ / PREZZO / ASSISTENZA

LS8
Linea di 
suono antieco

AML 5
Amplificatori 

5 ingressi micro

MS 7 
Animatori 

liturgici

Inoltre FONOVALIGIE - COLONNE AMPLIFICATE
IMPIANTI MOBILI ■ APPARATI RICETRASMITTENTI

REFERENZE: OLTRE 1500 IMPIANTI SOLO IN PIEMONTE.
OROPA, V1COFORTE, S. RITA, TORINO CHIESE, S. FILIPPO, S. ALFONSO...



NOVITÀ NEL CAMPO DEGLI 
ORGANI LITURGICI DELMARCO

La serie degli organi liturgici elettronici «DELMARCO», ormai famosi e 
insuperabili nella fonica, si è arricchita del Mod. F D - 36 fornito di mas­
siccia consolle monumentale in noce pregiato con serranda a griglia con 
doppia chiusura e dotato del suggestivo registro di «Voce Umana 8’».

N. 36 registri - traspositore di tonalità - due staffe espressive
Dimensioni: 
altezza 
larghezza 
profondità

cm. 115
cm. 138
cm. 72

Peso kg. 150 sola consolle 
kg. 32 pedaliera 
kg. 28 panca

Richiedete il catalogo analitico 
degli 11 modelli base.

DELMARCO
38038 TESERO (TN)
Via Roma, 15 - Tei. (0462) 83 0 71



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L’Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE
- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati E' l'unica in 
Italia a costruire II « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI
• PROGRAMMATORI PER CAMPANE
- INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI ■ ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalia chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L'attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
deH’impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

Agente di zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458
PIEMONTE: > Via Delle Viole 12 ■ 10025 PINO TORINESE

( Assistenza tecnica e deposito ■ Tel. (011) 346269 TORINO



STABILIMENTI PIROTECNICI RIUNITI
COMM. FRANCESCO GARBARINO

tradizione pirotecnica dal 1890

San Salvatore (Genova) corrispondenza: casella postale n. 46
telef. (0185) 380133 - 380438 S. Salvatore (Genova)

fuochi artificiali - spettacoli pirotecnici notturni e diurni - attrazioni e fantasma­
gorie pirotecniche - spettacoli notturni e diurni sul mare e sui laghi di grandis­
simo effetto - battaglie navali - bombe a fumogeni - cascate - candele romane - 
bengala semplici ed elettrici al magnesio - girandole semplici ed arabescate - ce­
stini volanti - incendi di torri e di campanili - rievocazioni storiche - disegni - 
scritte - rappresentazioni - torce a vento per sciatori, per alpinismo, per fiaccolate, 
per processioni di varie durate: 60790712071507180’ ai rispettivi prezzi di 
L. 600/800/1.000/1.500/2.000 caduna, in scatole da 100 pezzi - bengala elet­
trici al magnesio a L. 4.000 caduno variocolorati, in scatole da 50 e 100 pezzi.

Riserviamo prezzi speciali ai RR. Parroci, ai RR. Padri 
ed a tutti gli organizzatori di feste religiose.

Si mandano preventivi e programmi ovunque 
senza alcun impegno.

Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Telefoni 546.330 - 510.916

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali

Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino



Elettrobell
Tutto per campane e orologi
Via Berlingeri 94 - Tel. 0144/54.542 - Abit.: 55.832 - 15011 ACQUI TERME (AL)

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio i ALPESTRE w
DISTILLERIA LIQUORI

À
SPECIALITÀ'

1

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

k

F

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI 

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di
V. Gruassa, 8

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

Tel. 977 31 32



ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120
— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 

intonazione, sonorità, durata.
— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazione nei pagamenti - Sopralluoghi e preventivi a richiesta



Nostre Edizioni:

Bollettino

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

VARIE POSSIBILITÀ’ DI EDIZIONI:

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi, 
formato 17X24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi, 
formato 17 X 24

— PAGINE 16 compresa copertina in bianco e nero che cambia tutti i mesi, 
formato 17X24

Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella quantità desiderata.
Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di impianto 
si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di mese in mese 
secondo il fabbisogno.
Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o fotografia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 pagine più la co­
pertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 2, 3 e 4 di copertina per la 
stampa di materiale proprio. Ai Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione 
Generale con il nome della Parrocchia in copertina.

N.B. - Per tutte le edizioni, a richiesta, con un minimo aumento di spesa stam­
piamo in carta patinata o illustrazione.

— tipo GIORNALE nei formati 22x32 - 25X35 - 32x44 con tutto mate­
riale proprio

— Edizioni speciali di lusso e comuni in formati diversi

I nostri bollettini sono adottati da molti Parroci in tutta Italia.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO - Telefono 545.497



ORARIO DEGLI UFFICI DIOCESANI

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72
ore 9-12,30 (giorni feriali, escluso venerdì)

Tribunale Diocesano per le Cause dei Santi - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (su appuntamento con il responsabile mons. Giovanni Luciano —
tei. 50 25 35 — e per istruttorie di Processi)

Tribunale Ecclesiastico Regionale - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 - 15,30-17,30 (escluso sabato pomeriggio)

Curia Metropolitana
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale. Sono chiusi il giovedì-venerdì-sabato 

santo, il 24 giugno (festa del Patrono della città di Torino), nei giorni festivi di precetto 
ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo ufficio. 
Il sabato pomeriggio tutti gli uffici rimangono chiusi.
Vicario Generale

Don Francesco Peradotto tei. 54 49 69 - 54 52 34 (ab. 274 33 91)
ore 9-12 (compreso sabato)

Vicari Episcopali Territoriali (= V.E.T.) tei. 54 18 95 - 54 70 45
Distretto pastorale di Torino Città
V.E.T. Don Leonardo Birolo (ab. 51 40 70)
ore 9-12 lunedì-martedì-giovedì-venerdì
Distretti pastorali di Torino Nord - Sud Est - Ovest
V.E.T. Don Domenico Cavallo, ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60 - 800 18 75
V.E.T. Don Giorgio Gonella, ab. Piobesi Torinese tei. 965 72 27
V.E.T. Don Rodolfo Reviglio, ab. Pianezza tei. 967 81 49
ricevono, in Curia, Ufficio dei Vicari, solo il lunedì mattina

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana S.D.B. (ab. 50 46 76)
riceve il lunedì ore 9-12, mercoledì ore 10-12 nell’Ufficio Religiosi
tei. 54 49 69 - 54 52 34
mercoledì ore 15-18 nell’Ufficio Vicari Episcopali tei. 54 70 45 - 54 18 95
Ufficio (can. Giuseppe Ruata) tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (escluso sabato)

Prima Sezione: Servizi generali
Cancelleria e Ufficio Matrimoni tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 8,30-12 (compreso sabato)
Archivio tei. 54 49 69 - 54 52 34 - ore 8,30-12 (escluso sabato)
Ufficio Amministrativo tei. 54 18 98 - 54 59 23

ore 9-12 (compreso sabato)
Assistenza Clero tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 lunedì-martedì-venerdì
Assicurazioni Clero tei. 54 33 70

ore 9,30-12 (compreso sabato)
Opera Diocesana per la preservazione della fede - Torino Chiese

tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 - 15,30-18 (escluso sabato)



Seconda Sezione: Pastorale fondamentale
Ufficio catechistico tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio liturgico tei. 54 26 69

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Ufficio Caritas diocesana tei. 53 71 87

ore 9-12 - 15,30-18,30 (escluso sabato pomeriggio)

Terza Sezione: Pastorale speciale
Centro missionario diocesano tei. 51 86 25

ore 9-12,30 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)
Pastorale della famiglia tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Giuseppe Anfossi (ab. 53 93 92)
ore 9-12 martedì - 16-19,30 venerdì

Ufficio pastorale della famiglia: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale giovanile: ore 9-12 martedì
Ufficio pastorale anziani e pensionati tei. 53 53 76 - 53 83 66

ore 9-12 lunedì-mercoledì-venerdì
Ufficio pastorale tempo di malattia e Delegato arcivescovile per gli ospedali 

tei. 53 09 81 - ore 9-12
Pastorale della scuola e della cultura tei. 53 09 81

Delegato arcivescovile don Giuseppe Pollano (ab. 54 62 35)
Ufficio Scuola: ore 15-18 (escluso sabato)
Pastorale delle comunicazioni sociali tei. 54 70 45 - 54 18 95

Delegato arcivescovile don Francesco Meotto S.D.B. (ab. 521 18 10 - uff.
521 14 41) - ore 15-18 martedì

Ufficio comunicazioni sociali
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato pomeriggio)

Pastorale sociale e del lavoro
Via Vittorio Amedeo n. 16 - tei. 54 31 56 - 51 58 13
Delegato arcivescovile don Leonardo Birolo (ab. 51 40 70)

Ufficio pastorale del lavoro: ore 14,30-18,30 (escluso sabato)
Ufficio migrazioni: Delegato diocesano don Michele Giacometto (ab. 73 71 50 - 

uff. C.I.S.C.A.S.T. 53 14 41)
Pastorale del turismo e del tempo libero

Responsabile don Celestino Massaglia (ab. 0123 - 51 13)

-OiVAGGIO
M. R» DIRETTORE 
Biblioteca Seminario 
Via XX Settembre 83 
10122 TORINO

N. 5 - Anno LXI - Maggio 1984 - Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3o/70

Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984 - Direzione e Amministrazione: 
Corso Matteotti 11, 10121 Torino, Tel. 54 54 97 - Direttore Responsabile: Maggiorino 
Maitan - Buona Stampa Torino - EDIGRAPH Coop., 10023 Chieri (Torino), Tel. 947 27 24


