
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

11- NOVEMBRE
Anno LXIII
Novembre 1986
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°-70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria del Cardinale Arcivescovo - tei. 54 71 72
ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA

Vicariati - tei. 54 49 69 - 54 52 34

Segreteria ore 9-12 — 15-18
Vicario Generale

Don Francesco Peradotto (ab. tei. 274 33 91) 
ore 9-12

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale di To-Città: don Leonardo Birolo (ab. tei. 51 40 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali di:
To-Nord: don Domenico Cavallo (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60)
To-Sud Est: don Giovanni Coccolo (ab. Moncalieri tei. 605 53 33)
To-Ovest: don Rodolfo Reviglio (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
lunedì ore 9-12

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76) 
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 9-12 — 15-18 
Ufficio religiosi: ore 9-12 (escluso sabato)

Prima sezione: Servizi generali

Cancelleria e Ufficio matrimoni - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 8,30-12

Archivio - tei. 53 53 76 - 53 83 66
ore 9-12 (escluso sabato)

Economo diocesano - tei. 53 24 59
Mons. Michele Enriore

Ufficio amministrativo - tei. 54 18 98 - 54 59 23
ore 9-12

Assistenza al clero - tei. 54 76 03
ore 9-12 lunedì-martedì-venerdì

Assicurazioni clero - tei. 54 33 70
ore 9,30-12

Opera diocesana per la preservazione della fede - Torino chiese
tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 — 15,30-18 (escluso sabato) (segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

________________  
SOMMARIO

Pag.
Atti del Santo Padre

Alla Pontificia Commissione per la preparazione del catechismo (15.11) 767
Al Convegno nazionale del "Rinnovamento nello Spirito” (15.11) 770
Messaggio per la II Giornata Mondiale della Gioventù 773

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Messaggio in preparazione alla IX Giornata per la vita 777
Ufficio nazionale per i problemi sociali e il lavoro: Linee orientative sulla 

formazione professionale 779
Atti del Cardinale Arcivescovo

Decreto circa la durata delle Pie Fondazioni non autonome e il deposito per 
la fondazione di Messe 785

Ai sacerdoti nel centenario di S. Giovanni Maria Vianney 786
Omelia alle ordinazioni diaconali in Cattedrale 794

Curia Metropolitana
Cancelleria: Ordinazioni diaconali — Ordinazione sacerdotale — Nomine — 

Sacerdote diocesano fuori diocesi — Opera Madonna della Provvidenza - 
Pozzo di Sichar in Torino — Dedicazione al culto di chiesa — Nuovo indi­
rizzo — Sacerdoti defunti 797

Ufficio catechistico: Insegnanti di religione nelle scuole secondarie statali -
Anno scolastico 1986-1987 800

Documentazione
Convegno diocesano "La Chiesa torinese sulle strade della riconciliazione" 

(21-23 novembre 1986):
— Programma 822
— Regolamento del Convegno 822
— I giorni del Convegno 823
— I 14 "stand” 825
— Invito del Vicario Generale a tutte le comunità della diocesi 826
— Messaggio del Cardinale Arcivescovo alla diocesi 827
— Venerdì 21.11: Omelia del Cardinale Arcivescovo durante la Veglia di

preghiera allo Spirito Santo 830
— Sabato 22.11:

- Intervento del Cardinale Arcivescovo in apertura dei lavori assem­
blear! 832

- Relazione del prof, don Franco Ardusso 834
- Relazione del prof. Angelo Detragiache 847

— Domenica 23.11:
- Intervento del Cardinale Arcivescovo al termine dei lavori assem­

bleaci 853
- Omelia del Cardinale Arcivescovo durante la Concelebrazione Euca­

ristica in Cattedrale 863
— Lettera natalizia del Cardinale Arcivescovo a tutte le famiglie 865





Atti del Santo Padre

Alla Pontificia Commissione per la preparazione del catechismo

Il nuovo catechismo punto di riferimento 
per i catechismi diocesani e nazionali

Gli insegnamenti del Vaticano II fondamentali per il nuovo compendio - Il diffì­
cile ma importantissimo compito nella prospettiva di rinnovamento e di progresso 
della catechesi - La presentazione della dottrina, come ha augurato il Sinodo, deve 
essere « biblica e liturgica » - Lo Spirito di Verità anima e dirige ogni sforzo 

veramente ecclesiale per la fedele trasmissione della Parola di Dio

Giovanni Paolo II ha ricevuto, sabato 15 novembre, la Pontificia Commissione 
per la preparazione del catechismo o compendio della dottrina cattolica per la 
Chiesa universale, all’inizio del suo lavoro, ed ha rivolto il seguente discorso:

1. E’ per me motivo di particolare gioia salutarvi, venerati e cari Fratelli, mem­
bri della Commissione Pontifìcia per la redazione del progettato catechismo per la 
Chiesa universale, che iniziate oggi le vostre riunioni sotto la presidenza del Cardi­
nale Ratzinger.

« La catechesi — come ben sapete — è stata sempre considerata dalla Chiesa come 
uno dei suoi fondamentali doveri » (Catechesi tradendae, 1), perché è parte essenziale 
dell’evangelizzazione, della diffusione cioè di quella « potenza di Dio per la salvezza 
di tutti i credenti » che è il Vangelo (cfr. Rm 1, 16). Anche nei nostri giorni, dopo il 
Concilio Vaticano II, due Assemblee del Sinodo dei Vescovi hanno riflettuto sulla 
evangelizzazione c sulla catechesi nella missione della Chiesa nel mondo d’oggi; 
frutto di esse sono state le Esortazioni Apostoliche Evangelii nuntiandi e Catechesi 
tradendae, che illustrano lo stretto rapporto della catechesi con l’evangelizzazione, e 
mostrano quale è la loro funzione propria.

Quando l’Assemblea straordinaria del Sinodo dei Vescovi suggerì, nel dicembre 
dell’anno scorso, la pubblicazione di « un catechismo o compendio di tutta la dottrina 
cattolica per quanto riguarda sia la fede che la morale, perché sia un punto di riferi­
mento per i catechismi o compendi che vengono preparati nelle diverse regioni » 
(Sinodo dei Vescovi, Relatio finalis, n. II, B, a), aveva certamente presente il notevole 
sforzo fatto dalla catechesi negli ultimi anni, con i molti suoi pregi ma anche con i 
suoi limiti e deficienze (Catechesi tradendae, 17), che «devono suscitare un’attenta 
revisione dei mezzi impiegati e della dottrina trasmessa » (Insegnamenti, VIII, I 
[1985], p. 110).

767



768 Atti del Santo Padre

2. E’ in questa prospettiva di rinnovamento e progresso della catechesi, che voi 
siete chiamati a presiedere al difficile ma importantissimo compito di elaborare un 
progetto di catechismo per la Chiesa universale.

Certamente, il catechismo non è la catechesi, ma ne è soltanto un mezzo o stru­
mento (.Catechesi tradendae, 28). Infatti, mentre il catechismo è un compendio della 
dottrina della Chiesa, la catechesi, « essendo quell’azione ecclesiale che conduce le 
comunità e i singoli cristiani alla maturità nella fede » (Congregazione per il Clero, 
Direttorio Catechìstico Generale, n. 21) trasmette questa dottrina — con i metodi 
adatti all’età, alla cultura e alle circostanze delle persone — affinché la verità cri­
stiana diventi, con la grazia dello Spirito Santo, vita dei credenti (Insegnamenti, Vili, 
I [1985], pp. 38-39). E tuttavia, l’importanza del catechismo nella catechesi è grande, 
come è ampiamente dimostrato dall'esperienza multisecolare della Chiesa. In effetti, 
anche se il genere "catechismo”, così come oggi lo intendiamo, divenne d'uso comune 
soltanto al tempo della Riforma, la sua essenza quale struttura fondamentale della 
trasmissione della fede è tanto antica quanto il catecumenato, vale a dire antica 
quanto la Chiesa e, nella sua sostanza, è irrinunciabile (cfr. J. Ratzinger, Conferenza 
tenuta a Parigi il 16.1.1983, n. I, 1 "La Documentation Catholique" 6 [1983] 260-267).

II catechismo, che siete chiamati ad elaborare, si colloca dunque nel solco della 
grande Tradizione della Chiesa, non per sostituirsi ai catechismi diocesani o nazionali, 
ma al fine di essere per essi « punto di riferimento ». Non vuol essere quindi uno 
strumento di piatta « uniformità », ma un importante aiuto per garantire « l’unità 
nella fede », che è una dimensione essenziale di quella unità della Chiesa che « scatu­
risce dall’unità del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo » (S. Cipriano, De oratione 
dominica, 23: PI, 4, 553).

3. Com’è naturale, questo progetto di catechismo, a sua volta, dovrà avere come 
costante punto di riferimento gli insegnamenti del Concilio Vaticano II, considerati 
nella loro continuità e complementarietà con tutto il Magistero precedente della 
Chiesa. E’ questa un'esigenza fondamentale affinché il catechismo, nel dovuto rispetto 
per la gerarchia delle verità cristiane, sia veramente « completo », e risulti perciò 
valido strumento per una catechesi che « cerca di adattare il suo insegnamento alla 
capacità di coloro che lo ricevono, ma non si attribuisce il diritto di velare o di sop­
primere una parte della verità che Dio stesso ha voluto comunicare agli uomini » 
(Insegnamenti, VIII, I [1985] n. 2, pp. 37-38). In questo senso, il Sinodo dei Vescovi 
ha augurato che, nel catechismo, la presentazione della dottrina sia « biblica e litur­
gica » (Sinodo dei Vescovi, loc. cit.). La catechesi è uno dei modi della trasmissione 
della Rivelazione nella Chiesa e, di conseguenza, deve necessariamente essere rego­
lata, nei contenuti e nei metodi, « dalla struttura propria di tale trasmissione, la quale 
comporta la connessione inscindibile tra Sacra Scrittura, Tradizione c Magistero (cfr. 
Dei Verbum, 10)» (Insegnamenti, VIII, 1 [1985], p. 111).

4. Il servizio che vi accingete a compiere alla Chiesa universale non è privo di 
difficoltà. Ma so che siete anche profondamente consapevoli che nel vostro lavoro 
potete contare sull’aiuto costante dello Spirito di Verità, che anima e dirige ogni 
sforzo veramente ecclesiale per la fedele trasmissione della Parola di Dio.

Ringraziandovi a nome dell’intero Popolo di Dio per l’impegno da voi generosa­
mente assunto, mi è particolarmente caro affidare il vostro lavoro alla protezione di 
Maria, Madre della Chiesa, e di accompagnarvi con la mia Benedizione.

Al termine dei lavori della Commissione, L’Osservatore Romano di venerdì 21 
novembre pubblicava in prima pagina, sotto il titolo "Conclusa la prima riu­
nione della Commissione per la preparazione del progetto di catechismo per la 
Chiesa universale”, il seguente



Atti del Santo Padre 769

COMUNICATO

Nei giorni 15-18 novembre corrente si è riunita in Vaticano, sotto la presidenza 
del Card. Joseph Ratzinger, Prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede, 
la Commissione di Cardinali e Vescovi istituita dal Santo Padre, a seguito del desi­
derio espresso nella seconda Assemblea generale straordinaria del Sinodo, per la 
preparazione di un catechismo per la Chiesa universale.

Nel corso di questa prima riunione la Commissione ha studiato il mandato 
ricevuto, con lo scopo di definire il metodo di lavoro. E’ stata così costituita una 
Segreteria per il necessario compito di coordinamento ed è stata inoltre prevista 
la nomina di un gruppo di redattori per l’elaborazione del progetto e di esperti da 
consultare a livello mondiale.

Quale esito del lavoro svolto, i membri della Commissione hanno unanimemente 
convenuto che il progetto dovrà consistere in una presentazione organica delle 
verità che un fedele cattolico deve credere e vivere per professare la sua fede.

Secondo la Commissione tale obiettivo va perseguito alla luce degli insegna- 
menti del Concilio Vaticano II, considerati nella loro continuità e complementa­
rietà con tutta la Tradizione e il Magistero precedente della Chiesa, e nello stesso 
tempo alla luce delle esigenze che il mondo contemporaneo pone alla fede.

Durante i lavori di preparazione del catechismo, la Commissione si manterrà 
in contatto con i Vescovi di tutto il mondo, completando questa consultazione con 
i contributi delle Conferenze Episcopali e, attraverso esse, degli istituti di cateche­
tica, delle facoltà teologiche e degli altri organismi specializzati.

Il Santo Padre, nel corso di una udienza concessa ai membri della Commissione 
sabato 15 novembre, rivolgeva loro, fra l’altro, queste parole: « Il catechismo che 
siete chiamati ad elaborare, si colloca nel solco della tradizione della Chiesa, non 
per sostituirsi ai catechismi diocesani o nazionali, ma al fine di essere per essi un 
punto di riferimento. Non vuol essere quindi uno strumento di piatta uniformità, 
ma un importante aiuto per garantire l’unità della fede, che è una dimensione 
essenziale di quella unità della Chiesa che scaturisce dall’unità del Padre, del Figlio 
e dello Spirito Santo ».

La Commissione proseguirà i suoi lavori nella primavera del prossimo anno. 
Come è noto, essa è così composta:

Presidente: S.Em.R. il Sig. Card. J. Ratzinger, Prefetto della Congregazione per 
la Dottrina della Fede.

Membri:
— S.Em.R. il Sig. Card. William Wakefield Baum, Prefetto della Congregazione 

per l’Educazione Cattolica;
— S.Em.R. il Sig. Card. Bernard F. Law, Arcivescovo di Boston (U.S.A.);
— S.Em.R. il Sig. Card. Simon D. Lourdusamy, Prefetto della Congregazione pel­

le Chiese Orientali;
— S.Em.R. il Sig. Card. Jozef Tomko, Prefetto della Congregazione per l’Evan­

gelizzazione dei Popoli;
— S.Em.R. il Sig. Card. Antonio Innocenti, Prefetto della Congregazione per il 

Clero;
— S.E.R. Mons. Jerzy Stroba, Arcivescovo di Poznan (Polonia);
— S.E.R. Mons. Neophytos Edelby, Arcivescovo di Alep dei Greci Melkiti Cat­

tolici (Siria);
— S.E.R. Mons. Henry Sebastian D’Souza, Arcivescovo di Calcutta (India);
— S.E.R. Mons. Isidore De Souza, Arcivescovo Coadiutore di Cotonou (Benin);
— S.E.R. Mons. Jan P. Schotte, Arcivescovo tit. di Siili, Segretario Generale del 

Sinodo dei Vescovi;
— S.E.R. Mons. Felipe Santiago Benitez Avalos, Vescovo di Villarica (Paraguay).



770 Atti del Santo Padre

Al Convegno nazionale del "Rinnovamento nello Spirito”

Al servizio del Regno secondo le indicazioni dello Spirito 
in comunione di fede e di disciplina con i Pastori

« Vivere secondo lo Spirito » ed in esso crescere continuamente - L’autentico 
rinnovamento non può prescindere dalla verità che è in Gesti, la quale è santità 
vera, e dalla profondità interiore - Integralità, concretezza ed ecclesialità - Colla­
borare alla missione della Chiesa è la via per giungere al cuore deH'economia 
della grazia e attingere alla fonte dello Spirito Santo le energie capaci di operare 

il rinnovamento delle persone e delle comunità

Sabato 15 novembre, ricevendo i partecipanti al Convegno nazionale del Movi­
mento del "Rinnovamento nello Spirito” raccolti nella Basilica Vaticana, il 
Papa ha loro rivolto questo discorso:

1. Sono particolarmente lieto di questo incontro con voi, carissimi fratelli e so­
relle del "Rinnovamento nello Spirito", a cui già nell’Udienza del 23 novembre 1980 
ho espresso il mio apprezzamento e ricordato l’insegnamento della Chiesa sull’azione 
dello Spirito Santo nelle anime e nelle comunità cristiane (cfr. Insegnamenti, voi II1/2, 
pp. 1386-1390).

La vostra numerosa presenza in questa Basilica, dove avete preso parte alla cele­
brazione della S. Messa, è per me motivo di gioia non solo per la testimonianza di 
fede sincera, ma anche perché mi offrite l’opportunità di intrattenermi con voi su 
alcuni aspetti dell’ideale e del programma del vostro Movimento, a sei mesi dalla 
Enciclica sullo Spirito Santo Dominum et vivificantem, pubblicata in occasione della 
scorsa solennità di Pentecoste.

Certamente non vi sarà sfuggita la pagina in cui, parlando della preghiera come 
bisogno della nostra diffìcile epoca, ho segnalato il fatto che alla testimonianza della 
importanza della preghiera, data nel corso della storia da uomini c da donne consa­
crati alla lode di Dio e alla vita di orazione, soprattutto nei monasteri, oggi si ag­
giunge quella di un crescente numero di fedeli, che « in movimenti e gruppi sempre 
più estesi — così scrivevo in quell’Enciclica — mettono al primo posto la preghiera 
ed in essa cercano il rinnovamento della vita spirituale ». « E’ questo — aggiungevo 
— un sintomo significativo e consolante, giacché da tale esperienza è derivato un 
reale contributo alla ripresa della preghiera tra i fedeli, che sono stati aiutati a meglio 
considerare lo Spirito Santo come colui che suscita nei cuori un profondo anelito alla 
santità » (Enc. Dominum et vivificantem, 65).

In questa linea deve collocarsi ogni progetto di rinnovamento che voglia attuare 
nel nostro tempo ciò che già raccomandava San Paolo ai cristiani di Efeso, quando 
richiamandoli alla « verità che è in Gesù », ricordava loro il dovere di « deporre 
l’uomo vecchio con la condotta di prima, l’uomo che si corrompe dietro le passioni 
ingannatrici »; e proseguiva: « dovete rinnovarvi nello spirito della vostra mente e 
rivestire l’uomo nuovo, creato secondo Dio nella giustizia e nella santità vera » (E/ 
4, 21-24; cfr. 2, 15; Rm 13, 14; Col 3, 5. 9-10). La verità di Cristo doveva dunque 
diventare la verità dell’uomo, la verità della vita!

Nel testo paolino emergono dunque due note fondamentali dell’autentico rinno­
vamento: « la verità che è in Gesù », la quale è « santità vera » e la profondità inte­
riore (« rinnovarvi nello spirito della vostra mente »). In altri passi delle sue Lettere



Atti del Santo Padre 771

l’Apostolo sottolinea alcune ulteriori caratteristiche del rinnovamento cristiano, tra 
cui in particolare ['integralità, la concretezza e l’ecclesialità. Egli infatti enumera i 
vizi da evitare, le virtù da praticare, i comportamenti da tenere nei rapporti inter­
personali, familiari, sociali ed ecclesiali per essere veramente 1’« uomo nuovo », la 
«nuova creatura» (cfr. 2 Cor 5, 17; Gal 3, 27; Rm 13, 14) nella comunione del 
corpo di Cristo (cfr. E) 4, 4; 1 Cor 12, 13). E raccogliendo come in un'unica racco­
mandazione tutte le altre, egli esorta: « Non vogliate rattristare lo Spirito Santo di 
Dio, col quale foste segnati per il giorno della redenzione » (E/ 4, 30).

La luce di questo insegnamento dell’Apostolo, che è in perfetta sintonia col Van­
gelo di Gesù, vi aiuta a capire che cosa può significare il rinnovamento nel quale voi 
vi siete impegnati, c che la Chiesa, da parte sua, vi incoraggia a perseguire, soste­
nendovi e guidandovi secondo la missione ricevuta da Gesù stesso.

2. Si tratta anzitutto di una conversione e di una crescita sempre nuova nella 
« vita secondo lo spirito », contro le tentazioni del materialismo teorico e pratico che 
oggi porta fino alle ultime conseguenze la resistenza alle « ragioni dello spirito », non 
esclusa l’opposizione a Dio, o almeno la noncuranza e l'indifferenza nei suoi confronti. 
Ci troviamo infatti in un contesto culturale e sociale, nel quale la fioritura della 
preghiera e della virtù — praticate anche ai giorni nostri da molti fedeli con atti di 
altissimo valore morale e non di rado fino all'eroismo — non trova alcun aiuto nel 
cosiddetto « costume vigente ». La stessa mentalità è infetta di materialismo, così che 
alla coscienza diventa sempre più difficile giudicare rettamente i valori, sceverandoli 
dagli pseudo-valori.

La situazione s’avvicina per certi aspetti a quella con cui dovette misurarsi San 
Paolo, il quale, scrivendo ai cristiani della Galazia, insisteva: « Vi dico dunque: 
camminate secondo lo spirito e non sarete portati a soddisfare i desideri della carne » 
(Gal 5, 16), né a compiere le «opere della carne» (Gal 5, 19-21), né, insomma, a 
« vivere secondo la carne » (Rm 8, 5 ss.).

La prima dimensione del rinnovamento consiste dunque in questo « vivere secondo 
lo spirito », in questo crescere continuamente nello spirito, resistendo alle lusinghe 
della « carne » e aprendosi all’attrattiva forte e soave di Dio. Questo rinnovamento 
interiore, questo risanamento delle radici stesse della vita, questa formazione di una 
mentalità dominata dalle « ragioni dello spirito » è la vostra vocazione, come cri­
stiani, come uomini e donne, giovani e adulti del nostro tempo che vogliono testimo­
niare e far fiorire nel mondo d’oggi quel modello non solo di spiritualità, ma anche 
di civiltà che vediamo trasparire dalle norme di vita di San Paolo.

3. La seconda dimensione del "rinnovamento” si rileva dalla urgente necessità, 
che voi sentite in modo particolarmente vivo, di riaffermare il valore dei principi c 
dei criteri del Vangelo come leggi della vita spirituale e fermento di quella sociale. 
Un tempo essi si esprimevano anche in quelle « massime eterne » insegnate dai Santi 
c tradizionalmente trasmesse di generazione in generazione nel mondo cristiano. Oggi 
esse sono ignorate c a volte rifiutate c vilipese anche da non pochi cristiani che hanno 
dimenticato le "rinunce” e le "promesse" del Battesimo. Ad esse bisogna tornare, 
perché in esse si esprimono quei valori evangelici, che si possono riassumere nella 
legge dell’amore di Dio e del prossimo (cfr. Gv 13, 34). Si tratta di quella «via 
migliore di tutte » che San Paolo, sempre in piena consonanza con Gesù, mostra ai 
Corinzi come ben più eccellente e necessaria dei carismi anche più eletti (I Cor 12, 
28-30; 13, 1 ss.): ancora e sempre la carità. Si tratta di un intinerario etico e ascetico 
sul quale si può realizzare la perfezione della vita cristiana con l’accettazione e la 
sequela delle "Beatitudini” proclamate da Gesù (cfr. Mt 5, 3 ss.).

Ecco, carissimi figli, un grande programma di rinnovamento: il messaggio delle



772 Atti del Santo Padre

Beatitudini, che ci fa compiere le « opere dello spirito » e « vivere secondo lo spirito » 
anche nei contesti sociali odierni. Ad attuare questo programma sono chiamati i 
cristiani d’oggi.

4. Su questa via della carità e delle Beatitudini ci spinge e conduce lo Spirito 
Santo, che nella Chiesa e nel mondo è stato mandato per realizzare la pienezza della 
vittoria riportata da Cristo sul peccato, con la purificazione delle coscienze, la libera­
zione degli uomini dalle « opere » e dai « desideri della carne », l’infusione nei cuori 
dei « desideri secondo lo spirito », il rafforzamento dell’uomo intcriore, il rinnova­
mento e la crescita continua della vita personale e sociale fino a raggiungere « lo stato 
di uomo perfetto, nella misura che conviene alla piena maturità di Cristo » (E/ 4, 13) 
in terra e in cielo.

Di tutto questo ho parlato nella seconda e terza parte dell’Enciclica Dominum et 
vivificantem, nella quale potrete trovare illustrata la terza dimensione del rinnova­
mento, che consiste in quella che San Paolo chiama « la legge dello Spirito che dà 
vita in Cristo Gesù ». Tale legge ci ha liberato dalla « legge del peccato e della morte » 
(Rm 8, 2), instaurando nell’uomo redento un nuovo sistema di vita, quello dello 
Spirito, ossia dello stesso Spirito Santo presente e operante nello spirito dell’uomo 
(cfr. 1, 9; 3, 27; 5, 5; 8, 9; 6, 11). Si tratta della «Legge Nuova» che secondo 
Sant’Agostino, « è scritta nei cuori dei fedeli » (De Spiritu et littera, c. 24) e « si 
identifica con la presenza dello Spirito Santo » (ib., c. 21).

5. Questo concetto serve a San Tommaso per mettere in risalto la principalità 
della « grazia dello Spirito Santo » come contenuto essenziale e forza viva del Cri­
stianesimo. A servizio della grazia è, infatti, istituito e regolato tutto ciò che è visibile, 
organizzato, scritto e predicato nella Chiesa (« sicut dispositiva ad gratiam Spiritus 
Sancti et ad usum huius gratiae pertinentia »: I-II, q. 106, a. 1).

La Chiesa ci appare così in tutta la validità della sua costituzione divina, ma anche 
nella sua essenziale funzionalità in ordine alla grazia, come sposa e collaboratrice 
dello Spirito Santo nell’invocare e nel preparare la sempre nuova venuta del Signore 
Gesù (cfr. Ap 22, 20), come ho pure scritto alla fine dell’Enciclica di Pentecoste (cfr. 
Enc. Dominum et vivificantem, 65-66).

Aderire alla Chiesa, rimanere a lei uniti, condividere la sua fede, obbedire alle 
sue leggi, collaborare alla sua missione — anche nell’ambito delle diocesi e delle 
parrocchie in cui si distribuisce la famiglia dei credenti in Cristo — c la via sicura 
per giungere al cuore della economia della grazia e attingere alla fonte dello Spirito 
Santo le energie capaci di operare il rinnovamento delle persone e delle comunità.

6. La vostra presenza, carissimi fratelli e sorelle, accanto al Successore di Pietro, 
capo visibile della Chiesa universale, e le ripetute attestazioni di comunione sincera 
e operosa con lui e con i Vescovi delle vostre Chiese locali, significano che voi avete 
ben compreso ciò che il Vangelo insegna, ciò che lo Spirito Santo presente nei cuori 
ispira come principio centrale della "Legge Nuova”, come regola fondamentale della 
azione e della preghiera ecclesiale, come segreto sicuro di ogni rinnovamento e di 
ogni progresso: essere al servizio del regno di Cristo secondo le indicazioni dello 
Spirito in comunione di fede, di pensiero e di disciplina con i Pastori della Chiesa.

Su questa strada vi auguro di perseverare e di progredire, mentre sulle vostre 
persone, sulle vostre aspirazioni al bene, sui vostri propositi e il vostro lavoro invoco 
la Benedizione divina, di cui sia pegno la mia Benedizione!



Atli del Santo Padre 773

Messaggio per la II Giornata Mondiale della Gioventù

Giovani: agli albori del terzo Millennio la costruzione 
di una civiltà dell’amore esige tempre forti e perseveranti

La Domenica delle Palme del prossimo anno, 12 aprile 1987, a Buenos Aires, 
alla presenza di Giovanni Paolo li si celebrerà la seconda Giornata Mondiale 
della Gioventù. In vista del grande appuntamento ecclesiale, che vedrà radunati 
nella capitale argentina migliaia di giovani di ogni Nazione, il Santo Padre ha 
inviato un messaggio a tutti i giovani e le giovani del mondo per invitarli ad 
approfondire già ora il tema della giornata — « Noi abbiamo riconosciuto e 
creduto all’amore che Dio ha per noi » — e a divenire autentici testimoni di 
speranza e costruttori di pace.

MESSAGGIO AI GIOVANI E ALLE GIOVANI DEL MONDO
IN OCCASIONE

DELLA GIORNATA MONDIALE DELLA GIOVENTÙ’ 
DOMENICA DELLE PALME 1987

Cari giovani, cari amici.
« Noi abbiamo riconosciuto e creduto all’amore che Dio ha per noi...» fi Gv 4,16).

1. L’S giugno scorso, ho avuto la grande gioia di annunciare che la prossima 
Giornata Mondiale della Gioventù si terrà a Buenos Aires la Domenica delle Palme 
1987. Con l’aiuto di Dio, starò allora compiendo la mia visita apostolica alle Nazioni 
del cono sud dell’America Latina: Uruguay, Cile e Argentina.

A Buenos Aires avrò la grande gioia di incontrarmi non solo con la gioventù 
argentina, ma anche con molti, giovani provenienti da tutta l'area latino-americana e 
da altri Paesi del mondo. In quell’incontro tanto atteso ci sentiremo tutti in comu­
nione di preghiera, di amicizia e di fraternità, di responsabilità e di impegno con 
tutti gli altri giovani che, riuniti attorno ai loro Pastori, celebreranno questa Giornata 
nelle Chiese locali di tutto il mondo; ci sentiremo altresi uniti a tutti coloro che 
cercano Dio con cuore sincero e vogliono impiegare le loro energie giovanili e co­
struire una nuova società più giusta e fraterna.

Non è certo privo di significato il fatto che, questa volta, la Giornata abbia come 
epicentro la terra latinoamericana, popolata in maggioranza da giovani, animatori e 
futuri protagonisti del cosiddetto "continente della speranza". La Chiesa latinoameri­
cana ha espresso a Puebla de los Angeles (Messico) la sua « opzione preferenziale per 
i giovani » ed ora si dispone a una « nuova evangelizzazione » per ritrovare le sue 
radici, e ringiovanire la tradizione e la cultura cristiana delle sue popolazioni alla 
soglia del « mezzo Millennio » della sua prima evangelizzazione. Ma il nostro sguardo 
spazia sui quattro punti cardinali e la nostra parola vuole convocare tutti i giovani 
e le giovani del Nord e del Sud, dell'Est e dell’Ovest, gli uomini e le donne del 2000 
che la Chiesa riconosce e accoglie con speranza.

2. Il tema e il contenuto di questa Giornata Mondiale pongono dinanzi ai nostri 
occhi la testimonianza dell’Apostolo San Giovanni quando esclama: « Noi abbiamo 
riconosciuto e creduto all’amore che Dio ha per noi» (1 Gv 4, 16).

A questo proposito desidero ricordarvi un pensiero espresso nella mia prima Enci­
clica: « L'uomo non può vivere senza amore. Egli rimane per se stesso un essere



tu Alti del Santo Padre

incomprensibile, la sua vita è priva di senso, se non gli viene rivelato l’amore, se 
non s’incontra con l’amore, se non lo sperimenta e non lo fa proprio, se non vi parte­
cipa vivamente » (Redemptor hominis, 10). E quanto più valida è questa realtà per 
i giovani, in una fase di speciale responsabilità e speranza, di crescita della persona, 
di precisazione dei grandi significati, ideali e progetti di vita, di ansia di verità come 
di ricerca di autentica felicità! E’ il momento in cui più si avverte il bisogno di sen­
tirsi riconosciuti, sostenuti, ascoltati e amati. Voi sapete bene, dal profondo dei vostri 
cuori, quanto siano effimere le soddisfazioni offerte da un edonismo superficiale e 
come lascino un vuoto nell’anima; quanto sia illusorio rinchiudersi nella corazza del 
proprio egoismo; come l’indifferenza e lo scetticismo contraddicano i sublimi aneliti 
di amore senza frontiere; come le tentazioni della violenza e delle ideologie negatrici 
di Dio portino solo a vicoli ciechi.

Posto che l'uomo senza amore non può vivere né essere compreso, vi invito tutti 
a crescere in umanità, a porre come priorità assoluta i valori dello spirito, a trasfor­
marvi in "uomini nuovi”, riconoscendo ed accettando sempre più la presenza di Dio 
nella vostra vita, la presenza di un Dio che è Amore; un Padre che ama ciascuno di 
noi da tutta l’eternità, che ci ha creato per amore e tanto ci ha amato da dare suo 
Figlio Unigenito perché fossero perdonati i nostri peccati, per riconciliarci con Lui, 
per vivere con Lui una comunione di amore che non avrà mai fine. La Giornata 
Mondiale della Gioventù deve quindi disporci tutti ad accogliere il dono dell’amore 
di Dio che ci plasma e ci salva. Il mondo attende con ansia la nostra testimonianza 
di amore, una testimonianza originata da una profonda convinzione personale e da 
un sincero atto di amore e di fede in Cristo Risorto. Questo significa conoscere 
l’amore e crescere in esso.

3. Le nostre celebrazioni avranno anche un'esplicita dimensione comunitaria, 
esigenza ineludibile dell’amore di Dio e della comunione di coloro che si sentono 
figli del medesimo Padre, fratelli in Gesù Cristo e uniti dalla forza dello Spirito. 
Poiché voi siete incorporati alla grande famiglia dei redenti e siete membra vive della 
Chiesa, sperimenterete in questa Giornata l'entusiasmo e la gioia dell’amore di Dio 
che vi chiama all’unità e alla solidarietà. Questo appello non esclude nessuno; al 
contrario non conosce frontiere, ma abbraccia tutti i giovani senza distinzioni, rinfor­
zando e rinnovando i vincoli che li uniscono tra loro. In quest’occasione dovranno 
essere particolarmente vivi ed operanti i legami con i giovani che soffrono le conse­
guenze della disoccupazione, che vivono in povertà o in solitudine, che si sentono 
emarginati o che portano la pesante croce della malattia. Che il messaggio di amicizia 
arrivi anche a quanti non accettano la fede religiosa. La carità non transige con 
l’errore, però muove sempre incontro a tutti per indicare la via della conversione. 
Che belle e luminose parole ci rivolge al riguardo San Paolo nell’inno alla carità 
(cfr. 1 Cor 13)! Siano esse per voi ideale di vita e preciso impegno nel presente come 
nel futuro!

L’amore di Dio che lo Spirito Santo ha posto nei nostri cuori (cfr. Rm 5, 5) deve 
renderci più che mai sensibili alle impellenti minacce della fame e della guerra, alle 
scandalose disparità tra i pochi ricchi e i troppi poveri, agli attentati ai diritti del­
l’uomo nonché alle sue legittime libertà, compresa la libertà religiosa, alle manipola­
zioni, presenti e potenziali, della sua dignità. Ho sentito vive e forti la vicinanza e 
la preghiera dei giovani in occasione della Giornata Mondiale di preghiera per la 
pace, svoltasi il 27 ottobre scorso ad Assisi, e alla quale hanno partecipato rappre­
sentanti delle confessioni cristiane e delle religioni del mondo.

E’ più che mai necessario che gli enormi progressi scientifici e tecnologici della 
nostra epoca siano orientati, con sapienza etica, al bene di tutto l’uomo e di tutti gli 
uomini. La gravità, l’urgenza e la complessità dei problemi e delle sfide attuali richie-



Atti del Santo Padre 775

dono dalle nuove generazioni capacità e competenza nei campi più diversi; tuttavia, 
al di là degli interessi o delle visioni parziali, occorre dare primazia al bene integrale 
dell’uomo, creato ad immagine di Dio e chiamato ad un destino eterno. In Cristo ci 
sono stati pienamente rivelati l’amore di Dio e la sublime dignità dell’uomo. Che 
Gesù sia la «pietra angolare» (cfr. Ef 2, 20) della vostra vita e della nuova civiltà 
che dovrete costruire in solidarietà generosa e aperta. Non può esservi un’autentica 
crescita umana nella pace e nella giustìzia, nella verità e nella libertà, se Cristo non 
si rende presente con la sua forza salvifica.

La costruzione di una civiltà dell’amore richiede tempre forti e perseveranti, di­
sposte al sacrificio e desiderose di aprire nuove strade alla convivenza sociale, supe­
rando divisioni ed opposti materialismi. E’ questa una precisa responsabilità dei gio­
vani d’oggi che saranno gli uomini e le donne di domani, agli albori del terzo Mil­
lennio cristiano.

4. Nell’attesa gioiosa del nostro incontro, vi invito tutti a una profonda e medi­
tata preparazione spirituale che accresca il dinamismo ecclesiale della Giornata. Met­
tetevi in cammino! Che il vostro itinerario sia scandito dalla preghiera, dallo studio, 
dal dialogo, dal desiderio di conversione e di miglioramento. Camminate uniti par­
tendo dalle vostre parrocchie e comunità cristiane, dalle vostre associazioni e movi­
menti apostolici. Sia il vostro un atteggiamento di accoglienza, di attesa, in sintonia 
con il periodo dell’Avvento che ora iniziamo. La liturgia di questa prima Domenica 
ci ricorda, con le parole di San Paolo, « il momento in cui viviamo » e ci esorta a 
« gettar via le opere delle tenebre » per rivestirci « invece del Signore Gesù Cristo » 
(cfr. Rm 13, 11-14).

A tutti i giovani e le giovani del mondo invio il mio affettuoso e cordiale saluto. 
In particolare ai giovani argentini. Ho seguito con grande interesse i vostri pellegri­
naggi annuali al Santuario di Nostra Signora di Lujdn e l’Incontro nazionale dei gio­
vani. tenuto l’anno passato a Cordoba, come pure "l’opzione gioventù” sulla quale 
si è concentrata per anni la pastorale generale dell’Episcopato argentino. Fin dalla 
mia prima visita al vostro Paese, nel 1982. così carica di dolore e di speranza, conosco 
il vostro impegno per la costruzione della pace nella giustizia e nella verità. Di con­
seguenza so che collaborerete con entusiasmo alla preparazione della Giornata di 
Buenos Aires, che sarete presenti a quell’incontro con il Papa e che saprete accogliere 
con ospitalità generosa e con amicizia e disponibilità i giovani di altri Paesi che vor­
ranno partecipare a questa festa di profondo impegno con Cristo, con la Chiesa, con 
la nuova civiltà della verità e dell’amore.

Invito tutti i giovani e le giovani del mondo a celebrare con particolare intensità 
e speranza la Giornata Mondiale della Gioventù, la prossima Domenica delle Palme 
1987. Raccomando la preparazione e i frutti della Giornata a Maria, la giovane 
Vergine di Nazaret, l'umile ancella del Signore, che ha creduto nell’amore del Padre 
e ci ha dato Cristo « nostra Pace » (cfr. Ef 2, 14).

Cari giovani, cari amici, siate testimoni dell’amore di Dio, seminatori di speranza 
e costruttori di pace.

Nel nome del Signore vi benedico con tutto il mio affetto.

Dal Vaticano. 30 Novembre 1986, prima Domenica di Avvento

IOANNES PAULUS PP. II





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

Messaggio dei Vescovi italiani 
in preparazione alla IX Giornata per la vita

Quale pace se non salviamo ogni vita?
1. Nel nome di Cristo e con sincera fraternità, ci rivolgiamo a tutti gli uomini 

e donne del nostro Paese. Vogliamo dar voce al bisogno e alla speranza di pace, 
che, sia pure in modi diversi, stanno dentro le esperienze liete e sofferte dell'esi­
stenza di ogni persona, delle nostre famiglie e di tutta la comunità umana. La pace 
in noi e tra noi è il bene al quale non possiamo rinunciare.

Ma quale pace, se non salviamo ogni vita?

2. E’ certamente segno chiaro di progresso l’impegno sempre crescente di 
uomini, Nazioni e confessioni religiose per costruire la pace. Ma questa non viene 
distrutta soltanto sulle frontiere della guerra e degli attentati, è anche tradita là 
dove, legalmente o di nascosto, si uccide senza armi e con l’apparenza di un diritto 
o della pietà. Sopprimere con l’aborto la vita che nasce o volerne la conclusione 
con l’eutanasia non è in contraddizione con la condanna della guerra?

I fatti di ogni giorno insegnano che non ci si salva dalla violenza, se consen­
tiamo a volerla quando ci sembra utile. Perché se il diritto a negare la vita è 
affidato all’arbitrio, ci saranno sempre dei pretesti contro la pace.

E, allora, quale pace, se non scegliamo insieme di difendere e promuovere 
ogni vita e tutta la vita, dal primo sorgere fino al suo naturale tramonto?

E’ una domanda amica e fiduciosa, sulla quale è onesto farsi pensosi. Tutti: 
credenti e non credenti, giovani e adulti, medici e scienziati, politici e responsabili 
delle istituzioni civili, delle leggi e degli strumenti della comunicazione sociale. 
E’ una domanda che fa eco alla parola stessa di Dio: « Non provocate la morte, con 
gli errori della vostra vita! » (Sap 1, 12).

3. « La pace è un cantiere — ci ricordava il Papa ad Assisi — aperto a tutti 
e non soltanto agli specialisti, ai sapienti e agli strateghi. La pace è una responsa­
bilità universale: essa passa attraverso mille piccoli atti della vita quotidiana. A

777



778 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

seconda del loro modo quotidiano di vivere con gli altri, gli uomini scelgono a 
favore della pace o contro la pace », così come scelgono o rifiutano « di rispettare, 
proteggere e promuovere la vita umana, dal seno materno sino al letto di morte ».

Il Dio della vita e della pace, che è Padre di tutti, ci chiama ad una scelta nuova 
e antica di civiltà che risponda al comandamento « Non uccidere! » e che promuova 
una vera cultura di solidarietà.

E’ possibile, con l’impegno di tutti, far crescere la fiducia nella vita e riscoprire 
le risorse della pace. Ed è possibile, con l’impegno di tutti, prevenire o rimuovere 
le difficoltà che inducono una madre a far violenza al proprio cuore ed alla propria 
creatura, o spingono alla disperazione del suicidio chi da solo non riesce più a 
trovare ragioni per vivere.

Questo comporta una responsabilità morale più ampia nel gestire la sessualità 
e l'amore, il matrimonio e la procreazione, ed anche la salute e la malattia, non a 
proprio piacere, ma nella fedeltà ai fondamentali valori e doveri della vita, senza 
i quali ci si illude di essere più liberi.

E’ amore della verità e dell’umanità, affermare che non è una conquista ridurre 
gli spazi dell’impegno morale. E a tutti, specialmente ai giovani della nuova gene­
razione, si rivolge il nostro invito per una scelta di vera civiltà.

4. Quale pace, se non salviamo ogni vita?
Salvezza non è appena il soccorso di emergenza nei casi disperati, ma quella 

pienezza di vita, che ci viene da Cristo Salvatore.
Cristo è il Dio fatto uomo. La sua venuta nel mondo fu, per la prima volta, 

avvertita ed annunziata da un bambino, Giovanni, nascosto nel grembo materno. 
E’ Cristo — come ci va ripetendo il Papa — « il perfetto modello dell'uomo » e, 
insieme, « la più grande risorsa dell’uomo », perché ci rende capaci di collaborare 
con Lui e fra noi per dare inizio, sviluppo, compimento alla nostra vocazione di 
uomini.

Nella fede in Cristo Salvatore trova conferma la certezza, condivisa da tanta 
parte dell’umanità, che la vita di ogni creatura umana ha il suo principio nell’amore 
eterno di Dio, il quale l’ha voluta nel tempo, per una destinazione di eternità.

Da Lui, Salvatore di tutti, deriva il comandamento e la speranza, cui si ispira 
la Giornata per la vita.

Questa Giornata rinnova nella comunità ecclesiale la vocazione missionaria 
per una volontà permanente di servizio ad ogni vita e a tutta la vita. Eia il suo 
centro nella preghiera, che dà solidità all’impegno ed alla speranza di moltiplicare 
nel mondo « gli operatori di pace che saranno chiamati figli di Dio » (Mt 5, 9).

E’ annunzio gioioso che fa risuonare dentro ogni vita umana la Parola di 
Cristo, il quale proclama "beati” quanti con semplicità e purezza di cuore accol­
gono il Vangelo.

La celebrazione della Giornata chiede continuità nel suscitare iniziative di acco­
glienza, volontariato per l’aiuto a chi è in difficoltà, presenze cristiane nelle istitu­
zioni e nell’opinione pubblica. Si tratta di una missione profetica, che, nonostante 
tutto, è attesa da quanti amano la vita. Ed è offerta alla partecipazione di tutti. 
Salvare ogni vita è per tutti più che una speranza, è garanzia di pace.

Roma, 11 novembre 1986



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 779

UFFICIO NAZIONALE
PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO

Linee orientative 
sulla formazione professionale

1. Premessa
L’Episcopato italiano nel documento 

"La scuola cattolica oggi, in Italia” 
afferma che:

« La Chiesa in Italia ha manifestato 
da lungo tempo una particolare atten­
zione alle istituzioni che preparano i 
giovani al lavoro, riconoscendo ad esse 
una funzione educativa e culturale che 
domanda molto impegno.

La situazione attuale poi fa preve­
dere un largo sviluppo per queste isti­
tuzioni, a causa della crescente domanda 
di competenza tecnica avanzata dal si­
stema produttivo.

Va però sottolineato che questa ri­
chiesta di competenza impegna a non 
inserire nella formazione professionale 
procedimenti unicamente preoccupati di 
promuovere e di valutare le abilità tec­
niche, ma a sviluppare l’attenzione alla 
totalità della persona umana. L’impegno 
della comunità ecclesiale deve quindi 
farsi ancora più attento, perché questi 
Centri di ispirazione cristiana, secondo 
la loro lunga e collaudata esperienza, 
sempre meglio possano operare nel pie­
no rispetto della dignità umana e se­
condo un progetto educativo valido c 
chiaramente ispirato all’annuncio evan­
gelico sull’uomo e sul lavoro» (n. 56).

Sembra particolarmente oggi urgente 
riprendere in esame tutto il complesso 
problema della formazione professiona­
le, specialmente rispetto ai giovani in 
uscita dalla scuola dell’obbligo e nel

contesto del largo dibattito circa la ri­
forma della scuola secondaria.

Il momento attuale di emergenza so­
cio-politica è segnato anche dalla crisi 
di valori umani e cristiani, specialmente 
acuita nella fase di "transizione” scuola- 
lavoro.

Il documento "La Chiesa italiana e 
le prospettive del Paese”2 proponeva 
alla comunità cristiana di « ripartire da­
gli "ultimi”, che sono il segno dramma­
tico della crisi attuale » (n. 4) c con 
essi di riscoprire « i valori del bene co­
mune: della tolleranza, della solidarietà, 
della giustizia sociale, della correspon­
sabilità » (n. 6).

Fra le « urgenze che comportano la 
responsabilità di tutti » indicava poi au­
torevolmente che il Paese « ha bisogno 
di riscoprire il senso pieno del diritto- 
dovere del lavoro, e di organizzarlo in 
termini di sicurezza, combattendo la di­
soccupazione, aprendo prospettive ai 
giovani... » (nn. 8 e 10).

La "questione lavoro”, in tutti i suoi 
aspetti e nelle gravi contraddizioni so­
ciali che comporta, veniva indicata co­
me « la più grossa fatica nella quale 
devono impegnarsi in prima persona i 
cristiani, trovando l’innovazione ardita 
c creativa, richiesta dalla presente situa­
zione del mondo » (n. 26).

Non sembra però che fra le molte 
iniziative promosse in questi anni in

' In RDTo 1983, pp. 853-895 (N.d.R.).
2 In RDTo 1981, pp. 557-568 (N.d.R.).



780 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

correlazione alle direttive dell’Episcopa­
to sia stato finora affrontato con atten­
zione sociale e senso apostolico uno dei 
problemi che è alla radice della "que­
stione lavoro”: la situazione giovanile 
nel momento della transizione scuola- 
lavoro e di quella vasta fascia di gio­
vani, emarginati dalla scuola e alla ri­
cerca di lavoro spesso precario. Proprio 
qui si inserisce il problema molto com­
plesso della formazione professionale,

dell’apprendistato c del primo inseri­
mento al lavoro.

La situazione di difficoltà, che « nella 
transizione » si accompagna alla scarsa 
conoscenza c attenzione ai problemi 
complessi della formazione professiona­
le da parte di molti, anche cristiani, in­
duce ad inserire il problema nel più 
vasto impegno di "missione”, con cui 
i Vescovi italiani intendono caratteriz­
zare l'azione pastorale degli anni '80.

2. Missionarietà e formazione professionale

La missionarietà della Chiesa si ma­
nifesta anche nella formazione profes­
sionale, momento di educazione al la­
voro che non può prescindere dalla con­
cezione cristiana dell’uomo e della sto­
ria. Il lavoro, infatti, è per l’uomo un 
momento fondamentale che gli consente 
non solo il dominio sulla natura ma il 
completamento nel mondo dell’opera di 
Dio creatore da viversi in profonda co­
munione con i fratelli nella fede e di 
universale solidarietà. In questa luce la 
formazione professionale permette a 
ciascuna persona di acquisire la prepa­
razione culturale e tecnico-operativa, a 
seconda delle professionalità, per attua­
re il raccordo tra valori evangelici e cul­
tura storicamente vissuta.

La formazione professionale può di­
venire un momento di autentica eccle- 
sialità, nel senso che persone e gruppi 
operanti hanno la possibilità, e quindi 
la gioia, di proporre il messaggio evan­
gelico.

Il dialogo e la solidarietà sviluppe­
ranno una particolare funzione laicale 
di raccordo sociale e culturale tra le con­
dizioni diversificate degli utenti a cui ci 
si rivolge, e l’insegnamento della Chiesa.

La professionalità elevata garantisce 
il lavoratore all’interno del mondo del 
lavoro e della società e qualifica il suo 
contributo alla vita della stessa Chiesa 
dandogli ruoli e funzioni significative 
da vivere nella comunità degli uomini.

Se tutto ciò vale per ogni uomo, a 
maggior ragione ha significato per l’in­

serimento di chi è o può essere in situa­
zione di emarginazione, per gli "ultimi”.

In armonia con gli indirizzi del docu­
mento ”La Chiesa italiana e le prospet­
tive del Paese”, la formazione profes­
sionale è luogo e strumento flessibile di 
superamento delle nuove e vecchie po­
vertà.

Se consideriamo che esistono, nel no­
stro Paese, grandi problemi di abban­
dono prematuro della scuola, di disadat­
tamento, handicappati, alcolizzati, tos­
sicodipendenti, immigrati, cassaintegra­
ti, disoccupati, verifichiamo la mole di 
impegno per chi opera nella formazione 
professionale.

Non sfugge, d’altra parte, che la for­
mazione professionale consente di rea­
lizzare l’integrazione sociale e lavorativa 
degli strati popolari, che sono partico­
larmente esposti a subire i contraccolpi 
delle grandi trasformazioni sociali ed 
economiche del nostro tempo.

Resta pertanto fondamentale, frutto 
di lungimiranza umana e cristiana, tra­
dizione di chiara matrice ecclesiale, lo 
sforzo costante di inserimento dinamico 
delle persone nei processi produttivi ai 
vari livelli, in una visione di mobilità 
professionale, che crei circolarità tra for­
mazione e lavoro per la crescita per­
manente.

Questo contesto chiarisce la « missio­
narietà nella formazione professionale»: 
realizzare una proposta educativa con­
tinuamente aggiornata, in una visione 
di crescita solidale dei valori insiti nella



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 781

condizione di persona, nel suo contesto 
territoriale, e nel rapporto con le istitu­
zioni civili e religiose.

Attori e strumenti di questo impegno, 
in una società complessa, largamente 
secolarizzata e in parte scristianizzata, 
sono gli operatori, gli enti, le associa-

3. Mutamento e formazione professionale
1 mutamenti sociali c del lavoro in 

atto sono in gran parte originati dalla 
competitività produttiva e dal collegato 
sempre nuovo e più efficace utilizzo 
della tecnologia. Mentre il cambiamen­
to ha permesso lo sviluppo di profes­
sionalità più elevate e ha creato l’occu­
pazione di chi era in possesso di tecno­
logie e culture avanzate, in negativo 
espelle a ritmo costante, soprattutto dal­
le grandi imprese, persone costrette a 
vivere nello stato sempre più degenera­
tivo della cassa integrazione. Ha creato 
inoltre un mutamento nelle culture di 
riferimento dei giovani che sono più 
disponibili e motivati ad un lavoro crea­
tivo, innovativo ed autogestito. Va al­
tresì tenuto in considerazione il modi­
ficarsi dell’organizzazione del lavoro di­
pendente, che tende a pattuire maggiori 
spazi di iniziativa coi lavoratori anche 
organizzati in piccoli gruppi. Così come 
è anche in atto un trasformarsi delle 
mansioni più elementari che vengono 
totalmente meccanizzate rendendo gli 
uomini addetti dei supervisori di ciò che 
compiono le strutture automatizzate.

Come si comprende, siamo di fronte 
a cambi culturali che partono dalle strut­
ture e investono le persone, ma anche 
cambi delle persone che investono le 
strutture. In questo contesto di muta­
mento costante che complessivamente 
induce una crescita della professionalità 
delle persone, la formazione professio-

zioni che, attraverso la formazione pro­
fessionale, promuovono la coscienza del­
l’uomo: immagine di Dio e perciò do­
minatore della natura, concreatore, in 
comunione e solidarietà con i fratelli 
specialmente all’interno del mondo del 
lavoro.

naie assume un’importanza strategica 
quale fattore fondamentale dello svilup­
po e dell’occupazione. Il problema che 
la formazione professionale si trova di­
nanzi è di realizzare una crescita della 
cultura e della professionalità del lavo­
ratore che lo metta in grado di essere 
soggetto del cambiamento e di non su­
birne passivamente le conseguenze. In 
questo senso il lavoro è per l’uomo e 
non viceversa. Il lavoro diventa valore 
nella misura in cui è relazionato con 
Dio e con gli altri.

E’ ormai più di un quinquennio che 
l’occupazione aumenta lievemente (ma 
è aumentata contemporaneamente di più 
la disoccupazione) soprattutto perché si 
incrementano le attività nel settore ter­
ziario a carattere indipendente svolte da 
singoli o da lavoratori associati. Tutto 
ciò pone il problema di una revisione 
della formazione professionale, che non 
può essere appiattita sulla domanda 
espressa dal lavoro della grande indu­
stria, ma deve trovare quelle coordinate 
di sintesi che consentono di sviluppare 
qualità professionali e qualità di inizia­
tiva, capacità di collaborazione e com­
petenze tecniche per i differenti ambiti 
e livelli. In questo senso si può dire che 
la formazione professionale dà un signi­
ficativo contributo a coniugare corretta- 
mente efficienza e solidarietà nel lavoro 
e nel sistema sociale.

4, Centralità della persona c qualità della formazione
Le preoccupazioni che sono indotte 

dalla società post industriale in cam­
biamento si collegano soprattutto al fat­
to che sovente viene trascurata la cen­

tralità della persona e perciò dell’allie­
vo, giovane o adulto che sia. I sistemi 
di potere più influenti tendono ad evi­
denziare, a seconda dei casi e delle cir-



782 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

costanze, primariamente le esigenze de­
gli apparati produttivi e delle strutture 
istituzionali del settore. Non vi è con­
traddittorietà tra questi momenti perché 
si comprenda come prima di tutto viene 
l’uomo soggetto di formazione e secon­
dariamente vengono le altre dimensioni. 
Centralità dell’allievo è dunque il punto 
da cui partire e nel suo esclusivo inte­
resse fare discendere il resto. Pertanto 
occorre rinnovare obiettivi, contenuti e 
metodi della formazione professionale 
collegandoli alle esigenze delle persone. 
A queste esigenze occorre subordinare 
anche le riforme di strutture, al fine di 
adeguarle a tali obiettivi. L’attenzione 
per la persona permetterà alla forma­
zione professionale di risolvere proble­
mi a prima vista insolubili.

Un primo problema è l’abbandono 
prematuro della scuola media unica, che 
raggiunge nel nostro Paese livelli tra i 
più alti nel mondo industrializzato e per 
il quale non si fa pressoché nulla.

Un secondo problema riguarda la 
scarsa consapevolezza del ruolo di inse­
rimento socio-lavorativo svolto dalla for­
mazione professionale di base a favore 
del raggiungimento del livello di inte­
grazione sociale e di professionalità mi-

5. Pluralismo e stato sociale

L'articolarsi dei bisogni educativi, for­
mativi e lavorativi dei soggetti giovani 
e adulti, per vari livelli di professiona­
lità, pongono sempre più il problema 
del ruolo e del significato del pluralismo 
oggi. Se in passato ci si è soffermati 
sulle riflessioni di principio, oggi sem­
bra che si possa operare con particolare 
incidenza sulla base di verifiche di effi­
cacia nel realizzare la formazione pro­
fessionale.

Il cittadino, l’utente chiedono soprat­
tutto qualità. Lo Stato, a livello centrale 
e regionale, dovrebbe fissare obiettivi, 
programmare, verificare. Il disporre di 
una pluralità di iniziative, di proposte 
formative, di tradizioni, dovrebbe arric­
chire il quadro ed impegnare lo Stato a

nimo richiesto dallo sviluppo tecnolo­
gico.

Un terzo problema consiste nel mette­
re in atto politiche di sperimentazione 
per orientare la formazione professiona­
le verso attività di livello via via su­
periore.

All'interno di questa visione va col­
locato il problema dell’innalzamento a 
16 anni dell’obbligo di istruzione, dibat­
tuto più di ogni altro e collegato con la 
centralità della persona e con la sua 
formazione.

Nel contempo va affermato il valore 
della formazione professionale, ai fini 
dell’obbligo di istruzione, nell'ambito 
della normativa già vigente, regolata 
dalla Legge 845 del ’78, ritenendo ciò 
rispettoso del pluralismo istituzionale c 
delle scelte individuali.

Inoltre si sollecita un chiaro ricono­
scimento della dignità della formazione 
professionale, gestita da una pluralità 
di agenzie formative capaci di fornire 
cultura e professionalità adeguate ai bi­
sogni diversificati delle persone, alla pa­
ri di quei canali d’istruzione verso i 
quali generalmente si polarizza l’atten­
zione del legislatore.

sviluppare il governo complessivo dei 
processi in atto. Pluralismo è (e sarà 
sempre più) sinonimo di efficace, fles­
sibile ed attiva collaborazione con le 
Regioni e con i poteri centrali (così va 
intesa la legge quadro). In questa visio­
ne (ancora lontana da realizzarsi nella 
coscienza di tutti) occorre impegnarsi 
con fiducia e serietà per collaborare, 
nel rispetto dei differenti ruoli, tra chi 
sviluppa ed attua l’intervento di forma­
zione professionale e chi ha le respon­
sabilità istituzionali del settore. Parti­
colare importanza in tale linea hanno 
le Regioni nel loro programmare locale 
e nel favorire il dialogo con l’articolarsi 
dei diversi bisogni. Grande responsabi­
lità spetta ai poteri centrali nel loro



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 783

compito di promozione e sviluppo del 
sistema, di innovazione, di sperimenta­
zione.

La rivitalizzazione positiva dello sta­
to sociale passa attraverso lo sviluppo 
delle iniziative della base sociale che 
impedisce, da un lato, la crescita ulte­
riore di iniziative puramente speculati­

ve e, dall’altro, evita l’appiattirsi sulle 
esigenze produttive.

Questo intreccio non deve però impe­
dire di ricercare forme più articolate di 
partecipazione degli utenti e delle azien­
de ai costi del sistema di formazione 
professionale.

6. Preparazione permanente degli operatori
Desta preoccupazione un calo di at­

tenzione verso un problema centrale co­
me quello della preparazione degli ope­
ratori della formazione professionale, 
preparazione che dev’essere compiuta 
con il diretto impegno dei portatori del­
le diverse proposte formative. Tale pre­
occupazione è tanto più marcata in 
quanto l’operatore diviene sempre più 
un ricercatore dei differenti bisogni di 
formazione professionale ed un proget­
tista di curricula formativi. Ciò implica 
una preparazione pedagogica, metodolo­
gica e didattica di notevole livello. Pur­
troppo nell’ambito dei poteri centrali vi 
è scarsa attenzione alla pedagogia ed 
alla didattica: qualche timido tentativo 

di formazione viene realizzato dalle Re­
gioni più sensibili. Diventa pertanto im­
pegno di tutti ripensare a questa fonda­
mentale necessità promuovendo propo­
ste che sfocino nella predisposizione di 
progetti per la formazione e l’aggiorna­
mento permanente del personale. L’uti­
lizzo delle nuove tecnologie, delle ban­
che dati, si impone per favorire il lavoro 
di analisi e progettazione continua de­
gli operatori. In questa direzione occor­
re mettere a fuoco iniziativa, sensibilità 
c creatività, onde evitare che possano 
prevalere comportamenti contrari all’in­
teresse di una autentica formazione pro­
fessionale.

7. Associazionismo e formazione professionale
La formazione professionale non be­

neficia solo della presenza di una molte­
plicità di enti d’ispirazione cristiana, ma 
anche dell’apporto di elaborazione cul­
turale di molteplici collegate associazio­
ni promotrici dei medesimi. Queste ul­
time forme associative sono spesso ri­
maste in disparte delegando anche com­
piti di elaborazione della proposta for­
mativa e di rappresentanza politico-asso­
ciativa. Va invece sottolineata l'utilità

8. - Sulla base di questi intendimen­
ti, l’Ufficio Nazionale, in uno spirito di 
dialogo-collaborazione, intende conti­
nuare la sua attenzione positiva al set- 

che le associazioni promotrici degli enti 
scendano direttamente in campo e si 
assumano le rispettive responsabilità. 
Tra l’altro tali associazioni possono util­
mente aggregare altre energie tra allievi, 
genitori, ex-allievi, famiglie, associazioni 
più specifiche, operatori, in un comune 
corresponsabile sforzo di adeguamento 
alle complesse esigenze poste dai cam­
biamenti in atto, in linea con i differenti 
carismi che ciascuno può esplicitare.

tore auspicando una vigorosa e corale 
testimonianza degli enti di formazione 
professionale per il bene della società 
italiana, specialmente dei giovani.





Atti del Cardinale Arcivescovo

Decreto
circa la durata delle Pie Fondazioni non autonome 

e il deposito per la fondazione di Messe

E’ secolare usanza nella Chiesa che i fedeli donino o lascino propri beni 
per cause pie, sia con atto tra i vivi sia con atto valevole in caso di morte. 
Il nuovo Codice di Diritto Canonico lascia al diritto particolare di deter­
minare lo spazio di tempo durante il quale sono da adempiersi gli oneri 
gravanti sulle pie fondazioni non autonome, annesse ad una persona giu­
ridica pubblica soggetta al Vescovo diocesano.
VISTO pertanto il canone 1303, §1,2° del C.I.C.:
SENTITO il parere del Consiglio diocesano per gli affari economici e 
quello del Consiglio episcopale:
PRESI gli opportuni accordi con gli Ecc.mi Vescovi della Regione Eccle­
siastica piemontese:

DECRETO:
1) La durata delle Pie Fondazioni non autonome per l’Arcidiocesi di 

Torino è stabilita in anni trenta, a partire dalla data di fondazione.
2) Il deposito per la fondazione di una Messa annua per la durata di 

trent’anni è stabilito nella somma di Lire 350.000.
I pastori d’anime orientino i fedeli a concepire le pie volontà non stret­
tamente come corrispettivi di una prestazione, ma come atti a favore del 
bene spirituale personale, nei quali trova spazio anche la partecipazione 
alla missione della Chiesa mediante il sostegno finanziario delle sue opere.
Dato in Torino il 12 novembre 1986

►P Anastasio A. Card. Ballestrero
Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi 
cancelliere arcivescovile

785



786 Atti del Cardinale Arcivescovo

Ai sacerdoti nel centenario di S. Giovanni Maria Vianney

Il Santo Curato d’Ars
Venerdì 7 novembre, nei locali della parrocchia S. Giovanni Maria Vianney 
in Torino, il Cardinale Arcivescovo ha guidato una mezza giornata di ritiro per 
i sacerdoti incentrando l’attenzione sulla figura del Santo Curato d’Ars e sulla 
sua esperienza spirituale. Per una più ampia diffusione della riflessione ripro­
duciamo il testo delle due meditazioni proposte.

I meditazione: Giovanni Maria Vianney era un prete

Papa Giovanni, nel 50° del suo sacerdozio, pubblicò un’Enciclica, Sacerdotii 
nostri primordia, e credette opportuno per tutta la Chiesa di Dio riallacciare la 
celebrazione del suo sacerdozio al ricordo del Curato d’Ars, questo prete del Si­
gnore. Il nostro Papa attuale, anche lui, ricorrendo quest’anno il centenario del 
Santo Curato, ha indirizzato a tutti i preti del mondo l’ormai tradizionale lettera 
del Giovedì Santo e io credo che sia utile anche per noi, sacerdoti della Chiesa 
di Dio, lasciarci un po’ portare da questi orientamenti così autorevoli, ma anche 
così interiormente significativi, per dedicare un momento di raccoglimento, di rifles­
sione, di preghiera a questo confronto, a questo accostamento: il nostro sacerdozio 
e il sacerdozio del Curato d’Ars. E’ lo stesso sacerdozio, l’unico indivisibile sacer­
dozio del Signore Gesù, di cui noi siamo ministri e di cui, per la grazia del sacra­
mento dell’Ordine, siamo continuamente partecipi.

La vita del Curato d’Ars, il suo spirito, possono offrirci una traccia di rifles­
sione che credo veramente attuale e veramente preziosa.

Giovanni Maria Vianney era un prete. La sua identità non è il risultato di 
molte componenti, ma è una identità massiccia, monolitica: è un prete! E’ il Curato 
d’Ars, è un parroco. Questo modo di essere prete è già molto significativo, perché 
noi siamo ormai abituati dalla tecnologia della componentistica ad essere frutti dei 
meccani costruiti in centomila pezzi e anche il nostro sacerdozio, molte volte, lo 
consideriamo il risultato non so dir di quante essenze, piuttosto che considerarlo 
una monolitica pulsione di grazia, di mistero, di ministero e anche di umanità.

Il Curato d’Ars era un prete. Allarghiamoci in questa considerazione e doman­
diamoci se siamo preti e quando di noi abbiamo detto che siamo preti, abbiamo 
detto tutto? Desideriamo che sia vero questo? Oppure siamo preti e poi siamo 
qui e poi siamo là e poi siamo su e poi siamo giù, non siamo a destra, non siamo 
a sinistra, non siamo sopra, non siamo sotto, diventando labirinti e rebus per 
noi stessi?

Il Curato d’Ars era un prete. Questa considerazione a me pare quanto mai 
significativa e stimolante per la nostra preghiera c per il nostro esame di coscienza: 
era un prete!

Però non possiamo dimenticare un fatto: questo prete, che era il Curato d’Ars, 
fuso in una maniera davvero monolitica, ha fatto il suo cammino per diventar prete; 
e qui le cose si complicano. Non si è trovato prete, così, senza sapere perché e 
senza rendersi conto dove o come. Diventar prete per il Curato d’Ars è stata



Atti del Cardinale Arcivescovo 787

un’avventura di vita, da ogni punto di vista. Ed è diventata soprattutto una 
avventura per un aspetto della vita del prete che oggi è particolarmente sensibi­
lizzato. Era intelligente il Curato d’Ars? Era adatto agli studi il Curato d’Ars? 
Era capace di cultura? Era capace di assorbire le problematiche culturali del suo 
tempo? I biografi sono quasi unanimi nel dire di no: era il contrario di tutto 
questo; un povero essere, che aveva una tale coscienza della sua povertà, della sua 
inadeguatezza da struggersene fino in fondo, ma, nello stesso tempo, aveva una 
tale ricchezza di grazia fin da principio, da non lasciarsi condizionare da questa 
povertà. Povero prete sì, ma prete ad ogni costo!

E lo è diventato. Le traversie dei suoi seminari, le traversie delle sue scuole, 
le traversie dei suoi esami, le traversie dei suoi inizi ministeriali sono documentate: 
una vera passione, che il Curato d’Ars ha vissuto fidandosi di Dio e credendo che 
Dio può cavare dei figli di Abramo dai sassi.

Anche questa connotazione, che caratterizza un po’ tutta la spiritualità del gio­
vane Vianney che sa che Dio lo vuole prete, ci deve dire tante cose. E’ un aspetto 
che oggi è ancora presente negli itinerari di coloro che diventano preti; in modi 
diversi, ma nella sostanza siamo sempre alle stesse fondamentali domande e alle 
stesse fondamentali esigenze: chi fa il prete è la grazia di Dio, chi decide i progetti 
sulle creature è il Signore e il Curato d’Ars si è lasciato condurre. Capiva poco 
— ed era vero — ma arrivava a capire che il Signore capiva anche per lui.

E io credo che questa esperienza spirituale sia connotante della vita del Santo 
Curato d’Ars: si rendeva conto di capire poco, ma era certo che il Signore capiva 
anche per lui. Questo in certi momenti diventava una macerazione dolorosissima 
per questa povera creatura e in certi momenti invece diventava una specie di 
esperienza beatificante; e la sua condizione di giovane prete era proprio caratte­
rizzata da questo alternarsi delle macerazioni della povertà con le trasfigurazioni 
della beatitudine. Il Vangelo della povertà e il Vangelo delle beatitudini: queste 
erano veramente le forze dominanti della vita spirituale di questo prete, che non 
è mai stato prete per abitudine, non è mai diventato un prete "funzionario”, non 
è mai diventato un prete ”di carriera”, non è mai diventato un prete che si sen­
tisse oramai prigioniero sociologicamente irrimediabile nell’esser prete. Era la forza 
di Dio che lo portava ed era una fiducia nella grazia, ed era una letizia nella grazia 
che lo animava continuamente.

Un povero prete! Ma quanta felicità in quest’uomo! E mentre la sua povertà 
lo macerava, il suo cuore cresceva in tenerezza, il suo cuore si faceva grande, il 
suo cuore si faceva generoso, il suo cuore cresceva... sulla misura del Cuore 
di Cristo.

Questa caratteristica dell’alternarsi della beatitudine e della macerazione come 
dinamismi di una spiritualità del Santo Curato, avevano anche il risultato che per 
lui l’incontro con Cristo diventava un avvenimento che si ripeteva in continua­
zione, non solo a edificarne la giovinezza, a rinnovarne lo spirito, ma ad accrescere 
il suo zelo apostolico.

Fu fatto parroco e fatto parroco anche presto, nonostante tutto, in una parroc- 
chietta da quattro soldi... Quando la ricevette era veramente piccola — nessuno 
sapeva che esistesse — e quando la lasciò era uno dei centri spirituali della Fran­
cia e anche un po’ del mondo. Tutto continuamente nutrito da quel suo alternarsi



788 Atti del Cardinale Arcivescovo

di macerazione nella povertà e di beatitudine nella contemplazione di Cristo. Che 
bel prete!

Non c’era spazio per le abitudini in lui: era un’avventura che non finiva mai 
e caratterizzava soprattutto la sua preghiera. E io qui non posso fare a meno di 
sottolineare una cosa che sottolineo tante volte, ma che nel Curato d’Ars è emble­
matica quanto mai: quanto pregava quest’uomo! E quanto pregava di notte! Aveva 
la fissazione della preghiera notturna, era un nottambulo della preghiera. Di giorno 
non aveva tempo e allora il tempo diurno era degli altri, il tempo di notte era 
suo e di Dio.

E da questo vegliare, un vegliare che potremmo chiamare nello stesso tempo 
"penitente e impenitente” tant’era l’ostinazione della sua preghiera notturna, na­
sceva poi quello zelo che non era un’alternativa alla contemplazione, ma era il 
maturare, il fiorire della contemplazione.

Lo zelo... A proposito dello zelo del Curato d’Ars credo che non si possa non 
sottolineare quattro caratteristiche che l’hanno dominato dal principio alla fine.

1. La centralità dell’Eucaristia. Le sue Messe erano un avvenimento per lui 
e per il suo popolo. In questo senso davvero il Curato d’Ars ha anticipato il 
Concilio: nella Messa quest’uomo si rinvigoriva, si illuminava, si accendeva e 
diventava trasfigurato. Andavano a vederlo dir Messa anche quelli che non crede­
vano; la Messa che diventava spettacolo! Non come certe Messe che diciamo noi, 
che sono spettacolo in un altro senso e che riescono a farci dimenticare che siamo 
in chiesa e che si tratta del Padre Eterno e del suo Figlio! Era il riverbero di 
un’estasi interiore questa Messa!

2. Il sacramento della Penitenza. Confessava, confessava, confessava e con­
fessava, senza fine. Ed è misterioso come intorno al confessionale di quest’uomo 
che non usava nessun sistema di propaganda e nessun sistema di persuasione, si 
accalcassero penitenti, ma penitenti "maiuscoli”, un po’ da tutte le parti, di ogni 
genere; e chi si confessava dal Curato si convertiva. Anche perché lui non era un 
confessore che stava a sentire e assolveva, ma era un confessore che si lasciava 
coinvolgere dal dramma del penitente e più il dramma era grande e più lui ci 
entrava dentro con una personale partecipazione. E si lasciava investire dal dovere 
della penitenza in maniera vicaria; sapeva che i suoi penitenti di penitenza ne 
avrebbero fatta poca e se ne faceva carico lui proprio perché lui li aveva resi peni­
tenti. E questa soddisfazione vicaria, che era uno dei suoi metodi pastorali, massa­
crava quest’uomo il quale a forza di rinunzie, a forza di privazioni — e non sol­
tanto quelle legate alla diuturnità del ministero sacramentale — era influenzato 
in tutta la sua vita: il cibo, il riposo, il sonno... penitenza! La sua vita diventava 
un "sacramento” della penitenza per sé e per gli altri e così trasformava le popo­
lazioni: Eucaristia e Penitenza erano le sue risorse profonde.

3. L’evangelizzazione e la catechesi. Il Curato d’Ars era un "patito" del 
catechismo; ma non nel sistema e nella visione un po’ riduttiva che abbiamo noi, 
dove in pratica il catechismo è per i bambini, ma era la catechesi degli adulti che 
lo angustiava; l’evangelizzazione della comunità parrocchiale nel suo insieme. E 
l’evangelizzare e il catechizzare era la sua grande fatica; quest’uomo con armi 
culturali così povere, conosceva tutti i catechismi del suo tempo perché li confron-



Atti del Cardinale Arcivescovo 789

tava, li mescolava... qualche volta aveva anche degli infortuni, perché quando gli 
capitava un catechismo malato di Giansenismo, magari qualche cosa filtrava dentro 
alle sue catechesi e alle sue omelie, ma di solito questa preoccupazione dell’evan- 
gelizzare la comunità era la sua grande occupazione.

4. La carità. Non soltanto nel senso episodico dell’aiutare il povero, il men­
dicante, che a quei tempi specialmente nella forma itinerante era molto diffuso, 
ma proprio la carità: gli anziani, gli ammalati, i giovani, le ragazze... E qui bisogna 
dire che il Curato d’Ars, con una intraprendenza che può sorprendere — non era 
certamente il più informato e il più ferrato nelle problematiche sociali del suo 
tempo — ha fondato la "previdenza”, questa grande istituzione caritativa che ha 
finito con l’ammazzarlo, perché a forza di creare istituzioni permanenti che racco­
glievano i giovani da educare, da istruire, da difendere, le ragazze da mantenere 
sulle buone strade, era talmente carico di debiti e di fastidi che basta! Ebbene, 
era il suo modo di fare il parroco. Ora, perché io ricordo questa caratteristica di 
questo prete sprovveduto? Noi altri facciamo tanti discorsi! Lui aveva le ispirazioni 
della fede, della speranza, della carità, le portava dentro; gli venivano più dal suo 
notturno pregare che non dal suo faticoso studiare. Non era uno sprovveduto, si 
informava, sapeva organizzare, sapeva circondarsi di collaboratori preziosi. Era 
riuscito a persuadere i Fratelli della Sacra Famiglia ad andare là, le Suore di S. 
Giuseppe di Bourg ad andare là, nella sua parrocchietta di poche centinaia di fedeli, 
per portare avanti queste istituzioni caritative, educative e formative.

Forse abbiamo da imparare qualche cosa! E la cosa che abbiamo da imparare 
di più, secondo me, è che proprio in questo fermento di zelo apostolico, il Santo 
Curato non è mai riuscito ad essere un prete "funzionario”, un prete logorato 
dalle abitudini, dalle stesse cose sempre; c’era una fontale novità che animava 
tutto, che tutto rendeva continuamente nuovo, continuamente inedito, continua- 
mente vissuto per la prima volta. Questa specie di fiotto di interiorità che vivificava 
qualunque cosa con questo meraviglioso fervore! E questo fenomeno, questo prete 
fenomeno riusciva ad essere una presenza significativa nella società del suo tempo: 
nel paesello di Ars, nella diocesi di Belley, in tutta la Francia, la Francia del suo 
tempo, che era da prendere con le molle nei confronti della religione. Eppure a 
questo Curato arrivano le insegne della Legion d’onore! Il paradosso della presenza 
percepita anche dai potenti, perché veramente egli è diventato non un servitore 
del suo popolo, ma un padre per il popolo di Dio.

Ora, se noi riflettiamo bene, in queste caratteristiche dell’ispirazione e della 
attività pastorale del Santo Curato d’Ars, vediamo ancora una volta ripetersi con 
autenticità le istanze evangeliche, in un contesto storico diverso, ma sono le istanze 
evangeliche di sempre.

Anche per noi è un richiamo, anche per noi è una grossa consolazione vedere 
che, in uno schema del genere, noi troviamo ancora espresso tutto quell’insieme 
di problemi e di istanze che rappresentano la vita pastorale del nostro essere preti. 
Però credo che sia necessario non dimenticare mai un’articolazione deificante che 
esiste tra il momento intcriore e beatificante di questo essere prete e il momento 
esteriore e macerante dell’essere prete. E’ una tensione bipolare alla quale non ci 
possiamo sottrarre e non ci dobbiamo sottrarre.

Dicono che Bernanos non avrebbe potuto scrivere il suo Diario di un curato



790 Atti del Cardinale Arcivescovo

di campagna, se non fosse esistito il Curato d’Ars; io non so se sia vero perché 
come nascano le opere del genio umano è difficile saperlo, ma è un fatto però che 
nel Curato d’Ars c’è una tale vivacità, c'e una tale fecondità ispiratrice che anche 
oggi noi ne subiamo il fascino. Diciamo pure — è la verità — che qualche volta 
ci indispone, diciamo pure che in qualche dettaglio ci fa venire degli interrogativi 
critici molto seriosi e molto preoccupanti; ma la verità più profonda è un’altra: 
quest’uomo ci interpella. E interpella proprio noi, preti, interpella proprio noi, 
pastori d’anime. E questa è la cosa bella! Se ci lasciassimo interrogare di più sa­
remmo dei preti più vivi, più sereni, più liberi, più coraggiosi e più fiduciosi.

Credo che questa semplice ed elementare riflessione possa farci veramente del 
bene: era un prete pacificante il Curato d’Ars. Noi sappiamo dalla storia che erano 
innumerevoli i preti che andavano a trovarlo. Non credo che andassero a trovarlo 
per discutere di Lacordaire o di chissà chi, ma trovavano un fratello che aveva 
nel cuore tanta ricchezza di comprensione, tanta felicità di comunione da uscirne 
rinfrancati e, non raramente, convertiti. Possa servire questo nostro breve incon­
tro a metterci addosso la voglia di leggere la vita del Curato d’Ars e di specchiarci 
nei suoi esempi.

II meditazione: Un prete di una "singolare drammaticità"

Nella nostra prima riflessione abbiamo visto come il Santo Curato d’Ars fosse 
un prete, nient’altro che un prete, che ha vissuto la sua identità e la sua missione 
di prete con una instancabile fedeltà e con una vivacità di ispirazione che ha reso 
il suo ministero sempre aderente alle necessità del suo popolo e sempre ricco di 
ispirazione e di fantasia, per andare incontro non soltanto alle necessità spirituali 
dell’incremento della fede, ma anche alle necessità umane. Un prete che ha armo­
nizzato nell’unità del suo ministero tutte le istanze ministeriali e, nello stesso 
tempo, tutte le istanze umane nelle quali si trovava coinvolto.

Ciò vuol dire che è stato un prete che non è mai diventato un funzionario, 
un burocrate, ma è sempre rimasto, diventandolo sempre di più, un pastore degno 
di Gesù Cristo.

E’ inutile dire come l’attualità di questa figura pastorale interpelli anche noi 
e provochi in noi la gioia di una speranza sacerdotale molto grande e anche lo 
stimolo d’un fervore profondamente rinnovato.

In questa seconda riflessione credo però di doverci intrattenere un momento 
su un altro aspetto della vita del Santo Curato, di questo prete, ed è l’aspetto di 
una sua "singolare drammaticità”.

Il Curato d’Ars non è stato un prete tranquillone e pacifico, un prete, come 
si dice, senza problemi.

Abbiamo già accennato l’itinerario abbastanza tormentoso del suo diventar 
prete. Ma, fatto prete, la drammaticità del ministero ha continuamente tormentato 
questo prete, la sua coscienza, il suo spirito, il suo cuore. Sono famosi i suoi 
scoramenti, i suoi scoraggiamenti, le sue crisi di incapacità, di impotenza. E un 
po’ per tutta la vita si è trovato a combattere con problemi del genere. I biografi 
dicono che questo dipendeva da quella povera psicologia ed umanità di cui abbiamo 
fatto un cenno: essere prete era più grande di lui. (Ma lui lo sapeva, essere prete 
è più grande di ogni uomo. Noi tante volte non lo sappiamo abbastanza e certi



Atti del Cardinale Arcivescovo 791

nostri cosiddetti imperturbabili equilibri che mettiamo tra le note e caratteristiche 
positive del candidato, forse andrebbero ripensati un po’. Essere preti senza drammi 
interiori non è buon segno. Essere preti senza essere qualche volta sgomenti da 
ciò che l’essere preti significa non so se sia ricchezza o povertà. Essere preti con 
l’imperturbabilità del manager o del condottiero non so fino a che punto sia 
evangelico.

Gli scoramenti di Gesù di cui il Vangelo documenta ci dovrebbero dire qual­
cosa. Da questo punto di vista l’esperienza del Curato d’Ars è esemplare — non 
oso dire ”del tutto” perché veramente i limiti di povertà della sua psicologia e 
della sua natura erano grossi — però per noi è un motivo di riflessione. Si dice 
presto "essere preti”!

E soprattutto bisogna dire che questo sgomento della grandezza del sacerdozio, 
delle responsabilità del sacerdozio, nel Curato d’Ars era uno sgomento che cresceva 
con gli anni. Era cioè un maturare, un approfondire: più andava avanti e più, 
davanti al Signore, si sentiva poverello. Questo è per me uno degli aspetti più 
ricchi del messaggio di questo prete che la Chiesa ci propone oggi a modello.

Forse, per un insieme di componenti culturali, noi abbiamo un po’ esasperato 
la mitologia delle sicurezze; abbiamo disimparato a tremare, a trepidare, ad aver 
paura, ad andare in agonia. E credo che questo non debba essere interpretato come 
debolezza psicologica o fragilità temperamentale: se non ci sgomentano i misteri, 
siamo davvero dei poveri!

So che parecchi di voi sono stati ad Ars, un po’ in gruppo, un po’ alla cheti­
chella... del resto alla chetichella ci sono stato anch’io... e là davanti a quel confes­
sionale, a quell’altare, a quella chiesetta disadorna credo che si capisca il dramma 
del Curato d’Ars nel sentirsi un povero prete, non infelice d’essere prete, ma sgo­
mento di esserlo diventato per la misericordia di Dio. E, carissimi confratelli, di 
questo noi ne abbiamo bisogno. Io vedo in questo aspetto della vita del Santo 
Curato un qualche cosa di prezioso anche per noi: avremo delle giornate difficili 
da vivere, avremo delle giornate maceranti, ma ci fanno bene! Sono itinerari di 
purificazione sacerdotale che dobbiamo conoscere e, vorrei anche dire, sono itine­
rari di purificazione di cui dobbiamo domandare la grazia al Signore. Quante diffi­
coltà passerebbero, quante pigrizie scomparirebbero e anche quante stanchezze 
ritroverebbero vigore se questa grazia il Signore ce la facesse!

Non perché abbiamo delle difficoltà da superare — le solite, banali difficoltà 
della vita di ogni giorno — ma perché la grandezza del mistero sacerdotale ci 
sgomenta: in certi momenti ci affascina e in certi momenti ci mette dentro il 
brivido.

Questa esperienza il Curato d’Ars l’ha vissuta tutta la sua vita. Ci dicono i 
suoi biografi che quando pensava alla sua morte, che del resto desiderava, molte 
volte era terrorizzato dalla paura che proprio al momento di morire gli prendesse 
una crisi di disperazione. Era un santo prete! E’ morto nella pace, è morto sereno 
come un bambino, è morto trasfigurato dalla luce dell’eternità, ma intanto lui, 
durante la vita, questa prova spirituale l’ha conosciuta e l’ha bevuta come un calice.

Un’altra caratteristica permanente e ricorrente nella vita del Santo Curato era 
il senso della sua inadeguatezza a fare il parroco: aveva paura. Lo voleva fare ma 
gli pigliavano dei periodi di sgomento tale di fronte alle responsabilità pastorali 
che arrivavano ad essere tentazioni. Noi sappiamo dalla sua vita che per ben tre



792 Atti del Cardinale Arcivescovo

volte scappò per non fare il parroco, terrorizzato dalla responsabilità della cura 
pastorale. E’ un po’ difficile immaginarlo un uomo così che ha paura, che viene 
sorpreso da questo raptus della fuga, per non fare il parroco! C’è della contrad­
dittorietà: sei parroco e scappi? Peggio! Ma non è la logica che conta in certi 
stati d’animo; è quel mistero della passione del Signore di cui questi pastori 
diventano partecipi e di cui rinnovano tutta la ricchezza e nello stesso tempo tutta 
la drammaticità.

E’ un po’ strana nel Curato d’Ars — un uomo, si dice, dalla psicologia grezza, 
dalla cultura limitata, dall’intelligenza piuttosto ridotta — questa capacità di vivere 
in profondità questo dramma dell’essere prete, dell’essere parroco. E’ un po’ strana, 
ma si spiega come una grazia del Signore estremamente incisiva, che mentre puri­
fica il santo uomo, lo tonifica per tutte le esigenze del ministero e mette in evidenza, 
con una testimonianza inoppugnabile, come meriti attenzione da parte nostra non 
tanto per la curiosità di indagare come stanno le cose, ma perché ci domandiamo 
in che misura e in che modo la drammaticità del sacerdozio è vissuta da noi.

E’ il mistero che è grande, è la realtà trascendente che è sconvolgente... ma 
allora: siamo sconvolti? siamo impressionati, siamo nutriti da queste esperienze? 
Come si spiega che tante volte noi subiamo le tentazioni contrarie, le tentazioni 
dell’abitudine, le tentazioni della routine, le tentazione del ”già visto”, del "sempre 
vecchio”, del sempre ripetuto?

Conoscendo anche l’aridità dell’ispirazione e la pesantezza delle nostre pigrizie, 
ce lo dobbiamo domandare. Insomma questo nostro esser preti favorisce il sonno 
o l’insonnia? Non parlo dell’insonnia fisica ma di quella vivacità interiore, di quella 
vibrazione profonda dell’essere e di quel bisogno, inestinguibile di progredire, di 
diventare più santi, di diventare più capaci di dedizione, di bontà, di misericordia... 
Sono domande che possiamo lasciare sedimentare nel fondo del nostro spirito per­
ché il nostro sacerdozio non invecchi, non diventi un sacerdozio ripetitivo e soprat­
tutto non diventi un sacerdozio che non sa più che cosa fare.

Ma vorrei dire che a completare il quadro di questa drammaticità, vissuta, del 
sacerdozio da parte del Santo Curato c’è anche un altro aspetto. E’ il più difficol­
toso, non c’è dubbio, è anzi quello che oggi preoccupa di più coloro che lo studiano 
e coloro che cercano di darne una lettura più penetrante: la vita sacerdotale del 
Santo Curato è stata un po’ sempre infestata dalle... infestazioni dello spirito del 
male. Le notti del Curato d’Ars erano — molte volte drammaticamente — una 
lotta fisica, ne usciva con le ossa rotte, ne usciva stravolto: quando lui parla nei 
suoi scritti dei suoi incontri con il "grappino”... il famoso "grappino”... Il diavolo 
lui non lo nominava mai, lo chiamava il "grappino”.

Questa esperienza, dell’infestazione maligna è inoppugnabilmente una caratte­
ristica di questa vita sacerdotale. Io non intendo minimamente dire che questo 
debba esistere nella vita di ogni prete. No, che il Signore ce ne scampi e liberi! 
Però il riflettere per un momento che il prete non lascia indifferente il male è 
riflessione che noi dobbiamo fare. Il male c’è, i cattivi ci sono, il Maligno c’è, le 
forze del male ci sono e tutto questo è un’alleanza contro il prete; c’è poco da fare. 
Questo si scatenava intorno a Cristo e ancora prima intorno ai Profeti, questo si 
è scatenato intorno agli Apostoli e questo nella storia della santità sacerdotale è 
un capitolo che non ho la pretesa che venga particolarmente raccontato, però nel 
caso del Curato d’Ars la cosa diventa emblematica.



Atti del Cardinale Arcivescovo 793

Dio ha i suoi nemici, non c’è dubbio e i nemici di Dio sono i nemici del prete. 
Io credo che di questo dobbiamo essere persuasi e dobbiamo essere anche spiritual- 
mente agguerriti perché questo fatto non ci terrorizzi, non ci preoccupi, non ci 
angusti più del giusto, però ci renda vigilanti e preparati. L’ammonimento di S. 
Pietro vale anche e soprattutto per noi: ci ricorda l’Apostolo che c’è chi cerca di 
divorarci. Se ne parla di meno, ma il Curato d’Ars anche in questo ha un mes­
saggio che merita attenzione.

Così abbiamo, con due panoramiche diverse, con due prospettive diverse, cer­
cato di lasciarci raggiungere dal messaggio di questo prete benedetto che non viene 
a noi con la sapienza delle parole umane ma con l’esperienza di una vita sacerdo­
tale ricca di frutti: esperienza nella quale la grandezza di Dio nel creare il ”suo 
prete” ha come sfondo incessante la povertà della creatura che da questa grandezza 
è raggiunta e trasformata. Questo è per la nostra consolazione spirituale e questo 
è anche per il nostro ammonimento.

E la grazia del Signore nostro colmi i nostri cuori, ci conceda di assaporare la 
bellezza del sacerdozio del Curato d’Ars e ci conceda di proseguirne la storia in 
mezzo alle nostre comunità cristiane.

Ai parroci che sono qui vorrei dire una parola tutta particolare: avete un 
patrono che sotto certi aspetti è pittoresco, e questo può domandarvi di non essere 
dei parroci musoni o intristiti da chissà quali problemi, ma avete un patrono così 
ricco di messaggio da impregnare la vostra vita anche oggi. Se nella nostra diocesi 
ci fossero una dozzina di Curati d’Ars... che pasticcio sarebbe... un po’ anche per 
il Vescovo! e allora mi accontento di... mezza dozzina! Ma siatelo dei Curati d’Ars 
in mezzo alla vostra gente e siatelo anche per il conforto, per l’animazione, per il 
sostegno del vostro Vescovo il quale quando vede i preti animati, coraggiosi, entu­
siasti del loro sacerdozio, sente il suo sacerdozio ringiovanire e sente le sue forze 
rinvigorirsi. Allora ne facciamo uno scambio reciproco per essere insieme solidali 
nel rendere testimonianza all’unico, indivisibile e inesauribile sacerdozio del Si­
gnore nostro Gesù Cristo.



794 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia alle ordinazioni diaconali in Cattedrale

Andate... il Signore vi manda!
L’annuale solennità della Chiesa locale viene vissuta con una speciale parteci­
pazione nella Basilica Metropolitana di S. Giovanni Battista: la Cattedrale vede 
riunita, intorno al Vescovo, tutta la comunità diocesana per la celebrazione del 
mistero di unità che è l’Eucaristia.
Domenica 16 novembre si è rinnovata questa esperienza di comunione ecclesiale, 
facendo corona a tredici nuovi diaconi, ordinati per l’occasione dal Cardinale 
Arcivescovo. Di essi, sei eserciteranno il ministero come diaconi permanenti, 
gli altri (sei diocesani ed uno della Congregazione dell’Oratorio di S. Filippo 
Neri) saranno ordinati presbiteri nel prossimo anno.
Questo il testo dell’omelia del Cardinale Arcivescovo:

La celebrazione della festa della Chiesa locale è avvenimento di vita: si 
festeggia nella realtà viva, si festeggia perché è viva ed anche perché della sua 
vita si è partecipi e dalla sua vita si è continuamente soccorsi, alimentati e 
costruiti. Questo celebrare, dunque, sia per noi un momento nel quale ci rendia­
mo conto, in maniera più attenta, del fatto che siamo Chiesa. E’ Dio che ci fa 
Chiesa. E’ Lui che elegge il suo popolo, è Lui che lo compagina nella comunione 
della fede e della carità e lo fa attraverso il Figlio suo benedetto, Gesù Cristo.

Come abbiamo sentito dall’Esodo, quando il Signore ha proclamato la sua 
volontà di costituirsi un popolo e ha chiesto a questo popolo di essere fedele, il 
popolo ha risposto « noi faremo quello che il Signore ha detto ». Questo è cele­
brare ciò che il Signore fa, questo è dare compimento al proposito di Dio. E 
questa sera noi, qui, come Chiesa locale, vogliamo proprio ripetere la parola del 
popolo antico: « Noi faremo, Signore, ciò che tu vorrai ».

Questa disponibilità, questo accogliere Dio come Signore della nostra vita 
e della nostra storia, è gesto celebrativo che giustifica il gaudio, la festa, la solen­
nità, ma anche gesto fondante perché proprio così si diventa autenticamente 
popolo, solo così si diventa popolo di Dio e si proclama, nella suprema libertà 
dello spirito, che solo Dio è Signore, il nostro Signore.

Questa consapevolezza di essere popolo del Signore è motivo profondo della 
nostra gioia, e questa sera, nel trovarci qui, in molti, insieme, nell’unanimità 
dei sentimenti profondi, nella comunione della fede e della carità rende esultante 
il nostro spirito e il nostro cuore. Sia benedetto Dio il quale, attraverso Cristo 
Signore, continua a compaginare nell’unità della vita il nostro essergli popolo, c 
lo fa con la grazia dei Sacramenti, con il dono della fede e con l’esperienza di 
una carità che vuol essere sempre più grande, sempre più compiuta, sempre più 
feconda! Siamo Chiesa, radicata qui, in un territorio preciso, in un contesto sto­
rico ben determinato: siamo la Chiesa locale che vive in Torino. Quanta grazia 
il Signore effonde perché questo sia vero, quanta grazia aspetta fedeltà e corri­
spondenza da noi che non possiamo essere Chiesa soltanto perché qui viviamo 
ed abitiamo e ci agitiamo nelle vicende umane! Dev’essere Chiesa perché, acco­
gliendo la signoria di Dio e accogliendo la fraternità di Cristo, rifonda la sua 
identità profonda, scopre la sua vocazione preziosa e sa perché è al mondo, che 
cosa ci sta a fare e che cosa ci deve stare a fare.



Atti del Cardinale Arcivescovo 795

Essere Chiesa per la grazia di Dio; essere Chiesa per la salvezza del mondo; 
essere Chiesa per la consolazione e la pace degli spiriti e dei cuori; essere Chiesa 
per essere testimonianza, che non viene mai meno, della misericordia e della 
potenza del Signore. Ci sentiamo Chiesa così? Forse in questo momento, con 
molta sincerità, diciamo di sì — e sia benedetto Dio che lo sappiamo dire — 
ma non basta in questo momento. Una celebrazione come questa deve avere una 
continuità che si dirama nei giorni, una continuità che illumina le stagioni, una 
potenza interiore trasfiguratrice che cambia la qualità dell’essere e del vivere c 
ci rende missionari per una civiltà deH’amore di cui il mondo ha tanto bisogno, 
che sia veramente frutto di quell’amore eterno con cui Dio ha amato il mondo 
fino a dare per esso il suo Unigenito Figlio.

Siamo dunque Chiesa. Per l’effusione dello Spirito oggi palpita il nostro 
Battesimo. Siamo Chiesa viva per l’esperienza di una fede che ci accomuna; 
siamo Chiesa viva per una speranza che non facciamo altro che proclamare e 
vivere; siamo Chiesa viva per una testimonianza che non ci stanchiamo di ren­
dere al Signore prima, e una testimonianza che ci rendiamo a vicenda perché 
il mondo creda che Gesù Cristo è il Salvatore di tutti.

Ma oggi, miei cari, le ragioni della celebrazione e della festa sono anche 
altre, non estranee alla vitalità della Chiesa. Questa Chiesa è viva, dicevo, e 
questa sera ne facciamo anche un’esperienza: l’ordinazione di tredici nuovi dia­
coni ci dice che la Chiesa è viva, ci dice che Cristo chiama, continua a chiamare 
e che nel popolo di Dio c’è chi risponde alla chiamata. Un gesto di vita, una 
testimonianza di vitalità profonda, un evento nel quale la vita di Gesù Cristo 
si esprime e nel quale la missione di Gesù viene come ribadita.

Questa Chiesa che non vive soltanto delle istituzioni su cui Cristo l’ha confi­
gurata ma che vive nella vita di figli suoi, i quali sono più che istituzione: sono 
persone, persone che credono, persone che sperano, persone che amano e che 
questa esperienza dello Spirito del Signore la portano avanti nella fedeltà dei 
giorni e nella assiduità degli impegni.

Questi diaconi sono testimonianza della vitalità della nostra Chiesa. Sono 
debitori alla Chiesa della loro vocazione, sono debitori alla Chiesa del ministero 
che si assumono e che si dispongono a vivere, sono debitori alla Chiesa di una 
fedeltà che dev’essere supcriore ad ogni amore e dev’essere anche capace di far 
vivere il Vangelo con una coerenza che non venga mai meno, e con una beatitu­
dine spirituale che renda glorioso il Signore.

Questi diaconi, che il Signore ha scelto e che oggi noi riceviamo per il mini­
stero che tra noi dovranno svolgere, hanno il loro cammino: ne hanno percorso 
un buon tratto c sanno che oggi, ricevendo l’Ordine Sacro, non concludono il 
cammino ma lo cominciano davvero. Tutto ciò che è stato finora è propedeutico, 
è preparatorio. Da oggi, con la potenza e la soavità dello Spirito, saranno ministri; 
a servizio del popolo di Dio perche l’annuncio della fede non venga mai meno, 
a servizio del popolo di Dio perché le esperienze della carità si moltiplichino, a 
servizio del popolo di Dio perché le testimonianze dell’amore diventino quoti­
diane ed inesauribili.

Così la Chiesa è splendente! Così la Chiesa rende testimonianza al suo Signore 
e così la Chiesa assolve la sua missione che è quella di Cristo radicata nel tempo, 
diffusa nel tempo e distesa lungo i secoli della storia.



796 Atti del Cardinale Arcivescovo

Non abbiamo ragione, dunque, di essere festivi, oggi? Non abbiamo ragione, 
dunque, di glorificare Dio e di esultare nello Spirito? Non abbiamo ragione, 
forse, di raccoglierci in preghiera particolarmente solenne e vibrante perché il 
Signore colmi con le sue grazie questo manipolo di diaconi e li confermi nella 
fedeltà della loro vocazione?

Andranno nelle comunità della nostra diocesi, assolveranno ministeri che 
non saranno tanto suggeriti dai loro programmi pastorali quanto dalle necessità 
del popolo di Dio e dalle indicazioni della Chiesa che tutto dirige e tutto governa. 
A questi diaconi vogliamo dire, come un augurio prezioso: andate, e lo Spirito 
del Signore sia con voi! Andate, e i fratelli che incontrerete sentano che il 
vostro cuore è ardente, che la vostra fede è sicura e che il vostro ministero saprà 
essere generoso fino in fondo, così le ragioni della festa saranno anche umana­
mente più comprensibili e diventeranno ragioni che attraverso la conferma dei 
giorni glorificheranno il Signore. Andate, e andando ricordate che i vostri passi 
sono preziosi perché il Signore vi manda. Andate, e ricordate che i fratelli che 
troverete sono fratelli affidati alla carità e alla grazia del vostro ministero per 
essere tutti aiutati a diventare, in una maniera sempre più compaginata e pre­
ziosa, Chiesa del Signore, Corpo di Gesù Cristo e documento della sua miseri­
cordia e della sua vittoria gloriosa. Andate!...

Gli interventi del Cardinale Arcivescovo al Convegno diocesano "La 

Chiesa torinese sulle strade della riconciliazione" sono tutti pub­
blicati nella sezione "Documentazione", in questo stesso numero di 
RDTo (pp. 821-867), dedicata interamente al Convegno.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Ordinazioni diaconali

Il Cardinale Arcivescovo, in data 16 novembre 1986, nella Cattedrale Metro­
politana di S. Giovanni Battista in Torino, ha ordinato diaconi permanenti:
* BERNARDINI Elio — diocesano di Torino — nato a Nocera Umbra (PG) 
1’8-8-1930; collaboratore pastorale nella parrocchia S. Cassiano Martire in Gru- 
gliasco.
Abitazione: 10095 GRUGLIASCO, v. Giustetti n. 20/D.

* BONADIO Valentino — diocesano di Torino — nato a Venaria il 9-7-1931; 
collaboratore pastorale nella parrocchia Natività di Maria Vergine in Venaria. 
Abitazione: 10078 VENARIA, v. Montello n. 27, tei. 49 35 64 - 424 11 20.

* CHIESA Edmondo — diocesano di Torino — nato a Saluzzo (CN) il 28-2- 
1929; collaboratore pastorale nella parrocchia Madonna dei Poveri in Collegno. 
Abitazione: 10093 COLLEGNO, v. Miglietti n. 3, tei. 411 05 43.

* d’ISCHIA Claudio — diocesano di Torino — nato a Vercelli il 16-7-1943; 
collaboratore pastorale nella parrocchia S. Rosa da Lima in Torino.
Abitazione: 10141 TORINO, v. Fidia n. 5, tei. 72 50 50.

* MANZONE Fedele — diocesano di Torino — nato a Novello (CN) 1’1-12- 
1921; collaboratore pastorale nella parrocchia S. Vincenzo de’ Paoli in Torino. 
Abitazione: 10147 TORINO, v. Campiglia n. 70, tei. 21 49 72.

* RUBINO Saverio — diocesano di Torino — nato a Tiriolo (CZ) il 17-3-1947; 
collaboratore pastorale nella parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Car­
magnola.
Abitazione: 10022 CARMAGNOLA, v. Carena n. 8, tei. 977 85 81.

Ordinazione sacerdotale

CURCETTI don Claudio — del clero diocesano di Torino — nato a Foggia 
il 9-10-1959, è stato ordinato sacerdote dal Cardinale Arcivescovo nella chiesa 
parrocchiale S. Luca Evangelista in Torino 1’8 novembre 1986.

797



798 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine

CURCETTI don Claudio, nato a Foggia il 9-10-1959, ordinato sacerdote 1’8- 
11-1986, è stato nominato in data 10 novembre 1986 vicario parrocchiale nella 
parrocchia Santi Giovanni Battista e Martino in 10073 CIRIE’, v. S. Ciriaco n. 32, 
tei. 920 45 51.

FERRERO don Domenico, nato a Trinità (CN) 1’1-5-1950, ordinato sacerdote 
il 5-6-1977, è stato nominato in data 10 novembre 1986 parroco della parrocchia 
S. Carlo Borromeo in 10020 CASALBORGONE, p. Bruna n. 5, tei. 918 43 08.

MAZZONI p. Danilo, C.P., nato a Fivizzano (MS) il 23-6-1940, ordinato 
sacerdote il 19-3-1966, attuale rettore del Santuario di S. Pancrazio in Pianezza, 
è stato nominato in data 28 novembre 1986 vicario parrocchiale nella parrocchia 
Santi Pietro e Paolo Apostoli in Pianezza, con il mandato di coordinatore del 
servizio parrocchiale nell’ambito del Santuario di S. Pancrazio.

LARATORE don Piero Giovanni, nato a Torino il 13-6-1936, ordinato sacer­
dote il 25-6-1967, è stato nominato in data 1 dicembre 1986 parroco della par­
rocchia S. Antonio Abate in 10148 TORINO, v. Quincinetto n. 11, tei. chiesa 
29 32 18; ab. 29 33 79.

Sacerdote diocesano fuori diocesi

MICHIARDI don Giuseppe, nato a Bonzo — ora Groscavallo — il 3-6-1915, 
ordinato sacerdote il 2-6-1940, è stato autorizzato in data 25 novembre 1986 
a risiedere nella diocesi di Ventimiglia-San Remo. Abitazione: 18015 RIVA 
LIGURE (IM), v. Vigne n. 25, tei. (0184) 48 49 00.

Opera Madonna della Provvidenza - Pozzo di Sichar in Torino

L’Ordinario di Torino — a norma dello Statuto — per il biennio 1986- 31 
dicembre 1987
— ha confermato membri del Consiglio di Amministrazione i Signori:

BARBERIS rag. Luciano, BORDELLO dr. Giuseppe, COLOMBARA sig. 
Carlo, FRIZZI geom. Raffaele, VENDITTI dr.ssa Luisa;

— ha confermato presidente la dr.ssa LANA Marisa e vicepresidente la sig.na 
NOSENZO Franca.

Dedicazione al culto di chiesa

Il Cardinale Arcivescovo, in data 22 novembre 1986, ha dedicato al culto 
la chiesa parrocchiale di S. Agnese Vergine e Martire in Torino, c. Moncalieri 
n. 39.

Nuovo indirizzo

La Caritas diocesana - Servizio Civile - ha sede in 10152 TORINO, v. San 
Giuseppe Benedetto Cottolengo n. 22, tei. 521 48 81.



Curia Metropolitana ■ Cancelleria 799

SACERDOTI DEFUNTI

BOTTA can. Silvio.
E’ morto a Torino, presso l’Ospedale Cottolengo, il 18 novembre 1986, 

all’età di 72 anni.
Nato a Torino il 18 febbraio 1914, era stato ordinato sacerdote il 29 giu­

gno 1939.
Fu vicario cooperatore dapprima nella parrocchia S. Mauro Abate in Mathi 

dal 1940 al 1943; poi in quella di Nostra Signora del SS.mo Sacramento in 
Torino dal 1943 al 1948; infine in quella del Corpus Domini in Torino dal 1948 
al 1960, anno in cui fu nominato parroco della parrocchia Santi Nicolao e Grato 
in Ala di Stura. Nel 1963 gli venne affidata pure la parrocchia di SS.ma Trinità 
in Balme. Rinunciò alla cura pastorale delle due parrocchie nel 1984 per motivi 
di salute.

Umanissimo e cordialissimo nei rapporti con la gente, si distinse per zelo 
pastorale in tutte le parrocchie in cui svolse il suo ministero sacerdotale. E’ 
particolarmente da ricordare, durante il periodo di permanenza nella parrocchia 
Corpus Domini, la sua dedizione alla popolazione del Centro storico di Torino, 
segnata in notevole parte dai problemi della povertà, del disagio economico e 
sociale. Negli ultimi anni della sua vita ebbe a sopportare un doloroso calvario 
di sofferenza.

La sua salma riposa nel cimitero di Ala di Stura.

GARETTO teol. Francesco.
E’ morto a Torino, presso la Casa del clero ”S. Pio X”, il 22 novembre 1986, 

all’età di 81 anni.
Nato ad Arignano il 24 giugno 1905, era stato ordinato sacerdote il 27 giu­

gno 1930. Era dottore in teologia.
Fu vicario cooperatore dapprima nella parrocchia Maria Vergine Assunta in 

Ceres dal 1931 al 1936; poi in quella di S. Vincenzo Martire in Noie dal 1936 
al 1940; infine in quella di S. Maria Maggiore in Avigliana dal 1940 al 1941, 
anno in cui fu nominato parroco della parrocchia S. Secondo Martire in Givoletto.

Per quarant’anni si impegnò con zelo nella cura pastorale di quella parrocchia, 
affrontando anche i disagi della guerra.

Nel 1981, per i sopravvenuti limiti di età, il teol. Garetto lasciò Givoletto 
ritirandosi presso la Casa del clero ”S. Pio X” in Torino. Sopportò con cristiana 
fortezza la dolorosa malattia che lo portò alla tomba.

La sua salma riposa nel cimitero di Arignano.



800 Curia Metropolitana

UFFICIO CATECHISTICO

INSEGNANTI DI RELIGIONE 
NELLE SCUOLE SECONDARIE STATALI

Anno scolastico 1986-1987

DISTRETTO PASTORALE TORINOCinA’

LC - D'AZEGLIO Massimo
Via Parini, 8
10121 Torino

LS - VOLTA Alessandro
Via Juvarra, 14
10122 Torino

LA - ACCADEMIA ALBERTINA
Via Accademia Albertina, 6 
10123 Torino

1. Centro

CASALE don Umberto 
PASERO Pier Giuseppe 
STERMIERI don Ezio

CHIAVARINO don Romualdo 
PETRUCCI p. Filippo, O.M.I. 
QUIRICO Monica 
(BORTONE Antonio)

DEL BUFALO Lucia 
MANZO don Franco 
RUGOLINO don Benito 
SCOMMEGNA Antonio

LM ■ VERDI Giuseppe
Via Mazzini, 11 
10123 Torino

ScM - MONTI Augusto (Civica)
Via Perrone, 7 bis
10122 Torino

SERRI Francesco

DEMARCHI don Pietro 
DE SANTIS Eloisa 
MARINO Giorgio 
(SPINATO suor M. Grazia) 
MARTINACCI can. Franco 
MAZZA Alessandro 
OSELLA don Giuseppe

LETTURA DELLE SIGLE
IA Istituto Arte
IM Istituto Magistrale
IPA Istituto Professionale per l'Agricoltura
IPC Istituto Professionale Commerciale
IPI Istituto Professionale per l’Industria
IPIA Istituto Professionale per l’Industria e l'Artigianato
ITA Istituto Tecnico Agrario
ITC Istituto Tecnico Commerciale
ITF Istituto Tecnico Femminile
ITG Istituto Tecnico Geometri
ITI Istituto Tecnico Industriale
LA Liceo Artistico
LC Liceo Classico
LM Liceo Musicale
LS Liceo Scientifico
ScM Scuola Magistrale
SM Scuola Media
s.s. sede succursale



Curia Metropolitana - Ufficio catechistico 801

ITF - CLOTILDE DI SAVOIA (Civico)
Via Davide Bertolotti, 10
10121 Torino

ITC - SELLA Quintino
Via Montecuccoli, 12
10121 Torino

IPC ■ BOSELLI Paolo
Via Montecuccoli, 12
10121 Torino

IPC ■ BOSSO Valentino
Via Meucci, 9
10121 Torino

IPI - BALBIS (Civico)
Via Assarotti, 12
10122 Torino

IPI - VIGLIARCI PARAVIA G.
Via del Carmine, 14
10122 Torino

IA - ARTE BIANCA
Via Giolltti, 42
10123 Torino

SM - BALBO Cesare
Via Cittadella, 3
10122 Torino

SM - CONSERVATORIO « G. VERDI»
Via Giolitti, 42
10123 Torino

SM - LORENZO IL MAGNIFICO
Corso Matteotti, 9
10121 Torino

SM - PASSONI Aldo
Via Giolltti, 42
10123 Torino

SM - UMBERTO I
Via Bligny, 1 bis
10122 Torino

SM - VALFRE' Sebastiano
Via S. Tommaso, 17
10121 Torino

MARTINO don Antonio

CASARETTO GRILLO Elena 
PANIGHETTI Cristina

Di LAZZARO Delia 
FAVARO GALLINA Renata 
ROSSATO Ortensia 
(BRONDOLIN Gianfranco)

BONDONNO don Carlo 
DI DATO Patrizia

MAZZA Alessandro

MARINI don Ruggero

ARUGA VISCONTI Teresa

BUFFA Fede
GIORDANO ROBALDO Palma

LA MOTTA BERTUCCIO Domenica

BERNARDI Ferdinando 
DINICASTRO don Raffaele

ALLAIS GRASSI Flora
CIRAVEGNA CARDONA Marilena

RUA don Mario

MONCHIERO don Alessandro

2. San Salvario
LC - ALFIERI Vittorio
Corso Dante, 80 
10126 Torino

IM - REGINA MARGHERITA
Via Bidone, 9
10125 Torino

ENRICO Mario
MODA Aldo

BOTTI Graziano
GALLORINI p. Santi, S.M.
GONTIER TORRESAN Anna Maria
LOVATO Cesare
VERGNANO Giancarlo

IPC • GIOLITTI Giovanni
Via Alessio, 22 
10126 Torino

DI LAZZARO Delia
MASSUCCO BORGATO Grazia



802 Curia Metropolitana • Ufficio catechistico

IPC - GIULIO Carlo Ignazio
Via Bidone, 11
10125 Torino

BEDETTI Pier Giorgio
CASARETTO GRILLO Elena

SM - CIECHI
Via Nizza, 151 
10126 Torino

ANDREAUS Carla

SM - JUVARRA Filippo
Via Belfiore, 46 
10125 Torino

GOBELLO Marida
QUALTORTO don Carlo

SM - MANZONI Alessandro
Via Giacosa, 25
10125 Torino

BESOZZI CAGLIERI Miranda 
DEL VECCHIO Piero

3. Crocetta

LS - FERRARIS Galileo
Corso Montevecchio, 67 
10129 Torino

CURTI p. Lorenzo, S.M.
PARODI TOMAI PITINCA Elisa
SCHIANCHI p. Carlo Maria, S.M.

ITC - SOMMEILLER Germano
Corso Duca degli Abruzzi, 20 
10129 Torino

CAMPAGNA GIANNATEMPO Adriana
CANTA Carlo
FAVAZZA Aldo
PERIOLO Enrico
SCHIFAUDO Gaetano

ITF - SANTORRE DI SANTAROSA
Corso Peschiera, 230
10139 Torino

MARCHINO TRESSO Wilma 
TORCHIO CANTA Giuseppina

SM - FOSCOLO Ugo
Via Piazzi, 57 
10129 Torino

MARIANI ANDOLFI Paola
PIGNOCCO CORRADINI Paola

SM ■ MEUCCI Antonio
Via Thaon di Revel, 8 
10121 Torino

CICE suor Elisa
ROCCA TIBERI Donatella

SM - SAURO Nazario
Via Cassini, 94
10129 Torino

GIANI FALETTI Paola
PIGNOCCO CORRADINI Paola

4. Vanchiglia

LC - GIOBERTI Vincenzo
Via S. Ottavio, 9
10124 Torino

BARRERA don Paolo
PITET Luigi
PORTA don Bruno

LS - GOBETTI Piero
Via Maria Vittoria, 41 
10123 Torino

ALLOCCO p. Albano, C.R.S. 
TIDDIA Eflsio 
(PALMIERI Adamo)

ITI - AVOGADRO Amedeo
Corso S. Maurizio, 8 
10124 Torino

BODI Fabio
CRESTANELLO Flavio
DEL MASTRO CALVETTI MONTESI Giulia
PANTALEO Giacomo

IPC - LAGRANGE Luigi
Via Gené, 14 
10153 Torino

AVAGNINA Antonio
GILFORTE MASCHERA Adriana
PECHEUX don Alberto

IA - PASSONI Aldo
Via della Rocca, 7 
10123 Torino

ALLAIS GRASSI Flora
CIRAVEGNA CARDONA Marilena



Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico 803

SM - LAGRANGE Giuseppe
Via Giulia di Barolo, 33 
10124 Torino

BILLOTTI SEGRE Celestina
GIALLONGO Concetta

SM - MAMELI Goffredo
Via S. Ottavio, 7
10124 Torino

MONTERZINO VINAI Piera

SM - MARCONI Guglielmo
Via Asigliano Vercellese, 10 
10153 Torino

PIETRIBIASI suor M. Grazia 
SCABENI suor M. Teresa

SM - ROSSELLI Nello e Carlo
Via Ricasoli, 15
10153 Torino

PIZZORNI Paolo
RONCO Margherita

5. Milano

LS - EINSTEIN Albert
Via Pacini, 28
10154 Torino

CARGNIN don Ferdinando, S.D.B.
SABINO Stefano
TRABUCCO don Michele

LS - LEONARDO DA VINCI
Lungo Dora Firenze, 9 
10152 Torino

DI DONATO don Ugo 
PANETTA don Giovanni

IM - GRAMSCI Antonio
Via Cottolengo, 26 
10152 Torino

ALLAIS don Luciano
BONELLI Luisa
BOTTI Graziano
GALLETTO Giovanni
PRUNAS-TOLA ARNAUD don Carlo Alberto

ITC - MORO Aldo
Corso Giulio Cesare, 18 
10152 Torino

CELLI Rosetta
FAVATA’ Antonio

ITG - GUARINI Guarino
Via Salerno, 60 
10152 Torino

BALBONI p. Ruggero, O.S.F.S. 
SERRI Francesco

ITI - BALDRACCO G.
Corso Ciriè, 7
10152 Torino

MARCHELLO MARTELLI Ferdinanda 
PANZA Mario

ITI - BODONI Giovanni Battista
Via Ponchielli, 56
10154 Torino

BERRINO Ambrogio 
MARANZANA Mario 
MARTINO Pia

ITI - CASALE Luigi
Via Rovigo, 19 
10152 Torino

CAVAGNERO GARZENA Lidia 
CIAVARELLA Marcello

ITI - GUARRELLA G.
Via Paganini, 22 
10154 Torino

COSTA Alberto
SAVARINO FAVAZZA Rosaria

IPI - BIRAGO Dalmazio
Corso Novara, 65 
10154 Torino

BRONDINO p. Giuseppe, O.F.M.Cap. 
CELLANA Adone
(DI DONNA DONADONI Elisabetta)
LOI MONNI Francesca

SM - BARETTI Giuseppe
Via Santhià, 76 
10154 Torino

NICOLETTI Mauro
RABINO Anna Maria

SM - CASELLA Alfredo
Corso Vercelli. 153 
10155 Torino

DI CATALDO Michele 
MARCHETTI p. Quinto, O.M.V. 
SERRA Mauro



804 Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico

SM - CROCE Benedetto
Corso Novara, 26
10152 Torino

GALLO PROFETA Anna Maria 
GAVIGLIO Sergio

SM - MORELLI Ettore
Via Cecchl, 18
10152 Torino

DA COMO PICCINELLI Elda 
DE ANDREIS KELLER Margherita

SM - VERGA Giovanni
Via Pesaro, 11 
10152 Torino

BAVA PERSIA Osvaldo
CARBONI Massimo
GENNARI don Adriano, S.S.C.

s.s. Carceri
Corso Vittorio Emanuele II, 127
10138 Torino

COMOTTO p. Giulio, O.F.M

SM - VIOTTI G.B.
Via Ceresole, 42 
10155 Torino

MARCHETTI p. Quinto, O.M.V. 
SERRA Mauro

6. Regio Parco - Rebaudengo

SM - CHIARA Bernardo
Via Porta, 6 
10155 Torino

BENEDICENTI MARTA Lucia
GAZZA GENNARI Maria

SM ■ GORELLI Arcangelo
Corso Taranto, 160
10154 Torino

BRAMATI Dina

SM • GANDHI M. K.
Vìa Anclna, 15 
10154 Torino

FERRARIS Giovanna 
TOSI FERRARIS Anna

SM ■ GIACOSA Giuseppe
Via Parma, 48 
10153 Torino

BARBONI Floriana 
BOERO MULE' Pietra

SM - MARTIRI DEL MARTINETTO GIORDANO ROBALDO Palma
Strada San Mauro, 24 
10156 Torino

PORPORATO Stefano 
(VIOTTI Silvia)

7. Cenlsla - San Donato

LC - CAVOUR Camillo
Corso Tassoni, 15 
10143 Torino

BERTINETTI don Aldo 
CASTO don Lucio 
CHIAVARINO don Romualdo

IM • BERTI Domenico
Via Duchessa Jolanda, 27 bis 
10138 Torino

FRITTOLI don Giuseppe 
MARCHETTI Pietro 
PORTA don Bruno

SM - DE SANCTIS Francesco
Via Medici, 61 
10143 Torino

LA MOTTA BERTUCCIO Domenica 
ROSSI GUELFI Lucia

SM - NIGRA Costantino
Via Bianzè, 7 
10143 Torino

GRIGIS don Domenico 
SALIETTI don Giovanni

SM • PACINOTTI Antonio
Via Le Chiuse, 80 
10144 Torino

ADAMOLI suor Lorenzina 
LAMPARELLI Umberto

SM - PASCOLI Giovanni
Piazza Bernini, 5 
10138 Torino

PERIZZOLO p. Giovanni, D.C. 
TORRE GALIZIA Anna



Curia Metropolitana - Ufficio catechistico 805

8. Vailette - Madonna di Campagna
ITC - XI
Corso Molise, 58/60
10151 Torino
ITI - GRASSI Carlo
Via Veronese, 305
10148 Torino
ITI - PEANO Giuseppe
Corso Venezia, 29
10147 Torino
IPI - ZERBONI Romolo
Corso Venezia, 29
10147 Torino
SM - FRASSATI Pier Giorgio
Via Tiraboschl, 33
10149 Torino
SM - LEONARDO DA VINCI
Via degli Abeti, 13
10156 Torino
SM - LEVI Carlo
Via Magnolie, 9
10151 Torino
SM - NOSENGO Gesualdo
Via De Stefanis, 20
10148 Torino

BRACHET-COTA DI SANTO Giuseppina 
DE STEFANO Bruno 
FRANCO Gino
BRUSA Isabella
CIAPOLINO MARINO Rosanna
PROFETA Carmelo

BODI Fabio
NEGRI don Augusto
MARINI don Ruggero
TESTA Maria
TORRANO p. Vito, S.M.

GALLOTTA Olga
STROPPIANA AlMASSO Elisabetta

CHIAMBERLANDO Tiziana
PISCI Alberto
CORRADI Valeria 
COSTA Francesco 
ZAGARELLA suor Glancarla

LILLO GATTI Antonietta

SM - ORIONE don Luigi
Viale Mughetti, 22/1 
10151 Torino
SM • POLA G. Cesare
Via Foglizzo, 15
10149 Torino
SM - QUASIMODO Salvatore
Viale Mughetti, 22/3 
10151 Torino

BALDI don Giuliano, F.D.P.

ANDREAUS Carla 
FANTON REVIGLIO Maria 
(CAPPELLINA Giulia)

GIALLONGO Concetta

SM - RIGHI Augusto
Corso Grosseto, 112 
10148 Torino
SM - SABA Umberto
Via Lorenzini, 4 
10147 Torino
SM - SALVANESCHI Nino
Via Gubbio, 47 
10149 Torino

PIUCCI M. Antonia
TURELLA don Giovanni

AIMONE Laura
FERRETTI Pietro Paolo

DE ANDREIS KELLER Margherita
GIRAUDO Ermanno p. Amatore, OF.M.Cap.

SM - SCOTELLARO Rocco
Via Luini, 195 
10149 Torino
SM • VIAN Ignazio
Via Stampini, 27 
10147 Torino
SM • VIVALDI Antonio
Via Casteldelfino, 24 
10147 Torino
SM ■ E 14
Via Reiss Romoll, 47 
10148 Torino

POGGIO GARENA M. Rosa
VALLARDI Lucia

FERRERI Armando
RABINO Anna Maria

BIANCO p. Giuseppe, C.S.I.
MACULAN p. Dante, C.S.I.

GIANOLIO don Giuseppe, S.D.B.



806 Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico

9. Nizza - Lingotto

LS ■ COPERNICO Nicolò
Corso Caio Plinio, 2 
10127 Torino

BERNARDI Pier Giuseppe 
CATTANE don Giovanni, S.D.B. 
GIANUZZI Giuseppe

ITC - LUXEMBURG Rosa
Corso Caio Plinio, 6 
10127 Torino

BENNARDO Michele
GALGANO VISCARDI Anna Maria 
TRAVELLA Ermanno

IPI - GALILEI Galileo
Via Lavagna, 8 
10126 Torino

CORGIAT-LOIA-BRANCOT don Renzo 
DE BORTOLI Silvano
ROSSO p. Renato, O.C.D.

SM ■ FERMI Enrico
Piazza Giacomini, 24 
10126 Torino

MARRAFFA don Giovanni 
MASCIA don Pasqualino

SM - FONTANESI Antonio
Via Piacenza, 128
10127 Torino

BUCELLA suor Paola 
DESSIMONE Angela 
(GALLICCHIO POLCARI Maria)

SM - GIOVANNI XXIII
Via Nichelino, 7 
10135 Torino

BAUDUCCO Enzo 
MASCIA don Pasqualino

SM - JOVINE Francesco
Via Palma di Cesnola, 29 
10127 Torino

FAUSTI Giuseppe
GALLO PROFETA Anna Maria

SM - PAVESE Cesare
Via Candido, 79 
10127 Torino

PEROGLIO CARUS Giulia

SM - PEYRON Amedeo
Corso Caduti sul Lavoro, 11 
10126 Torino

DENICOLO' PERONCINI Anita 
GALANZINO MARZINI Carolina

10. Mirafiori Sud

ITI - Vili
Corso Unione Sovietica, 490 
10135 Torino
SM - ARIOSTO Ludovico
Via Negarville, 30/2 
10135 Torino

CARBONARO Francesco 
PETRUCCI Paolo 
ZANOLA Enrico

PACE suor Smeralda

SM - CAPUANA Luigi
Via Farinelli, 40 
10135 Torino

LISCO Addolorata

SM ■ CASORATI Felice
Via Pisacane, 72 
10127 Torino

CIVARDI don Gian Franco

SM - COLOMBO Cristoforo
Piazzetta Luciano Jena, 5 
10135 Torino

BROSSA don Giacomo

SM - Vili MARZO
Via Coggiola, 22 
10135 Torino

BAGNA don Giuseppe 
SUSCA Stefano 
(ARIANO Vincenzo)

11. Mirafiori Nord

LS - MAJORANA Ettore 
Corso Tazzoli, 186/188 
10137 Torino

CRIVELLIN Walter 
SABINO Stefano



Curia Metropolitana ■ Ufficio catechìstico 807

LA - COTTINI Renato
Via Demargherita, 9 
10137 Torino

FERRARIS Luisa
RICCABONE don Pier Paolo

ITC - VALLETTA Vittorio
Corso Tazzoli, 209
10137 Torino

FERAUDI DEBANDI Benedetta 
MOSCARIELLO Fioravante

SM - ALVARO Corrado
Via Balla, 27
10137 Torino

LAMPIS DI PIERRO M. Luisa 
RISCICA PALLARD Giuliana

SM - BRACCINI Paolo
Via Frattini, 11 
10137 Torino

BOFFETTA FERAUDI Paola 
SAVIO Michela

SM - DONINI Annetta
Via Rubino, 63
10137 Torino

ROSSI RIZZI M. Grazia

SM - FENOGLIO Giuseppe
Via Castelgomberto, 20 
10136 Torino

BUCELLA suor Paola
DI MAIO MARZONA Serafina

SM - MODIGLIANI Amedeo
Via Cimabue, 2
10137 Torino

LUSSO MONDINO M. Luisa 
ZIMBARDI p. Mario, M.S.

SM - NERUDA Pablo
Via Frattini, 15 
10137 Torino

SANTONOCITO suor Nicolina

12. San Paolo - Santa Rita

ITC - BURGO Luigi
Via Arnaldo da Brescia, 22 
10134 Torino

BELLONE GARGANO Concetta 
DELEON Enrico

ITC - EINAUDI Luigi
Via Braccini, 11 
10141 Torino

FERRARIS Luisa
PILATI Arturo

IPC - TURISTICO ALBERGHIERO
Via Gorizia
10136 Torino

ALTIERI Laura 
LOI MONNI Francesca 
VENTURINO GOLA Marisa

IPI - MAGAROTTO A. (Sordomuti)
Via Arnaldo da Brescia, 53
10134 Torino

GIRAUDO p. Giovanni Battista

IPI • PLANA G.
Piazza Di Robilant, 5 
10141 Torino

CORONGIU don Salvatore
GRINZA Giuseppe 
ROERO Benito 
SCHIFAUDO Gaetano

s.s. Carceri
Corso Vittorio Emanuele II, 127
10138 Torino

COMOTTO p. Giulio, O.F.M.

SM - ALBERTI Leon Battista
Via Tolmino, 40
10141 Torino

MAGNANO Paolo
MONSALINA Franca

SM - ANTONELLI Alessandro
Via Filadelfia, 123/2
10137 Torino

BAGETTO Fiorella
MONTI PESCE Isabella

SM - BUONARROTI Michelangelo
Via Paoli, 15
10134 Torino

BERRUTO Ugo p. Ignazio, O.P. 
DRAGONI Maria Luisa



808 Curia Metropolitana • Ufficio catechìstico

SM - CADUTI DI CEFALONIA
Via Baltimora, 110 
10137 Torino
SM - DROVETTI Bernardino
Via Moretta, 55
10139 Torino
SM - MASSARI Giuseppe
Via Tripoli. 82
10137 Torino
SM - NEGRI Ada
Via A. Negri, 23
10136 Torino
SM - PEZZANI Renzo
Via Millio, 42
10141 Torino
SM - SERANTINI F.
Via Vigone, 72
10139 Torino
SM - VICO Giovanni Battista
Via Tunisi, 102
10134 Torino

MARTINACC1 TRIPODINA M. Vittoria 
PIPINO ORIONE Anna 
SORASIO don Matteo

CAVALIERE Giuseppina

PIPINO ORIONE Anna
TERZUOLO PAVARALLO Pier Carla

BONIFORTE don Attilio 
EMANUEL BARAVALLE Ines

PITTAVINO Miriam
SOTTILE suor Giuseppina

CARBONI Massimo
RUSSO Saverio

CATTANE don Giovanni, S.D.B.
PESCE Cornelia

13. Parella
LS ■ CATTANEO Carlo
Via Asinari di Bernezzo, 19 
10145 Torino

MUTTI Mario
RICCI don Innocenzo

ITC - LEVI Carlo
Via Sostegno, 41/10 
10146 Torino

LAGO Caldino 
MOLINATTO Paola 
ORECCHIA ROBERTO Luisa 
RUGGERI Gian Mario

SM - ALIGHIERI Dante
Via Pacchiotti, 80 
10146 Torino
SM - DE NICOLA Enrico
Via Passoni, 13
10146 Torino
SM - SCHWEITZER Albert
Via Capelli, 66
10146 Torino

GALEAZZI TARCHINI Sara
GIACHINO Liliana

BERTAINA suor Ines 
MARABELLI p. Alessandro, B.
CERVESATO don Sergio 
LILLO GATTI Antonietta 
PALUMMERI NICOLETTI Carmen

14. Pozzo Strada
SM - MARITANO Felice
Via Marslgli, 25
10141 Torino
SM - PALAZZESCHI Aldo
Via Postumia, 57/60
10142 Torino
SM - PEROTTI Giuseppe
Via Tofane, 22
10141 Torino
SM - ROMITA Giuseppe
Via Germonlo, 12
10142 Torino
SM - UNGARETTI Giuseppe
Via Monginevro, 293 
10142 Torino

PIACENTINI M. Silvana 
ROSA-CLOT BRUSATO Renata

ANDREIS don Quintino
TACCONE Mirella

LANZETTI don Giacomo
PIACENTINI M. Silvana

FERRARETTO CASTELLANO Franca
ODONE don Giuseppe

CARUSO Franceschina



Curia Metropolitana ■ Ufficio catechìstico 809

15. Collinare

LS - SEGRE' Gino
Corso Picco, 14
10131 Torino

ITC - ARDUINO Vera e Libera
Via Figlie dei Militari, 27
10131 Torino

IPC - GOBETTI MARCHESINI Ada
Via Figlie dei Militari, 25 
10131 Torino

GIACOSA Flavio
OTTAVIANO don Pier Giuseppe, S.D.B.

GIULIANO Marco
LUCCO Claudio

APRA' Daniela
BILLERO Giovanni
GARGIULO Assunta
ROGLIATTI CAPUZZO Caterina

SM - MATTEOTTI Giacomo
Corso Sicilia, 40
10133 Torino

SM - NIEVO Ippolito
Via Mentana, 14
10133 Torino

SM - OLIVETTI Camillo
Via Bardassano, 5 
10132 Torino

VICENDONE AVANZI Franca

PREDA suor Gabriella 
ROCCA Marco

COLLENGHI MORRONE M. Vittoria 
MENEGHETTI Elide

DISTRETTO PASTORALE TORINO-NORD

19. Ciriè

LS ■ GALILEI Galileo
Via Don Bosco, 9
10073 Ciriè
ITC - FERMI Enrico
Via Don Bosco, 17
10073 Ciriè
ITG - FERMI Enrico
Via Don Bosco, 17
10073 Ciriè
IPC - D’ORIA Tommaso
Via Battitore, 84
10073 Ciriè
SM • LEVI Carlo
Via Spagna, 4
10071 Borgaro Torinese
SM - DEMONTE Aquilante
Piazza Resistenza
10072 Caselle Torinese
s.s. Via Giotto, 23
10070 Mappano
SM - COSTA Nino
Via Trieste, 3
10073 Ciriè
SM - VIOLA Adolfo
Via Parco, 33
10073 Ciriè
s.s. Strada Vauda, 15
10070 San Carlo Canavese

CATTI don Domenico 
DEBERNARDIS Mario

CATTI don Domenico 
MORELLA Alberto

DE STEFANO Bruno 
MORELLA Alberto

ACETO DEBERNARDIS M. Rosa 
CIOCCA VASINO Gian Paolo

CANNONI ARMANO Viria 
STOICO Carmela

BRIAMONTE PINATO Liliana 
CANNONI ARMAND Viria

BRIAMONTE PINATO Liliana

CUBITO don Livio 
PEINETTI Laura

BIANCO Bruna
LO GRASSO PROCI Gemma

BIANCO Bruna



810 Curia Metropolitana - Ufficio catechistico

SM - VITTONE Bernardo
Via Boria
10075 Mathi

SM -
Via Genova, 7
10076 Noie

SM - ROSSELLI Carlo e Nello
Località Castello - 10070 Fiano

s.s. Via Vittorio Veneto, 2
10070 Robassomero

SM • RONCALLI Angelo
Via Levone, 11
10070 Rocca Canavese

s.s. Case Pioletti
10070 Corio

SM - COSTA Nino
Via Roma, 7
10070 San Francesco al Campo

SM - REMMERT A.
Via Bo, 4
10077 San Maurizio Canavese

CASSAGHI suor Ida

BELLO Aniceto

PEINETTI Laura

BELLO Aniceto

NICOLA don Antonio

SAIBANTI Diana

VALLARDI Lucia

20. Settimo Torinese

ITC - Vili MARZO
Via Leinl, 54
10036 Settimo Torinese

IPC - GIOLITTI Giovanni
Via Leinl, 54
10036 Settimo Torinese

IPI -
Via Buonarroti, 8
10036 Settimo Torinese

SM ■ MARTIRI DELLA LIBERTA'
Via Alba, 10
10032 Brandizzo

SM - CASALEGNO Carlo
Via Provana, 22
10040 Leinl

SM - CURIE Maria
Viale Piave
10036 Settimo Torinese

SM - GOBETTI Piero
Via Milano, 3
10036 Settimo Torinese

SM • GRAMSCI Antonio
Via Brofferio
10036 Settimo Torinese

SM - MATTEOTTI Giacomo
Via Cascina Nuova, 32 
10036 Settimo Torinese

GIORDANO Rosa 
PANZA Mario 
TARETTO Davide

TUBERE Federico 
(PALMIERI Adamo)

TESTA Maria

CASALE LUPPI M. Rosa

LUPARELLO Giuseppa 
MITOLO don Domenico

SANAPO Franca

MONTONE suor Alba 
ROLANDO Valerla

AMMENDOLA Domenico 
FLORI Vincenzo

VENUTI Zaccaria Sandro



Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico 811

SM - NICOLI Guerrino 
Corso Agnelli, 13 
10036 Settimo Torinese

SM - ALIGHIERI Dante
Via Sottoripa 
10088 Volpiano

21.

SM - DE FERRARI Clemente
Via Leona 
10034 Chivasso

s.s. Via Luciano, 14 
10020 Casalborgone

SM - FERMI Enrico
Regione S. Maria
10090 Castiglione Torinese
SM ■ SAVIO Elsa
Strada Bussolino, 3 
10090 Gassino Torinese
SM - PELLICO Silvio
Via XXV Aprile, 2
10099 San Mauro Torinese

IM ■ ALBERT Federico
Via San G. Bosco, 47
10074 Lanzo Torinese
IPI - GALILEI Galileo
Via Lavagna, 8 
10126 Torino
s.s. Via Molini
10074 Lanzo Torinese
SM ■ BROFFERIO
Via Milone 
10070 Cafasse
SM - MURIALDO Leonardo
Via N. Costa
10070 Ceres
SM - ROSSELLI Carlo e Nello
Località Castello
10070 Fiano
SM ■ CENA Giovanni
10074 Lanzo Torinese
s.s. Viale Copperi, 16
10070 Balangero
SM - CIBRARIO Luigi
Via Rimembranza, 3 
10070 Viù

ITC - XXV APRILE
Via XXIV Maggio, 13 
10082 Cuorgnò

MASTROGIACOMO Francesco

BOBBIO Nicoletta
FASOLI don Angelo

Gassino Torinese

ARNOSIO don Antonio

CERCHIARA Prosperino

CAMINO Paola
VICENZA don Gerardo
BOCCA RONGONI Germana
(BONGHI Marta)
SCABENI suor M. Teresa

27. Lanzo Torinese

ALA don Aldo

ALA don Aldo

TORTONESE Patrizia

RAIMONDO don Francesco

TORTONESE Patrizia

GHIGNONE don Remo

RAIMONDO don Francesco

BAUDUCCO don Giuseppe

28. Cuorgnè

BAUDRACCO don Giovanni



812 Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico

ITG - XXV APRILE
Via XXIV Maggio, 13
10082 Cuorgnè

SM - CENA Giovanni
Via XXIV Maggio, 21
10082 Cuorgnè

SM ■ VIDARI Giovanni
Via Barberis, 10
10083 Favria

SM -
Via Truchetti, 24 
10084 Forno Canavese

SM - ARNULFI A.
Via Mazzini, 80
10087 Valperga

BAUDRACCO don Giovanni
COLANGELO Anna Maria

CHIAROMONTE Rosa 
LOVERA can. Mario

MARTOGLIO Tiziana

RIBERI M. Carmela

GENTILE Benedetta

LC - BALBO Cesare
Piazza Pellico, 5 
10023 Chieri

LS - MONTI A.
Strada Vecchia di Buttigliera
10023 Chieri

ITC - VITTONE Bernardo
Via Vittorio Emanuele, 63
10023 Chieri

ITG - VITTONE Bernardo
Via Vittorio Emanuele, 63
10023 Chieri

IPA • UBERTINI Carlo
Piazza Mazzini, 4 - 10014 Caluso

s.s. Strada Torino, 54
10020 Passione
IPC • LAGRANGE
Via Genè, 14 - 10153 Torino
s.s. Piazza Pellico
10023 Chieri
IPC - BOSSO Valentino
Via Meuccl, 9 - 10121 Torino
s.s. Corso Fiume
10046 Poirino
IPI - CASTIGLIANO A.
Via Martorelll, 1 - 14100 Asti
s.s. Via Argenterò
14022 Castelnuovo Don Bosco (AT)
IPI - GALILEI Galileo
Via Lavagna, 8 - 10126 Torino
s.s. Corso Fiume, 77
10046 Poirino

DISTRETTO PASTORALE TORINO SUD-EST

22. Chieri

GRASSO M. Antonietta

DI DATO Patrizia
MONTANARO BASSO Loredana

CASTELLA Valerio 
FERRARI Fausto

TORELLO VIERA p. Marino, S I.

MARANZANO Mario

TORELLO VIERA p. Marino, S.l.

BORDONE don Carlo

APRA' Daniela

BORDONE don Carlo



Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico 813

SM • COSTA Nino
Corso Vittorio Emanuele
10020 Andezeno

SM - LAGRANGE
Piazza Vittorio Veneto, 9
10021 Cambiano

SM - CAFASSO Giuseppe
14022 Castelnuovo Don Bosco (AT)

s.s.
14021 Buttigliera d'Asti (AT)

SM - MILANI don Lorenzo
Piazza Pellico, 1
10023 Chiari

s.s. Regione 3 Vie
10020 Pecetto Torinese

s.s. Via S. Giovanni, 23
10020 Riva Presso Chieri

SM - MOSSO Angelo
Via Tana, 21
10023 Chieri

SM - QUARINI L.
Piazza Pellico, 1
10023 Chieri

s.s.
10020 Pessione

SM - COSTA Nino
Via Molina, 21
10025 Pino Torinese

SM - THAON DI REVEL Paolo
Corso Fiume, 74
10046 Polrino

SM - DE COUBERTIN Pierre
Via S. Agostino, 31
10026 Santena

LUSSO MONDINO M. Luisa

GHIONE COSTA Mary

PANTEGHINI don Giovanni, S.D.B.

PANTEGHINI don Giovanni, S.D.B.

RIETTO Carlo

CASTELLA Valerio

RIETTO Carlo

BOSA Albino

ENRIA p. Ernesto, C.M.
GALLICCHIO POLCARl Maria

ENRIA p. Ernesto, C.M.

PANTAROTTO don Gabriele

PAGLIETTA don Ottavio
TROPPINO ZANCHETTIN Anna

ARNOLFO don Marco
BOSIO MOSSO Franca
TROPPINO ZANCHETTIN Anna

LS - MAJORANA Ettore
Via A. Negri, 14 
10024 Moncalieri

ITC - MARRO' A.
Strada Torino, 32
10024 Moncalieri

ITI - PININFARINA
Via Ponchlelli, 16 
10021 Borgo San Pietro

23. Moncalieri

EDILE don Eflsio 
MANESCOTTO don Pierino 
TORTOLONE Gian Michele

BONINO Roberto 
FERRARI Luigi 
GALLIA Pietro

BRANDA Franco
CAPELLA don Giacomo
FERRARI Luigi 
STEFANA Armando 
VALLE Lorenzo

SM • PIRANDELLO Luigi
Via Ponchlelli, 22
10021 Borgo San Pietro

ALEO Concetta
PACE suor Smeralda



814 Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico

SM - LEONARDO DA VINCI
Via della Chiesa, 18 
10040 La Loggia

GRECO Marco
(AGLIETTI LANDI Vera)
PALAZIOL don Luigi

SM ■ CANONICA Pietro
Via Palestre, 3 C
10024 Moncalieri

MANESCOTTO don Pierino 
VALPERGA ROGGERO M. Adele

SM - FOLLERAU Raoul
Via Pannunzio, 10 
10024 Moncalieri

BALZI p. Giancarlo, S.M.

SM - PRINCIPESSA CLOTILDE
Via Reai Collegio, 20 
10024 Moncalieri

BALDASSA Ornella
MANESCOTTO don Pierino

SM - N. 5
Strada Vignotto, 19 
10024 Moncalieri

GIANOLA don Francesco

SM - COSTA Nino
Strada del Bossolo, 4 
10027 Testona

ARUGA VISCONTI Teresa 
FERRERO Michele

SM • LEOPARDI Giacomo
Strada delle Rocchie 
10028 Trofarello

GREGORACE Renato

24. Nichelino

1TC ■ BURGO Luigi
Via Arnaldo da Brescia, 22 - 10134 Torino

s.s. CASALE Italo
10042 Nichelino DELEON Enrico

ITI - BODONI G. B.
Via Ponchielli, 56 - 10154 Torino

s.s.
10042 Nichelino MARTINO Pia

SM - MANZONI Alessandro
Via S. Matteo, 13
10042 Nichelino

DE LEO Rosalia
FALETTI p. Fiorenzo, S.M 
MACARIO NIZZA Vittoria

SM - MARTIRI DELLA RESISTENZA 
DI NICHELINO E GARINO
Viale Kennedy, 42
10042 Nichelino

BIZZOTTO Lorenzo
FERRETTI Pietro Paolo

SM • PELLICO Silvio
Via Sangone, 34 
10042 Nichelino

CARDILE Grazia 
FLORI Vincenzo 
MALERBA Damiano

SM - GOBETTI Ada
Via Brignone 
10060 None

CERATO Michel Mario 
FULVI Daniela

s.s. Via Roma, 17 
10060 Airasca MERLO don Lino
s.s.
10060 Pancalieri COCCHI don Giuseppe
SM -
Via Roma - 10040 Piobesi Torinese
s.s. Via Foscolo, 2
10060 Candiolo RONCO Margherita



Curia Metropolitana - Ufficio catechistico 815

SM - G10ANETTI A.
Via De Amicis, 13
10048 Vinovo

s.s. Via Stupinigi, 155 - Torrette
10048 Vinovo

RUSSO don Gerardo

RAMELLO PAGOTTO Marisa

29. Carmagnola

LC • BALDESSANO G.
Piazza S. Agostino, 2
10022 Carmagnola

LS - MAJORANA Ettore
Via A. Negri, 14 - 10024 Moncalieri

s.s. Vicolo S. Sebastiano, 10
10041 Carignano

ITC - ROCCATI Alessandro
Via Garibaldi, 7/9
10022 Carmagnola

IPC - GIULIO Carlo Ignazio
Via Bidone, 11 - 10125 Torino

s.s. Viale Garibaldi, 5
10022 Carmagnola

IPA - UBERTINI Carlo
Piazza Mazzini, 4 - 10014 Caluso

s.s. Via Marconi, 20
10022 Carmagnola

SM - ALFIERI Benedetto
Via Lanieri
10041 Carignano

SM - MANZONI Alessandro
Via Sacchirone
10022 Carmagnola

SM - NOSENGO Gesualdo
Piazza S. Agostino, 24
10022 Carmagnola

SM -
Via Roma
10040 Piobesi Torinese

SM - PAVESE Cesare
Via Gentileschi, 1
10029 Villastellone

MOLINATTO Paola

BRIANZA RUFFINO Rosanna

INGLESE ELIA Angela

GASTALDI Stefano

ELIA Angelo

APPENDINO Margherita
GRECO Marco 
(AGLIETTI LANDI Vera)

ELIA Angelo 
GHIGNONE Marina

AVATANEO don Gian Carlo 
GASTALDI Stefano

ALLASINO Emma

BONELLI Paola

SM - GIOLITTI Giovanni
Piazza Solferino 
10061 Cavour

SM - CARUTTI Domenico
Via Vittorio Veneto, 65
10040 Cumiana

s.s. Via Calvetti, 3 
10060 Piscina

30. Vigone

CARIGNANO don Giovanni

ELIA Lorenza

ELIA Lorenza



816 Curia Metropolitana - Ufficio catechistico

SM - BALBIS G. B.
Via Martiri Libertà 
12033 Moretta (CN)

MARTINASSO don Luigi

SM ■ LOCATELLI A.
Via Fasolo, 1
10067 Vigone

PANERÒ Claudio

s.s. Via S. Maria, 22 - Pieve
10060 Scalenghe

SM - GASTALDI C.

PRONELLO don Giuseppe

Via Cavour, 1
10068 Villafranca Piemonte

COCCHI don Giuseppe

31. Bra ■ Savigliano

LC • GANDINO G. B.
Via Vittorio Emanuele, 202 
12042 Bra (CN)

BRANDA Franco

LC - ARIMONDI G.
Piazza Baralis, 5 
12038 Savigliano (CN)

GATTO Davide

LS - GIOLITTI Giovanni
Via Fossaretto, 5 
12042 Bra (CN)

ROGGERO Dante

LS ■ ARIMONDI G.
Piazza Baralis, 5 
12038 Savigliano (CN)

MAGLIANO Franco

ITC - GUALA
Piazza Roma, 7 
12042 Bra (CN)

ROGGERO Dante
SCOMMEGNA Antonio

ITG - EULA
Via Cravatta, 10 
12038 Savigliano (CN)

MAGLIANO Franco

IPC ■ GRANDIS Sebastiano
Corso IV Novembre, 16 - 12100 Cuneo

s.s. Via Craveri, 8 
12042 Bra (CN) CARLE Maurilio

IPC - PELLICO Silvio
Via S. Francesco d'Assisi, 10 - 12037 Saluzzo

s.s. Via Cravatta, 10
12038 Savigliano (CN)

IPI - MARCONI Guglielmo
Piazza Molineris, 1
12038 Savigliano (CN)

FERRACIN Mauro

CAGNA p. Mauro, C.M.

SM - CRAVERI F.
Via Parpera, 21 
12042 Bra (CN)

SM - PIUMATI G.
Piazza Roma, 41 
12042 Bra (CN)

GALLO Luana
GERMANETTO don Michele

CASETTA don Enzo
GATTO Davide

SM - N. 3
Via Moffa di Lisio
12042 Bra (CN)

GALLO Luana



Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico 817

SM • EINAUDI
Via S. Pietro, 9
12030 Cavallermaggiore (CN)

SM - MUZZONE B.
Via Levis, 9
12035 Racconigi (CN)

s.s. Piazza Castello, 10
12030 Caramagna Piemonte (CN)

SM - MARCONI Guglielmo
Piazza Molineris, 9
12038 Savigliano (CN)

SM - SCHIAPPARELLI G. V.
Corso Caduti Libertà
12038 Savigliano (CN)

S.S*
12030 Marene (CN)

SM - SALES padre Marco
Via Giansana, 25
12048 Sommariva Del Bosco (CN)

S.S. Via Mezzana, 16
12040 Sanfrè (CN)

RACCA REVELLI Clara

FOSSATI CAVAGLIERE M. Agnese
ISOARDI M. Grazia

FOSSATI CAVAGLIERE M. Agnese

ZOLIN Carlo

CEIRANO don Bartolomeo
MONDINO Iva

MONDINO Iva

SERRA p. Simone, C.S.I.

DEMARIA don Giacomo

DISTRETTO PASTORALE TORINO OVEST

16. Collegno - Grugliasco

LS - CURIE Maria
Via Can. Allamano, 120 
10095 Grugliasco

ITC - VITTORINI Elio
Via Can. Allamano, 130
10095 Grugliasco

ITG - CASTELLAMONTE Carlo e Amedeo
Via Can. Allamano, 130
10095 Grugliasco

ITI - MAJORANA Ettore
Via Baracca, 76/86
10095 Grugliasco

SM • FRANK Anna
Via Mlglietti, 9 - b.ta Paradiso
10093 Collegno

SM - GRAMSCI Antonio
Corso Kennedy, 13
10093 Collegno

SM - MINZONI don Carlo
Via Donizetti, 30 - b.ta S. Maria
10093 Collegno
SM ■ GRAMSCI Antonio
Via L. Da Vinci, 125
10095 Grugliasco

FERRARA Carla
MANTELLI don Silvio, S.D.B.

BIZZARRO Nicola
CERCHIARA Prosperino 
PODIO Ferdinando 
SAPIENZA Alfio

BOLOGNINI Michele
CARGNIN don Ferdinando, S.D.B. 
RE don Fiorenzo

CURZI Rita
FERRAGATTA Bruno 
RUGGERI Gian Mario 
SCARATI Vittorio

BANDENCHINI POESIO Agostina 
BERNAZZI Lucia

STELLA CALURI Rosanna 
TRIVELLATO Augusto

BETTALE MARCHI M. Luisa 
VERNOTICO Angela

DE LUCA Francesca 
LARDORI Remo



818 Curia Metropolitana - Ufficio catechistico

SM - LEVI Carlo
Via Somalia, 1 /b 
10095 Grugliasco

SM - 66 MARTIRI
Via Cotta, 18 
10095 Grugliasco

MICHELUTTI don Marcello
RISCICA PALLARD Giuliana

FALCHI Agnese
ROSSI RIZZI M. Grazia

17. Rivoli

LS - DARWIN
Viale Giovanni XXIII, 3 
10098 Rivoli

CASTRICINI p. Bruno, O.S.M
CROTTI don Giacomo, S.D.B.
SANMARTINO don Pier Michele. S.D.B.

ITC ■
Viale Giovanni XXIII, 3 
10098 Rivoli

BERTANA Luciano 
GIORDANI Silvano 
TROGLIA Giovanna

1PC - BOSSO Valentino
Via Meticci, 9 - 10121 Torino

s.s. Viale Giovanni XXIII, 3 
10098 Rivoli TROGLIA Giovanna

SM - GRAMSCI Antonio
Via Sestriere, 60 
10090 Cascine Vica

GARIGLIO don Luigi, S.D.B. 
RENZI BUCCIANTINI Lucia

SM - LEONARDO DA VINCI
Via Allende
10090 Cascine Vica

CAMPADELLO LEVI M. Antonia 
RENZI BUCCIANTINI Lucia

s.s. Via alle Scuole, 20 - Tetti
10098 Rivoli

Neirotti
NOVARESE don Felice

SM - GOBETTI Piero
Via Gatti, 18
10098 Rivoli
s.s. Via Don Rambaudo, 17 
10090 Villarbasse
SM - MATTEOTTI Giacomo
Via Monte Bianco
10098 Rivoli
s.s. Via Rivoli, 65
10090 Rosta

BARRO SAVARINO M. Pia 
LOVERA p. Onorato, O.S.M. 
PEDROTTI Rina suor Silvia

PEDROTTI Rina suor Silvia

GUIDOLIN suor Lucia 
PESSION ABBA' M. Luisa

ENRIETTO don Antonio

18. Venarla

ITA ■ DALMASSO G.
Via Claviere, 10 
10044 Pianezza
SM - MARCONI Guglielmo
Via Pianezza, 31
10091 Alpignano
SM - TALLONE
Via Marconi, 44
10091 Alpignano
SM ■ MILANI don Lorenzo
Via Manzoni, 13
10040 Druento
SM - GIOVANNI XXIII
Via Manzoni, 4 
10044 Pianezza

BARELLA Renato 
BENNARDO Alberico
DI SALVO Maria 
PETROCCO Daniela 
VACHET ALBANO Germana

PETROCCO Daniela

VALSANIA suor Germana

DI SALVO Maria 
ZECCHIN Armando



Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico 819

s.s. Istituto dei Sordomuti di Torino
Viale S. Pancrazio, 65
10044 Pianezza

SM - LESSONA Michele
Largo Garibaldi, 2
10078 Venarla

SM - MILANI don Lorenzo
Corso Papa Giovanni, 52
10078 Venaria

ITC -
Strada Volvera 
10043 Orbassano

ITI - PORRO
Viale Kennedy, 30 - 10064 Pinerolo

s.s. Strada Volvera
10043 Orbassano

SM • GOBETTI Piero
Via Mirafiori, 4
10092 Beinasco

SM - SERAO Matilde
Strada Torino, 96
10092 Beinasco

SM * VIVALDI Antonio
Via Martiri della Libertà
10040 Borgaretto
SM - MORO Aldo
Piazza Municipio, 4
10090 Bruino
s.s. Via Bert, 19
10090 Sangano
SM - FERMI Enrico
Via Di Nanni, 20
10043 Orbassano
SM - LEONARDO DA VINCI
Viale Rimembranza, 14
10043 Orbassano
SM - CRUTO Antonio
Via Volvera, 14
10045 Piossasco
SM - PARRI Ferruccio
Via Cumiana, 12
10045 Piossasco
SM - GARELLI P.
Fr. Tetti Francesi
10040 Rivalta di Torino
SM - MILANI don Lorenzo
Via Grugliasco, 4
10040 Rivalta di Torino

SM - CAMPANA
Via Garibaldi, 1
10040 Volvera

LORETI p. Antonio, P.M.S.

BARBIN Emanuela
ORSINI Stefania

BARBIN Emanuela 
PIANA don Giovanni 
POLLARI Nicola

25. Orbassano

FAMA' Antonio 
FERRARIS Angelo 
MINARDI Emanuele

FERRARIS Angelo

BERTERO Giovanni
SAVIO Michela

BERTERO Giovanni

MAISTRELLO don Gino

BARALE GRAZIANI Olga

CANE UGAGLIA Gabriella

LUCCON Alessandro

ALTAMURA Maria
MINARDI Emanuele

LUCIANO don Marco

DI MEDIO suor Laura 
EDERA Anna Maria

CERATO Michel Mario

CANE UGAGLIA Gabriella 
STERMIERI FERRON Daniela

BONINO Mauro



820 Curia Metropolitana - Ufficio catechìstico

LICEO SPERIMENTALE
Via delle Scuole, 12 
10094 Giaveno

ITC • GALILEI Galileo
Via Don Balblano, 22
10051 Avigliana

ITG • GALILEI Galileo
Via Don Balbiano, 22
10051 Avigliana

SM ■ FERRARI Defendente
Via Vittorio Veneto, 3
10051 Avigliana

SM - JAOUERIO Giacomo
Frazione Ferriera 
10090 Buttigliera Alta

SM ■ GONIN Francesco
Via Don Pogolotto, 45 
10094 Giaveno

s.s.
10050 Coazze

26. Giaveno

BISIO Franco
TESTA Gabriele

BORGESA MORRA M. Teresa
DEL VECCHIO Piero

BORGESA MORRA M. Teresa 
CONTRI Erminio

LUPO Angelo

FILIPPA Marina

MARCON can. Giuseppe
SACCO don Giovanni

MASERA don Giacinto



Documentazione

21-23 novembre 1986

CONVEGNO DIOCESANO

La Chiesa torinese 
sulle strade della riconciliazione

821



822 Documentazione

PROGRAMMA

Venerdì 21 novembre 1986
Nella Cattedrale e nelle Zone:
ore 21 Veglia di preghiera allo Spirito Santo.
Sabato 22 novembre 1986
Nella Basilica di Maria Ausiliatrice:
ore 9 — 1' relazione del prof, don Franco Ardusso; 

— 2* relazione del prof. Angelo Detragiache.
Nelle rispettive sedi: 
ore 15 Stand.
Domenica 23 novembre 1986
Nelle rispettive sedi: 
ore 9 Stand.
Nella Basilica di Maria Ausiliatrice:
ore 15 Riunione conclusiva.

Messaggio del Vescovo.
Nella Cattedrale: 
ore 17 Eucaristia.

REGOLAMENTO DEL CONVEGNO

1. Delegati al Convegno diocesano del 22-23 novembre 1986 sono:
— coloro che fanno parte dei Consigli diocesani;
— coloro che sono stati designati dai Consigli pastorali zonali o dalle Comunità 
di appartenenza (Parrocchie, Congregazioni religiose, Associazioni, Movimenti, 
Gruppi laicali, Istituti secolari);
— coloro che hanno inviato, come singoli o come rappresentanti di un gruppo, 
un contributo scritto quale frutto della riflessione e delle attività in vista del 
Convegno;
— tutti i Parroci ed una rappresentanza dei Diaconi.
2. Ciascun delegato ha titolo a partecipare alle riunioni generali ed a due "stand” 
a sua scelta. Non è previsto dibattito dopo le due relazioni generali.
3. Negli "stand” le richieste di intervento verranno numerate in ordine progres­
sivo secondo l’arrivo. Ogni intervento avrà a disposizione un tempo di tre minuti. 
Potrà prendere la parola soltanto chi fa parte dell’elenco alfabetico dei parteci­
panti allo "stand”. Non sarà possibile cumulare al proprio anche il tempo di 
intervento di un altro partecipante che abbia rinunciato all’intervento.

4. Le eventuali sintesi scritte degli interventi o altri documenti potranno essere 
acquisiti agli Atti del Convegno su semplice richiesta scritta degli interessati.

5. Nella riunione conclusiva interverranno, oltre al Vescovo, il Vicario Generale 
in qualità di Presidente del Comitato preparatorio del Convegno, ed il Segretario 
del Comitato preparatorio.



Documentazione 823

I giorni del Convegno
Le radici di questo Convegno "La Chiesa torinese sulle strade della riconcilia­

zione” affondano profondamente nel Convegno ecclesiale "Riconciliazione cristiana 
e comunità degli uomini" tenutosi a Loreto durante l’Ottava della Pasqua 1985 per 
iniziativa della Conferenza Episcopale Italiana, presieduta dal nostro Arcivescovo 
Card. Anastasio Ballestrero.

La volontà di « appropriarci di quanto in maniera tanto significativa » era 
andato emergendo nelle giornate di Loreto è emersa da molti interventi del Cardi­
nale Arcivescovo. A parte una prima valutazione ”a caldo” sulle pagine di Avvenire 
del 21.4.1985 (in RDTo 1985, pp. 297-299), già nel Messaggio alla diocesi per la 
novena del 1985 alla festa della Consolata — invocata come Madre della Ricon­
ciliazione — (in RDTo 1985, pp. 311-312) emergeva il desiderio di «una riso­
nanza di profondo fermento ». Accenni non casuali li troviamo nella presentazione 
del "Programma pastorale diocesano 1985-86” (in RDTo 1985, p. 602), ma l’an­
nuncio di questo Convegno diocesano — ora celebrato — viene dato con il Mes­
saggio per la solennità della Chiesa locale 1985 intitolato: Anche tra noi lo spirito 
di Loreto (in RDTo 1985, pp. 836-837). L’Assemblea diocesana per il ventennio 
del Concilio Vaticano II, tenuta in Cattedrale domenica 15.12.1985, ha offerto 
l’occasione al Cardinale Arcivescovo per evidenziare che le medesime cose che fon­
dano il cammino del Convegno si ritrovano nel Concilio stesso (cfr. RDTo 1985, 
p. 938). Le celebrazioni per il Natale 1985 hanno visto con la "Lettera a tutte le 
famiglie” (in RDTo 1985, pp. 939-943), offerta dall’Arcivescovo e diffusa in quasi 
mezzo milione di copie (a cui ha fatto seguito un’iniziativa analoga quest’anno, 
quale primo frutto del ”dopo-Convegno”, pubblicata qui nelle pagine 865-867) e 
con la Lettera pastorale "Giovani verso Cristo” (in RDTo 1985, pp. 949-980), 
due momenti significativi nel cammino verso il Convegno diocesano. Gli interventi 
successivi del Cardinale Arcivescovo non si possono contare: oltre a quelli fatti 
nelle riunioni dei Consigli presbiterale e pastorale diocesano, ne richiamiamo alcuni: 
nell’omelia di Capodanno in Cattedrale (RDTo 1986, p. 66), nel Messaggio per 
la Giornata della Cooperazione diocesana (RDTo 1986, p. 70), la lettera ai Reli­
giosi ed alle Religiose della diocesi "Educare alla riconciliazione (RDTo 1986, 
pp. 155-158), il Messaggio per la novena della Consolata (RDTo 1986, pp. 321- 
322), gli auguri per il tempo estivo (RDTo 1986, p. 563) e il messaggio in occa­
sione della "ripresa” dopo le vacanze estive (RDTo 1986, pp. 642-643), fino al 
Messaggio rivolto alla diocesi nell’imminenza dei giorni del Convegno, pubblicato 
qui nelle pagine 827-829.

L’urgenza di calare nel vissuto delle Chiese particolari dell’Italia l’esperienza 
di Loreto ha condotto costantemente i lavori del Comitato preparatorio, presieduto 
dal Vicario Generale don Franco Peradotto, e l’attuazione — passo passo — del 
"Vademecum” pubblicato lo scorso anno (RDTo 1985, pp. 995-1006).

Il coinvolgimento di parrocchie, istituti religiosi, comunità, associazioni, movi­
menti e gruppi è stato assai significativo, anche se non totale. L’accoglienza favo­
revole alle "Schede per la riflessione" — offerte dal Comitato « per l’approfondi­
mento personale e per la riflessione comunitaria » — è sfociata in circa 800 con-



824 Documentazione

tributi scritti, che sono stati fondamentali per avviare e organizzare il lavoro dei 
14 gruppi (gli "stand”) durante i giorni del Convegno.

Le varie celebrazioni per il Giubileo sacerdotale del Cardinale Arcivescovo 
(cfr. RDTo 1986, pp. 359-362; 395-398; 400 s.; 474-485; 497-504) hanno favo­
rito l’opportuno clima di comunione in questa tappa del cammino della Chiesa 
torinese.

I giorni culminanti del Convegno sono stati fortemente sentiti nella comunità 
ecclesiale torinese (anche se purtroppo — va sinceramente rilevato — si è registrato 
un notevole "silenzio” sui mass media torinesi di grande diffusione) ovunque sono 
stati debitamente presentati alla comunità ecclesiale e civile utilizzando anche i 
contributi de ”La Voce del Popolo”, "il nostro tempo”, "Radio Proposta” e "Tele- 
subalpina”.

I momenti "congressuali” sono stati collocati intenzionalmente entro la cornice 
quanto mai significativa della preghiera in Cattedrale: la veglia di preghiera allo 
Spirito Santo (venerdì 21 novembre) e la grande Eucaristia conclusiva (domenica 
23 novembre) per esprimere un corale cordialissimo "grazie” per questo dono al 
Signore ed a chi è stato strumento della sua felice promozione e realizzazione in 
mezzo a noi.

La “sostanza” dei lavori, che ha tradotto nella pratica quanto si è attinto dalla 
preghiera, ha trovato la grande e disponibile accoglienza dei figli di Don Bosco. 
Infatti nella Basilica di Maria Ausiliatrice, a Valdocco, i congressisti hanno avuto 
un’"aula” capace di contenerli tutti (più di duemila!). Anche le parrocchie e le 
istituzioni ecclesiali interpellate per ospitare i 14 "stand” hanno risposto con 
generosità.

Nella Basilica di Valdocco si sono tenute le due assemblee plenarie. Nella 
prima (sabato 22 novembre), dopo il saluto del Cardinale Arcivescovo a tutti i 
convegnisti, i relatori prof, don Franco Ardusso, docente nella Sezione parallela 
di Torino della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, e prof. Angelo Detra- 
giache, docente nell’Università di Torino, hanno proposto allo studio ed alla rifles­
sione comune il loro contributo. Il segretario del Convegno, prof. Ottavio Losana, 
ha anche relazionato circa i lavori preparatori ed il programma dettagliato della 
due giorni. Nella seconda assemblea generale di Valdocco (domenica 23 novembre 
nel pomeriggio) il Cardinale Arcivescovo ha presentato le prime indicazioni opera­
tive perché il Convegno possa proseguire come esperienza incisiva nella nostra 
Chiesa locale.

Momento di grande partecipazione diretta dei convegnisti sono stati gli "stand” 
nei quali, dopo le relazioni introduttive degli "esperti” (che avevano preparato il 
loro contributo sulla base del materiale pervenuto al Comitato del Convegno nei 
tempi preparatori), vi è stato ampio spazio per lo scambio di riflessioni e l’emergere 
di proposte verso un cammino di Chiesa sempre più vivo e condiviso. Ogni conve­
gnista ha potuto esprimersi anche tramite opportuni questionari distribuiti in ogni 
"stand”. Per questa fase congressuale ognuno dei partecipanti era stato invitato 
a scegliere due "stand” diversi nelle due tornate di sabato pomeriggio e dome­
nica mattina.

Mentre si predispone la pubblicazione degli Atti, si sta già vivendo il clima 
operoso del "dopo-Convegno”. Per contribuirvi vengono qui pubblicati i docu­
menti più significativi:



Documentazione 825

— Invito del Vicario Generale a tutte le comunità della diocesi
— Messaggio del Cardinale Arcivescovo alla diocesi
— Venerdì 21 novembre: Omelia del Cardinale Arcivescovo durante la Veglia di 

preghiera allo Spirito Santo in Cattedrale
— Sabato 22 novembre:

— Intervento del Cardinale Arcivescovo in apertura dei lavori assemblear!
- Relazione del prof, don Franco Ardusso
- Relazione del prof. Angelo Detragiache

— Domenica 23 novembre:
— Intervento del Cardinale Arcivescovo al termine dei lavori assembleati
- Omelia del Cardinale Arcivescovo durante la Concelebrazione Eucaristica 

in Cattedrale
— Lettera natalizia del Cardinale Arcivescovo a tutte le famiglie

I 14 "STAND”

1. La pace e la collera
Sala ”Mons. Chiavazza”, presso la chiesa di S. Lorenzo, via Palazzo di Città
n. 4
2. 11 diritto di chiedere perdono
Seminario, via XX Settembre n. 83
3. I cuori ancora prigionieri
Parrocchia S. Rita da Cascia, via Vernazza n. 38
4. Credere e pensare
Parrocchia Maria Regina delle Missioni, via Cialdini n. 20
5. La fede parla
"Aula magna” del Seminario, via XX Settembre n. 83
6. L’altare frontiera
"Aula magna" dell’Istituto Sociale, corso Siracusa n. 10
7. Una, santa, cattolica, apostolica, qui
Santuario di S. Antonio da Padova, via S. Antonio da Padova n. 7
8. Tutti casa 0 chiesa
Parrocchia Natività di Maria Vergine (Pozzo Strada), via Bardonecchia n. 161
9. Ogni uomo è mio fratello
Istituto Missioni Consolata, via Cialdini n. 4
10. L’età del non ancora
Sala Don Bosco - Valdocco - via Maria Ausiliatrice n. 32
11. La famiglia difficile
Parrocchia Madonna della Divina Provvidenza, via Carcera n. 11
12. Fortunati e no
Parrocchia La Visitazione, piazza del Monastero
13. 11 ghetto e la piazza
Parrocchia San Benedetto Abate, via Delleani n. 24
14. Economia 0 lavoro?
Seminario, via XX Settembre n. 83



826 Documentazione

Invito del Vicario Generale a tutte le comunità della diocesi

In preghiera verso il Convegno

Un arco di preghiere e di particolari invocazioni allo Spirito Santo, anima della 
Chiesa, sarà la caratteristica della settimana da domenica 16 novembre, solennità 
della Chiesa locale, a domenica 23 novembre festa di Gesù Cristo, Re dell’universo. 
Costituirà la maniera più significativa con cui tutti i diocesani parteciperanno al 
Convegno ecclesiale «'La Chiesa torinese sulle strade della riconciliazione ». Di tale 
incontro saranno tutti protagonisti, come tutti erano stati invitati ad esserlo fin dal 
momento in cui era stato annunciato, oltre un anno fa, dal nostro Arcivescovo Car­
dinale Anastasio Ballestrero per dare continuità locale al Convegno ecclesiale di 
Loreto.

Se è vero che sabato 22 e domenica 23 novembre saranno in particolare i conve­
gnisti, in rappresentanza di tutte le comunità della nostra Chiesa locale e dei gruppi 
che hanno mandato spontaneamente e responsabilmente i loro contributi al Conve­
gno, ad affrontare comunitariamente le tematiche della riconciliazione in particolare 
negli "stand”, ma anche nei momenti di ascolto delle relazioni generali, e soprat­
tutto nei momenti di preghiera culminanti nella solenne concelehrazione eucaristica 
del pomeriggio di domenica 23 novembre; è altrettanto vero che, trattandosi di 
un Convegno ecclesiale, l’apporto di tutti con l’invocazione dello Spirito Santo sul 
momento attuale della nostra Chiesa locale e sul suo futuro cammino è somma­
mente necessario. Sta, infatti, nella dimensione orante l’elemento essenziale di una 
riflessione "corale” di cristiani che intendono misurarsi sulla Parola di Dio per 
trovare strade concrete di riconciliazione e di servizio.

Pertanto ogni comunità domenica prossima 16 novembre collochi al primo 
posto, nelle celebrazioni liturgiche, il Convegno ecclesiale utilizzando anche le 
"intercessioni” preparate dall’Ufficio Liturgico. La Messa per la solennità della 
Chiesa locale è nel "Proprio diocesano". Altre celebrazioni andranno utilmente 
promosse durante i giorni successivi.

In particolare: tutte le comunità fuori Torino sono invitate a collegarsi, tramite 
"Radio Proposta”, con il Duomo la sera di venerdì 21 novembre, a partire dalle 
ore 21 per la Veglia di preghiera in apertura del Convegno ecclesiale. Le comunità 
di Torino-Città sono, invece, attese in Duomo attorno al Cardinale Arcivescovo 
che presiederà tale Veglia.

Per domenica prossima, 16 novembre, sarà reso noto uno speciale messaggio 
alla Chiesa torinese dell’Arcivescovo Cardinale Anastasio Ballestrero. Tale messag­
gio che, mediante una larga diffusione del settimanale ”La Voce del Popolo”, potrà 
essere fatto conoscere ampiamente a tutti, costituirà la base di riflessioni per le 
famiglie, per le parrocchie, per le associazioni ed i gruppi.

don Franco Peradotto
Vicario Generale

(Da La Voce del Popolo, 9.11.1986)



Documentazione 827

Messaggio del Cardinale Arcivescovo alla diocesi

In cammino e in preghiera

Oggi, domenica 16 novembre, la nostra Chiesa locale celebra la sua 
festa "onomastica”. Sentire questa festa come giorno di gaudio e di spe­
ranza è dovere di tutti i credenti, ogni anno. Ma quest’anno per la nostra 
Chiesa torinese c’è una coincidenza particolarmente significativa. Siamo 
alla vigilia dell’inizio del nostro Convegno diocesano che vuol essere un 
rinnovarsi dell’esperienza di Loreto: "Sulle strade della riconciliazione”.

Dunque, la nostra Chiesa si mette sulla strada: non vuole fare la parte 
della "sistemata", della domiciliata al sicuro e tranquilla, ma si mette in 
cammino. Non per girovagare, ma verso una meta, che è la riconciliazione.

Una meta che giorno per giorno si conquista, si fa più vicina, si inte­
riorizza, cioè si fa realtà profondamente sentita e vissuta: una Chiesa che 
vuole riconciliarsi. Il tema della riconciliazione non vogliamo, in questo 
Convegno, renderlo oggetto di considerazioni metafisiche, ma viverlo come 
esperienza che ci identifica e che ci realizza. Siamo dei riconciliati da Dio? 
E la Chiesa è la patria dei riconciliati da Dio. Siamo dei riconciliati con 
Dio? E la Chiesa è la famiglia dei riconciliati con Dio. La riconciliazione 
degli uomini è soltanto un gioco di parole, se Dio rimane estraneo al suo 
realizzarsi e al suo diventare storia.

Vorrei fortemente sottolinearlo: per noi riconciliarci con Dio vuol dire 
essere da Lui perdonati dei nostri peccati, essere resi convinti di essere 
peccatori, e di avere bisogno di una salvezza che il Signore ci offre non 
a denti stretti ma con cuore di padre, e in un mistero di misericordia 
senza fine. E’ punto di partenza: sarebbe un gran frutto del Convegno se 
tutti riuscissimo ad essere più convinti, nel fondo del nostro essere, di 
questa elementare realtà e di questa ispiratrice verità: riconciliarci con 
Dio accettando il perdono che ci offre con la compunzione del cuore, con 
la speranza nell’anima; e con la fiducia e la pace che la paternità di Dio 
continuamente ci suggerisce.

La riconciliazione con Dio è il punto d’approdo di tutti quanti: in Dio 
ci si ritrova, ci si riconosce, si impara a perdonarci, a volerci bene; in 
Dio, ancora, si impara ad avere speranza in questi uomini. Se Dio non 
perde speranza, è giusto che gli uomini non la perdano: ma è anche giusto 
che la speranza degli uomini coincida con la speranza di Dio. Ed ecco 
allora che la riconciliazione verso la quale ci mettiamo in cammino — 
siamo su questa strada — non è una scelta alternativa tra Dio e gli uomini: 
ma è un mistero, estremamente ricco e del resto stupendo, di questa sim­
biosi tra l’uomo e Dio, tra Dio e l’uomo, che Gesù Cristo ci ha rivelato e 
di cui ci ha reso partecipi.

Troppe volte noi pensiamo che i cammini della riconciliazione siano 
soprattutto cammini terrestri, esteriori, metodologici, culturali, e cammini 
che gli uomini fabbricano. E’ vero anche questo, in parte: ma i cammini



828 Documentazione

della riconciliazione sono dono di Dio. Credo che sia stata una delle espe­
rienze più incisive di Loreto, quella di vedere quanto sia vero che solo 
Dio riconcilia, e che Dio offre la riconciliazione a tutti. Ciò, però, non deve 
diventare o rimanere pretesto per rendere marginale l'incontro con gli 
uomini, il confronto con loro: e allora le attenzioni della riconciliazione 
dovranno radicarsi in un impegno generalizzato di umiltà, di fraternità, 
di accoglienza reciproca, di comprensione, di perdono, di misericordia. E 
anche di coraggio e di generosità. Senza audacie, la riconciliazione non 
diventa storia; senza utopie, anche, la riconciliazione non diventa vita 
vissuta.

Pensiamo che la riconciliazione fondamentale, quella operata da Cri­
sto, è un abisso insondabile, da questo punto di vista: saltano tutte le 
logiche, quando si pensa che il prezzo della riconciliazione che paga il 
Figlio dell’offeso, lo paga il Signore della gloria, per tutti: è così che la 
riconciliazione diventa mistero di gratuità divina e per ciò stesso storia 
di uomini, che non si riconciliano attraverso contratti, compromessi o 
confronti, che vogliono stabilire parità, bilanci, diritti e doveri.

La riconciliazione o è sovrabbondanza di amore, carità e grazia, o 
rimane una fragile cosa, che può all’esterno — epidermicamente, momen­
taneamente — sembrare feconda e preziosa ma che si rivela troppo presto 
sterile e infeconda. Ecco, allora, è necessario che tutta la diocesi si lasci 
prendere da un clima in cui queste fondamentali verità della fede diven­
tano motivo di riflessione, di convinzioni profonde, ma anche contenuto 
di una assidua preghiera. E’ l’invito che rivolgo a tutti: preghiamo, affin­
ché il Signore ci conceda il dono della riconciliazione, anche nostro mal­
grado, anche nonostante tutte le nostre miopie, i nostri egoismi, le nostre 
impazienze, le nostre grettezze e le nostre povertà.

In questa prospettiva, mi sembra di dover ricordare a tutti che questo 
pregare perché l’esperienza della riconciliazione diventi esperienza glo­
bale di Chiesa diocesana, diventi un pregare corale: non solo i singoli, i 
sacerdoti, le religiose e i religiosi devono pregare, ma è l’intero popolo di 
Dio che deve diventare orante: e mettersi per la strada della riconcilia­
zione vuol anche dire che questa permanente preghiera per la riconci­
liazione deve diventare una consuetudine che fermenta inesauribilmente 
nella nostra vita e nella vita delle nostre comunità.

Il Convegno è stato preparato con molta diligenza, con una partecipa­
zione notevole di molte persone, con l’intervento di molte comunità: ma 
io spero che in questa stretta finale verso il Convegno ci sia davvero un 
rinascere di fervore, di entusiasmo e di speranza. Non sono i fatti clamo­
rosi, che io aspetto dal Convegno. Piuttosto, un profondo mutamento di 
mentalità, un’approfondita coscienza della necessità della riconciliazione; 
e mi aspetto anche che nel cuore di tutti diventi sorgente di un grande 
ottimismo cristiano. Troppe volte, coi nostri pessimismi preoccupati, offen­
diamo la misericordia di Dio: e questo deve finire. Dio merita fiducia, 
riconoscenza, esultanza spirituale. E la merita da noi proprio perché siamo 
dei peccatori salvati, perché siamo dei candidati ad una riconciliazione 
che vuol diventare nella storia del mondo riverbero del mistero redentivo



Documentazione 829

che in Cristo si compie e in Cristo continua ad essere feconda sorgente 
di vita nuova e umanità profondamente rinnovata.

Questo cambiamento di mentalità, questa presa di coscienza, questa 
consapevolezza del dono di Dio, l’affido soprattutto al ministero dei sacer­
doti. Siano loro capaci di suscitare dovunque queste prospettive così piene 
di luce, di grazia e di speranza. La pace del Signore sia il sigillo del 
nostro Convegno. La presenza del Signore che pacifica profondamente gli 
uomini dentro di loro e tra di loro sia davvero il frutto che noi riusciamo 
ad ottenere dalla misericordia di Dio.

Un’ultima riflessione. Il Convegno si è definito ecclesiale e vuole rima­
nere profondamente tale: non dimentichiamo però che l’ecclesialità del 
Convegno non è un confine che si chiude a qualcuno, ma piuttosto un 
orizzonte che si allarga a tutti quanti. Perché tutti siamo chiamati a ricon­
ciliazione, tutti siamo destinatari di questo dono mirabile: e allora biso­
gnerà che tutti i credenti, soprattutto quelli che credono di esserlo un 
pochino più degli altri, non comincino a distinguere gli uomini credenti 
dai non credenti, i vicini dai lontani, i fedeli dagli infedeli, gli ortodossi 
dagli eretici: ma vedano tutto in quella prospettiva dell’incarnazione e 
della redenzione che è nei progetti del Padre, che è nei desideri infiniti 
del Figlio e che è nella missione inesauribile della Chiesa: l’unità.

Attraverso la missionarietà, ci devono essere dei grandi cammini per­
ché la riconciliazione si faccia sempre più piena e perché la sua gioia 
diventi davvero la realizzazione del messaggio evangelico.

E’ un augurio che spero sia condiviso da tutti e che affido all’inter­
cessione della Vergine benedetta, la nostra Madre Consolatrice, la nostra 
Madre Ausiliatrice; e che affido anche all’intercessione dei nostri Santi, 
in modo particolare perché anche questo Convegno serva alla pacificazione 
sociale degli uomini. La nostra città, la nostra diocesi, da questo punto 
di vista ha specifiche esigenze e necessità, e anche questa pacificazione 
degli animi nell’insieme dei rapporti sociali in tutte le loro varietà espres­
sive, ha bisogno di riconciliazione. Non basta vivere una "pace sociale” 
frutto di equilibri contrattati: bisogna realizzare una pace frutto della 
unione dei cuori, della generosità degli spiriti. E’ il frutto, in una parola, 
della civiltà dell’amore.

A tutti, con tutto il cuore, « buon Convegno! ».

Anastasio Card. Ballestrero
Arcivescovo

(Da La Voce del Popolo, 16.11.1986)



830 Documentazione

Venerdì 21 novembre

IN CATTEDRALE

Per trovare il dono della riconciliazione
Omelia del Cardinale Arcivescovo durante la Veglia di preghiera allo Spirito Santo

La Chiesa torinese sulle strade della riconciliazione compie, questa 
sera, un cammino particolarmente significativo e prezioso: guidata da 
Gesù e illuminata dal suo Vangelo, conviene qui per raccogliersi in pre­
ghiera. Questa preghiera è come irrorata dalla Parola del Signore che 
abbiamo sentito proclamare davvero come una pioggia copiosa e — io 
spero anche — come un uragano fecondo. Quanti testi evangelici abbiamo 
ascoltato, quanti riferimenti alla vita della Chiesa primitiva abbiamo an­
cora una volta udito! Questa parola di Dio, che rende nello Spirito Santo 
particolarmente presente il Signore Gesù in mezzo a noi e per ciò stesso 
ci compagina come comunità cristiana e come Chiesa, questa sera fa come 
una sosta. La preparazione del Convegno ha fatto camminare molti, ha 
convocato parecchi, ha fatto convenire in unum non poche comunità e 
non poche persone: ecco un momento di sosta per ringraziare il Signore 
di questi doni, un momento di riflessione per assaporare il dono divino 
nella sua ricchezza e nella sua inesauribile espressione di fede e di carità 
e uno slancio nuovo per mettersi davvero sulle strade della riconciliazione.

Ciò che fondiamo sulla preghiera è fondato sulla grazia del Signore, 
ciò che fondiamo sulla preghiera è illuminato dalla sapienza e dalla po­
tenza di Dio, ciò che fondiamo sulla preghiera ha la garanzia di autenticità 
nella quale la comunione dei cuori, lo splendore della verità, il giubilo 
della speranza si armonizzano meravigliosamente: noi speriamo che il 
nostro Convegno sia tutto questo.

Conosciamo la nostra povertà, conosciamo le nostre debolezze, ma 
proprio per questo siamo qui a invocare la presenza di Gesù, la presenza 
dello Spirito di Gesù, la presenza del suo Vangelo, la presenza del Magi­
stero della Chiesa, perché tutto questo ci arricchisca di vita, ci faccia 
gustare le verità che non tramontano e che salvano, renda tutti noi un 
cuor solo e un’anima sola.

Il Signore ci ha detto di amarci, il Signore ci ha offerto il suo coman­
damento nuovo e noi portiamo a questo incontro, dove il dono di Dio ci 
attende ricco e meraviglioso, un cumulo di desideri che non riusciamo 
neppure ad esprimere fino in fondo, di nostalgie che non riusciamo ad



Documentazione 831

analizzare come vorremmo, di speranze che tumultuano nel nostro spi­
rito e nel nostro cuore facendoci vibrare, facendoci sperare e facendoci 
anche macerare internamente, perché sappiamo che i doni di Dio pur 
nella loro sostanziale gratuità hanno bisogno di trovare spazio nella no­
stra vita.

Questo spazio noi non siamo capaci di offrirlo gratuitamente: lo dob­
biamo offrire con la nostra fatica, la fatica della nostra docilità, la fatica 
della nostra umiltà, la fatica della nostra povertà multiforme, la fatica 
anche della nostra pazienza così povera, così limitata e così meschina.

E’ per questo che siamo qui a pregare, preghiamo con la semplicità 
dei nostri bambini, preghiamo con l’effervescenza dei nostri adolescenti, 
preghiamo con l’impazienza generosa dei nostri giovani, preghiamo con 
la prudenza dei nostri adulti e delle nostre famiglie, ma preghiamo con 
la fatica di chi sa che pregare non significa soltanto volgere uno sguardo 
al cielo, ma significa aprire la vita al dono di Dio: il dono mirabile della 
riconciliazione.

Ci stiamo mettendo sulle strade per trovarlo questo dono: non lo 
troviamo in un campo tranquillo e pacifico, lo troviamo tra i sassi delle 
nostre strade, nei sentieri delle nostre vallate e delle nostre montagne, 
lo cerchiamo soprattutto nelle tortuosità molteplici della nostra esistenza, 
che noi poverelli non siamo capaci di rendere semplice e libera, perché 
troppi egoismi ci ingannano, troppe seduzioni ci incantano, troppe illu­
sioni ci seducono: per questo siamo qui a pregare. Preghiamo nella sere­
nità, preghiamo nella pace e camminando sulle strade della riconcilia­
zione cercheremo di scoprire tante verità, di leggere tanti segni, di acco­
gliere tanti annunci.

Voglia il Signore che gli annunci possano essere anche profetici, perché 
questa nostra Chiesa che ha così bisogno di vivere e di vibrare all’unisono 
con gli uomini ma anche e sempre più con il cuore di Dio, lo sappia fare 
con coerenza, con fiducia, senza nessuna albagia e nessuna alterigia, ma 
con tanta semplicità e tanta pace. Questo nostro pregare fiducioso, questo 
nostro convenire sereno, questa volontà di dialogo e di confronto, questa 
speranza di progresso nelle vie della riconciliazione si avvererebbero al 
Signore. Sia benedetta dalla Madonna nostra patrona, sia benedetta dai 
nostri Santi torinesi, sia benedetta da tutto il cielo, perché la riconcilia­
zione tra la terra e il cielo si compia anche qui, secondo i disegni di Dio 
e secondo lo splendore di questi disegni che sono per la salvezza di tutti 
e per la beatitudine felice di tutti quanti.



852 Documentazione

Sabato 22 novembre

NELLA BASILICA DI MARIA AUSILIATRICE

Convocati dal Vangelo di Gesù
Intervento del Cardinale Arcivescovo in apertura dei lavori assembleari

Siamo qui convocati per il nostro Convegno diocesano. Chi ci convoca 
è Gesù Cristo nostro Salvatore, qui presente dominatore dalla sua croce. 
Alla sua presenza siamo chiamati ad essere un cuor solo ed un’anima sola. 
Cristo crocifisso, che ci salva, ci presenta con il gesto solenne ratificato e 
reso perentorio dal suo olocausto il suo Vangelo. Il Verbo fatto carne ci 
presenta la parola di verità e di vita, che egli stesso è, perché questo 
mistero dell’incarnazione diventi la nostra storia e diventi il cammino 
della nostra identificazione che non finisce mai. Tutti un corpo solo in 
Cristo, tutti un’anima sola in lui e per questo, convocati dal Vangelo di 
Gesù, siamo qui in atteggiamento di fedeltà a lui e in atteggiamento di 
ascolto e di docilità al suo Vangelo.

Abbiamo bisogno di luce, abbiamo bisogno di rettitudine interiore, 
abbiamo bisogno di forza coraggiosa e questo noi invochiamo pregando, 
perché questo tesoro prezioso in questi giorni ci venga continuamente 
offerto dall’azione dello Spirito di Gesù, dal Magistero della Chiesa e trovi 
nella nostra vita lo spazio per radicarsi in profondità e diventare fecondo. 
Noi ci mettiamo in cammino sulle strade della riconciliazione, ma abbiamo 
bisogno di capire che questa riconciliazione è dono di Dio, abbiamo biso­
gno di credere che, se non ci riconcilia il Signore, noi rimaniamo sempre 
dei fratelli capaci di dividerci, di litigare, di contendere e di farci anche 
dei dispetti. Ecco perché il clima del nostro Convegno vuol essere conti­
nuamente segnato dalla convinzione della presenza di Cristo e del suo 
Spirito e vuol essere fermentato dalle intenzioni della carità e della 
misericordia.

« In principio era il Verbo »: è la parola della verità eterna che illu­
mina il nostro cammino. Non dimentichiamo però che, se in principio era 
la verità, la verità è che Dio è amore, e allora potremmo anche dire che 
in principio era l’amore: in principio era il cuore di Dio e a questo cuore 
benedetto del Signore noi facciamo riferimento in questi giorni, nella 
speranza che si compia anche per noi la profezia, il cuore di pietra diventi 
cuore di carne, il cuore invecchiato da tutte le umane malizie diventi il 
cuore della nuova creatura, e la cordialità dei rapporti presieda continua- 
mente al nostro cammino e alle nostre intenzioni di riconciliazione.

Ho detto la cordialità dei rapporti. Come può essere diverso tra cri­
stiani che credono in un Dio che è amore; come può essere diverso per 
dei cristiani che credono di essere cristiani soltanto per l’eccesso del­
l’amore misericordioso di un Dio, che tutto crea, che tutto rivela, che tutto 
salva? Sia quindi questo il clima del nostro Convegno e sia la nostra 
preghiera ad alimentarlo, perché il dono di Dio possa dilagare, non trovi



Documentazione 833

ostacoli, non trovi barriere, non trovi resistenze, non trovi passività inerti 
o addirittura sordamente ostili.

Per questo preghiamo e con la speranza che il Signore in questi giorni 
sia glorioso, con l’effusione del suo Spirito e con l’esultanza delle molte­
plici riconciliazioni, illuminati dalla fede noi cominciamo, cominciamo 
serenamente, cominciamo nel clima della pace e della concordia, comin­
ciamo nel clima della operosa speranza e della coraggiosa volontà di 
conversione. Cristo crocifìsso benedica le nostre intenzioni e il suo Van­
gelo le illumini in una grazia che le rende feconde.



834 Documentazione

Sabato 22 novembre

NELLA BASILICA DI MARIA AUSILIATRICE

Quale Chiesa, sulle strade della riconciliazione
Relazione del prof. don Franco Ardusso

1. Riconciliazioni autentiche e riconciliazioni inautentiche

Riconciliazione è la grande parola che, forse più di ogni altra, risuonerà durante 
questo Convegno. Non è una moda parlarne, è una necessità che urge da più parti: 
senza riconciliazione e solidarietà, non si potrà più, forse, fare molta strada, né 
nella Chiesa né nella società civile, a tutti i livelli. Giovanni Paolo II, nella "Recon­
ciliatio et paenitentia” (1984) ha segnalato l’urgente necessità per l’uomo del nostro 
tempo di riconciliarsi « con Dio, con se stesso, con i fratelli, con tutto il creato 
(n. 8) ».

All’urgenza si accompagna però il rischio di non poche ambiguità nel modo di 
intendere la riconciliazione, che potrebbe essere compresa in modo soggettivistico 
e persino arbitrario, non di rado a partire dal punto al quale ciascuno è arrivato o 
pensa di trovarsi. Permettetemi di spendere una parola di protesta contro l’abnorme 
dilatazione semantica della parola "riconciliazione”, piegata a significare, da un po’ 
di tempo a questa parte, una molteplicità disparata di cose, tra le quali non è 
sempre facile stabilire dei nessi.

Facendo mia la parola paradossale di H. Zahrnt secondo la quale « prima di 
salvare le anime, occorre salvare le parole », desidero far presente una cosa abba­
stanza ovvia e cioè che, accanto a riconciliazioni autentiche ci possono essere ricon­
ciliazioni non autentiche, a buon mercato. Riconciliazioni non autentiche sono, a 
mio parere — e solo per fare qualche esempio — quelle che confondono la ricon­
ciliazione con la paralisi e la rassegnazione, quelle che lasciano intatti i problemi 
e le situazioni difficili stendendovi sopra, nominalisticamente, il manto della ricon­
ciliazione, quelle che spengono le forze vive e profetiche, quelle che, per paura di 
confrontarsi con la realtà, cercano di sfuggirla o addirittura di camuffarla e di con­
traffarla. Tra le possibili pseudoriconciliazioni si possono ricordare, come stato 
detto dall’autorevole voce del Papa a Loreto, quelle che avvenissero a scapito della 
verità oppure a scapito dell’amore, per quanto arduo e talora assai difficile possa 
sembrare servire contemporaneamente le esigenze della verità e quelle dell’amore.

2. Cristo riconciliatore

Per un credente, allorché tratta di riconciliazione, il rimando obbligato non è 
in primo luogo un concetto da delucidare o un tema da dibattere in un Convegno, 
bensì la persona di Gesù Cristo. Non è forse Lui il nostro riconciliatore e la nostra 
pace, colui che, secondo la lettera agli Efesini, ha abbattuto i muri di separazione, 
ha distrutto in se stesso l’inimicizia per mezzo della croce, annunciando pace ai 
lontani e pace ai vicini, creando in se stesso dei due (Israele e i pagani) un solo 
uomo nuovo, l’uomo riconciliato appunto (cfr. Ef 2, 14-18)?



Documentazione 835

E tuttavia, almeno a prima vista, Gesù non sembra essere portatore di ricon­
ciliazione, bensì di divisione. E se questa affermazione potrà sembrare urtante e 
persino scandalosa, sarà sufficiente aprire il Vangelo per convincersi che non è 
azzardata. « Non crediate — dice Gesù — che io sia venuto a portare pace sulla 
terra; non sono venuto a portare pace, ma una spada. Sono venuto infatti a sepa­
rare il figlio dal padre, la figlia dalla madre, la nuora dalla suocera: e i nemici del­
l’uomo saranno quelli della sua casa » (Mt 10, 34-36). Ancora più sconcertante si 
presenta questa parola di Gesù, precedentemente citata da Matteo, nel passo paral­
lelo di Luca: « D’ora innanzi in una casa di cinque persone si divideranno tre 
contro due e due contro tre; padre contro figlio e figlio contro padre, madre contro 
figlia e figlia contro madre, suocera contro nuora e nuora contro suocera » (Lc 
12, 52-53)-

La parola e l’attività di Gesù provocano divisioni e separazioni allorché egli 
prende posizione nei confronti di determinati usi, costumi, convinzioni, opinioni. 
I « guai a voi » di Gesù (cfr. Mi 23, 13 ss.) hanno un tono non propriamente 
riconciliatore. Gesù crea divisione anche nell’intimo dell’uomo allorché, nel discorso 
della montagna, afferma paradossalmente la necessità di cavarsi l’occhio e di ta­
gliarsi la mano, qualora occhio e mano siano occasione di scandalo (cfr. Mt 5, 29 ss.). 
E all’uomo che, secondo la nota parabola, era felicemente riconciliato con se stesso 
tanto che si diceva: « Riposati, mangia, bevi e datti alla gioia », Gesù fa sapere da 
parte di Dio che è uno stolto: « Ma Dio gli disse: stolto, questa notte stessa ti 
sarà richiesta la tua vita. E quello che hai preparato di chi sarà? » (cfr. Le 12, 
19.20).

Perché Gesù porta la spada e non la pace? Perché porta divisione invece di 
riconciliazione? Penso di poter rispondere: perché Gesù intende smascherare le 
pseudoriconciliazioni, quelle apparenti, non autentiche, non vere.

Parole e attività di Gesù fanno prendere coscienza agli uomini che, nonostante 
l’ordine e la riconciliazione apparente, sono in realtà delle persone che vivono nel­
l’inganno, nella menzogna e nell’alienazione. Non è alienato il ricco proprietario 
che ripone le sue speranze nei granai ripieni? Non è alienato l’uomo che segue 
le sue passioni malvage e al quale Gesù richiede che si cavi l’occhio e si tagli la 
mano? Non è alienato l’uomo che ha smarrito il senso autentico della Legge e 
subordina l’uomo al sabato (cfr. Me 2, 27)?

Gesù porta divisione in mezzo agli uomini e nel profondo dell’uomo stesso 
perché denuncia i falsi adattamenti, e squarcia i veli menzogneri coi quali gli uomini 
cercano di mascherare la propria vita, la propria inautenticità, il proprio peccato.

La divisione avviene nel nome dell’autenticità e della verità e di un ideale 
superiore che ci viene fatto intravedere nella proclamazione delle beatitudini. « Solo 
attraverso l’aspra durezza della divisione viene alla luce la possibilità per gli 
uomini di separarsi dalla loro natura falsa e alienata, e di ritrovare la luce della 
libertà » 1.

Ne traggo una conclusione: prima di parlare di riconciliazione, col rischio di 
intenderla a buon mercato o addirittura falsamente, è necessario, per una comunità 
di credenti, un franco confronto con le parole e le azioni di Gesù, un confronto che,

P. Hunermann, in AA. VV., Entzweien, Befreien, Versòhnen, Kevelaer 1975, p. 110.



836 Documentazione

prima di operare riconciliazione, produce divisioni in quanto ci impegna a ricono­
scere, in profonda umiltà, la nostra situazione di persone alienate e peccatrici, inau­
tentiche, adagiate forse su sicurezze fallaci, non aperte alla novità che Dio ci vuole 
additare con la sua Parola. « La Parola di Dio infatti — secondo la lettera agli 
Ebrei — è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra 
fino al punto di divisione dell’anima e dello spirito, delle giunture e delle midolla 
e scruta i sentimenti e i pensieri del cuore » (Eh 4, 12).

3. In che modo Cristo è riconciliatore

Solo in questo contesto di umile e realistica presa di coscienza della nostra 
situazione può trovare risonanza la parola della riconciliazione: Dio ci vuole ricon­
ciliare con sé proprio mediante quel Gesù che ci ha fatto toccare con mano le nostre 
inadeguatezza, la nostra distanza dalla meta, il nostro peccato. Quello stesso Gesù 
si fa banditore dell’amore riconciliatore di Dio con le sue azioni e con le sue parole, 
sedendo a mensa coi pubblicani e coi peccatori, rimettendo i peccati, infondendo 
speranza agli oppressi e ai tribolati, raccontando le parabole della misericordia: 
« I farisei e gli scribi mormoravano: "Costui riceve i peccatori e mangia con loro”. 
Allora egli disse loro questa parabola » (Lc 15, 2 s.): la parabola della pecora per­
duta, della dramma perduta, del figlio perduto.

Se Gesù smascherasse soltanto la nostra inadeguatezza e il nostro peccato, o 
additasse soltanto mete sublimi, la sua non sarebbe ancora una "buona novella”. 
E anche tutte le sue esortazioni, comprese quelle altissime sull’amore vicendevole, 
sul perdono, sulla rinuncia alla violenza, non sono ancora una "buona novella”. 
Buona novella si dà solo dove una mano amica si protende verso di noi, ricolma 
della potenza dell’amore divino che vuole riconciliare con sé e fra di loro gli uomini.

Ora, è proprio questo il significato originario della tanto abusata parola "ricon­
ciliazione” che riscontriamo quasi esclusivamente in alcune lettere di S. Paolo2. 
Permettetemi di leggervi un testo che ritengo essenziale anche per la martellante 
insistenza con cui ritorna il vocabolario della riconciliazione: « ... se uno è in Cri­
sto, è una creatura nuova; le cose vecchie sono passate, ecco ne sono nate di nuove. 
Tutto questo però viene da Dio, che ci ha riconciliati con sé mediante Cristo e ha 
affidato a noi il ministero della riconciliazione. E’ stato Dio infatti a riconciliare 
a sé il mondo in Cristo, non imputando agli uomini le loro colpe e affidando a noi 
la parola della riconciliazione. Noi fungiamo quindi da ambasciatori per Cristo, 
come se Dio esortasse per mezzo nostro. Vi supplichiamo in nome di Cristo: la­
sciatevi riconciliare con Dio. Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo trattò 
da peccato in nostro favore, perché noi potessimo diventare per mezzo di lui 
giustizia di Dio » (2 Cor 5, 17-21).

Il tema della riconciliazione, in questo e in altri testi di S. Paolo, presuppone 
una situazione di lacerazione, di smarrimento e di inimicizia fra Dio e gli uomini, 
e degli uomini fra loro (cfr. Rm 1, 18-32; Ef 2, 16 b; Col 1, 21).

Per mezzo di Cristo crocifisso, Dio ha riconciliato gli uomini con sé, in quanto

2 Fr. Buchsel, Katallasso, Grande Lessico del Nuovo Testamento, I, Brescia, Paideia 1965, 
coll. 680-696; A. Vògtle, Versòhnung, Lexikon /tir Theologie und Kirche, X, Friburgo i. B 
1965, pp. 734-736.



Documentazione 837

ha portato la pace (Rm 5, 1; Ef 2, 15; Col 1, 20), ha tolto l’inimicizia (Rm 5, 10; 
Ef 2, 14), non tiene conto dei peccati (2 Cor 5, 19), fa delle creature nuove (2 Cor 
5, 17), libererà gli uomini dalla sua ira (Rm y, 9). La riconciliazione apre agli 
uomini l’accesso al Padre (Ef 2, 18) e fa sì che si costituisca l’unico corpo della 
Chiesa, prima diviso in Giudei e pagani, perché la croce di Cristo ha abbattuto il 
muro di separazione (Ef 2, 16).

Sinteticamente esprimerei così il messaggio paolino sulla riconciliazione: 
— la riconciliazione è il mutamento di rapporto tra Dio e gli uomini, tra Dio e il 
mondo alienato, diviso, nemico;
— la riconciliazione è iniziativa di Dio: soggetti del verbo "riconciliare" sono, 
infatti, sempre Dio (2 Cor % 18-20; Rm 5, io; Col r, 20) e Cristo (Ef 2, 16; 
Col 1, 22);
— la riconciliazione è avvenuta mediante la croce di Cristo (così tre testi espliciti: 
Rm 5 10; Col 1, 20-22), espressione massima dell’amore di Dio per gli uomini 
(Rm 5, 8);
— l’esito della riconciliazione divina comporta almeno quattro cose:
1) sorgono creature nuove (2 Cor 5, 17);
2) gli uomini possono presentarsi liberamente al Padre in un solo Spirito (Ef 2, 18);
3) in Cristo sorge ora un popolo riconciliato fatto di ebrei e pagani;
4) questo popolo che sorge dalla riconciliazione è la Chiesa, che dev’essere la me­
moria viva e la servitrice della riconciliazione.

Il tema della riconciliazione racchiude in sé, per così dire, i principali elementi 
del messaggio cristiano su Dio, sul mondo, sugli uomini, sul compito della Chiesa. 
Dio è colui che, in Cristo, prende su di sé il peccato, il dolore, la morte, per effon­
dere sull’umanità vita, speranza, amore. Il mondo è la creazione amata da Dio, 
riconciliata e rinnovata per mezzo della croce di Cristo, affinché viva e non perisca. 
Gli uomini possono diventare creature nuove, liberate dalla paura, dal peccato e 
dalla morte, in attesa della perfetta redenzione alla quale anela l’intera creazione. 
II compito della Chiesa: mettersi al servizio della riconciliazione supplicando, in 
nome di Cristo crocifisso, tutti gli uomini a lasciarsi riconciliare con Dio, e invitan­
doli alla novità del progetto di Dio, alla libertà, alla fiducia, al perdono offerto e 
donato, alla pace, alla giustizia 3.

4. La Chiesa a servizio della riconciliazione

Che cosa ha da segnalare, di peculiare e di specifico, un gruppo di cristiani, una 
Chiesa, che voglia mettersi al servizio della riconciliazione?

a) Innanzi tutto deve indicare una sorgente della riconciliazione che non sia 
velleitaria, o puramente volontaristica, o soltanto fragile atto di buona volontà di 
un gruppo di utopisti. Tale sorgente è la croce di Cristo. Mi permetto di rinviare 
alla parte iniziale del discorso del Papa a Loreto, che addita la croce di Cristo quale 
« segno sempre paradossale, ma insostituibile, della nostra riconciliazione, di questo 
grande dono, che manifesta la gratuità e l’efficacia dell’inesauribile amore di Dio » 
(Il Regno/documenti, 9/1985, p. 315).

Qui siamo al cuore stesso della fede cristiana. La buona novella del cristiane-

’ Cfr. J. Moltmann, Il linguaggio della liberazione, Queriniana, Brescia 1973, pp. 45 ss.



838 Documentazione

simo non è in primo luogo (ma è anche) un messaggio etico che dice agli uomini: 
riconciliatevi con voi stessi, tra voi, col creato. La buona novella è in primo luogo 
un annuncio di salvezza, un messaggio teologale: « Tutto questo — dice S. Paolo 
— viene da Dio, che ci ha riconciliati con sé mediante Cristo... » (2 Cor 5, 18; 
cfr. Rm 5, io). Senza questa solida base (Dio, la croce di Cristo, un amore divino 
che si china, misericordioso e condiscendente, sugli uomini), il cristianesimo scade 
nel moralismo, diventa un’esortazione in più. Non è più una bella notizia perché 
le esortazioni, generalmente, non sono in grado di salvare gli uomini, né di generare 
solide speranze. « La riconciliazione di Dio è il fondamento e la forza delle ricon­
ciliazioni che si compiono tra uomini ostili»4.

b) Un gruppo di credenti, una Chiesa, sono inoltre in grado di ravvisare un 
modello concreto di riconciliazione nella vita di Gesù. La croce di Cristo, di cui 
ho prima parlato, non deve essere considerata unicamente in sé, disgiunta dalla 
restante "storia di Gesù”. Così facendo potremmo cadere in astoriche idealizzazioni, 
in considerazioni astratte, e potremmo persino giungere a confortare posizioni di 
doloristica rassegnazione e di miope immobilismo. La croce di Cristo che riconcilia 
va collocata nel contesto della storia, non di rado conflittuale, del suo annuncio e 
della sua attività profetica e messianica.

La morte riconciliatrice di Cristo è l’esito della sua vita vissuta all’insegna della 
riconciliazione. « Gesù realizzò la riconciliazione di Dio mediante la predicazione 
del Dio vicino e liberante gli empi, mediante la guarigione degli ammalati, scac­
ciando i demoni, entrando in comunione con i lebbrosi e i pubblicani, schierandosi 
dalla parte dei poveri e degli oppressi »5. Gesù riconciliò, durante la sua vita ter­
rena, rimettendo i peccati, perdonando e insegnando a perdonare, pregando e inse­
gnando a pregare anche per i nemici, rifiutando la violenza e insegnando ai suoi 
discepoli a fare altrettanto (cfr. Mt 5, 39-42), incoraggiando i deboli e gli sfiduciati 
(cfr. Mt 11, 28-30), non spezzando la canna infranta né spegnendo il fumigante 
lucignolo (cfr. Mt 12, 20), fustigando l’ipocrisia, dichiarando di volere la miseri­
cordia e non il sacrificio rituale (Mt 12, 7), ravvisando sempre mete altissime senza 
scoraggiarsi mai e senza scoraggiare coloro che non le avevano ancora raggiunte. 
E il discorso potrebbe proseguire a lungo.

La via scelta da Cristo per riconciliare gli uomini, infine, non si ispirò a criteri 
mondani, espressamente rifiutati da Cristo all’inizio della sua attività pubblica in 
occasione delle tre tentazioni messianiche. Nulla poi si oppone maggiormente ai 
criteri mondani del successo e della gloria quanto l’abbassamento della croce, la 
"kenosis”. Una Chiesa sulle strade della riconciliazione deve trarre, dalla morte e 
dalla vita di Cristo, forza e criteri ispiratori.

5. Lo spazio, oggi, per l’annuncio riconciliatore

Mi sembra di poter dire che l’Evangelo in genere, e quello della riconciliazione 
in specie, ai nostri giorni potrebbe trovare, tutto sommato, un terreno abbastanza 
favorevole. Per molta gente si ripropone il problema di Dio e il problema del­
l’uomo, ritornano sul tappeto, spesso sotto forma di questione etica, i grandi pro-

4 J. Moltmann, o.c., p. 52.
5 Ivi, p. 50.



Documentazione 839

blemi umani tecnicamente insolubili. Si riapre il problema del senso della vita, 
della storia, del futuro, della convivenza umana. Gli squilibri esistenti nel mondo 
e la precarietà degli equilibri raggiunti fanno sì che si avverta il bisogno di un 
nuovo umanesimo, più solido di quello proposto da alcune religioni secolari. Non 
è soppresso il bisogno religioso, anche se non si esprime più, molte volte, con sim­
boli tradizionali. Ci si rende conto che non necessariamente la religione e la fede 
sono incompatibili con la razionalità moderna. Si interpellano di nuovo le reli­
gioni della trascendenza.

Viviamo probabilmente, anche nella nostra diocesi, una grande occasione sto­
rica: la fede potrà essere rifiutata o ignorata, ma potrà anche essere presa in seria 
considerazione e accolta, in un clima di gratuità, da quanti saranno in grado di poter 
riconoscere la Chiesa come il luogo in cui c’è la grazia e l’accoglienza, la profezia 
e la speranza, la sorgente di forti energie e di valori spirituali e morali, un servizio 
disinteressato all’uomo in tutti i suoi bisogni. Un nuovo umanesimo, a dimensione 
mondiale, ha bisogno di un fondamento radicale in base al quale, com’è evidente 
nella legislazione dell’Antico Testamento, il diritto dell’uomo corrisponde al diritto 
di Dio, per cui il disprezzo e la violazione dei diritti dei poveri, degli oppressi e 
degli afflitti rappresenta un attentato ai diritti di Dio.

Il futuro delle religioni dipenderà, a mio avviso, dalla loro capacità di additare 
questo solido fondamento, di mettersi al servizio dell’uomo, di essere esse stesse 
dei luoghi dove i diritti delle persone sono onorati. Molte relazioni pervenute alla 
Segreteria del Convegno lasciano intravedere questa prospettiva, o almeno pare a 
me di intravederla. Se, come dirà tra poco il prof. Detragiache, la risorsa di fondo 
della società che si va costruendo sarà la cultura, sia in termini di "sapere come” 
che di "sapere fondamentale”, la nostra comunità ecclesiale deve saper dimostrare 
una propria competenza a proposito del "sapere fondamentale”, per scongiurare 
quello che il prof. Detragiache chiama « il pericolo già incombente di fare di que­
sta società una società dell’effimero, dell’immagine, del ”qui e ora”, dell’uomo 
manipolato ».

Alla comunità cristiana si offre l’occasione di essere segno di un modello alter­
nativo di vita dove sia scongiurato quello che il prof. Detragiache individua come 
un possibile processo degenerativo, e cioè l’individualismo radicale.

Coltivando e promuovendo una "cultura della Riconciliazione” questa nostra 
Chiesa potrebbe diventare segno di una "società alternativa" nella quale, deposta 
ogni arroganza e prevaricazione da tutte le parti, la crescita di un soggetto avviene 
con la crescita di altri soggetti, nella reciprocità e nell’arricchimento vicendevole. 
E’ una chance da non lasciar sfuggire.

6. Missione e servizio della Chiesa nel mondo
Alla Chiesa è stata affidata la parola della riconciliazione: « Noi — scrive S. 

Paolo — fungiamo quindi da ambasciatori per Cristo, come se Dio esortasse per 
mezzo nostro. Vi supplichiamo in nome di Cristo, lasciatevi riconciliare con Dio! » 
(2 Cor 5, 19b.20). Parafrasando un altro testo di S. Paolo (cfr. Rm 10, 14 ss.) 
potremmo chiederci: come potranno gli uomini lasciarsi riconciliare con Dio senza 
averne sentito parlare? E come, potranno sentirne parlare senza annunciatori e 
testimoni della parola della riconciliazione? E come ci saranno annunciatori senza 
essere prima mandati?



840 Documentazione

Fuor di parafrasi: il discorso della riconciliazione rilancia inevitabilmente quello 
della missione. E’ la scoperta fatta lo scorso anno a Loreto e così sintetizzata dal 
nostro Arcivescovo in quell’occasione: « Più abbiamo riflettuto sul nostro essere 
Chiesa e più ci siamo scoperti Chiesa missionaria » (citato dalla Nota pastorale 
della C.E.I. ”La Chiesa in Italia dopo Loreto”, n. 28). La Nota pastorale della 
C.E.I. si è resa puntualmente interprete di questa scoperta descrivendola come il 
dovere fondamentale delle nostre Chiese « dell’evangelizzazione, dell’annuncio, della 
proposta, dell’andare là dove è l’uomo per salvarlo con i mezzi della Grazia e del­
l’amore. Missione è avere coraggio di amare senza riserve » (n. 51).

Il nuovo concetto di "missione” rivoluziona una concezione statica di Chiesa 
dalla delega facile. La missione non è un hobby e neppure è delegabile ad alcuni. 
Concerne la Chiesa tutta. Per essere missionaria, la Chiesa ha bisogno di tutte le 
componenti del popolo di Dio, sia perché tutti hanno qualche dono dello Spirito 
da partecipare agli altri, sia perché il campo della missione si è enormemente dila­
tato dal momento in cui è assodato, come anche insegnano i documenti ufficiali 
del Magistero, che l’evangelizzazione comporta la promozione dell’uomo e la stessa 
evangelizzazione non si dirige solo ai singoli ma anche alle culture umane.

Una Chiesa missionaria in tutte le sue componenti suppone a sua volta che 
abbiamo a che fare con una Chiesa di soggetti responsabili e non solo di esecutori 
passivi. Ma ciò suppone a sua volta che si metta in atto un’opera di profonda 
formazione dei soggetti ecclesiali (cfr. Nota pastorale della C.E.I., n. 14).

Leggendo il materiale pervenuto alla Segreteria del Convegno sono rimasto 
impressionato soprattutto da una massiccia richiesta dei laici nei confronti dei loro 
pastori: si chiede loro, talora in tono supplichevole, che si dedichino con impegno 
e continuità ad una formazione solida e non rapsodica dei laici, e soprattutto dei 
giovani; si chiede che vengano loro dischiuse le ricchezze contenute nella Scrittura 
e nei documenti del Magistero che, si dice, raramente arrivano alla base.

Che cosa offriamo al riguardo nelle nostre parrocchie e nelle nostre comunità? 
Dobbiamo forse sottoscrivere quanto scriveva tre anni fa uno dei Vescovi ausiliari 
di Roma secondo il quale « noi sacerdoti, per primi, abbiamo perduto lo spessore 
educativo della nostra missione », gettando i laici nella missione « senza aver dato 
loro un minimo di quella solidità e chiarezza di formazione che sole possono ren­
dere possibile l’inizio di un impegno significativo »6 ?

Che ne abbiamo fatto delle indicazioni dell’ultimo capitolo della "Dei Verbum”, 
la Costituzione del Vaticano II sulla Rivelazione? Quanto, di ciò che avviene nella 
nostra Chiesa, è normato in profondità dalla Parola di Dio ascoltata, meditata, 
pregata? Come si può attuare il discernimento se manca la Parola di Dio quale 
« fondamento e alimento insostituibile del discernimento spirituale », come si espri­
me la già citata Nota pastorale della C.E.I. (n. 12)? Anche il recentissimo testo 
della C.E.I. "Comunione e comunità missionaria” chiama le parrocchie, i gruppi, i 
movimenti e le associazioni a trasformarsi in « luoghi di formazione perma­
nente » (n. 43).

Se vi capita tra le mani, leggete la prefazione di Giuseppe Dossetti ad un 
volume sul Genesi recentemente edito da Gribaudi. Dossetti è piuttosto severo nei

* G. Salimei, Per una parrocchia missionaria. Contributo de! settore est della diocesi di 
Roma alla visita pastorale, s.l., 1983, pp. 20 e 29.



Documentazione 841

confronti delle nostre Chiese per quanto concerne la ricezione, o meglio la non 
ricezione, della "Dei Verbum”. iMi permetto di citare un passo che forse contiene 
un messaggio anche per la nostra Chiesa: « Forse potremmo anche dire — scrive 
Dossetti — che molte comunità locali hanno cercato altrove — fuorché nella Scrit­
tura — i loro programmi e il loro punto di verità: così che non sono riuscite ad 
essere spaziose ed accoglienti per i diversi gruppi e associazioni, che non si sono 
riconosciute in esse, mentre proprio una dilatazione liberante, quale può essere solo 
il frutto di un ricorso credente e metodico alla Bibbia, avrebbe potuto fornire 
l’anima viva e dinamica della loro unità, dando a ogni aggregazione valori autentici 
e forti, senza grettezze e senza esclusivismi... »7.

E dato che siamo in tema di testimonianze autorevoli mi permetto di citare 
anche quella del Card. Martini, tratta da una relazione tenuta nello scorso aprile 
presso la Facoltà Teologica ”S. Tommaso” di Napoli sul tema "Chiesa e società 
in Italia a un anno da Loreto". Disse in quell’occasione il Card. Martini: « Mi 
capita di fare spesso, durante le visite pastorali, questa proposta. Quando incontro, 
ad esempio, delle comunità tradizionali, noto chiaramente che si sta verificando un 
passaggio tra l’universo simbolico — diciamo pure di abitudine — religioso dei 
padri e la mentalità dei figli che, per motivi diversi, non si sentono più inquadrati 
nelle tradizioni e non leggono più il significato dei segni. Allora dico: guardate 
che avete la grande chance di far ritrovare ai giovani la forza della Parola nella 
sua originalità! Invece di ricevere semplicemente delle abitudini, riceveranno la pro­
posta di fede in tutta la sua novità. Pur nella delicatezza del passaggio, c’è dunque, 
a mio avviso, una provvidenzialità: non si tratta soltanto di cambiare dei gesti o 
degli orari, bensì di offrire la Parola che è infinitamente più importante del resto »8.

7. Una Chiesa riconciliata

Il documento presentato da un’associazione diocesana in vista del Convegno fa 
osservare che, mentre le forze cattoliche si mobilitano per evangelizzare, Gesù pone 
una condizione ben precisa, di sconcertante chiarezza: la perfetta unità dei suoi 
discepoli: « Come Tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi una cosa 
sola, perché il mondo creda che Tu mi hai mandato (Gv 17, 21). Senza questa 
pregiudiziale, posta da Gesù stesso, è diffìcile pensare ad un’opera efficace di evan­
gelizzazione e di riconciliazione da parte della Chiesa.

Significativamente l’ultimo documento pastorale della C.E.I. asserisce: « La 
comunione è la prima forma della missione » (Comunione e comunità missionaria, 
n. 15). Occorre pertanto una insonne ricerca di unità ecclesiale che ci educhi quoti­
dianamente ad un maggiore senso della Chiesa, in cui questo senso della Chiesa 
venga anteposto all’appartenenza al gruppo. Ma mentre ricerchiamo l’unità, « dob­
biamo — come disse il nostro Arcivescovo a Loreto — avere anche l’umiltà di 
renderci conto che a questo mondo riconciliazioni compiute non ce ne sono... La 
consumazione del mistero della riconciliazione appartiene ad un’altra patria ». Sia­
mo « sulle strade della riconciliazione », come sta scritto nel titolo programmatico 
di questo Convegno. Ma proprio perché siamo in cammino, abbiamo bisogno di

’ G. Dossetti, Prefazione a Genesi. A cura di U. Neri, Torino, Gribaudi 1986, p. XIII. 
’ C. M. Martini, La Chiesa italiana a un anno da Loreto, "Asprenas” 33 (1986), p. 170.

Cfr. anche p. 173.



842 Documentazione

qualche criterio per verificare la nostra unità e riconciliazione, e per evitare di 
essere non già dei pellegrini ma degli sbandati.

Alcuni di questi criteri sono stati indicati autorevolmente alla Chiesa italiana 
da Giovanni Paolo II a Loreto e dai Vescovi nella loro Nota pastorale.

Il Papa ha invitato ad una riconciliazione nella verità congiunta con l’amore. 
« La riconciliazione autentica — disse il Papa — non può avvenire che nella verità 
di Cristo, non fuori o contro di essa... La verità rivelata, per altro, è proprietà di 
Dio; di essa la Chiesa non è padrona arbitraria ma piuttosto serva e testimone 
fedele... La comprensione e il rispetto per l’errante esigono anche chiarezza di valu­
tazione circa l’errore di cui egli è vittima. Il rispetto, infatti, per le convinzioni 
altrui, non implica la rinuncia alle convinzioni proprie» (Il Regno/documenti, 
9/1985, p. 316)

La verità cristiana è, però, una verità che salva. Per questo, ricorda il Papa, la 
verità « dev’essere annunciata e vissuta come verità congiunta all’amore... La verità 
di Cristo domanda di essere realizzata nell’amore, per condurre in tal modo alla 
fraternità... Perciò le comunità cristiane sono chiamate ad essere luoghi in cui 
l’amore di Dio per gli uomini può essere in qualche modo sperimentato e quasi 
toccato con mano » (Ivi, p. 317).

Ho ricordato all’inizio che la presenza di Gesù in mezzo agli uomini è stata 
segno di divisione perché egli smascherava l’inautenticità di diverse situazioni 
umane. Non può succedere diversamente alla Chiesa nella misura in cui vive ed 
annuncia l’Evangelo di Gesù Cristo. Non ogni riconciliazione è possibile in nome 
della fedeltà al Vangelo. Ma dell’Evangelo deve trattarsi, non delle nostre miopie, 
dell’attaccamento al nostro modo di vedere che talora ci fa scambiare punti di vista 
molto umani per la verità che salva. Come credenti dobbiamo coltivare una me­
moria penitente per aver talvolta giudicato troppo in fretta, perduto delle magni­
fiche occasioni, non riconosciuto degli autentici valori perché ritenuti incompatibili 
con la rivelazione, mentre in realtà non lo erano.

Nella stessa Scrittura abbiamo a volte ricercato altre cose che non erano la 
verità che salva (cfr. Dei Verhum, n. 11), erigendo in tal modo muri di diffidenza 
e di incomunicazione tra Chiesa e mondo moderno che gravano tuttora come pe­
sante ipoteca.

Personalmente sono stato illuminato da un suggerimento del Card. Martini, che 
mi permetto di parteciparvi. L’Arcivescovo di Milano, anch’egli alle prese con la 
ricerca di riconciliazione nella verità e nella carità, invita a distinguere e a tener 
unite la forza del "Kerygma’’ e la mitezza della "Didaché".

Cito testualmente, nella speranza che tutti si renderanno conto della posta in 
gioco racchiusa in questa, a prima vista, strana formulazione. Ritrovare la forza 
del Kerygma: « E’ molto importante cogliere ciò che è il nucleo della fede e quello 
che da esso deriva in una certa forma organica. In caso contrario, diventiamo 
preoccupati delle minime realtà non sapendo come ricondurle al centro. Si tratta 
dunque di ritrovare il Kerygma, l’Evangelo da .cui tutto viene germinato nella reli­
gione cristiana. Questo centro è la Pasqua, il mistero della morte e risurrezione 
di Cristo, da cui ogni realtà riceve luce e senso... Insieme alla passione della Parola, 
alla forza del Kerygma è necessaria la mitezza della Didaché. Se è vero che la pro­
posta della verità non può mai essere riduttiva, che va fatta senza compromessi 
interiori, anzi va fatta opponendosi apertamente al mondo, è altrettanto vero che



Documentazione 843

va fatta evangelicamente. Dobbiamo essere disposti a rendere conto della speranza 
che è in noi senza risentimenti, senza presunzioni di gruppo, perché la verità è di 
Dio e non nostra. E’ questo stile che viene ascoltato, mi pare, anche da persone 
che, dal punto di vista esteriore, sono lontane dalla Chiesa... E’ quindi importante 
saper distinguere la forza del Kerygma dalla mitezza della Didaché; se commet­
tiamo l’errore di proporre la Didaché — che è spiegazione, persuasione, attenzione 
ai dettagli soprattutto morali — con l’imperiosità del Kerygma, confondiamo i 
carismi »9.

La mitezza della Didaché ci renderà attenti e umili nei confronti dei singoli, 
nei casi diffìcili: farà sì che ci interroghiamo se i pesi che poniamo sulle spalle 
altrui corrispondano effettivamente al volere di Cristo e se non siano talora dovuti 
ad un legalismo e ad un rigorismo che ignorano la misericordia evangelica.

Bisognerebbe che questo Convegno si facesse carico di una parola di speranza 
per i casi difficili che esistono nella nostra Chiesa e che sono presenti in alcune 
relazioni pensate e sofferte che non dovrebbero cadere nel nulla. La Nota pastorale 
della C.E.I., allo scopo di coniugare verità e amore nella Chiesa, insiste particolar­
mente sulla necessità del discernimento, usato anche dal Papa a Loreto. Quella del 
discernimento mi sembra una categoria molto interessante, arricchita com’è di pre­
cise indicazioni metodologiche della Nota della C.E.I. Fondamento e alimento del 
discernimento è la Parola di Dio (n. 12). Il discernimento, all’interno dell’odierna 
società complessa, si avvale doverosamente anche di appropriati strumenti cultu­
rali (nn. 17 e 45).

Il discernimento è indicato quasi come stile caratteristico della Chiesa del nostro 
tempo. Cito testualmente: « Questo discernimento, che non potrà mai chiamare 
bene il male e male il bene, ci chiede... da una parte di giudicare severamente gli 
errori di questo nostro secolo; dall’altra, ci chiede di accogliere con grande amore 
ogni germe di possibile conversione, come ogni sete di autenticità, nostalgia di 
riconciliazione, ogni seme di verità e ogni sforzo di seria edificazione sociale. Ci 
richiede sempre rispetto e fraternità » (La Chiesa in Italia dopo Loreto, n. 32).

Ciò che qui si dice a proposito del discernimento nei confronti dei fenomeni 
presenti nell’odierna società si può estendere a parere mio al necessario discerni­
mento da mettere in opera all’interno della Chiesa stessa. Si sa che un cospicuo 
volume di energie ecclesiali viene oggi dissipato in antagonismi e logoramenti in­
terni. Leggendo certi scritti e sentendo certi discorsi si ricava talora l’impressione 
di essere ritornati alla Chiesa di Corinto, su cui ci informano le due lettere di San 
Paolo, con i cristiani impegnati ad essere soprattutto di Paolo, di Apollo, ecc.

Chi ne scapita è la missione, perché, come mi è capitato di leggere recentemente, 
« un cristianesimo costretto a spendere la maggior parte delle proprie energie nel­
l’impresa logorante di "mediare se stesso” al suo interno, ne deve poi trovare 
troppo poche per svolgere il proprio compito essenziale »10.

Anche in questo caso occorre un’opera di discernimento che potrebbe avvalersi 
delle indicazioni che Paolo dava in proposito alla sua carismatica e litigiosa comu­
nità di Corinto. Le riassumo brevemente:

’ Ivi, pp. 172-173.
10 P. A. Sequeri, La Rivista del clero italiano, 9/settembre 1986, p. 568.



844 Documentazione

a) la comunità deve essere fedele all’Evangelo annunciato dallo Spirito. Non dun­
que un Cristo o un Vangelo arbitrario, ma quelli risalenti all’annuncio apostolico; 
b) i vari doni e carismi devono mirare a costruire le comunità, a farle crescere. 
Il corpo ecclesiale ha bisogno dell’apporto di tutte le sue membra, ma nessuno 
deve assolutizzare i suoi doni, tanto meno impiegarli in modo disgregatore e 
distruttivo;
c) la via più eccellente a cui bisogna tendere è la carità, una carità paziente e 
benigna, non invidiosa né orgogliosa, rispettosa e disinteressata, senza ira e ran­
cori, non amante dell’ingiustizia ma della verità. Una carità che « tutto copre, tutto 
crede, tutto spera, tutto sopporta» (1 Cor 13, 7; cfr. anche vv. 4-6). Una carità 
che relativizza tutti i carismi, perché anche il dono delle lingue, anche il martirio, 
anche la fede capace di trasportare le montagne, non sono nulla senza la carità. 
Fanno solo rumore (cfr. 1 Cor 13, 1-3).

Si sa che per San Paolo, come ha fatto egregiamente osservare Von Balthasar, 
la verità dell’Evangelo può essere detta solo all’interno dell’amore. In caso con­
trario si corre il rischio che la scienza dei forti mandi in rovina il debole, il fratello 
per il quale Cristo è morto (cfr. 1 Cor 8, 2 e Rm 14) n. I forti nella scienza, la 
cui virtù principale non è sempre l’amore e la misericordia, devono ricordarsi dei 
deboli e di tutti coloro che fanno fatica.

San Paolo ricorda ancora, quale criterio per comporre i dissidi sorti nella 
comunità di Corinto, la necessità di accogliere l’insegnamento di coloro che nella 
Chiesa esercitano il ministero apostolico (cfr. 1 Cor 14, 37).

8. Riconciliazione con ogni uomo

Dal momento in cui alla missione della Chiesa, caratterizzata solitamente col 
termine "evangelizzazione” è stata annessa la promozione umana (di tutto l’uomo - 
di tutti gli uomini), non c’è più praticamente nessun campo che si sottragga alla 
azione riconciliatrice della Chiesa (cfr. Evangelii nuntiandi, nn. 29 e ss.), dato il 
« reciproco appello — per riprendere una parola di Paolo VI — che si fanno 
continuamente il Vangelo e la vita concreta, personale e sociale dell’uomo » 
(Ivi, n. 29).

E Giovanni Paolo II nella sua prima Enciclica, dove dichiara che l’uomo con­
creto è « la via della Chiesa » (Redemptor hominis, n. 14), afferma senza esita­
zioni che la Chiesa « non può rimanere insensibile a tutto ciò che serve al vero bene 
dell’uomo, così come non può rimanere indifferente a ciò che lo minaccia » (Ivi, 
n. 13). Anche la relazione finale presentata al Sinodo straordinario sul Vaticano II 
dice in termini molto netti che « bisogna... mettere da parte e superare le false e 
inutili opposizioni per esempio tra la missione spirituale e la diaconia per il mondo » 
(Il Regno/documenti, 1/1986, p. 26, ripreso dalla C.E.I., Comunione e comunità 
missionaria, n. 38; cfr. anche il discorso del Papa a Torino, Alla città e al mondo 
del lavoro, n. 10, e anche il Discorso al clero, ed. LDC, p. 19).

A questo uomo concreto la nostra Chiesa particolare è debitrice di quel "sapere 
fondamentale” che essa attinge da Cristo e dalla ricca esperienza della sua tradi­
zione. Ciò potrà avvenire solo a condizione che questa Chiesa non batta le vie

" H. Urs von Balthasar, Gloria. Il nuovo Patto, VII, Jaca Book, Milano 1977, pp. 389-410.



Documentazione 845

della ritirata, del ghetto, del rifiuto manicheo di questa società, abbandonandola 
alle sue sorti, per ritirarsi in luoghi maggiormente confortevoli e gratificanti, dove 
si vive una fede emozionale e disincarnata. Quello della "presenza” della Chiesa 
nelle vicende della società italiana è un liet-motiv insistente dei Documenti della 
C.E.I., soprattutto a partire dalla Nota del suo Consiglio permanente (1981): La 
Chiesa italiana e le prospettive del Paese.

La già citata Nota della C.E.I., "La Chiesa in Italia dopo Loreto”, dopo aver 
invitato ad « andare là dove è l’uomo per salvarlo » (n. 51), segnala con preoccu­
pazioni di dettaglio i luoghi della presenza della Chiesa. Sono « i luoghi dove la 
gente vive. Sono la famiglia, la scuola, l’università, il mondo del lavoro, della 
sofferenza e della emarginazione, le strutture pubbliche » (Ivi). C'e poi un invito 
esplicito ad immergersi « particolarmente nelle calamità e nelle urgenze del Paese: 
mafia, droga, disoccupazione, disaggregazione, litigiosità ricorrente, gli ultimi... » 
(Ivi).

La stessa Nota invita addirittura ad istituire un « osservatorio permanente » 
in ogni Chiesa locale, che permetta di leggere con competenza i bisogni, le povertà, 
le emarginazioni, le dinamiche dei problemi della gente, ecc... (cfr. n. 22). E’ una 
proposta concreta che questo Convegno non dovrebbe lasciar cadere. La relazione 
del prof. Detragiache potrebbe essere un primo importante contributo di questo 
erigendo "osservatorio permanente” della nostra Chiesa locale.

Gli spazi della missione e della riconciliazione si dilatano a dismisura.
Ecco perché, come si diceva sopra, urge un coinvolgimento più ampio possibile 

c non dispersivo delle forze ecclesiali, una intelligente riarticolazione degli spazi 
ecclesiali, un deciso cammino verso una Chiesa di "soggetti”, e non solo di "utenti”. 
La crisi numerica del clero, sul quale poggia ancora massicciamente la missione 
nella nostra Chiesa, farà sì che ben presto, qualora non si corra ai ripari, vaste 
aree della missione della Chiesa resteranno scoperte e ne scapiterà la stessa evan­
gelizzazione. Non c’è dunque tempo da perdere in logoramenti intestini o nel gio­
care a fare il primo della classe.

Una buona dose di umiltà, il clima di reciproca stima e rispetto suggerito da 
alcuni paragrafi della Caudium et spes (cfr. n. 16.17.27.28.43) potranno costi­
tuire il terreno propizio per una feconda collaborazione. Se sarà necessario faremo 
nostre le indicazioni di un Vescovo italiano che richiedeva dai vari gruppi della 
sua diocesi « di non scambiare vivacità con protagonismo, di sapere qualche volta 
abbassare un po’ i cartelli, di saper fare il bene anche senza diritti d’autore; perché 
è più importante che il bene si faccia rispetto al fatto che esso ci venga attribuito. 
Dovremmo sempre riconoscere che il bene fatto dagli altri vale almeno quanto il 
nostro: altrimenti siamo lontani dal Regno » 12.

Concludo. Ho segnalato in apertura il significato della riconciliazione cristiana, 
una riconciliazione che suppone l’umile riconoscimento dei nostri peccati, defi­
cienze, divisioni. Alla Chiesa è promessa la forza riconciliatrice della croce di 
Cristo, che abbatte muri e steccati e apre l’accesso al Padre. Per questo la Chiesa 
non cessa di invitare i credenti a quel particolare sacramento che è detto appunto 
il sacramento della riconciliazione.

12 C. M. Martini, in Rivista Diocesana Milanese, maggio 1986, p. 779.



846 Documentazione

Forti della speranza che viene dall’alto possiamo e dobbiamo metterci al ser­
vizio della riconciliazione degli uomini, senza troppe paure perché sappiamo in chi 
è riposta la nostra speranza. Né dobbiamo incrociare le braccia di fronte ai casi 
difficili e urgenti che si impongono alla nostra Chiesa. In primo luogo (e questo 
mi sembra il problema per eccellenza della Chiesa oggi): come esprimere e tra­
smettere in modo significativo l’Evangelo alle nuove generazioni in un periodo di 
svolta epocale nel quale, per dirla con Poulat, « l’insieme delle rappresentazioni 
che la fede si era date non funziona più o funziona male »?

Come far fronte all’allarme lanciato dall’ultimo Sinodo: « Dovunque sulla terra 
è in pericolo la trasmissione ai giovani della fede e dei valori morali derivanti dal 
Vangelo »? Questa sfida richiede che si chiamino a raccolta tutte le nostre risorse 
spirituali, istituzionali, teologiche e pastorali. Chi tenta di stornare la nostra atten­
zione da questa sfida primaria fa un discorso intellettualmente e cristianamente 
irresponsabile.

C’è poi tutta una serie di situazioni e di problemi che i vari gruppi di lavoro 
hanno segnalato a questo Convegno e che attendono una parola di discernimento, 
di profezia, di speranza e di amore: ci sono i problemi della pace, del disarmo, 
della non violenza, i problemi della disoccupazione e del mondo del lavoro in 
genere, le nuove forme di povertà e di emarginazione così vistose nella nostra 
città, il problema degli stranieri, il problema della scuola, i problemi connessi con 
la vita familiare e con l’etica della vita, il problema dei rapporti fra economia ed 
etica, fra scienza ed etica, il problema ecumenico e quello del rapporto con le reli­
gioni non cristiane.

All’interno della nostra comunità premono poi i problemi dei divorziati rispo­
sati e quello di natura diversa, come essi sottolineano nel loro documento, dei 
preti che non sono più nel ministero perché hanno scelto il matrimonio. Non posso 
non raccomandare caldamente all’attenzione di questa Chiesa e del suo Pastore 
tutte queste situazioni che ci interpellano secondo verità e secondo amore.

Non trovo conclusione migliore per questa mia chiacchierata che le parole 
rivolte da Paolo VI, il 17 ottobre 1963, agli Osservatori Delegati presso il Concilio 
Vaticano II: « La speranza è la nostra guida, la preghiera è la nostra forza, la 
carità è il nostro metodo, al servizio della verità divina, che è la nostra fede e 
la nostra salvezza ».



Documentazione 847

Sabato 22 novembre

NELLA BASILICA DI MARIA AUSILIATRICE

Dalla società di massa 
a una nuova cultura della città

Relazione del prof. Angelo Detragiache

La settimana scorsa sono comparsi su un quotidiano alcuni articoli su Torino. 
Articoli che sottolineavano l’eccezionalità di Torino. A mio avviso Torino non è 
eccezionale, Torino è stata semplicemente uno degli esempi più puri di città indu­
striale, cioè uno degli esempi più puri del manifestarsi su vasta scala della correla­
zione tra industrializzazione della base produttiva e urbanizzazione della popola­
zione. La base produttiva di Torino si industrializzava, l’industria trovava nella 
città un quadro elettivo di localizzazione, e pertanto verso le città, dai contesti 
tradizionali, dalle campagne, dalle aree-problema del nostro Paese, si dirigevano 
forti masse migratorie.

La contestazione studentesca ed operaia della fine degli anni ’6o può essere 
letta come un rigetto del modello industriale urbano, ossia un modo di produrre 
e un modo di vivere che le popolazioni accettavano finché premevano i bisogni 
fondamentali, e che poi, una volta operatosi l’innalzamento socio-culturale, tende­
vano a rigettare.

Infatti tutte le scienze sociali tendevano a salutare positivamente la grande 
correlazione: industrializzazione e urbanizzazione, ritenendo che quello fosse il 
percorso attraverso cui popolazioni che avevano vissuto per centinaia di anni nei 
loro contesti tradizionali potevano essere anche violentemente condotte alla moder­
nità. La città era salutata come colossale scuola di modernizzazione, come luogo 
in cui le popolazioni dismettevano i loro usi e costumi tradizionali e si immette­
vano nel grande fiume della modernità.

In realtà la città, soprattutto per gli immigranti, ha mostrato un volto molto 
diverso da quello che aveva costituito l’orizzonte della loro speranza quando ave­
vano scelto di emigrare, quando avevano scelto di inurbarsi. Così come l’industria 
che veniva salutata come un miraggio, come luogo di ascesa sociale, aveva rivelato 
per gli immigranti un volto diverso da quello sperato. Si costruiscono nei due con­
testi fondamentali della città due colossali processi anomici, cioè due colossali pro­
cessi di non-identità della popolazione: la popolazione che diventa massa nella fab­
brica taylorizzata alla catena di montaggio, che perde i suoi connotati di persona 
e di individualità, che diventa l’operaio-massa, e questo stesso operaio che nel suo 
abitare nella città diventa folla solitaria, cioè è solo in mezzo ai molti. La città 
per l’immigrato non è ricca di segni, di simboli, diventa indecifrabile.

Questi due processi anomici costituiscono un enorme potenziale esplosivo, che 
esplode, infatti, alla fine degli anni ’6o, sul mito della civiltà del lavoro, sul mito 
dell’uguaglianza radicale, sul mito dell’uomo che dovrebbe essere innalzato, secondo 
il paradigma marxista, da io-massa a io-collettivo.

Da questi processi deriva la crisi economica e la crisi del modello industriale 
urbano. Le fabbriche producono, per via della profonda demotivazione del lavoro,



848 Documentazione

a costi sempre più elevati e i conti delle imprese vanno in rosso, così come la 
città diventa sempre più invivibile. Su questa situazione già critica si abbatte la 
crisi petrolifera della fine del 1973, e crisi si avvita. I processi inflazionistici 
salgono al 20%. Sarebbe occorso produrre di più per pagare la tassa dello sceicco 
che si abbatte sull’economia industriale urbana, ma le condizioni sociali non lo 
permettono. E si manifesta con gli inizi della seconda metà degli anni '70 la disoc­
cupazione per crisi economica. E’ il modello industriale urbano che va in crisi, 
modello basato sul grande stabilimento taylorizzato e sulla grande città industriale 
senza volto, che ne era il contenitore spaziale.

Con la seconda metà degli anni '70 si determinano dei processi che potremmo 
chiamare ”di galleggiamento della crisi”. La grande industria, per riacciuffare il 
controllo della mano d’opera, deverticalizza i suoi stabilimenti, cioè attribuisce 
all’esterno quote sempre più importanti della sua produzione, per governare il 
personale, per riacciuffare elasticità nel sistema produttivo. La città comincia a 
perdere popolazione. Il fenomeno è complesso. Perde popolazione probabilmente 
perché da un lato va in crisi l’economia urbana e, dall’altro, riemerge in qualche 
modo il mondo delle periferie. Cioè quegli stessi centri che erano stati abbandonati 
nei decenni precedenti per l’inurbamento della popolazione riacquistano vitalità per 
via di un filtraggio di modernizzazione che si dirige verso i piccoli centri, ma anche 
perché i piccoli centri mostrano di saper coniugare tradizione e modernizzazione, i 
due termini che nella società industriale sembravano reciprocamente escludcntisi, 
tanto che più doveva esserci modernizzazione, meno poteva esserci tradizione.

E i due termini si presentano con la seconda metà degli anni '70 in forma di 
coniugabilità nel mondo delle periferie, nel mondo dei piccoli centri su cui si mani­
festa la diffusione urbana, cioè la possibilità di vivere con alcune caratteristiche 
della città fuori dalla città. E’ un mondo che viene cercato non solo per fuggire i 
costi economici e sociali della città, ma anche per riacquistare il senso della vita, 
per riacquistare identità sociale, per capire il mondo che ti circonda. E’ in effetti 
la dichiarazione che nella città non sia costruita una cultura urbana: la città non 
è diventata comprensibile, quindi vivibile, a pieno campo da parte della sua popo­
lazione. E la popolazione in certa misura la fugge per ritrovare significato nei centri 
minori dove, d’altro canto, si stabiliscono piccole imprese che si decentrano per 
via della deverticalizzazione degli stabilimenti. E’ come se si mettessero in corsa, 
dalle vene più profonde della società e dell’economia, dei nuovi percorsi allo svi­
luppo, non più basati sulla grande correlazione: grande città - grande industria, ma 
basata sulla correlazione: piccola industria decentrata che si diffonde sul territorio 
e in cui si manifesta uno sviluppo, che potremmo chiamare di carattere interset­
toriale, di questi contesti locali.

Un terzo fenomeno, accanto alla deverticalizzazione degli stabilimenti e alla 
deurbanizzazione della popolazione: il fenomeno del secondo e terzo lavoro. E’ 
probabile che questo fenomeno della bi-occupazione sia dovuto al fatto che si cerchi 
di aumentare la retribuzione, ma è dovuto probabilmente anche ad un aspetto 
più profondo. Nel secondo lavoro non è improbabile che il lavoratore cerchi una 
occasione in cui manifestare in forma più piena la propria personalità. Colgo i tre 
fenomeni come aventi la radice più profonda. A mio modo di vedere, la radice 
più profonda di questi processi è il fenomeno socio-culturale della demassificazione, 
della differenziazione sociale. Il modello industriale urbano aveva creato colossali



Documentazione 849

processi di massificazione e, come ho detto, l’operaio-massa alla catena di montag­
gio, la folla solitaria nella città, ma anche il consumatore di massa: i consumi di 
massa delle grandi serie di beni di consumo durevoli che connotavano l’essere so­
ciale: tu sei socialmente quello che puoi consumare.

Potremmo aggiungere un quarto processo di massificazione, ed è la massifica­
zione dell’uomo di fronte alle erogazioni dello Stato del benessere (welfare State)'. 
il cittadino che si rivolge allo Stato per i servizi che lo Stato rende e che viene 
trattato come un numero.

La società industriale, in sostanza, ha innalzato la redditività, la disponibilità 
dei beni per l’uomo, ma a prezzo di colossali processi di massificazione per l’uomo. 
E probabilmente la contestazione della fine degli anni ’6o è il frutto di un rigetto 
di questi processi di massificazione; rigetto che la cultura, secondo il paradigma 
marxista, ha tentato di leggere ed incanalare verso la costruzione dell’io-collettivo, 
processo che nella seconda metà degli anni '70 rivela il suo volto come spinta verso 
la demassificazione, spinta verso la differenziazione sociale. Quella differenziazione 
sociale che induce a preferire la piccola impresa, i piccoli centri deurbanizzati, che 
induce a misurarsi nel secondo e terzo lavoro.

Questo processo probabilmente può essere letto e interpretato e quindi incana­
lato verso direzioni diverse. La cultura di sinistra, la cultura marxista bolla questo 
processo come riflusso nel privato, cioè come se il popolo, dopo la grande spinta 
verso l’io-collettivo, non fosse risultato capace di raggiungere questa meta e che 
quindi desistesse e ripiegasse nei suoi piccoli mondi vitali quotidiani. Questa lettura 
è possibile solo se si coltiva l’idea, la teoria che esista un cammino, una filosofia 
della storia che porti verso l’io-collettivo. Ma se si rifiuta questa filosofia della storia 
e se si sanno leggere le connotazioni del processo, allora questo si rivela come una 
crescita della soggettività degli uomini.

Soggettività che può avere due percorsi molto diversi.
1) Da una parte il percorso verso l’individualismo radicale: l’uomo che 

punta su se stesso e solo su se stesso, che vede solo se stesso e vede la società come 
un campo di competizione in cui sovente la mors tua è vita mea. E’ la società della 
competizione sfrenata: l’uomo non sa vedere il suo rapporto con gli altri, ma erge 
se stesso su tutti gli altri, tende a fare degli altri uno strumento per se stesso. 
Questo è uno dei possibili svolgimenti di questo tipo di società: uno svolgimento 
che avrebbe come sbocco la creazione di una nuova polarizzazione sociale: la so­
cietà che si divide non più tanto in base ai detentori o non detentori dei mezzi di 
produzione, ma fra i detentori dei segni della cultura per vivere a pieno campo la 
nuova società e quelli che ne sono privati e che quindi ne restano fuori.

2) O, il secondo sbocco, lo sbocco a cui occorre indirizzare questa grande 
spinta sociale, quello del personalismo. E’ l’uomo che sa, che deve, che ha il dovere 
di contare su se stesso e che quindi non attende dalla società o dallo Stato, l’uomo 
che sa che questo impegno per sé richiede il necessario riferimento all’altro: si 
costruisce, ma si costruisce con riferimento all’altro. Sa che il suo innalzamento è 
legato all’innalzamento dell’intera società, onde evitare che la società, dividendosi 
tra coloro che dispongono dei mezzi per comprendere a pieno campo la società e 
coloro che di questi mezzi non dispongono, generi nuovi e più profondi conflitti 
sociali.

Con l’inizio degli anni '70, su questi processi (deverticalizzazione dell’impresa,



850 Documentazione

deurbanizzazione della popolazione, secondo e terzo lavoro, demassificazione della 
popolazione come grande processo socio-culturale) s’introducono le nuove tecno­
logie, le tecnologie microelettroniche ed informatiche. Ebbene, queste tecnologie 
si dispongono lungo le trasformazioni che la società ha già intrapreso.

Si pongono queste nuove tecnologie come tecnologie capaci di dare gambe, di 
fornire forze, di fornire strumenti perché i processi che abbiamo indicato possano 
ulteriormente avanzare. Infatti questa tecnologia è enormemente pervasiva: entra 
nei sistemi produttivi nella forma della robotica e determina la fine storica del­
l’operaio comune. Leontieff icasticamente osserva che, come i trattori hanno reso 
superflui i cavalli, così i robot renderanno superflui gli operai comuni (con que­
sta chiosa che l’operaio comune non è un cavallo, e quindi apre un colossale pro­
blema sociale).

Il secondo contesto in cui entrano le tecnologie elettroniche è il contesto del 
settore terziario, nella forma della burotica, riducendo, cancellando intere profes­
sioni, facendo emergere nuove professioni e aprendo un colossale punto interroga­
tivo: l’aumento dell’occupazione del settore terziario sarà in grado di assorbire 
gli addetti che saranno espulsi dal settore industriale? Questo interrogativo è 
essenziale, perché a seconda della risposta storica che ad esso si darà se ne aprirà 
un altro, e cioè se allora non occorra ridurre drasticamente il monte delle ore lavo­
rative nella vita dell’uomo e quindi cambiare uno dei perni su cui si regge la 
società. E questo perno è stato per secoli, se Max Weber ha ragione, dalla riforma 
protestante in poi, il lavoro. Questa società che ci prepara al lavoro, che scandisce 
il nostro tempo con il lavoro, che costruisce la personalità dell’uomo largamente 
sul lavoro e che forse scambia, distribuisce i suoi beni sulla base della quantità 
e della qualità del lavoro, probabilmente vede finire questo meccanismo allocativo 
delle risorse basato sul lavoro. Dalla civiltà del lavoro passiamo ad un altro tipo 
di civiltà il cui orizzonte dobbiamo scrutare.

Il punto è questo: sicuramente questo traguardo si porrà all’uomo fra 20-30 
anni, ma questo traguardo potrebbe presentarsi molto più vicino se il grado di com- 
plessificazione crescente della società potrà essere soddisfatto, più che da nuovi 
allargamenti della base produttiva nel settore terziario, dalla introduzione massiccia 
in tale settore delle nuove tecnologie. A questo punto il problema sociale della 
occupazione esploderebbe. Non sarebbe più solo il problema della fine storica del­
l’operaio comune, ma si aprirebbe un altro più profondo capitolo per la storia della 
umanità: passeremmo dalla società industriale alla "società dell’informazione”.

La nostra città, più che ogni altra, sta vivendo questo passaggio. Mentre nella 
società industriale con la tecnologia meccanica si sono soprattutto potenziati i 
muscoli dell’uomo, con la società dell’informazione si potenzierebbe enormemente 
il cervello dell’uomo.

E allora, quali le grandi tendenze che si aprono di fronte a questi avvenimenti? 
Non vorrei che la schematicità del mio dire facesse pensare ad una sorta di deter­
minismo tecnologico. Il mio intendimento è quello di individuare delle possibilità 
oggettive che si aprono di fronte a noi, possibilità che possono essere colte o no 
a seconda di come l’umanità si incamminerà rispetto a queste grandi tendenze. 
Ne individuerei tre:

1) La prima è quella a cui ho fatto già riferimento: la tendenza socio-cultu­
rale della demassificazione, della differenziazione sociale, dell’emergere della sog-



Documentazione 851

gettività. E’ il dato più profondo che connota il nostro tempo. Quelli di voi che 
spingono il loro sguardo a io anni fa capiscono come anche nella cultura dei 
giornali il quadro sia completamente mutato. L’io-collettivo, la partecipazione, la 
linea che volgeva verso il gruppo, è passato. I termini che si contano vanno in 
direzione del tutto opposta, vanno nella direzione della differenziazione sociale. 
E questo, come tutti gli avvenimenti storici, può essere letto in termini positivi 
o negativi: dipende da come queste trasformazioni saranno indirizzate. La spinta 
verso la soggettività è una spinta di crescita se è accompagnata da due connotati: 
dall’aumento del sapere dell’individuo e dall’aumento della responsabilità. Se l’indi­
viduo cresce nella soggettività perché diventa più responsabile e vuol giocare sulla 
scena della vita i suoi talenti, allora la società imboccherà una via crescente della 
storia. Se invece l’individuo conta sulla sua soggettività semplicemente per affer­
mare il proprio ”io” egoistico, allora la società sarà percorsa dalla violenza, sarà 
aggressiva.

2) La seconda è una esigenza della società: una esigenza di cultura. Vivere 
nella società dell’informazione richiede un innalzamento culturale enorme della 
popolazione nelle due specie secondo cui la cultura si presenta:

a) nella specie del "sapere come”, cioè di disporre delle conoscenze che ti 
consentono di vivere a pieno campo, di manovrare gli strumenti della società della 
informazione, il sapere professionale che richiederà un innalzamento della base 
dell’istruzione, l’allungamento del periodo scolastico ed una costruzione su questa 
base ampliata della professionalità dell’individuo (una professionalità che verosi­
milmente dovrà cambiare durante il percorso della vita, perché i nuovi termini 
della società, nella sua dimensione economico-produttiva, saranno termini estrema- 
mente variabili, prevedibili soltanto nelle grandi tendenze, ma non nelle sue arti- 
colazioni minute).

La preparazione dovrà essere molto avanzata nel "sapere come”. E qui si profila 
l’altra possibilità: che la società si partisca tra coloro che dispongono del sapere, 
e che pertanto entrano con tutti i titoli dentro questa forma di società, e coloro 
che invece di questo sapere non dispongono e per i quali la società si limiterà a 
dare ”il minimo vitale” per tutti. La nuova partizione non si baserà sulla dispo­
nibilità del denaro ma sulla disponibilità di conoscenze: il denaro sarà solo una 
conseguenza del disporre di conoscenze.

b) Ma ce un secondo tipo di sapere a cui probabilmente in questa assemblea 
dovremmo prestare molta attenzione, ed è quello che chiamo il "sapere fondamen­
tale”. Vedete, questa società che mondializza i problemi, l’informazione, l’imma­
gine è una società che può ubriacare gli uomini nell’effimero, nella cultura della 
immagine, del "qui e ora”, dell’imbambolimento dell’uomo. L’uomo che viene 
affascinato, come già diceva la Bibbia, dagli oggetti (ma noi potremmo dire dalle 
immagini): quest’uomo, mentre questo processo è presente, rivela che ha bisogno 
di dare risposta ai suoi interrogativi più profondi, interrogativi di sempre, che 
riguardano il significato della vita e della morte, il significato della storia, della 
vicenda terrena dell’uomo, per sé e per gli altri. Ecco, se dovessi anche qui proce­
dere schematicamente, direi questo: forse dalla Chiesa oggi l’umanità non chiede 
tanto la ''supplenza dello Spirito Santo” (come diceva Maritain), cioè che la Chiesa 
s’impegni nel risolvere i problemi della condizione materiale dell’uomo, ma chiede 
che essa porti un contributo essenziale al "sapere fondamentale”, a rispondere agli



852 Documentazione

interrogativi inquietanti che l’uomo, anche a conseguenza del suo innalzamento 
socio-culturale, si pone. Leggerei in questa direzione il proliferare delle sette fon­
damentaliste per es. negli U.S.A., ma per certi aspetti anche nel nostro Paese. 
E’ sicuramente esigenza del nostro tempo quella che l’uomo abbia una risposta, 
una risposta condivisa, non una risposta solitaria. La risposta solitaria per l’uomo 
non è sufficiente.

3) La terza tendenza è il fenomeno del cambiamento del ruolo della città. 
Torino sta vivendo il passaggio dall’essere stata città nella società industriale per 
diventare città nella società dell’informazione. Occorre individuare che cosa questa 
trasformazione di ruolo comporti. Vedete, abbiamo già osservato che sono riemersi 
i mondi delle lontane periferie, i centri che erano stati abbandonati, per i quali 
si presenta una nuova vita economica e sociale. Ebbene, la città dell’informazione 
ha probabilmente questo ruolo massimo da svolgere: diventare un centro-relais di 
comunicazioni in senso lato: dal resto del mondo, attraverso la città, per via della 
mondializzazione dei processi dell’economia e dei processi socio-culturali, verso 
gli interland in cui sia in atto uno sviluppo intersettoriale di questi contesti 
locali; e dall’altra parte un centro di comunicazione dagli interland verso il resto 
del mondo.

Non è più necessario, nella società verso cui ci dirigiamo, che la città sia com­
patta. La fortuna della città nei secoli è dovuta al fatto che attraverso la contiguità 
fisica diveniva facile lo scambio tra gli uomini. Oggi alla contiguità fisica si sosti­
tuisce la contiguità dell’informazione, una contiguità funzionale: si può essere 
vicini pur essendo lontani. La città, sotto il profilo fisico, diventa meno necessaria, 
cambia i suoi ruoli, e questo cambiamento diventa visibile nella scomparsa di intere 
parti di essa. Pensiamo al Lingotto; ma il Lingotto è uno e a Torino probabilmente 
ci sono 12 Lingotto, e oltre ad esserci i Lingotto delle industrie ci sono i Lingotto 
delle abitazioni: sono i quartieri periferici di Torino che probabilmente dovranno 
essere ridefiniti.

L’impegno che incontrerà la città sotto il profilo civile ed economico è enorme, 
ma probabilmente non è qui il problema più grande. Il problema più grande è 
l’altro cui abbiamo fatto riferimento: occorre evitare in ogni modo che questa 
società si partisca tra coloro che sanno, e che quindi potranno, e coloro che saranno 
lasciati ai margini in questa colossale trasformazione. La società industriale per 
compiersi ha impiegato 150-200 anni, la società dell’informazione ne impiegherà 
20-30, quindi un tempo estremamente ristretto. I processi saranno incalzanti.

Se, come si dice, si penserà di lasciarli ai processi spontanei (cioè che i problemi 
siano risolti coi processi spontanei o, per dirla con altro linguaggio, dal mercato) 
questi processi si produrranno con costi sociali ed economici molto elevati. I pro­
cessi invece vanno analizzati, guidati, orientati con grande consapevolezza e con 
grande responsabilità. Credo che soprattutto nel periodo di transizione occorra 
ricordare le parole che Dante metteva nella bocca di Ulisse: « seguire virtute e 
conoscenza ». « Virtute e conoscenza » sono i due fari che devono guidare il cam­
mino di questa società, perché o questa società realizzerà questo cammino coin­
volgendo tutti attraverso un innalzamento morale e culturale di tutta la popola­
zione, o diversamente i costi secondo cui questo percorso si produrrà saranno 
troppo elevati.



Documentazione 853

Domenica 23 novembre

NELLA BASILICA DI MARIA AUSILIATRICE

La forza di riconciliare
Intervento del Cardinale Arcivescovo al termine dei lavori assembleari

Faccio fatica a pronunciare la parola conclusione. Vorrei che il Con­
vegno continuasse e ciò che abbiamo vissuto in questi pochissimi e bre­
vissimi giorni fosse soltanto un preludio; e, voi capite, che concludere un 
preludio è un’impresa disperata. Quindi accettate la conclusione non come 
una conclusione, ma come un momento di sosta per un dopo-Convegno che 
ha bisogno di maturare nella nostra Chiesa, ma che noi già da ora acco­
gliamo come un’ispirazione dello Spirito e come un’istanza che nasce pro­
prio dal fatto e dall’esperienza che stiamo vivendo.

Il gesto e l’esperienza del ”con-venire” sulle strade della riconcilia­
zione, il gesto del con-venire cioè del raccoglierci insieme e l’espe­
rienza di questo raccoglierci insieme mi pare evento da registrare e da 
sottolineare con particolare consapevolezza, ringraziando Dio che ce ne 
ha fatto il dono e ringraziando la forza sacramentale della Chiesa che, nel 
dare a questo dono concretezza di esperienza, è stata con noi in questi 
giorni. ”Con-venire insieme” è un atteggiamento non di immobilismo o 
di compiaciuto raggiungimento della meta, ma è esperienza di una messa 
in cammino che ci sintonizza, che ci armonizza, che ci fa sentire comu­
nione e che urge i nostri passi sulle strade della riconciliazione.

Storicamente questo nostro Convegno è nato dall’ascolto del Convegno 
di Loreto, è nato dalla volontà di dare un seguito anche nella nostra Chiesa 
a quella grande esperienza ecclesiale. E la riconciliazione in questi giorni 
per noi è stata una nostalgia che ci ha preso il cuore, è stata un proposito 
che ha impegnato la nostra volontà, è stato anche un ideale intorno al 
quale il nostro vivere, il nostro con-vivere e il nostro fare si sono coagu­
lati in dinamismi profondi, in sollecitazioni estremamente ricche, ma 
anche in consapevolezze che vorrei quasi chiamare misteriose. Abbiamo 
sentito che la riconciliazione ci trascende, che è dono di Dio; e abbiamo 
anche sentito che questo dono di Dio non è una cosa, che ci viene offerta 
in qualche modo, ma è una realtà personale, viva e vera, eterna ed incar­
nata, che ha un nome: Gesù Cristo.

Chiamati da Cristo

E’ stato lui che ci ha condotto a con-venire con la sua croce, con il 
suo Vangelo, con il suo sacramento; è la sua persona che ci permette di 
renderci conto che non stiamo preoccupandoci di una questione morale 
quale che sia, ma di un rapporto interpersonale che tutti ci coinvolge, 
un rapporto con qualcuno che si chiama Gesù e con i tanti che da questo 
Gesù sono chiamati.



854 Documentazione

La nostra preghiera dell’altra sera * ha voluto significare questo, la 
nostra preghiera di ieri mattina lo ha ribadito e la nostra preghiera di 
questa sera nell’Eucaristia darà a questa nostra tenace volontà di sen­
tirci riconciliati da Cristo, nel dono del suo Spirito troverà conferma e 
troverà efficacia. Un’efficacia che andrà al di là dei nostri grandi o piccoli 
propositi, delle nostre coraggiose o timide previsioni: andrà al di là perché 
sarà Cristo che ci dirà, con la risolutezza della sua redenzione e con la 
forza della sua vittoria regale: « Venite, io sono con voi ».

La prima constatazione, che abbiamo potuto vivere anche attraverso 
il simbolismo dei nostri gesti, è stata questa: l’esigenza di una riconcilia­
zione non qualunquistica, non caratterizzata da immobilismo, ma una ri­
conciliazione autentica che, proprio per essere autentica, è sequela di 
Cristo Signore, è mettersi al passo con i suoi passi e quindi calcare la 
strada della croce e la vita di Gesù. Nella relazione di ieri mattina di 
don Ardusso la preoccupazione di farci carico di una riconciliazione auten­
tica e non di comodo mi pare che abbia segnato l’atmosfera di questi 
giorni. La coraggiosa sottolineatura che non c’è riconciliazione senza croce 
e che non c’è riconciliazione senza un Riconciliatore che è insostituibile 
e insurrogabile: Gesù Cristo, ha dato una dimensione di fede e di interio­
rità particolarmente preziosa a tutto il nostro lavoro. Di questo sia bene­
detto il Signore.

Credo di aver detto così il clima profondamente ecclesiale del nostro 
incontro e del nostro con-venire: non abbiamo voluto essere altra realtà 
che questa, convocata da Cristo; non abbiamo voluto essere noi i protago­
nisti; non abbiamo voluto il Convegno per giudicare nessuno, né per 
creare delle distanze o deile differenze: ma lo abbiamo voluto nella logica 
della riconciliazione. Abbiamo sentito profondamente le verità dell’Apo­
stolo Paolo: tutti figli dell’ira, tutti figli del peccato, tutti figli della con­
danna; tutti, nessuno escluso, perché sono questi i figli che il Reden­
tore benedetto e il Riconciliatore vittorioso riplasma nella comunità della 
Chiesa.

Tutti figli dell’ira

Qua e là possono essere affiorate impressioni secondo le quali la 
Chiesa si mettesse sul piedestallo per insegnare agli uomini ad essere 
riconciliati. Non l’abbiamo proprio voluto fare; ci siamo sentiti ad uno 
ad uno, e tutti insieme, chiamati alla riconciliazione gratuitamente dal 
Signore, impegnati da questo Vangelo della riconciliazione e da questo 
progetto di riconciliazione che non è di noi ma è di Dio.

E allora le dimensioni del dentro e del fuori Chiesa non sono state 
dimensioni che abbiano in qualche modo fatto da paradigma al Convegno: 
perché siamo tutti uguali, tutti figli dell’ira cambiati dal mistero miseri­
cordioso della riconciliazione in figli della promessa, e in figli della mise­
ricordia e dell’amore. E forse è stata proprio questa la ragione per cui,

* La Veglia di preghiera allo Spirito Santo, venerdì 21 novembre in Cattedrale [N.d.R.].



Documentazione 855

non sentendoci chiamati a giudicare, ma sentendoci soltanto chiamati a 
con-venire, l’atmosfera del nostro incontro, del nostro Convegno, è stata 
un’atmosfera, pare a me, serena, consolata dalla presenza del Signore e 
ravvivata da una grande speranza e da tante piccole speranze.

Anche questo mi sembra che debba essere raccolto come un dato di 
fatto che ha caratterizzato il Convegno e che ha caratterizzato noi: noi 
dovremmo essere diventati così, non per tre giorni, ma per la vita! Ricon­
ciliati con la forza di un participio che, proprio perché è passato, non sa 
rinunziare ad essere presente e sente la sua responsabilità di esserlo 
per sempre.

Il Convegno non si chiude

E così il Convegno non si chiude. Ma se dico che il Convegno non si 
chiude meno ancora intendo dire che le mie osservazioni siano le conclu­
sioni del Convegno. Il Convegno non ha conclusione e meno che meno ha 
conclusioni. Sarei superficiale e sarei assolutamente fuori della realtà se 
avessi la pretesa di essere esaustivo mentre vi presento alcune osserva­
zioni che credo siano frutto non soltanto di riflessione personale ma anche 
di attenta informazione su ciò che il Convegno ha detto e su ciò che il 
Convegno ha vissuto. Non posso evidentemente fare una sintesi adeguata 
specialmente da un punto di vista analitico delle cose che il Convegno 
ha detto e che ha finito di dire appena dopo mezzogiorno, non lo posso 
fare e credo che non riuscirebbe a farlo neppure un profeta. Quanto a 
me, che profeta non sono, sarebbe davvero un peccato imperdonabile di 
presunzione.

Ma seguendo tutto l’iter del Convegno, leggendo tutte le introduzioni 
agli stand, raccogliendo le osservazioni emerse, credo di poter enucleare 
alcune cose che, senza essere esaustive, possono in qualche modo espri­
mere un’atmosfera, possono anche manifestare un’attesa e quindi possono 
suscitare una speranza. Queste varie riflessioni, per dare un certo ordine 
logico al mio dire, le ho raggruppate in alcune istanze, che a mio parere 
sono emerse.

1* istanza: Riconciliazione missionaria
La prima di queste istanze è senz’altro quella della riconciliazione 

missionaria. Il rapporto tra Chiesa e missione è stato rilevato. Il rapporto 
all’interno di questa missione della Chiesa tra riconciliazione e missione 
stessa è stato ancora di più specificato? e, direi, rendendoci più capaci di 
capire una delle aperture conciliari più importanti, che è appunto nella 
"Lumen gentium”? laddove i confini interni della Chiesa non vengono 
eccessivamente ricalcati sugli schemi di una ecclesiologia precedente, ma 
tendono piuttosto a ribadire che la Chiesa come mistero e come missione 
non ha confini. Tutti gli uomini sono chiamati ad essere Chiesa, tutto il 
mondo è chiamato ad essere Chiesa e non perché la Chiesa si approprii 
di qualcosa o di qualcuno, ma perché la Chiesa venga "appropriata” da



856 Documentazione

tutti come una personale identità e come una storia nuova di salvezza, 
appunto di riconciliazione e di amore.

Questa istanza di riconciliazione missionaria rende la Chiesa non una 
gloriosa e pretenziosa posseditrice della verità e della giustizia, ma una 
umile e soavissima ancella di un mistero che è più grande della Chiesa: 
appunto quello gratuito della redenzione. Mi direte: « Ma lei questa istan­
za dove l’ha letta? ». L’ho letta, vi dirò, nella mancanza di presunzione 
nei nostri discorsi, nel convincimento che non vale la pena fare tante 
separazioni, quando invece bisogna far cadere barriere e bisogna unificare 
non rendendo le differenze pretesto per le divisioni, ma motivazioni per 
un arricchimento molteplice, nella concordia, nella pace, nella comunione.

Questa audacia della riconciliazione cristiana l’abbiamo anche sentita, 
almeno mi pare, in quella accoglienza degli inviti di Cristo ad uscire dalle 
sicurezze dei nostri ovili e ad andare. Il Riconciliatore è il pastore che va, 
il Riconciliatore è il Signore che non si rifugia ma si offre: e in questo noi 
dobbiamo veramente sentire una qualità della nostra Chiesa. Di inviti alle 
aperture ne ha ricevuti tanti nella sua recente storia; di coraggio nel suo 
impegno pastorale ha voluto fare professione tante volte, ma già qui ci 
rendiamo conto che il dono della riconciliazione non è stato pienamente 
valorizzato e che anche da questo punto di vista la nostra riconciliazione 
è una realtà incompiuta.

Dire che ne siamo pentiti può essere di moda, forse giova di più impe­
gnarci ad esserne convinti per camminare su questa strada, per non star 
lì a contare i gesti ma per maturare nell’anima, nella mentalità, nei com­
portamenti lo spirito missionario che ci renda meno angusti e meno 
paurosi.

L’osservazione è mia e qui non dò colpa a nessuno, ma è un piccolo 
contributo impertinente, assolutamente personale, che intendo rendere. 
Vogliamo anche un po’ spogliarci di certi narcisismi contemplativi nei 
confronti della nostra Chiesa? Chi mi conosce sa che ritorno spesso a bat­
tere questo chiodo. Se sentire fortemente di essere una Chiesa con nome 
e cognome è bello, fa parte della nostra dignità. Sentirsi Chiesa che sente 
meno il bisogno di fraternità, di comunione con tutte le Chiese e in comu­
nione con tutte le situazioni umane, questo non va.

Bisogna che da questo punto di vista abbiamo veramente più coraggio. 
Mi è stato riferito che qua e là, durante questi giorni, qualcuno ha avuto 
l’impressione di una Chiesa un po’ chiusa, ripiegata su se stessa. Potrà 
anche essere. Comunque non era nelle intenzioni e non vorrei perdere 
tempo a smentire questa timidezza. Ci sentiamo Chiesa, il nostro Con­
vegno è ecclesiale, ma non Chiesa nel senso di realtà separata dal resto 
del mondo, di Chiesa non in comunione con il mondo e di Chiesa non 
sollecita per la salvezza del mondo. Se non fosse questo, che cosa sarebbe 
mai la Chiesa? Questa radicale missionarietà della riconciliazione mi pare 
fondamentale. Se l’ho messa come prima istanza nelle mie riflessioni è 
perché mi pare di averla raccolta, ma è anche per rispetto ad un dover 
essere che mi piace tanto sottolineare.



Documentazione 857

2’ istanza: Discernere, non giudicare
Una seconda istanza, che credo doveroso sottolineare e che del resto 

è un raccordo anche intenzionale alla continuità del Convegno di Loreto, 
è l’istanza del discernimento. E’ vero che io a Torino col discernimento 
devo andare piano, perché qualche "infortunio di viaggio” l’ho già avuto, 
a cominciare dalla sera della mia presa di possesso ”, ma vi assicuro che 
sono riconciliato. Ad ogni modo il Convegno di Loreto nella sua fase pre­
paratoria ha preparato un documento sul discernimento; forse è sfuggito 
ai più, ma per conto mio è stato uno dei documenti più pregnanti di quel 
Convegno, generatori di una forza che il Convegno al momento opportuno 
ha saputo dimostrare, di una fiducia e di una serenità di cui il Convegno 
ha goduto. Ho sentito riecheggiare questa parola, discernimento, anche 
durante questo Convegno, nelle varie relazioni di gruppo, nei vari stand 
e anche nelle varie tematiche: e questo è stato per me motivo di conforto. 
Anche perché mi pare di averlo capito questo discernimento come un 
valore che non è soltanto fondante della realtà e della vita della Chiesa, 
ma è anche un po’ alternativo ad un altro atteggiamento che c’era il rischio 
che il Convegno assumesse: un Convegno giudicante, una specie di corte 
d’appello che chiamava i colpevoli al "redde rationem”, che dichiarava 
quale era la lista dei giusti e quale era la lista dei peccatori.

Al Convegno ci siamo sentiti tutti, decisamente, peccatori. D’altra 
parte, per essere riconciliati e salvati, questo riconoscersi peccatori è un 
atteggiamento previo e assolutamente insurrogabile.

Ma il discernimento è un’altra cosa: discernere vuol dire constatare 
con capacità di serena oggettività, vuol dire fare scelte dopo le opportune 
analisi ed esami di situazioni, e arrivare a decisioni concrete. Questo im­
pegno mi pare che sia emerso; analisi ce ne sono state tante, senza pun­
tare il dito contro nessuno, ma diventando esame di coscienza, profonda­
mente convinti e illuminati dalla fede.

Il discernere non è mancato. La Parola di Dio ci ha illuminato, le 
necessità profonde della comunità cristiana e della comunità umana di 
cui facciamo parte sono state scandite e le volontà di operare in soccorso 
di tutto ciò, lasciandoci guidare dalla forza dello Spirito e dalla grazia 
della redenzione, non ci sono mancate.

A questo proposito mi pare che sia emersa anche una proposta abba­
stanza concreta, un’istanza già maturata: cioè che non manchi nella nostra 
comunità un "osservatorio permanente” capace di recepire le situazioni, 
di leggerle con puntualità e di raccordarle appunto con le istanze della 
riconciliazione e della salvezza nella logica della carità, del perdono, della 
Pace. A me pare che questa istanza di un osservatorio permanente possa 
essere senz’altro recepita: bisognerà studiarne il modo concreto di attua­
zione ma, per quanto mi riguarda, credo che questa possa essere una 
conclusione operativa del nostro Convegno.

* Domenica 25 settembre 1977, cfr. l’omelia tenuta in quella circostanza riportata in RDTo 
1977, p. 444 [N.d.R.J.



858 Documentazione

3“ istanza: La formazione delle persone
Una terza istanza emergente dal Convegno è stata quella della for­

mazione. Una certa consapevolezza di non essere sufficientemente pre­
parati sia a livello della coscienza, sia a livello dell’esperienza, sia a 
livello della competenza è affiorata in parecchi degli stand del Convegno 
stesso. Sono arrivate anche a me delle richieste perché questo impegno 
della formazione trovi più attenzione specifica nella pastorale della dio­
cesi: e questa istanza mi trova pienamente consenziente. Chiedo fin d’ora 
la collaborazione di tutti perché si traduca in qualche cosa di permanente, 
di stabile, di meno improvvisato e di meno episodico, ma più costitutivo 
di un dinamismo di vita. Crescere nella consapevolezza delle vocazioni, 
crescere nella consapevolezza delle responsabilità e crescere nella dispo­
nibilità generosa all’assunzione degli impegni: tutto questo mi pare che 
rappresenti il contenuto di un impegno di formazione che il Convegno ha 
reclamato e che noi, tutti insieme, dobbiamo cercare di realizzare. Sia a 
me, però, permesso qui scendere un pochino di più nel dettaglio per dire 
cose emerse, che sono una grande fatica: la formazione del clero nei con­
fronti della riconciliazione è interpellata, forse c’è bisogno di minor indi­
vidualismo e di più solidarietà, c’è bisogno di una maggiore capacità di 
lavorare insieme, c’è bisogno di una più generosa volontà di essere meno 
personali e più ecclesiali nella reciproca solidarietà; questo è anche punto 
di partenza inevitabile perché cresca nel clero un’altra attenzione, un’altra 
esigenza preziosa: la formazione delle comunità cristiane.

I laici hanno bisogno di tanta formazione, in questi giorni me lo hanno 
fatto sentire in parecchi. Ci sono ancora troppi atteggiamenti di distin­
zione invece che di comunione; e alle volte si ha l’impressione che le 
grandi distinzioni sacramentali, nel dividere i compiti, vengano un pochino 
strumentalizzate per difendere ulteriormente una certa prevalenza di po­
tere del clero nel confronto dei nostri laici; i quali a loro volta sanno anche 
approfittare di una situazione del genere per impegnarsi di meno, per 
dichiararsi meno disponibili e magari per essere sempre disponibili a 
supplire il prete e un po’ meno disponibili a fare il laico.

Non dò colpa ai laici, né dò la colpa ai preti: constato, per dire che qui 
l’istanza della formazione deve diventare una di quelle istanze che tra­
sforma dal di dentro, non con posizioni antagonistiche o concorrenziali, 
ma con coerenza di comunione ecclesiale e di unità ecclesiale, tutto questo 
grande impegno che abbiamo.

La formazione al senso della Chiesa mi pare capitolo che abbia biso­
gno di esplicitazioni molto più profonde di quante non abbia avuto fin qui. 
La formazione del senso e dello spessore per essere completa di tutte le 
sue dimensioni come società ha anche bisogno di maggiore cultura e di 
maggiore attenzione. E poi una formazione che deve stare a cuore a tutti: 
secondo me — e ne ho sentito dei richiami durante il Convegno — mi 
pare l’attenzione illuminata e sapiente a quella dimensione di modernità 
di cui c’è bisogno. Non modernità nel senso di sposare un’epoca della sto­
ria, ma modernità nel senso di essere attuali: attuali ai tempi, attuali agli 
uomini, attuali ai disegni di Provvidenza, anche quelli permissivi.



Documentazione 859

Qui, probabilmente, abbiamo davvero tutti bisogno di una riflessione 
più analitica e meno scontata. Il cristianesimo non è mai stato la patria 
dei luoghi comuni: ma dobbiamo confessare che, per la nostra inerzia e 
per la nostra pigrizia, più di una volta abbiamo cercato di cambiarlo in 
tale: la patria dei luoghi comuni, mentre la Chiesa è la patria del para­
dosso, è la patria della profezia e, se vogliamo usare una coraggiosa parola 
evangelica, è anche la patria dello scandalo, in un certo senso e in una 
certa misura.

Questa istanza della formazione trova un altro campo di interpellanza 
per noi, qui nel Convegno, in quella realtà che è la scuola. Non ho inten­
zione di dilungarmi su questo, ma credo che siamo tutti persuasi che la 
Chiesa non può essere a rimorchio e che il popolo di Dio deve essere un 
popolo sapiente, un popolo saggio, un popolo che non sa soltanto le cose 
eterne ma, con la luce delle cose eterne, sa e penetra come nessuno il 
significato delle vicende umane, la loro fecondità e la loro importanza.

Vorrei ancora dire che questa istanza della formazione dovrebbe ten­
dere, se vissuta, a darci una comunità cristiana non fatta di "utenti” della 
Chiesa, ma di soggetti vivi i quali, in dimensione personale di responsa­
bilità, di consapevolezza e di competenza sono davvero pietre vive, e lo 
sono in comunione con la pietra angolare più viva che mai che è Cristo, 
con le pietre fondamentali che sono gli Apostoli dove la distinzione delle 
differenze sacramentali e gerarchiche non incrina per nulla l’unità uni­
voca delle "pietre vive” che fanno la casa del Signore.

4“ istanza: L’impegno culturale
Un’altra istanza che mi pare emersa da questo Convegno — e a pro­

posito della stessa credo che sia stato uno degli aspetti più responsabil­
mente sofferti e più profondamente sentiti — è l’istanza dell’impegno 
culturale: come attenzione, come formazione, come dialogo. 11 tema della 
acculturazione e il tema dell’inculturazione non sono diventate tematiche 
esplicite del nostro Convegno, ma il disagio del rapporto tra fede e cul­
tura, tra uomini di cultura e popolo di Dio, tra uomini di cultura e Chiesa 
gerarchica, si è sentito serpeggiare. E’ uno spazio di riconciliazione che 
urge percorrere e che interpella soprattutto coloro che nella cultura ope­
rano, che della cultura sono responsabili e che a proposito di cultura hanno 
atrezzature intellettuali ed esperienziali particolarmente valide e incisive. 
Su questo — è in preparazione in diocesi, e sarà per la prossima Quare­
sima, un Convegno specifico sulla riconciliazione e cultura — non mi 
dilungo qui, lo segnalo perché anche in questi due giorni è affiorato, con 
la sua densità profonda e con le sue generose inquietudini.

5* istanza: Comunione nella Chiesa
Un’ulteriore istanza che mi pare emersa è quella della comunione 

inter-ecclesiale a livello delle persone, a livello delle strutture, a livello 
delle realtà operative. Non perché siamo compaginati nell’unità del Bat-



860 Documentazione

tesimo e della fede possiamo dire di essere automaticamente compaginati 
nell’unità della carità vissuta, storicamente incarnata. Ci sono solitudini 
che debbono scomparire, ci sono autonomie delle quali nessuno può glo­
riarsi, e ci sono frammentazioni molteplici, anche motivate dalle esigenze 
della funzionalità strumentale, che in qualche modo hanno bisogno di 
redenzione e di riconciliazione.

Questo all’interno della Chiesa, questo all’interno della realtà cleri­
cale, questo all’interno della realtà laicale militante, questo a livello anche 
di quelle realtà simpatizzanti in qualche modo con il Vangelo perché le 
tentazioni di strumentalizzazione più o meno egemone, le tentazioni di 
strumentalizzazione più o meno di parte, non sono del tutto esorcizzate, 
neppure nella nostra Chiesa. Lo dico con molta serenità di spirito ma lo 
dico anche, una volta tanto, con un po’ di pena profonda. Crediamo tutti 
nello stesso Signore, siamo tutti convinti di essere membra fedelissime 
della Chiesa: ma quando si tratta di far tacere le dimensioni individuali 
per portare avanti un discorso unitario — dove la riconciliazione non sta 
tanto nelle parole ma nei fatti, non sta tanto nei metodi quanto nei risul­
tati — che fatica, dobbiamo ancora fare!

Non è una sorpresa: l’ho detto tante volte e lo ripeto ancora, che le 
riconciliazioni compiute non appartengono a questo mondo. Ma ciò non 
toglie che l’esperienza dell’incompiutezza ci metta in pena e l’esperienza 
dell’incompiutezza ci interpelli. Bisogna camminare, bisogna andare avan­
ti. E qui vorrei richiamarmi soprattutto ad una fatica continuamente 
rinnovata della quale non dobbiamo perdere il tempo a identificare col­
pevoli, ma di cui tutti dobbiamo sentire la responsabilità. C’è una specie 
di "discorso tra sordi” (se così posso esprimermi e chiedo scusa se l’espres­
sione è senza eufemismi) tra le realtà territoriali della Chiesa e le realtà 
associative.

E’ un problema per la Chiesa, lo è anche per la nostra Chiesa, e ne 
sentiamo la fatica. Sentirne la fatica è un buon segno, vuol dire che l’orga­
nismo è sano, non è ancora diventato insensibile: ma il sentirne la fatica 
è anche una denunzia. E su questo punto bisognerà che il progresso d’una 
comunione inter-ecclesiale trovi più attenzione e trovi più buona volontà 
e disponibilità da parte di tutti.

6' istanza: Le situazioni difficili
Un’ulteriore istanza su cui vorrei un momento soffermarmi è quella 

della attenzione riconciliatrice verso le situazioni diffìcili. Non è un mi­
stero per nessuno che nella vita della comunità cristiana ci sono situazioni 
diffìcili. Le situazioni diffìcili nascono da posizioni di vita che non sem­
brano coerenti con le istanze evangeliche od ecclesiali, e che rischiano 
fenomeni di emarginazione eccessiva o rischiano disattenzione e a volte 
anche un duro fatalismo nel considerare le possibilità per cui tanti fra­
telli e tante sorelle che sono incappati nella grande prova della vita si 
sentano meno soli, meno traditi e meno oggetto di fraternità e di ricon­
ciliazione.



Documentazione 861

I problemi familiari sono in prima linea in questa area delle situazioni 
difficili; anche i problemi sacerdotali hanno una loro presenza significa­
tiva; e anche certe situazioni sociali precise. Pensiamo per un momento 
agli stranieri, pensiamo per un momento alla realtà che matura intorno, 
dentro e fuori, prima e dopo il carcere. Situazioni veramente pesanti, di 
cui la Chiesa è sempre stata educata a farsi carico in nome delle opere 
di misericordia spirituale e corporale.

Ma forse — per una visione riduttiva della misericordia evangelica — 
oggi la misericordia come dimensione sociale ha perduto un po’ della sua 
incisività e della sua importanza. Bisogna ritornare a dare massima im­
portanza, invece, a questa misericordia del Signore, a questa misericordia 
della Chiesa. Bisogna insomma che le situazioni difficili, anche se tante 
volte sono nella oggettività delle cose, non vengano aggravate da quelle 
soggettività di giudizio poco sereno o poco misericordioso, poco generoso 
o poco fraterno. E’ un’area questa che anche nella nostra Chiesa torinese 
ha un grande spazio, che ci interpella e che, per la verità, interpella 
molti: siamo chiamati a riconciliare, a non giudicare ma a riconciliare.

7* istanza: Fare più posto allo Spirito Santo
Un’altra istanza, che mi pare sia emersa parecchio in questi giorni, è 

quella di far più posto allo Spirito Santo. Ci siamo trovati intrappolati 
nelle maglie di tante organizzazioni insufficienti, di tante programma­
zioni non esaustive o forse anche poco lungimiranti: ma ci siamo anche 
sentiti interpellati. Siamo più in ascolto della sapienza degli uomini o 
della sapienza di Dio? Siamo più in ascolto delle sollecitazioni sociologiche 
o di quelle che vengono dallo Spirito del Signore nel profondo delle co­
scienze, nello spontaneismo delle comunità cristiane e nell’eroismo dei 
gesti concreti dei credenti?

Qua e là è emerso anche il bisogno di fare più chiarezza in quel rap­
porto non facile, che emerge anche nella nostra Chiesa, fra dimensione 
istituzionale e istituzione carismatica. Non siamo ancora riusciti a com­
porre nella necessaria ed autentica unità il fatto che istituzione e carismi 
non sono dimensioni alternative della Chiesa, ma sono momenti dinamici 
del suo vivere, del suo operare e del suo rendere testimonianza al Signore: 
e questo ci interpella.

Questa istanza di far più posto allo Spirito Santo è stata ieri molto 
bene ricordata con quel riferimento ad un testo dell’Arcivescovo di Mi­
lano, dove si dice che bisogna nello stesso tempo vivere la forza del 
"Kerygma” evangelico e la mitezza della "Didaché”. Espressione sugge­
stiva: per chi conosce la Didaché e per chi conosce il Vangelo sembra quasi 
il tentativo di comporre istanze contraddittorie, ma è la forza dello Spirito 
che fa unità ed è la forza dello Spirito che dà coerenza, non ad un rigido 
letteralismo di comportamenti, ma alla traboccante carità di coloro che 
hanno ascoltato la parola del Signore: « Andate e imparate che cosa voglia 
dire: ”Io voglio misericordia e non giustizia” » (cfr. Mt 9, 13).



862 Documentazione

8" istanza: La cordialità tra le persone
Vorrei parlare ancora di un’istanza, che per la verità non è emersa 

— almeno da quanto ho letto non mi è parso di vederla erompere "pre­
potente” come io speravo, anche perché è da un pezzo che ci batto sopra, 
ma... evidentemente il maglio è più forte del martello —. Io vorrei augu­
rare al nostro Convegno l’emergere di una nuova istanza: quella della 
cordialità dei rapporti ecclesiali e non ecclesiali. Viviamo all’insegna della 
razionalità. Siamo una città cerebrale, siamo una società che diffida dei 
sentimenti e troppe volte se ne vergogna, siamo una civiltà che ha abba­
stanza orgoglio per commuoversi frequentemente; eppure, ecco, è l’au­
gurio che faccio a voi e che faccio a me: che la grazia del Convegno 
renda i nostri molteplici rapporti altrettanto ricchi di cuore quanto lo 
sono di testa.

La cordialità, il richiamo alle famose "ragioni del cuore” di cui parlava 
Pascal affermando che il cuore ha ragioni che la mente non intende, è 
una visione cristiana, stupendamente bella e varia, e che mi pare di poter 
mettere a suggello di questo nostro Convegno ecclesiale: più cordialità, 
meno estraneità nei rapporti della gente, meno anonimato consapevole, 
e magari un pochino più di bonomia vicendevole. Lo sappiamo bene che 
siamo tutti peccatori, graziati e ri-graziati non si sa quante volte. E quindi 
la matrice è unica: quella della nostra povertà come quella della nostra 
bontà: in Cristo Signore tutto si riconcilia, e il rimanere dei duri di cuore 
è controtestimonianza che vale sempre. E i miti di cuore sono coloro che 
fanno spazio al Signore Gesù e al ministero della sua Chiesa.

Una lettera pastorale

Vi sono debitore ancora di una buona notizia. Qualcuno ha espresso 
il timore che il Convegno possa finire, con le sue carte, in qualche cas­
setto di cui si ricorderà poi, tra qualche generazione, la storia. Ebbene 
vi dico di no: il Convegno, che ha voluto preparare una mentalità, provo­
care una sensibilità, determinare un cambio qualitativo di stati d’animo, 
di convincimenti e di prospettive, avrà il suo seguito. Non chiedetemi 
adesso come questo seguito potrà essere strumentalmente organizzato, 
penso che lo sarà in forme diverse, di una delle quali mi assumo per 
intanto la responsabilità: è la promessa di una lettera pastorale per la 
Quaresima che sarà il frutto di una lettura più meditata e più attenta di 
tutto il nostro Convegno e vorrà continuare a garantire nella nostra Chiesa 
questa esperienza della misericordia che ci riconcilia, questa esperienza 
della carità che ci fa popolo di Dio e ci rende preparatori e propagatori 
di un mondo diverso, dove la civiltà dell’amore finirà con l’essere espressa 
e vissuta nella coerenza al Vangelo del Signore Gesù.



Documentazione 863

Domenica 22 novembre
IN CATTEDRALE

Cristo il grande Riconciliatore
Omelia del Cardinale Arcivescovo durante la Concelebrazione Eucaristica

Il Santo Vangelo ci fa assistere ad uno dei momenti culminanti della 
vita terrena di Gesù, il Salvatore e il Redentore di tutti. E’ crocifisso, gli 
strazi dell’agonia lo consumano e intorno a lui il livore degli uomini infie­
risce ancora con lo scherno, con l’insulto, con il dubbio. Sono tutti con­
cordi nel circondare il Crocifisso che muore così, con la manifestazione 
della povertà e la malizia della fragilità umana. C’è anche chi lo sfida 
perché un momento come questo — che meriterebbe soltanto pietà, com­
passione, condivisione della agonia — diventi momento di trionfalismo 
vittorioso: « Salva te stesso e anche noi! » (Lc 23, 39).

E Gesù non ha fremiti di ribellione, ma ha fremiti di amore e di tene­
rezza, a chiedergli di essere salvato c’è anche quell’insolente di un ladro, 
di un delinquente diremmo noi, ma c’è un barlume di speranza in lui, c’è 
un riferimento che colpisce Cristo: se Tu sei, salva me. E questo poverello 
che ha solo un titolo per avere misericordia, cioè di essere un gran pec­
catore, si sente dire da Cristo: « Oggi sarai con me nel paradiso » (Lc 
23, 43).

Questa, miei fratelli, è la regalità di Gesù Cristo. Regalare il paradiso 
e regalarlo mentre si espia nella propria carne e nella propria vita il 
peccato è la possibilità divina di chi in paradiso manda. Regalità, trionfo 
della povera misericordia, rivelazione storica e inesauribile di un mistero 
di salvezza che è il più alto e il più sublime dei misteri di Dio. Ci può 
essere una regalità più alta e più assoluta di questa? No. Anche se gli 
uomini non capiscono, anche se gli uomini sono capaci di essere scanda­
lizzati, questo impotente travolto dal vigore umano regala il paradiso.

Non è, miei cari, soltanto un episodio della vita di Gesù crocifisso. 
E’ una rivelazione sfolgorante della smisurata misura del suo amore nella 
sua misericordia, che ci fa capire come è il titolo della nostra appartenenza 
al Regno di Cristo: è soltanto la nostra comune e inoppugnabile condizione 
di peccatori. Una comunione che non nasce dalla fierezza delle virtù, dalla 
presunzione dei propositi, dei progetti trionfalistici della vita, ma nasce 
proprio dal convincimento che è il Signore che salva, è lui che rende 
storia la salvezza, predicandola nella povertà della nostra carne e del 
nostro spirito. Ed è proprio per questo che un’ineffabile soavità pervade 
il nostro cuore, quando noi pensiamo a questo Signore benedetto, il Sal­
vatore Gesù, tanto da farci rimpiangere che la nostra capacità di pen­
sarlo è così ridotta e che troppe volte ci lasciamo distrarre dall’effimero 
per non naufragare nell’assoluto del mistero di Dio.

E’ la festa di Cristo Re. E’ così che la dobbiamo vivere: non abbiamo 
bisogno di bandiere, di proclami, di progetti vittoriosi, ma abbiamo bisogno



864 Documentazione

di lasciarci catturare da questa misericordia sconfinata che interpella, che 
si offre a noi come trasformazione della nostra vita e trasfigurazione della 
nostra storia.

Che bella questa festa di Cristo Re vissuta così, soprattutto oggi men­
tre noi qui concludiamo il nostro Convegno sulla riconciliazione. Cristo 
è il grande Riconciliatore e noi siamo riconciliati perché siamo i peccatori. 
Altri titoli non ci sono. Altre discriminazioni ed altre differenze non esi­
stono e voglia il Signore Gesù che dentro di noi il convincimento di 
essere i peccatori si faccia sempre più profondo e il desiderio di essere i 
salvati finisca col diventare il desiderio che affretta nella nostra vita la 
trasfigurazione del Cielo.

La gioia di questi giorni, l’esperienza della comunione ecclesiale, la 
disponibilità serena e coraggiosa a lasciarci riconciliare pagandone anche 
noi i prezzi, sono i doni di Dio, che non possiamo sciupare e soprattutto 
che non possiamo lasciare sfumare condannandoli soltanto alla sfera di 
sentimenti che passano presto.

La consapevolezza nuova che anima la nostra coscienza, è un convin­
cimento nuovo che anima la nostra volontà ed è una pace e una fiducia 
che si è fatta più grande, perché abbiamo conosciuto meglio Gesù Cristo 
e perché attraverso lui abbiamo anche ricevuto un sacramento della 
Chiesa con una particolare ricchezza di effusione, di mistero. E’ così che 
noi possiamo concludere il nostro Convegno: nella speranza e nella pace. 
Glorificando il Signore noi possiamo supplicare Dio benedetto, il Padre 
del Signore nostro Gesù Cristo. Non permetta che noi contaminiamo di 
caducità la ricchezza di questi giorni. Faccia sì che tutti noi ci sentiamo 
coralmente impegnati perché la nostra vita diventi storia di questa ricon­
ciliazione gloriosa pagata dal Signore con il prezzo del suo sangue e della 
sua vita e che questa sera ancora intende nutrire attraverso l’Eucaristia, 
sacramento della comunione e sacramento della riconciliazione, sacra­
mento di convito della vita, sacramento e caparra della nostra trasfigura­
zione celeste in paradiso.

« Oggi sarai con me nel paradiso », ha detto Gesù al buon ladrone: 
che trapasso dall’ignominia della croce allo splendore del paradiso! E’ il 
cammino di tutti. Noi ci mettiamo in cammino con i nostri poveri passi 
di peccatori, ma sappiamo che il Signore, nella brevità dei giorni, coronerà 
tutto quanto con la gioia e la gloria del paradiso.



Documentazione 865

Lettera natalizia del Cardinale Arcivescovo a tutte le famiglie

Aprite, a Cristo che viene, la porta della vostra casa

Carissimi,
l’accoglienza che l’anno scorso ha avuto, da parte vostra, la mia 

lettera natalizia, mi incoraggia a rivolgermi anche quest’anno a tutti voi, 
che formate il tessuto familiare della nostra Chiesa locale.

Vi scrivo al termine di giorni meravigliosi, vissuti insieme dal po­
polo di Dio, convocato nella nostra Cattedrale. Vescovo, sacerdoti e 
religiosi, tantissimi laici generosamente impegnati, ci siamo domandati 
quali fossero le strade per riconciliarci, per stringere nuovi patti di pace, 
per parlare di Gesù, la speranza dell’uomo, a tutta la gente. Dopo aver 
ascoltato la Chiesa convocata, vi parlo a suo nome, perché sono il primo 
missionario in questa Chiesa di Torino.

Il cordialissimo augurio

Nelle vostre case vorrei portare, prima di tutto, un pensiero nata­
lizio ed un cordialissimo augurio. Nel Natale, Gesù Cristo nostro di­
vino Salvatore, nato da Maria Santissima, si fa presenza soavissima, 
che proclama la misericordia di Dio verso tutti gli uomini e ne offre 
in ogni tempo e in ogni situazione i doni e le promesse.

Qualcuno tra voi, che ricevete questo umile foglietto, dirà: questa 
non è la mia fede. A voi, fratelli non credenti, vorrei assicurare che 
vi pensiamo tanto, con amore sofferto.

Molti altri forse ricorderanno: questa un tempo era la mia fede. 
A voi fratelli dai quali siamo lontani, esprimo la nostalgia ed il desi­
derio di un nuovo incontro.

Il Natale di Gesù: oggi lo viviamo noi

La solenne memoria liturgica della nascita di Gesù e del mistero 
della incarnazione, convocano tutti i credenti per celebrare insieme la 
fede natalizia, con la gaudiosa proclamazione: « Cristo è nato per noi, 
venite adoriamo! ». Così fa ogni comunità cristiana: il mio augurio fra­
terno è che lo voglia e lo sappia fare anche ogni famiglia, sentendosi 
veramente piccola « Chiesa domestica ».

Aprite, a Cristo che viene, la porta di casa vostra, accoglietelo come 
il vostro Salvatore, che vi porta il suo amore e la sua pace.

In nessuna famiglia mancano difficoltà e preoccupazioni che inve­
stono i vicendevoli rapporti personali, l’armonia delle differenti respon-



866 Documentazione

sabilità familiari, il peso crescente della cura dei figli, in una società 
sempre più complessa e disgregata.

E’ vero che il sacramento del Matrimonio arricchisce di grazia, di 
fiducia e di amore la famiglia; ma è tanto necessario che tutte le per­
sone che la formano diventino più consapevoli, più attente e più con­
vinte che, facendo posto a Cristo, si arricchisce di risorse spirituali e 
morali, la comune esperienza di vita.

Bisogna che la fede, la preghiera, la coerenza evangelica di vita 
diventino impegno familiare di tutti (anziani, adulti, giovani, fanciulli); 
una ricerca di solidarietà che sia vicendevole sostegno, reciproca testi­
monianza e incessante buon esempio.

La famiglia cristiana non è un’isola

La serena esperienza della comunione familiare non deve diventare 
una sistemata e consunta convivenza, ma si dovrà aprire agli spazi più 
ampi della realtà umana: la società e la Chiesa. Nella visione cristiana 
della famiglia, questa è portatrice di uno specifico ministero che non 
solo non le permette di isolarsi in una visione privatistica del bene 
familiare, ma la càndida in modo particolare a farsi carico del Vangelo e 
delle sue esigenze, nel contesto storico degli uomini del proprio tempo.

Oggi lo vediamo tutti: il valore della famiglia, le sue condizioni di 
esistenza, le insidie ideologiche e morali, i problemi della educazione 
dei figli, le preoccupazioni del lavoro e dei ruoli sociali diventano sol­
lecitazioni imperiose, cui le famiglie cristiane non possono sottrarsi; 
né nel contesto della Chiesa, né in quello della società civile.

Mi direte, carissimi, che non bastate alle necessità delle vostre, e 
non potete davvero farvi attenti alle famiglie altrui. Io credo però di 
potervi dire che aprirsi agli altri, oltre ad essere un dovere di fraterna 
solidarietà evangelica, aiuta a farsi coraggio, ad acquistare fiducia e a 
scoprire la gioia di fare il bene attorno a sé.

Quanto sarebbe bello se le nostre famiglie vivessero meno chiuse 
in se stesse, meno estranee tra di loro, più capaci di guardarsi attorno, 
con il desiderio di maggiore partecipazione e condivisione verso i molti 
problemi che assillano tutti!

Costruiamo insieme la Chiesa

Una maggiore presenza alla vita delle nostre comunità parrocchiali, 
un maggiore coinvolgimento nelle realtà associative che la Chiesa suscita 
e promuove sono prospettive ed orizzonti che devono stimolare le no­
stre famiglie.

Non lo sentite questo silenzioso invito del Signore a ”con-venire”, 
a formare comunità di famiglie, sia per la comune crescita nella fede,



Documentazione 867

sia per la generosa azione caritativa, sia per il coraggioso impegno mis­
sionario cui tutti dobbiamo aprirci, se vogliamo essere autenticamente 
cristiani? Vivere nella comunità cristiana renderà le vostre famiglie dav­
vero focolari di amore, fermenti di una nuova civiltà che appunto al­
l’amore vuole ispirarsi.

In particolare l’aiuto fraterno alle situazioni familiari in difficoltà 
dovrebbe essere vissuto con più puntuale attenzione e più cordiale di­
sponibilità. Le forme, anche sociali, di intervento sono oggi molteplici 
e devono stimolare la buona volontà di tutti.

Nel clima del Natale, come non pensare ad esempio a tanti bambini 
per i quali la famiglia è soprattutto un problema, mentre esistono ini­
ziative che attraverso a famiglie più fortunate possono lenire tante sof­
ferenze? Anche le adozioni e gli affidamenti familiari devono trovare 
maggiore sensibilità e apertura di cuore.

Non c’è posto nel vostro cuore di papà e mamme, di figli e fratelli, 
per i bambini, per le famiglie travolte dalla tragedia della fame, dalla 
malattia, dalla totale mancanza di scuole, ospedali, dalla violenza di 
guerre che non finiscono mai?

Nutro la speranza che queste riflessioni che vi offro nell’atmosfera 
del tempo natalizio, non certo in sintonia con il consumismo godereccio 
ed egoistico che imperversa, trovino spazio non soltanto tra i credenti, 
ma in tutte le persone di buona volontà. Accoglietele come espressione 
di sollecitudine pastorale da parte del vostro Vescovo.

Supplico il Signore della pace perché visiti ogni casa con le conso­
lazioni della sua misericordia; dia incremento a ogni proposito di ri­
conciliazione, secondo le speranze suscitate dal nostro appena concluso 
Convegno ecclesiale.

A tutti, ma soprattutto ai membri più sofferenti e provati delle 
vostre famiglie, a quanti piangono l’assenza o la rovina della propria 
famiglia, Buon Natale e Buone Feste, con la benedizione del Signore. 
Torino, Santo Natale 1986

►P Anastasio A. Card. Ballestrero
Arcivescovo



CAVI eAILOI CAtQI
©

A
lk

@
l ©

A
lt©

! C
A

IL
Q

I ©
A

l

CAILOI
Susegaria (Treviso) - Zona Industriale
telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE
Tel.: 011/840458



specialisti del suono nelle chiese
Sede- 12040 GOVONE (Cuneo) • Via Plana, 5 - Tel. (0173) 58677
10147 TORINO: 
TAGLIANTE GIOVANNI - Via Cardinale Massaia, 76 - Tel. (011) 29.98.44 - 76.68.97

I migliori prodotti per /’amplificazione

GARANTIAMO: QUALITÀ / PREZZO / ASSISTENZA

<-S 8 AML
Linea di Amplificatori
suono antieco 5 Ingressi mlcro

MS 7
Animatori 

liturgici

Inoltre FONOVALIGIE - COLONNE AMPLIFICATE
IMPIANTI MOBILI - APPARATI RICETRASMITTENTI

REFERENZE; OLTRE 1500 IMPIANTI SOLO IN PIEMONTE.
OROPA, V1COFORTE, S. RITA, TORINO CHIESE, S. FILIPPO, S ALFONSO..



c 
H
I 
E 
S 
E

O 
R 
A 
T 
O 
R 
I

ARREDAMENTI

&&&&
Via Vandalino, 23 - 25

10141 Torino ■ ® 790.405

A 
S 
I 
L 
I

C 
O 
M 
U 
N
I 
T 
A’

RESTAURI 
di portali e 

mobili antichi



AUD/OSISTEMI

10152 TORINO - VIA BIELLA 18A - TEL. (011) 47 24 55

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS" (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Spianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
ai Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alplgnano, S. Margherita del colli, 
“• Famiglia, S. Giorgio (Chlerlj, S. Matteo (Moncallerl), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
beano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
barr. Ceres, Parr. S. Gllllo, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
Bta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussollno, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
'*nmacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, Coas- 
8o,o. Ceres, Morlondo (Moncallerl), Suore Morlondo (Moncallerl).



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati E' l'unica In 
Italia a costruire II « CENTRAL ■ TELE STARTER », la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

INCASTELLATURE . CEPPI ■ CUSCINETTI

REVISIONI - ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con Interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi Impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L’attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
dell’impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova.

PIEMONTE:
Agente di zona GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458

Via Delle Viole 12 ■ 10025 PINO TORINESE
Assistenza tecnica a deposito ■ Tel. (011) 346269 TORINO



Elettrobell
Tutto per campane e orologi
Via Berlingeri 94 - Tel. 0144/54.542 ■ Abit.: 55.832 - 15011 ACQUI TERME (AL)

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio » ALPESTRE w
DISTILLERIA LIQUORI

j SPECIALITÀ'

1

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

k

F

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITAT ECI 

offre per I 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di
V. Gruassa, 8 

B go SALSASIO 
CARMAGNOLA

Tel. 977 31 32



DA CINQUE 
SECOLI 

DIAMO CREDITO 
AL FUTURO.

MONTI DEI PASCHI 1)1 SIENA

MPS
BANCA DAL 1472

473 sportelli in Italia, Filiali a New York e Singapore, 
Uffici di Rappresentanza

a Francoforte, Londra, Il Cairo, San Paolo
ed entro il 1986 a Parigi e Mosca



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Telefoni 546.330 - 510.916

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120

— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 
intonazione, sonorità, durata.

— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazione nel pagamenti - Sopralluoghi e preventivi a richiesta



LEGGE 818 del 7-12-1984
(nullaosta provvisorio)

VI RICORDIAMO CHE ENTRO I TERMINI STABILITI 
DALLA SUDDETTA LEGGE, DOVETE PROVVEDERE 
AD ADEGUARE IL VS. IMPIANTO DI RISCALDA­
MENTO ALLE NORME IN ESSA CONTENUTE.

La ns. Azienda specializzata nel riscalda­
mento delle chiese con l’esperienza accu­
mulata in oltre vent'anni di attività, potrà 
risolvere il Vs. caso nel modo migliore.

Per i lavori di adeguamento e di aggiorna­
mento Vi propone i suoi NUOVI GENERA­
TORI D'ARIA CALDA ad alto rendimento 
e lunga durata con serrande tagliafuoco, 
funzionanti a gasolio e a metano.

Serranda ta-j’ùifuoeo

Per il riscaldamento autonomo di piccoli locali: 
cappelle invernali, aule, palestre, bar, ecc. 
Nuovi aerotermi a gas //IODUI!

ZIIR

Per studi e preventivi, INTERPELLATECI II!

Omnià~tÈrmóair Sede: Via della Rocca 10 *Tel- (011)88.27.25-87.75.09 
10123 TORINO (ITALY)

Stabilimento: Strada Fornaclno 87/C 
10040 LEINI' (Torino) ITALY



Seconda sezione: Pastorale fondamentale

Ufficio catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 
ore 9-12 — 15-18

Ufficio liturgico - tei. 54 26 69 
ore 9-12 — 15-18

Ufficio Caritas diocesana - tei. 53 71 87 
ore 9-12 — 15,30-18,30

Terza sezione: Pastorale speciale

Centro missionario diocesano - tei. 51 86 25
Delegato arcivescovile per l’attività missionaria dell’arcidiocesi:
can. Oreste Favaro (ab. tei. 54 95 84)

Ufficio missionario: ore 9-12,30 — 15-18
Pastorale della famiglia - tei. 54 70 45

Delegato arcivescovile per la pastorale della famiglia, per la pastorale giovanile 
e dei ragazzi: can. Giuseppe Anfossi (ab. tei. 39 17 77)

Ufficio pastorale della famiglia: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale anziani e pensionati - tei. 54 18 95
Ufficio pastorale giovanile e dei ragazzi: ore 9-12 (escluso sabato)

ore 9-12 (escluso sabato)
Delegato arcivescovile per gli ospedali: don Mario Veronese - tei. 53 09 81
(ab. tei. 88 33 60)

Ufficio pastorale malattia - tei. 54 18 95
ore 9-12

Pastorale della scuola e della cultura
Delegato arcivescovile: don Giuseppe Pollano (ab. tei. 54 62 35)

Ufficio scuola - tei. 54 18 95
ore 15-18

Pastorale delle comunicazioni sociali
Delegato arcivescovile: don Giovanni Sangalli, S.D.B. (ab. tei. 521 14 29)

Ufficio comunicazioni sociali - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 15-18

Pastorale sociale e del lavoro
Delegato arcivescovile: don Leonardo Birolo (ab. tei. 51 40 70)

Ufficio pastorale del lavoro - Via Vittorio Amedeo n. 16 - tei. 54 31 56 - 51 58 13
ore 14,30-18,30

Ufficio migrazioni - Responsabile: don Michele Giacometto (ab. tei. 73 71 50)
Pastorale del turismo e del tempo libero

Responsabile: don Celestino Massaglia (ab. tei. 0123 - 5 33 13)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero - tei. 53 72 66 - 54 84 18
ore 9-12 (escluso sabato)

Tribunale Diocesano per le Cause dei Santi
Responsabile: mons. Giovanni Luciano (ab. tei. 39 24 03)

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 — 15,30-17,30_________________________________________________

Nota • Tutti gli Uffici sono chiusi il sabato pomeriggio.



Rivista
Diocesana
Torinese c= rdto)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia

N. 11 - Anno LXIII - Novembre 1986

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - V. dell'Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - Corso Matteotti n. 11,'10121 Torino 

(ccp 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione In abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia; EDIGRAPH Coop. • Via Conceria n. 12, 10023 Chieri (TO)


