
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

9- SETTEMBRE

Anno LXV
Settembre 1988
Spediz. abbonarti, postale 
mensile - Gruppo 3°-70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.

Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria del Cardinale Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - Via dell’Arcivescovado n. 12

Vicariati - tei. 54 49 69 - 54 52 34

Segreteria ore 9-12

Vicariato Generale e Moderatore - ore 9-12
Don Francesco Peradotto (ab. tei. 274 33 91)
Segretario del Moderatore: can. Giuseppe Cerino (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale di To-Città: don Leonardo Birolo (ab. tei. 51 40 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali di:
To-Nord: don Domenico Cavallo (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60)
To-SudEst: don Giovanni Coccolo (ab. Moncalieri tei. 605 53 33)
To-Ovest: don Rodolfo Reviglio (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
lunedì ore 9-12

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Ufficio per i religiosi e le religiose: ore 9-12 (escluso sabato)

Prima sezione: Servizi generali

Cancelleria e Ufficio matrimoni - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12

Ufficio per le Cause dei Santi
Responsabile: mons. Giovanni Luciano (ab. tei. 39 24 03)

Archivio - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12 (escluso sabato)

Economo diocesano - tei. 53 24 59
Mons. Michele Enriore

Ufficio amministrativo - tei. 54 18 98 - 54 59 23 
ore 9-12

Assistenza al clero • tei. 54 76 03 
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)

Assicurazioni clero - tei. 54 33 70 
ore 9-12 (escluso sabato)

Opera diocesana della preservazione della fede - Torino chiese 
tei. 53 24 59 - 53 53 21 
ore 9-12,30 — 15-18,30 (escluso sabato)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXV Settembre 1988

SOMMARIO

Atti del Santo Padre

La seconda visita a Torino del Sommo Pontefice Giovanni Paolo II:
Venerdì 2 settembre

Omelia al conferimento della Cresima 888
La "buona notte" ai giovani partecipanti a "Confronto Don Bosco ’88” 891

Sabato 3 settembre
Al clero piemontese 894
Nella chiesa parrocchiale di Castelnuovo Don Bosco 898
Omelia alla Beatificazione di Laura Vicuna 900
Ai seminaristi ed ai giovani religiosi 904
Alla comunità universitaria torinese 907
Ai giovani 912

Domenica 4 settembre
Agli Ufficiali e Allievi della Scuola di Applicazione 918
Nella chiesa di S. Francesco d’Assisi 920
Alle religiose 921
Omelia alla Messa per il centenario di S. Giovanni Bosco 925
Ml’Angelus 930
Agli educatori impegnati nel mondo della scuola 931
Agli ammalati 936
Incontro-commiato con la cittadinanza 938

Il ringraziamento del Cardinale Arcivescovo al Santo Padre
1. Telegramma 942
2. Lettera consegnata al Papa 942

Lettera per il quarto centenario della proclamazione di S. Bonaventura a 
Dottore della Chiesa 943

La visita apostolica in Africa (21.9) 946
Ai giovani dell’Azione Cattolica Italiana (24.9) 949
Per la Beatificazione del Venerabile Faù di Bruno (25.9 e 26.9) 953

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Comunicato della Presidenza 957
Consiglio Episcopale Permanente (19-22 settembre)-. Comunicato dei lavori 958



886

Atti del Cardinale Arcivescovo

Regolamento del Capitolo Metropolitano di Torino 963
Ad una giornata di ritiro per sacerdoti: I fondamenti della nostra missio- 

narietà 976
Ad un Convegno del clero a Crea: Catechesi vocazionale per una Chiesa 

missionaria 986
Ad una giornata di spiritualità per religiose: Santi e immacolati nella carità 992
Omelia nelle celebrazioni romane per il Beato Faà di Bruno 1000

Curia Metropolitana

Cancelleria: Rinunce — Termine di ufficio — Trasferimenti — Nomine —
Sacerdote diocesano fuori diocesi — Nuovi numeri telefonici 1005

Organismi consultivi diocesani

Relazione sul primo periodo di attività:
— Consiglio presbiterale 1009
— Consiglio pastorale diocesano 1011
— Consiglio diocesano dei Religiosi e delle Religiose 1013

Documentazione

Legislazione regionale in materia di "assistenza” - Contributo per una pasto­
rale della carità e assistenza (G. Garancini) 1015

Giornata del Seminario 1030



Atti del Santo Padre

LA SECONDA VISITA A TORINO
DEL SOMMO PONTEFICE 

GIOVANNI PAOLO II

Il 78“ viaggio apostolico di Giovanni Paolo II in Italia ha avuto come meta la nostra Arcidiocesi. 
Venerdì 2 settembre, poco prima delle ore 17, il Cardinale Arcivescovo — con il Rettor Mag­
giore dei Salesiani e le massime Autorità civili — ha accolto il Papa all’aeroporto di Caselle e 
subito vi è stato il trasferimento a Torino. Nel Palazzetto dello Sport, coadiuvato dai 17 Arci­
vescovi e Vescovi della Regione Pastorale Piemontese a cui si era aggiunto il Presidente della 
C.E.L Card. Ugo Poletti (anch’egli piemontese), il Santo Padre ha presieduto la prima celebra­
zione: la Messa nel corso della quale a 755 ragazzi è stato conferito il sacramento della Cresima. 
Subito dopo il Papa si è trasferito a Valdocco per venerare le reliquie di S. Giovanni Bosco e, 
successivamente, per incontrare i circa 2500 rappresentanti della gioventù salesiana lì convenuti 
da tutto il mondo per sei giorni di spiritualità e di confronto (donde il titolo "Confronto Don 
Bosco ’88”) sul tema "Giovani nella Chiesa per il mondo”. Nel corso dell’incontro con i giovani, 
il Santo Padre ha rivolto loro un pensiero di "buona notte”, secondo quanto era solito fare 
Don Bosco con i suoi ragazzi. Poi Giovanni Paolo II si è trasferito in Arcivescovado.
Sabato 3 settembre, la giornata del Papa è iniziata incontrando — nella Basilica di Maria Ausi- 
liatrice — sacerdoti, religiosi e diaconi permanenti del Piemonte.
Momento centrale della giornata è stata la permanenza a Castelnuovo Don Bosco: Giovanni 
Paolo II ha sostato nella chiesa parrocchiale di S. Andrea Apostolo — lì Giovanni Bosco fu 
battezzato e ricevette la prima Comunione — poi si è recato al Colle dove nacque il Santo — 
ora definito dai Salesiani "Colle delle beatitudini giovanili” — per la Beatificazione di Laura 
Vicuna, la giovane latino-americana morta appena tredicenne all’inizio del secolo.
Nel pomeriggio, il Santo Padre si è trasferito a Chieri per incontrare, nella collegiata di S. Maria 
della Scala, la realtà vocazionale — seminaristi, postulanti e novizie — del Piemonte.
Tornato a Torino, Giovanni Paolo II si è recato prima nella sede dell’Università degli Studi, 
in via Po, per incontrare il mondo della cultura e poi allo Stadio Comunale dove circa sessan- 
tamila giovani gli hanno fatto festa ed hanno ascoltato la risposta del Papa ad alcune delle 
migliaia di domande precedentemente inviategli.
La giornata si è conclusa in Arcivescovado con la preghiera del S. Rosario trasmessa dalla 
Radio Vaticana — come ogni primo sabato del mese — e guidata dal Santo Padre nella chiesa 
dellTmmacolata Concezione, recentemente restaurata, in cui erano convenuti gli addetti alla 
Curia Metropolitana, i membri dei Consigli diocesani e le maestranze che, negli ultimi tre anni, 
hanno lavorato per le opere di ristrutturazione della Curia e dell’Arcivescovado.
Domenica 4 settembre il primo appuntamento è stato nell’antico Palazzo dell’Arsenale, prospi­
ciente l’Arcivescovado, oggi sede della Scuola di Applicazione dell’Esercito Italiano nella quale 
il Venerabile Francesco Faà di Bruno fu prima allievo e poi docente.
Il Santo Padre, nel tragitto verso Valdocco, ha poi sostato nella chiesa di S. Francesco d’Assisi 
— tanto legata agli inizi dell’opera apostolica di Don Bosco — dove ha consegnato al rettore 
il testo del discorso appositamente preparato e che non gli è stato possibile rivolgere pubblica­
mente ai presenti.
Nella Basilica di Maria Ausiliatrice vi è stato rincontro con le religiose e successivamente, nella 
piazza, la S. Messa in onore di S. Giovanni Bosco. Durante il pranzo con i Vescovi del Piemonte 
vi è stato uno scambio di impressioni e valutazioni su problemi pastorali locali.
Nel pomeriggio, accolto dal Capitolo Metropolitano, Giovanni Paolo II ha incontrato gli educa­
tori impegnati nel mondo della scuola, riuniti nella Basilica Cattedrale. L’abbraccio agli amma­
lati, raccolti nella piazzetta Reale, è stato il preludio all’incontro-commiato con la cittadinanza 
e le Autorità in piazza Castello.
Mentre il Papa ripartiva dall’aeroporto di Caselle, nella Basilica Metropolitana si celebrava una 
S. Messa di ringraziamento per questa visita apostolica, ringraziamento che è stato espresso 
direttamente al Santo Padre da un telegramma ed una lettera del Cardinale Arcivescovo.

887



888 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

VENERDÌ 2 SETTEMBRE

OMELIA AL
CONFERIMENTO DELLA CRESIMA 

Palazzetto dello Sport

1. « Se mi amate, osserverete i miei comandamenti » (Gv 14, 15).

Siamo riuniti a Torino in occasione del centenario della morte di San Giovanni 
Bosco. Egli educava i giovani proprio nello spirito di queste parole di Cristo. Edu­
cava all’amore di Dio e del prossimo perché questo è « il più grande e il primo dei 
comandamenti » (cfr. Mt 22, 38) e questo è, nello stesso tempo, « il vincolo di 
perfezione » (cfr. Col 3, 14). Educava all’amore che si esprime e si conferma nella 
vita, nelle opere, nel comportamento. Sapeva, dalla propria esperienza, che un tale 
amore è capace di trasformare l’uomo, di far emergere il bene nascosto nel profondo 
del cuore umano e, nello stesso tempo, di far superare il male, che in esso si annida.

Don Bosco sapeva tutto questo; e tutto sapeva tradurre in atto. In questo con­
siste la particolare "capacità dei Santi". In questi giorni ci rechiamo numerosi nei 
luoghi legati al ricordo di San Giovanni Bosco per guardare, ancora una volta, 
dalla prospettiva di un secolo, questa grande "opera” del padre della Famiglia Sale­
siana; per ringraziare, ancora una volta, la Santissima Trinità di questa "capacità 
dei Santi” di irradiare Dio nella loro vita. Lo irradiava San Giovanni Bosco, quando 
visse ed operò qui — e continua ad irradiarlo oggi. Benedictus Deus... et sanctus 
in omnibus operibus suis.

2. Il mio primo saluto a tutti voi, giovani cresimandi, che con fervido animo 
vi accingete a ricevere la Confermazione, il Sacramento della maturità cristiana e 
della testimonianza. Un saluto anche ai vostri padrini, coloro che vi accompagnano 
a questo passo come garanti della vostra fede e della vostra preparazione, e come 
guide spirituali nel vostro inserimento cristiano nella società degli adulti. Saluto i 
vostri genitori, dai quali avete ricevuto la prima iniziazione alla fede, a mano a 
mano che crescendo vi siete interrogati su Dio, su Cristo, sulle verità eterne. Saluto 
i vostri catechisti, efficaci cooperatori in questi anni della vostra crescita e matura­
zione di fede verso l’età adulta. Saluto in modo particolare i Vescovi del Piemonte 
qui convenuti per amministrare, insieme con me, il sacramento della Cresima. 
Saluto i sacerdoti, i religiosi e le religiose, che vi hanno preparato a questa tappa 
tanto importante per la vostra vita cristiana; saluto tutta la comunità che oggi vi 
accoglie con festa. E saluto in modo speciale le Autorità civili, che rappresentano 
questa illustre Città di Torino.

3. Il Vangelo odierno ci ricorda le parole del Signore Gesù, pronunciate nel 
Cenacolo il giorno prima della sua passione: « Io pregherò il Padre ed egli vi darà 
un altro Consolatore perché rimanga con voi per sempre, lo Spirito di verità » 
(Gt> 14, 16). Lo Spirito Santo, lo Spirito di verità doveva trasformare il cuore 
degli Apostoli, guidarli e rafforzarli dopo la partenza del Signore Gesù.

A questo Spirito, chiamato da Cristo Consolatore, desideriamo rivolgerci anche 
noi tutti, ai quali è caro il patrimonio di San Giovanni Bosco.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 889

Per questo alla celebrazione del suo Giubileo uniamo la celebrazione del sacra­
mento della Confermazione: « Un solo Signore, una sola fede, un solo Battesimo » 
{Ef 4, 5). Il sacramento della Cresima è come un compimento del Battesimo, la 
tappa di maturazione del cammino verso il pieno ingresso nel mistero di Cristo 
e verso la responsabile accettazione della vocazione nella Chiesa.

4. Per comprendere il significato di questo Sacramento occorre che noi riflet­
tiamo anzitutto sul valore di tutti i Sacramenti: essi fanno rivivere in noi il Van­
gelo, cioè riportano alla nostra vita e comunicano alla nostra esistenza personale, 
la figura, la vita, i misteri, la parola, gli eventi della stessa vita di Gesù. Gesù si 
avvicina, entra nella nostra storia proprio mediante questi segni sacramentali, con­
creti e visibili. Con questi segni Gesù ci chiama, ci associa alla sua missione, ci fa 
partecipi di tutti i misteri della sua vita.

Nella missione di Gesù il momento della Pentecoste è fondamentale, perché 
dal dono dello Spirito Santo i discepoli di Cristo possono comprendere tutta la 
verità del Signore, ed il loro spirito è rigenerato nella pienezza della partecipazione 
alla vita soprannaturale.

La Confermazione è per voi, carissimi giovani, la vostra personale Pentecoste. 
Voi oggi ricevete l’effusione dello Spirito Santo, che nel giorno della Pentecoste 
fu mandato dal Signore risorto sugli Apostoli. Ogni battezzato ha bisogno di acco­
gliere, nella sua storia di credente, il momento ed il mistero della Pentecoste: essa 
compie e perfeziona il dono del Battesimo.

5. Dalla Pentecoste, come sappiamo, i discepoli del Cristo partirono e si 
dispersero per il mondo come annunciatori del Vangelo. Il dono dello Spirito ha 
fatto di loro i continuatori efficaci e generosi dell’opera di Gesù: « Andate dunque 
e ammaestrate tutte le nazioni... insegnate loro ad osservare tutto ciò che vi ho 
comandato. Ecco, io sono con voi tutti i giorni... » (Mt 28, 19-20). Proprio con 
la Pentecoste gli Apostoli « cominciarono a parlare... come lo Spirito dava loro 
il potere di esprimersi » (A/ 2,4).

Con il sacramento della Cresima, dunque, anche voi, che avete conosciuto il 
Cristo e siete stati innestati in lui in un solo corpo mediante il Battesimo, ora 
siete chiamati a "parlare” di lui, ad essere suoi testimoni coraggiosi nella difesa 
della fede e nella pratica della vita cristiana in un mondo che talora si mostra indif­
ferente di fronte al problema religioso e morale. Venite posti strettamente in rap­
porto con la missione del Figlio; siete "afferrati” oggi dallo Spirito Santo, che vi 
dona il "potere di esprimervi”, di annunciare ad ogni nazione, ad ogni uomo, ad 
ogni donna, in ogni circostanza verrete a trovarvi, la vostra fede in Dio, in Gesù 
suo Figlio, nello Spirito Santo.

6. Comprendete dunque la vostra vocazione, e siate araldi di vita nuova, 
motivo di vigorosa speranza per tutta la Chiesa. Comprendete che da oggi, la 
missione della Chiesa, degli Apostoli, dei discepoli, continua e si realizza in voi, 
e trova il suo cammino per mezzo vostro. Con voi la Chiesa adempie il suo impegno 
di essere sempre più operante nell’edificazione della fede e della carità.

Lasciate spazio allo Spirito Santo. Lasciatevi condurre dalla sua multiforme 
azione. Egli, lo Spirito di Cristo, sa che cosa vuole fare di voi, e voi lasciatevi 
guidare da lui.



890 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

Tutta la spiegazione dell’eccezionale vita di Don Bosco, come ben sapete, si 
trova proprio in questa grande sua disponibilità all’azione dello Spirito Santo.

7. « Vi esorto... a comportarvi in maniera degna della vocazione che avete 
ricevuto» — così leggiamo nella Lettera agli Efesini (4, 1).

Il sacramento della Cresima imprime nell’anima di ciascuno di noi un partico­
lare segno: che è come sigillo dello Spirito Santo. Questo sigillo è stato impresso 
da Cristo stesso prima sul cuore degli Apostoli, quando — durante la sua appari­
zione nel giorno della Risurrezione — « alitò su di loro e disse: "Ricevete lo Spirito 
Santo” » (cfr. Gv 20, 22). Queste parole costituiscono come un’introduzione al 
giorno della Pentecoste, quando — dopo la dipartita di Cristo al Padre — lo 
Spirito Santo discese su di loro nello stesso Cenacolo. E allora nei cuori dei Dodici 
è stato impresso, con la potenza dello Spirito Santo, il sigillo della vocazione e della 
missione apostolica.

Nel sacramento della Cresima si rinnova ciò che si è compiuto nel giorno della 
Pentecoste. Nei nostri cuori viene impresso il sigillo della vocazione cristiana. E 
la vocazione cristiana — come insegna l’ultimo Concilio — è, per sua natura, voca­
zione all’apostolato (cfr. Apostolicam actuositatem, 1).

8. Comportatevi dunque « in maniera degna della vocazione che avete rice­
vuto » (E/ 4, 1).

Non vogliate rattristare mai lo Spirito Santo (cfr. Ef 4, 30). E non perdetevi 
mai d’animo, non perdete la speranza. San Giovanni Bosco anche nei momenti più 
difficili irradiava la speranza. Così voi, chiamati alla speranza della vostra vocazione 
(cfr. Ef 4, 4), cercate sempre la luce e la forza di questo Consolatore, che Cristo 
Signore ha dato alla Chiesa, perché sia con essa per sempre.

Amen!

Al termine della celebrazione eucaristica, prima di impartire la Benedizione 
Apostolica, il Santo Padre ha aggiunto queste parole:

Adesso vorrei invitare Vostra Eminenza, Arcivescovo di Torino, e tutti i miei 
Fratelli nell’Episcopato, Arcivescovi e Vescovi di questa Regione piemontese, a 
impartire la Benedizione conclusiva ai partecipanti alla Santissima Eucaristia, spe­
cialmente a quei giovani che hanno ricevuto il sacramento della Cresima.

Non si poteva immaginare un modo più significativo per inaugurare questo 
centenario di San Giovanni Bosco. Centenario vuol dire memoria di ieri, cento 
anni fa. Ma si vivono i centenari, i millenni, in Cristo Gesù; si vive ogni tempo 
sempre come oggi: ieri si fa oggi, ieri si trova nel nostro oggi e il nostro oggi 
abbraccia ogni ieri. Abbiamo voluto con questa Cresima abbracciare ieri, cento 
anni fa, più di cento anni fa, un ragazzo che si chiamava Giovanni Bosco e riceveva 
la Santa Cresima come oggi voi l’avete ricevuta. E così abbiamo potuto rivivere il 
momento decisivo della sua vita, della sua storia personale, storia di santità: tutti 
siamo chiamati alla santità, e lo Spirito Santo che ci è dato in dono — Spirito Santo 
che sigilla i nostri spiriti — ci dice: «Siete chiamati alla santità, alla partecipazione 
alla vita divina, a un oggi senza fine che è nella divina Eternità ». Forse sono oriz­
zonti un po’ troppo lontani per voi, dodicenni, quattordicenni, quindicenni, giovani, 
ma sono orizzonti della vita umana in ogni epoca, in ogni secolo; e la vita di San



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 891

Giovanni Bosco conferma questi orizzonti e questa vocazione.
Ringrazio ancora una volta Vostra Eminenza come Arcivescovo di Torino, tutti 

i miei Fratelli nell’Episcopato, per questa introduzione così profonda e significativa 
nel centenario della morte di San Giovanni Bosco. Adesso vi invito, carissimi Fra­
telli, a impartire la Benedizione a tutti i presenti e specialmente ai giovani che 
hanno ricevuto la Santa Cresima.

All’inizio della celebrazione eucaristica, il Cardinale Arcivescovo ha rivolto al 
Santo Padre il seguente indirizzo di saluto:

Beatissimo Padre,
la presentazione di questi cresimandi che appartengono a tutte le diocesi del 

Piemonte, è il gesto con il quale questa Chiesa intende dare a Vostra Santità il 
benvenuto e dirLe bentornato, per mezzo di una generazione di giovani. È il concre­
tarsi di una speranza che Vostra Santità ci ha tanto messo nel cuore nella Sua 
prima visita ed è una speranza che noi sentiamo concretarsi soprattutto perché 
avviene attraverso la Sua parola, ma avviene soprattutto attraverso il gesto sacra­
mentale che con i Vescovi qui riuniti sta per compiere. Il dono dello Spirito Santo, 
che dovrà fermentare nella vita di questa gioventù, è dono che Vostra Santità 
sacramentalmente offre con tutti noi a loro, segno della fecondità della Chiesa e 
speranza della Chiesa.

E comprensibile la nostra gioia profonda e la nostra profonda comunione. Ci 
pare di farLe un regalo, Santità: questa gioventù, che si presenta per essere colmata 
di Spirito Santo, mentre si celebra il centenario della morte di San Giovanni Bosco, 
il Santo della gioventù, il quale proprio nella efficacia dei Sacramenti ha messo 
uno dei fondamenti della sua pedagogia redentrice e della sua pedagogia di educa­
tore. Siamo felici e vorremmo anche che questa nostra felicità traboccasse nel 
Suo cuore di Padre e di Pastore e fosse una delle consolazioni di questi giorni così 
ricchi di impegni ma soprattutto così ricchi di grazia e di speranza.

Grazie Santità.

LA "BUONA NOTTE”
Al GIOVANI PARTECIPANTI
A "CONFRONTO DON BOSCO ’88”

Valdocco

Cari giovani.

1. San Giovanni Bosco soleva ripetere ai suoi giovani: « Qui con voi mi trovo 
bene, è proprio la mia vita stare con voi ». Anch’io mi trovo bene con i giovani, 
sempre. E particolarmente stasera, per questa "buona notte”, che vi dò con tutto 
l’affetto.

Saluto tutti voi qui presenti; saluto in particolare il Rettore Maggiore, Don 
Egidio Viganò, successore di Don Bosco, i sacerdoti salesiani, tutti gli educatori, 
la Superiora generale delle Figlie di Maria Ausiliatrice e le sue consorelle.

Faccio mia questa espressione nello stesso spirito di Don Bosco. Sapete quando 
egli la utilizzava? Le Memorie Biografiche del Santo, che ci aprono uno spiraglio 
sulla storia spirituale di questo Padre e Maestro dei giovani, annotano: « Quando 
veniva da visitare nobili persone di alta posizione, ritornando qui, in questi luoghi,



892 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

nei cortili di Valdocco, parlando ai giovani, ai suoi giovani che amava come la 
pupilla dei suoi occhi e che considerava come la porzione eletta delle sue cure, 
ritornando qui a Valdocco, alla sera per la "buona notte” ripeteva: "Qui con voi 
mi trovo bene” » (Memorie Biografiche, IV, p. 654). Sono parole che vi impegnano.

Di Don Bosco e della sua sollecitudine attiva a favore dei vostri coetanei del 
suo tempo si disse che « trovò i giovani come erano e li aiutò a diventare come 
dovevano »: sagacemente attenti alle questioni che la vita pone, fiduciosi nell’af- 
frontarle.

2. Anch’io al declinare di questo giorno, con profonda simpatia rivolgo a voi, 
a quanti come voi vivono nelle case salesiane ed a tutti i giovani del mondo, 
l’augurio che quanto state compiendo per la vostra formazione porti frutti di bene.

A questo augurio unisco il cordiale invito a fare vostro lo spirito di Don Bosco. 
Pertanto, siate giovani ardimentosi.

Qui a Torino, nel "Confronto Don Bosco ’88" vi siete scambiati esperienze e 
progetti. Rinvigoriti da tali testimonianze e prospettive, tornate ai vostri gruppi, 
alle comunità giovanili e parrocchiali, con la forza di chi ha colto con maggior pro­
fondità quanto può Cristo in un cuore che ha coraggio.

I fratelli nella fede e tutti gli amici desiderano che voi siate giovani capaci di 
dialogo e di dono di sé, per collaborare sia all’edificazione della Chiesa, come dimora 
di Dio e dell’uomo, sia alla costruzione di un mondo vero, giusto, libero: in pace.

Se alimenterete la vostra vita con la preghiera personale e liturgica, se vi farete 
sostenere dal consiglio di una guida spirituale, se non temerete il confronto con il 
mondo. Anzi lo affronterete con animo sereno, positivo, aperto.

Siate giovani convinti. La convinzione si fonda sulla capacità che la ragione 
ha di investigare ed approfondire la verità, che il Redentore ha svelato nella sua 
pienezza. Essa, poi, si nutre della testimonianza di quanti, in nome di Cristo e per 
suo amore, vivono accanto a voi, aiutandovi ad entrare nell’esistenza, seguendo 
Gesù, Icona del Padre e Uomo vero.

La convinzione si sviluppa nel clima di famiglia e nella certezza di essere accolti 
ed accompagnati. Al riguardo, Don Bosco fu ed è maestro di amorevolezza salda 
e matura, che si esplica in un metodo capace di generare la pacificante certezza 
che Gesù il Cristo è presente nella vita, donando letizia.

Carissimi, siate giovani "convinti”, affinché la storia e la vita possano trovare 
in voi persone che danno forma concreta all’amore con un lavoro serio, sempre 
teso a costruire la civiltà della verità e dell’amore.

3. Siate giovani aperti alla speranza. Alla scuola del Santo educatore dovete 
imparare ad essere partecipi del ministero profetico di Gesù, testimoniando con 
uno stile cristiano di vita individuale, familiare e sociale che la verità di Cristo non 
è un’utopia, ma una rivelazione, che porta a compimento le promesse divine, se­
condo un disegno di amore. Ecco perciò il mio augurio di questa sera: ardimentosi, 
convinti, aperti alla speranza.

Ma tutto ciò rimarrebbe solo un vano sogno, un’aspirazione velleitaria senza, 
appunto, un preciso riferimento a Cristo. È Lui la luce; è Lui la via e la verità; 
è Lui la vita, perché ci ha riconciliati con il Padre e ci ha donato se stesso come 
Pane di vita.

Vivete dunque di Lui! E questo, con la partecipazione convinta, costante,



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 893

gioiosa all’Eucaristia domenicale, nutrendovi frequentemente del suo Corpo e del 
suo Sangue, unico sostegno nel nostro cammino terreno.

E se, lungo le strade del mondo, vi capitasse talora di inciampare e di cadere, 
ricorrete a Lui che, nel sacramento della Penitenza, vi attende con le sue braccia 
aperte sulla Croce e vi ridona il perdono, la serenità del cuore e la gioia di vivere. 
Confessatevi spesso, confessatevi bene! Ho in mente quella celebre foto di Don 
Bosco, attorniato da una folla di ragazzi e di giovani, in attesa di confessarsi da lui. 
Che stupendo simbolo della pedagogia salesiana! Sappiate essergli fedeli anche 
in questo.

Cari giovani, questo è l’augurio della "buona notte” del Papa, che vi faccio 
nel ricordo di Don Bosco, e prego per voi Maria Ausiliatrice, perché vi sia accanto 
in modo dolce e soave.

Che la mia Benedizione vi renda partecipi della sua letizia e vi ottenga quelle 
energie spirituali, che permettono di crescere nella fraterna amicizia col suo Figlio, 
supremo ideale della vita.

A! termine del suo discorso, Giovanni Paolo II ha voluto ringraziare i giovani 
per la calorosa accoglienza, rivolgendo loro queste parole:

Facciamo adesso un’autocritica. Prima di tutto io penso che il saluto della 
"buona notte” che faceva Don Giovanni Bosco era molto più breve. Questa è una 
cosa da correggere. Poi non so se le sue "buone notti” erano preparate, scritte a 
macchina. Erano, certamente, più preparate di ogni discorso scritto sulla carta, 
perché aveva una preparazione continua nel suo cuore, e lui parlava con il cuore.

Dobbiamo ricordare questo genio spirituale, questo genio del cuore, che cento 
anni fa il Padre Celeste ha chiamato a sé. Siamo venuti qui a questo scopo.

Vediamo ora un altro aspetto di quella "buona notte salesiana" di Don Bosco. 
Io penso che le sue parole di "buona notte” non erano introdotte da una simile 
scenografia. Io vi ringrazio per questa opera artistica. Devo dire che, incontrando 
i giovani in diverse parti del nostro pianeta, in diversi Continenti e Paesi, noto 
ovunque la grande iniziativa, la grande inventiva e la creatività dei giovani. Essi 
hanno un loro stile attraverso il quale sono capaci di dire tutto, di dire molto senza 
dir niente. Questo mi piace molto, perché significa che l’uomo, essendo un essere 
visibile, un corpo, è nello stesso tempo una parola, "logos”, uno spirito; e anche 
quando non parla, ed usa solamente l’espressione del suo corpo, parla e trasmette 
dei contenuti. Questa è una bella cosa; insegna, ci rivela la grandezza della crea­
zione. Vi ringrazio per la vostra "buona notte".

Io penso che ai tempi di San Giovanni Bosco i giovani di Valdocco aspettavano 
la sua "buona notte”. Oggi i giovani sono un po’ diversi. Loro vogliono soprattutto 
augurare a Don Bosco — che è stato già chiamato, cento anni fa, al Padre — e 
vogliono dire al Papa una "buona notte” nei modi a loro consueti, con le loro 
parole e con i loro gesti, con la loro scenografia. Ecco questi sono i giovani del 1988.

Carissimo San Giovanni Bosco, sono diversi questi ragazzi. Sono diversi ma 
sono buoni. Almeno sembrano buoni.

Allora lasciamoli così, carissimo Don Bosco, lasciamoli andare avanti, lascia­
moli crescere e lasciamoli dirci "buona notte”, per rispondere da parte nostra, 
fedeli alla tua tradizione: "buona notte"!



894 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

SABATO 3 SETTEMBRE

AL CLERO PIEMONTESE

Basilica di Maria Ausiliatrice

Cari presbiteri e religiosi di Torino e del Piemonte.

1. Il ritrovarci qui insieme in questa Basilica mariana dove si venerano le 
spoglie mortali di San Giovanni Bosco, risveglia in me riflessioni e speranze da 
condividere con voi. Siete un gruppo di discepoli scelti da Cristo stesso per testi­
moniare e comunicare le ricchezze del suo ministero salvifico agli altri. La vostra 
è una vocazione privilegiata nel Popolo di Dio. Dalla sua autenticità sgorgano 
abbondanti frutti per tutti i fedeli; da una sua crisi sarebbero compromesse sia 
la vita delle comunità ecclesiali sia l’indispensabile lievito che esse devono inserire 
nella convivenza sociale.

Mi è gradito esprimere il mio più cordiale saluto a voi tutti qui presenti e 
anche a tutti i Confratelli che non hanno potuto essere qui per motivi pastorali; 
un pensiero di particolare affetto ai sacerdoti ammalati e a quelli che si trovano 
in difficoltà.

Desidero riflettere con voi, in modo particolare, sulla vocazione dei presbiteri: 
ciò che meditiamo su di essi serve anche alle altre persone consacrate.

Il Concilio Vaticano II ricorda che ai presbiteri è « concessa da Dio la grazia 
per poter essere ministri di Cristo Gesù »; il fine a cui tendono con il loro mini­
stero e con tutta la loro esistenza è « la gloria di Dio Padre », facendo « avanzare 
gli uomini nella vita divina » (Presbyterorum Ordinis, 2).

Per raggiungere questo scopo fondamentale essi hanno bisogno di molte virtù 
e di una vera metodologia di santità. La possiamo veder descritta nelle ardenti 
parole dell’Apostolo Paolo ai Filippesi: « Tutto ciò che è vero, tutto ciò che è 
onesto, tutto ciò che è giusto, tutto ciò che è santo, tutto ciò che è degno d’amore, 
tutto ciò che merita rispetto, qualunque virtù, qualunque lodevole disciplina: que­
sto sia vostro pensiero » (cfr. Fil 4, 8).

Ma sarà possibile un compito tanto alto? Certo: il nostro ministero sacerdotale 
è assolutamente superiore alle forze personali di ognuno di noi; non sono sempli­
cemente le nostre qualità umane che spiegano l’efficacia ministeriale. Ci conforta 
il meditare che siamo "consacrati” a tale ministero; ossia, che il Padre stesso ha 
preso l’iniziativa di permearci con la potenza dello Spirito di Cristo per inviarci, 
molto più in là delle nostre forze, ad essere autentici ministri della Parola di Dio, 
santificatori mediante l’Eucaristia e gli altri Sacramenti, ed educatori della fede 
nel popolo dei credenti.

Tutto questo comporta vari compiti, anche di ordine culturale e promozionale; 
infatti la Buona Novella portata da Cristo non si aggiunge artificialmente dal di 
fuori alla realtà umana, ma deve essere seminata e coltivata al suo interno, deve 
crescere dal di dentro come parte costitutiva dell’uomo integrale, e come energia 
indispensabile della storia. Sarà sempre una tragedia per l’umanità la separazione 
del Vangelo dalla cultura.

Se così numerosi e difficili sono i compiti da affrontare, vi è da chiedersi come 
il presbitero possa armonizzare le molteplici attività del suo ministero con le esi-



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 895

genze della sua testimonianza in una vera unità, in una più alta sintesi di vita.
Il Concilio Vaticano II ce ne dà la risposta: i presbiteri dovranno avere costan­

temente la coscienza e la consapevolezza di essere sempre e ovunque "ministri di 
Cristo”, attenti e docili alla volontà del Padre. « Nello stesso esercizio pastorale 
della carità troveranno il vincolo della perfezione sacerdotale che realizzerà l’unità 
nella loro vita e attività » (Presbyterorum Ordinis, 14).

La riflessione ci aiuta certamente ad approfondire questo aspetto della vita 
sacerdotale; ma soprattutto ci incoraggiano ad esso i modelli vivi, collaudati dalla 
santità ministeriale riconosciuta autenticamente dalla Chiesa con la Canonizzazione.

Ecco allora la grande figura di San Giovanni Bosco prete: il vostro carissimo 
Arcivescovo vi ha già fatto riflettere su di lui come « sacerdote di Cristo e della 
Chiesa»*. Effettivamente, Don Bosco è stato innanzi tutto e soprattutto un vero 
prete. La nota dominante della sua vita e della sua missione è stato il fortissimo 
senso della propria identità di sacerdote prete cattolico secondo il cuore di Dio. 
Non per nulla il nome che lo designa più correntemente è stato e resta, semplice- 
mente, quello di ”Don” Bosco.

Rivelatrice è la sua dichiarazione del dicembre 1866 al presidente del Consiglio 
dei Ministri, Bettino Ricasoli, che l’aveva convocato a palazzo Pitti: «Eccellenza, 
sappia che Don Bosco è prete all’altare, prete in confessionale, prete in mezzo ai 
suoi giovani, e come è prete in Torino, così è prete a Firenze, prete nella casa del 
povero, prete nel palazzo del Re e dei Ministri » (Memorie Biografiche, VIII, 
P- 534).

Non possiamo guardarlo, senza commuoverci della sua intensa convinzione che 
Dio lo voleva prete, senza essere presi da ammirazione di fronte alla penetrante 
intelligenza dei valori genuini della consacrazione sacerdotale. Oggi come ieri, egli 
parla efficacemente a noi sacerdoti per dire quanta debba essere la nostra ricono­
scenza, congiunta al senso di responsabilità, dinanzi al dono inestimabile ricevuto 
a beneficio della Chiesa e del mondo.

Il suo concetto del prete era tale che, per quanto messo a disagio da lodi ed 
esaltazioni rivolte alla sua persona, dava segni di gradire le manifestazioni di onore 
che gli venivano tributate, talora da intere popolazioni, ogni volta le giudicasse 
dirette non alla sua persona, ma al suo sacerdozio.

2. Certamente il ministero sacerdotale non si identifica con la persona del 
prete. Però nella storia della salvezza possiamo vedere come l’elezione da parte 
di Dio di alcuni inviati a una determinata missione, comporta uno stretto intimo 
e vitale coinvolgimento della loro persona con il ministero ricevuto. Mosè tratta 
con Dio « come un uomo suole parlare al proprio amico » (Es 33, 11); e per gli 
Apostoli e i sacerdoti del Nuovo Testamento questa intimità giunge fino all’identi­
ficazione nel Cristo. La ragione di questo mutuo profondo rapporto sta nel fatto 
che Iddio non solo chiama e invia, ma anche consacra e dà forza per la missione. 
E la consacrazione tocca e pervade la persona in tutta la sua esistenza.

Adeguare la propria persona a questo ministero, percorrere ogni giorno con 
maggiore chiarezza e intensità questo processo spirituale di identificazione, rappre­
senta in sintesi l’itinerario dell’unità di vita e della santità del sacerdote ministeriale.

* Il Papa fa riferimento alla "Lettera al clero della Chiesa che è in Torino: San Giovanni 
Bosco, sacerdote di Cristo e della Chiesa”, pubblicata in RDTo 1988, pp. 635-647 [N.d.R.].



896 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

Credo proprio che la prima grande intuizione di Don Bosco riguarda questo 
aspetto, che comporta la totale dipendenza dell’essere sacerdotale dalla iniziativa 
di Dio. Una concezione tanto profonda si spiega con la presenza in lui di speciali 
illuminazioni dello Spirito di verità e dalla direzione spirituale e dall’esempio di 
un altro mirabile Santo torinese, Don Giuseppe Cafasso, grande formatore di 
ottimi sacerdoti.

Essere collaboratore degli Apostoli per consacrazione divina è la grande cer­
tezza che rese Don Bosco tanto forte e determinato nella sua missione e gli fece 
comprendere sempre meglio che il compito del prete, della sua persona e del suo 
magistero, consiste nel rendere presente e nel prolungare l’azione stessa del Cristo: 
adorare, redimere, annunciare, e usare tutti i mezzi per far conoscere ed accettare 
l’amore tenerissimo del Padre.

Nessuna divisione, in lui, tra il tempo da dare a Dio e quello da offrire alle 
opere, ai giovani, agli impegni dell’apostolato. Egli consegnò se stesso all’azione 
santificante di Dio mediante la dedizione incondizionata al mandato del Signore, 
e la contemplazione che si affina nel sacrificio.

3. Logica conseguenza della forza della consacrazione del sacramento del­
l’Ordine è, nel sacerdote, una chiara e costante consapevolezza di essere « ministro 
di Cristo » e quindi « amministratore dei misteri di Dio » (I Cor 4, 1). Il sacer­
dote non potrà vivere la propria consacrazione, che Io fa portatore della presenza 
del Signore nel mondo, se non coltiva con sollecitudine quotidiana il primato della 
vita sacramentale in se stesso e nel popolo cristiano.

Oggi occorre sottolineare vigorosamente questa realtà: il sacerdote è colui 
che trasmette la vita divina agli uomini. Potrà essere anche debole, imperfetto, 
certamente mai pari alla grande fiducia che Dio gli ha fatto, chiamandolo ad essere 
suo ministro. Ma la sua forza, la sua ricchezza sta primariamente qui: divinizzare 
gli uomini, santificarli, nutrirli di Dio. « Finis veri sacerdotii... — sono parole di 
San Massimo il Confessore — tum imbuì deitate, tum imbuere» (Ef 31: PG 
91, 626).

Imbui deitate: essere pieni di Dio, nella vita interiore, nella Eucaristia, nella 
Confessione frequente, per passare indenni attraverso i richiami del peccato, che 
possono far giungere anche a noi la loro voce lusingatrice.

Imbuere deitate: dare Dio Trinità al Popolo che è suo; richiamarlo alla mensa 
della Parola e della Eucaristia, nelle celebrazioni domenicali e festive accuratamente 
preparate; esortarlo alla pratica della Confessione, mezzo divino di purificazione 
e di ascesi; proporgli l’ideale della santità nella vita familiare, ove ritrovino il loro 
posto il rispetto della vita, il sacrificio e la donazione di sé, la forza di reagire 
all’edonismo raggelante e funesto; suscitare ideali di generosità nei giovani, e col­
tivare le vocazioni.

4. Nel sacerdozio ministeriale consacrazione e missione non costituiscono 
due poli in antitesi, ma si fondano nel superiore equilibrio della carità pastorale, 
che porta vitalmente con sé una mirabile grazia di unità.

La missione, infatti, è per il prete una componente della stessa consacrazione; 
e l’azione ministeriale è, a sua volta per lui, una concreta manifestazione di inte­
riorità. Il Signore consacra e invita; l’azione apostolica è frutto della carità pa­
storale.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 897

Fervidamente convinto del valore della missione, Don Bosco sostenne instanca­
bilmente, con l’esempio e con la parola, che il sacerdote è mandato per la salvezza 
delle anime. « Ogni parola del prete — amava ripetere — deve essere sale di vita 
eterna e ciò in ogni luogo e con qualsivoglia persona. Chiunque avvicina un sacer­
dote deve riportare sempre qualche verità, che gli rechi vantaggi all’anima » (Me­
morie Biografiche, VI, p. 381; III, p. 74).

Nella sua concezione, l’impegno sacerdotale non conosce esclusione di persone, 
e coinvolge tutti: lo testimonia la vastità dei suoi orizzonti di azione, che vanno 
dall’area della gioventù maschile a quella della gioventù femminile, comprendono 
i ceti popolari senza ignorare gli altri, e si estendono sino ai non cristiani.

Tuttavia il suo nome resta inconfondibilmente legato a quel particolare carisma 
di educazione che lo fa giustamente chiamare il "Santo dei giovani”. E tale parti­
colarità impone ai sacerdoti motivi di riflessione che oggi rivestono una dramma­
tica urgenza.

Certo, non ogni sacerdote è chiamato da Dio ad essere apostolo dei giovani 
con una intensità pari a quella di Don Bosco. Ma ciascuno deve interpretarsi come 
educatore di chiunque avvicini, ed ognuno deve intendere l’educazione dei giovani 
come una ineludibile responsabilità personale: giacché il prete rappresenta il Si­
gnore, che ama i giovani; e rappresenta la Chiesa, il cui interesse per la formazione 
giovanile è obbedienza, come dice il Concilio Vaticano II, al « mandato ricevuto 
dal suo divin Fondatore, che è quello di annunciare il mistero della salvezza a tutti 
gli uomini, e di edificare tutto in Cristo » (Gravissimum educationis, proemio).

5. Don Bosco è stato un grande devoto della Madonna; come tutti, qui a 
Torino, venerò con filiale amore la Consolata; e durante i tempi difficili degli 
attacchi alla Chiesa e ai suoi Pastori, rilanciò la devozione a Maria Ausiliatrice che 
egli chiamò anche « Madre della Chiesa » (cfr. G. Bosco, Maraviglie della Madre 
di Dio invocata sotto il titolo di Maria Ausiliatrice, Torino 1868, p. 45).

Questo tempio lo volle appunto a dimostrazione della assoluta certezza del­
l’intervento di Maria nelle vicissitudini della storia e a Lei dedicò l’Istituto di 
Suore che, come « monumento vivo », volle che si chiamassero « Figlie di Maria 
Ausiliatrice ».

La sua vocazione sacerdotale ebbe sempre come stella polare, fin da fanciullo, 
la Madonna, e la sua efficacia ministeriale e la sua audacia apostolica ebbero la 
loro profonda e autentica radice in questa sicura fiducia in Lei.

Per l’intercessione, dunque, e con l’aiuto della Beata Vergine, che ci sorride 
da questo grande quadro, nel quale Ella è circondata dagli Apostoli, i primi colla­
boratori e ministri della Nuova Alleanza, ci sia concesso di ricevere docilmente e 
custodire gelosamente l’alto messaggio di fedeltà alla identità sacerdotale, che si 
sprigiona dalla figura di questo Santo conterraneo. Che Don Bosco, guidandoci a 
Maria, ci aiuti a riconoscere, stimare e sviluppare la nostra consacrazione aposto­
lica di sacerdoti del Signore.

Eminenza, la ringrazio per avermi introdotto in questo incontro con i sacerdoti 
della sua Arcidiocesi di Torino e con gli altri sacerdoti di tutto il Piemonte, e la 
invito, come anche gli altri Vescovi qui presenti, ad offrire a questi nostri fratelli 
nella consacrazione sacerdotale una Benedizione come gesto di ringraziamento, di 
solidarietà e di incoraggiamento.



898 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

Questa Benedizione sia anche per le vostre parrocchie, per le vostre comunità, 
per le persone a voi affidate, per le vostre famiglie. Grazie.

All’inizio dell’incontro di Giovanni Paolo II con il clero piemontese, il Cardi­
nale Arcivescovo ha rivolto al Papa queste parole:

È qui presente una larga rappresentanza del clero diocesano e regolare della 
diocesi di Torino e anche della Regione Conciliare piemontese e valdostana. Sono 
qui ad esprimerLe la devozione filiale, la docilità nella comunione della Chiesa, e 
ad ascoltare la Sua parola di Padre, di Pastore e di Maestro. Sanno che questa Sua 
visita, la seconda a Torino, è motivata direttamente dal ricordo e dalla memoria 
del centenario della morte di un sacerdote, che a questa Chiesa appartiene, e che 
in questa Chiesa si è radicato e che in questa Chiesa ha manifestato la fecondità 
della sua vocazione sacerdotale.

È un esempio per tutti, e questa mattina siamo tutti qui in ascolto perché 
Vostra Santità rinnovi la nostra giovinezza. L'età media del clero di questa Regione 
non è un'età media esaltante, ma il sacerdozio di Cristo non si misura dall'età ma 
dalla giovinezza del cuore. Vorremmo avere da Vostra Santità un viatico perché 
questa giovinezza ci venga rinnovata e, anche sull'esempio di San Giovanni Bosco, 
il nostro ministero si rinnovi, dedichi ai giovani un’attenzione più entusiastica e 
più fiduciosa e contribuisca così a quel perenne costruire la Chiesa che è sostanza 
della missione apostolica che tutti noi condividiamo nella consacrazione dell’Ordine 
sacerdotale.

Grazie Santità per essere qui tra noi e grazie per quello che ci dirà.

NELLA CHIESA PARROCCHIALE 
DI CASTELNUOVO DON BOSCO

Carissimi Fratelli e Sorelle.

1. Dopo la celebrazione eucaristica con i Vescovi del Piemonte, dopo il saluto 
della "buona notte” ai giovani allievi dei Salesiani, secondo la amabile tradizione 
introdotta nella Famiglia di Don Bosco dall’intuito materno ed esperto di Mamma 
Margherita, e dopo il colloquio con il clero ed i religiosi di questa Regione, non 
poteva mancare, nel mio pellegrinaggio ai luoghi di San Giovanni Bosco, una sosta 
presso la chiesa parrocchiale e il battistero, dove Giovanni Bosco ricevette i Sacra­
menti dell’iniziazione cristiana e cominciò a comprendere il progetto di Dio sulla 
sua vita, in conformità alla specifica vocazione cristiana e sacerdotale.

2. Saluto il vostro Parroco ed i suoi collaboratori, saluto il signor Ministro 
e saluto anche il Sindaco di Castelnuovo Don Bosco, e in particolare il Presidente 
e le Autorità della Provincia di Asti. Saluto voi, genitori dei bambini nati negli 
anni 1987-1988.

Il mio pensiero va in particolare ai vostri figli. Sono essi che, da voi cristiana­
mente educati e formati, continueranno a tracciare la strada che la Provvidenza 
ha previsto per questa comunità parrocchiale. Saluto tutti i fedeli di Castelnuovo, 
quelli presenti e quelli lontani, quelli nati qui e quelli immigrati in questa terra 
per motivi di lavoro. A tutti il mio saluto di pace e il fervido augurio di prospe­
rità e di bene.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 899

3. Presso il battistero della vostra chiesa parrocchiale di S. Andrea non pos­
siamo fare a meno di riflettere sulle numerose schiere di Santi e di veri cristiani, 
che qui hanno ricevuto il dono della vita cristiana. Oltre a San Giovanni Bosco, 
occorre ricordare anche San Giuseppe Cafasso, il grande direttore spirituale e 
formatore di sacerdoti; il canonico Giuseppe Allamano, Fondatore dei Missionari 
e delle Missionarie della Consolata; il Cardinale Giovanni Cagliero, uno dei primi 
discepoli di Don Bosco e iniziatore delle missioni salesiane in Sud-America; Mon­
signor Giovanni Battista Bertagna, rettore del Convitto ecclesiastico e Vescovo 
Ausiliare di Torino. Non possiamo dimenticare poi che, in questa chiesa parroc­
chiale, San Domenico Savio ricevette la prima Comunione all’età di sette anni, e 
formulò i generosi propositi, che lo portarono a diventare modello di vita per 
tanti adolescenti.

4. Pensando a questa meravigliosa famiglia di uomini di Dio, ci chiediamo 
da quale radice sia scaturita la loro santità.

Il Concilio Vaticano II ci ricorda che la vocazione alla santità ha la fonte 
originaria nel Battesimo. Tutti i battezzati, poiché sono stati innestati in Cristo, 
sono guidati dalla grazia divina e dallo Spirito Santo a percorrere la via della perfe­
zione cristiana.

Ma la straordinaria fioritura di santità, di cui è adornata questa vostra parroc­
chia, si spiega anche con questo motivo: i vostri padri hanno saputo vivere la fede 
cristiana in modo personale e comunitario, nella convinzione che l’opera educativa 
verso i figli è la prima ed essenziale forma dell’apostolato. È questa una forte e 
significativa tradizione della vostra gente, il cui valore è sempre di attualità, anche 
ai nostri giorni.

La grazia battesimale ha sostenuto la vita cristiana dei vostri padri, giorno 
dopo giorno, ed ha fatto di essi i custodi del santuario domestico, e genitori piena­
mente consapevoli che il primo apostolato consiste nell’essere dei veri annunciatori 
della Parola di Dio per i propri figli.

I Santi cresciuti in questa parrocchia hanno scandito costantemente le tappe 
del loro incontro con Dio nella partecipazione alla Santa Messa e ai Sacramenti, 
e si sono alimentati con il pane della Parola di Dio, spezzato a loro, per primi, 
dai genitori.

Alcune frasi rivolte da San Giovanni Bosco ai suoi allievi per ricordare la sua 
prima Comunione, sono particolarmente significative di questo specifico cammino 
verso la santità: « Mia madre si adoperò a prepararmi come meglio poteva e sapeva. 
Lungo la Quaresima mi inviò ogni giorno al catechismo; poi mi condusse tre volte 
a confessarmi, fui esaminato, promosso. — Giovanni mio, mi disse ripetutamente, 
Dio ti prepara un gran dono; ma procura di prepararti bene, di confessarti, di non 
tacere alcuna cosa in Confessione —. Quel mattino mi accompagnò alla sacra mensa 
e fece con me la preparazione e il ringraziamento, dandomi quei consigli che una 
madre industriosa sa trovare opportuni pei suoi figlioli ».

5. Queste espressioni siano per tutti voi, genitori e fedeli di Castelnuovo 
Don Bosco, un ricordo, un monito, un impegno. Vi invito a riflettere su tali espe­
rienze per poter orientare sempre con coraggio, con vigore e con speranza, l’educa­
zione cristiana dei vostri figli. Siate testimoni credibili della presenza di Dio nella 
vita personale come nella vostra famiglia. Siate veri apostoli dei vostri figli. Abbiate



900 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

piena fiducia nel Signore, il quale assicura che la pace e la gioia si trovano soltanto 
nella osservanza della sua volontà.

Vi protegga in questa vostra preziosa opera educativa la Vergine Maria, che 
voi venerate, da secoli, nella chiesetta del Castello, che sovrasta il paese.

Quale auspicio di copiose grazie celesti imparto di cuore a tutti voi qui pre­
senti, a tutti i parrocchiani e concittadini, la Benedizione Apostolica, invitando 
il vostro Cardinale, il Cardinale Presidente della C.E.I., i Vescovi qui presenti a 
condividere questa Benedizione a tutta la comunità di Castelnuovo Don Bosco.

OMELIA ALLA BEATIFICAZIONE 
DI LAURA VICUNA

Colle Don Bosco

1. « Io ti rendo lode, Padre, Signore del cielo e della terra che hai nascosto 
queste cose ai dotti e ai sapienti e le hai rivelate ai piccoli » (Le 10, 21). A queste 
parole del Signore Gesù, l’Evangelista aggiunge: « esultò nello Spirito Santo » 
(Ibidem).

Desideriamo accogliere nei nostri cuori un raggio di questa esultanza, perché 
ci troviamo insieme in occasione del centenario della morte di San Giovanni Bosco, 
al quale si possono riferire in modo particolare tali parole del nostro Maestro e 
Salvatore. Similmente si riferisce a lui anche tutto ciò che leggiamo nell’odierna 
liturgia, seguendo la prima Lettera di San Giovanni: «Ho scritto a voi, figlioli, 
perché avete conosciuto il Padre... colui che è fin dal principio... a voi, giovani, 
perché siete forti, e la parola di Dio dimora in voi e avete vinto il maligno » (2, 14).

Sull’esempio di San Giovanni Apostolo ed Evangelista, anche San Giovanni 
Bosco, durante tutti gli anni della sua vita e del suo apostolato ha scritto una 
lettera: una "lettera viva" nel cuore della gioventù. E l’ha scritta in questa esul­
tanza che è data ai piccoli e agli umili nello Spirito Santo.

2. Questa "lettera viva" veniva già letta durante la vita e il servizio sacerdo­
tale di San Giovanni Bosco. E la stessa "lettera viva" continua ad essere scritta nei 
cuori dei giovani, ai quali giunge l’eredità del Santo educatore di Torino. E tale 
"lettera" diventa particolarmente limpida ed eloquente quando da quest’eredità di 
generazione in generazione crescono sempre nuovi Santi e Beati.

Conosciamo tutti la splendida schiera di anime elette, formatesi alla scuola di 
Don Bosco: San Domenico Savio, il Beato Michele Rua, suo primo Successore, 
i Beati Martiri Luigi Versiglia e Callisto Caravario, Santa Maria Domenica Mazza- 
rello, Confondatrice delle Figlie di Maria Ausiliatrice, e oggi anche la giovane 
Laura Vicuna, che viene elevata agli altari, in occasione del Giubileo salesiano.

3. La nuova Beata, che oggi onoriamo, è frutto particolare dell’educazione 
ricevuta dalle Figlie di Maria Ausiliatrice, ed è perciò significativa parte dell’ere­
dità di San Giovanni Bosco. È giusto quindi rivolgere anche il nostro pensiero 
all’Istituto delle Suore Salesiane ed alla loro Fondatrice, per attingere più profonda 
devozione ai Santi Fondatori e nuovo ardore apostolico, specialmente nella forma­
zione cristiana dei giovani.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 901

Misteriosi sono sempre per noi i disegni di Dio, ma alla fine risultano provvi­
denziali. La giovane Maria Domenica Mazzarello, che ebbe umili origini a Mornese, 
piccolo paese della diocesi di Acqui, già aveva maturato il proposito di consacrarsi 
ad una vita di donazione al Signore. Incontratasi con Don Bosco, scoprì la sua 
vocazione definitiva, seguendo l’apostolo della gioventù, il quale desiderava fon­
dare anche un’istituzione femminile. Entrata nell’orbita spirituale e apostolica di 
Don Bosco, Maria Domenica Mazzarello riunì il primo gruppo di religiose a Mor­
nese e il 5 agosto 1872, con la vestizione e la professione, diede inizio ufficiale 
all’Istituto.

Da quell’inizio, in breve tempo, le fondazioni si susseguirono in Italia, varcando 
poi anche le frontiere dell’Oceano, con le prime missioni nell’Uruguay e nella 
Patagonia. Dal giorno in cui la Fondatrice, insieme con altre quattordici giovani, 
si era consacrata al Signore, fino al giorno della sua morte, avvenuta il 14 maggio 
1881, erano appena trascorsi nove anni; ma in quel breve spazio di tempo la Santa 
aveva posto le basi di un promettente Istituto religioso, che poi si sarebbe svilup­
pato in modo davvero meraviglisoo: « Mi sono offerta vittima al Signore », aveva 
confidato un giorno ad una giovane missionaria; e Don Bosco aveva commentato: 
« La vittima era gradita a Dio e fu accettata ».

Possiamo dire che questo "spirito” della Fondatrice si è mantenuto vivo e 
ardente nelle Figlie di Maria Ausiliatrice! La fede profonda e convinta, unita ad 
una fervida e costante devozione a Maria Santissima, a San Giuseppe, all’Angelo 
custode; la semplicità di vita, espressa in modo particolare da un energico distacco 
dai gusti mondani e da una intensa e incessante laboriosità; lo zelo ardente per 
la formazione e la salvezza delle giovani secondo le direttive del "metodo preven­
tivo”, hanno fatto in modo che in cento e più anni di vita le attività si siano molti­
plicate con gli oratori, le scuole di vari ordini e gradi, le opere assistenziali e so­
ciali, gli asili infantili, la cura degli anziani, l’apostolato nelle parrocchie, l’assi­
stenza ai sacerdoti, in cinque Continenti, in decine e decine di Nazioni, in tutte 
le lingue, secondo un programma altamente umanitario e profondamente cristiano.

4. In questa atmosfera visse e si perfezionò la giovane Laura Vicuna, « fiore 
eucaristico di Junin de Los Andes, la cui vita fu un poema di purezza, di sacrificio, 
di amore filiale », come si legge sulla sua tomba. Orfana di padre, militare di 
grande bontà e valore, esule da Santiago del Cile a Temuco, venne ad abitare con 
la madre e la sorella nel villaggio di Quilquihué, nel territorio argentino di Neu- 
quén. L’ambiente purtroppo — a detta degli storici — era moralmente inquinato; 
la stragrande maggioranza delle unioni coniugali era irregolare, anche perché, me­
scolati agli indigeni, vivevano avventurieri, evasi e fuoriusciti. La stessa madre 
della piccola Laura, entrata a servizio di un "estanciero”, era commiserata sia per 
la sua infelice convivenza sia per la ferocia dell’uomo a cui si era legata. La piccola 
Laura trovò ben presto un rifugio spirituale presso le Suore Salesiane, nel piccolo 
collegio femminile di Junin de Los Andes. Qui ella si preparò alla prima Comu­
nione ed alla Cresima; e qui si accese di ardore per Gesù, tanto da decidere di 
consacrare a lui la sua vita nell’Istituto di Don Bosco, tra quelle Suore che tanto 
l’amavano e l’aiutavano. All’età di dieci anni, ad imitazione di Domenico Savio, 
di cui aveva sentito parlare, volle formulare tre propositi:

1) Mio Dio, voglio amarvi e servirvi per tutta la vita; perciò vi dono la mia 
anima, il mio cuore, tutto il mio essere.



902 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

2) Voglio morire piuttosto che offendervi con il peccato; perciò intendo 
mortificarmi in tutto ciò che mi allontanerebbe da voi!

3) Propongo di fare quanto so e posso perché Voi siate conosciuto e amato, 
e per riparare le offese che ricevete ogni giorno dagli uomini, specialmente dalle 
persone della mia famiglia.

Nella sua giovane età Laura Vicuna aveva perfettamente compreso che il senso 
della vita sta nel conoscere ed amare Cristo: « Non amate né il mondo né le cose 
del mondo! » — scriveva San Giovanni Evangelista — « Se uno ama il mondo, 
l’amore del Padre non è in lui, perché tutto quello che è nel mondo, la concupi­
scenza della carne, la concupiscenza degli occhi e la superbia della vita, non viene 
dal Padre, ma dal mondo. Ed il mondo passa con la sua concupiscenza; ma chi fa 
la volontà di Dio rimane in eterno » (1 Gv 2, 15-17).

Laura aveva appunto compreso che ciò che conta è la vita eterna e che tutto 
ciò che è nel mondo e del mondo passa inesorabilmente. Seguendo poi le spiega­
zioni del catechismo, comprese la pericolosa situazione in cui si trovava sua madre 
e, sentendo un giorno dal Vangelo che il vero amore giunge a dare la vita per la 
persona che si ama, offrì la sua vita al Signore per la salvezza della mamma.

Divenuta poi quella casa un pericolo anche per lei, al fine di difendere la sua 
innocenza aveva ottenuto dal confessore il permesso di portare un cilicio. Un 
brutto giorno venne aggredita e malmenata da quell’uomo; il quale, accecato dalla 
passione, la percosse violentemente e la lasciò tramortita di spavento. Ma aveva 
vinto lei, la giovane Laura. Questa però ormai, consumata da varie malattie, andava 
velocemente declinando, confortata dall’Eucaristia e della speranza della conver­
sione della mamma. Nell’ultimo giorno della sua vita, poche ore prima di morire, 
chiamò vicino a sé la mamma e le rivelò il grande segreto: « Sì, mamma, sto mo­
rendo... Io stessa l’ho chiesto a Gesù e sono stata esaudita. Sono quasi due anni 
che gli offrii la mia vita per la tua salvezza, per la grazia del tuo ritorno. Mamma, 
prima di morire non avrò la gioia di vederti pentita? ».

A questa rivelazione, serena e confidente, l’animo della madre diede un sus­
sulto: mai avrebbe potuto immaginare tanto amore in quella sua figlia! E spaven­
tata nel conoscere la sofferenza che aveva accettato per lei, promise di convertirsi 
e di confessarsi. Ciò che fece prontamente e sinceramente. La missione della gio­
vane Laura era ormai compiuta! Ora poteva entrare nella felicità del suo Signore!

5. La soave figura della Beata Laura, gloria purissima dell’Argentina e de! 
Cile, susciti un rinnovato impegno spirituale in quelle due nobili Nazioni, e a tutti 
insegni che, con l’aiuto della grazia, si può trionfare sul male; e che l’ideale di 
innocenza e di amore, seppure denigrato e offeso, non potrà in fine non risplendere 
ed illuminare i cuori.

6. Il rito della "Beatificazione”, che con tanta gioia e solennità stiamo cele­
brando in questo luogo in cui ha origine una storia di santità — luogo giustamente 
denominato ’la collina delle beatitudini giovanili” — ci deve anche far riflettere 
sulla importanza della famiglia nella educazione dei figli e sul diritto che questi 
hanno di vivere in una famiglia normale, che sia luogo di amore reciproco e di 
formazione umana e cristiana. Esso è un richiamo per la stessa società moderna 
perché sia sempre più riguardosa dell’istituto familiare e dell’educazione dei gio-



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 903

vani. La Beata Laura Vienna illumini tutti voi giovani ed ispiri e sostenga sempre 
voi, Figlie di Maria Ausiliatrice, che siete state le sue educatrici!

7. « Gesù esultò nello Spirito Santo » (Le 10, 21). Oggi la Chiesa di Cristo 
— e particolarmente la Famiglia Salesiana — partecipa a questa letizia.

Esultiamo per la elevazione alla gloria degli altari di una figlia spirituale di 
San Giovanni Bosco, educata nella Congregazione femminile delle Figlie di Maria 
Ausiliatrice. Esultiamo in modo particolare con la gioia della vostra Madre, Santa 
Maria Domenica Mazzarello. Esultiamo con la vostra gioia, care sorelle!

Ecco, « il mondo passa con la sua concupiscenza; ma chi fa la volontà di Dio 
rimane in eterno» (1 Gv 2, 17). La nuova Beata Laura Vicuna ha imparato nella 
Famiglia Salesiana a fare la volontà di Dio. L’ha imparata da Cristo mediante 
questa Comunità religiosa, che le ha mostrato la via alla santità.

« Chi ama... dimora nella luce » (1 Gv 2, 10).

Al termine della celebrazione eucaristica, dopo aver impartito la Benedizione 
Apostolica, il Santo Padre si è congedato dai presenti con queste parole di rin­
graziamento e di saluto:

Carissimi.
Ancora una parola di ringraziamento. Oggi la Chiesa è pellegrina in questo 

luogo della nascita di Don Bosco, della sua nascita terrena, naturale, umana, e della 
sua nascita soprannaturale nel sacramento del Battesimo. È una peregrinazione di 
fede, una peregrinazione che ci commuove tutti, una peregrinazione in cui vogliamo 
offrire alla Santissima Trinità la gratitudine per questo dono che ha suscitato nella 
sua Chiesa, per questo dono il cui nome è Don Bosco. Pellegrina è soprattutto la 
larga Famiglia Salesiana, maschile e femminile, da tanti Paesi e da tutti i Conti­
nenti del mondo. Pellegrina insieme con la Famiglia Salesiana è tutta la Chiesa: 
vengo io per dire grazie alla Divina Provvidenza per questo dono che ci ha fatto 
cento anni fa, per tutta la Chiesa, per il bene dei giovani, per il bene della comu­
nità cattolica, cristiana, umana, non solamente qui, in Piemonte, in Italia, ma in 
tanti ambienti, in tutti i Continenti.

Porto qui anche un ringraziamento personale perché anche io sono vissuto 
durante cinque anni, o sei, in una parrocchia affidata ai Salesiani. E quando mi 
trovo qui su questo "Colle delle beatitudini”, Colle Don Bosco, quando mi trovo 
qui a guardare il frontone di questa chiesa, non posso non ricordare il frontone di 
un’altra chiesa che assomiglia un poco a questa, anche architettonicamente: la par­
rocchia di San Stanislao Kostka a Cracovia. Là mi ha toccato attraverso i suoi 
figli spirituali, i Salesiani, il carisma di Don Bosco. Così vengo qui in pellegrinaggio 
con tutti voi per ringraziare per la parte che ha avuto San Giovanni Bosco, la sua 
Famiglia spirituale, il suo carisma, nella mia vita.

Voglio ringraziare insieme con tutti i presenti, con i piemontesi, con i cileni, 
con gli argentini, con l’America Latina, con tanti Paesi del mondo qui rappresentati 
nelle diverse lingue, con tutti i Continenti. Voglio ringraziare oggi, in questo luogo, 
dove è nato, vicino a questa casa dove è nato, dove ha avuto sua madre Margherita, 
dove ha vissuto, dove si è avvicinato alla sua vocazione, soprattutto dove è stato 
battezzato. Si deve ringraziare il Signore, così Lui stesso che è Padre, Figlio, Spirito



904 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

Santo, scrive il suo imperscrutabile mistero nei cuori di questi piccoli di cui ha 
parlato oggi il Vangelo, di questi piccoli come Don Bosco, come Madre Maria 
Mazzarello, come Domenico Savio, come Laura Vienna.

Noi qui riuniti ringraziamo la imperscrutabile Trinità, ringraziamo la sua mi­
steriosa economia di salvezza che passa attraverso i cuori e porta alla santità. Rin­
graziamo e non possiamo mai trovare parole sufficienti per rendere grazie a Dio 
Padre e Figlio e Spirito Santo per tutti questi voti.

Sia lodato Gesù Cristo.

Al SEMINARISTI ED
Al GIOVANI RELIGIOSI

Duomo di Chieri

Carissimi giovani.
1. Sono venuto a questo incontro pieno di gioia, e vi sono grato per il dono 

della vostra presenza. La mia letizia è grande, perché saluto in voi coloro che, con 
coraggio e prontezza, hanno risposto ”sì” ad una speciale chiamata del Signore e 
si preparano a costruire su tale risposta tutta la loro vita.

A voi, giovani religiose, religiosi, seminaristi, membri di Istituti secolari e di 
Società di vita apostolica, voglio portare una parola di incoraggiamento a nome 
di Cristo, che vi ha chiamati a fare del suo Vangelo il cuore della vostra vita.

In questo impegno di preparazione al vostro futuro, il giovane Giovanni Bosco, 
che nel secolo scorso camminava per queste strade e viveva sotto questo cielo, vi 
sarà certamente di ispirazione. Egli trascorse in questa Città ben dieci anni della 
sua vita (1831-1841), di cui i sei più decisivi furono senza dubbio quelli passati 
nel Seminario di Chieri (1835-1841).

Negli "anni di Chieri” egli gettò le fondamenta della sua missione. Anche lui, 
come voi, sentì l’urgenza di un impegno apostolico immediato, che lo spingeva a 
scendere subito in campo, a fianco dei giovani più poveri ed abbandonati. Ma egli 
comprese anche che nessuna missione, tanto meno quella che gli era destinata, può 
essere intrapresa senza una preparazione spirituale e culturale; né può essere con­
tinuata senza la robustezza interiore che viene dal cammino ascetico e dalla fre­
quentazione di relazioni comunitarie costruttive; né portata a compimento senza 
l’interiore vigore che viene dalla preghiera e dai Sacramenti.

Rileggendo le memorie autobiografiche di Don Bosco (scritte per ordine di 
Pio IX, mio venerato Predecessore) e le testimonianze dei contemporanei, non è 
difficile cogliere alcune linee di formazione e di crescita, che contribuirono decisa­
mente a forgiare la santità di Don Bosco e che possono illuminare anche il cam­
mino della vostra vocazione.

2. Il Signore aiutò San Giovanni Bosco a formarsi « un cuore grande come 
le spiagge del mare », ad attingere nell’Eucaristia e nella Penitenza quelle interiori 
energie di carità, che non indeboliscono le risorse dell’uomo, ma le potenziano, le 
moltiplicano, le trasformano e le diffondono. « I superiori mi amavano — scrive 
Don Bosco — (...) i compagni mi erano affezionatissimi. Si può dire che io vivevo 
per loro, essi vivevano per me ».



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 905

Sul suo esempio, voi giovani, che vi avviate a rendere un servizio ecclesiale in 
una speciale consacrazione, siete chiamati a porgere ascolto a quella profonda incli­
nazione della vostra giovinezza, che vi spinge ad amare e a servire; a costruire 
amicizie durature e feconde; a prendervi cura amorosa del sofferente che vive 
accanto a voi; a dedicare una attenzione privilegiata ai vostri coetanei, facendovi, 
come San Giovanni Bosco, loro evangelizzatori.

In questo itinerario di apertura ed educazione del cuore San Giovanni Bosco 
trovò in Maria un impareggiabile aiuto e modello. A Lei, fin dai primi anni di 
vita, era stato affidato dalla sua madre terrena; nel colloquio con Lei era cresciuto, 
accogliendo le tradizioni di preghiera della sua famiglia; insieme a Lei, con un 
indissolubile rapporto filiale, Giovanni Bosco camminò sempre con decisione.

Il giorno della vestizione tracciò un itinerario di vita, al quale si impegnò con 
alcune promesse: « Sono andato — scriveva — davanti ad una immagine della 
Beata Vergine, le ho lette e dopo una preghiera ho fatto formale promessa a 
quella Celeste Benefattrice di osservarle a costo di qualunque sacrificio ». E poco 
dopo, « ai piedi dell’altare di Maria », egli si impegnò con voto di castità, a met­
tere tutta la forza del suo amore al servizio di Cristo.

3. Proprio negli "anni di Chieri”, il Signore condusse Giovanni Bosco a farsi 
progressivamente una "nuova mentalità”, anche in ordine alla formazione spirituale 
e culturale. « Intorno agli studi — confessava Don Bosco — fu dominato da un 
errore. Abituato alla lettura dei classici (...) non trovavo gusto per le cose asceti­
che ». Ma nella scoperta del libro della Imitazione di Cristo egli ottenne il dono 
del gusto per le cose spirituali.

Si resta inoltre stupiti, studiando la personalità dello studente Giovanni Bosco, 
nel vedere quanto vivo fosse in lui il desiderio di mettersi in contatto con la Sacra 
Scrittura, i Padri della Chiesa, i maestri di spiritualità, la storia del Cristianesimo. 
Ciò gli permise, negli "anni di Chieri”, di fare quella sintesi teologica e spirituale 
fra cultura e messaggio evangelico, che è caratteristica della sua fisionomia spiri­
tuale e che sembra una delle primarie esigenze di questo nostro tempo, nel quale 
la « rottura fra Vangelo e cultura » (Evangelii nuntiandi, 20) sembra una delle 
malattie più pericolose.

Carissimi giovani, è troppo prezioso codesto vostro tempo per non impegnarlo 
tutto nella ricerca e nel servizio della verità. Le vostre qualità intellettuali in vigo­
rosa crescita, la prontezza e generosità degli affetti, la dilatazione della vostra atten­
zione ai problemi del mondo intero, la disponibilità interiore a spendervi intera­
mente per una grande causa esigono un nutrimento adeguato, una cultura umana 
e cristiana capace di reggere la sfida del nostro tempo, ricco di ardimenti e di 
speranze, ma anche turbato da tremendi problemi.

4. Nel Seminario di Chieri, San Giovanni Bosco si preparò pazientemente 
ad essere un "comunicatore evangelico”. Il giorno della sua prima Messa — con­
fessava il Santo — chiese « ardentemente l’efficacia della parola per poter fare del 
bene alle anime » e, ormai nel pieno dell’età, aggiunse: « Mi pare che il Signore 
abbia ascoltato la mia umile preghiera ».

Don Giovanni Bosco fu infatti un efficace comunicatore, avendo saputo mettere 
a punto negli "anni di Chieri” quelle abilità che gli saranno poi utilissime: la



906 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

capacità di usare una pluralità di mezzi di comunicazione, e quella di coinvolgere 
tutta la persona dell’interlocutore: intelligenza e volontà, cuore e immaginazione.

A Chieri, soprattutto, egli diede fondamento a quel determinante requisito 
che è la "credibilità del comunicatore” fatta di personale coerenza, di capacità di 
ascoltare, di accogliere e di far felici gli altri. Davvero notevole fu la sua attitu­
dine a comunicare la ”lieta novella” costruendo ambienti, atteggiamenti, esperienze 
comunitarie che donavano serenità e letizia.

Negli ”anni di Chieri”, San Giovanni Bosco sviluppò inoltre quella maturità 
di relazioni che divenne sorgente feconda del suo Oratorio e cuore di quella espe­
rienza educativa, che più tardi chiamerà « sistema preventivo ». Egli intuì che il 
Vangelo può essere annunciato soltanto da un evangelizzatore che ami e abbia 
imparato a vestire l’amore di segni immediatamente leggibili e percepibili. Tali 
sono — suggerisce Don Bosco — la capacità di dare continuamente fiducia, la 
prontezza ad entrare in dialogo con tutti, l’arte dell’incontro che genera confidenze.

5. Come San Giovanni Bosco, anche voi giovani, che realizzate la vostra con­
sacrazione battesimale in un impegno più pieno con Cristo, siete chiamati per una 
speciale vocazione a cogliere nel legame che vi unisce ai vostri coetanei, ”un invito 
vocazionale” e a mettervi al loro servizio. Dite loro, come seppe dire Don Bosco, 
che la fede risponde a molti degli immensi interrogativi della giovinezza e che 
non occorre davvero dimenticare il Vangelo per essere giovani, né spegnere la 
giovinezza per essere cristiani.

Dite loro che la fede e la felicità non entrano in concorrenza, ma sono i nomi 
diversi dati ad una medesima mèta. Poiché la fede è rivelata all’uomo per la sua 
felicità! Ed una felicità cercata lontano dalla parola evangelica non sarà in grado 
di mantenere le sue promesse. Dite loro che la fede è al servizio della vita, a cui 
dà un senso nelle sue varie espressioni di amore, dolore, lavoro, studio, impegno 
familiare e sociale, ricerca della pace e della solidarietà tra i popoli.

Siate felici della vostra vocazione e del vostro speciale servizio a Cristo ed ai 
fratelli. Nutritevi delle ricchezze ecclesiali messe a vostra disposizione dal Magistero 
della Chiesa, restate in profonda unione con i Vescovi ed il Successore di Pietro. 
Sull’esempio di Don Bosco, lavorate ogni giorno per costruire il regno di Cristo, 
in voi e nei fratelli.

Queste sono le mie osservazioni legate alla figura e alla storia personale di 
Don Bosco, e questi sono i miei auguri a voi giovani qui presenti. Auguri condivisi 
dai Vescovi qui presenti, dal vostro Cardinale, dai Superiori religiosi, da Don 
Viganò, Rettore Maggiore dei Salesiani. Vogliamo offrirvi una Benedizione tutti 
insieme pregando per la vostra vocazione e per la vostra formazione di seminaristi 
e novizie, di tutti i presenti e di tutti i vostri coetanei. Preghiamo anche per la 
vocazione degli altri: che possano trovare la stessa strada, che possano rispondere 
alla stessa grazia come sapeva rispondere Giovanni Bosco e come avete potuto 
rispondere anche voi.

Preghiamo cantando "Regina coeli’’ per poi offrirvi la nostra Benedizione.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 907

Immediatamente prima del discorso del Santo Padre, il Cardinale Arcivescovo 
ha rivolto al Papa le seguenti parole:

In questa Città di Chieri dove San Giovanni Bosco maturò la sua vocazione 
sacerdotale, dove per dieci anni lavorò, studiò e si avviò decisamente al sacerdozio, 
oggi Vostra Santità è circondata dal clero di questa Città di Chieri. il clero dioce­
sano e il clero religioso, ambedue particolarmente numerosi.

E qui presente la speranza della Chiesa di Torino perché c’è tutta questa realtà 
vocazionale: giovani seminaristi, giovani aspiranti, giovani novizie, giovani postu­
lanti, chierici avviati al sacerdozio. Tutta questa popolazione giovanile che trova 
in San Giovanni Bosco un'ispirazione e un esempio, oggi è qui a farLe festa, a 
dirLe il loro entusiasmo di essere Chiesa, le loro convinzioni di fedeltà al Supremo 
Pastore della Chiesa e alla Chiesa locale e a dirLe che Vostra Santità può contare 
su di loro.

Forse per dirLe questo sono anche un po’ presuntuosi, ma Vostra Santità dice 
volentieri che ai giovani è lecito essere presuntuosi. Io Ve li consegno perché la 
Vostra parola di Maestro, di Pastore e di Padre, li consolidi nella vocazione, li 
entusiasmi per gli ideali che li aspettano e li faccia crescere per essere davvero 
la Chiesa di domani.

ALLA COMUNITÀ UNIVERSITARIA 
TORINESE

Signor Rettore Magnifico, illustri Presidi di Facoltà e Docenti tutti, carissimi 
studenti e collaboratori.

1. Sono lieto e grato della presente opportunità di poter incontrare il Corpo 
Accademico, gli studenti e il personale ausiliario dell’Università di Stato di Torino 
che, radicata in una grande tradizione storica — insieme al Politecnico, giustamente 
apprezzato per i fecondi risultati scientifici raggiunti — si presenta con meritato 
prestigio sulla scena della comunità scientifica italiana e mondiale.

Saluto e ringrazio il Rettore Magnifico dell’Università, Prof. Mario Umberto 
Dianzani, per il nobile indirizzo di saluto, nel quale ho ravvisato non solo l’espres­
sione di sincera deferenza per la mia persona, ma anche la testimonianza di un 
impegno di ricerca della verità, nel rispetto della coscienza di ciascuno, e l’alto 
senso di responsabilità che anima Autorità accademiche e Docenti nel quotidiano 
compito educativo.

Saluto anche gli studenti, che, per mezzo del loro rappresentante, hanno mani­
festato i problemi che li assillano, unitamente alle aspirazioni e allo sforzo di auto­
superamento, tipico della giovinezza libera e aperta all’infinito. I giovani sono i 
primi destinatari della istituzione universitaria, che, fin dalle sue origini, li ha 
collocati al centro dell’interesse e della sua fervida attività. A loro il mio parti­
colare, affettuoso saluto, con la gioia che sempre mi procura incontrarmi con loro 
e condividerne i problemi, le ansie, le aspirazioni.

2. L’Università è stata concepita come una particolare "comunità”, fin dagli 
inizi dell’istituzione, nel Medioevo. Comunità di professori-scienziati e di studenti: 
le due componenti erano allora strettamente unite tra di loro, talché l’Università- 
comunità, come corpo composto di parti intimamente solidali, conosceva un regime



908 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

di mutua partecipazione e di autogoverno, in cui i docenti si sentivano responsabili 
della formazione degli studenti, e questi, impegnati così in esigenze accademiche 
severe, erano direttamente coinvolti nella vita dell’Università.

Tale è stato sin dal principio il carattere dell’istituzione — e oggi si tratta della 
stessa cosa: infatti nell’attuale fase di grande sensibilità alla convivenza sociale e 
alle sue possibilità di comunione, si mira a ritrovare il dinamismo interno della 
comunità universitaria. L’Università deve perciò qualificarsi anche al nostro tempo 
come comunità di persone, che unisce i responsabili accademici, i docenti dei vari 
gradi, gli studenti, gli amministratori, i funzionari e tutti coloro che partecipano 
direttamente alla vita dell’Università, al fine di evitare che l’Università stessa sia 
ridotta ad una azienda che trascura i rapporti con la sua utenza. Al contrario, tutti 
i membri della comunità universitaria si sforzeranno, in spirito di partecipazione 
e di corresponsabilità, di rendere l’istituzione più unita, creatrice e veramente pre­
occupata del bene comune.

Tutto questo si riferisce pure all’Università di Torino. Essa è nata nel 1404 
con l’istituzione di uno Studio generale « per l’insegnamento della Teologia, del 
Diritto Canonico e Civile e di ogni altra lecita Facoltà » (cfr. il documento istitu­
tivo del 27 novembre 1404, in T. Va i.l a u k t , Storia delle Università degli Studi 
del Piemonte, Torino 1845, I, pp. 239-241; vedi anche: Feriis saecularibus R. 
Athenaei Taurinensis, 1906, p. 12; E. Be l l o n e , Il primo secolo di vita della Uni­
versità di Torino (sec. XV-XVI), Torino, Centro Studi Piemontesi, 1986), e fu 
sempre intimamente legata alla storia della Città e della Regione, sottolineando 
così un rapporto fecondo tra l’antico Ateneo che promuove e sviluppa i vari campi 
del sapere umano e la vita degli uomini, nella trama degli eventi storici, politici 
e culturali, e nello sforzo di integrazione mai interrotto tra Chiesa e società, per 
il bene dell’uomo e per la sua crescita culturale, morale, spirituale e civile.

3. I compiti a cui l’Università è chiamata a rispondere, oggi come nel pas­
sato, nel campo della scienza e dell’insegnamento, riguardano la difficile sintesi 
tra l’universalità del sapere e la necessità della specializzazione. Come ha osservato 
il Concilio Vaticano II, « oggi vi è più difficoltà di un tempo nel ridurre a sintesi 
le varie discipline del sapere e le arti. Mentre infatti aumenta il volume e la diver­
sità degli elementi che costituiscono la cultura, diminuisce nello stesso tempo la 
capacità per i singoli uomini di percepirli e di armonizzarli organicamente, cosicché 
l’immagine dell’uomo universale diviene sempre più evanescente » (Gaudium et 
spes, 61).

Ora, è proprio caratteristica dell’Università, che è per antonomasia "universitas 
studiorum" a differenza di altri centri di studio e di ricerca, coltivare una cono­
scenza universale, nel senso che in essa ogni scienza dev’essere coltivata in spirito 
di universalità, cioè con la consapevolezza che ognuna, seppure diversa, è così 
legata alle altre che non è possibile insegnarla al di fuori del contesto, almeno 
intenzionale, di tutte le altre. Chiudersi è condannarsi, prima o dopo, alla sterilità, 
è rischiare di scambiare per norma della verità totale un metodo affinato per ana­
lizzare e cogliere una sezione particolare della realtà (cfr. Discorso agli Universitari 
in Bologna, 18 aprile 1982). Si esige quindi che l’Università diventi un luogo di 
incontro e di confronto spirituale in umiltà e coraggio, dove uomini che amano 
la conoscenza imparino a rispettarsi, a consultarsi, a comunicare, in un intreccio



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 909

di sapere aperto e complementare, al fine di portare lo studente verso l’unità dello 
scibile, cioè verso la verità ricercata e tutelata al di sopra di ogni manipolazione.

In questa luce, trova risposta anche il problema della autonomia delle istitu­
zioni universitarie, cioè della libertà della ricerca, e quello dei limiti della scienza 
nel rispetto della vocazione dell’uomo. A questo proposito mi sembra doveroso 
riaffermare che « la libertà è da sempre condizione essenziale per lo sviluppo di 
una scienza che conservi la sua intima dignità di ricerca del vero e non venga 
ridotta a pura funzione, asservita a strumento di un’ideologia, al soddisfacimento 
esclusivo di fini immediati, ai bisogni sociali materiali o di interessi economici, 
di visuali del sapere umano unicamente ispirate a criteri unilaterali o parziali, 
propri di interpretazioni tendenziose e, per ciò stesso, incomplete della realtà » 
(Ibidem).

4. Occorre al tempo stesso focalizzare un campo di azione non meno impor­
tante e cruciale: l’istituzione universitaria deve servire all’educazione dell’uomo. 
A nulla varrebbe la presenza di mezzi e strumenti culturali anche i più prestigiosi, 
se non si accompagnassero alla chiara visione dell’obiettivo essenziale e teologico 
di una Università: la formazione globale della persona umana, vista nella sua 
dignità costitutiva e originaria, come nel suo fine. La società chiede all’Università 
non soltanto specialisti, ferrati nei loro specifici campi del sapere, della cultura, 
della scienza e della tecnica, ma soprattutto costruttori di umanità, servitori della 
comunità dei fratelli, promotori della giustizia perché orientati alla verità. In una 
parola, oggi, come sempre, sono necessarie persone di cultura e di scienza, che 
sappiano porre i valori della coscienza al di sopra di ogni altro, e coltivare la supre­
mazia dell’essere sull’apparire. La causa dell’uomo sarà servita se la scienza si allea 
alla coscienza. L’uomo di scienza aiuterà veramente l’umanità se conserverà « il 
senso della trascendenza dell’uomo sul mondo e di Dio sull’uomo » (Discorso alla 
Pontificia Accademia delle Scienze, 10 novembre 1979, n. 4).

In questa sostanziale missione i doveri dell’Ateneo si incontrano con quelli 
della Chiesa. Per questo, la promozione della cultura, non disgiunta dalla vita, è 
sempre stata un momento importante dell’azione della Chiesa. Nel corso dei secoli 
essa ha fondato scuole di ogni ordine e grado; e, insieme con l’invio dei suoi mis­
sionari, ha dato origine anche a prestigiose Università, tra cui questa vostra.

Chiesa e Università non devono perciò essere estranee, ma vicine e alleate. 
Tutte e due si consacrano, ciascuna alla propria maniera e con il proprio metodo, 
alla ricerca della verità, al progresso dello spirito, ai valori universali, allo sviluppo 
integrale dell’uomo. Un’accresciuta, reciproca comprensione tra loro non potrà che 
giovare al raggiungimento di queste nobili finalità che le accomunano.

Questa necessaria sinergia tra Università e Chiesa trova la sua espressione — 
antica e contemporanea — anche qui a Torino. Sono informato, infatti, che la 
Comunità Ecclesiale Diocesana è coinvolta in prima persona in questi problemi, 
tanto più che il 72 per cento degli iscritti all’Università e al Politecnico sono di 
provenienza torinese.

Inoltre, le varie componenti diocesane svolgono una presenza attiva di solida­
rietà, di iniziative pastorali e di assistenza tecnica per le molteplici necessità degli 
studenti; ai Docenti compete il grave impegno di animare, con la loro convinzione 
fattiva, il loro lavoro intellettuale e didattico e di testimoniare la possibilità di una



910 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

feconda sintesi tra fede e cultura, al di là di ogni tentativo di strumentalizzazione 
ideologica.

Nella vostra Università potete contare su illustri e luminosi esempi: mi piace 
espressamente citare il Servo di Dio Francesco Faà di Bruno, Professore di Analisi 
Superiore e Astronomia, e apostolo tra i giovani; e l’allievo del Politecnico Pier 
Giorgio Frassati; né posso dimenticare che il compianto Card. Michele Pellegrino, 
prima di essere nominato Arcivescovo di Torino, fu Ordinario di Letteratura Cri­
stiana antica in questa Università.

Esprimo l’auspicio che questa Chiesa locale, continui ad offrire la sua sincera 
collaborazione per la promozione dell’uomo e il bene comune.

5. La mia presenza a Torino è collegata, questa volta, con le celebrazioni del 
centenario della morte di San Giovanni Bosco, come ha amabilmente rilevato il 
Rettore Magnifico.

È vero che questo Santo, di cui la vostra Città va giustamente fiera, non ebbe - 
particolari rapporti con l’Università. Egli tuttavia, nonostante la sua incredibil­
mente vasta attività, seppe coltivare in se stesso una solida preparazione culturale, 
unita a felici doti di esposizione letteraria, che gli permise di compiere un notevole 
apostolato. Egli sentì fortissimo l’impulso di elaborare una cultura che non fosse 
privilegio di pochi, o una astrazione dalla realtà sociale in evoluzione. Per questo 
fu promotore di una solida cultura popolare, formatrice di coscienze civili e profes­
sionali di cittadini impegnati nella società.

Ma soprattutto la figura di Don Bosco può essere guardata con simpatia e 
fiducia anche dal mondo universitario, perché la sua vita e la sua azione furono 
dedicate completamente all’educazione della gioventù. Il Santo riassume infatti il 
suo programma educativo nel celebre trinomio: « Ragione, religione, amorevo­
lezza ».

Come è scritto nella lettera ’Iuvenum patris”, « il termine "ragione” sottolinea, 
secondo l’autentica visione dell’ "umanesimo” cristiano, il "valore” della persona, 
della coscienza, della natura umana, della cultura, del mondo del lavoro, del vivere 
sociale, ossia di quel vasto quadro di "valori” che è come il necessario corredo del­
l’uomo nella sua vita familiare, civile e politica... La "ragione” invita i giovani ad 
un rapporto di partecipazione ai valori compresi e condivisi. Don Bosco la definisce 
anche "ragionevolezza” per quel necessario spazio di comprensione, di dialogo c 
di pazienza inalterabile in cui trova attuazione il non facile esercizio della razio­
nalità. Tutto questo, certo, suppone oggi la visione di un’antropologia aggiornata 
e integrale, libera da riduzionismi ideologici. L’educatore moderno deve saper leg­
gere attentamente i segni dei tempi per individuarne i "valori” emergenti che attrag­
gono i giovani: la pace, la libertà, la giustizia, la comunione e la partecipazione, 
la promozione della donna, la solidarietà, lo sviluppo, le urgenze ecologiche » 
(n. 10).

Don Bosco ha inoltre manifestato uno straordinario interesse al mondo del 
lavoro. Egli ha avuto la lungimirante preoccupazione di dotare le giovani genera­
zioni di una competenza professionale e tecnica adeguata, soprattutto in una Città 
come Torino ed in una Regione come il Piemonte, che, mediante avanzati centri 
di produzione industriale, hanno diffuso su scala mondiale le creazioni e i ritrovati 
scientifici del genio italiano. Notevole poi la sua preoccupazione di favorire una



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 911

sempre più incisiva educazione alla responsabilità sociale, sulla base di una accre­
sciuta dignità personale, a cui la fede cristiana non solo dona legittimità, ma confe­
risce anche energie di incalcolabile portata (cfr. Ibid., 18).

In questa linea l’Università, in quanto centro dell’unificazione del sapere, 
luogo istituzionale della elaborazione delle conoscenze, umanistiche e scientifiche, 
mediante il costante esercizio della ragione, ha un compito primario e inalienabile. 
Se lo sviluppo ha una necessaria dimensione economica, non si deve esaurire tut­
tavia in tale dimensione, per non ritorcersi contro quegli stessi che si vorrebbero 
favorire. Le caratteristiche di uno sviluppo pieno, ”più umano”, che — senza 
negare le esigenze economiche — sia in grado di mantenersi all’altezza dell’auten­
tica vocazione dell’uomo e della donna, sono state esposte nella recente Enciclica 
Sollicitudo rei socialis (nn. 28-30).

L’impresa presuppone il rispetto dei valori più profondi dell’uomo. Uno svi­
luppo, non soltanto economico, si misura e si orienta secondo questa realtà e 
vocazione dell’uomo, visto nella sua globalità, ossia secondo un suo parametro inte­
riore. Egli ha senza dubbio bisogno dei beni creati e dei prodotti dell’industria, 
arricchita di continuo dal programma scientifico e tecnologico. Ma per conseguire 
il vero sviluppo è necessario non perdere di vista detto parametro, che è nella 
natura specifica dell’uomo, creato da Dio a sua immagine e somiglianza (cfr. Solli­
citudo rei socialis, 29).

6. Il genio educativo di San Giovanni Bosco si è manifestato in sommo grado 
nell’amore verso i giovani. Per poter educare, bisogna amare.

Il terzo punto del ricordato trinomio parla infatti di amorevolezza. « Si tratta 
di un atteggiamento quotidiano — ricorda ancora la Iuvenum patris — che non 
è semplice amore umano né sola carità soprannaturale. Esso esprime una realtà 
complessa ed implica disponibilità, sani criteri e comportamenti adeguati. L’ "amo­
revolezza” si traduce nell’impegno dell’educatore quale persona totalmente dedita al 
bene degli educandi, presente in mezzo a loro, pronta ad affrontare sacrifici e fatiche 
nell’adempiere la sua missione. Tutto ciò richiede una vera disponibilità per i 
giovani, simpatia profonda e capacità di dialogo... Il vero educatore, dunque, par­
tecipa alla vita dei giovani, si interessa ai loro problemi, cerca di rendersi conto 
di come essi vedono le cose, ... è pronto a intervenire per chiarire problemi, per 
indicare criteri, per correggere con prudenza e amorevole fermezza valutazioni e 
comportamenti biasimevoli. In questo clima di "presenza pedagogica” l’educatore 
non è considerato un "superiore", ma un "padre, fratello e amico” » (n. 12).

Tutto questo, pur considerando la specificità dei diversi ambienti e finalità, è 
importante anche nell’educazione universitaria: se l’Università vuole istruire ed 
educare, devono in essa operare le energie dell’amore. Così com’è stato nella vita, 
nella missione, nei metodi di Don Bosco.

Auguro pertanto, e di tutto cuore, che questo illustre Ateneo, come gli altri 
Istituti Superiori torinesi di specializzazione, siano sempre comunità attente a 
questi supremi valori, aperte a questi orizzonti. Certamente, perché l’intelligenza 
abbia la sua valorizzazione, e il cuore sia mosso dalla carità, è necessario l’aiuto 
del Logos, perché, a dire con S. Agostino, Egli è la luce: « ipse (Filius) est menti 
nostrae lumen» (Quaest. Evang. I, 1: PL 55, 1323); Egli è l’amore: «amavit 
nos, ut redamaremus eum» (Enarr. in Ps. 127, 8: CCL 40, 1872). Per quanti



912 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

hanno accolto questa luce e questo amore, la loro attività di studio, d’insegnamento 
e di formazione è certamente sorretta da tali verità; ma penso che tutti, a qualsiasi 
estrazione ideologica appartengano, possano ritrovarsi uniti e concordi su questa 
comune piattaforma di servizio, intelligente e generoso, agli uomini del domani.

A tale fine, con senso di grandissima stima, su tutti invoco la continua assistenza 
del Verbo di Dio, di cui vuole essere pegno la mia speciale Benedizione.

Al GIOVANI

Stadio Comunale

Carissimi giovani.
Nella Città che si onora di avere per santo Don Bosco mi è caro di dirvi, 

come lui: «Basta che siate giovani perché io vi ami assai». In questo mio saluto 
vorrei esprimervi tutto il mio desiderio di intrattenermi con voi, colloquiando 
con voi, per comunicarci reciprocamente la verità e la gioia del Vangelo di Gesù 
Cristo; voi — come ha detto il vostro portavoce — con la forza penetrante delle 
vostre domande, specchio fedele della vostra condizione; ed io, proponendovi una 
traccia di risposta che vi aiuti a fortificare la vostra scelta cristiana.

Le domande che avete raccolto mi hanno colpito per l’ampiezza e centralità 
degli argomenti e per la sincerità, talvolta dolorosa, che le penetrano: domande di 
giovani uomini e donne, domande — particolarmente toccanti — di carcerati, do­
mande di bambini. Anche se a tutte non posso rispondere, le conservo tutte come 
ricordo di questo incontro, ponendovi il sigillo del mio affetto e della mia preghiera.

Ho cercato di fare una scelta che fosse significativa, orientandola a quattro 
aspetti tipici del mondo dei giovani: la componente religiosa, il rapporto con la 
Chiesa, la dimensione etica, l’impegno sociale.

I. Giovani e scelta cristiana

1. Così voi mi chiedete:
« In una società in cui è grande la domanda di significato, ma è forte il pregiu­

dizio nei confronti della risposta cristiana, come può la proposta di Cristo es­
sere affascinante, persuasiva e pienamente aderente alla realtà quotidiana di ogni 
giovane? ».

E così vi rispondo.
Sono d’accordo con voi sulla diagnosi fatta. Da una parte si nota il pregiudizio 

nei confronti della scelta cristiana, nutrito di indifferenza talvolta orgogliosa ed 
autosuffìciente nella gestione della propria vita; e dall’altra — su questo vorrei 
insistere — vi è tanta ricerca di verità in mezzo ai giovani di oggi. Lo constato 
nei miei viaggi e lo sento dire negli incontri diversi che ho a Roma con i Vescovi, 
che mi vengono a visitare: vi è tra i giovani domanda sul senso delle cose, domanda 
di progetto, domanda di valori. Anzi il discorso religioso è ritenuto plausibile da 
tantissimi di loro, e viene di fatto affrontato con coraggio, come una nuova fron­
tiera dello spirito.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 913

Vorrei lasciarvi come impegno di approfondire i tanti interrogativi che nei 
Vangeli ci sono intorno a Gesù, che Lui stesso anzi suscita.

D’altra parte — e qui vorrei parlare con chiarezza cristallina di fronte a confu­
sioni talvolta notevoli intorno al significato di essere discepoli di Cristo — le risorse 
di verità di Gesù stanno nel suo essere Egli stesso la Verità rivelata. Sicché la 
proposta di Cristo è veramente raggiunta quando viene accolta non tanto sull’onda 
della simpatia e del sentimento, o accontentandosi di una generica religiosità indi­
stinta e statica, ma quando si riconoscono le caratteristiche di ogni incontro con 
Cristo:

— come grazia, a cui aprirsi umilmente con l’atteggiamento del povero che 
chiede la luce che non può avere da solo;

— come verità certa e che non muta sul mistero di Dio, dell’uomo, della 
vita, a cui indiscutibilmente fidarsi e restare saldi pur nel progressivo, non mai 
finito cammino di ricerca;

— come invito a fare ciò che Egli dice, cioè in profonda aderenza al suo 
modo di vivere la relazione con Dio, con gli altri, con la natura, col dolore, con 
le situazioni di male...

Il cristiano è tale se sa nutrire la sua vita di esperienze evangeliche specie con 
la preghiera e il servizio del prossimo, se sa rafforzarla con un approfondimento 
continuo delle verità che il Cristo ha rivelato e la Chiesa propone a credere, con 
una ricerca anche culturale in rapporto ai tanti problemi che oggi emergono dalle 
scienze e dal costume.

Voglio aggiungere che in questa dinamica non ci viene risparmiata la fatica 
di Gesù, né ci viene sottratta una condivisione alla sua profonda serenità ed 
apertura alla gioia di vivere. Dopo che Gesù ha calmato il mare in tempesta (cfr. 
Me 4, 35-41), non ci viene detto che ci saranno risparmiate le tempeste, ma che 
le attraverseremo con la sua compagnia.

La fede in Cristo non aliena dalla modernità, dalla creatività... Semmai con 
una saggezza che ha dalla sua parte anche la forza dei secoli aiuta a discernere, 
come diceva Lui, il grano dalla erbaccia, i veri dai falsi profeti (cfr. Mt 13, 18 ss.; 
7, 15-20).

2. Ancora nell’area della scelta per Cristo, diverse sono le domande che 
vertono sia sul tema del progetto di vita o vocazione e sia sul come testimoniare 
il Vangelo presso i coetanei.

Così leggo due vostre domande che dicono: « Molti giovani temono di giocare 
la propria vita in scelte definitive quali il matrimonio, la vita consacrata, il sacer­
dozio. Perché secondo Lei? ».

Ed ancora: « Che cosa ha da dire il Papa a noi giovani che abitiamo in una 
Regione fortemente lavorativa, che però, nella ricerca esasperata del progresso, 
rischia di travolgere ogni ideale nelle regole di una società consumistica? ».

La risposta alle due domande deve andare insieme.
a) Il fatto che molti giovani abbiano paura di considerare la propria vita 

come progetto capace di scelte definitive si può imputare in termini generali al 
fiato corto di questa cultura propria dei Paesi benestanti. Vi è una sorta di paura 
a pensare, a sperare, ad agire in grande. L’esilio della concezione religiosa dell’esi­
stenza, il rifiuto di un concreto rapportarsi a Dio, inizio senza fine e fine di ogni



914 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

inizio, è come togliere all’uomo l’appoggio per il rischio della fede e della speranza 
che, sole, danno possibilità e fascino di un progetto definitivo, cioè orientato ad un 
fine assoluto e positivo.

b) AI che si congiunge — e passo alla seconda domanda — la perdita del­
l’amore creativo, per un ripiegamento a soddisfazioni superficiali e riduttive: il 
consumismo appunto. La Regione del Piemonte, culla di tanta parte del progresso 
italiano, ha certamente titoli esemplari nella stima comune. Rimane tuttavia il 
rischio da voi deplorato, tipico dei Paesi ricchi, di riportare la misura dell’uomo 
a quello della sua produzione. Come voi ben comprendete, carissimi giovani, non 
si tratta di rinunciare allo sviluppo, ma di darvi un’anima. Sicché ritengo che per 
voi un progetto personale di vita non può non integrarsi con uno sociale: un 
camminare insieme, nella memoria delle vostre grandi tradizioni cristiane anche 
socialmente avanzate e contemporaneamente un riflettere sulla qualità della vita 
cui tanto progresso deve pervenire, in termini di giustizia e di solidarietà.

Ma all’uno e all’altro progetto, personale e sociale, una solida visione cristiana 
ha la grazia di ispirare e reggere i pur meritevoli, ma sempre deboli sforzi umani.

II. Giovani e Chiesa

Una seconda area di domande investe il vostro rapporto con la Chiesa. Sovente, 
in termini di sofferenza, ma anche di volontà di partecipazione con la generosità 
che vi distingue.

Risponderò allora ad altre vostre domande.

3. « Abbiamo costatato che esiste, non solo tra i giovani, la tendenza a dare 
esclusivo rilievo al rapporto personale con Dio, al di fuori della Chiesa come isti­
tuzione. Qual è il suo pensiero in proposito? ».

Suppongo che il mio pensiero possiate intuirlo! Tuttavia lo voglio articolare, 
in modo breve, ma indicativo per una vostra personale riflessione.

La mia risposta a questa domanda è un invito, cari giovani, a ritrovare nel 
Vangelo stesso, negli atti e nelle parole di Gesù la volontà di istituire la Chiesa 
"come sacramento”, col triplice scopo di prolungare nel tempo e dappertutto 
quello che Gesù iniziò a fare:

- annunciare la verità del Vangelo del Regno;
- continuare i segni del Regno come gesti di liberazione e di amore per l’uomo 

in nome di Dio;
- testimoniare con la vita dei propri membri le Beatitudini del Regno.

Chiaramente, col realismo che va riconosciuto a Gesù, poteva egli non dotare 
con il servizio dei Pastori, un popolo che cresceva sempre di più, in un crogiolo 
immenso di culture, in un mondo seduttore? Si può dunque dire di riconoscere 
il volere di Cristo, quando si fa una scelta cristiana senza la scelta di appartenere 
alla Chiesa?

Non sarà tempo, giovani, che, con atto di leale coraggio, riprendiate in mano 
i documenti del Concilio e studiate con serietà quanto là si dice sulla natura e i 
compiti della Chiesa?

Certo, appartenere alla Chiesa significa condividerne la via crucis, le imperfej 
zioni e soprattutto sentire la responsabilità non solo di chiedere alla Chiesa, ma di



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 915

dare ad essa la grazia di rinnovarsi e crescere. E poi non bisogna dimenticare che 
la Chiesa è ogni battezzato: voi siete la Chiesa, voi fate la Chiesa, e quando voi 
parlate della Chiesa parlate di voi stessi.

4. Voi fate delle domande sul rapporto tra parrocchia, movimenti e associa­
zioni. Vi dirò che polarizzare la vita di una comunità locale, o diocesana, o naziona­
le, su questa tensione significa impoverire il mistero della Chiesa o deformarlo. Già 
altre volte ebbi a dire che i carismi nella Chiesa sono diversi e molteplici, ma 
distribuiti tutti per l’utilità comune, secondo quanto dice Paolo ai Corinzi nei 
cc. 12-14 (1 Cor). Solo la convergenza di mente, di cuore e di opere sulla figura 
armonica e ben compaginata del Corpo di Cristo (cfr. Ef 4, 11-16), sotto la guida 
dei Pastori che lo Spirito Santo ha posto a reggere le diverse Chiese (cfr. At 20, 
28) garantisce che la nostra non è opera di uomini, ma opera di Dio.

5. Voi tra le vostre domande — e qui ne inserisco una seconda —, mi 
chiedete perché faccio i miei viaggi e che cosa ne ricavo.

Una cosa certamente: vado a vedere la Chiesa, e pur in situazioni talvolta 
drammatiche, incontro la Chiesa dei santi, dei martiri, dei profeti, dei missionari, 
dei poveri. Quante cose vi potrei dire su questa Madre Chiesa! È la consolazione 
tra le più alte che il Signore dona a me, suo servitore, nella sollecitudine del mio 
Servizio Petrino. Vi prego, giovani, informatevi sulla Chiesa come realtà cattolica 
e non riducetela a fatti talvolta deplorevoli, ma limitati, di cui venite a conoscenza. 
Potrei dire che questi fatti deplorevoli vengono presentati, pubblicizzati con grande 
disponibilità; al contrario troviamo meno disponibilità nel presentare il resto: 
cioè tutto quello che il Papa ricava dalle sue visite apostoliche.

III. Giovani e valori morali

Era prevedibile che molte delle vostre domande riguardassero i valori morali, 
in rapporto alla libertà, all’amore, all’impegno. Ne ho scelta una di valenza uni­
versale, su cui ho riflettuto e di cui parlo volentieri con i giovani.

6. Uno di voi mi chiede: «Secondo Lei, che cosa significa per noi, giovani, 
amare? ».

a) Ho voluto confrontare questa domanda con altre, più articolate, dove 
ho trovato il vostro turbamento per l’« edonismo esasperato, la pornografia dila­
gante, la mentalità permissivistica » che portano fatalmente a « dimenticare valori 
più alti ed indispensabili... ». Ebbene, sono d’accordo con voi: amare autentica­
mente, da cristiani, significa oggi tante volte andare contro corrente, essere uomini 
schietti che dicono male al male e bene al bene e con coraggio scelgono contro la 
maniera comune di far equivalere amore a sesso, validità a successo, autenticità 
al look o apparenza. Se volete raggiungere lo stile di amore del Cristo, preparatevi 
a saper anche soffrire come Lui, in compagnia di Lui.

b) E, d’altra parte, amare da cristiani non è solo difendersi.

7. Voi citate Maria Orsola, una ragazza della zona di Lanzo che confidava 
al suo parroco: « Sarei disposta a dare la vita perché i giovani capiscano quanto 
è bello amare Dio ». E Dio a 16 anni la prese in parola. Ecco, in questa vostra 
compagna vi è più che una difesa: vi è la scelta di lasciarsi innamorare in termini



916 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

assoluti facendo riferimento a Dio stesso, accettando di fare della propria vita un 
dono, non un possesso egoistico. Amare da cristiani è questo miracolo: fare perno 
su Dio attraverso la persona di Cristo e donarsi agli altri in atteggiamento di 
disponibilità, di accoglienza, di aiuto. Entro quest’area le vocazioni al matrimonio, 
come alla vita consacrata, saranno vocazioni all’amore. Amando sul serio, acqui­
sterete l’intelligenza e la cultura dell’amore, la correttezza nel vedere le esigenze 
e la concretezza del donarsi.

Vi confesso con semplicità che provo vero turbamento per il futuro del mondo 
quando noto generazioni giovani incapaci di amare veramente o che riducono 
il loro donarsi allo scambio di gratificazioni tra eguali, incapaci di vedere nella 
sessualità una chiamata, un invito ad un amore più alto ed universale.

IV. Giovani e impegno sociale

In questo campo ho notato il volume forse più alto delle domande.
Mi piace innanzi tutto dare atto delle tante forme di impegno sociale che 

Torino, sulla scia dei suoi Santi, ha saputo inventare: per i lavoratori, gli emargi­
nati, gli emigranti, il Terzo Mondo. E proprio perché vi impegnate avete altri 
interrogativi da porre per fare di più, non solo a raggio locale, ma anche nazionale 
e mondiale. Ed è nella pura logica del Vangelo che le domande sulla scelta di fede 
diventano domande sulla scelta di impegno nella vita.

8. « Lei pensa che pace, sviluppo e solidarietà nel mondo siano soltanto ideali 
irraggiungibili o, invece, obiettivi concreti? E noi giovani che cosa possiamo fare? ».

a) Ecco un grande interrogativo che onora chi l’ha fatto. Nella mia Enciclica 
Sollicitudo rei socialis ho preso in considerazione queste brucianti questioni. Sì, io 
sono fermamente convinto che pace, sviluppo e solidarietà non sono solo miraggi 
fantastici, ma ideali da tradurre in obiettivi concreti, a cui avvicinarci sempre di 
più, col coraggio di passi talora piccoli, ma chiari ed avvertiti. Il mio convincimento 
poggia su due ragioni, che affido alla vostra riflessione:

- Dio, al quale abbiamo la grazia di credere, attraverso la testimonianza storica 
di Gesù, ha dimostrato di essere il Dio della pace, della giustizia, della solidarietà 
mutua, il Dio dei poveri e degli oppressi. Vi prego di ricordare questo assoluto 
riferimento a Gesù Cristo, senza il cui aiuto veramente l’ideale si fa corsa quasi 
disperata.

- E, d’altra parte, mi convince la gente che nel segreto del cuore e nella libera 
espressione oggi afferma imperiosamente la nuova frontiera della pace e dei diritti 
umani.

Ecco, nel grido talvolta angosciato dell’uomo ed ancor più negli sforzi degli 
uomini e delle organizzazioni rette, io vedo la spinta misteriosa di Dio. E grazie 
a ciò oggi possiamo vedere spiragli promettenti e positivi.

b) Quanto al vostro ruolo di giovani, dico semplicemente questo: siete 
indispensabili, non per quello che potete con le vostre sole forze umane, ma per 
quello che potrete attraverso la fede nel Dio della pace che si fa cultura e impegno 
di pace. Ma potrete essere ciò che gli uomini si attendono da voi, se oggi già vi 
decidete ad agire. Viste le situazioni, intervenite. Il volontariato, fatto così mera­
viglioso del nostro tempo, è vivo tra voi. Solo abbiate la purezza delle motivazioni



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 917

che vi rende trasparenti, il respiro della speranza che vi fa costanti, l’umiltà della 
carità che vi rende credibili.

Oso dire che un giovane della vostra età che non dia, in una forma o in un’altra, 
qualche tempo prolungato al servizio per gli altri non può dirsi cristiano, tali e 
tante sono le domande che nascono dai fratelli e sorelle che ci circondano.

9. Ed infatti voi stessi toccate subito con mano un problema che vi riguarda 
così da vicino.

In una domanda mi dite: « Nella nostra Città si ritorna a parlare di razzismo 
nei confronti di immigrati, rifugiati, stranieri. Questa situazione quale sfida lancia 
ai giovani? ».

Nella logica delle cose dette sopra, voi intuite 1a direzione della risposta. Voi 
a Torino vivete certe situazioni sociali legate al tempo passato dei processi indu­
striali. È doveroso riconoscere quanti lavoratori di altre Regioni italiane hanno 
contribuito al vostro sviluppo. Certamente hanno ricevuto in termini di sicurezza 
economico-sociale, ma rimane sempre davanti a noi quell’altro compito di ordine 
morale che è quello di integrare spiritualmente e culturalmente coloro che sono 
differenti nella comunità, tanto più se condividono la stessa fede cristiana. Voi ben 
conoscete come lo stesso problema della droga sia legato spesso a sradicamento 
spirituale ed affettivo. Non è compito semplice, perché in questo campo gli inter­
venti non sono materiali soltanto, ma nell’ordine dello spirito: dialogo paziente, 
convivenza, pronto, intervento. Del resto tanta storia di Torino non è storia di 
ospitalità di rifugiati, di stranieri?

A voi, giovani, che per certi aspetti siete più esenti da pregiudizi e da steccati, 
il compito di ricostruire fraternità e riconciliazione, soprattutto tra i vostri coeta­
nei, mediante l’istituzione provvidenziale degli oratori, delle associazioni e di altre 
forme di presenza a cui siete abilitati.

Giuseppe Cafasso, Giovanni Bosco, Giuseppe Benedetto Cottolengo, Leonardo 
Murialdo, li avete davanti a voi come modelli di coloro che hanno saputo amare 
concretamente la vostra Città. A questi Santi io vi affido. La loro diversità di tempo 
e di cultura non vi facciano perdere di vista la loro modernità di intelligenza e 
di cuore.

Vorrei concludere indirizzando l’ultima mia risposta, la più vicina al mio cuore, 
ed anche più sofferta, a chi non ha potuto essere qui tra di noi: i detenuti, le cui 
domande dal carcere mi hanno colpito. Mentre li saluto con affetto, assumo e tra­
smetto a voi quanto mi dicono: « Caro Padre, prendiamo a prestito il saluto fran- 
scano "Pace e Bene” e vorremmo che tutti i credenti siano più sensibilizzati ai 
problemi dei detenuti ».

Qui si conclude il nostro dialogo. Vi è solo il dispiacere di non poter fare di più. 
Ma io considero sempre aperto il mio dialogo con voi: quando mi rivolgo ai gio­
vani a Roma e nelle diverse parrocchie del mondo, è anche a voi che mi rivolgo, 
ascoltandovi e parlandovi tramite loro. Vi prego, restiamo in contatto!

La Santa Vergine Consolata ed Ausiliatrice, le grandi e geniali figure dei vostri 
Santi, in particolare Don Bosco, il Santo dei giovani, che ricordiamo nel suo cente­
nario, vi aiutino a riconoscere e a realizzare il vostro progetto di vita nel segno 
evangelico deH’amore per l’uomo del nostro tempo.



918 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

DOMENICA 4 SETTEMBRE

AGLI UFFICIALI E ALLIEVI
DELLA SCUOLA DI APPLICAZIONE

Signor Generale, cari Ufficiali ed Allievi della Scuola di Applicazione.
1. Sono lieto di trovarmi tra voi: saluto tutti cordialmente. Saluto, in parti­

colare, il Generale Comandante e l’Arcivescovo Ordinario Militare, che ringrazio 
per le loro parole di benvenuto.

Con questa mia seconda visita pastorale a Torino, come voi sapete, intendo 
onorare, nel 1° centenario della morte, quel grande educatore di giovani che è 
stato San Giovanni Bosco. Mi è caro peraltro aver avuto l’occasione di visitare 
anche questa Scuola, dove fu allievo e maestro un grande ammiratore e collabora­
tore di Don Bosco, il Capitano di Stato Maggiore Francesco Faà di Bruno. La 
Chiesa ne ha riconosciuto le virtù eroiche e si appresta ad elevarlo agli onori degli 
altari. Sono lieto che i responsabili della Scuola, d’intesa col vostro Vescovo Ordi­
nario Militare, abbiano deciso di dedicargli una cappella. Il suo ricordo sarà in 
tal modo più continuo, come quello di un Patrono particolarmente vicino, avendo 
egli stesso sperimentato, come voi e prima di voi, che cosa significhi essere militare 
in una coerente visione cristiana della vita.

La mia presenza in mezzo a voi vuole essere anche un gesto di stima e di grati­
tudine per quanto voi compite o vi preparate a compiere a favore della sicurezza, 
della libertà e della pace. Sono valori irrinunciabili, questi, che vanno inculcati 
negli animi dei giovani e per i quali è necessario compiere ogni sforzo e allenarsi 
interiormente con una profonda educazione spirituale e sociale, che diventi un 
abito, un modo permanente di pensare e di agire.

Per Francesco Faà di Bruno la dedizione al mondo militare non terminò quando 
altri impegni e responsabilità lo portarono a lasciare la divisa, che aveva indossato 
con nobiltà e convinzione. Lo provano le molte iniziative che egli intraprese per 
promuovere la formazione umana e cristiana dei militari.

Mi pare di cogliere in questa testimonianza vissuta quanto è tipico della vostra 
Istituzione. Le vostre Scuole, infatti, hanno come obiettivo principale l’educazione 
degli allievi, soprattutto di quelli che si troveranno ad essere responsabili di altri 
giovani. I programmi della Scuola di Applicazione mirano in effetti a preparare 
uomini capaci di comprendere i moderni sistemi preposti alla tutela della pace. Essi 
esigono determinazione, ma anche lucidità nel considerare i nuovi scenari della 
vita internazionale. Vi auguro di inquadrare la vostra preparazione in questa am­
piezza di orizzonti.

2. L’Enciclica Pacem in terris del mio Predecessore Giovanni XXIII, proprio 
venticinque anni fa, esortava a guardare la realtà della difesa con occhio e cuore 
decisamente nuovi. Ciò non sarà mai possibile senza uomini nuovi. L’umanità 
intera anela alla pace. La Chiesa di Gesù Cristo non può non far riecheggiare 
incessantemente l’invito evangelico della pace. Ma non c’è garanzia di pace senza 
verità, senza libertà, senza giustizia, senza solidarietà.

A questo quadrilatero ideale tutti gli uomini di buona volontà, e specialmente



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 919

quanti si onorano del nome cristiano, devono costantemente ispirarsi se non vo­
gliono vanificare i loro sforzi. Ci sono dunque profonde esigenze morali alla base 
dell’educazione di responsabili della vita militare.

L’esempio del vostro collega Faà di Bruno e il richiamo della tradizione cristiana 
ancora così viva in Italia, vi aiutino ad entrare in confronto coraggioso con queste 
esigenze. La novità dell’uomo non risiede tanto nelle acquisizioni tecniche oggi 
raggiunte, quanto nella capacità di usarle con spirito nuovo. In un’epoca di robot, 
c’è più che mai bisogno di uomini responsabili.

Vogliate consentirmi un altro rilievo inteso a ribadire l’importanza che attri­
buisco a questo incontro. Da questa Scuola, che proprio quest’anno celebra il 
250° anniversario della sua fondazione, partono ogni anno i giovani ufficiali desti­
nati ad addestrare buona parte dei loro coetanei nell’ambito del servizio militare.

Altre volte ho richiamato l’importanza di questo periodo in un momento tanto 
delicato nella vita del giovane. Esso dovrebbe essere un motivo di crescita globale 
e offrire l’occasione di formarsi ad una autentica responsabilità. Ciò comporta per 
tutti, anche per i giovani avviati al servizio militare che sono ancora oggi di gran 
lunga la maggioranza dei giovani, una scelta di coscienza. Come superare il distac­
co dalla famiglia, dagli amici, dall’ambiente senza una forte motivazione interiore? 
senza che siano presenti ed operanti solidi princìpi di sicura convinzione?

Viviamo in un momento di radicali trasformazioni culturali e sociali che toccano 
anche alcuni settori delicati come la famiglia, la scuola, la parrocchia, i gruppi. 
In questo contesto si rendono indispensabili figure nobili, come quella di Faà di 
Bruno e di molti altri, che hanno dato spessore educativo anche all’esperienza del 
servizio militare.

Certamente garantirete questa altissima funzione sociale, cari giovani ufficiali, 
se vi porrete come obiettivo primario della vostra carriera il servizio dell’uomo. 
A questo livello si pone, mi pare, il modello più alto e più moderno di ufficiale 
e di militare. Non si può pretendere dagli altri quello che non si è in grado di 
motivare e di accettare personalmente.

3. La legge italiana, come quella di diversi Paesi del mondo, prevede la 
presenza dei Cappellani, la cui funzione non è solo di assicurare, a coloro che lo 
desiderano, l’adempimento dei doveri religiosi. La loro missione più impegnativa, 
anche se in modo discreto, tende a sostenere la buona volontà di quanti cercano 
ragioni trascendenti per vivere.

Da poco tempo, come voi certamente saprete, ai militari è stata riconosciuta 
dalla Sede Apostolica la condizione canonica di vera comunità ecclesiale. Questo 
comporta più larghe possibilità pastorali per i Cappellani, ma anche coinvolgimento 
più pieno dei laici, cioè dei fedeli appartenenti al quadro permanente, o in servizio 
di leva, e alle loro famiglie.

Don Bosco, quando i suoi ragazzi partivano militari, scriveva personalmente ai 
Cappellani ed ai Superiori perché non ci fossero rotture nel processo di crescita 
dei giovani. Sono convinto che questa premura è ancora attuale e spero che diventi 
abituale nelle comunità cristiane italiane.

Possa la mia visita, cari giovani, essere motivo per una riflessione più pro­
fonda sulla vostra missione umana e cristiana nella società contemporanea. Di voi, 
della vostra dirittura morale, della vostra lealtà, della vostra bontà ha bisogno la



920 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

Patria, che a voi affida le nuove generazioni. Su di voi, come cattolici operosi e 
coerenti, conta anche la Chiesa. E il Papa oggi, insieme a tutti i vostri amici e 
colleghi, vi incoraggia e vi benedice.

NELLA CHIESA DI
S. FRANCESCO D'ASSISI

Carissimi.
1. Mi piace accostare questa chiesa, in cui ci troviamo, alla casetta del Colle, 

cui ci siamo recati ieri. In quella umile abitazione abbiamo scorto l’inizio della 
vita e della crescita di Giovanni Bosco. In questa chiesa dedicata al Poverello di 
Assisi, riflettiamo sull’inizio della sua vita sacerdotale e apostolica. Qui Don Bosco 
ha incominciato il suo ministero come un sacerdote modesto: le persone umili 
sono predilette da Dio e su questa umiltà più facilmente ed in maniera più ricca 
si inserisce la grazia del Signore.

La casa dei Becchi ha coinvolto Don Bosco con la grazia del Battesimo, della 
Cresima, della prima Confessione e della prima Comunione. Questa chiesa con 
la grazia del ministero sacerdotale: una grazia che farà ardere senza soste il suo 
cuore per tutta la vita.

2. In entrambi i luoghi Don Bosco crebbe all’ombra di una Madre.
Alla casa del Colle fu Mamma Margherita che gli fece da guida con il suo 

esempio e i suoi insegnamenti semplici, ma pieni di sapienza cristiana. E lui per 
tutta la vita ricorderà e ringrazierà la sua santa mamma.

In questa chiesa si fa presente la Madre celeste: Maria! La grande missione 
giovanile di Don Bosco, l’Oratorio, è incominciata con un’Ave Maria. Dopo tanti 
anni, egli sentirà il bisogno di affermare: « Tutte le benedizioni piovuteci dal cielo 
sono frutto di quella prima Ave Maria detta con fervore e con retta intenzione 
insieme col giovanetto Bartolomeo Garelli, là nella chiesa di San Francesco d’As­
sisi » (Memorie Biografiche, XVII, p. 510).

Trovarsi qui questa mattina vuol dire ripensare agli albori sacerdotali di Don 
Bosco. Vuol dire raccogliere il suo insegnamento e il suo filiale affidamento mariano 
e portarli più vivi ed intensi nella nostra vita.

3. Mi è gradito ricordare inoltre che il 3 novembre 1841 Don Bosco fece 
qui il suo ingresso nel Convitto ecclesiastico, destinato allora alla formazione 
pastorale dei neopresbiteri. E, in questo suo inizio pastorale, fu la grande figura 
di San Giuseppe Cafasso a fargli da guida. Egli fu suo confessore, maestro spiri­
tuale, consigliere nei momenti delle decisioni importanti, insegnante, modello di 
zelo pastorale fino ai più gravi sacrifici ed alle più eroiche umiliazioni specialmente 
nel ministero fra i carcerati. Don Bosco non dimenticherà mai il debito di ricono­
scenza verso questa sua provvida guida spirituale.

Che Maria ottenga sempre per la Chiesa, in tutti i tempi e specialmente oggi, 
dei formatori santi, affinché le nuove generazioni dei candidati al sacerdozio mini­
steriale crescano davvero nella consacrazione del sacramento dell’Ordine!

Con questi voti impatto a tutti la Benedizione.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 921

ALLE RELIGIOSE
Basilica di Maria Ausiliatrice

Sorelle carissime.
1. Sono lieto di incontrarmi con voi in occasione di queste celebrazioni in 

onore di San Giovanni Bosco nel centenario della sua morte.
Già solo la vostra presenza qui, nella cittadella di Valdocco, è un discorso 

eloquente! Voi nella varietà dei carismi e delle vocazioni siete una splendida 
immagine della Chiesa, arricchita dallo Spirito del Signore di tanti doni e mini­
steri per servire evangelicamente l’umanità.

« La Chiesa vi esprime la sua gratitudine per la consacrazione e per la profes­
sione dei consigli evangelici, che sono una particolare "testimonianza d’amore” » 
(Redemptionis donum, 14). Di fatto, lungo i secoli, questa testimonainza non si 
è interrotta, anzi è diventata sempre più luminosa.

Don Bosco, quale uomo dotato di acuto discernimento spirituale, ne ha avuto 
profonda consapevolezza; ha sempre apprezzato l’apporto della donna, e in parti­
colare della donna consacrata, nella costruzione di una società più umana e più 
cristiana. Non a caso fin dall’inizio si è associata nella sua opera di educatore la 
madre, Margherita, e ha coinvolto poi nel suo intenso apostolato un numero sempre 
crescente di donne provenienti da ogni ceto sociale, ha fondato una Congregazione 
femminile accogliendo l’apporto originale e creativo di tante donne, specie di S. 
Maria Domenica Mazzarello.

2. Don Bosco, discepolo di Cristo, ha testimoniato in tutta la sua vita il 
primato della vita interiore. Questo primato lo ha mirabilmente coniugato con 
l’intensa attività a servizio dei fratelli, un servizio generoso e lieto, indefesso e 
radicale, trasparenza della sua comunione con il Signore.

La vita religiosa ha sempre presente questo primato e voi, carissime sorelle, 
potete offrire un prezioso contributo, proprio in questa direzione, allo scopo di 
cercare e proporre una nuova identità femminile con il vostro essere che si irradia 
nel vostro operare.

« Con il vostro essere », perché con la professione dei consigli evangelici, troppo 
spesso presentati unicamente come rinuncia, voi positivamente e lietamente testi­
moniate dov’è l’assoluto della persona umana e smentite l’idolatria della società 
dell’avere, dell’empirico, del contingente.

Con la vostra professione dei consigli evangelici anticipate profeticamente i 
beni futuri, quindi indicate l’origine, il senso e la meta definitiva del destino umano.

Ebbene, da questo orizzonte escatologico, avete molto da dire in particolare 
alle donne di oggi, come risposta alle istanze emergenti dall’attuale contesto socio­
culturale.

3. Una prima risposta si concentra intorno ai molteplici e complessi "perché” 
posti sul senso della vita religiosa oggi, dalla società secolarizzata che, non facendo 
riferimento al trascendente, non sa valutare più la ricchezza di una vita vissuta 
all’interno delle mura di un convento, non comprende la rinuncia alle gioie di una 
propria famiglia ai fini di una maternità più profonda e più ampia, la scelta di un 
amore che non delude, il senso della femminilità che è autentica nella verginità 
vista come via per una realizzazione più alta.



922 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

In questa società nella quale c’è « un invadente materialismo teorico e pratico 
che chiude gli orizzonti dello spirito e della trascendenza, voi siete chiamate a 
sostenere la civiltà dell’amore e della vita, ad essere l’anima del fermento cristiano, 
le guide degli orizzonti della fede... Nella Chiesa voi incarnate il compito di Maria 
Santissima. Avete il ruolo insostituibile specialmente negli àmbiti tipici, corrispon­
denti ai vostri carismi e alla vostra sensibilità » (Insegnamenti di Giovanni Paolo II, 
1986, II, pp. 1097 s.).

Voi siete chiamate a essere nel mondo contemporaneo la trasparenza dei valori 
invisibili che sono reali e possono essere vissuti da tutti.

Avete in eredità una ricca tradizione: in passato spesso proprio da donne 
consacrate, come una profezia, è venuta la proposta di una nuova identità femmi­
nile, nella quale hanno trovato attuazione le istanze e gli appelli del mondo 
circostante.

Di queste donne generose e creative, provenienti da diverse classi sociali, Torino 
e questa diocesi sono state sempre terra fertile. Esse hanno servito e servono con 
spirito evangelico quanti si trovano nel bisogno, quanti sono a volte dimenticati 
e disprezzati.

La risposta così viene da voi, dal vostro essere, dalla vostra professione dei 
consigli evangelici, dalla vostra azione apostolica. « Il mondo ha bisogno della 
autentica "contraddizione” della consacrazione religiosa, come incessante lievito del 
rinnovamento evangelico» (Redemptionis donum, 14). E l’esperienza ci dice pu­
re che nessun movimento della vita religiosa ha alcun valore se non è simulta­
neamente un movimento verso l’interno, verso il profondo dell’essere, dove Cristo 
ha la sua dimora.

4. Nel corso stesso della storia si sono smentite tra di loro tante proposte 
ideologiche che presentano il progresso e la realizzazione personale come libertà 
sessuale, eliminazione delle leggi morali, emancipazione dal religioso. La crisi di 
identità di persone e istituzioni ne è un segno doloroso e si fa invocazione di aiuto.

La Rivelazione cristiana offre quella risposta salvifica che nasce dalla verità 
sull’uomo, da un’antropologia collegata al divino.

Infatti, proclamando la verità sulla persona umana, dà il suo apporto specifico 
nel confermare la perfetta uguaglianza tra uomo e donna quali immagine di Dio 
e suoi interlocutori. L’uomo e la donna in quanto immagine di Dio visibilizzano 
nell’universo l’unità di Dio che non è solitudine, ma comunione: Dio Uno e Trino. 
Gesù nel realizzare il Regno di Dio riporta appunto a questa comunione originaria, 
cosicché « non conta più l’essere giudeo o greco, né l’essere schiavo o libero, né 
l’essere uomo o donna; poiché voi tutti siete un essere in Cristo Gesù » (Gal 3, 28).

In particolare nei confronti della donna Gesù si mostra liberatore e salvatore. 
La libera dal desiderio di possesso e di dominio dell’uomo (Mt 5, 28), rovescia 
la mentalità dell’ambiente che condiziona anche i suoi discepoli, una mentalità 
che vuol prolungare i rapporti di prepotenza (cfr. Mt 19, 3-10). La dichiara esente 
dall’impurità legale proprio con il suo comportamento (cfr. Le 7, 39). Rifiuta di 
identificare il suo ruolo con la maternità biologica e rivela la sua dignità nella fede 
in un nuovo tipo di parentela (cfr. Le 11, 27 s.). La propone come modello di fede 
e di amore (cfr. Mt 26, 6-13). È per mezzo della peccatrice perdonata che annuncia 
lo specifico del messaggio evangelico: l’amore senza limiti (cfr. Le 7, 47.50); evi-



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 923

denzia il gesto generoso della vedova che, nell’offrire l’obolo per il tempio, dà 
tutto (cfr. Le 21, 1-4). Sulla bocca di una donna, Giovanni mette una delle più 
belle professioni di fede (cfr. Gv 11, 27). Le donne seguono spontaneamente Gesù 
e si fanno aralde dell’annuncio messianico (cfr. Gv 4, 28.30; Mt 28, 1-8).

Tra tutte un posto singolare ed unico spetta a Maria, la Madre di Gesù, la 
quale sintetizza l’Israele di Dio per il suo sì senza riserve, per la sua carità senza 
limiti, per la sua maternità nei confronti dei discepoli di Gesù di ogni tempo.

5. La Chiesa, frutto dell’opera salvifica di Cristo e luogo in cui Egli continua 
a salvare ogni uomo, si presenta così come il superamento delle dialettiche quando 
si comprende nel suo mistero profondo costitutivo. Essa infatti viene descritta dal 
Concilio « come un sacramento, o segno e strumento dell’intima comunione degli 
uomini con Dio e dell’unità di tutto il genere umano » (Lumen gentium, 1).

Voi, carissime sorelle, di questa Chiesa, di questo mistero siate testimoni con 
la vita e con la parola, come lo fu la Beata Anna Michelotti, che qui a Torino fu 
infaticabile promotrice del messaggio evangelico, in ogni ceto sociale ma soprat­
tutto tra i poveri e gli ammalati.

Come lei, anche voi date il vostro contributo prezioso annunciando il primato 
dell’Assoluto, del Dio Uno e Trino che ci fa suoi interlocutori; mostrando che la 
comunione col Trascendente, espressa anche nella solitudine della preghiera, non 
può essere per il credente un’evasione e una separazione dalla compagnia dei propri 
fratelli e sorelle. Come in Maria, come nella Chiesa, così in voi le donne di oggi 
devono poter vedere una concretissima, singolarissima vicenda, vissuta non indivi­
dualisticamente, in modo egocentrico, ma solidale con l’intera storia umana e con 
l’intera creazione.

È questo il messaggio che voi potete proclamare oggi nella Chiesa e nella 
società. Messaggio, che è annuncio attuale, urgente e vuol sottolineare che la solu­
zione ai problemi va ricercata in un quadro di valori più ampio, quindi più umano, 
che dà il primato alla persona come soggetto di comunione, superando le rivendi­
cazioni, la assolutizzazione dei ruoli, le contrapposizioni nei diritti, tutte espressioni 
che sono ancora segno di peccato e non di libertà.

Il Vangelo segna la strada della liberazione, imprevedibile alle nostre possi­
bilità umane: Gesù propone un nuovo tipo di relazioni che non sono sotto l’ege­
monia del peccato, della "durezza del cuore", ma nella signoria misericordiosa e 
paterna di Dio che celebra il trionfo della carità senza limiti. Nasce così una nuova 
parentela, non fondata sulla carne e sul sangue, ma sulla fede, che si esprime nella 
comunione feconda e profonda, trascendendo la dimensione biologica e terrestre.

Maria, la Madre di Gesù e della Chiesa, ne è il prototipo; la vostra consacra­
zione ne è una profezia che si prolunga nel tempo.

6. E allora ecco un compito: essere segno di questo nuovo tipo di relazioni, 
di questa nuova parentela, non in modo astratto, ma nel concreto tessuto della 
vostra esistenza, come una progressiva riscoperta del modo di essere discepole di 
Gesù in ogni momento e condizione di vita.

Lo Spirito del Signore, la protezione materna di Maria vi guidino in questa 
meravigliosa avventura per realizzare la civiltà dell’amore e della vita. Con la vostra 
testimonianza evangelica dovete essere come il fermento di questo itinerario umano



924 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

e cristiano. Il vostro essere così si fa missione, e non potrebbe essere diversamente 
perché questa è la struttura del credente secondo il Vangelo.

Il vostro convenire qui, nel Santuàrio di Maria Ausiliatrice, nel ricordo di 
Don Bosco, è un invito a riflettere profondamente sulla vostra realtà per trarne 
coraggiosamente delle conseguenze operative.

Nella lettera indirizzata al Rettore Maggiore della Società Salesiana mi sono 
soffermato su alcune di queste conseguenze, che sono un appello soprattutto per 
voi, chiamate a svolgere multiformi compiti apostolici: la Chiesa « in questo pe­
riodo ormai vicino all’anno Duemila, si sente invitata dal suo Signore a guardare 
ai giovani con speciale amore e speranza, considerando la loro educazione come 
una delle sue primarie responsabilità pastorali » (Iuvenum patris, 1).

Vorrei richiamare l’attenzione quindi sulla vostra responsabilità particolarmen­
te per le giovani generazioni, secondo il vostro peculiare carisma, sull’impegno 
educativo.

La vostra profezia, la vostra vita evangelica, espressione di una nuova parentela, 
è un annuncio soprattutto per loro che sono il futuro della società e della Chiesa.

Ancora oggi, anzi oggi più di ieri, potete e dovete far brillare davanti alle 
giovani la bellezza di una vita spesa tutta per il Signore a servizio dei fratelli.

7. Con la vostra castità voi annunciate alle giovani la bellezza dell’amore del 
cuore umano fecondato dal Vangelo, annunciate la risurrezione futura e la vita 
eterna, quella vita in unione con Dio, quell’amore che contiene in sé ed intima­
mente pervade tutti gli altri amori del cuore umano, quella liberazione portata da 
Gesù per tutti (cfr. Redemptionis donum, 11).

Nel suo Magnificat, diventato il canto della Chiesa e dell’umanità che anela 
alla salvezza, Maria ha proclamato questa liberazione umana e femminile: Ella 
« è l’icona più perfetta della libertà e della liberazione dell’umanità e del cosmo » 
(Redemptoris Mater, 37).

Ella, che « nella sua vita fu modello di quell’amore materno, del quale devono 
essere animati tutti quelli che nella missione apostolica della Chiesa cooperano alla 
rigenerazione degli uomini » (Lumen gentium, 65), vi ammaestri, vi guidi nella 
maternità evangelica tipica della vostra vocazione.

Ella continua nei secoli ad essere una "presenza” materna, secondo la parola di 
Gesù: « Donna, ecco il tuo figlio », « Ecco la tua Madre » (cfr. Gv 16, 26 s.). 
« Non distogliete mai lo sguardo da Maria; ascoltatela quando dice: "Fate quello 
che [Gesù] vi dirà” (Gv 2, 5). Pregatela anche con quotidiana premura, perché il 
Signore susciti di continuo anime generose, che sappiano dire di sì alla sua chiamata. 
A Lei io vi affido e insieme con voi affido tutto il mondo dei giovani, affinché 
essi, da Lei attratti, animati e guidati, possano conseguire, con la mediazione della 
vostra opera educativa, la statura di uomini nuovi per un mondo nuovo: il mondo 
di Cristo, Maestro e Signore» (luvenum patris, 20).

A Lei vi affido, perché quale Donna Nuova, Madre della Chiesa e della Nuova 
Umanità, sia l’ispiratrice nella scoperta di una nuova identità femminile nella pro­
spettiva del Vangelo. Ella renda feconda con la sua potente intercessione ogni 
vostra iniziativa e vi assista con la sua materna protezione.

Con questo auspicio vi benedico tutte di cuore.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 925

OMELIA ALLA MESSA PER IL 
CENTENARIO DI S. GIOVANNI BOSCO 
Piazza Maria Ausiliatrice

1. «Rallegratevi nel Signore, sempre; ve lo ripeto ancora, rallegratevi» 
(Fil 4, 4).

Questo invito di Paolo alla gioia viene accolto oggi dalla grande Famiglia Sale­
siana e, insieme con essa, da tutta la Chiesa, nella quale l’eredità spirituale del 
Fondatore San Giovanni Bosco, è fortemente innestata.

Ci rallegriamo in questa solenne liturgia, che celebriamo qui, davanti alla Basi­
lica di Maria Ausiliatrice, costruita da Don Bosco in onore della Madre di Dio, 
ispiratrice e maestra di tutta la sua opera di educatore e fondatore. La Vergine 
Maria, che Don Bosco vide spesso nei suoi "sogni” nell’atto di indicargli il campo 
del suo peculiare apostolato e camminare alla testa del "gregge” affidatogli dal 
Signore, è stata da lui spesso chiamata fondatrice e madre delle sue opere. Nella 
Ausiliatrice egli vide, altresì, la risposta alle esigenze della Chiesa dei suoi tempi.

Noi ci rallegriamo insieme di questa eredità. Nello spirito della vera gioia e 
con animo grato a Dio festeggiamo il Giubileo salesiano. Cento anni fa Don Bosco 
terminò la sua vita terrena; e la sua dipartita da questa terra fu un passaggio alla 
vita nuova in Dio. Colui che, con tanta perseveranza aveva seguito le orme di Cristo 
Crocifisso e Risorto, lasciò questo mondo per partecipare pienamente al mistero 
pasquale del suo Maestro. È partito da questa terra in concetto di santità, e la 
Chiesa presto ha confermato quest’opinione che egli aveva lasciato sulla santità 
della sua vita.

Perciò noi celebriamo l’attuale ricordo della morte di San Giovanni Bosco 
nello spirito della gioia. « Rallegratevi » — Questo gaudio sia noto a tutti gli 
uomini. Il Signore è vicino! (cfr. Fil 4, 5).

2. Troppo bene e troppo universalmente è conosciuta la figura e la grande 
opera della sua vita, per ricordarla oggi dettagliatamente. Cerchiamo, piuttosto, 
di rileggere il messaggio della Chiesa racchiuso nell’odierna liturgia, al fine di 
ritrovare in esso la "caratteristica” del Santo educatore della gioventù.

Ci aiuta in questo, soprattutto, il testo del Vangelo di Matteo, che sembra 
essere singolare commento alla vita, alla vocazione, all’opera e alla santità di Gio­
vanni Bosco. Anzi, si direbbe che questa vita, questa vocazione, la sua opera e la 
sua santità siano come un vivo commento alle parole dell’odierno Vangelo. Il 
nostro Santo a Valdocco non era forse un uomo che si è pienamente ritrovato in 
questo testo di Matteo?

Gesù dice agli Apostoli: « Se non vi convertirete e non diventerete come i 
bambini, non entrerete nel regno dei cieli » (Mt 18, 3). E poiché precedentemente 
i discepoli avevano chiesto: « Chi è... il più grande nel regno dei cieli? » (Mt 18, 
1), ora Cristo dà loro la risposta: « Chiunque diventerà piccolo come questo bam­
bino, sarà il più grande nel regno dei cieli » (Mt 18, 4).

3. Il mistero del bambino viene profondamente iscritto nell’intera Buona 
Novella di Cristo, dato che essa, il Vangelo, è la viva parola del Figlio del Padre.

È la rivelazione della Figliolanza in Dio. Ed è, altresì, una chiamata, una voca­
zione rivolta agli uomini a partecipare a questa Figliolanza, alla dignità dei figli



926 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

di Dio: figli adottivi nel Figlio unigenito. Il mistero del Figlio!
Ed ecco, Cristo dice agli Apostoli: « Chi accoglie anche uno solo di questi 

bambini in nome mio, accoglie me » (Mi 18, 5). Non inizia proprio qui, in questo 
passo, in questa frase, la vocazione di Giovanni Bosco? Accogliere un bambino in 
nome di Cristo! Non è stato forse questo il contenuto di tutta la sua vita, del suo 
apostolato, della sua opera? « Chi accoglie anche uno solo di questi bambini in 
nome mio, accoglie me ».

4. Quanti bambini ”ha accolto” durante la sua vita questo umile e zelante 
sacerdote torinese! E li ha accolti nel nome di Cristo. E quale significato ha avuto 
per lui accogliere un bambino nel nome di Cristo?

Per lui educatore significava impersonare e rivelare la carità di Cristo, espri­
mere il continuo e gratuito amore di Gesù per i piccoli e i poveri, e sviluppare 
in essi la capacità di ricevere e di donare affetto. San Giovanni Bosco aveva pro­
messo a Dio che si sarebbe impegnato in favore dei giovani fino all’ultimo suo 
respiro, e nel presentare il suo "metodo preventivo” scrisse: « La pratica di questo 
sistema è tutta appoggiata sopra le parole di S. Paolo che dice: Charitas benigna 
est, patiens est; omnia suffert, omnia sperat, omnia sustinet (1 Cor 13, 4-7)» 
(Memorie Biografiche, XIII, pp. 918-923).

5. « Ognuno procuri di farsi amare se vuol farsi temere. Egli conseguirà que­
sto grande fine se con le parole e più ancora con i fatti, farà conoscere che le sue 
sollecitudini sono dirette esclusivamente al vantaggio spirituale e temporale dei 
suoi allievi » (Regolamento per le Case della Società di S. Francesco di Sales, 
Bosco G., Opere edite, XIX, pp. 111-113).

La carità operosa e sapiente, riflesso e frutto della carità di Cristo, fu cosi, per 
San Giovanni Bosco, la regola d’oro, la molla segreta che gli fece affrontare stenti, 
umiliazioni, opposizioni, persecuzioni, ner dare ai giovani pane, casa, maestri e 
specialmente per procurare la salute delle loro anime; e che gli permise di aiutare 
i piccoli a compiere ed apprezzare « con slancio ed amore » gli impegni faticosi, 
necessari alla formazione della loro personalità (cfr. Lettera da Roma sullo sfato 
dell’Oratorio, in Memorie Biografiche, XVII, pp. 107-114).

6. Grande educatore della gioventù!
Non è stato egli cosi grande, proprio perché fedele allo Spirito di Cristo? Allo 

Spirito di Verità e di Amore? « Ogni sapienza viene dal Signore ed è sempre con 
lui», proclama il Libro del Siracide (1, 1). Proprio questa Sapienza divina forma 
il programma del Santo educatore di Valdocco.

E quando si parla del programma, sarebbe difficile non richiamarsi alle parole 
dell’Apostolo: « Tutto quello che è vero, nobile, giusto, puro, amabile, onorato, 
quello che è virtù e merita lode, tutto questo sia oggetto dei vostri pensieri » 
(Fil 4, 8).

E tutto questo fate! « Ciò che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in 
me, è quello che dovete fare. E il Dio della pace sarà con voi! » (Fil 4, 9).

7. Fate tutto questo lasciandovi guidare da una grande fiducia in Dio, poiché 
« chi ha confidato nel Signore ed è rimasto deluso?. O chi ha perseverato nel suo 
timore e fu abbandonato? O chi lo ha invocato ed è stato da lui trascurato? » 
(Sir 2, 10).



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 927

L’uomo che ama molto, deve avere un’enorme fiducia. L’uomo che lavora molto, 
deve permanere costantemente nella presenza di Dio. « Il Signore è clemente e 
misericordioso, rimette i peccati e salva al momento della tribolazione. Guai ai 
cuori pavidi e alle mani indolenti, e al peccatore che cammina su due strade! » 
(Sir 1, 11-12).

Sì! È passato qui, attraverso questa Città, attraverso questa terra, l’uomo umile 
e fiducioso, e perciò anche forte, pieno di coraggio divino, di coraggio sacro nel 
vivere.

8. In tale spirito Don Bosco ha educato i suoi collaboratori nelle comunità 
salesiane, e continua ad educarli ancora. « Figlio, se ti presenti per servire il 
Signore, preparati alla tentazione. Abbi un cuore retto e sii costante, non ti smar­
rire nel tempo della seduzione. Sta’ unito a lui senza separartene, perché tu sia 
esaltato nei tuoi ultimi giorni. Accetta quanto ti capita, sii paziente nelle vicende 
dolorose, perché con il fuoco si prova l’oro, e gli uomini ben accetti nel crogiuolo 
del dolore. Affidati a lui ed egli ti aiuterà; segui la via retta e spera in lui » 
(Sir 2, 1-6).

Vorrei raccomandare a tutta la Famiglia Salesiana, alla luce di questi testi 
sapienziali, di raccogliere con impegno generoso la missione ed il servizio per la 
educazione giovanile ereditati da Don Bosco.

Si tratta anzitutto di affrontare con coraggio e con animo pronto i sacrifici che 
il lavoro tra i giovani richiede. Don Bosco diceva che occorre essere pronti a sop­
portare le fatiche, le noie, le ingratitudini, i disturbi, le mancanze, le negligenze 
dei giovani, per non spezzare la canna fessa, né spegnere il lucignolo fumigante 
(cfr. Lettera da Roma sullo stato dell’Oratorio, cit.).

Alla Famiglia Salesiana è affidato in modo speciale il compito di conoscere i 
giovani, per essere, nella Chiesa, animatori di un apostolato peculiare, orientato 
specialmente verso il servizio della catechesi. Occorrerà pertanto studiare attenta­
mente il mondo giovanile, per aggiornare costantemente le linee pastorali appro­
priate, mettendo sempre in luce, con attenzione intelligente e amorosa, le aspira­
zioni, i giudizi di valore, i condizionamenti, le situazioni di vita, i modelli ambien­
tali, le tensioni, le rivendicazioni, le proposte collettive del mondo giovanile nel 
suo costante evolversi (cfr. luvenum patris, 12).

È compito peculiare dei figli di Don Bosco incarnare una spiritualità della mis­
sione tra i giovani, avendo sempre presente che la personalità del giovane si mo­
della sulla figura del suo educatore. I giovani sono sempre molto attenti ai loro 
maestri: non solo ai loro atteggiamenti esterni, alle loro esortazioni e richieste; 
ma soprattutto alla loro vita interiore, alla ricchezza della loro sapienza e carità 
soprannaturali.

9. Nel corso del colloquio con gli Apostoli sul mistero del Figlio nel regno 
di Dio, Cristo dice anche parole dure e minacciose. Ecco, egli dice: « Chi invece 
scandalizza anche uno solo di questi piccoli che credono in me, sarebbe meglio 
per lui che gli fosse appesa al collo una macina girata da asino, e fosse gettato 
negli abissi del mare » (Mt 18, 6).

Dobbiamo riflettere seriamente su queste parole, osservando il contenuto so­
ciale spesso amaro in cui vive oggi tanta parte dei giovani. Noi tutti rimaniamo 
sconcertati dall’enorme pressione che su di essi esercitano tante ideologie, numerose



928 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

suggestioni, molteplici forze, organizzate nel creare gradualmente un clima di pen­
siero e di vita disancorato da ogni riferimento soprannaturale ed aperto a qualsiasi 
avventura intellettuale e morale.

Accanto a tanti sforzi per l’educazione dei giovani, esiste anche il lavoro assi­
duo di un’anti-educazione, che compromette il destino della gioventù, orientandola 
verso esperienze distruttive. È urgente vigilare ed operare, per liberare i giovani 
dai miti ricorrenti, dalle droghe ideologiche, dalle suggestioni devianti e dai mezzi 
che le diffondono.

La severa parola di Cristo ci sprona verso la via complessa, e forse molto 
lunga, che occorre percorrere per rieducare la coscienza morale dell’intera comunità 
civile alla luce del Vangelo, e per soccorrere tanti giovani nelle loro incertezze, 
nelle tensioni e nelle ispirazioni che si sottendono alle loro scelte ed ai loro atteg­
giamenti.

10. Ecco quindi ciò che Cristo dice alla fine: « Guardatevi dal disprezzare 
uno solo di questi piccoli, perché vi dico che i loro angeli nel cielo vedono sempre 
la faccia del Padre mio che è nei cieli » (Mt 18, 10).

Prima disse: « Chi accoglie anche uno solo di questi bambini in mio nome, 
accoglie me ». Ora dice: « Guardatevi dal disprezzare uno solo di questi piccoli ».

Lo stesso invito in due forme diverse: un invito ed insieme una premoni­
zione. Tutti e due si completano reciprocamente. Indicano insieme il "mistero 
del bambino”: il mistero che non può essere espresso adeguatamente, se si separa 
il "bambino”, il giovane, l’uomo in generale, da quella che è la sua vocazione defi­
nitiva. Proprio questa vocazione è custodita dagli angeli, che « vedono sempre la 
faccia del Padre... che è nei cieli ». E ogni bambino, ogni giovane, ogni persona 
umana, deve arrivare a questa visione, alla visione di Dio « a faccia a faccia »! 
(cfr. 1 Cor 13, 12).

San Giovanni Bosco lo sapeva. Questo è stato il suo grande carisma: egli ha 
visto il "bambino” nella vocazione di ogni essere umano. La gloria di Dio è 
l’uomo vivente (S. Ireneo); la gloria di Dio è che l’uomo viva di vita eterna, della 
vita che è da Dio. Lo sapeva il nostro Santo di Valdocco. Questo è stato il suo 
grande carisma. In tale "conoscenza”, in tale consapevolezza si è radicato il suo 
programma educativo.

11. Non si può educare diversamente l’uomo. Non si può educarlo piena­
mente, se non si conosce la sua fine definitiva e il suo destino.

Giovanni Bosco lo sapeva, e trasmetteva questa conoscenza agli altri. Mediante 
tale conoscenza egli "accoglieva” ogni bambino, ogni giovane "in nome di Cristo”. 
Accoglieva in lui Cristo stesso.

Dopo cento anni... che cosa possiamo dire dopo cento anni, mentre ci riuniamo 
nel luogo in cui questo Santo ha vissuto ed operato? Che cosa possiamo dire?

Caro Santo! Quanto ci è necessario il tuo grande carisma! Quanto occorre 
che tu ci accompagni e ci aiuti a comprendere il mistero del bambino, il mistero 
dell’uomo, in particolare dell’uomo giovane!

Caro San Giovanni! Benché tu ci abbia lasciato cento anni fa, sentiamo la tua 
presenza nel nostro "oggi” e nel nostro "domani”. Caro San Giovanni! Prega 
per noi.

Amen!



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 929

Al termine della concelebrazione eucaristica in onore di S. Giovanni Bosco, il 
Santo Padre ha rivolto alla numerosa assemblea di fedeli le seguenti parole:

Carissimi fratelli e sorelle torinesi.

Nel nome di tutti i pellegrini, nel primo centenario della morte — che vuol 
dire chiamata alla vita eterna — del vostro concittadino San Giovanni Bosco, voglio 
esprimere la nostra gratitudine, di tutti i pellegrini, per la vostra accoglienza e la 
vostra ospitalità. Qui, a questo luogo significativo, che non si può dimenticare, 
veramente indimenticabile, a questo luogo pellegrina non solamente la grande 
Famiglia Salesiana maschile e femminile ma pellegrina tutta la Chiesa: pellegrina 
l’Episcopato italiano rappresentato da tanti Cardinali e Vescovi e soprattutto dal 
Presidente della Conferenza Episcopale Italiana, Cardinale Ugo Poletti. Pellegrina 
poi il Collegio Cardinalizio, rappresentato da tanti Cardinali, anche Figli di Don 
Bosco e provenienti da diversi popoli, ma soprattutto dal suo Decano, il Cardinale 
Agnelo Rossi. E tutti diciamo alla vostra Città di Torino: ti vogliamo bene!

Ma, nello stesso tempo, la Chiesa in Italia, la Chiesa in tutto il mondo si 
domanda, deve domandarsi: perché questa effusione dello Spirito Santo, perché 
tanti Santi moderni, della nostra epoca, del secolo scorso, perché tanti Santi appunto 
qui in Torino? Ce lo domandiamo, e dovete domandarcelo anche voi, e soprattutto 
voi torinesi. Se leggiamo attentamente il Vangelo, le parole di Cristo, l’invio dei 
Profeti era sempre legato nella economia divina, economia della salvezza, con la 
chiamata alla conversione. Che cosa vuol dire questo nei nostri tempi, nei nostri 
secoli? Che cosa vuol dire la presenza di San Giovanni Bosco, San Giuseppe Ca- 
fasso, San Leonardo Murialdo e tanti altri Santi e Sante qui a Torino? Certamente 
vuol dire la stessa cosa: la divina chiamata alla conversione.

Ti vogliamo bene, Torino! Ti vogliamo bene, Torino, specialmente in questa 
solenne giornata commemorativa del tuo concittadino, di questo Don Bosco. E 
appunto ti invitiamo alla riflessione: questo invio, questo segno vivo, del Dio vi­
vente — i tuoi Santi, cominciando da San Giovanni Bosco, i tuoi Santi recenti, 
moderni — ha portato e porta ancora oggi la conversione? Lascio la risposta a voi 
stessi. A voi stessi, a voi tutti: non solamente a questi che mi ascoltano qui pre­
senti, ma a voi tutti, oltre due milioni di torinesi, lascio la risposta e vi invito a 
rileggere il Vangelo attraverso questa testimonianza che oggi abbiamo vissuto in­
sieme: Don Bosco, torinese, figlio di questa terra.

Carissimi, ancora una volta vi ringrazio per la vostra grande ospitalità.

Sia lodato Gesù Cristo.

All’inizio della Messa, il Cardinale Arcivescovo ha rivolto al Santo Padre le 
seguenti parole:

Questa Sua visita a Torino assume il significato antico e perenne delle visite 
ad sepulcrum che nella Chiesa primitiva erano consuete intorno alle tombe degli 
Apostoli e dei martiri.

Questa città, che è gloriosa per i sepolcri dei suoi Santi, L'accoglie oggi presso 
il sepolcro di San Giovanni Bosco: è il centenario della sua morte e il suo sepolcro 
è glorioso.



930 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

La ragione di questa gloria è ancora una volta Gesù Cristo il Risorto che dà 
la vita eterna ai suoi eletti e dirige verso la stessa tutti i redenti.

E noi Le siamo grati perché questo suo visitare il sepolcro glorioso lo inten­
diamo come un ammonimento e un insegnamento. Non possiamo dimenticare una 
storia dove i sepolcri gloriosi si moltiplicano, non dobbiamo allontanarci da queste 
memorie che hanno radici nel Vangelo e nell’eternità.

Ed è così che L'accogliamo, Le diciamo grazie, ascoltiamo la Sua parola e condi­
vidiamo la Sua Eucaristia, questa volta davvero ad sepulcrum Sanctorum.

Ci benedica.

ALL’ANGELUS

Piazza Maria Ausiliatrice

1. Siamo qui a Torino-Valdocco davanti al Santuario di Maria Ausiliatrice, 
voluto dall’amore e dal coraggio di un Santo.

Prima di iniziare la costruzione, Don Bosco aveva detto: « La Madonna vuole 
che la veneriamo sotto il titolo di Maria Ausiliatrice: i tempi corrono così tristi 
che abbiamo proprio bisogno che la Vergine Santissima ci aiuti a conservare e 
difendere la fede cristiana» (Memorie Biografiche, VII, p. 334).

E quando il tempio fu inaugurato scrisse: « Un’esperienza di diciotto secoli ci 
fa vedere in modo luminosissimo che Maria ha continuato dal cielo e col più gran 
successo la missione di madre della Chiesa e ausiliatrice dei cristiani che aveva 
incominciato sulla terra » (G. Bosco, Maraviglie della Madre di Dio invocata sotto 
il titolo di Maria Ausiliatrice, Torino 1868, p. 45). Egli ci invita a saper vedere 
in Maria una presenza efficace di difesa e di aiuto, di intercessione e di servizio 
amoroso.

2. Il Concilio Vaticano II ci presenta Maria come modello della Chiesa per 
la sua ricchezza di grazia, la sua incrollabile testimonianza di fede, la sua maternità 
e la sua sollecitudine per la salvezza degli uomini. Ciò che Maria è personalmente 
in forma piena nella sua singolare unione con Cristo e nella comunione con la 
prima comunità degli Apostoli, è pure la Chiesa lungo il pellegrinaggio dei secoli, 
fatta Corpo mistico di Cristo in tutte le latitudini.

In particolare la Chiesa dimostra la sua fisionomia mariana attraverso la gene­
razione di Cristo nel cuore dei credenti e attraverso la solerte cura della loro cre­
scita nella fede. La Chiesa è davvero Madre perché genera ed educa alla fede i 
suoi figli.

È una maternità, quella della Chiesa, che ha bisogno di interpreti santi, docili 
e oranti come Don Bosco; soprattutto quando si tratta di educare alla fede la 
gioventù.

3. Da questo Santuario mariano tanto significativo per i giovani rivolgo un 
appello ai genitori, ai presbiteri, alle persone consacrate ed agli educatori tutti, 
ricordando loro che hanno la vocazione d’interpretare con generosa donazione di 
sé la maternità della Chiesa per la nascita e la crescita della fede nel cuore dei 
giovani. Quante difficoltà trova oggi la gioventù al riguardo! È una sfida preoccu-



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 931

pante, tra le più urgenti e anche tra le più delicate e complesse. Non è un compito 
facile, ma è più che necessario.

Invito, pertanto, a guardare Maria, potente aiuto e materna guida degli edu­
catori della fede. Se ci affidiamo veramente a Lei, sentiremo crescere in noi un 
atteggiamento di piena fiducia e capacità pedagogica e, insieme, un grande amore 
riconoscente, come ricambio della sua sollecitudine per la gioventù. Saremo portati 
a sentire più intensamente, guidati da "Colei che ha creduto”, il compito dell’edu­
cazione della fede, e a percepire più distintamente che l’azione della Chiesa nel 
mondo è come un prolungamento della maternità della Vergine piena di grazia.

In questo modo, la partecipazione alla missione della Chiesa si tradurrà in 
amore per Maria, stella dell’evangelizzazione, e in riconoscenza per il suo materno 
aiuto.

AGLI EDUCATORI 
IMPEGNATI NEL 
MONDO DELLA SCUOLA 
Cattedrale Metropolitana

Carissimi fratelli e sorelle in Cristo.

1. Sono particolarmente lieto di trovarmi tra voi in questa stupenda Catte­
drale di Torino, in cui è simboleggiata e realizzata l’unità di questa Arcidiocesi, 
molto cara al mio cuore. Essa infatti è quanto mai ricca di storia e di fedeltà, di 
laboriosità e di generosità per il Vangelo, di fede e di testimonianza di amore 
nell’eroica sequela di Cristo e nel servizio disinteressato a tutti i fratelli, ma so­
prattutto ai più poveri e bisognosi.

Vorrei ringraziare il vostro portavoce, che ha presentato la storia e la realtà 
della educazione in Torino, famosa per i nomi di tanti educatori, soprattutto di 
San Giovanni Bosco; e le ha presentate in modo così realistico e concreto.

Considero privilegiato questo incontro con voi, cari educatori impegnati nel 
mondo della scuola, lo considero privilegiato perché voi realizzate uno dei compiti 
più importanti e più delicati per il futuro della Chiesa e della società.

Esso s’inquadra, in quest’occasione, nella celebrazione del primo centenario 
della morte di San Giovanni Bosco, « padre e maestro della gioventù » « il mis­
sionario dei giovani » (Messaggio di apertura del Capitolo Generale, 10 gennaio 
1984). Celebrare un centenario è un avvenimento profondamente significativo. 
Vuol dire custodire una preziosa eredità storica e spirituale e possedere la grazia 
di farla rifiorire. È un invito a ritrovarci insieme per guardare ed approfondire la 
traiettoria di un uomo che, ispirato ed illuminato da Cristo, ha saputo vivere e 
diffondere con chiarezza il contenuto e la prassi di un nuovo stile di vita, vissuto 
alla luce del Vangelo.

A cent’anni di distanza, la Chiesa vuol riesprimere la testimonianza e la forza 
della fede di Don Bosco nel valore dell’educazione come servizio urgente ed impro­
rogabile per superare il dramma della rottura tra Vangelo e cultura (Evangelii 
nuntiandi, 20).



932 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

2. Sono venuto oggi tra voi per porre in evidenza la mia predilezione appas­
sionata per la gioventù, per riaffermare, come ebbi occasione di segnalare dinanzi 
ai membri dell’UNESCO, che « il compito primario ed essenziale della cultura in 
generale, e anche di ogni cultura, è l’educazione. Questa consiste nel fatto che 
l’uomo diventi sempre più uomo, che possa "essere” di più e non solamente che 
possa "avere” di più, e che, di conseguenza, attraverso tutto ciò che egli ”ha”, tutto 
ciò che egli "possiede”, sappia sempre più pienamente "essere” uomo » (Allocu­
zione all’UNESCO, 2 giugno 1980, n. 11).

Sì, sono qui per dirvi di essere sempre più coscienti della missione affidatavi 
dai genitori per l’educazione dei loro figli! Essi hanno riposto in voi la loro fiducia. 
D’altra parte, la Chiesa vi considera come suoi cooperatori nella formazione dei 
giovani e costruttori della dignità della persona.

A voi spetta di offrire ai giovani studenti la verità sull’uomo e di insegnare 
loro a vagliare le nuove conoscenze. Poche sfide sono così stimolanti come l’istru­
zione, soprattutto quella che si impartisce nell’ora di religione, e poche così diffìcili 
per la saggezza e la creatività profetica che sono loro richieste.

3. Come educatori e operatori scolastici, sperimentate le ambiguità e i gravi 
conflitti che caratterizzano l’attuale società. Come ebbi già ad osservare nella let­
tera per il centenario, « la situazione giovanile nel mondo d’oggi — a un secolo 
dalla morte del Santo — è cambiata e presenta condizioni ed aspetti multiformi, 
come ben sanno gli educatori ed i pastori » (luvenum patris, 6).

Le profonde e numerose mutazioni scientifiche e tecnologiche che continuano 
a contrassegnare la nostra epoca hanno rotto la stabilità, con tutti i vantaggi e gli 
inconvenienti che presenta. Nel breve spazio di una generazione abbiamo potuto 
vedere cambiamenti enormi nei valori sociali e nelle situazioni economiche. La 
crisi che stiamo affrontando è la crisi dell’uomo strappato dal suo contesto e dalle 
sue relazioni.

Anche se « non mancano oggi tra i giovani di tutto il mondo gruppi genuina­
mente sensibili ai valori dello spirito, desiderosi di aiuto e di sostegno nella matu­
razione della loro personalità » (Ibidem'), non sono estranee tuttavia ad essi le 
ambiguità, le antinomie e le contraddizioni che si manifestano, specialmente quando 
i giovani si trovano sommersi, minacciati e spesso schiacciati da un universo amorfo, 
unidimensionale e disumanizzante; quando i valori del Vangelo sembrano talora 
sopraffatti dalla povertà relazionale a tutti i livelli, dall’eccesso di informazioni 
contraddittorie e senza scale di valori, dalla mancanza di senso della vita e dalla 
angoscia per le incertezze dell’avvenire, dalla carenza di ideali, da un certo "la­
sciarsi andare” che può arrivare alla criminalità, al consumismo dannoso che corrode 
l’amore e isterilisce la vita.

A questo quadro complesso che condiziona non poco la gioventù, si aggiunge 
la crisi della scuola, spesso sofferente per la carenza di valori da porgere ai giovani 
e infeconda per generare sapienza e cultura, e della famiglia, in cui l’amore è 
talora soffocato.

Ecco una sfida che richiede un urgente impegno nell’opera educativa! Come 
maestri e formatori dovete cercare di affrontare con intelligenza creativa questi 
cambiamenti, che sono la situazione quotidiana del vostro servizio professionale e 
l’ambito della vostra testimonianza cristiana.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 933

4. In questo mondo contemporaneo, Cristo vuole essere di nuovo presente 
con tutta la forza dirompente del suo mistero di amore. Vuole andare incontro 
all’uomo di oggi attraverso maestri e formatori che siano veri educatori, ricchi di 
una forte predilezione per i giovani, attinta da Cristo che possiede la verità sul­
l’uomo, e dotati di una grande sapienza per umanizzare tutte le nuove scoperte 
(cfr. Familiaris consortio, 8) e per restaurare l’armonia della persona.

Oggi il mondo ha bisogno, da una parte, di maestri dotati di un forte pensiero 
che possa riportare l’uomo al suo posto originale e, dall’altra, di formatori ricchi 
di inventiva per superare la crescente distanza tra la civiltà umana e la fede cri­
stiana e ripristinare l’alleanza tra la scienza e la sapienza (Ibidem). Bisognerà allo 
stesso tempo arricchire il sapere, incitare all’azione solidale e risuscitare la vita 
interiore.

Si rende necessario pertanto ricuperare la coscienza del primato delle verità e 
dei valori perenni della persona umana, in quanto tale; affrontare con fermezza 
la sfida di dare un’educazione che nei suoi programmi miri più all’uomo e alla 
dignità della sua persona che alle cose, più alla ricerca della sapienza che alla 
materia.

È necessario che i giovani delle vostre scuole imparino ad elevarsi. Assaliti 
da un movimento sempre più rapido di stimoli esterni, come è possibile salvare 
la facoltà della concentrazione e la maturazione silenziosa della fede? Come illu­
minare le coscienze? Come insegnare a dialogare con se stessi? Come pensare alla 
propria dignità e a quella degli altri? Come coltivare ancora il senso dell’ammira­
zione e dell’attenzione che sono, in definitiva, la possibilità che abbiamo a dispo­
sizione per amare in profondità, con dedizione e rinuncia di sé? È necessario per 
tutto questo riaffermare con Don Bosco la convinzione che in ogni giovane ci sono 
energie di bene e qualità interiori che, se opportunamente stimolate, possono dare 
sapienza all’uomo.

5. A questo proposito, un aspetto fondamentale della vostra missione è di 
guidare i giovani a Cristo. Cristo è il punto di costante riferimento del maestro 
cristiano. Solo Gesù Cristo è la risposta adeguata ed ultima alla domanda suprema 
circa il senso della vita e della storia. Ma non basta dirlo con le parole.

I vostri allievi devono percepire dalla testimonianza della vostra vita che 
l’uomo non ha senso al di fuori di Cristo; che Cristo è la vostra opzione suprema 
e il nucleo centrale di tutte le vostre iniziative. Insegnare non significa solo tra­
smettere le conoscenze che possedete, ma rivelare quello che siete, vivendo quello 
che la fede vi ispira.

Donarsi ai giovani e partire da essi significa appunto divenire capaci di leggere 
la condizione di questa società, tenendo conto del loro giusto punto di vista, e di 
esprimere il disagio che si siano generate una cultura e una società che, invece di 
dedicarsi ad accoglierli, si concentra su altri interessi marginali. Partite dai giovani! 
È lì il vostro campo di missione e il vostro laboratorio di cultura più prezioso. 
Siate missionari dei giovani! Andate fino al loro cuore! Scendete nella loro intimità 
spirituale! Coglierete, lì, il fondo autentico di una personalità che si sente provo­
cata ad uscire da sé, dalla propria misura, dai propri progetti, per aprirsi alla Realtà 
trascendente di un grande destino. Cercate di guardare i giovani con gli occhi stessi



934 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

di Cristo. Pur nella consapevolezza delle deficienze che i giovani hanno, abbiate 
la convinzione che il Vangelo, se seminato all’interno del processo della loro forma­
zione umana, li può condurre a impegnarsi generosamente nella vita.

Per questo privilegiate l’ora di religione! Datele priorità nelle vostre cure. In 
essa i giovani devono essere in grado di poter trovare Cristo e il suo Vangelo e 
sentire tutto il fascino della sua persona.

6. I giovani oggi sono attratti dai richiami che giungono loro dal mondo. Ma 
sono pure desiderosi di incontrare valori solidi e durevoli che possano dar senso 
e orientamento alla loro vita. Il messaggio salvifico del Vangelo dovrà dir loro 
dove possono trovare questo appoggio e la giusta direzione lungo il processo edu­
cativo. Questa missione certo è impegnativa. Richiede da voi un duplice senso di 
responsabilità: indirizzare la coscienza e l’esperienza del giovane verso il mistero 
di Cristo e mostrarvi voi stessi, allo stesso tempo, veri scultori di uomini, dotati 
di un alto senso di spiritualità.

Questa capacità di rivolgere lo sguardo a Cristo e questo senso spirituale sono 
la molla nascosta di tutta l’educazione e la cultura. È in questa linea che l’insegna­
mento potrà, allo stesso tempo, coltivare il pensiero, arricchire l’azione e promuo­
vere la vita interiore.

7. Don Bosco è un educatore santo che propone « la santità quale mèta con­
creta della sua pedagogia » (Iuvenum patris, 5). « Proprio un tale interscambio 
tra "educazione” e "santità” è l’aspetto caratteristico della sua figura: egli è un 
"educatore santo”, si ispira a un "modello santo”, San Francesco di Sales, è 
discepolo di un "maestro spirituale santo”, San Giuseppe Cafasso, e sa formare tra 
i suoi giovani un "educando santo”, Domenico Savio » (Ibidem).

Che grande esigenza quella dell’educatore di poter convincere ciascuno dei 
discenoli di essere chiamato alla santità! Preoccupatevi, dunque, anche di rendere 
visibile il Vangelo nella vostra vita quotidiana. Solo così potrete avere un coinvol­
gente influsso evangelico sugli alunni a cui insegnate.

Oggi è necessario riproporre il grande tema della santità. Gli obiettivi specifici 
dell’educazione cristiana che ci traccia il Concilio Vaticano II vanno in questa linea. 
Sono una vera sfida e descrivono con chiarezza il delicato lavoro educativo: 
« L’educazione cristiana... tende soprattutto a far sì che i battezzati, iniziati gradual­
mente alla conoscenza del mistero della salvezza, prendano sempre maggior co­
scienza del dono della fede, che hanno ricevuto; imparino ad adorare Dio Padre 
in spirito e verità (cfr. Gv 4, 23), specialmente attraverso l’azione liturgica, si 
preparino a vivere la propria vita secondo l’uomo nuovo, nella giustizia e santità 
della verità (Ef 4, 22-24) e così raggiungano l’uomo perfetto, la statura della pie­
nezza di Cristo (cfr. Ef 4, 13) e diano il loro apporto all’aumento del corpo mi­
stico » (Gravissimum educationis, 2).

Non posso fare a meno di ricordare con profonda gratitudine tutti quegli edu­
catori, sacerdoti, religiosi e religiose, laici qualificati che, affrontando e superando 
non sempre facili problemi, sanno rendere incisiva e proficua la loro funzione edu­
catrice. Ringrazio quelli di loro che sono qui presenti. Nel salutarli cordialmente, 
intendo esprimere il mio incoraggiamento a questa iniziativa che mira ad un rinno­
vato impegno.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 935

La Chiesa attribuisce fondamentale importanza alla Scuola Cattolica. Non esi­
stono, oggi, forme alternative che possano sostituire con efficacia la qualità di una 
educazione orientata verso la pienezza della vita cristiana, quale dovrebbe offrire 
una Scuola Cattolica preoccupata di tradurre in atto le proprie specifiche finalità; 
ossia, di essere un vero laboratorio di cultura che si ispira al Vangelo per un cam­
mino da cristiani nel mondo d’oggi.

Di fronte ad un ambiente povero di relazioni, la Scuola Cattolica trasmette e 
rafforza il senso della comunità, della preoccupazione sociale e della solidarietà 
universale. La sua finalità, attingendo di continuo alle sorgenti del mistero di 
Cristo, è di preparare i giovani a sentirsi protagonisti della salvezza umana, impe­
gnandosi concretamente con dinamismo apostolico, secondo il proprio stato, alle 
esigenze delle situazioni.

Il servizio rinnovato della Scuola Cattolica, oggi più che mai, è di liberare i 
giovani dal materialismo invadente e dall’edonismo ossessivo, per guidarli con bontà 
e fermezza verso le altezze della verità piena e dell’amore oblativo.

8. Faccio appello anche e soprattutto ai genitori, che sono i primi educatori 
e maestri dei propri figli. È a tutti nota quale importanza abbia avuto Mamma 
Margherita nella vita di San Giovanni Bosco! Non solo ha lasciato nell’Oratorio 
di Valdocco quel caratteristico "spirito di famiglia” che sussiste ancor oggi, ma 
ha saputo forgiare il cuore di Giovannino a quella bontà e a quell’amorevolezza 
che lo faranno l’amico e il padre dei suoi poveri giovani.

È maturato il tempo, ormai, delle Associazioni dei genitori cristiani! Esse con­
corrono all’amicizia fra le famiglie e con gli educatori, ed aiutano i genitori a com­
prendere meglio le attuali mutazioni socio-culturali e ad utilizzare i metodi educa­
tivi più appropriati. Cari educatori e genitori: la formazione cristiana delle nuove 
generazioni è in buona parte nelle vostre mani. Siatene consapevoli! Il Signore 
vi invita a riconoscere l’urgenza primaria della formazione dei giovani.

Vi assista Maria Santissima, vostra Maestra e Guida; vi illumini con il suo 
materno intervento nel trasmettere la Verità e nell’essere maestri di bontà e di 
coraggiosa testimonianza di fede. Vi accompagni anche la Benedizione che noi, 
poveri Pastori della Chiesa, vogliamo offrirvi alla fine di questo incontro.

Grazie per questa vostra buona accoglienza.
Mi sono sempre, sentito, come Vescovo, un educatore fra gli educatori. E i 

gruppi con cui più avevo contatto durante le visite pastorali nelle parrocchie erano 
sempre educatori. E venivano spontaneamente, nonostante i divieti, divieti venuti 
dalla ideologia amministrativa. Si vedeva che l’educazione è superiore ad una ideo­
logia che vorrebbe solamente ridurre tutto all’amministrazione: l’educazione non 
si riduce all’amministrazione. Io non vorrei diminuire l’importanza della parte 
amministrativa anche nell’educazione; ma voglio dire che l’educazione è sempre 
l’emanazione della paternità e della maternità. E così è legata alla famiglia, è legata 
a Dio Padre. Che cosa è la Sacra Scrittura? Un grande libro della educazione del­
l’umanità, di come Dio Padre ha saputo educare l’umanità, attraverso le diverse 
tappe, quelle conosciute dalla Rivelazione, e infine attraverso l’Incarnazione di 
suo Figlio.

Ecco, preghiamo questo Padre, primo Educatore di noi tutti.



936 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

Dopo il canto del "Pater noster” il Papa ha così proseguito:

Penso che questo discorso certamente era molto centrato sull’evento salesiano, 
possiamo dire, quello del centenario della morte di Don Bosco. Era un po’ anche 
centrato sulla realtà italiana, ma il problema che voi rappresentate è un problema 
universale.

Io lo vedo, lo sento, incontrando i Vescovi di tutto il mondo: sia che si tratti 
del mondo ricco, americano del Nord, sia che si tratti, soprattutto, del mondo 
povero, del Terzo Mondo. Il problema principale è quello della educazione. È 
soprattutto il problema della educazione a livello dei Seminari. Quanti Vescovi 
mi ripetono: « A noi mancano gli educatori, i formatori ». Perché si è creata una 
confusione nel mondo di quelli che erano formatori. E mancano i formatori: pro­
prio i formatori di questi indigeni non sono ancora maturi.

Naturalmente sempre supplisce la formazione fondamentale che viene dalla 
famiglia; ma per andare avanti, per una inculturazione, per lo sviluppo della Chiesa, 
della evangelizzazione, soprattutto con una Chiesa indigena, sono necessari i Semi­
nari, sono necessari i formatori. È un problema mondiale e penso non solamente 
nel campo della Chiesa, ma anche nel campo delle società civili. Non si può educare 
se non nella verità e nell’amore. Allora, educatori sono quelli che sono capaci di 
rappresentare questi valori: verità e amore. E se ci sono tali educatori, i giovani 
seguono. Non solamente seguono: non è importante che seguano, perché possono 
seguire anche quelli che portano ideali falsi; ma soprattutto è importante quello 
che seguono sviluppandosi nella loro umanità, nella loro cristianità.

È un problema mondiale. E voi, carissimi fratelli e sorelle educatori, dovete 
molto pregare per gli educatori di tutta la Chiesa, di tutto il mondo. Direi che 
questo è fra i problemi principali della Chiesa: si parla di "sollicitudo socialis”, 
ma se voi leggete dentro la Sollicitudo rei socialis, dentro c’è il problema della 
educazione. Perché il progresso di cui si parla, lo sviluppo, è finalmente progresso 
dell'uomo come tale, della persona umana; e di questo si parla adesso, cioè del­
l’educazione. Non attraverso l'economia: l’economia sì, può aiutare, ma può anche 
danneggiare, può distruggere.

Vi ringrazio per la vostra attenzione.

AGLI AMMALATI
Piazzetta Reale

Carissimi fratelli e sorelle.

1. Al termine di questa mia visita ai luoghi di Don Bosco non poteva man­
care un incontro con voi, provati dalla sofferenza, che siete sempre oggetto di 
un particolare affetto in tutti i miei viaggi apostolici ed in tutto il mio ministero.

A voi, dunque, un saluto cordialissimo e l’espressione della mia gioia di potervi 
incontrare ed esservi vicino per condividere, nel nome di Cristo, la vostra condi­
zione e le vostre prove. Fermandomi in mezzo a voi, desidero rivolgervi una parola 
di consolazione e di speranza che valga a sostenervi e ad incoraggiarvi.



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 937

2. La sofferenza è la via obbligata della salvezza e della santificazione. Per 
diventare santi, possiamo mancare di questo o di quel carisma, di questa o di quella 
attitudine particolare, ma non possiamo essere dispensati dal soffrire. Il soffrire è 
un ingrediente necessario della santità. Come lo è l’amore. E, difatti, l’amore che 
Cristo ci insegna e che Egli per primo ha vissuto dandocene l’esempio, è un amore 
crocifisso, è un amore che espia e salva attraverso la sofferenza.

L’amore è più importante della sofferenza: le dà il suo senso e la rende accet­
tabile. Vi può essere amore senza sofferenza. Ma la sofferenza senza l’amore non 
ha significato; con l’amore — accettata come l’ha accettata Cristo, come l’accettano 
i Santi — essa acquista un valore inestimabile.

3. Cari fratelli e sorelle. Possa la vostra anima essere piena di quell’amore 
evangelico che trasfigura e rende leggera la sofferenza! Voglia il Signore Gesù 
concedere ai vostri cuori pace e fortezza, nel sopportare le prove. Resti salva e 
salda l’anima nonostante il martirio del corpo! Io chiedo ardentemente per voi al 
Signore la vostra guarigione; ma chiedo anche la grazia interiore, che è vita del­
l’anima. Chiedo che siate pronti ad accogliere i misteriosi voleri divini. Chiedo 
che sappiate lottare fino all’ultimo. Chiedo che vi lasciate illuminare dal senso 
evangelico della sofferenza: è qui infatti il valore centrale ed originale di tutta la 
morale cristiana, della vera saggezza di vita che Cristo ci ha insegnato e per primo 
ha vissuto. È qui la molla, la forza decisiva della nostra eterna salvezza, al di là 
di ogni altra azione virtuosa, che, nel suo genere, conserva pur sempre il suo signi­
ficato e il suo valore.

4. Sapete, cari fratelli e sorelle, quanto io conto su di voi, quanto la Chiesa 
conta su di voi. Il contatto con voi, nel mio ministero e nei miei viaggi apostolici, 
dà ad essi — lo sento — come un sigillo d’autenticità, una garanzia d’efficacia, 
una misteriosa e profonda solidarietà spirituale. Sento che, così facendo, sono sulle 
orme del Salvatore dell’uomo. Dio parla attraverso la sofferenza, apre cammini 
nuovi, orizzonti nuovi, e dà la forza di affrontarli con coraggio e fiducia, dà la forza 
di portare a termine quelle imprese che il Signore suggerisce o comanda.

Ognuno di noi, come ho detto, ha un compito particolare, ha una missione 
particolare in questa vita. Possiamo soffrire per la verità, possiamo soffrire per la 
giustizia, per la pace, per la redenzione sociale dell’uomo. La sofferenza, in Cristo, 
ci rende figli di Dio.

Chiediamo a Cristo Maestro che ci illumini sempre sul significato della soffe­
renza. Tutti noi abbiamo da imparare da questo mistero apparentemente così 
ripugnante e — in Cristo — pur così ricco di valori spirituali. Santa Caterina 
da Siena diceva che la Croce è scuola di tutte le virtù. Ci crediamo veramente? 
È questo uno dei massimi compiti della vita presente: approfondire, per quanto 
è possibile, ciò che Cristo ci insegna sul dolore salvifico. Il saper vivere bene 
quaggiù dipende da noi. Da qui dipende la felicità nella vita presente e nella 
vita futura.

5. Vi auguro, fratelli e sorelle carissimi, di poter far vostri questi pensieri 
che, con cuore di fraterno affetto, ho voluto proporvi; mi auguro che trovino 
risonanza in voi e che possiate farne tesoro.



938 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

Vi ringrazio di essere venuti a questo incontro. Gesù stesso penserà a ricom­
pensarvi e a darvi tutte le consolazioni che desiderate e che Egli solo può darvi. 
Io, da parte mia e in Suo nome, vi benedico tutti di cuore, insieme con i vostri 
cari presenti ed assenti ed ai vostri accompagnatori.

Grazie, grazie, e che il Signore sia con voi!

Dopo aver impartito la Benedizione Apostolica, prima di congedarsi dai fratelli 
sofferenti, il Santo Padre ha aggiunto le seguenti parole:

Carissimi fratelli e sorelle.
Vi invito ogni giorno ad un incontro durante il sacrificio dell’Eucaristia. Vi 

invito tutti e vi tengo presenti tutti, e insieme con voi celebro questo sacrificio 
della nostra Redenzione. Siete indispensabili, la vostra presenza è insostituibile. 
Vi ringrazio ancora una volta.

Sia lodato Gesù Cristo.

INCONTRO - COMMIATO 
CON LA CITTADINANZA 
Piazza Castello

1. È giunto il momento del commiato ed io vorrei salutarvi tutti, uno ad 
uno, carissimi fratelli e sorelle di questa Città di Torino e di tutto il Piemonte, 
terra di Santi, patria di Don Bosco.

Saluto con effusione di affetto il vostro Cardinale Arcivescovo e tutti i Vescovi 
della Regione. Saluto in particolare il Rettore Maggiore della Società Salesiana 
di San Giovanni Bosco, Don Egidio Viganò; esprimo a lui ed a tutti i figli di 
Don Bosco il mio vivo compiacimento per questa commemorazione giubilare. 
Saluto poi tutti i sacerdoti e i diaconi, i religiosi e le religiose, i seminaristi.

Rivolgo un grato e deferente pensiero al Signor Sindaco, al Signor Ministro 
Carlo Donat Cattin che qui rappresenta il Governo italiano, agli Amministratori 
della Regione, della Provincia e della Città, alle Autorità civili, militari cd acca­
demiche.

A tutti dico il mio grazie per la calorosa accoglienza, per la gioia e per la ric­
chezza spirituale degli incontri, che hanno segnato le tappe di questo mio pelle­
grinaggio ai luoghi legati alla memoria di Don Bosco. Tutti porto nel cuore!

2. Sono venuto tra voi per commemorare, nel centenario della morte, uno 
dei figli più illustri della vostra terra, del vostro popolo e della vostra Chiesa 
locale. Il centenario di Don Bosco e la continuità delle sue opere, che da Torino 
ancor oggi si irradiano in tutto il mondo, è stato un’occasione privilegiata per 
riflettere sui doni che Dio ha fatto e fa a questa Chiesa torinese, sull’autenticità 
e coerenza della sua testimonianza, sul significato della presenza della Comunità 
ecclesiale nella Torino di oggi.

In questa metropoli di nobili tradizioni religiose, storiche e culturali, nella 
quale fervono l’impegno e l’operosità dell’uomo, pur tra le tensioni e le difficoltà



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 939

dei grandi agglomerati urbani, la Chiesa di Cristo è ben radicata ed operante. 
Erede di un singolare patrimonio spirituale, la Chiesa nella vostra Città è una realtà 
viva e vivificante, come il lievito di cui parla il Vangelo. La sua presenza non è 
rumorosa, ma non per questo è meno efficace nell’annuncio, meno generosa nella 
carità, meno disponibile nel servizio.

3. Le profonde e rapide mutazioni culturali, sociali e tecnologiche del nostro 
tempo richiedono, tuttavia, di ripensare costantemente forme e modi di questa 
presenza della Chiesa nella città dell’uomo, tante sono le esigenze e le attese, alle 
quali devono corrispondere l’annuncio del Vangelo e le iniziative della solidarietà 
fraterna. È questa una grande sfida che impegna la vostra Chiesa di Torino. E 
l’esempio che vi ha lasciato Don Bosco, inesausto ricercatore di sempre più ade­
guate prospettive di apostolato, è al contempo uno stimolo sempre valido e una 
forza a ben continuare sulla via da lui tracciata.

Torino, terra di missione! Sì, fratelli e sorelle! Ma questa Città che ha espresso 
tanti maestri di spiritualità, santi sacerdoti, religiosi e laici di ammirevole ardore 
apostolico, questa Città culla di benemerite Congregazioni missionarie e che ospita 
opere educative ed assistenziali di prim’ordine, non è esente da una certa mentalità 
secolaristica e da atteggiamenti consumistici, che rischiano di portare ad una insi­
diosa scristianizzazione l’odierna società ed all’impoverimento e allo smarrimento 
dei valori più sacri.

4. È necessaria perciò una nuova evangelizzazione in ogni settore della vita 
della Città: nel mondo del lavoro, che ha conosciuto negli ultimi anni notevoli 
trasformazioni, con significative conseguenze per i suoi riflessi sociali. Nei nostri 
incontri ho raccolto l’eco, per così dire, di uno smarrimento, che in qualche animo 
diviene particolarmente angoscioso. Le ragioni dell’economia, le esigenze della pro­
duzione non debbono mai avere il sopravvento sulla dignità del lavoratore e sulle 
esigenze vitali della sua famiglia, né l’organizzazione dell’industria e dei servizi 
può portare, come accade, ad una diminuzione della solidarietà. Il mondo del lavoro 
attende dalla Chiesa un messaggio di verità e di fiducia sul primato dell’uomo 
rispetto ai ritmi ed alle logiche produttive, sul significato etico dell’attività che 
associa l’uomo all’opera di Dio creatore e, nel sudore e nel sacrificio quotidiano, 
alla stessa Redenzione della Croce di Cristo. Attendono soprattutto questa parola 
di verità i giovani che si affacciano al mondo del lavoro, nel quale non di rado 
si sentono defraudati dei tesori più veri della loro giovinezza. La attendono i 
disoccupati, i sotto-occupati, coloro che svolgono la loro opera con più pesante 
fatica.

Ma vi è un’altra urgenza di evangelizzazione. Torino, capitale del lavoro, ha 
attirato e continua ad attirare un ingente numero di immigrati, con le loro fami­
glie. A coloro che sono giunti dalla campagna e dalla montagna piemontese, o da 
altre Regioni d’Italia, particolarmente dal Mezzogiorno, si aggiunge un crescente 
afflusso di stranieri. Certo, non sono nati oggi i problemi di accoglienza, di rispetto, 
di integrazione; essi, però, si sono fatti oggi più gravi ed impellenti. Di fronte a 
queste esigenze di solidarietà fraterna, la Chiesa non rimane inerte. Essa ha a 
cuore il bene di tutti i suoi figli ed è consapevole di rendere un insostituibile ser­
vizio alla comunità cittadina, prima ancora che con le iniziative assistenziali, con 
l’insegnare ed il favorire l’esercizio della comune fratellanza.



940 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

5. Quanto più urgono le necessità dell’uomo, tanto più la presenza della 
Chiesa si fa operante e feconda. Rispettosa delle legittime autonomie e competenze, 
essa chiede tuttavia di non essere disconosciuta, tenuta al margine. In nome e sul­
l’esempio del suo Maestro e Signore, la Chiesa si incarna in tutta la realtà citta­
dina: nella vita culturale, del lavoro, dei servizi, del tempo libero. Essa privilegia, 
certamente, come il Buon Pastore, colui che si trova svantaggiato, emarginato e 
bisognoso; ma proprio per questo la sua premura è di stimolo per tutti ad assu­
mersi i doveri ed a farsi carico delle responsabilità che spettano a ciascuno. Impe­
gnata in prima persona, con le sue istituzioni ed un volontariato che vuole essere 
sempre più generoso, la Chiesa offre a tutte le componenti sociali, e da esse spera 
di ottenere, una collaborazione leale, fattiva e cordiale.

Il mio pensiero si rivolge in modo particolare ai giovani, che crescono in una 
società che talora sembra inadeguata a corrispondere alle loro speranze. Penso ai 
giovani che non trovano casa o lavoro, a quelli che cadono nella spirale della droga, 
della violenza, della delinquenza comune. E penso ai poveri: ai "nuovi poveri”, 
come si suol dire, ma anche ai poveri di sempre, nascosti e spesso dimenticati 
nelle pieghe di una metropoli troppo frettolosa e talvolta egoista. Penso agli an­
ziani, agli ammalati, a coloro che soffrono la solitudine, a chi è privo di un 
qualsiasi affetto umano.

6. Torino, terra di missione! Cari fratelli e sorelle, questa missione è affidata 
a ciascuno di voi. Gravi sono i problemi e molteplici gli ostacoli, ma Gesù è con 
voi: la sua grazia è diffusa nei vostri cuori, vi anima la sua carità, vi conforta la 
sua Parola.

Non vi scoraggiate, non indietreggiate mai davanti alle esigenti istanze del 
Vangelo! Portatelo nel mondo del lavoro, della ricerca, della scuola. Rendetelo 
presente là dove ferve la vita della vostra Città. Aiutate ogni fratello a riscoprirlo 
nella memoria dell’insegnamento ricevuto dai genitori. Attirate col fervore della 
carità coloro che si sono allontanati per altre vie. Irradiate attorno a voi la gioia 
della vita della grazia. Trasformate il volto della vostra Città, nel segno dell’amore 
e della pace. In questa missione vi aiuti Maria Ausiliatrice, la Vergine Consolata, 
a cui la vostra comunità è filialmente legata.

L’Arcivescovo mi ha chiesto di prorogare per Torino le celebrazioni dell’Anno 
Mariano fino al 1° gennaio prossimo, festa della Madre di Dio e giornata mondiale 
della pace. Volentieri accolgo questa richiesta, affidandovi a Maria. La sua inter­
cessione, quella di Don Bosco e di tutti gli altri Santi torinesi e piemontesi, otten­
gano a voi, alle vostre famiglie, a questa Città antica e fiera, a questa terra generosa, 
l’aiuto e la grazia del Signore.

Vorrei ancora ringraziare per il dono della vostra presenza così numerosa. 
Vorrei ringraziare per i doni particolari offertimi dalla Signora vostro Sindaco, 
doni particolari e molto preziosi: i documenti della collaborazione dell’Ammini­
strazione cittadina di allora con Don Bosco e della sua collaborazione con la Città 
di Torino.

Davanti alla Basilica di Maria Ausiliatrice ho lasciato un messaggio religioso e 
pastorale alla Città di Torino. Non voglio ripeterlo, ma voglio ripetere una parola 
che è il nucleo di questo messaggio: Torino, il Papa ti vuole bene! Ecco, come 
segno di quella benevolenza il Papa non ha altri modi, non ha altri mezzi; sola-



Atti del Santo Padre - Visita a Torino 941

mente quello di una Benedizione e di una preghiera. Vi benedica Dio Onnipotente, 
Padre, Figlio e Spirito Santo.

A Torino, al Piemonte, a tutti i torinesi, a tutti i piemontesi: arrivederci!

Prima che il Santo Padre prendesse la parola, gli sono stati rivolti indirizzi di 
saluto dal Sindaco di Torino e dal Rappresentante del Governo. Il Cardinale 
Arcivescovo ha poi rivolto al Santo Padre le seguenti parole:

Santità, la mia voce è la voce della società cristiana torinese; è la voce della 
Chiesa dei battezzati di questa terra, che sono la stragrande maggioranza. Mi pare 
di doverLe dire che questo Battesimo, che la stragrande maggioranza ha ricevuto, 
rimane ancora la radice profonda dell’ispirazione della Città.

A questo Battesimo credo di potermi riferire per affermare che i valori cristiani, 
nonostante tutto, sono ancora patrimonio da custodire, da difendere e da promuo­
vere. Sono ancora i valori nei quali, consapevolmente o inconsapevolmente, la mag­
gioranza di questa Città crede e spera.

L’esempio di San Giovanni Bosco, che in questo tempo stiamo ricordando con 
tanto appassionante entusiasmo, non è semplicemente una memoria storica ma è 
una reminiscenza di tesori profondi che sono nel cuore di Torino.

Sento di doverlo dire con profonda convinzione e vorrei consegnare a Vostra 
Santità il cuore di tutta questa gente: ne ha vista tanta, Santità, in questi giorni. 
Ha visto tanti e tantissimi giovani ma. via, ha visto anche tante persone che gio­
vani non sono più, che acclamano, esultano e sentono la loro speranza rinnovata.

A nome di tutti vorrei dirLe grazie, ma nello stesso tempo mi sento autorizzato 
ad esprimere una speranza e un desiderio: possa la parola di Vostra Santità essere 
un viatico per il nostro cammino. Il cammino di questa terra non è facile. D’altra 
parte, nel mondo di oggi i cammini facili stan quasi paradossalmente diventando 
soltanto quelli che portano sulla luna.

Il cammino non è facile; ma con la Parola della verità che è da Cristo, con la 
parola della cordialità che è da Maria, noi speriamo di ricevere un viatico che 
ci accompagni.

Le diciamo grazie per questa parola di speranza che ascolteremo e anche con 
un po’ di tristezza Le diciamo buon viaggio ma ancora: buon ritorno!



942 Atti del Santo Padre - Visita a Torino

IL RINGRAZIAMENTO

DEL CARDINALE ARCIVESCOVO 

AL SANTO PADRE

1. Telegramma

Beatissimo Padre,

il ”ti voglio bene Torino” pronunciato con tanta amorevolezza in queste stu­
pende giornate della sua visita apostolica a Torino risuona nel mio cuore di 
pastore come auspicio di speranza e benedizione. Dal mio cuore c dal cuore di 
tutti il grazie più filiale, la preghiera più fervida e, auspice la Vergine, un buon 
viaggio per la visita pastorale ormai imminente nella terra di Africa.

Ci benedica ancora. Deo gratias!

Cardinal Anastasio Ballestrero
Arcivescovo di Torino

2. Lettera consegnata al Papa

Torino, 4 settembre 1988 
Beatissimo Padre, 

questa sua seconda visita a Torino che oggi si conclude ci ha fatto vivere 
intensamente il dono della sua apostolica paternità e ci ha fatto godere in modo 
esaltante il nostro essere e sentirci Chiesa. La ricchezza degli insegnamenti che 
il suo magistero ci ha offerto resta tra noi come tesoro prezioso da custodire e 
da rendere fecondo.

Vorrei tanto riuscire ad esprimere tutta la riconoscenza della Chiesa che è 
in Torino ma posso solo assicurarLe tanta preghiera affidata alla Consolata e 
all’Ausiliatrice perché il Signore colmi di consolazione il suo cuore di Supremo 
Pastore.

Il modesto obolo qui accluso è soltanto segno di partecipazione alle solleci­
tudini della sua universale carità.

Santità, ancora una volta benedica questa Chiesa e il suo povero pastore.

► P Anastasio A. Card. Ballestrero
Arcivescovo di Torino



Atti del Santo Padre 943

Lettera per il quarto centenario della proclamazione 
di S. Bonaventura a Dottore della Chiesa

Teologo dell’Amore serafico 
guida nell’itinerario verso Dio

Ai diletti Figli
JOHN VAUGHN, LANFRANCO SERRINE
FLAVIO ROBERTO CARPARO, JOSÉ ANGULO QUILIS
Ministri Generali delle Famiglie Francescane.

1. É per me motivo di vivo compiacimento la vostra iniziativa di celebrare uno 
speciale Simposio sull'Itinerarium mentis in Deum di San Bonaventura nella ricor­
renza del IV centenario dalla sua proclamazione a Dottore della Chiesa universale 
(cfr. Bolla Triumphantis Hierusalem di Sisto V, in Bullarium Rom., 1588).

Molto opportunamente avete così inteso richiamare l’attenzione intorno ad una 
opera tanto piccola di mole, quanto densa di spirituale contenuto, invitando al tempo 
stesso gli uomini di oggi e, segnatamente, tutti i Confratelli Francescani a riprenderla 
in mano per ascoltare ancora l'alto insegnamento del Dottore Serafico. È, infatti, 
salutare mettersi alla sua scuola e rivivere la sua esperienza, percorrendo la strada 
che, sull'esempio di San Francesco, egli stesso percorse quando gli fu concesso di 
ritirarsi nella tranquilla solitudine della Verna, alla ricerca della « pace dello spirito » 
(Itinerarium, prol. n. 2).

L’approfondita riflessione su ciò che San Bonaventura scrisse nel luogo stesso 
dove lo aveva meditato, contribuirà a far meglio discernere, alla luce della fede, quali 
siano anche nell’epoca nostra i veri segni della presenza di Dio e delle sue intenzioni 
sulla vocazione integrale dell’uomo.

2. Una delle idee feconde dell'Itinerarium è la riflessione sul mistero dell’uomo, 
considerato nella luce del mistero del Verbo incarnato. A tale visione sono da ricon­
durre l’origine dell'uomo, la sua vita e la sua morte. Il pellegrinaggio sulla terra è 
per l’uomo un viaggio di ritorno, poiché la sua destinazione ultima è anche il suo 
primo inizio: « Da Cristo veniamo, per lui viviamo, a lui siamo diretti » (Cost. Lumen 
gentium, n. 3).

Il progresso dell’itinerario verso Dio è, pertanto, collegato alla ferma persuasione 
che il punto d’arrivo è già in qualche modo presente lungo il cammino che ad esso 
conduce. Tutto il mondo è pieno di luci divine, che promanano dall’atto creatore del 
Padre, secondo l'esemplarità del Verbo eterno, il quale era dal principio presso Dio 
ed era Dio, e venne in questo mondo per illuminare ogni uomo e tutto l'uomo (cfr. 
Gv 1, 1.9). Questi perciò — osserva il Santo — sarebbe veramente cieco e sordo e 
muto, se non fosse illuminato dai tanti splendori delle cose create, se non sapesse 
ascoltare il concerto di tante voci e se davanti a tante meraviglie non lodasse il Si­
gnore (cfr. Itinerarium, cap. I, n. 15).

3. In ordine a questa impostazione dell’opera è significativa una riflessione del 
Papa Paolo VI, che mi piace qui riproporre: « Itinerario; pare a noi di scoprire in 
questo stesso titolo un movimento dello spirito ricercatore, conforme al gusto inquieto



944 Atti del Santo Padre

e progrediente della cultura contemporanea, la quale, sì, si propone la ricerca, ma 
spesso lungo i sentieri del sapere speculativo della fdosofia e della teologia, facilmente 
si stanca e si arresta a determinate stazioni, quasi fossero ultime o supreme, mentre 
l'itinerario, rivolto alla mèta che solo può compensare la fatica dell’aspro e lungo 
cammino, prosegue verso il termine sommo della divina Verità la quale coincide con 
la divina Realtà» /Insegnamenti di Paolo VI, XII [1974], p. 875).

La Verità e la Realtà divina, oltre che essere il termine dell’itinerario dell’uomo, 
ne è anche la preparazione e la causa. L’accesso definitivo ad essa dopo la morte 
deve essere preceduto da un suo graduale compimento durante la vita. Il Santo scrive 
che sulla Verna San Francesco, all'apparizione del Serafino crocifisso, fece Pasqua 
con Cristo: compì, cioè, il suo passaggio in Dio, ed è questo un invito rivolto a tutti 
gli uomini spirituali perché facciano un tale passaggio (cfr. Itinerarium, cap. VII. 
nn. 2-5).

Per i discepoli del Signore ciò avviene principalmente ad opera degli elementi del 
pane e del vino, che nella santissima Eucaristia diventano il Corpo e il Sangue di 
Cristo per produrre in loro lo stesso passaggio. Il Concilio Vaticano II ci ripete in 
proposito le certezze di sempre della Chiesa: « Un viatico per il cammino il Signore 
ha lasciato ai suoi in quel Sacramento della fede, nel quale gli elementi della natura 
coltivati dall’uomo vengono trasformati nel suo Corpo e nel suo Sangue glorioso », 
la cui partecipazione « altro non opera se non che ci mutiamo in ciò che riceviamo » 
(Cost. Gaudium et spes, n. 38; Cost. Lumen gentium, n. 26).

La nostra ascesa a Dio comporta questo decisivo recupero di interiorità, al vertice 
della compenetrazione del mistero dell’uomo col mistero di Cristo, che ci farà « abban­
donare tutte le operazioni dell'intelletto e riversare in Dio la pienezza dell’amore » 
(Itinerarium, cap. VII, n. 4), per vivere ben radicati e fondati in Cristo e fortemente 
corroborati nella fede (cfr. Col 2, 6 s.).

4. A questo livello di alta spiritualità si è posto San Bonaventura, anche nello 
studio e nell’insegnamento della fede ricevuta da Dio mediante la Chiesa. Ricordo 
al riguardo un notissimo testo che ricorre nel Prologo dell'Itinerarium ed a cui fecero 
riferimento Paolo VI ed il Concilio Vaticano. II, per indicare una norma da tener 
sempre presente, affinché non avvenga che la dottrina sacra « illumini la mente, ma 
non accenda la carità »: la dottrina cattolica della rivelazione dovrà diventare « ali­
mento della vita spirituale» (cfr. Insegnamenti di Paolo VI, II [1964], p. 172; Decr. 
Optatam totius, n. 16). Anch’io, all’inizio del mio ministero di Successore di Pietro, 
rivolgendomi al Consiglio Internazionale per la Catechesi, volli richiamare quelle 
stesse espressioni, sempre valide, con le quali il Dottore Serafico ammoniva gli inse­
gnanti del suo tempo: « Nessuno pensi che possa bastargli la lettura senza la pietà, 
la speculazione senza la devozione, la ricerca senza l'ammirazione, l'attenzione senza 
la gioia, l’attività senza la pietà, la scienza senza l'amore, l’intelligenza senza l’umiltà, 
lo studio senza la grazia divina, l’indagine senza la sapienza ispirata da Dio » /Inse­
gnamenti, II [1979], p. 976). Ritengo che ciò possa costituire anche per i partecipanti 
a codesto Simposio un motivo ispiratore per una rinnovata e corroborante medi­
tazione.

In questa vigilia del terzo Millennio cristiano si leva da molte coscienze l’invoca­
zione a Cristo, come a colui che solo ha parole di vita eterna (cfr. Gv 6, 68), perché 
si riducano nel mondo i deserti della speranza, si riaccenda la certezza che soltanto 
la verità che viene da Dio può assicurare tutte le libertà degne dell'uomo.

A tal fine si richiede che l’annuncio del Vangelo sia insieme testimonianza vissuta 
e che colui che lo annuncia « sia interiormente infiammato dagli ardori dello Spirito 
Santo, inviato da Cristo sulla terra» /Itinerarium, cap. VII, n. 4).



Atti del Santo Padre 945

Auspicando che lo Spirito Santo illumini con la sua luce beatificante la celebra­
zione di codesta riunione di studio, sono sicuro che ne scaturiranno preziose indica­
zioni e fervidi propositi non solo per le Famiglie Francescane, che in San Bonaventura 
vedono il più insigne teologo dell’Amore serafico e la guida sicura nella ricerca di 
Dio, ma anche per tutta la Chiesa, impegnata oggi più che mai nel ritrovare per 
l’uomo moderno le vie di un rinnovato e sicuro itinerario verso Dio.

Fratelli e figli carissimi, nella luce dell’Anno Mariano testé concluso, vi esorto 
a guardare anche alla Vergine Maria, Madre di Dio e Madre nostra, la quale in 
questo stesso itinerario resta un esempio impareggiabile da imitare, avendo fatto di 
tutta la sua vita una ininterrotta peregrinazione nella fede e nella contemplazione 
(cfr. Enc. Redemptoris Mater, nn. 13 ss.).

Con questi sentimenti e pensieri vi imparto una speciale Benedizione Apostolica, 
estensibile a tutti i figli di San Francesco.

Dal Vaticano, 1'8 settembre dell’anno 1988, decimo di Pontificato.

 IOANNES PAULUS PP. II



946 Atti del Santo Padre

La visita apostolica in Africa

«Dio benedica chi promuove 
pace e giustizia in Africa»

Nel corso dell’udienza generale di mercoledì 21 settembre il Santo Padre ha 
svolto la catechesi sotto forma di "rapporto” ai fedeli sulla visita apostolica 
da lui compiuta nell’Africa Meridionale nei giorni 10-19 settembre. Queste le 
parole del Papa:

1. A conclusione del pellegrinaggio che ho compiuto fra le Comunità della 
Chiesa del Continente africano, desidero esprimere gratitudine alla divina Provvi­
denza e a Cristo Buon Pastore. L’occasione per questa visita è stata offerta dal se­
condo incontro dei Vescovi dell’Africa Australe riuniti nell’IMBISA: Inter-Ragional 
Meeting of Bishops of Southern Africa (Incontro Inter-Regionale dei Vescovi del­
l’Africa Australe). Nel corso della visita, poi, è stato possibile rispondere agli inviti 
dei Vescovi dei seguenti Paesi: Zimbabwe, Botswana, Lesotho, Swaziland e Mo­
zambico.

All’IMBISA appartengono inoltre gli Episcopati dell’Angola, Namibia. Repubblica 
Sudafricana, del Sao Tomé e Principe. Ho fiducia in Dio che si troverà l’occasione 
e si creeranno le condizioni per compiere una visita in mezzo alle Comunità cristiane 
anche in tali Paesi.

2. Nel ringraziare le Chiese e i loro Pastori per l’invito c per la multiforme pre­
parazione, desidero esprimere pure la mia riconoscenza ai Rappresentanti degli Stati 
per l’invito rivoltomi e ai diversi settori delle Amministrazioni civiche per le agevo­
lazioni offerte al servizio papale nei Paesi visitati. Dio benedica tutte le iniziative 
che mirano al bene comune delle Nazioni e società e al loro corretto sviluppo in 
un clima di pace e giustizia.

3. Nel corso di questo viaggio mi è stato dato di compiere l’atto della Beatifica­
zione del Padre Joseph Gérard, missionario della Congregazione degli Oblati di Maria 
Immacolata, il quale dedicò la parte prevalente della vita e dell’attività sacerdotale 
all'evangelizzazione degli abitanti del Lesotho e in tale Paese riposa dopo le fatiche 
del servizio missionario. Lì è giunto pure al traguardo dell’elevazione alla gloria dei 
Beati, in mezzo al popolo che egli ha amato c servito nello spirito di Cristo.

Questa Beatificazione è divenuta un particolare segno della missione evangelica, 
che la Chiesa ha compiuto e continua a compiere tra i popoli dell’Africa e delle 
diverse parti del mondo. La "plantatio Ecclesiae” ha portato i suoi frutti. Al presente, 
in numero sempre maggiore assumono il servizio episcopale e quello sacerdotale i 
figli dei popoli africani, e negli Istituti Religiosi femminili si registra una crescente 
presenza di figlie del Continente nero. In ogni caso, la grande causa delle missioni 
è sempre una sfida per la Chiesa in mezzo alle società e Nazioni, che già in prece­
denza hanno accolto il Vangelo e ricevuto il Battesimo. Infatti, si verificano continua- 
mente le parole di Cristo: « La messe è molta, ma gli operai sono pochi » c l’appello: 
« Pregate, dunque, il padrone della messe, perché mandi operai alla sua messe » 
(Mt 9, 37-38).

4. È motivo di gioia il fatto che le Chiese impiantate in mezzo ai popoli della 
parte dell’Africa che mi è stato dato di visitare, si vanno facendo autonome e mature.



Atti del Santo Padre 947

La Liturgia e particolarmente la partecipazione all’Eucaristia indicano quanto armo­
niosamente si realizzi nella vita di tali giovani Comunità l’opera dell’ "inculturazione” 
della fede. Ne rende testimonianza 1a lingua. Ne testimoniano i canti che sono — si 
può ben dire — vivaci e molto belli. Ne testimoniano pure altri elementi locali, come 
ad esempio i movimenti di danza, che manifestano — particolarmente nel momento 
dell’Offertorio — una fondamentale verità "antropologica”: ecco, l’uomo desidera 
avvicinarsi all’altare nella sua totalità, con l’anima e con il corpo, e inserire se 
stesso in quell’offrirsi di tutto il creato che si attua nell’Eucaristia.

5. Le Comunità ecclesiastiche del Continente africano hanno numerosi compiti 
nel campo dell’evangelizzazione, della catechesi, e indirettamente anche nello sviluppo 
della cultura locale c del servizio all’uomo. Questi compiti vengono anche affrontati 
sul terreno della collaborazione ecumenica, di cui una conferma si è avuta pure negli 
incontri avvenuti durante il recente viaggio. In alcuni casi altre comunità cristiane 
hanno iniziato prima dei Cattolici la loro attività missionaria. L’ecumenismo è indi­
spensabile per superare gli effetti delle divisioni ed avvicinarsi alla comune testimo­
nianza a Cristo — secondo le parole della sua preghiera sacerdotale: Padre, fa’ sì 
« che tutti siano una cosa sola... perché il mondo creda che tu mi hai mandato » 
(Gv 17, 21). Mentre una parte notevole della popolazione africana rimane fedele alle 
tradizioni della religione originaria (l’animismo), sono molti quelli che si aprono alla 
verità del Vangelo e ricevono il Battesimo.

Un problema a parte è costituito dall’attività di quelle sette, provenienti dal di 
fuori o sorte in Africa, che, pur ispirandosi in qualche misura al Cristianesimo, non 
ne possiedono gli elementi qualificanti, e non sono perciò in condizione di entrare 
costruttivamente nel dialogo ecumenico.

6. I Paesi che si sono trovati lungo la via della recente visita godono, da un 
tempo relativamente breve, dell’indipendenza politica. Tre di essi hanno un regime 
repubblicano: lo Zimbabwe, il Botswana e il Mozambico. Gli altri due, il Lesotho 
e lo Swaziland, hanno conservato il regime monarchico, legato alla tradizione delle 
dinastie locali. Il periodo dell’acquisto dell’indipendenza, la lotta di liberazione dal 
precedente potere coloniale, la costruzione della propria esistenza come Stato — sono 
tutti avvenimenti importanti anche dal punto di vista dell’etica della vita internazio­
nale. Gli ambienti ecclesiastici e gli stessi Episcopati hanno avuto in questi processi 
un loro specifico ruolo — e devono continuamente affrontare i compiti che emergono 
nel caso di società e di Stati nuovi. Un tale compito è, ad esempio, la "riconciliazione” 
dei diversi gruppi opposti, che fanno parte delle nuove società. Ulteriori compiti si 
collegano con il processo dello sviluppo integrale (argomento al quale è stata dedicata 
l'Enciclica di Paolo VI Populorum progressio e recentemente la Sollicitudo rei so­
cialis). La Chiesa è costantemente attiva mediante le sue istituzioni nel campo della 
istruzione, dell’assistenza sociale, della salute, ccc. Sono, questi, settori che appar­
tengono in notevole misura ai laici ed al loro apostolato. Ho costatato con gioia che 
il loro impegno si sta sempre più sviluppando in seno alle singole Comunità ecclesiali.

7. In tale contesto il ministero della Chiesa si manifesta nella promozione c 
nella difesa dei fondamentali diritti dell’uomo. Nel territorio dell’Africa Australe si 
manifesta un problema particolare: è il problema della segregazione razziale (apar­
theid) che rimane in chiaro conflitto con la dignità della persona umana, sia dal 
punto di vista della comune coscienza morale che da quello della fede cristiana. Tutti 
gli esseri umani creati ad immagine e somiglianza di Dio e redenti dal Sangue di 
Cristo godono della stessa dignità, che non può essere mortificata a causa dell’appar­
tenenza ad una razza. 11 superamento della discriminazione in questo campo è parte 
integrante del programma di liberazione e di autodeterminazione dei popoli africani.



948 Atti del Santo Padre

8. Un’attenzione a parte merita la situazione di guerra interna, che da anni per­
dura nel territorio del Mozambico. Tale situazione causa numerose vittime umane 
— che nella maggior parte dei casi sono persone estranee alle azioni belliche: tra 
esse numerosi sono i bambini, le donne, le persone anziane. La guerra interna sta 
distruggendo il Paese e provocando la fuga di molti cittadini dalle zone rurali più 
minacciate verso le città oppure verso l’estero.

Occorre unire veramente tutti gli sforzi affinché queste piaghe che affliggono e 
distruggono i nostri fratelli e sorelle del Mozambico, trovino un termine; affinché 
quella Nazione, che nel 1975 acquistò l'indipendenza, possa vivere nella pace e svi­
lupparsi in conformità con le proprie risorse naturali e umane possibilità.

Non posso, infine, non manifestare qui la mia speranza, accompagnata dalla pre­
ghiera, per la pace nell’Angola e per una rapida conclusione delle trattative che 
dovrebbero portare alla Namibia l’indipendenza tanto desiderata.

9. « L’uomo è la via della Chiesa » (Enc. Redemptor hominis, 14). L’uomo in 
ogni luogo della terra: l’uomo nel Continente africano, l’uomo in Zimbabwe, Bots- 
wana, Lesotho, Swaziland, Mozambico. In un tale spirito conclusa la recente visita, 
rendo omaggio a Cristo, a Colui che è « la Via, la Verità e la Vita » (Gv 14, 6) per 
ciascuno e per tutti. Infatti l’Eterno Padre ha dato ogni cosa al Figlio, perché Egli 
guidi gli uomini, a prezzo del suo Sangue redentore, verso il loro salvifico destino.



Atti del Santo Padre 949

Ai giovani dell’Azione Cattolica Italiana

«Date ai vostri fratelli laici 
l’esempio di un’obbedienza 

frutto di libera determinazione»
L’incontro con il Papa, svoltosi nel pomeriggio di sabato 24 settembre nel 
Palazzo dello Sport all’EUR, ha segnato il momento culminante del raduno 
nazionale dei Giovani dell’Azione Cattolica Italiana, a cui era presente anche 
una delegazione torinese. Il Santo Padre ha loro rivolto il seguente discorso:

Carissimi giovani dell’Azione Cattolica Italiana.
1. Vi saluto con gioia uno ad uno e vi dico che sono assai lieto di incontrarvi 

tanto numerosi in questo Palazzo dello Sport.
Vi ringrazio del dono che mi fate con questa vostra visita e confido che l’espe­

rienza di comunione, che oggi vivete, susciti in voi echi profondi, capaci di incidere 
efficacemente sull’orientamento della vostra esistenza. Possa questo incontro inserirsi 
come un momento forte e costruttivo nella vostra storia di giovani e di giovani laici 
animatori della fede cristiana nelle mille contrade d’Italia, da cui provenite. (...)

2. II. tema che vi raduna è espresso con uno slogan stimolante: « Per una festa 
senza fine. Il segreto della libertà »: è una frase, questa, che vede accostate due parole 
chiave della nostra fede e di ogni autentica esistenza umana: festa e libertà.

È importante che sappiate andare oltre la suggestività dello slogan, cogliendo la 
verità profonda che esso contiene. La proposta cristiana — dicevo recentemente ai 
giovani di Torino — non può dirsi afferrata quando ci si trattiene sull’onda del 
sentimento, o ci si accontenta di una religiosità vaga e indistinta. Il dispiegarsi di 
parole impegnative, e perfino affascinanti, non può sostituire il possesso reale di ciò 
che le parole evocano.

Soffermiamoci dunque un poco sulla parola che, nello slogan, si propone come 
un obiettivo da raggiungere, cioè una "festa senza fine”. Occorre subito precisare che 
la festa, per il cristiano, non è una situazione che si annuncia raggiungibile solo in un 
domani imprecisato. Noi cristiani siamo già in festa, poiché viviamo non a caso in 
quel "giorno” che, secondo le parole di Gesù, « Abramo vide e se ne rallegrò » 
(cfr. Gv 8, 56).

Per noi la profezia è adempiuta, e la promessa realizzata. La nostra festa nasce 
dalla presenza del Signore che, da allora e per sempre, riempie i nostri giorni e i 
nostri cuori. Il cristiano è in festa perché ha già incontrato il Tutto: in un certo senso 
si può quindi dire che non gli manca nulla. I suoi occhi sono pieni di stupore, nel 
suo animo abita la speranza che non delude. Egli è nella gioia perché circondato e 
compenetrato dalla luce che proviene dall’adorabile Persona di Gesù. Certo, il cri­
stiano vive contemporaneamente nell’attesa: tutta la sua esistenza terrena è un pelle­
grinaggio verso quella Patria che non è di questo mondo e nella quale abita soltanto 
la pienezza della gioia. Anzi, in questo pellegrinaggio il cristiano sa di dover cam­
minare al seguito di Gesù, sulla via della Croce. E tuttavia egli è già nella gioia, 
appunto perché cammina col suo Signore.

Il cristiano, in particolare il giovane cristiano, è già dunque in uno stato di festa: 
avendo scoperto il "tesoro” e la "perla” preziosa, vende per essi ogni altra cosa e



950 Atti del Santo Padre

se li procura (cfr. Mt 13, 44 s.). Egli decide cioè di impegnare tutto quello che ha, 
di impegnare addirittura se stesso, perché la festa non finisca. Rimane aperto al ”di 
più” e diventa capace di scelte ardimentose, al fine di essere sempre più radicalmente 
in festa. Come la biblica « fidanzata » dinanzi al « Diletto » che viene (cfr. Ct 2, 8), 
egli tende le braccia per essere ormai sempre in festa. Possiamo dire paradossalmente 
che lo stato di festa, mentre fa rivivere sul volto del giovane i segni della figliolanza 
perduta, cancellando ogni traccia di devastazione e di rovina, contemporaneamente 
gli apre ulteriori possibilità di festa, amplia sconfinatamente gli orizzonti de! suo 
cuore. Come le vergini del Vangelo attendono nella notte 1o Sposo, che forma tutta 
la loro festa, così il giovane cristiano sa vegliare e sacrificarsi per non perdere 
l’occasione di partecipare alla festa vera (cfr. Mt 25, 1-13).

3. Tuttavia, è qui implicito necessariamente un "segreto”, come dice lo slogan 
del vostro incontro. Si tratta della libertà, o meglio di un certo modo di intendere 
la libertà. « Che cosa significa essere liberi? », chiedevo nella "Lettera ai Giovani”, 
in occasione dell’Anno Internazionale ad essi dedicato. E subito spiegavo: « Essere 
veramente liberi non significa affatto fare tutto ciò che mi piace, o ciò che ho voglia 
di fare. La libertà contiene in sé il criterio della verità, la disciplina della verità. 
Essere veramente liberi significa usare la propria libertà per ciò che è un vero bene... 
significa essere un uomo di retta coscienza, responsabile, essere un uomo ”per gli 
altri”» (n. 13). In altre parole, se volete essere in una festa senza fine, è necessario 
— ed è impresa grandiosa — che investiate la vostra libertà neH’avvcntura della 
liberazione dal male e della crescita dell’uomo nuovo che è nato in voi al fonte batte­
simale. La dinamica della festa nasce nell’abbandono del credente, giorno dopo gior­
no, alla grazia dello Spirito Santo che abita nel suo cuore.

È vero che l’andare verso Dio non esige che si voltino le spalle al mondo: la fede 
in Cristo — dicevo ai giovani di Torino — non aliena dalla modernità, dalla creati­
vità. Ma a patto che immediatamente si aggiunga l’altro aspetto di questa verità, cioè 
che il vero modo per non girare le spalle al mondo è quello di correre verso 1’incontro 
col Signore.

Una festa vera e sovrabbondante la sperimenterete già qui in terra se. imboccando 
la strada di un robusto e coerente radicalismo evangelico, farete quello che Gesù 
ha comandato ai suoi amici di fare: « Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate 
gli uni gli altri, come io vi ho amato» (cfr. Gv 13, 34-35).

4. Desidero aggiungere una parola riguardo al metodo di lavoro che vi siete dati 
per questo incontro. So infatti che i giovani di Azione Cattolica di ciascuna diocesi 
hanno stabilito un gemellaggio con i colleghi giovani di un’altra diocesi e, nello stesso 
tempo, con i giovani di una parrocchia romana.

È uno stratagemma simpatico che vi fa cogliere, facendone l’esnerienza, una 
realtà profonda e gioiosa — festosa, si potrebbe dire — Quella dell’unità che vi 
raccoglie tutti, simultaneamente e in ogni direzione, nella Chiesa.

Dalle vostre diverse comunità ecclesiali di appartenenza avete sentito il richiamo, 
anzi, l’attrattiva che esercitano 1a città c la Chiesa di Roma, e siete venuti. Ora che 
siete qui, percepite la tensione doppiamente apostolica che già i Padri dei primi 
secoli riconoscevano a questa città, centro di irradiazione missionaria c nel contemno 
riferimento privilegiato per l'unità ecclesiale (cfr. Ireneo, Adv. haer., 3, 3. 2). Oui 
infatti c’è la tomba dell’Apostolo a cui il Signore affidò il servizio primaziale nella 
Chiesa. Qui c’è la Cattedra di verità, sulla Quale si perpetua il compito assegnato a 
Pietro: « Conferma i tuoi fratelli » (Lc 22, 32).

Ebbene, con le iniziative che avete in programma in questi giorni, voi date risalto 
proprio al legame che unisce la Chiesa di Roma con tutte le Chiese sparse in Italia



Atti del Santo Padre 951

e nel mondo. In primo luogo, voi potete meglio comprendere come « la Chiesa che 
è in Roma debba sempre misurare se stessa con il metro della comunità universale, 
in mezzo alla quale il Signore l’ha posta » (cfr. Omelia alla Messa di fine d’anno, 
31 dicembre 1987). L’accorrere dei fedeli e dei pellegrini, al pari del vostro accor­
rere odierno, sta a dire che « la Chiesa romana deve guardare a se stessa non soltanto 
con i propri occhi, ma in pari tempo con gli occhi di tutti coloro che la guardano... 
e hanno diritto di guardare e di esigere » da essa (ib.). Mi auguro pertanto che, 
grazie alle parrocchie da cui provenite, Roma sappia essere nei vostri confronti 
all’altezza della sua vocazione. Che sia ospitale e "servizievole”, partecipe essa stessa 
dell’ufficio "petrino”, che è anzitutto ministero di servizio.

Ma voi, a vostra volta, con la vostra vivacità di fede, testimoniate che il mistero 
della Chiesa, "una, santa, cattolica e apostolica”, è presente in ogni Chiesa partico­
lare in tutto il mondo (cfr. Lumen gentium, 26). Da qui proviene la varietà delle 
esperienze di cui siete portatori e in cui la cattolicità si esprime. Occorre però aver 
chiaro che, all’interno della cattolicità, « le singole parti portano i propri doni alle 
altre parti e a tutta la Chiesa » (Lumen gentium, 13). Qui si esprime la missione 
singolare di questa Chiesa di Roma, dove è posta la Cattedra di Pietro, la quale, 
presiedendo alla comunione universale della carità, « veglia affinché ciò che è parti­
colare non solo non nuoccia all’unità, ma piuttosto la serva » (ib.).

Pertanto, il ministero di Pietro e dei suoi Successori raggiunge ciascuna delle 
vostre Chiese particolari c si esprime in esse non ”dall’esterno”, quasi fosse una 
struttura giustapposta e superflua, bensì "dall'interno”, dall’« essenza stessa di ogni 
Chiesa particolare » (Discorso ai Vescovi USA, 16 settembre 1987). Raggiunge anche 
voi, carissimi giovani, le vostre persone e le vostre Associazioni, con il vincolo del­
l’amore di Cristo e la sollecitudine del servizio pastorale, in perfetta comunione e 
reciproca collaborazione con i vostri Vescovi, che guardano a voi con grande spe­
ranza e cordiale fiducia.

5. Occorre pertanto che voi prendiate rinnovata coscienza del valore che hanno ed 
hanno avuto sempre per la vostra Associazione il riferimento e l’attaccamento ai Pasto­
ri. Fin dalle sue origini, l’Azione Cattolica Italiana ha vissuto e operato in stretto lega­
me di speciale collaborazione con i Vescovi e i Sacerdoti, fin dall’inizio ha avuto una 
particolare dedizione al Successore di Pietro. Un’intuizione e una scelta che furono 
profetiche e che ora tocca a voi sviluppare, con sempre nuova fedeltà e sempre nuova 
intraprendenza apostolica.

Approfondirete così, secondo il modo che vi è proprio, in quanto membri della 
grande famiglia dell’Azione Cattolica, la vocazione e missione dei laici cristiani, 
secondo l’insegnamento del Concilio, ora ripreso dall’ultimo Sinodo dei Vescovi. 
Dice infatti la Costituzione Lumen gentium (n. 33): oltre all’apostolato che spetta a 
tutti i fedeli, « i laici possono anche essere chiamati in diversi modi a collaborare 
più immediatamente con l’apostolato della Gerarchia, alla maniera di quegli uomini 
e di quelle donne che aiutavano l’Apostolo Paolo nel Vangelo, faticando molto per il 
Signore (cfr. Fil 4, 3; Rm 16, 3 ss.) ». Uno di questi modi, e certamente tra i più 
significativi, è quello dcll’Azione Cattolica. Non esitate dunque a lavorare in stretta 
e docile sintonia col Papa, con i Vescovi, con i sacerdoti. Date ai vostri fratelli laici 
l’esempio di un’obbedienza piena, gioiosa, operosa, frutto di libera determinazione. 
Non abbiate timore di abdicare così a qualcosa della vostra laicità, della vostra di­
gnità e libertà di laici cristiani: chi più direttamente collabora con i Pastori, assu­
mendo come proprio fine lo stesso fine apostolico della Chiesa, e agisce per conse­
guenza sotto la superiore direzione della Gerarchia (Apostolicam actuositatem, 20), 
non per questo risponde in modo meno pieno alla propria vocazione di laico cri­
stiano. Al contrario, esprime questa vocazione in una forma particolarmente preziosa



952 Atti del Santo Padre

per l’edificazione della comunità ecclesiale, per l’opera di "implantatio evangelica” 
a cui oggi, anche in Italia, la Chiesa è chiamata, per la testimonianza cristiana in 
una società ampiamente secolarizzata.

6. Carissimi giovani di Azione Cattolica, desidero terminare queste parole espri­
mendovi ancora il mio affetto e la mia fiducia. Nello stesso tempo vi chiedo di tenere 
sempre viva in Italia la genuina tradizione dei giovani cattolici, che tali sono nella 
vita e col cuore. Vi chiedo di farlo incrementando, singolarmente e in gruppo, lo 
slancio della missione, perché la "festa” è per sua natura "effusiva”, ha bisogno di 
espandersi, di coinvolgere e di comunicare. Siate giovani trascinatori di altri giovani 
nelle vostre comunità.

Maria Santissima, che è beata perché ha creduto, vi protegga sempre con la sua 
materna intercessione e vi assista sempre sulle vie della fede, della preghiera, della 
missione.

Il Papa vi vuol bene e vi benedice.



Atti del Santo Padre 953

Per la Beatificazione del Venerabile Faà di Bruno

La via della santità è sempre la via 
della «consacrazione nella verità»

Domenica 25 settembre, in piazza San Pietro, il Papa ha compiuto il rito della 
Beatificazione del Ven. Francesco Faà di Bruno e di altri cinque Servi di Dio. 
La nostra Arcidiocesi era ampiamente rappresentata e tra i concelebranti vi 
era Mons. Vicario Generale.
Dell’omelia del Santo Padre riportiamo la parte generale e l’accenno specifico 
al nostro nuovo Beato (la cui memoria liturgica è stata fissata il 27 marzo). 
Anche nel breve discorso per l'Angelus, Giovanni Paolo II ha avuto un ac­
cenno al nuovo Beato con queste parole: « Grande spazio ebbe la devozione 
alla Madonna nella vita di Francesco Faà di Bruno e di Josefa Naval Girbés, i 
quali, privati nell’infanzia dall’affetto della madre terrena, trovarono conforto 
nel totale affidamento di sé alle sollecitudini della Madre celeste ».

1. «La tua parola è verità. Consacrali nella verità» (cfr. Gv 17, 17).
La liturgia della domenica di oggi professa e onora la verità racchiusa nella parola 

del Dio Vivente. Mediante le letture dell’Antico e del Nuovo Testamento ci ricorda 
che questa Verità si è offerta agli uomini. Così leggiamo nel Libro dei Numeri: « Il 
Signore... prese lo spirito che era su di lui e lo infuse sui settanta anziani » (11, 25). 
E Mosè, come testimone del fatto che «quelli profetizzarono» (11, 25), dice: «Fos­
sero tutti profeti nel popolo del Signore e volesse il Signore dare loro il suo spi­
rito! » (11, 29).

Questo avvenimento e le parole di Mosè sono preannunzio della missione mes­
sianica di Gesù di Nazaret. In virtù del suo Sacrificio pasquale, in virtù della Croce 
e della Risurrezione, Cristo ha effuso lo Spirito Santo sugli Apostoli e lo ha tra­
smesso alla sua Chiesa.

Tutti nella Chiesa, in forza del Battesimo, partecipano alla missione di Cristo, 
del Grande Profeta — del Figlio che è sul « trono del Padre ». La partecipazione a 
tale missione profetica risalta in particolare misura nella vicenda dei Santi: di coloro 
che mediante la Parola del Dio Vivente sono « consacrati nella verità ».

(...)

4. Guardando all’altro Beato, a cui oggi la Chiesa tributa gli onori degli altari, 
Francesco Faà di Bruno, è spontaneo ripensare all’esclamazione di Mosè: « Fossero 
tutti profeti nel popolo del Signore! ». Il nuovo Beato fu veramente un profeta in 
mezzo al Popolo di Dio, a cui appartenne come laico per buona parte della sua vita.

Munito di chiara intuizione pratica e sensibile alle tensioni e ai problemi del 
momento, egli seppe trovare risposte positive alle esigenze dei suoi tempi, resistendo 
alle tentazioni della fretta, del semplicismo culturale, degli interessi personali. Curvo 
sui libri, impegnato in cattedra o intento ad alleviare nei modi più diversi le soffe­
renze dei poveri, il Beato ebbe come stella polare della sua fervida attività un grande 
amore per Dio, che egli costantemente alimentava con l’esercizio della preghiera e 
della contemplazione. Soleva dire: « Darsi a Dio equivale a darsi ad una attività 
superiore, che ci trascina come le acque gonfie e tumultuose di un torrente in piena... ».

Dall’amore per Dio scaturiva quell’amore per il "prossimo”, che spinse Francesco 
Faà di Bruno sulla strada dei poveri, degli umili, degli indifesi, facendone un gigante



954 Atti del Santo Padre

della fede e della carità. Nacque così tutta una serie di opere e di attività assisten­
ziali di cui non è facile fare l’elenco. Anche in campo scientifico egli seppe portare 
la sua coerente testimonianza di credente, in un periodo in cui la dedizione alla 
scienza sembrava incompatibile con un serio impegno di fede.

Particolare menzione merita, tra le iniziative sociali, l’Opera di S. Zita per la 
promozione sociale e spirituale della donna (serve, disoccupate, apprendiste, madri 
nubili, malate, anziane): il Beato promosse il sorgere di una vera "città della donna", 
fornita di scuole, laboratori, infermeria, pensionati, tutto con propri Regolamenti. In 
questa coraggiosa e profetica iniziativa egli profuse i beni di famiglia, i suoi guadagni 
e tutto se stesso.

A cent’anni dalla sua morte, il messaggio di luce e di amore suscitato dal Beato 
Francesco Faà di Bruno, lungi dall’esaurirsi, si rivela quanto mai attuale, spingendo 
aH'azione quanti hanno a cuore i valori evangelici.

(...)

8. « La legge del Signore è perfetta, rinfranca l’anima », proclama il Salmo della 
liturgia odierna (18 [19], 8).

11 curriculum vitae dei nostri nuovi Beati abbonda di momenti difficili, in misura 
tale da potersi dire, umanamente parlando, deprimente. Ciò nonostante essi sono 
testimoni di grande gioia spirituale. Trovano gioia nei comandamenti di Dio, nella 
legge del Signore. Il Salmista annunzia che la legge del Signore rinfranca l’anima.

Ed in realtà è così. L’uomo trova la forza dello spirito, la forza interiore e la 
gioia del cuore in ciò che è retto — in ciò che è conforme alla verità.

La via della santità è sempre la via della "consacrazione nella verità”. Si compie 
su questa via la partecipazione alla Vita di Dio stesso, alle inesauribili ricchezze 
che il suo Spirito elargisce allo spirito umano: elargisce la verità, la forza e la gioia.

9. Siate benedetti tra i Beati della Chiesa:
Miguel Pro, S.I.,
Giuseppe Benedetto Dusmet, Arcivescovo,
Francesco Faà di Bruno, Sacerdote,
Junipcr Serra, O.F.M.,
Frederic Janssoone, O.F.M.,
Maria Josefa Naval Girbés.
« Appartenete a Cristo »... — consacrati nella verità. Beati perché vedete Iddio. 

Siateci accanto, per condurci sulla via della verità alla stessa vostra beatificante 
visione.

L’UDIENZA DOPO LA BEATIFICAZIONE

Lunedì 26 settembre, i numerosi pellegrini giunti a Roma per le Beatificazioni 
sono stati ricevuti in udienza dal Papa. Ai pellegrini piemontesi Giovanni Pao­
lo II ha detto:

Con vivo compiacimento indirizzo il mio speciale saluto ai pellegrini del Pie­
monte e, mentre esprimo il mio fraterno affetto al Cardinale Anastasio Ballestrero 
ed ai Vescovi che vi accompagnano, rivolgo una cordiale parola di benvenuto special- 
mente alle Suore Minime di Nostra Signora del Suffragio, che il Beato Francesco 
Faà di Bruno fondò perché — come egli stesso ebbe a scrivere — « chi mira a Dio, 
a lasciar per secoli una successione di bene non può far senza di religiose ».



Atti del Santo Padre 955

Care sorelle, la vita religiosa serve alla vocazione della persona e la pone, nella 
Chiesa, a servizio di Dio e del suo disegno di misericordiosa bontà, che da sempre 
ha sull’umanità intera. A tutte manifesto il mio apprezzamento per l’intelligente 
fedeltà, con la quale continuate l’opera del Fondatore.

E ai cari presenti, nel ricordo ancora vivo del mio recente pellegrinaggio a Torino, 
esprimo gioia sincera per questo odierno incontro. Il nuovo Beato è un segno evidente 
della vitalità religiosa e spirituale del Piemonte, che nel secolo scorso ha dato quella 
schiera di stupende figure di uomini e donne, consacrati a Dio e ai fratelli, alle quali 
ieri si è aggiunta quella di Francesco Faà di Bruno. Conservate la loro eredità, vivé- 
tene, fatela fruttificare!

Vi esorto poi ad avere sempre nel cuore l’amore della Chiesa; essa è mistica 
Madre, che dona la familiarità con Dio, ed educa persone capaci di donare la pace 
nel profondo di ogni cuore. Con tale carità ecclesiale sarete sempre in grado di 
percorrere il cammino della fede e della carità, che rende capaci di sollecitudine 
verso tutti.

Termino questo mio familiare colloquio, con l’augurio che in tutti aumenti la 
gioia, che in tutti cresca la conoscenza del Redentore, maestro e amico che destina 
a cose grandi.

A questo voto unisco il conforto della Benedizione Apostolica, che desidero 
estendere a quanti vi sono cari.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

Comunicato della Presidenza

INACCETTABILE E MORALMENTE OFFENSIVO 

IL FILM SU GESÙ DI SCORZESE

Dopo aver visionato il film "L’ultima tentazione di Cristo”, si conferma 
che esso è inaccettabile e moralmente offensivo. La figura di Gesù è infatti 
radicalmente falsificata, anche con un artificio cinematografico improponibile 
nei suoi contenuti. Il film pertanto non merita di essere visto, merita solo il 
silenzio riservato alla mediocrità.

Per chi crede che Gesù è il Figlio di Dio e l’uomo senza peccato, e anche 
per chi riconosce l’altezza della sua umanità, dare attenzione a questo film 
è contraddire alle proprie convinzioni, oltre che prestarsi ad un’operazione 
commerciale che umilia chi l’ha compiuta.

L’unico dato che resta è la forza della persona di Gesù, che pone anche 
oggi la domanda decisiva per la nostra esistenza. Solo essa ha potuto, per 
contrasto, dare risonanza anche a questo film ambiguo e volgare.

Roma, 7 settembre 1988
La Presidenza

della Conferenza Episcopale Italiana

957



958 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente (19-22 settembre 1988)

Comunicato dei lavori

Il Consiglio Permanente della Conferenza Episcopale Italiana si è riunito a 
Roma, presso la sede della C.E.I., dal 19 al 22 settembre 1988.

1. Il Consiglio Permanente ha rivolto un caloroso saluto al Santo Padre di 
ritorno dal suo viaggio apostolico, che lo ha visto ancora una volta pellegrino e 
coraggioso annunciatore del Vangelo in terra d’Africa.

Avvicinandosi la celebrazione del decimo anniversario del suo Pontificato, i 
Vescovi hanno ricordato con profonda gratitudine la forza e ricchezza del suo 
Magistero e la generosità del suo servizio pastorale, con l’annuncio immediato, 
coraggioso, personale del Vangelo in tutti i Paesi della terra.

Il Consiglio Permanente ha deciso di manifestare con un proprio messaggio 
la partecipazione della Chiesa italiana alla fausta ricorrenza e di invitare i Confra­
telli Vescovi con le loro comunità ecclesiali a celebrare una Giornata di preghiera 
per il Santo Padre, domenica 16 ottobre prossimo.

2. I Vescovi del Consiglio hanno preso in considerazione gli avvenimenti 
accaduti nel tempo trascorso dopo l’Assemblea di maggio, in particolare quelli che 
hanno richiesto l’intervento tempestivo della Presidenza della C.E.I.

Il più doloroso è stato il caso di Mons. Lefebvre e della sua rottura della comu­
nione ecclesiale. I Vescovi hanno constatato che fortunatamente le ripercussioni e 
conseguènze in Italia non sono state particolarmente gravi. Vi è quindi la speranza 
che, da noi, l’atto scismatico possa essere progressivamente riassorbito e dimen­
ticato.

Riguardo ad altre situazioni, eventi e circostanze, che vedono variamente inte­
ressate realtà ecclesiali, ed alle polemiche che ne sono scaturite, il Consiglio Per­
manente si è soffermato sui modi e sugli indirizzi con i quali i Vescovi possono 
meglio esercitare il loro compito di discernimento e di guida dottrinale e pastorale. 
Il Consiglio ha richiamato il valore delle indicazioni date dal Santo Padre nella 
sua allocuzione all’Assemblea Generale della C.E.I. del maggio scorso, « quasi 
continuando familiarmente... il discorso iniziato al Convegno ecclesiale di Loreto». 
In particolare le varie espressioni del laicato cattolico, come ogni altra componente 
ecclesiale, « devono considerare come propria mèta e ambizione non l’affermazione 
unilaterale di un proprio punto di vista o la prevalenza nei confronti di altri, bensì 
il servizio sincero alla comunione, in piena apertura e docile disponibilità alla guida 
dottrinale e pastorale dei propri Pastori » (L'Osservatore Romano, 4 maggio 1988). 
Occorre quindi mantenere in ogni ambito e circostanza piena coerenza con l’inse­
gnamento morale e sociale della Chiesa e salvaguardare la doverosa distinzione tra 
realtà ecclesiali e realtà politiche.

3. La prossima Assemblea Generale, che si terrà a Collevalenza dal 24 al 27 
ottobre prossimo, dovrà esaminare nei tre giorni di lavoro disponibili numerosi 
problemi e proposte di documenti pastorali. Allo scopo di approfondire adeguata-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 959

mente i molti argomenti previsti, il Consiglio Permanente ha convenuto di arti­
colare parte dei lavori dell’Assemblea in gruppi di studio.

I singoli problemi e documenti saranno esaminati ciascuno da un gruppo di 
Vescovi e poi sottoposti all’Assemblea plenaria con una relazione che riassuma i 
risultati raggiunti nel gruppo di studio.

4. La revisione del Concordato e le riforme che ne sono derivate stanno 
ponendo in maniera nuova alla Chiesa italiana il problema della disponibilità delle 
risorse economiche necessarie per la propria vita e per l’esercizio della sua molte­
plice missione.

Il Consiglio Permanente ha esaminato e discusso la bozza di una Nota pastorale 
sul sostegno economico alla vita e alle attività della Chiesa, che sarà sottoposta 
all’approvazione dell’Assemblea Generale di Collevalenza.

La Nota si propone di favorire, attraverso un’appropriata opera di educazione, 
una migliore presa di coscienza del dovere di partecipazione anche economica dei 
fedeli nei confronti della Chiesa: una Chiesa che è al servizio di tutti e che chiede 
a ciascuno l’impegno della corresponsabilità, da vivere in termini concreti, assu­
mendo con convinzione le fatiche e gli oneri che essa comporta.

In materia di sostentamento del clero il Consiglio Permanente ha deliberato, 
tra l’altro, di aumentare da L. 12.600 a L. 13.100, con effetto dal 1° gennaio 
1989, il valore del "punto”, che costituisce il parametro di base per il calcolo della 
rimunerazione assicurata ai sacerdoti che esercitano il ministero al servizio delle 
diocesi italiane.

Il Consiglio ha tenuto conto da una parte della opportunità di adeguare perio­
dicamente la rimunerazione dei sacerdoti alle esigenze connesse al loro sostenta­
mento e, dall’altra, della necessità di conciliare l’adeguamento con le risorse finan­
ziarie complessive disponibili e con gli impegni presenti e futuri a cui occorrerà 
far fronte.

La preventiva verifica di tale compatibilità finanziaria globale era stata richie­
sta dalla C.E.I. all’Istituto Centrale per il Sostentamento del Clero che, dopo 
l’esame tecnico, aveva concluso affermativamente.

5. I Vescovi hanno nuovamente affrontato il problema della ripresa delle 
Settimane Sociali, in forma rinnovata. Si è convenuto di sottoporre alla prossima 
Assemblea Generale di Collevalenza la decisione definitiva circa tale ripresa, con 
la proposta di dar vita a un Comitato Scientifico ed Organizzatore, che proceda a 
realizzare le prime "Settimane", secondo la nuova configurazione.

6. Il Consiglio ha poi preso in esame il lavoro in corso per la revisione dei 
catechismi. Mons. Antonio Ambrosanio, Presidente della Commissione Episcopale 
per la dottrina della fede e la catechesi, ha illustrato la situazione dei diversi testi, 
soffermandosi in particolare su quello degli adulti, il più importante e decisivo stru­
mento di catechesi, su cui maggiormente si incentra l’impegno della Commissione.

Accanto alla revisione dei testi, che procede in stretta intesa con la Santa Sede, 
si colloca l’impegno per la formazione dei catechisti, che ha trovato nel recente 
Convegno Nazionale un rinnovato slancio e forte impulso.

Il Consiglio ha invitato la Commissione Episcopale a promuovere un diretto 
e costante coinvolgimento di tutti i Vescovi nella revisione dei catechismi e a



960 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

seguire con particolare cura i catechisti, favorendo l’avvio di scuole e di itinerari 
formativi sistematici e permanenti.

Il Consiglio ha inoltre esaminato la prima bozza di una Nota della C.E.I. sul­
l’insegnamento della religione cattolica nelle scuole pubbliche. Scopo della Nota 
è quello di offrire ai docenti di religione in particolare, e a quanti, a vario titolo, 
sono interessati al problema, uno strumento di riflessione e di orientamento per 
gestire in modo sempre più qualificato questa disciplina e offrire così alle famiglie 
e ai giovani, che continuano in così grande numero a scegliere di avvalersi dell’in­
segnamento della religione, una proposta di alto profilo culturale e formativo.

7. Un altro importante oggetto dei lavori del Consiglio Permanente è stata 
la celebrazione del Convegno Nazionale degli operatori a servizio della vita umana.

L’iniziativa, che si colloca nel contesto del XX anniversario dell’Enciclica "Hu­
manae vitae", e a dieci anni dalla Istruzione del Consiglio Permanente sull’acco­
glienza della vita nascente, intende rilanciare l’evangelizzazione e la cultura della 
vita, suscitare una nuova mentalità, scuotere l’opinione pubblica e formulare pro­
poste operative di solidarietà, attente all’intero arco dell’esistenza umana dal conce- 
pimento fino al suo termine naturale.

Gli obiettivi fondamentali che il Convegno si propone sono: sul piano cultu­
rale, dare nuova evidenza e motivata espressione alle ragioni che suscitano amore, 
accoglienza e servizio alla vita umana, in particolare nella famiglia e attraverso la 
famiglia; sul piano operativo, elaborare proposte di servizio sul versante ecclesiale 
come su quello dell’impegno civile.

Il Convegno si terrà a Roma dal 13 al 16 aprile 1989 e si articolerà in tre 
ambiti di lavoro:

- cultura e servizio per la vita che inizia;
- la promozione della vita nella sofferenza e nella marginalità;
- la promozione della vita nella fase del suo compimento terreno.

8. I Vescovi del Consiglio hanno sottoposto ad esame la bozza ampiamente 
rielaborata del documento su Comunione, comunità e disciplina ecclesiale, conclu­
sivo del Piano pastorale degli anni ’80. Sono stati proposti ulteriori miglioramenti 
e si è convenuto di presentare la bozza all’Assemblea Generale del 24-27 ottobre 
prossimo, in vista dell’approvazione definitiva.

La medesima Assemblea sarà chiamata ad approfondire la riflessione in ordine 
al Piano pastorale per gli anni ’90, sulla base delle proposte e suggerimenti finora 
raccolti.

Il Consiglio Permanente ha anche preso in esame la bozza di Nota pastorale su 
"Mass media e costume morale", predisposta dalla Commissione Ecclesiale per le 
comunicazioni sociali dopo il Seminario di studio sul medesimo tema svoltosi nel 
novembre 1987.

Mons. Pietro Rossano, Presidente della Commissione Episcopale per l’educa­
zione cattolica, la cultura e la scuola, ha informato il Consiglio in merito alle riu­
nioni nazionali di docenti universitari e di responsabili della pastorale universitaria 
svoltesi negli scorsi mesi.

Mons. Benigno Luigi Papa, Presidente della Commissione Mista Vescovi-Reli­
giosi, ha svolto una relazione sugli argomenti richiamati dalla Lettera delle Congre-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 961

gazioni per i Vescovi e per i Religiosi e gli Istituti secolari, riguardante il docu­
mento "Mutuae relationes".

9. Il Consiglio Permanente ha esaminato e approvato lo Statuto del "Centro 
Unitario per la cooperazione missionaria tra le Chiese". Tale Centro, che congiunge 
in un unico organismo, promosso dalla C.E.I., le preesistenti strutture del C.E.I.A.L. 
e del C.E.I.A.S., ha lo scopo di promuovere la cooperazione missionaria tra le 
Chiese particolari italiane e le Chiese dell’America Latina, dell’Africa e dell’Asia- 
Oceania, curando in particolare la preparazione di sacerdoti diocesani, religiosi, 
religiose e laici che vengono inviati in missione e collaborando con gli altri orga­
nismi missionari.

Il Consiglio ha inoltre approvato lo Statuto della Federazione Italiana Esercizi 
Spirituali (F.I.E.S.), un’associazione che si propone di far conoscere e promuovere 
gli Esercizi spirituali, curando in particolare il loro inserimento e la loro pratica 
nel quadro della pastorale organica delle comunità ecclesiali.

10. Il Consiglio Permanente ha nominato: S. E. Mons. Antonio Bianchin, 
Assistente Ecclesiastico Generale dell’Azione Cattolica Italiana, membro della Com­
missione Episcopale per il laicato e la famiglia, in sostituzione del compianto 
Mons. Antonio Zama; S. E. Mons. Augusto Lauro, Vescovo di S. Marco Argentano- 
Scalea, membro della Commissione Episcopale per i problemi giuridici, in sostitu­
zione di S. E. Mons. Emanuele Romano, emerito; S. E. Mons. Francesco Cacucci, 
Ausiliare di Bari-Bitonto, membro del Segretariato per l’ecumenismo e il dialogo 
in sostituzione di S. E. Mons. Loris Francesco Capovilla, dimissionario; S. E. Mons. 
Sennen Corrà, Vescovo di Chioggia, Presidente della F.I.E.S., avendo S. E. Mons. 
Alberto Giglioli terminato il proprio mandato.

Il Consiglio ha inoltre nominato: Don Antonio Lanfranchi, della diocesi di 
Piacenza, Assistente Ecclesiastico Centrale del Settore Giovani di Azione Cattolica; 
Mons. Arrigo Miglio, della diocesi di Ivrea, Assistente Ecclesiastico Centrale per 
le branche rover-scolte dell’Agesci; P. Antonio Lombardi, agostiniano, Consulente 
Ecclesiastico Nazionale del Centro Italiano Femminile; P. Antonio Antonelli Con­
sulente Onorario del medesimo Centro, come segno di particolare gratitudine e 
riconoscimento per il lungo servizio ottimamente prestato.





Atti del Cardinale Arcivescovo

Regolamento
del Capitolo Metropolitano di Torino

Per l'esercizio del compito affidato al Capitolo (il pio e fedele svolgi­
mento del ministero liturgico nella chiesa Cattedrale1), per la traduzione 
pratica delle norme stabilite negli Statuti — approvati con Decreto Arcive­
scovile del 4 marzo 1987 — e per la loro concreta attuazione si formulano 
le seguenti disposizioni.

PARTE PRIMA

MINISTERO LITURGICO

1. LITURGIA DELLE ORE

« Le comunità dei Canonici che, in forza delle loro Costituzioni, 
celebrano integralmente o parzialmente la Liturgia delle Ore, rap­

presentano in modo speciale la Chiesa orante * 2.

• I Capitoli cattedrali e collegiali devono celebrare In coro quel­

le parti della Liturgia delle Ore che sono loro prescritte dal diritto 
comune o particolare » 3.

Determinazione delle parti da celebrare in comune:

« Si devono tenere in grandissima considerazione le Lodi mattutine e i 
Vespri come preghiera della comunità cristiana: la loro celebrazione pub­

blica e comune sla incoraggiata specialmente presso coloro che fanno 
vita in comune » *.

Pertanto il Capitolo Metropolitano celebra quotidianamente le Lodi mat­
tutine e i Vespri.

1 Cfr. Ecclesiae imago, n. 205, e Decreto Arcivescovile di approvazione degli Statuti.
1 Principi e Norme per la Liturgia delle Ore, n. 24 (passim).
1 Ibidem, n. 31a.
* Ibidem, n. 40; cfr. anche Sacrosanctum Concilium, nn. 89a e 95b.

963



964 Atti del Cardinale Arcivescovo

La celebrazione comune da parte dei Canonici, con la partecipazione 
attiva dei fedeli, è un momento qualificante della vita liturgica della Catte­
drale. A questo scopo è importante prevedere forme di coinvolgimento dei 
fedeli sia attraverso compiti da loro stessi svolti, sia con adeguata pubbli­
cizzazione degli orari, sia con espliciti inviti a comunità e gruppi della città 
e della diocesi. Per accogliere l'invito della Chiesa a curare che « i fedeli 
siano invitati e siano istruiti con opportuna catechesi » per « attingere da 
questa partecipazione un autentico spirito di preghiera »5, saranno partico­
larmente curati il canto (specie nelle domeniche e solennità), l'uso di 
monizioni introduttive, alcuni momenti di silenzio e, almeno nelle dome­
niche e feste di precetto, una breve omelia.

I turni di presidenza, le modalità di celebrazione ed i relativi orari ver­
ranno stabiliti annualmente nell'Adunanza capitolare ordinaria di autunno 
e comunque prima dell’inizio del nuovo Anno liturgico.

2. LITURGIA DELL'EUCARISTIA (MESSA CAPITOLARE)

» Bisogna che tutti diano la più grande importanza alla vita 
liturgica della diocesi intorno al Vescovo, principalmente nella 
chiesa Cattedrale, convinti che la principale manifestazione della 
Chiesa si ha nella partecipazione piena e attiva di tutto il popolo 
santo di Dio alle medesime celebrazioni liturgiche, soprattutto alla 
medesima Eucaristia, alla medesima preghiera, al medesimo altare 
cui presiede il Vescovo circondato dal suo presbiterio e dai mi­

nistri »

« Nella chiesa Cattedrale, quando c'è il Capitolo, è conveniente 
che tutti i Canonici concelebrino con il Vescovo, senza peraltro 
escludere altri presbiteri » 7-

Il Capitolo, che è « il collegio dei sacerdoti al quale spetta assolvere 
alle funzioni liturgiche più solenni nella chiesa Cattedrale » 8, si farà quindi 
preciso dovere di partecipare quando l’Arcivescovo — sia nelle maggiori 
solennità liturgiche sia quando, in altre particolari occasioni, viene convo­
cata la comunità diocesana — presiede la concelebrazione dell’Eucaristia 
nella chiesa Cattedrale.

La Messa capitolare, che si celebra regolarmente in ogni domenica e 
festa di precetto, è presieduta — seguendo turni mensili — da un Cano­
nico (detto mensale) « con la piena partecipazione di tutti i membri » del 
Capitolo. Secondo le norme liturgiche, infatti, « conviene che tutti I sacer­

doti non tenuti a celebrare individualmente per l'utilità pastorale dei fedeli, 
per quanto è possibile concelebrino », ricordando inoltre che « tutti i sacer­

doti membri della comunità, tenuti a celebrare individualmente per il bene 
pastorale dei fedeli, possono, nello stesso giorno, concelebrare anche la

’ Ibidem, n. 23.
6 Sacrosanctum Concilium, n. 41.
’ Caerimoniale Episcoporum, n. 123.
’ Statuti, art. 1; cfr. can. 503.



Atti del Cardinale Arcivescovo 965

Messa conventuale o di comunità •9. In merito si tenga conto di quanto 
prescritto dai cann. 905 e 951.

Anche i Canonici che ritengono di non concelebrare partecipino alla 
Messa capitolare.

Il Capitolo si riunisce per la celebrazione della Messa capitolare:

* nelle celebrazioni presiedute dall'Arcivescovo, di cui si è detto sopra; 
* nelle domeniche e nelle feste di precetto;

* in altre particolari occasioni, che vengono annualmente stabilite con 
deliberazione capitolare durante l’Adunanza ordinaria che precede l'inizio 
dell’Anno liturgico.

Sono comunque giorni di particolare rilievo:

♦ la solennità della Natività di S. Giovanni Battista, titolare della Catte­
drale e del Capitolo Metropolitano (24 giugno};

♦ l'anniversario della dedicazione della chiesa Cattedrale (22 settembre);

* l’anniversario dell’ordinazione episcopale dell'Arcivescovo;

* l’anniversario della morte dell'Arcivescovo precedessero;

* la festa della S. Sindone (4 maggio}.

Si potrà inoltre prevedere, particolarmente nei periodi liturgici più si­
gnificativi (Avvento, Quaresima, Tempo pasquale), una celebrazione infra­

settimanale che possa facilitare — in ora adatta — la partecipazione del­
l’intero Capitolo ed offrire un’occasione di preghiera comunitaria anche 
ai fedeli.

Per quanto riguarda i turni di presidenza, le modalità di celebrazione e 
la partecipazione attiva dei fedeli, si applica anche alla Messa capitolare 
quanto indicato per la Liturgia delle Ore.

Nella Messa capitolare, il Canonico mensale è tenuto a celebrare <« per 
l’Arcivescovo, per la Chiesa particolare di Torino e per i suoi benefattori », 
secondo l'invito espresso nel Decreto Arcivescovile di approvazione degli 
Statuti, senza percepire offerta. Anche i Canonici che concelebrano sono 
invitati a fare proprie le medesime intenzioni.

Quando l’Arcivescovo, nei giorni festivi di precetto, celebra in Catte­
drale in ora diversa da quella consueta del Capitolo, è compito del Cano­
nico mensale provvedere — per se o per alium — perché nell'orario sta­
bilmente affidato al Capitolo sia celebrata la S. 'Messa per le consuete 
intenzioni.

3. SACRAMENTO DELLA RICONCILIAZIONE

« Conviene che i fedeli sappiano il giorno e l’ora in cui II sacerdote 
è disponibile per l'esercizio di questo ministero. S’inculchi comun­

que nei fedeli l’abitudine di accostarsi al sacramento della Peni­

tenza fuori della celebrazione della Messa, e preferibilmente in 
ore stabilite » 10

’ Principi e Norme per l’uso del Messale Romano, n. 76.
” Rito della Penitenza - Premesse, n. 13.



966 Atti del Cardinale Arcivescovo

La chiesa Cattedrale, centro da cui si propaga tutta la vita spirituale 
della diocesi, è senza dubbio un luogo particolarmente significativo per 
offrire ai fedeli in modo qualificato e continuativo il ministero della Ricon­
ciliazione. In Cattedrale tutti i Canonici del Capitolo Metropolitano — sia 
effettivi che titolari — hanno dall’Arcivescovo la facoltà personale, non 
delegabile, di assolvere in foro sacramentale dalle censure "latae senten­

tiae" non dichiarate, non riservate alla Sede Apostolica n.

« La celebrazione comune manifesta più chiaramente la natura 
ecclesiale della penitenza. I fedeli Infatti ascoltano tutti insieme 
la Parola di Dio, che proclama la sua misericordia e li invita alla 
conversione, confrontano la loro vita con la Parola stessa, e si 
aiutano a vicenda con la preghiera. Dopo che ognuno ha confes­

sato i suoi peccati e ha ricevuto l'assoluzione, tutti Insieme lodano 
Dio per le meraviglie da lui compiute a favore del popolo, che egli 
si è acquistato con il sangue del Figlio suo » 12.

Il Capitolo, nel Tempo quaresimale e nei giorni precedenti le solennità 
più significative o ricorrenze particolari, rivolgendo l'invito a tutta la comu­
nità diocesana, promuove celebrazioni comunitarie del sacramento della 
Penitenza, che sono privilegiate occasioni per una specifica catechesi sul 
mistero e ministero della riconciliazione.

Inoltre provvede per un tempo adeguato ad un servizio per le confes­
sioni individuali — oltre che nell'orario festivo e feriale ordinario — anche 
prima delle funzioni straordinarie che si svolgono in Cattedrale.

Con deliberazione capitolare, rinnovabile ogni anno nell'Adunanza ordi­
naria che precede l’inizio dell’Anno liturgico, vengono stabiliti gli orari per 
il quotidiano servizio dei Canonici, affinché i fedeli abbiano adeguate pos­
sibilità di celebrare il sacramento della Riconciliazione in Cattedrale, tro­
vandovi anche sacerdoti specificamente preparati per offrire consiglio in 
particolari problemi morali.

Il servizio dei Canonici, negli orari previsti per II Capitolo, è coordinato 
dal Penitenziere.

4. CELEBRAZIONI STRAORDINARIE

Quando l'Arcivescovo presiede in Cattedrale a celebrazioni liturgiche 
— anche non eucaristiche (Liturgia delle Ore, celebrazioni penitenziali, 
ecc.) — convocando la comunità diocesana, il Capitolo è tenuto a parteci­
pare collegialmente.

Il Capitolo si prende cura che le celebrazioni a carattere diocesano si 
svolgano normalmente in Cattedrale, offrendo la propria collaborazione per 
il loro svolgimento. A questo fine spetta al Presidente, d'intesa con il par­
roco della Cattedrale, tenere gli opportuni collegamenti con l'Arcivescovo, 
gli Uffici diocesani, le associazioni e i movimenti interessati.

" Cfr. can. 508, § 1.
” Rito della Penitenza - Premesse, n. 22.



Atti del Cardinale Arcivescovo 967

Il Capitolo, inoltre, si fa promotore di celebrazioni adatte nelle ricor­
renze liturgiche più significative e nelle occorrenze straordinarie. Ogni 
anno, nell’Adunanza che precede l'inizio dell'Anno liturgico, si dovrà stabi­
lire un calendario annuale di massima, insieme alle modalità generali delle 
predette celebrazioni, rinviando a riunioni successive i dettagli delle me­
desime.

È quindi necessario che il Capitolo, oltre alla normale collaborazione 
degli animatori liturgici previsti dall’art. 2, 2° degli Statuti, si impegni gra­
dualmente a reperire ed a formare un gruppo di collaboratori laici volon­
tari per le incombenze tecniche organizzative, che integrino i collaboratori 
abitualmente operanti a livello parrocchiale.

5. SUFFRAGI PER I CANONICI DEFUNTI

Ogni anno, nella domenica che segue la Commemorazione di tutti i 
fedeli defunti, la Messa capitolare sarà concelebrata per gli Arcivescovi 
ed i Canonici defunti.

In occasione della morte di un Canonico, il Capitolo partecipa colle­
gialmente alla celebrazione di sepoltura, se in Cattedrale o in altra chiesa 
della città: se la celebrazione avviene fuori Torino, il Presidente provve- 
derà — nei limiti del possibile — ad inviare una delegazione di almeno 
due Canonici. Come segno di fraternità sacerdotale, i Canonici celebre­
ranno per ogni collega defunto due Sante Messe.

6. ABITO CORALE

Le vesti liturgiche sacerdotali (cfr. art. 10 degli Statuti) consistono nel- 
ì'abito talare nero su cui si indossa la cotta, preferibilmente uniforme.

Nei giorni festivi di precetto, nelle solennità ed in altre particolari 
circostanze, i Canonici indossano la divisa completa prevista dalle norme 
generali, che comprende anche la mozzetta orlata di viola sopra la cotta13.

PARTE SECONDA

UFFICI CAPITOLARI

1. PRESIDENTE

È compito del Presidente:

* rappresentare il Capitolo;

* indire le riunioni capitolari, presiederle ed informare sollecitamente i 
Canonici sulle questioni riguardanti il Capitolo:

♦ coordinare l'attività dei titolari degli altri uffici capitolari, i quali devono 
riferirsi al Presidente specialmente quando impostano Innovazioni o im­
pegni permanenti nell’ambito del loro ufficio. Dell’attività svolta, sarà fatta

15 Caerimoniale Episcoporum, n. 1210; cfr. le Lettere della Congregazione per il Clero: 30 
ottobre 1970 e 18 marzo 1987.



968 Atti del Cardinale Arcivescovo

a cura dei titolari dei vari uffici una relazione annuale nell'Adunanza capi­
tolare di primavera;

* animare con spirito di servizio le attività del Capitolo e lo spirito comu­
nitario tra i Canonici, intervenendo fraternamente in caso di difficoltà o di 
inadempienze;

* accogliere il Vescovo alle porte della Cattedrale, in occasione dell’in­
gresso in diocesi, secondo le disposizioni del Caerimoniale Episcoporum I4.

In caso di assenza del Presidente o di vacanza dell’ufficio, le funzioni 
relative — per quanto attiene l'ordinaria amministrazione — vengono svolte 
dal più anziano di nomina tra i Canonici presenti.

2. PENITENZIERE

È compito del Penitenziere:

* assicurare la propria personale presenza in Cattedrale per lo svolgi­
mento del suo ufficio con adeguata possibilità di tempo, in orario ben 
determinato e reso di pubblica conoscenza, adatto e sufficiente per la 
necessità dei fedeli che gli si rivolgono per particolari problemi morali;

* promuovere incontri di aggiornamento su vari aspetti della teologia 
morale per i Canonici confessori;

* programmare per i fedeli opportune catechesi sul sacramento della 
Penitenza;

* curare, d’intesa con il parroco della Cattedrale, la fornitura di sussidi 
adatti per i penitenti, la sistemazione più conveniente delle sedi per le 
confessioni, la collocazione in luogo opportuno di una tabella con gli orari 
del servizio offerto dai Canonici;

* coordinare l'ordinario servizio — festivo e feriale — dei Canonici per il 
ministero del sacramento della Riconciliazione secondo gli orari previsti 
con deliberazione capitolare, curando la stesura e l’osservanza di turni 
specifici;

* provvedere al servizio che si rende necessario in occasione di funzioni 
straordinarie celebrate in Cattedrale.

Per facilitare il servizio di coordinamento del Penitenziere, i singoli 
Canonici si faranno premura di comunicargli le proprie eventuali difficoltà 
che possono rendere necessarie modifiche ai turni di servizio programmati.

3. PREFETTO DI SACRESTIA

È compito del Prefetto di sacrestia:

* predisporre e pubblicare in modo stabile nell’Aula capitolare i turni di 
presidenza delle celebrazioni che interessano il Capitolo: Messa capitolare 
e Liturgia delle Ore;

* comunicare al Capitolo il calendario delle celebrazioni annualmente 
presiedute in Cattedrale dall’Arcivescovo e di quelle straordinarie;

14 Cfr. nn. 1142-1143.



Atti del Cardinale Arcivescovo 969

* provvedere per i necessari servizi liturgici, dopo aver preventivamente 
data comunicazione al Capitolo, nelle celebrazioni presiedute in Cattedrale 
dall’Arcivescovo o da altro Prelato in circostanze particolari non aventi 
carattere "diocesano”, d’intesa con il parroco della Cattedrale;

* sovraintendere e coordinare i compiti del cerimoniere capitolare e del­
l’organista;

* tenere i contatti con l’Ufficio liturgico diocesano e gli altri enti eventuali 
per le necessarie collaborazioni;

* curare la sistemazione dei fedeli in chiesa nelle varie celebrazioni, per 
favorire la loro partecipazione, provvedendo a disciplinare l'accesso dei 
visitatori durante le stesse, d'intesa con il parroco della Cattedrale;

* prevedere e curare la pubblicazione di appositi avvisi riguardanti le 
celebrazioni ordinarie e straordinarie in Cattedrale, gli orari dei servizi 
offerti dal Capitolo, provvedendo anche a comunicarli — per una adeguata 
conoscenza — alla stampa diocesana e non, alle emittenti radio-televisive, 
alle zone vicariali, alle parrocchie ed agli altri enti interessati;

♦ curare le comunicazioni orali da dare ai fedeli per annunciare le cele­
brazioni ordinarie e straordinarie del Capitolo;

* curare la stesura e l’aggiornamento dell'inventario degli arredi e delle 
sacre suppellettili di proprietà del Capitolo, oltre a seguire la loro manu­
tenzione ordinaria.

4. TEOLOGO

È compito fondamentale del Teologo curare l'evangelizzazione e la cate­
chesi, provvedendo che durante l’Anno liturgico in Cattedrale vi sia una 
adeguata proclamazione della Parola di Dio, secondo lo spirito liturgico e 
le necessità dei fedeli.

In specie è suo compito:

* provvedere per facilitare ai fedeli, d’intesa con il Canonico a cui tocca 
presiedere, la comprensione dei testi sacri — sia nella celebrazione della 
Liturgia delle Ore che in quella della Messa — proponendo opportune e 
brevi monizioni o introduzioni;

* favorire l'organizzazione di incontri periodici per formare i fedeli alla 
partecipazione * piena, consapevole e attiva • delle celebrazioni liturgiche 
ardentemente desiderata dal Concilio Vaticano II1S;

* richiedere e coordinare l'attività dei Canonici, con facoltà di rivolgersi 
anche a collaborazioni esterne (specie ai docenti della Facoltà Teologica), 
al fine di organizzare in Cattedrale — d'intesa con il parroco — predica­
zioni specializzate, particolarmente nei periodi liturgici più rilevanti: Av­
vento, Quaresima, Tempo pasquale;

* tenere contatti con gli Uffici diocesani, catechistico e missionario, per 
Iniziative comuni;

15 Cfr. Sacrosanctum Concilium, n. 14.



970 Atti del Cardinale Arcivescovo

* organizzare — avvalendosi della collaborazione dei Canonici, con turni 
prestabiliti, e d’intesa con il parroco — un servizio di accoglienza per i 
fedeli ed i turisti che visitano la Cattedrale e la cappella della S. Sindone, 
al fine di favorire la presentazione di sussidi per la preghiera liturgica e 
la preparazione al sacramento della Riconciliazione, favorendo anche la 
conoscenza dei documenti dell’Arcivescovo e della pastorale diocesana, 
delle Conferenze Episcopali Italiana e Piemontese, della Santa Sede e del 
Sommo Pontefice.

Alla responsabilità del Teologo — con opportune collaborazioni — fa­
ranno capo eventuali istituende attività di catecumenato per adulti in pre­
parazione ai Sacramenti dell'iniziazione cristiana, nonché eventuali pub­
blicazioni, periodiche od occasionali, di sussidi catechistici, liturgici e 
pastorali.

5. ARCHIVISTA

È compito dell'Archivista:

1. per quanto riguarda l’archivio corrente:

* curare la conservazione dei documenti depositati;
* ricevere gli atti capitolari, i documenti arcivescovili o della Curia Metro­
politana e quant'altri sopravvengano da altra fonte riguardanti la vita del 
Capitolo all’interno ed in relazione ad altri enti o persone, dopo aver accer­
tato — tramite il Presidente o il Segretario — che il Capitolo ne abbia 
presa la dovuta conoscenza;

♦ ordinare tutto il materiale documentario avendo cura di non variare pre­
cedenti classificazioni oppure, quando sia veramente necessario variare e 
ciò venga deliberato in Adunanza capitolare o dall'Autorità superiore, 
avendo cura di inserire quanto già custodito nel nuovo ordinamento con 
le opportune indicazioni di metodo e appropriate sigle convenute;

♦ redigere opportuni indici ed inventari, curando che nessun documento 
venga asportato o vada smarrito;

2. per quanto riguarda l’archivio storico (depositato nell'Archivio 
arcivescovile):

* tenere aggiornato l’inventario, ponendo in particolare risalto le opere in 
qualunque modo preziose;

* consentire la visione dei documenti agli studiosi con grande prudenza 
e sotto la propria responsabilità, secondo le direttive comuni degli Archivi 
ecclesiastici e quelle specifiche del Capitolo;

♦ curare la pubblicazione di dati significativi riguardanti la storia della 
Cattedrale nei suoi aspetti artistici e pastorali, eventualmente preparando 
schede-guida per I visitatori, d’intesa con il parroco;

♦ suscitare l’interesse degli studiosi per il materiale documentario custo­
dito in vari Archivi, al fine di una maggiore conoscenza della storia dio­
cesana.



Atti del Cardinale Arcivescovo 971

In caso di prolungata assenza dell’Archivista, per forza maggiore, chi lo 
sostituisce nella custodia dell’Archivio dovrà tenere accurata nota di ogni 
cosa, riferendo al responsabile.

6. SEGRETARIO

È compito del Segretario:

* inviare le convocazioni per le Adunanze del Capitolo, secondo il man­
dato del Presidente;

* redigere il verbale delle riunioni capitolari, allegando anche gli even­
tuali documenti esibiti;

* all’inizio di ogni Adunanza, dare lettura del verbale della riunione prece­
dente, per le osservazioni da parte dei singoli Canonici e l’approvazione; 

* registrare accuratamente i risultati delle votazioni;

* controfirmare gli atti del Capitolo e le lettere che il Presidente invia a 
nome del Capitolo;

* annotare tutte le notizie attinenti al Capitolo.

7. AMMINISTRATORE-TESORIERE

È compito dell Amministratore-Tesoriere attendere alla retta e diligente 
conservazione e amministrazione dei beni temporali del Capitolo.

In particolare:

♦ vigilare per la loro conservazione e custodia, anche attraverso contratti 
di assicurazione;

♦ esigere accuratamente redditi e proventi di spettanza del Capitolo;

♦ provvedere ai pagamenti dovuti e ad eventuali adempimenti fiscali nel 
tempo stabilito;

♦ curare l’intestazione dei beni immobili e mobili al Capitolo anche per 
eventuali depositi, sui quali opererà a firma congiunta con il Presidente. 
Per le necessità ordinarie provvederà attraverso deposito di conto cor­
rente, sempre intestato al Capitolo, su cui potrà operare con firma di­
sgiunta anche il Presidente;
* tenere in ordine e aggiornati i libri contabili;

* presentare annualmente al Capitolo nell'Adunanza ordinaria di autunno 
il bilancio preventivo per l’anno successivo; nell'Adunanza ordinaria di 
primavera il conto consuntivo dell’anno precedente;
♦ presiedere il Consiglio capitolare per gli affari economici costituito, a 
norma del can. 1280, da almeno due Canonici consiglieri, eletti dal Capi­
tolo;

♦ curare l’inventario dei beni del Capitolo (cfr. can. 1283 §2).



972 Atti del Cardinale Arcivescovo

PARTE TERZA
NORME INTERNE

1. ADUNANZE CAPITOLARI

L'indizione delle Adunanze capitolari è comunicata per scritto ai singoli 
Canonici dal Segretario, su mandato del Presidente, e deve contenere la 
data dell'Adunanza insieme all'ordine del giorno.

La sede delle Adunanze è normalmente l'Aula capitolare.
Gli argomenti all’ordine del giorno sono fissati d’ufficio dal Presidente 

o su richiesta di singoli capitolari al Presidente.
Per le due Adunanze capitolari ordinarie (una in primavera e l’altra nel 

tardo autunno, prima dell'Inizio dell'Anno liturgico) la convocazione deve 
essere inviata con almeno 8 (otto) giorni di anticipo sulla data stabilita. 
Per le Adunanze straordinarie, in caso di comprovata indilazionabile ur­
genza, potrà non essere rispettato il termine degli 8 (otto) giorni.

Nell’ordine del giorno dell’Adunanza capitolare d’autunno si dovrà sem­
pre prevedere:

* turni di presidenza, modalità di celebrazione ed orari della Liturgia delle 
Ore e della Messa capitolare;
* giorni di celebrazione della Messa capitolare oltre alle domeniche e 
feste di precetto;
* orari per il servizio nel ministero delle Confessioni;
* calendario annuale delle varie celebrazioni ordinarie e straordinarie;

* esame del bilancio preventivo dell'anno successivo.
Nell’ordine del giorno dell’Adunanza capitolare di primavera si dovrà 

sempre prevedere:
* relazione delle attività dei titolari dei vari uffici capitolari;

* esame del bilancio consuntivo dell’anno precedente.

2. SERVIZIO E REMUNERAZIONE DEI CANONICI

Premesse:

* le disposizioni del Codice di Diritto Canonico: « Il Capitolo dei Canonici 
è il collegio di sacerdoti al quale spetta assolvere alle funzioni liturgiche 
più solenni nella chiesa Cattedrale; spetta inoltre al Capitolo cattedrale 
adempiere i compiti che gli vengono affidati dal diritto o dal Vescovo dio­

cesano • (cfr. can. 503);

* le norme della Conferenza Episcopale Italiana sul servizio dei Canonici 
che deve essere a tempo pieno per collegarsi all’Istituto diocesano per il 
sostentamento del clero;
* la situazione dei Canonici impegnati in altre attività diocesane, anche a 
tempo pieno;
* la norma degli Statuti del Capitolo per cui I Canonici ricevono una remu­
nerazione secondo quanto è previsto dalle norme per il sostentamento del 
clero (art. 9, 1°);



Atti del Cardinale Arcivescovo 973

si stabilisce:

1. Il servizio a tempo pieno comporta per i Canonici:

* la partecipazione alle celebrazioni qui previste nel capitolo sul mini­
stero liturgico ai numeri 2 e 4;

* fatti salvi il giorno feriale di vacanza settimanale, il mese di ferie an­
nuale e la settimana per gli esercizi spirituali, si richiede la partecipazione 
quotidiana alle Lodi mattutine o ai Vespri e a turni di servizio per le confes­
sioni dei fedeli in modo da coprire l'intera settimana;

* lo svolgimento di un ufficio capitolare — o come titolare o come colla­
boratore — per la direzione e l’organizzazione dell’ufficio stesso o per le 
varie attività che vi fanno capo;

* la prestazione di altri servizi pastorali presso enti e/o attività dioce­
sane, per mandato o autorizzazione dell’Arcivescovo.

2. Al fine di coordinare i predetti impegni:

* ogni Canonico concorda con l’Ordinario il servizio che può prestare 
per i vari compiti del Capitolo e le attività pastorali che svolge, comuni­
candogli anche le eventuali retribuzioni relative;

♦ le disponibilità personali per i compiti del Capitolo vengono comunicate 
al Capitolo stesso, perché si abbia il quadro generale delle disponibilità, 
onde stabilire ogni anno i turni dei vari servizi;

* le risultanze delle retribuzioni sono comunicate dall’Ordinario all’Isti­
tuto diocesano per il sostentamento del clero, perché possa tenerne conto 
nella determinazione della quota spettante a ciascun Canonico;

* oltre i servizi a cui si è tenuti per realizzare il tempo pieno, ogni Cano­
nico è libero di offrire un servizio volontario per i diversi compiti del Capi­
tolo, secondo le maggiori utilità pastorali, le personali attitudini e le mag­
giori carenze riscontrate nei turni. Sarà utile assumere questo servizio 
volontario in modo stabile;
♦ poiché i servizi prestati per tutti gli uffici capitolari e gli incarichi rice­
vuti dall’Arcivescovo vengono computati per la realizzazione del tempo 
pieno, non si fa riferimento a particolari dispense dai servizi a causa di 
incarichi specifici;

* in base alle disponibilità che ogni Canonico comunicherà, secondo 
quanto concordato con l'Ordinario, il Capitolo preciserà i compiti istitu­
zionali che il Capitolo stesso può svolgere, programmerà la frequenza e 
il tempo dei vari servizi e compilerà annualmente le tabelle dei servizi 
relativi ad ogni Canonico.

3. Le assenze non giustificate dai servizi capitolari comportano, a 
norma degli Statuti, una deduzione sulla retribuzione da devolvere alla 
Cassa del Capitolo.

L’entità delle deduzioni sarà stabilita annualmente in Adunanza capi­
tolare, insieme alla formulazione dei turni per i servizi. Le assenze per 
malattia non comportano deduzione di retribuzione.

Nell'Adunanza annuale in cui si stabiliscono il calendario delle celebra-



974 Atti del Cardinale Arcivescovo

zioni ed i turni dei servizi, al fine di assicurare la continuità di questi, ver­
ranno pure indicati in linea di massima i turni del giorno libero settimanale 
(feriale), dei periodi delle ferie e degli esercizi spirituali.

4. Spetta all’Arcivescovo, in osservanza alle norme canoniche, sta­
bilire quando — a causa di malattia permanente, di invalidità, di attività 
pastorale incompatibile — un Canonico deve lasciare il servizio effettivo 
(con la relativa retribuzione, collegata con l’Istituto diocesano per il sosten­
tamento del clero) e passare tra i Canonici titolari.

3. SERVIZIO DEI COLLABORATORI STABILI — ANIMATORI LITURGICI — 
DEL CAPITOLO

Il servizio del cerimoniere capitolare e dell’organista è limitato alle 
celebrazioni capitolari, alle celebrazioni indette dall'Arcivescovo per la 
comunità diocesana alle quali il Capitolo è tenuto ad intervenire ed alle 
celebrazioni promosse dal Capitolo stesso in Cattedrale, per le quali il 
Capitolo richieda l’intervento del cerimoniere e/o dell’organista.

1. Maestro delle cerimonie o Cerimoniere capitolare

È compito del Cerimoniere capitolare:

♦ preparare e dirigere lo svolgimento delle celebrazioni, d’intesa con il 
celebrante e con quanti sono interessati rispettivamente alla parte pasto­
rale, musicale e rituale;
♦ favorire la costituzione di ministranti per i diversi uffici, curandone la 
formazione per una comprensione spirituale del loro servizio oltre all'ese­
cuzione cerimoniale;

* preparare i fedeli alle celebrazioni attraverso una opportuna presenta­
zione, insieme alle prove dei canti, per la celebrazione sia dell'Eucaristia 
che della Liturgia delle Ore:
* procurare, d’intesa con il Prefetto di sacrestia, i testi liturgici per i 
celebranti e gli opportuni sussidi liturgici per i fedeli;
* comunicare ai Canonici le indicazioni per l'aggiornamento liturgico, 
anche con la segnalazione di corsi, convegni e pubblicazioni.

2. Organista-Maestro di cappella

È compito dell’Organista-Maestro di cappella:

* prestare la sua opera per la celebrazione della Messa capitolare e nella 
celebrazione delle Lodi mattutine e/o dei Vespri, secondo un calendario 
di massima da stabilire in Adunanza capitolare e da precisare e concordare 
periodicamente con il Presidente, il Prefetto di sacrestia ed il Cerimoniere 
capitolare;
* curare la presentazione dei canti ai fedeli prima delle celebrazioni e la 
prova degli stessi, quando necessario;
♦ provvedere alla manutenzione degli strumenti musicali per le Liturgie 
capitolari, d’intesa con il Prefetto di sacrestia;
♦ procurare i necessari sussidi per il canto dei Canonici, del coro e dei 
fedeli, d’intesa con il Prefetto di sacrestia.



Atti del Cardinale Arcivescovo 975

PARTE QUARTA

NORME TRANSITORIE

1. Titoli canonicali

Il passaggio ai nuovi titoli canonicali previsti negli Statuti (art. 2, 3°) 
avverrà con Decreto Arcivescovile, previa proposta del Capitolo da formu­
larsi in Adunanza capitolare circa le singole attribuzioni.

2. Rapporti tra Capitolo-Parrocchia-chiesa Cattedrale

Le disposizioni circa i rapporti tra Capitolo, Parrocchia e chiesa Catte­

drale sono rinviate a susseguenti Atti Arcivescovili, come risulta dal De­
creto Arcivescovile di separazione della Parrocchia dal Capitolo.

3. Gradualità di attuazione

Una gradualità positiva di attuazione del presente Regolamento sarà la 
celebrazione quotidiana dei Vespri e/o delle Lodi Mattutine, con la ripresa 
di un preciso servizio per le Confessioni dei fedeli esteso a tutti i giorni 
della settimana.

Proprio per una gradualità di attuazione, che consenta l’esperimento 
delle possibilità da parte del Capitolo di adempiere i compiti stabiliti, si 
ritiene che il presente Regolamento vada approvato ad experimentum per 
la durata di un anno, al termine del quale sarà possibile una verifica di 
quanto in esso stabilito.

4. Modifiche al regolamento

Fatta salva la competenza dell’Arcivescovo a norma di diritto, eventuali 
varianti al presente Regolamento possono essere presentate all’Arcive­
scovo per l'approvazione qualora ottengano, per legittimo atto capitolare, 
la maggioranza dei due terzi.

VISTO, si approva il presente Regolamento "ad experimentum" per la 
durata di un anno, con decorrenza dal 22 settembre 1988, anniver­
sario della Dedicazione della chiesa Cattedrale.

Torino, 24 giugno 1988, solennità di S. Giovanni Battista

*5 Anastasio A. Card. Ballestrero

Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi 
cancelliere arcivescovile



976 Atti del Cardinale Arcivescovo

Ad una giornata di ritiro per sacerdoti

I fondamenti della nostra missionarietà
Martedì 26 aprile a Villa Lascaris di Pianezza, il Cardinale Arcivescovo ha 
guidato una giornata di ritiro per il clero del Distretto pastorale Torino Ovest. 
Sia il tema trattato che le risposte ad alcune domande sono di interesse gene­
rale, per questo ne viene qui pubblicato il testo.

1. Testimoni della risurrezione

Siamo sacerdoti: oggi noi dobbiamo diventare testimoni e annunziatori della 
Pasqua, come gli Apostoli lo sono stati al loro tempo.

Pensiamo per un momento all’atteggiamento di San Pietro dopo la risurrezione 
di Gesù; i suoi discorsi registrati dagli Atti sono tutti discorsi pasquali. Questa 
risurrezione del Signore lo ha veramente trasformato e lo ha illuminato e pervaso 
in una maniera entusiasmante: per lui e per noi!

A parlar della Pasqua, San Pietro gareggia con San Paolo, l’altro Apostolo 
che era tutto sostanziato del mistero pasquale. Ed è bello vedere questi Apostoli 
che sono come travolti dal mistero pasquale, lo proclamano lo gridano lo testimo­
niano. La loro identità di Apostoli è tutta nutrita e sostanziata di questa procla­
mazione continua della risurrezione di Gesù.

Anche a noi il Signore ha affidato questo compito. « Come il Padre ha mandato 
me, anch’io mando voi. (...) Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimetterete i peccati 
saranno rimessi; e a chi non li rimetterete resteranno non rimessi » (Gv 20, 21-23).

La missione apostolica scaturisce dalla risurrezione e nella risurrezione trova il 
suo sacramento inesauribile. Siamo dei depositari della missione di Cristo, di un 
Cristo che è morto e risorto, del Cristo di Pietro, di Paolo e della Chiesa di sempre; 
dove la vita del Signore Gesù — nato passibile e destinato alla croce — si mani­
festa vittoriosa sul peccato, con la risurrezione, e ci rende portatori di questo 
mistero salvifico per tutta la terra.

2. Il nostro rapporto con Cristo risorto

Questo rapporto con il Cristo pasquale è davvero fondante, non solo per l’iden­
tità della Chiesa, ma per l’identità della missione apostolica.

Si parla tanto di missionarietà, in questi tempi; è un tema che sta diventando 
alla moda, almeno come vocabolario e discorso. C’è il rischio però che parlare di 
missionarietà significhi soprattutto preoccuparsi di atteggiamenti operativi, emar­
ginando un po’ la missione degli Apostoli e della Chiesa dalla missione stessa 
di Gesù!

Non c’è discorso di missionarietà cristiana che non esiga un’attenzione vissuta 
e profondamente convinta al mistero della risurrezione del Signore. Se si vuole 
essere missionari di Cristo, bisogna che il rapporto personale dell’apostolo con 
Cristo diventi la matrice inesauribile della missionarietà.

La missionarietà della Chiesa, e soprattutto la missionarietà dei sacerdoti nella



Atti del Cardinale Arcivescovo 977

Chiesa, si radica nel mistero personale di Gesù morto e risorto. Non c’è quindi 
missionarietà che non debba nutrirsi di questo rapporto con Cristo.

La passione per Cristo di San Pietro ci commuove; la passione per Cristo di 
San Paolo ci interpella e ci sorprende; ma non siamo chiamati a essere spettatori 
di questa meravigliosa realtà: siamo chiamati a esserne partecipi. Bisogna essere 
legati a Cristo con il cuore di Pietro, con il cuore di Paolo... « Io ritenni infatti 
di non sapere altro in mezzo a voi se non Gesù Cristo, e questi crocifisso » (1 Cor 
2, 2)... e risorto!

Non è male che noi sacerdoti, che dobbiamo continuare questa missione di 
Gesù e degli Apostoli, ci interroghiamo proprio a livello di questo rapporto perso­
nale con Cristo.

Cristo non "è risorto" (al passato remoto). No! Cristo "è il Risorto" (all’indi­
cativo presente). È vivo! E questa condizione di Cristo vivente, oggi, qui, nella 
mia vita personale di prete, è una verità! Non posso essere missionario di Cristo 
per una specie di categoria morale, etica, o anche vagamente spirituale...

Ci deve essere un rapporto che fa affluire nella mia esistenza la vita di Gesù;
questa vita del Vivente, questa vita di Colui che fu ucciso, ma che è vivo, che fu
morto ma è vivo, ed è vivo qui, è vivo oggi, nella mia vita; è la vita della mia
vita, come io divento un momento, un palpito della Sua!

3. Gesù risorto effonde lo Spirito

Dopo la risurrezione Gesù partecipa ai suoi sacerdoti la pienezza della sua mis­
sione e la rende definitiva e inesauribile, con la ripetuta effusione dello Spirito 
Santo. Il tempo pasquale è il tempo della risurrezione del Signore, anche perché 
proprio in questo tempo Cristo dà compimento pieno alla missione ricevuta dal 
Padre, mandandoci ma anche abilitandoci ad andare, con l’effusione dello Spirito.

La missionarietà della Chiesa si è definitivamente manifestata e si è immedia­
tamente realizzata come fatto storico e come realtà visibile, con il dono della Pente­
coste. Gesù è asceso al cielo, ci ha lasciato in eredità la sua missione, e con l’effu­
sione del suo Spirito gli Apostoli si sono dispersi tra le genti. Dispersi, no! Man­
dati da Cristo ad annunziarlo risorto, a rendere testimonianza al Padre di ogni 
misericordia, ad annunziare il Vangelo, ad operare la remissione dei peccati e a 
rendere gli uomini figli di Dio!

Questa missionarietà della Chiesa che nasce visibilmente dal dono dello Spirito 
mette in evidenza chiarissima un’altra caratteristica della missionarietà. Non si 
tratta di organizzare la vita nostra ed altrui, come una grande azienda che produce 
questo e quello, ma di avere la vita colma dello Spirito di Gesù, per attirare attra­
verso lo Spirito di Cristo — che è Spirito di Verità e di Vita — la salvezza sul 
mondo.

Il mistero della risurrezione e il mistero dell’effusione dello Spirito Santo sono 
le due grandi sorgenti della nostra missionarietà. E allora ci dobbiamo domandare, 
anche a proposito dell’effusione dello Spirito Santo, quanto sia vero che la nostra 
missionarietà è nutrita da questa effusione.

Il rapporto con lo Spirito di Gesù, che ci è stato ripetutamente dato nel Batte­
simo, nella Cresima, nell’Ordinazione sacerdotale, nella continua celebrazione della



978 Atti del Cardinale Arcivescovo

liturgia che viviamo, il rapporto dell’apostolato di Gesù con lo Spirito di Gesù: 
che rapporto è?

Come viene approfondito nella preghiera, nella contemplazione, nel dinamismo 
della fede? Come viene vissuto a livello di carità, di amore trascendente che ci 
viene continuamente offerto e che domanda la nostra accoglienza e la nostra ri­
sposta? Si può essere apostoli di Cristo senza rendergli la testimonianza dello 
Spirito? Si può essere apostoli della salvezza, senza richiamarla continuamente da 
questa effusione dello Spirito, che deve diventare esperienza sacerdotale?

Questo è un capitolo della vita della Chiesa, che merita tanta attenzione.

4. Il mistero della Pentecoste nella nostra preoccupazione missionaria

Paradossalmente parlando, possiamo veramente dire che il mistero pasquale 
e il mistero della Pentecoste molte volte restano emarginati nella preoccupazione 
missionaria del nostro impegno e del nostro lavoro. Ci muoiono troppo presto 
sulle labbra le parole per la nostra evangelizzazione del mistero di Cristo risorto, 
e forse ancora più quelle per l’evangelizzazione del mistero dello Spirito del 
Signore.

Da dopo il Concilio dobbiamo riconoscere che lo Spirito Santo è un po’ meno 
”lo Sconosciuto della Trinità”, almeno a livello di discorsi; e l’attenzione alla 
liturgia e alla teologia dell’Oriente si è un po’ moltiplicata, a vantaggio dell’atten­
zione allo Spirito Santo. Però ho l’impressione che si tratti di attenzione speculativa 
e teorica, più che di un’attenzione vissuta nell’intimo della coscienza e dell’espe­
rienza spirituale degli apostoli.

Vedo un segno di questa insufficiente attenzione allo Spirito — e, di conse­
guenza, insufficiente fedeltà allo Spirito — in quel silenzio intorno ai doni dello 
Spirito Santo, che restano molto latitanti nella nostra predicazione, nella nostra 
catechesi e nei nostri esami di coscienza. Li abbiamo ricevuti tutti e sette, questi 
doni, nel Battesimo; sono stati nuovamente invocati e ricevuti nella Cresima; sono 
stati rievocati nell’Ordinazione sacerdotale, ma... se a bruciapelo mi domandassero: 
«Della tua sapienza, che ne è?», mi troverei in imbarazzo a rispondere! «Del 
tuo timor di Dio che ne è? ». Ah! sarei subito disposto a rispondere che « chi 
ama non teme niente! ». Ma sono di quelle risposte evidentemente prefabbricate, 
che non riflettono il dinamismo dello Spirito nel profondo della coscienza e della 
vita.

5. Lo Spirito e l’esultanza interiore

E forse anche la nostra preghiera, che dovrebbe essere soprattutto fermento 
dei doni dello Spirito Santo nella vita di un prete, deve registrare una certa angu­
stia, una certa mancanza di vivacità, di esultanza interiore, di senso di meraviglia 
e di stupore... Faccio l’esame di coscienza per me, evidentemente. Credo però che 
lo dobbiamo fare tutti, un esame di coscienza a proposito di questa mancanza di 
pienezza dello Spirito. Mentre noi sappiamo che la sovrabbondanza, la pienezza, 
l’esultanza sono le caratteristiche che la Parola di Dio continuamente riferisce allo 
Spirito del Signore!

E tutto questo è proprio la sostanza del mistero pasquale, messa a fondamento 
della nostra missionarietà.



Atti del Cardinale Arcivescovo 979

6. Provocati dalle vicende umane, sì, ma...

Mi direte: « Ma la nostra missionarietà, più che stimolata dal mistero della 
Pasqua e della Pentecoste, non dovrebbe essere stimolata dalla nostra visione delle 
cose terrestri, delle vicende umane, del quotidiano della vita? Non sono gli uomini 
che provocano la nostra attenzione apostolica, il nostro fervore missionario? ».

È vero anche questo; però, come fare a non renderci conto che troppe volte 
gli uomini con le loro vicende distraggono la sostanza della nostra missionarietà 
e ci fanno piuttosto preoccupati di vicende umane come umane, di vicende umane 
come caduche ed effimere? L’attenzione alle cose umane è sostanziale per la nostra 
missionarietà; ma lo è in una maniera intimamente legata a quel traboccare della 
Pasqua e della Pentecoste che diventa, nel cuore del credente e soprattutto nello 
spirito dell’apostolo, la capacità di leggere nel progetto di Dio le cose nostre, ren­
dendoci attenti investigatori dei segni dei tempi e dei ritmi della storia della 
salvezza.

È ancora una visione delle cose umane che ci deve prendere e ci deve accompa­
gnare, ma un’attenzione alle cose umane orientate là donde vengono: dal Creatore 
e dal Salvatore! Non c’è nulla che non sia sottomesso a questo Signore, non c’è 
nulla che non assolva un compito che riguarda prima di tutto la gloria di Dio! 
E soltanto riguardando la gloria di Dio diventa salvifico per gli uomini. E la nostra 
capacità di leggere in questa luce le cose, di recepirle, di illuminarle, di guidarle, 
ancora una volta nasce dalla pienezza della Pasqua e dalla sovrabbondanza della 
Pentecoste.

Una missionarietà, quindi, che ha queste radici misteriose che non sono pre­
supposti puramente statici e storici, ma misterici, e quindi vivi e vivificanti, legati 
a questa Pasqua del Signore che la liturgia ci fa celebrare con tanta insistenza, con 
tanta esultanza spirituale, con tanta penetrazione progressiva della nostra fede.

7. "Celebrare” i sacramenti pasquali

Passiamo ora a sottolineare alcuni aspetti particolari del nostro ministero apo­
stolico, legati alla Pasqua.

Il primo aspetto è quello sacramentale, che la Pasqua ci fa rivivere e che 
diventa tanto importante nel nostro operare pastorale. E il riferimento è in parti­
colare rivolto a tre Sacramenti:

♦ il sacramento della Pasqua, che nella Veglia pasquale abbiamo rivissuto 
proprio sotto questo punto di vista: "essere sepolti in Cristo” nel Battesimo che 
ci fa risorgere in Lui come figli di Dio;

♦ il sacramento della Penitenza: « Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimet­
terete i peccati, saranno rimessi »;

♦ il sacramento dell’Eucaristia, nel quale il Signore ci dà mandato di "fare 
memoria”, ci costituisce ministri di questa memoria senza fine della Pasqua.

Non a caso la Chiesa, intorno alla Pasqua, vuole che il popolo di Dio riviva 
questi Sacramenti, con un’intima penetrazione e assimilazione. A Pasqua abbiamo 
confessato, abbiamo celebrato con solennità l’Eucaristia, abbiamo battezzato. I no­
stri gesti "in persona di Cristo” hanno reso vivi, attuali e presenti nella storia 
di oggi, i grandi misteri.

Ebbene, questa dimensione sacramentale della Pasqua come l’abbiamo recepita?



980 Atti del Cardinale Arcivescovo

Dentro, nel profondo del nostro spirito, in che misura ci siamo sentiti immedesi­
mati con la persona di Cristo morto e risorto, che dice: « Va’, non peccar più, i 
tuoi peccati ti sono rimessi »? Ha prevalso il senso umano della stanchezza, o il 
senso sovrumano della beatitudine della Pasqua? La domanda è una di quelle che 
esigono una risposta vera, sincera.

Abbiamo certamente osservato che ormai queste feste cristiane sono vissute 
dalla gente più come occasione di un consumismo banale e di una evasione vacan­
ziera, che non come momenti di pienezza di fede, di esultanza di fede; ce ne siamo 
anche forse lamentati. Ma come ministri del Signore e come ministri pasquali, che 
cosa abbiamo fatto — al di là di quello che è la routine del nostro fare il mini­
stero — per aiutare la gente a riflettere?

8, Far fare l’esperienza della Pasqua

Durante il tempo pasquale la Chiesa ci fa leggere continuamente il libro degli 
Atti degli Apostoli, nei quali si rivive l’esperienza pasquale della prima comunità 
cristiana, che prima di tutto si sente convocata dalla memoria della Pasqua, e che 
nella memoria della Pasqua trova le ragioni del suo convocarsi come comunione 
di credenti, come fraternità di salvati e di testimoni del Signore benedetto.

Ora, pur nel sovraccarico del ministero pasquale — che tutti in un modo o 
nell’altro abbiamo sperimentato — questo emergere della comunità che crede, che 
fa memoria, che esulta, che rende testimonianza, come lo abbiamo potuto consta­
tare, ma soprattutto come abbiamo saputo provocarlo? Perché essere apostoli e 
pastori di comunità che credono in Cristo risorto significa proprio questo: aiutare 
le nostre comunità a fare l’esperienza della Pasqua, a vibrare all’annunzio sempre 
nuovo e inesauribile della Pasqua del Signore Gesù!

Il rinnovamento dei riti pasquali secondo le direttive del Concilio ci ha offerto 
mezzi e modi notevoli; però davanti al Signore possiamo dire di essere stati apo­
stoli come Pietro, come Paolo, o anche più semplicemente come i discepoli di 
Emmaus e gli altri protagonisti di tutta la vicenda pasquale? oppure, tutta questa 
vicenda pasquale siamo riusciti a ricordarla al nostro popolo cristiano come la 
vicenda di un tempo remoto, di stagioni lontane, riferendoci alle stesse non con 
la memoria che attualizza, ma con la memoria che scandisce le distanze? C’è una 
differenza enorme tra questi due modi. Personalmente, che cosa abbiamo fatto?

L’affannìo pastorale dei giorni della Pasqua era motivato dalle stesse ragioni 
che provocavano quell’andare e ritornare, quel muoversi abbastanza convulso e 
pieno di carità attorno al sepolcro del Signore, prima creduto depositario del corpo 
di Gesù e poi constatato vuoto come segno di una risurrezione? Siamo stati notai 
ancora una volta della Pasqua, o siamo stati testimoni, nella linea delle esperienze 
di Maria Maddalena, dei discepoli di Emmaus, di Pietro e di Giovanni, degli Apo­
stoli nel cenacolo, e poi dell’Apostolo Paolo che — come ultimo e come l’abortivo 
tra gli Apostoli — ha visto anche lui risorto il Signore Gesù?

Se a queste domande prestiamo un po’ di attenzione, abbiamo da fare l’esame 
di coscienza! La possibilità di rievocazioni archeologiche della Pasqua è tutt’altro 
che una possibilità ipotetica... E la rievocazione piena di mistero e di attuale coin­
volgimento è anche una probabilità. E forse ci dovremo domandare con più insi­
stenza, proprio davanti al Signore, quale testimonianza gli abbiamo reso, quale



Atti del Cardinale Arcivescovo 981

annunzio siamo stati capaci di dare, e quale testimonianza e quale annunzio — 
ora! — ci sentiamo di dare a questo Signore risorto, e a questa redenzione vit­
toriosa!

9. Il dilagare dell’annunzio pasquale

Osservando attentamente gli Atti degli Apostoli, dobbiamo fare alcune consta­
tazioni di tipo missionario, particolarmente significative. L’annunzio della Pasqua 
è un annunzio dilagante. Il Signore, attraverso le pie donne, fa giungere l’annunzio 
ai discepoli.

Gli Apostoli, a loro volta, sono stati annunziatori della Pasqua: in un primo 
momento nel contesto familiare dei "discepoli del Signore”; gli Apostoli tra di 
loro, nel cenacolo, con un annunzio non del tutto privo di timore e di ansietà.

Però, a poco a poco, questa chiusura dell’annunzio si è spalancata e gli Apostoli 
sono passati immediatamente a quell’annunzio più largo, esteso e aperto, senza 
confini, che li ha portati a quella materiale dispersione tra le genti, per annunziare 
il Signore. Annunziarlo ai correligionari ebrei che non credevano e che avevano 
osteggiato Cristo; e da questo punto di vista, non possiamo non notare che l’Apo­
stolo Pietro in tutti i suoi annunzi pasquali non dimentica mai di ricordare ai suoi 
correligionari che sono loro che l’hanno ucciso! Però, ben presto, questo confine 
di Israele è varcato. La storia di Filippo rapito nel deserto per catechizzare e bat­
tezzare l’eunuco è significativa. Ma soprattutto la vocazione di Paolo, che non è 
amico di Cristo, ne è anzi un persecutore, ma che il Signore attende sulla strada 
di Damasco, ancora con l’annunzio della risurrezione, e ne fa l’Apostolo delle genti. 
Qui la missionarietà esplode: totalmente e integralmente pasquale; e di essa paga 
tutti i rischi e tutte le incomprensioni umane.

Di questo tipo di annunzio ai lontani, Paolo detiene il privilegio, la missione. 
È mandato per questo, e nel discorso dell’Areopago agli Ateniesi si rivela tutta 
la potenza e l’impazienza dell’annunzio pasquale... Quel discorso è emblematico 
quanto mai! Con una captatio benevolentiae singolare si rivolge agli ateniesi, li 
chiama persone religiosissime perché onorano anche il ”Dio ignoto”, e lo chiama 
per nome: è Gesù!, il risuscitato da morte. Con una precipitazione degna dell’an­
nunzio pasquale, senza nessuna gradualità né psicologica né pedagogica, annunzia 
agli ateniesi la risurrezione di Cristo; compromette il suo impegno missionario, 
ma in realtà esprime fino a che punto la fedeltà all’annunzio della Pasqua è vinco­
lante per un apostolo mandato ai pagani, cioè ai lontani tra i lontani.

La missionarietà degli Apostoli si rivela precisamente per questa inaudita au­
dacia (parresìa), con cui loro senza tanto preoccuparsi se saranno capiti o non 
saranno capiti, se gli ascoltatori sono maturi o no, preparati o no, annunziano quello 
che sanno e quello per cui sono mandati. Tutto questo deve farci pensare!

Anche oggi abbiamo problemi di missionarietà, da questo punto di vista. A 
chi dobbiamo parlare di Cristo risorto? A chi dobbiamo proclamare la risurrezione?

10. Lo "scandalo” della nostra predicazione

Annunziare che Cristo è risorto è la più scandalosa delle notizie che noi pos­
siamo proclamare, è la più incredibile delle verità che possiamo dichiarare, è il 
mistero più sconvolgente che possiamo mettere davanti agli occhi e al cuore della



982 Atti del Cardinale Arcivescovo

gente! "Andate!” ci ha detto il Signore. E con la potenza della sua parola e del 
suo Spirito, noi dobbiamo avere il coraggio di annunziare Cristo. Se aspettiamo 
ad esaudire prima tutti gli ipotetici prolegomeni della fede, non so se arriveremo 
mai a gridare che Cristo è risorto...

La nostra testimonianza, la nostra missione, attraversa oggi un momento diffi­
cile, proprio per tutte quelle categorie culturali nelle quali ci troviamo impigliati 
e dalle quali è difficile uscire. Bisogna veramente credere, se vogliamo diventare 
testimoni della risurrezione. E bisogna diventare affascinati dal Risorto, per sapergli 
rendere questa testimonianza...

Per me, questo è uno dei problemi più complessi, da un punto di vista culturale, 
per il nostro impegno apostolico e per la nostra missione di testimoni del Signore 
Gesù. Forse non ci pensiamo abbastanza. Qualche volta potrebbe anche accadere 
che ci sentiamo interpellati da Cristo con quella parola evangelica che non è uno 
scherzo: « Coloro che mi riconosceranno davanti agli uomini, anch’io li ricono­
scerò davanti al Padre mio! »... È un giocare la vita. Ci dobbiamo tanto pensare...

11. Annunziare la nostra risurrezione

Noi sappiamo benissimo — ed è l’Apostolo Paolo che ce lo ricorda — che il 
credere nella risurrezione di Gesù Cristo dai morti significa anche credere nella 
nostra risurrezione. Se Cristo non è risorto, neppure noi risorgeremo! E se non 
c’è la risurrezione dei morti, allora è vana la nostra fede (cfr. 1 Cor 15, 12 ss.). 
Ecco allora la domanda: ma alla "nostra” risurrezione, ci crediamo? Diciamo il 
Credo tante volte, dunque ci crediamo! Però io non credo a questo automatismo, 
per il quale "crediamo con incisività esistenziale” nelle cose in cui "diciamo di 
credere”.

La fede nella risurrezione dei morti è una di quelle verità che dà senso alla 
nostra vita, soprattutto per farci vivere quell’esperienza pasquale a cui le orazioni 
della Liturgia del Tempo tante volte ci fanno pensare?

« La caducità delle cose di questo mondo ci fa pensare alle cose eterne, attra­
verso la risurrezione di Cristo! »... fino a che punto è vero? Dovrebbe essere vero 
fino al punto di dover chiamare realismo solo quello della vita eterna, ed effimera 
apparenza tutto ciò che eterno non è. Ma è così? La definizione filosofica e storica 
del realismo è proprio il contrario: realismo sono le cose di questo mondo, il 
resto... chi vivrà vedrà...! Ma siamo immuni da questa contaminazione del senso 
dell’eternità attraverso la risurrezione della carne? Credo che non sia un pensiero 
puramente peregrino, questo!

Il ministero ci mette tante volte di fronte alla realtà della morte. E anche se 
la cultura del nostro tempo ha fatto della morte una realtà emarginata, una realtà 
respinta, noi sacerdoti del Signore sappiamo che le cose stanno in un altro modo. 
Ma di fronte alla realtà della morte, qual è il nostro atteggiamento? Promana dalla 
fede nella risurrezione della carne? Proclama la risurrezione di Cristo come sacra­
mento della nostra risurrezione? E trova anche le ragioni di una consolazione e di 
una speranza capaci di aiutare gli altri ad andare oltre la tristezza della morte? 
Non lo so!

L’incontro con la morte, come lo viviamo? Le parole della speranza che dob­
biamo dire, la preghiera liturgica che dobbiamo fare, il rito della sepoltura che



Atti del Cardinale Arcivescovo 983

dobbiamo ripetere, come incide nella nostra esperienza di credenti e di testimoni? 
come riesce a essere veicolo di messaggio di risurrezione, nella vita degli altri?

Tempo fa, un parroco mi diceva sconsolato: « Nella mia parrocchia il numero 
dei morti supera almeno tre volte il numero dei Battesimi! ». Due vicende pasqua­
li... ma come vissute? E c’è dentro di noi tanta fede nella risurrezione di Gesù dai 
morti, da trovare le visioni interiori ma anche le parole esteriori per illuminare 
la vita degli altri, e aiutarli a credere nella risurrezione di Gesù e nella risurrezione 
della nostra carne?

DALLE RISPOSTE AD ALCUNI INTERVENTI

Annunziare tutto Gesù Cristo senza tanti preamboli

Oggi tante volte si è molto preoccupati, nell’annunziare il Vangelo e nell’an- 
nunziare Cristo, di trovare il veicolo di comunicazione più adatto e più efficace, 
perché non accada che — pur essendo vero il nostro annunzio — essendo fatto 
in una maniera o inopportuna o disadatta alla mentalità, alla cultura e agli am­
bienti nei quali siamo impegnati a vivere, il nostro non è un annunzio sufficiente- 
mente recepibile e sufficientemente accoglibile.

L’Apostolo Paolo questo problema lo sentiva, perché lui era stato mandato 
ai pagani, come oggi noi siamo mandati a dei pagani di ritorno, più ottusi di quelli 
là. San Paolo, parlando di questa situazione, dice che lui non è stato mandato a 
predicare Cristo « in persuasibilibus humanae sapientiae verbis », ma annunziando 
Cristo, crocifisso e risorto. In altre parole, il suo annunzio era continuamente domi­
nato dal convincimento profondo che la Parola di Dio aveva un’efficacia che supe­
rava la sapienza della carne e la sapienza umana.

Non dobbiamo dimenticare questo atteggiamento; il nostro sforzo di essere 
accessibili è comprensibile e lodevole; però dobbiamo evitare di ritardare l’annun­
zio in modo tale che non venga mai il momento di farlo! A volte, lasciamo da 
parte la Parola di Dio, l’annunzio esplicito del Signore Gesù, per scavare continua- 
mente nelle profondità... di chi? dicono '‘dell’uomo”! Alla fine poi ci accorgiamo 
di aver scavato nel vuoto, e non nella profondità di qualcuno!

Non sono molto persuaso che con tutte queste preoccupazioni di accessibilità 
puramente razionale si possa fare molta strada come missionari! Anche sulla strada 
di Emmaus c’erano due discepoli particolarmente ottusi e chiusi; e Gesù li ha 
presi immediatamente con il discorso delle Scritture, ne ha riscaldato il cuore e 
alla fine, quando ha spezzato il pane, essi hanno aperto gli occhi!

La dinamica della fede e della grazia ha risorse che non sono le nostre astuzie 
procedurali o i nostri espedienti di proclamatori di parole. Abbiamo bisogno di 
convincerci che dobbiamo diventare più santi noi, per riuscire a essere più persua­
sivi e più convincenti nell’annunziare la risurrezione agli altri.

E qui, chi ha più ardimento, coraggio, fiducia, non si lasci trattenere dalla paura 
di essere troppo evangelico nell’annuncio, e troppo direttamente legato al mistero. 
Anche culturalmente parlando, oggi viviamo un momento nel quale, se ci sono 
realtà che hanno probabilità di lasciare un segno, sono proprio le realtà misteriose...



984 Atti del Cardinale Arcivescovo

Il problema del dare o rifiutare certi Sacramenti

Una soluzione generalizzata non esiste, perché non esiste la fede collettiva; e 
se non esiste la fede collettiva, non esiste nemmeno la pastorale collettiva della 
fede. E quella sistemazione della pastorale per cui noi vogliamo fare le cose a 
mucchio è proprio quella da cambiare! Sono le persone che contano, e noi dobbia­
mo trovare il modo di accostare queste persone: le persone come persone!

Sono un po’ preoccupato di tutta questa maldicenza attorno ai Sacramenti, 
perché sottintende un certo discorso, che forse non è nelle intenzioni di nessuno, 
ma in pratica risulta: « Bisognerebbe non dare i Sacramenti, perché non dando i 
Sacramenti si farebbero i cristiani! ». Ora, questo è un discorso perverso, perché 
i Sacramenti sono fatti non a premio dei cristiani, ma perché quelli che non sono 
cristiani veri, lo diventino.

Soltanto che, perché vengano dati in modo tale da far cristiano chi li riceve, 
dobbiamo smetterla di fare la grande assemblea in cui annunziano i Sacramenti e 
poi li diamo. Il problema della catechesi degli adulti, di cui stiamo parlando da 
tanti anni, è tutto lì: l’adulto non è imbrancabile in un gregge... Noi continuiamo 
a dare la preferenza alla pastorale collettiva, al mucchio. Invece bisogna dare la 
preferenza ai singoli, alle persone! E bisogna trovar le strade per farlo, liberando 
il nostro modo di ragionare da secolari abitudini che hanno anche modellato la 
nostra testa a un certo modo! Non si tratta di infierire contro il parroco che fa le 
cose come le fa, però viviamo in un tempo nel quale dobbiamo ripensare tante 
cose, e in maniera veramente radicale!

Due poli: famiglia e adulti

Dovremmo trovare il modo di occuparci di più di quella realtà che o bene o 
male esiste ancora, e che è la famiglia. La pastorale familiare ha bisogno di una 
rifondazione. Tanti giovani hanno imparato a staccarsi dalla famiglia, precoce­
mente, un po’ perché glielo abbiamo insegnato noi, attraverso una pastorale troppo 
settoriale: i bambini di qua, i giovani di là, i genitori un'altra volta...

Possono esserci momenti in cui la famiglia viene aiutata dalla mia liturgia, dalla 
mia predicazione, a essere una realtà unitaria, nella quale i bambini sentono quello 
che dico al padre e alla madre e il padre e la madre sentono quello che dico ai 
figli, e io possa parlare in modo da poter presentare il Vangelo che valga per tutti, 
all’interno di una comunità. È logico che quando noi cominciamo a frantumare 
certe essenziali unità, poi ce le troviamo frantumate... Questa frantumazione della 
pastorale, che non tiene conto di quelle unità profonde che sono nella legge del 
Signore e anche nella vita sacramentale della Chiesa, non ha giovato e non giova!

Evidentemente, il modo corretto di far crescere una persona come tale è svilup­
pare in essa tutte le ragioni della comunicazione con gli altri. Io non aiuto una 
persona a crescere, se non l’aiuto a saper essere famiglia, a saper essere giovane, 
a saper essere anziano o padre o madre. Questo non vuol dire che per educare la 
famiglia a essere famiglia io debba escludere il campeggio dei giovani o il catechi­
smo ai genitori mentre i giovani non ci sono...

Però devo anche preoccuparmi che la famiglia, l’esperienza della fede la faccia 
insieme! Dobbiamo stare attenti a non demolire. Ma dobbiamo salvare la forma­
zione personale, che non è la stessa cosa di individuale. La formazione individuale



Atti del Cardinale Arcivescovo 985

tende ad assolutizzare la persona come tale; la formazione personale, invece, tende 
a realizzare una persona in tutte le istanze di comunicazione e di relazione, che 
sono essenziali.

La catechesi degli adulti fa una fatica enorme a decollare. Perché? Probabil­
mente non abbiamo ancora puntualizzato che cosa voglia dire "catechesi degli 
adulti". Ho l’impressione che per tanti voglia dire: « spiegazione delle verità della 
fede, un po’ più complicata e un po’ più difficile »,... perché gli adulti dovrebbero 
capire di più! A parte il paradosso che non è vero — perché i bambini capiscono 
più degli adulti —, secondo me non è questa la catechesi degli adulti.

La catechesi degli adulti è quella nella quale il cristiano è aiutato a mettere 
a confronto con la Parola di Dio le sue situazioni di adulto, la vita familiare, del 
lavoro, sociale, politica, scolastica, ... Per cui ne vengono fuori dei cristiani che 
sanno che cosa voglia dire essere cristiani facendo il magistrato, l’avvocato, il 
calciatore, il bottegaio, lo sportivo, facendo non so che cosa, insomma. Le condi­
zioni adulte della vita, confrontate con la Parola di Dio!

Ritornare ai Santi

Oggi la mistica e l’ascetica, come due categorie di cultura religiosa e spirituale, 
risultano un po’ spiazzate. In pratica, non si parla più di ascetica e di mistica; di 
ascetica, per la crisi che c’è a proposito del peccato e della virtù; quanto alla mi­
stica, è in corso una grossa emarginazione della stessa, un po’ per la crisi della 
trascendenza e un po’ per la crisi della psicologia religiosa. Come si faccia poi a 
leggere San Giovanni o San Paolo prescindendo dall’ascetica e dalla mistica, non 
lo so e non lo capisco. Posso capire che ci si trovi a disagio di fronte a un manuale 
puramente scolastico di ascetica e di mistica, ma se ci confrontiamo con la Parola 
di Dio, come si fa?

Oggi la strada per camminare rettamente a questo proposito, dovrebbe essere 
l’attenzione più responsabile all’esperienza degli uomini di Dio, cioè dei Santi. 
È un fenomeno che dice molte cose, che oggi si moltiplicano. È un momento nel 
quale i Santi che vengono proposti all’attenzione del popolo di Dio sono numero­
sissimi: tra i laici, tra i sacerdoti, tra i religiosi...

Ed è forse qualche cosa di non hello, che tutto questo fiorire di santità lasci 
praticamente indifferenti. Chi è che legge le "vite" dei Santi, oggi? Ci sono poi 
troppe "vite" di Santi che sono scritte prescindendo dal soprannaturale: cronache 
di esistenze operose ed edificanti, ma senza quella penetrazione spirituale che 
sarebbe tante volte auspicabile.

Però la Chiesa cammina, e a poco a poco, un po’ di qua e un po’ di là. del 
cammino se ne fa...!



986 Atti del Cardinale Arcivescovo

Ad un Convegno del clero a Crea

Catechesi vocazionale 
per una Chiesa missionaria

Mercoledì 15 giugno, il Cardinale Arcivescovo ha incontrato il clero della 
diocesi di Casale Monferrato riunito al Santuario mariano di Crea per una 
tre giorni. Pubblichiamo il testo dell’intervento da lui tenuto a conclusione 
del Convegno.

II tema che mi è stato indicato: "Catechesi vocazionale per una Chiesa missio­
naria" può evidentemente essere trattato da tanti punti di vista. Io vorrei offrirvi 
qualche riflessione partendo da una fondamentale verità: la verità che "siamo 
chiamati”, che il Cristianesimo è un popolo di chiamati e che l’articolazione che 
Cristo ha dato alla sua Chiesa è una articolazione che suscita vocazioni, le armonizza 
e le rende operose a servizio di una missione.

Non c’è missione autentica che non nasca da vocazione: è una grande verità. 
Gesù Cristo stesso, mandato dal Padre, è chiamato ad essere il Redentore, il Sal­
vatore e il Padre lo ha eletto e lo ha scelto per questa missione, ma attraverso una 
vocazione. Cristo ha detto di sì e l’Incarnazione è il realizzarsi della vocazione del 
Signore Gesù. Ciò significa che il rapporto tra il Padre e il Figlio nella dimensione 
dell’Incarnazione si è fatto più pieno, più perfetto e più inesauribile di grazia per 
tutto il mondo e di gloria per il Padre.

Questo "chiamato” è Gesù. Ecco un punto di riferimento che noi, come Chiesa, 
dovremmo sapere mettere al vertice di tutte le nostre considerazioni. E anche dal 
punto di vista della catechesi, questo mettere il mistero di Gesù, scelto dal Padre 
e mandato dal Padre, mi pare che dovrebbe essere una costante, un orientamento 
al quale si rimane sempre fedeli e un orientamento verso il quale si dirigono tutti 
quanti. Perché l’essere chiamati da Cristo — o, meglio, essere chiamati dal Padre 
in Cristo, con la forza, la grazia e la misericordia dello Spirito Santo — è per tutti 
i cristiani il decisivo evento che caratterizza ogni singola vocazione ma anche colloca 
tutte le vocazioni in un disegno misericordioso di salvezza.

Vorrei sottolineare poi che questo fatto della vocazione di Cristo e della voca­
zione di tutti in Cristo è il fondamento della missione. Nessuno è mandato se 
prima non è chiamato.

In questi ultimi anni noi, specialmente nella Chiesa italiana, abbiamo tanto 
insistito sulla natura missionaria della Chiesa, come realizzazione sacramentale, 
indefettibile, della missione di Gesù: « Come il Padre ha mandato me, anch’io 
mando voi » (Gv 20, 21). È nell’identità di questa missione che sta la Chiesa.

Ancora una volta al centro c’è Cristo, questo "chiamato per essere mandato”. 
E da questo "dinamismo trinitario” della vocazione, della missione, deriva l’altret­
tanto trinitaria missione della Chiesa eletta, scelta, consacrata, mandata.

A me sembra che sia tanto importante non separare mai questo tema della 
vocazione dal tema della missione. Noi stessi come presbiteri, come portatori della 
dimensione ministeriale del sacramento dell’Ordine, abbiamo bisogno di ribadire



Atti del Cardinale Arcivescovo 987

continuamente — in una consapevolezza che non si fa abitudine ma cresce col 
crescere degli anni e dell’esperienza — abbiamo tanto bisogno di non isolare il fatto 
vocazionale dal fatto missionario.

Il rischio che vi siano tanti missionari che vanno, che operano, che si agitano, 
che inventano, che creano, dimenticando di essere mandati, e quindi non operando 
in nome di chi li manda, e soprattutto non realizzando in contemporanea una pro­
gressiva fedeltà vocazionale a questo Signore che chiama, è un rischio tutt’altro 
che ipotetico, tutt’altro che puramente teorico. Il senso dell’essere chiamati è la 
garanzia dell’autenticità del senso missionario della nostra vita: che non è una 
apertura al molto fare, ma è una fedeltà a Cristo che ci manda nell’ascolto della 
sua Parola, nell’ossequio della sua volontà e nell’orientamento apostolico che ci 
garantisce che non diventiamo noi centri di ciò che facciamo, ma che conduciamo 
a Cristo missionariamente tutti quanti e che solo lui è il Salvatore e il Redentore.

C’è quindi una dimensione profondamente spirituale, alla base di tutto, che sta 
nel rapporto tra vocazione e missione. Questa vocazione e questa missione deri­
vante da Cristo ha bisogno di essere da Cristo nutrita a livello della vita dei cre­
denti: a cominciare da quei credenti per i quali la missione diventa accentuata da 
ministeri particolari, da vocazioni speciali e da responsabilità ecclesiali particolar­
mente importanti per il Popolo di Dio, per la sua crescita e per lo sviluppo del 
Regno.

Forse dal fervore nel vivere la vocazione personale dipende molto lo zelo della 
missione apostolica; come, del resto, dall’esperienza della missione apostolica, che 
ci mette a contatto continuo della misericordia del Signore che si manifesta verso 
tutti, può essere continuamente alimentato quel rapporto con Cristo, che non può 
diventare un intimistico idillio tra noi e il Signore, ma deve rendere noi autentiche 
incarnazioni del Signore Gesù nella storia del mondo.

Forse abbiamo bisogno di credere di più a queste cose, che sono cose che non 
si documentano con le statistiche, ma si sperimentano con la vita e qui comincia 
anche quell’impegno di catechesi di cui, oggi, ci vorremmo occupare.

Quando parlo di catechesi non intendo tanto riferirmi a quella dimensione 
metodologica della catechesi, che oggi prevale, domina e qualche volta imperversa. 
Per conto mio la catechesi ha bisogno di metodologia, ma non è metodologia. 
L’annuncio della fede, la proclamazione della fede e anche l’esperienza della fede 
sono i grandi contenuti della catechesi di sempre e bisogna che ci rendiamo conto 
che questa catechesi ha come punto di riferimento, come mistero fondamentale, 
quello di Cristo. Illustrare il mistero di Cristo, proclamare il mistero di Cristo, 
sperimentare il mistero di Cristo, di Cristo chiamato dal Padre, di Cristo mandato 
dal Padre: questa è la sostanza, il contenuto della catechesi che noi siamo conti­
nuamente impegnati a realizzare, a promuovere e a gestire.

Mi pare che sia opportuno sottolineare che questa visione contenutistica della 
catechesi non è minacciata, cioè non rischia di trascurare i metodi della catechesi, 
ma aiuta a rendere questi metodi provocatori, a renderli convincenti e a rendere 
soprattutto credibile l’annuncio, annuncio che ha bisogno di una credibilità fondata 
sul recepire, sull’accoglienza, sull’accoglimento della Parola di Dio e della rivela­
zione non dimenticando però che questa rivelazione e questa Parola di Dio ha la sua 
pienezza in qualcosa che è di più di una dottrina: è il mistero personale del Figlio 
di Dio. Annunciare Cristo significa annunciare Qualcuno, non qualcosa; annunciare



988 Atti del Cardinale Arcivescovo

Cristo significa non far sfoggio di tante cristologie, come oggi siamo abituati a fare, 
ma significa promuovere un incontro vivificante con Cristo Signore.

Il documento del Sinodo sulla catechesi "Catechesi tradendae" ribadisce con 
forza che la catechesi rimane incompiuta quando rimane soltanto teoria, proclamata 
e illustrata e non diventata esperienza di Cristo vissuta: forse questa traduzione 
in esperienza di Cristo vissuta è ciò che manca ancora notevolmente a tutti i nostri 
sforzi di catechesi.

La catechesi come inculturazione della fede, la catechesi come sistematizzazione 
della rivelazione, tutte cose belle, ma l’esperienza vissuta del mistero non ha ancora 
trovato le sue strade regali nella nostra esperienza pastorale. A me pare che questo 
dipenda soprattutto dal fatto che forse siamo noi, ministri del Signore, a non avere 
la carica spirituale per rendere sperimentale la fede in Cristo e per rendere vissuta 
la fedeltà a questo Signore con la testimonianza della vita.

Pensare che la catechesi sia una continua provocazione alla fedeltà del ministro 
e del sacerdote, mi pare che possa essere idea da non trascurare. Siamo impegnati 
nella catechesi, e come! Ma ci dobbiamo continuamente domandare se questo 
impegno viene accolto e viene vissuto soprattutto come personale fedeltà alla voca­
zione e alla missione.

La dimensione vocazionale della catechesi non è una questione di metodo, la 
dimensione vocazionale della catechesi è una questione di fondo del mistero cri­
stiano. Se nella catechesi noi dimentichiamo di mettere in evidenza questa dimen­
sione vocazionale, rischiamo di parlare di un Signore che non risponde alla sua 
realtà e rischiamo anche di parlare di una religione, di una fede, di una dottrina 
che non è finalizzata secondo il progetto di Dio e secondo l’azione di Cristo.

Cristo evangelizzava, Cristo catechizzava, ma il suo ministero di evangelizza­
zione e di catechesi era rivolto ad una fondamentale preoccupazione: suscitare la 
fede in Lui, perché Lui era mandato dal Padre, voleva essere creduto, perché Lui 
era venuto a rendere testimonianza al Padre e si rendeva conto che, se non lo 
credevano, la sua missione di glorificare il Padre ne subiva danno. Questa prospet­
tiva profondamente cristocentrica della catechesi si risolve in una dimensione voca­
zionale estremamente preziosa; in fondo si tratta di rendere la catechesi anche un 
itinerario di presa di coscienza, di che cosa significa essere chiamati, un itinerario 
per scoprire la propria vocazione personale in ordine a Cristo e al Regno che Cristo 
proclama e che Cristo promuove.

La dimensione vocazionale della catechesi non si risolve facendo durante il 
tempo della catechesi qualche chiacchierata sulla vocazione e sulle vocazioni; biso­
gna fare emergere la vocazione di Cristo come tipo della vocazione di ogni redento 
e chiamato a salvezza da Lui; farla emergere nella globalità dell’esperienza cristiana 
di modo che i cristiani siano aiutati dalla nostra catechesi a verificare continua- 
mente il loro Cristianesimo su questa fedeltà al progetto di Dio, che li riguarda, 
e su questa fedeltà alla incarnazione del progetto di Dio nella vita.

Forse da questo punto di vista dovremmo riflettere con maggiore attenzione 
su che cosa significa rispondere alla propria vocazione, identificando la propria 
vocazione nella concretezza storica della propria esistenza. Ogni uomo è chiamato, 
ogni uomo è scelto e ogni uomo è mandato; capire questo nel concreto non è facile. 
Superare quel dualismo per cui la vita umana va per la sua strada e la vita cristiana 
per un’altra (due strade che non si incontrano mai) è proprio il frutto di una cate-



Atti del Cardinale Arcivescovo 989

chesi, di una educazione alla fede e di una formazione alla fede di cui abbiamo 
tanto bisogno.

Nella nostra catechesi, oggi, noi abbiamo un problema grosso che è quello 
della catechesi agli adulti; ne parliamo ormai da tanto tempo, ma che cos’è la cate­
chesi degli adulti? Dov’è?

Facciamo tanti tentativi, prendiamo tante iniziative; io, però, ho l’impressione 
che troppe volte intendiamo per catechesi degli adulti un’illustrazione teorica della 
fede un po’ più approfondita, un po’ più erudita, un po’ più difficile, un po’ più 
comparativa, perché gli adulti capiscano di più. Ma è questa la catechesi degli adulti? 
Vi confesso fraternamente che io ho i miei dubbi; per me la catechesi degli adulti 
è quella che aiuta il cristiano a crescere in modo che sappia rendere unitaria l’ispi­
razione della vita e, se diventa un medico, sappia diventare un medico cristiano 
non con quattro norme morali, ma con una identificazione profonda che non finisce 
mai nella sua esperienza di medico.

La sintesi cristiana dovrebbe essere quella per cui la catechesi degli adulti offre 
a tutti gli uomini — di qualunque condizione civile, sociale, professionale — la 
chiamata ad essere cristiani tutti d’un pezzo, cristiani che vivono il Vangelo, l’in­
carnano e noi dovremmo insegnare loro come si incarna il Vangelo nelle situazioni 
molteplici della vita.

Ci troviamo di fronte ad una istanza vocazionale, la ricerca dello stato di vita, 
la ricerca della professione. A che dinamica soggiace nell’esperienza della vita? 
È paradossale, ma noi dobbiamo constatare una cosa: se domandiamo alla gente: 
« Scusi, lei perché si è sposato? ». « Mah, sono andato in pellegrinaggio a Crea, 
ho incontrato una ragazza... »; non è una ragione sufficiente. « Lei, perché ha 
scelto di fare il medico? ». « Mah, perché credevo che si guadagnasse molto ».

È difficilissimo trovare un cristiano, anche buono, che dica che è quello che è 
oggi, perché ha pensato, ha pregato, si è interrogato, si è lasciato illuminare per 
vedere che cosa il Signore chiedeva a lui.

Ancora una volta noi ci troviamo di fronte a troppe vocazioni che sono indivi­
dualistiche e qui, anche a livello di catechesi, abbiamo le nostre responsabilità; 
le scelte professionali, le scelte di vita le governiamo e le lasciamo governare dalle 
preferenze, dai gusti, dalle situazioni. È molto difficile trovare chi invece dirige le 
scelte aiutando il cristiano che si affaccia alla vita nella prima giovinezza a guardare 
un po’ quali sono le necessità del mondo, quali sono le necessità della Chiesa, quali 
sono le urgenze del regno di Dio; sapendosi domandare se non sia opportuno attra­
verso a queste scoperte e a queste scelte fare le proprie scelte e individuare che cosa 
vuole da me il Signore.

Dobbiamo vigilare perché la vocazione cristiana non venga ridotta ad una ri­
cerca di tipo attitudinale puramente antropologica ed umana. Dio sceglie, ma non 
ha il catalogo delle attitudini delle sue creature: sceglie e, dopo aver scelto, prov­
vede a proporzionare le sue creature. Pensiamo alla Madonna: è stata scelta, il 
Signore l’aveva preparata, ma la scelta di Dio ha offerto a Maria la tranquillità, la 
consapevolezza che se Dio le chiedeva qualcosa, l’avrebbe aiutata a fare ciò che 
le chiedeva.

Questa visione trascendente di ogni vocazione cristiana è uno dei grandi capi­
toli della catechesi del nostro tempo. Dobbiamo arrivare ad una rottura di questa 
mentalità di oggi per cui la vita umana — nella sua concretezza psicologica, antro-



990 Atti del Cardinale Arcivescovo

pologica, familiare, storica, civile — viene confinata in una regione che è al di sotto 
del Vangelo e a latere del Vangelo, e non è sostanziata dal messaggio cristiano. 
Si creano così quelle coscienze dualistiche che ci fanno tanto tribolare; alle volte 
anche noi preti ci caschiamo dentro, per cui come prete capisco e come uomo non 
capisco, come missionario so che cosa devo dire però come responsabile di un 
gruppo, di una realtà concreta, mi trovo a disagio.

Il superamento di questi dualismi che sono lesivi del Cristianesimo è una realtà 
totale e totalizzante, è uno degli impegni della catechesi del nostro tempo, proprio 
perché viviamo in un momento nel quale l’esasperazione del terrestre e l’esaspera­
zione dell’orizzontalismo porta nella nostra vita tante difficoltà e tanti problemi. 
Da questo punto di vista una catechesi vocazionale non consiste tanto nel parlare 
sempre di vocazione, ma nell’impostare il discorso cristiano nella realtà del mistero, 
cioè in questa coerenza totalizzante della fede che è capacissima di illuminare, di 
animare e di promuovere tutte le vocazioni degne dell’uomo e tutte le professioni 
di cui il mondo di oggi ha bisogno.

Non basta caricare di vocazionalità la catechesi, credo che nella catechesi biso­
gna anche esplicitare in una maniera più organica, più onnicomprensiva un’altra 
istanza del mistero di Cristo che è quella della missionarietà. Noi dobbiamo con­
statare che gran parte dei membri della Chiesa, del Popolo di Dio, si comportano 
come destinatari della missione della Chiesa: la Chiesa è chiamata ad evangelizzare, 
la Chiesa è chiamata a salvarci, la Chiesa è chiamata a promuoverci, la Chiesa ha 
il dovere di aiutarci a crescere nella fede, a vivere la liturgia, ha il dovere di ammi­
nistrarci i Sacramenti, ha il dovere di presiedere la carità. Ma pochi si chiedono: 
« Io sono Chiesa? ».

Grande parte della nostra gente, per paradossale che possa sembrare, non sa 
di essere Chiesa. Cliente della Chiesa, sì, ma Chiesa in prima persona, no. C’è 
troppa gente che è persuasa che si può essere buoni cristiani senza identificarsi 
con la missione della Chiesa. Una delle responsabilità maggiori della catechesi, 
specialmente nel nostro tempo, anche secondo le direttive e le illuminazioni ric­
chissime del Concilio e del dopo Concilio, è che la vocazione è missionaria.

Se una vocazione cristiana non è missionaria, non è cristiana. La condizione 
del membro della Chiesa che è destinatario della missione, ma non è collaboratore 
della missione, è una condizione falsa, una condizione fuorviarne. Noi lo sperimen­
tiamo un po’ tutti i santi giorni, questo assenteismo della massa dei nostri fedeli 
dall’afflato missionario! Tocca ai preti, ai frati, alle monache, tocca all’Azione 
Cattolica, tocca sempre a qualcun altro, non tocca mai a me! Una catechesi voca­
zionale corretta e anche adeguata esige quindi che ci sia questa esplicitazione della 
dimensione missionaria della vocazione cristiana.

Non è un discorso facile da sviluppare didatticamente, però è un discorso che 
dobbiamo portare avanti specialmente nella Chiesa del nostro tempo. Se non ren­
diamo missionario il nostro laicato, se non lo rendiamo convinto che la proclama­
zione di Cristo, la testimonianza a Cristo, la coerenza al suo Vangelo, sono cose 
che vanno vissute da ciascuno personalmente e da tutti insieme, se non arriviamo 
a questo convincimento, non possiamo dire di aver evangelizzato a sufficienza, di 
essere stati catechisti come dobbiamo essere!

Se noi dobbiamo constatare che da questo punto di vista c’è ancora tanto 
lavoro da fare, non ci dobbiamo scoraggiare perché la Chiesa, per essere autentica,



Atti del Cardinale Arcivescovo 991

deve essere incompiuta in questo mondo. Le Chiese compiute, le realtà ecclesiali 
compiute non sono di questo mondo. L’incompiutezza, l’inadeguatezza, l’insuffi­
cienza sono condizioni esistenziali della Chiesa in questo mondo che, proprio per 
questo, è continuamente animata da Cristo.

Fa pensare quella Parola del Signore: « Il Figlio dell’uomo, quando verrà, tro­
verà la fede sulla terra? » (Le 18, 8). Non è che il Signore dubitasse; ma il Signore 
ci voleva avvertire per liberarci da tutte le presunzioni di compiutezza intorno alle 
quali noi tanto ci affatichiamo inutilmente ostinandoci a voler rendere compiuto 
ciò che nei disegni è soltanto germe, è soltanto l’inizio di un cammino. Questo 
spiega perché la missionarietà della Chiesa ha bisogno dello zelo, del fervore, della 
fede profonda, della speranza ferma e della generosa carità. Tutto questo a me 
sembra che debba essere continuamente rievocato nella nostra coscienza di pastori 
per renderci conto che non abbiamo mai il diritto di dire che siamo arrivati. 
L’« andate » del Signore è definitivo, fermarci non si può, continuare in questo 
impegno è la sostanza della nostra vita. Le constatazioni di incompiutezza che 
sono sempre crescenti non devono perciò servire a scoraggiarci, ma devono servire 
a fare da criterio di autenticazione del nostro impegno, anche a viatico della 
nostra dedizione.

Il concetto di catechesi che noi dobbiamo portare avanti non è tanto quello 
che continua ad affaccendarci intorno alle metodologie, ma quello che invece ci 
aiuta e ci sprona ad entrare nella sostanza dell’annuncio, nel mistero della fede, 
nell’esperienza che inevitabilmente ci coinvolge. Non possiamo trascinare un popolo 
ad essere un credente fino in fondo nell’esperienza quando noi restiamo alla finestra 
a guardare che cosa succede. Dobbiamo essere coinvolti; questo coinvolgimento 
fa parte della nostra vocazione e forse non è male che ci ricordiamo che il Signore 
chiamandoci e aggregandoci al numero dei suoi Apostoli ci ha anche detto perché 
l’ha fatto. L’ha fatto perché ci ha amato: « Non vi chiamo più servi, (...) ma amici » 
(Gv 15, 15). Non lo ricorderemo mai abbastanza nella nostra esperienza interiore; 
proprio perché siamo amici ci ha messo al corrente dei segreti del Padre. C’è quindi 
nella nostra vocazione di maestri della fede e ministri del Vangelo una identifica­
zione di amicizia che non può diventare un’abitudine e c’è anche una garanzia di 
dono interiore per cui possiamo contare di essere a parte dei segreti di Dio.

La nostra vocazione, la nostra missione sono il cammino della santità personale. 
In altri tempi si pensava alla spiritualità del prete in altro modo: come il prete 
può farsi santo rimanendo fedele al suo ministero; come se il ministero fosse un 
grande impedimento per la santificazione. Anche quel bellissimo libro che ha nu­
trito spiritualmente un po’ tutti noi: "L’anima di ogni apostolato” dell’abate 
Chautard, era un libro fondamentalmente dualistico: il ministero era un grande 
nemico della santità personale, bisogna raggiungere un compromesso tra ministero 
e preghiera, tra ministero e santità. Con il Concilio non è più così: siamo chiamati 
e perciò siamo amici, siamo chiamati e mandati e perciò siamo depositari dei 
"segreti”.



992 Atti del Cardinale Arcivescovo

Ad una giornata di spiritualità per religiose

Santi e immacolati nella carità
Giovedì 8 settembre, il Cardinale Arcivescovo ha tenuto una giornata di 
spiritualità per religiose nella Casa ”A. M. Verna” di Andrate. Questo il testo 
delle due meditazioni.

« Scelti dal Padre in Cristo per essere santi e immacolati nella carità » (cfr. Ef 
1, 4). Queste parole dell’Apostolo Paolo mi sono state affidate come un compito 
da chi ha organizzato questa giornata. E i compiti bisogna svolgerli.

La prima osservazione che vorrei fare è che questa espressione di Paolo non 
è davvero rivolta alle suore né ai frati né ai preti né ai Vescovi, ma è rivolta ai 
discepoli di Gesù. E dobbiamo quindi stare attenti a non appropriarcene con di­
scorsi più o meno carismatici: è un richiamo alla nostra identità di cristiani, di 
discepoli del Signore, redenti da lui con quella grazia che è l’inizio della scelta, 
con quella misericordia che è il dono della sua amicizia e che è la condivisione di 
quella santità immacolata di cui noi dobbiamo diventare incessantemente incarna­
zione, perché il mistero della carità si compia. Dunque, siamo cristiani. Non è una 
cosa di poco conto: è la cosa più importante, ed è il mistero comprensivo di ogni 
vocazione cristiana, di ogni impegno e di ogni identità cristiana.

Possiamo osservare nell’espressione di Paolo come questo assuma necessaria­
mente una dimenione trinitaria: scelti dal Padre. Le scelte del Padre raggiungono 
tutto e tutti, raggiungono lo stesso Gesù, il Verbo che è dal Padre, il quale, prima 
di essere Padre nostro, è Padre del Verbo eterno e del Verbo incarnato. Una pater­
nità, questa, che tutto raccoglie e compendia e che tutto segna della sua dimen­
sione misteriosamente grande e gloriosa. È il Padre che sceglie. Da tutta l’eternità 
ha scelto il suo Verbo, con una predestinazione misteriosa, nella quale la creazione 
dell’universo ha il suo posto, perché tutte le cose che il Padre ha fatto sono state 
fatte nel suo Verbo, che è il principio di ogni cosa. La scelta è del Padre, ma le 
realtà sono dal Verbo e al Verbo sono consegnate come personale dominio.

E questa scelta del Padre assume nell’Incarnazione del Verbo una sua miste­
riosa pienezza, perché il Padre, onnipotente creatore del cielo e della terra, segna 
di sé tutte le cose proprio con la rivelazione del suo Verbo. In lui le cose acqui­
stano senso, acquistano finalità, fecondità, tutto. E in modo particolare, in questa 
scelta del Cristo da parte del Padre, emerge la scelta dell’uomo. Dio ha creato 
l’uomo per sé, e ha creato tutte le cose per l’uomo: lo ha messo al vertice della 
creazione e gliel’ha consegnata.

Questo riservato dominio del Padre sull’uomo egli lo esercita attraverso il suo 
Cristo, il Verbo incarnato. Ogni uomo è scelto così, ogni uomo che viene in questo 
mondo è segnato da questa misteriosa ipoteca di Dio, il Signore. Perciò l’uomo 
deve vivere per Dio. Dio gli ha dato tutto, ma l’uomo lo ha riservato per sé, per 
poter effondere in lui qualche cosa di sé. Se è vero che tutte le creature portano 
il segno del Creatore, che la creazione è un vestigio di Dio, è vero però che l’uomo, 
creato a immagine e somiglianza di Dio, ne porta dentro di sé non solo un vestigio, 
un’ombra, un’orma, ma l’immagine, che è qualcosa di più.



Atti del Cardinale Arcivescovo 993

E il fatto che il Padre, in Cristo, scelga gli uomini rafforza questa condizione 
di immagine. Dio non si accontenta di stampare nella sua creatura l’immagine di 
sé, ma con un disegno misteriosamente grande e stupendo, compie ciò che l’Apo­
stolo Paolo descrive quando dice che « Dio ha scelto gli uomini in Cristo perché 
siano santi e immacolati nella carità» (cfr. Ef 1, 4).

Dio è carità, Dio è amore e perciò la sua rivelazione piena è proprio la sua 
paternità. Paternità è comunicazione della vita, è trasferimento della propria iden­
tità in una creatura che è altra, ma nello stesso tempo è sostanziata del padre che 
la genera. Con la sua paternità, Dio offre agli uomini la partecipazione alla sua vita 
eterna, quella vita che in Cristo è pienamente rivelata e partecipata, ed ecco che 
gli uomini sono chiamati ad essere santi e immacolati nella carità.

Notiamo che in Paolo la santità e l’immacolatezza non sono solo qualità morali, 
non sono semplicemente virtù, sono comunicazione di vita, sono coinvolgimento 
nell’eterno mistero di Dio-Amore. Dio sceglie offrendo la sua stessa vita, che 
è somma perfezione proprio nella fecondità inesauribile dell’amore e gli uomini 
sono chiamati ad essere una cosa sola con il loro Signore.

« In Cristo », dice Paolo. Certo, perché « nessuno conosce il Padre se non il 
Figlio e colui al quale il Figlio lo voglia rivelare » (Mt 11, 27), e il Cristo è stato 
mandato dal Padre per rivelare questo mistero. Ma non soltanto a parole; non 
soltanto per mostrarlo in qualche modo: « Guardate... », ma è venuto a donarci 
il Padre, assumendoci nella vita stessa di Dio: « Padre, che siano uno come tu e 
io siamo uno » (cfr. Gv 17, 21).

Nella perfezione trinitaria della carità, che in Gesù si rivela, che nel Verbo 
incarnato si manifesta gloriosa e onnipotente, noi siamo chiamati ad essere santi e 
immacolati. A pensarci bene c’è da avere le vertigini e bisognerebbe che queste 
vertigini le soffrissimo un po’ di più. Di solito, diamo una lettura riduttiva di 
questa parola dell’Apostolo e ci rifugiamo volentieri in definizioni della santità 
che non si confrontano con la Trinità, con la paternità di Dio, con la figliolanza 
del Verbo, con la carità dello Spirito. Si confrontano su certi parametri nostri, che 
non sono compatibili con il mistero di Dio: siamo chiamati ad essere santi in 
Cristo nella carità del Padre.

Credo che su questa prospettiva che l’Apostolo apre davanti al nostro spirito 
e offre alla nostra fede dobbiamo insistere, perché non si finisce mai di capirla. 
Gesù nella sua vita ha sempre reso la sua testimonianza al Padre, ha sempre parlato 
del Padre, ha sempre portato al Padre. Ha parlato di sé come di un Figlio obbe­
diente, docile, abbandonato alla misteriosa volontà del Padre anche nello scandalo 
della croce: « Padre, non la mia, ma la tua volontà si compia » (cfr. Le 22, 42).

In altre parole, Gesù ci ha rivelato il mistero della paternità di Dio con tutte 
le sue conseguenze nella realtà della persona umana. Ma noi siamo abituati a consi­
derare Cristo così, Figlio del Padre, in modo tale che la nostra definizione della 
santità sia proprio questa della figliolanza: figli nel Figlio? Ci rendiamo conto che 
la nostra santità ha come radicale fondamento la conoscenza del Padre? Quando 
Filippo dice a Gesù: « Mostraci il Padre e ci basta », Gesù risponde: « Chi ha 
visto me ha visto il Padre» (Gv 14, 8.9). Questo conoscere il Padre è il primo 
momento della santità e ha il suo cammino, la sua forza e la sua fecondità in Cristo 
che, solo, conosce il Padre. E il nostro rapporto con Cristo deve essere portato 
avanti proprio per conoscere il Padre: per questo egli è venuto.



994 Atti del Cardinale Arcivescovo

A questo punto potremmo anche domandarci: come mai è allora così compli­
cata questa faccenda del conoscere il Padre? Sarà forse perché non conosciamo 
nemmeno Gesù? Davvero per conoscere questo Verbo incarnato abbiamo ancora 
tanta strada da fare, ed è l’itinerario della fede.

Quante volte Paolo ci ha ricordato che la fede è cammino, è strada, è soprat­
tutto questo ascolto di Cristo, questa fedeltà a Cristo, questa sequela di Cristo, 
perché è Cristo che ci porta al Padre, che dilata il nostro spirito e il nostro cuore 
per renderlo capace di conoscere e di ricevere il Padre!

Allo stesso modo nella nostra santità cristiana va valutato il nostro rapporto 
con lo Spirito. Oggi sta diventando di moda lo Spirito, tutti hanno lo Spirito 
Santo in bocca e ne approfittano soprattutto per denigrare la Chiesa e le sue isti­
tuzioni, per sottovalutare l’importanza dei Sacramenti, per minimizzare l’obbliga­
torietà del Decalogo. E c’è una "spiritualità pneumatica” che diventa alternativa 
a una spiritualità cristocentrica.

Ma Giovanni è lì a ricordarci che « Dio ha tanto amato il mondo da dare il 
suo Figlio unigenito » (Gv 3, 16). Dio è amore e lo Spirito di questo amore è certo 
lo Spirito del Padre e lo Spirito di Gesù, ma in intima connessione trinitaria e non 
è mai lecito opporre lo Spirito al Padre, opporre lo Spirito al Figlio e nemmeno 
opporre lo Spirito alla Chiesa.

Criterio di autenticità è quello di Paolo: «Tutti quelli che sono guidati dallo 
Spirito di Dio, costoro sono figli di Dio » (Rm 8, 14) e i figli siamo noi in Gesù, 
che dobbiamo davvero diventare mossi dallo Spirito del Padre e del Figlio nella 
effusione della carità. Credo che questa riflessione sia di capitale importanza per 
ogni vocazione cristiana, perché sia salva prima di tutto l’iniziativa di Dio: scelti 
dal Padre. Chi aspira alla santità prescindendo dalla scelta di Dio è un sacrilego 
e uno sciocco.

Siamo scelti ed è per questo che diventiamo capaci di desiderare la santità, di 
capire la santità e di camminarci dentro. La scelta è prevenienza di amore in Cristo, 
come dice Giovanni: « In questo sta l’amore: non siamo stati noi ad amare Dio, 
ma è lui che ha amato noi» (1 Gv 4, 10). Siamo amati e per questo diventiamo 
capaci di amare; siamo amati in Cristo, nel dinamismo della carità trinitaria. Siamo 
amati e tutto comincia di qui.

Ora, questo mistero della scelta di amore del Padre nel Figlio suo Gesù Cristo, 
pienezza della fecondità del Padre, è ineffabile, possiamo appena balbettarne qual­
cosa, ma entrarci dentro, con una comprensione esaustiva, è impossibile. La scelta 
è quindi una chiamata, un invito a metterci su una strada, su un cammino, a cam­
minare nella carità. Questa dimensione dinamica della scelta, della vocazione cri­
stiana è forse una delle cose più preziose ed esigenti. Il cristiano, fin quando è in 
questo mondo non è mai arrivato, è sempre in cammino. È chiamato ad essere 
figlio in Cristo nella carità, ma questo diventare figli è un qualcosa di sempre 
incompiuto nella nostra vita terrena.

L’esperienza di tante lacerazioni interiori, di tante tensioni, di tanti dualismi, 
di tante crisi nella vita spirituale ci documenta che è vero che siamo santi perché 
Dio ci ha chiamato a santità, e ci ha messo dentro i germi della sua divina santità, 
ma è anche vero che questa seminagione divina di santità ha ancora bisogno di 
germinare, di crescere, di maturare e bisogna che ci rendiamo conto che, per santi



Atti del Cardinale Arcivescovo 995

che siamo, lo siamo meno di quanto potremmo esserlo e di quanto siamo chiamati 
ad essere.

Questo spiega perché nella coscienza di tanti Santi la consapevolezza del loro 
essere creature peccatrici cresceva in maniera smisurata. Proprio perché progre­
divano nella carità di Dio, nella identificazione in Cristo, il loro impegno di santità 
non poteva rimanere un fatto personale, ma in loro il mistero della santità di 
Dio dilagava nel mondo e sentivano, con una logica splendida di fede, che la incom­
piutezza della loro partecipazione all’amore di Dio era la vera ragione di un mistero 
non ancora compiuto: la pienezza della salvezza e della santità.

Ebbene, questa riflessione vediamo di applicarla alla vita religiosa. È vero anche 
per i religiosi e le religiose che sono scelti dal Padre in Cristo per essere "santi e 
immacolati nella carità”. I religiosi non sono chiamati ad essere più che i cristiani. 
È scontato che, per santi che diventino, saranno sempre dei cristiani incompiuti, 
imperfetti, dei cristiani che non sanno valorizzare fino in fondo la scelta del Padre, 
il dono del Figlio e il mistero della Carità. Vogliamo mettere a fondamento della 
nostra vocazione questa consapevolezza? Non per rattrappire il nostro spirito, non 
per perdere l’entusiasmo e lasciarci catturare da stati d’animo di frustrazione. Que­
sta consapevolezza di essere dei chiamati e di non essere ancora arrivati, a me sem­
bra che possa diventare inesauribile sorgente dell’entusiasmo e della perseveranza 
vocazionale.

Vorrei dire che i religiosi e le religiose sono dei cristiani che ricevono da Dio 
la grazia particolare per capire sempre di più che non si è mai abbastanza cristiani 
e che da questa consapevolezza traggono non le ragioni delle frustrazioni, ma quelle 
delle nuove generosità, dei nuovi entusiasmi e anche della testimonianza e della 
profezia.

In mezzo agli uomini, fratelli e sorelle tutti chiamati e scelti dal Padre in 
Cristo ad essere santi nella carità, dovremmo essere di quei cristiani che capiscono 
di più, che hanno maggiore chiaroveggenza interiore, che hanno gli occhi e il cuore 
meno impigliati nelle cose terrene e temporali e hanno dentro più luce, più traspa­
renza e per ciò stesso più beatitudine e più gaudio.

Non so quanto tutto questo sia realtà, però dovremmo renderci conto che ciò 
che il Signore ci domanda chiamandoci alla vita religiosa non è tanto di inven­
tarci nuove virtù, ma è proprio quello di essere cristiani consapevoli di essere stati 
scelti in Cristo per essere santi nella carità, con una lungimiranza spirituale, con 
una penetrazione di fede, con una trasparenza ed una libertà di cuore per cui siamo 
candidati ad anticipare in questo mondo la beatitudine della santità del cielo: non 
perché siamo esentati dal portare la croce, non perché siamo dispensati dal seguire 
Cristo ogni giorno portando la croce, ma perché la croce è gaudio, è salvezza, nutre 
la nostra fedeltà d’amore, la nostra dedizione apostolica e soprattutto la nostra 
crescente riconoscenza a Dio che si rivela, che si dona, che si manifesta e che vuole 
diventare glorioso nella povertà dalla nostra vita.

Io credo che, in queste prospettive, il discorso della santità religiosa giustifica 
anche quelle scelte programmatiche che la Chiesa, nella sua saggezza di madre e 
di maestra, impone ai religiosi come itinerari specifici, attraverso la professione 
dei consigli evangelici.

Nell’immediato dopo Concilio i tentativi di immaginare una vita religiosa senza 
voti, i tentativi di svuotare i consigli evangelici dei loro contenuti si sono molti-



996 Atti del Cardinale Arcivescovo

plicati e non è detto che non si continuino, più o meno clandestinamente, a fare: 
obbedienza sì, ma responsabile; castità sì, ma profondamente umana; povertà sì, 
ma nella logica del consumismo. Il discorso ha bisogno di essere ricondotto alle 
origini: scelti dal Padre in Cristo nella santità dell’Amore.

* * *

Abbiamo cercato di prendere coscienza che la nostra vocazione di cristiani e 
la nostra vocazione religiosa scaturiscono dalla stessa sorgente, che è il Signore 
nella sua inesauribile paternità, si caratterizzano nella figliolanza del Verbo e si 
sostanziano continuamente della carità, che è la stessa vita di Dio ed è lo Spirito 
con cui Dio si comunica e trasforma in se stesso le creature che rispondono al suo 
appello, che si lasciano condurre dalla sua mozione interiore ad una continua tra­
sformazione della vita.

Dicendo questo noi abbiamo espresso la sostanza della vita religiosa e abbiamo 
anche ribadito che la vocazione religiosa è tutto questo, ma lo è in quanto suppone 
una risposta da parte nostra garantita soltanto da una grazia di comprensione 
spirituale (« Chi ha orecchi per intendere, intenda »), dove la gratuità del mistero 
di Dio viene ribadita, ma anche viene continuamente illustrata da un’intelligenza 
sempre più profonda e quindi da una fedeltà sempre più compiuta, che dà alla 
nostra esistenza religiosa la qualifica di vita pienamente evangelica come il Concilio 
ci ha ricordato e come la professione dei consigli evangelici esplicita continuamente 
nell’esperienza e negli impegni quotidiani della nostra vita.

Vangelo per fedeltà piena e definitiva a Cristo; Vangelo per servizio continuo 
al suo annunzio e alla sua propagazione con la testimonianza della vita e con la 
dedizione della carità.

Ora, a questa definizione così generale, cosa possiamo aggiungere sempre la­
sciandoci guidare dalle parole di Paolo? A me pare che si possano fare alcune pun­
tualizzazioni di dettaglio, che possono essere significative e preziose.

La prima è la convinzione della vocazione come dono superno: « Non voi avete 
scelto me, ma io ho scelto voi» (Gv 15, 16). Quando il Signore ha detto così, 
ricordava ai suoi discepoli che il dono della sua amicizia, il dono di averli intro­
dotti nella sua familiarità, di averli chiamati alla sua sequela era scelta fatta da 
lui per primo.

Bisogna essere convinti di essere stati scelti, bisogna essere convinti che la 
nostra vocazione non è il nostro dare qualcosa, ma il nostro capire che Dio ci dà 
qualcosa. La vocazione come dono, dove tutto è gratuito da parte di Dio. Nostro 
è l’assenso, nostra la disponibilità, nostra è l’apertura, la fedeltà, l’abbandono, la 
attesa, il desiderio. Queste qualifiche della nostra vocazione devono essere profon­
damente vissute. Proprio perché la vocazione è dono ha una sua inesauribilità. La 
vocazione non è una sistemazione. Possiamo osservare che tutte le creature che 
il Signore ha scelto e chiamato ne hanno avuto la vita sconvolta.

"Vieni e seguimi". Lascia tutto quello che hai e seguimi. Dove? Vieni e vedi. 
L’unica cosa sostanziale e definitiva nella vocazione è che il Signore si offre a posse­
dere la nostra vita, a farla sua, a travolgerla con il suo perenne andare e a coinvol­
gerla in quella volontà del Padre, che è venuto a compiere, in quell’annuncio del



Atti del Cardinale Arcivescovo 997

Regno, che è venuto a proclamare, e in quella misericordia della carità, che non 
finisce mai di diventare impegno e dedizione.

La vocazione non è dono che ci quieti, ci pacifichi, ci sistemi, ma è dono che 
ci coinvolge in qualcosa che è infinitamente più grande di noi e perciò ci sconvolge.

Questo ce lo dobbiamo ricordare, perché noi, figli di una civiltà programma­
trice, di una cultura che tutto discerne e tutto codifica, siamo troppo abituati a 
schematizzare le cose. Ma il dono di Dio queste strettoie delle sapienze umane 
e delle umane certezze non le conosce e non le sopporta.

Bisogna che ci convinciamo che è vero che, nella misura che il Signore ci 
chiama e ci coinvolge, stravolge la nostra vita: questo è il prezzo della fedeltà. 
Alla vocazione bisogna rispondere rendendoci conto che il Signore è fatto così, che 
le sue misure sono tutte più grosse delle nostre, che i suoi orizzonti sono molto 
al di là dei nostri e che i suoi programmi sono imprevedibili come la sapienza e la 
misericordia del Padre suo. Se ci pensassimo di più, perderemmo meno tempo e 
cercheremmo di avere il cuore più grande per renderlo capace di accogliere il 
dono di Dio.

Un’altra riflessione. Questo dono ci è dato in Cristo e il Concilio ci ha ricordato 
che il rapporto tra vita religiosa e Cristo è un rapporto specifico, perché la natura 
filiale della santità attinge da Cristo la sua capacità di progressiva comprensione, 
di progressiva imitazione e, soprattutto, di progressiva amicizia.

Il "cuore indiviso”, di cui il Concilio ha parlato in riferimento alla vita reli­
giosa, deve farci pensare. Cuore indiviso perché l’amicizia di Cristo diventi espe­
rienza totalizzante del nostro vivere. Non è una cosa facile.

Comprendere come Cristo sia la rivelazione piena dell’amore del Padre, sia il 
dono perfetto di questo amore e la fornace inesauribile di questa carità non è 
facile. Vorrei dire che ci vuole una vocazione tutta particolare — la vocazione 
religiosa appunto —, che proprio attraverso l’indivisione del cuore rende plenaria 
la comunicazione con Cristo, Figlio del Padre. E dire Figlio vuol dire Amore.

Forse anche a noi religiosi è capitato di banalizzare questa parola: amore. Ci 
abbiamo fatto sopra tanta di quella psicologia, emotiva, sentimentale, che ci siamo 
forse troppe volte chiusi alla profonda esperienza della carità di Cristo. Io mi 
chiedo se nell’esperienza profonda del cuore della persona consacrata ha davvero 
un senso, e un senso definitivo, l’espressione: innamorati di Cristo. Abbiamo 
quasi paura di dirlo, ho l’impressione che questa espressione l’usiamo molto poco 
e che quando la usiamo lo facciamo come figura retorica.

E dovrebbe essere invece la realtà dominante, ispiratrice, totalizzante del nostro 
vivere. Amo Cristo! Facciamoci un po’ l’esame di coscienza: abbiamo perso la 
testa, come si suol dire, e il cuore per Cristo? Fuori retorica, dico, nel convinci­
mento profondo, nella profonda passione della carità?

Ma, in fondo, la risposta a quel Dio che ha tanto amato il mondo da dare per 
esso il suo Figlio, con una pazzia incomparabile di grandezza e di bontà, può 
essere meno pazza ed eccessiva di questo innamoramento che prende la vita, la 
sconvolge, la consuma e la porta a gridare come Paolo: « Non sono più io che vivo, 
ma Cristo vive in me » (Gal 2, 20)?

Anche questa seconda riflessione, che è coerente con la prima, deve trovare 
un posto più esplicito nella nostra vita religiosa. Ma una terza riflessione vorrei 
fare sempre nella logica del testo di Paolo: il richiamo alla carità.



998 Atti del Cardinale Arcivescovo

Noi sappiamo che Dio è carità, ma nel nostro vocabolario carità non è soltanto 
l’eterno e inesauribile mistero di Dio, ma è anche tante altre realtà e questo fa sì 
che la carità abbia anche tutte le altre accezioni contenutistiche a cui si riferisce 
proprio il documento conciliare sulla vita religiosa: Perfectae caritatis. La pienezza 
della carità, la diffusività della carità, l’esercizio della carità, con il suo duplice e 
inseparabile versante della carità di Dio e della carità verso gli uomini.

La vita religiosa è una vita di perfetta carità, e credo che in questa prospettiva 
della perfezione della carità tutte le Famiglie religiose debbano leggere le proprie 
caratteristiche qualificanti: quelle che si riferiscono al carisma, come quelle che si 
riferiscono agli impegni concreti per dare compimento storico al carisma stesso.

C’è posto per la carità contemplativa di Maria, che ha scelto la parte migliore 
che non le sarà tolta — con buona pace degli invidiosi che circolano sempre —; 
c’è posto per quella carità operosa di Marta, che ha anche il suo buon diritto di 
brontolare perché Maria vive in pace, ma che serve il Signore con un trasporto di 
fedeltà, con una umiltà di servizio e con un dispendio di fatica multiforme.

Io credo che nella vita religiosa dobbiamo stare attenti a non selezionare le 
espressioni della carità in modo tale da canonizzarne alcune a scapito di altre. 
Siamo tutti chiamati alla carità, siamo tutti sostanziati dalla carità di Dio anche 
se, evidentemente, abbiamo delle scelte vocazionali, abbiamo dei condizionamenti 
storici, che ci derivano non solo dai carismi dei Fondatori, ma anche dai contesti 
sociali, ecclesiali dove il dono di Dio è stato sparso e diffuso.

Questo però non vuol dire che le nostre opere di carità dobbiamo ritenerle 
come fossilizzate in gesti sempre identici e sempre ripetuti: la carità è viva, è 
vivificante, è ispiratrice, è creatrice, è inesauribile nella sua fecondità. Ciò signi­
fica che, nella fedeltà, dobbiamo garantire la novità della carità.

È una delle imprese più difficili e, nello stesso tempo, inevitabili della vita reli­
giosa. Quando questa è autentica si trova spontaneamente capace di queste miste­
riose trasformazioni, per cui le opere della carità si moltiplicano, a vantaggio della 
gloria di Dio, dell’incremento della Chiesa, delle necessità dei fratelli, garantendo la 
freschezza della novità, la creatività incessante dell’attività e l’entusiasmo che non 
si nutre della ripetitività dei gesti, ma di una scoperta sempre nuova di quanto sia 
inesauribile la carità di Dio e di quanto sia onnipotente l’ispirazione di questa 
carità.

Se guardiamo da vicino il comportamento dei religiosi autentici ci rendiamo 
conto che il loro spirito giovane, il loro cuore sempre vivo attua con una mirabile 
spontaneità questa esigenza della carità. Troppe volte ne facciamo la constatazione 
a posteriori, ci rendiamo conto dopo che quella creatura è stata portatrice di un 
dono, rivelatrice di una intuizione mirabile. E questo deve farci pensare.

Da questo punto di vista, ancora una volta la luce e la grazia per realizzare 
questa esigenza della perfezione della carità ci viene dal Vangelo.

Abbiamo bisogno di vivere con il Vangelo in mano e nel cuore. Magari il 
Vangelo lo sappiamo a memoria, ma il reparto della memoria che sa tutto non 
alimenta il cuore, che non deve "sapere” tutto, ma "comprendere” tutto e ”fare” 
tutto.

Dobbiamo imparare a renderci conto che uno dei nostri doveri più tipici di 
anime consacrate è metterci in ascolto del Vangelo dando importanza al minimo 
dettaglio. Il Vangelo non invecchia, non diventa una ripetizione, non è un reperto



Atti del Cardinale Arcivescovo 999

archeologico e neppure una miniera per esegeti. Il Vangelo è nutrimento del cuore, 
è Cristo che diventa sapienza della vita, ma bisogna recepirlo.

Ci sono tante parole nel Vangelo che forse abbiamo sorvolato o che ci sem­
brano vecchie. Quando questo accade, dobbiamo renderci conto che siamo noi 
invecchiati dentro, inariditi dentro, siamo noi incappati in certi fenomeni di arte­
riosclerosi spirituale tanto da non essere più sorpresi dalla perenne novità del 
Vangelo, che è ancora sorgente di luce e di grazia, nonostante le nostre superfi­
cialità, le nostre aridità, le nostre miopie imperdonabili.

C'e una fedeltà dell’amore che dovrebbe renderci capaci di percepire la provo­
cazione inesauribile del Vangelo. Non c’è niente che provochi più del Vangelo, una 
sola sillaba del Vangelo vale tutta la colluvie di parole umane scritte per provocare. 
Io riconosco volentieri che il Signore ha i suoi profeti e i profeti il Signore li ha 
sempre mandati a provocare, però li ha sempre mandati con una parsimonia esem­
plare. Quando sono troppi... di quale profezia si faranno portatori?

Voglio raccontarvi un episodio. Un giorno, durante un’udienza, Paolo VI mi 
disse: « Vede, padre, la Chiesa ha attraversato molte difficoltà lungo la sua storia, 
ma quasi sempre è stata aiutata a superarle dalla presenza delle Famiglie religiose. 
Ma, oggi, non è così; oggi la vita religiosa è uno dei problemi più grossi e delle 
preoccupazioni più grandi della Chiesa ». Poi, prendendo un libretto che aveva sul 
tavolo, continuò: « Vede, a questo siamo: i religiosi hanno il Vangelo, hanno i 
testi dei loro Fondatori, hanno la tradizione, il magistero, la legislazione della 
Chiesa, ma oggi si sentono provocati da questo ». Sapete che libro era? La regola 
di Taizé. « Cercano le briciole di verità, chiamati come sono a sedere alla mensa 
della verità ».

Le applicazioni le potete fare da sole. Io mi fermo qui. Ho fatto alcune rifles­
sioni applicative alla meditazione di questa mattina e adesso, rileggendo il testo 
di Paolo: « Scelti dal Padre in Cristo per essere santi e immacolati nella carità », 
credo che siamo anche in grado di capire un po’ di più la densità dell’insegnamento 
paolino e di capire un po’ meglio che cosa sia e debba essere la santità religiosa.

È certo un dono grande che riceviamo, che non dobbiamo stancarci di ricevere, 
non perdendo mai il senso della gratitudine, dello stupore, della meraviglia, lascian­
doci condurre dal Signore, da Cristo che conosce il Padre, e mettendoci alla sua 
sequela perché lui torna al Padre.

Torna al Padre e ci torna sulle strade della salvezza, della redenzione, che lui 
conosce, a differenza di noi, e ce le fa percorrere precedendoci, illuminando la 
nostra vita, sostenendo i nostri passi e alimentando continuamente, col mistero 
della divina ed eterna carità, questa nostra povera vita che, a poco a poco, viene 
trasformata in un fuoco misterioso che è lo splendore della divina carità e la gloria 
della Trinità.



1000 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nelle celebrazioni romane per il Beato Faà di Bruno

Un apostolo della promozione della donna
La Beatificazione del Venerabile Francesco Faà di Bruno, compiuta domenica 
25 settembre da Giovanni Paolo II, ha avuto un primo momento di festosa 
celebrazione nel giorno immediatamente successivo. Lunedì 26 settembre, nella 
Basilica romana di S. Maria sopra Minerva, titolo cardinalizio del nostro Arci­
vescovo, i pellegrini torinesi si sono riuniti per la concelebrazione dell’Euca­
ristia.
Mons. Francesco Peradotto, Vicario Generale dell’Arcidiocesi, ha aperto la 
celebrazione rivolgendo al Cardinale Arcivescovo parole di augurio per l’undi­
cesimo anniversario dell’inizio del Suo ministero pastorale nella Chiesa tori­
nese. L’applauso scrosciante e prolungato, che ha accolto le parole di Mons. 
Vicario, è stato simbolo della gratitudine di tutta l’Arcidiocesi.
Durante la Concelebrazione, il Cardinale Arcivescovo ha tenuto la seguente 
omelia:

La Parola di Dio che è stata appena proclamata ci esorta a rivestirci 
di ogni umiltà, di ogni sincerità, di ogni misericordia, di ogni mansuetu­
dine e pazienza. E questa esortazione ad essere delle creature più cor­
diali, più accoglienti, ad essere delle creature umanamente ricche e uma­
namente capaci di donare, è potenziata da quelle Beatitudini del Signore 
che pure abbiamo sentito annunziare: « Beati i poveri, beati coloro che 
soffrono, beati coloro che hanno fame e sete, beati i perseguitati... », dove 
Gesù, proclamando queste supreme esigenze evangeliche, diventa lui stes­
so presenza viva nel contesto della vita umana e della sua storia, dando 
un significato a cose, a realtà, a situazioni che soltanto guardate e vissute 
nella luce della sua Parola diventano significative non solo di un mistero 
che ci trascende, ma anche di una gloria e di una beatitudine perfette.

In questo clima, siamo invitati a pensare anche alla figura del nuovo 
Beato: Francesco Faà di Bruno. Un uomo umanamente ricco, una creatura 
dallo spirito grande, dallo spirito penetrante e assetato di verità, che ha 
fatto della ricerca della verità il suo grande impegno, una delle occupa­
zioni fondamentali della sua vita. Non per nulla è un uomo di cultura, è 
un professore di Università, è un docente di verità. E siano le verità pre­
cise della matematica oppure quelle complesse dell’astronomia, a lui que­
sta ricerca e questo incontro instancabile e continuo con la verità serviva 
di richiamo spirituale misterioso e profondo. Nella ricerca della verità 
trovava Dio, nella ricerca della verità incontrava il suo Signore, e il pro­
gredire del suo Battesimo e della sua fede era continuamente alimentato 
da questo incontro grande con la verità, caratteristico della sua vita.

Una verità che non gli ha inaridito lo spirito, ma che gli ha dilatato 
il cuore, perché non era un’astrazione ma era Qualcuno: il suo Signore. 
Per lui "Dio è verità" era un’affermazione che la sua fede ribadiva e la 
sua esperienza rendeva ogni giorno sorgente di nuova beatitudine e di 
nuova festa.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1001

Questo cuore rapito dalla verità di Dio ingigantiva, cresceva, si dila­
tava e, mentre progrediva instancabilmente per la strada della verità, il 
suo cuore maturava per le grandi imprese che avrebbe compiuto.

A leggere la sua storia si può avere a prima vista l’impressione di una 
esistenza frastagliata e disparata, riempita di molte cose difficilmente con­
ciliabili tra loro, ma non fu così. La legge della carità di Cristo dilagò nella 
sua vita, nel suo spirito e nel suo cuore attraverso lo splendore della 
verità. Le ricchezze umane della sua natura furono tutte assunte da questa 
passione per la verità che lo rese, nel secolo scorso, uno dei protagonisti 
sociali della carità, di cui la Chiesa torinese ha fatto mirabile esperienza.

Mentre a Parigi si preparava al dottorato alla Sorbona, incontrò Fede­
rico Ozanam, il fondatore delle Conferenze di San Vincenzo de’ Paoli, 
incontrò gli ambienti nei quali la carità era davvero una fornace inten­
samente feconda di iniziative, di opere e profondamente ispiratrice di 
nuovi spazi della pastorale. Di qui il suo spirito divenne davvero ine­
sauribile.

A Torino la carità si impersonava in quest’uomo, un laico profonda­
mente convinto di dovere al suo Battesimo una fedeltà impegnata e capace 
di trarre dall’ispirazione evangelica tanta ricchezza di iniziative, che si 
caratterizzavano soprattutto per una destinazione molto significativa per 
allora e per ora.

Questo laico dedicò la sua vita soprattutto ad iniziative di carità e 
di promozione della donna. Fu proprio la donna la destinataria della sua 
inesauribile carità, la donna in tutte le condizioni sociali del suo tempo, 
da quella della nobiltà — alla quale del resto egli stesso apparteneva •— 
a quella delle figlie più povere e abbandonate della campagna. Per tutte: 
iniziative di soccorso, di promozione, di istruzione di fraternità, di co­
munione.

Dal suo cuore nacque queU’insieme di opere che ci stupiscono, non sol­
tanto per la capacità inventiva e creatrice di cui sono una testimonianza 
stupenda, ma anche per la capacità organizzativa e costruttrice, con gli 
annessi problemi economici, sociali e politici.

Fu un apostolo della promozione della donna, dalla fragile giovinetta 
che arrivava in città in cerca di lavoro, alla giovane più evoluta e più 
temprata alle iniziative di un lavoro in quella incipiente era industriale, 
fino alle creature povere e abbandonate: le vedove, le persone in condi­
zioni disagiate e — perché non dirlo? — le donne travolte dal male.

Per tutte queste creature, che lui chiamava misteriosissime e amatis­
sime, il suo cuore diventava grande. Quanta misericordia, che non giudi­
cava nessuno e aiutava tutti!

Una lunga vita, la sua, nella quale la cattedra universitaria, degnis­
simamente mantenuta nonostante gli ostracismi e le opposizioni della 
politica del tempo, e la carità, che raggiungeva ogni vicolo e ogni avanzo 
di marciapiede, si univano senza opporsi.

Era il buon professore, il buon cavaliere, il buon marchese, dove la 
bontà non era aggettivo, ma sostantivo. E questa bontà quante iniziative



1002 Atti del Cardinale Arcivescovo

ha lasciato nella storia della Chiesa torinese e della Chiesa piemontese, 
in una mirabile varietà — perché la vera carità è inesauribile e feconda 
e produttiva e creatrice — ma anche nell’umiltà della carità, perché 
l’ispirazione era sempre quella dell’amore di Dio che dilaga nel cuore 
dell’uomo per rendere la convivenza degli uomini una fraternità piena 
di amore, di comprensione, di perdono e di misericordia.

Mano a mano che le sue iniziative caritative aumentavano e le dimen­
sioni dell’Opera di S. Zita diventavano veramente non raggiungibili dalle 
sue braccia, che erano povere braccia di umana creatura, sentì il bisogno 
di creare attorno a tutta questa misteriosa e multiforme realtà, una realtà 
di coordinamento, non tanto materiale ed esecutivo, quanto spirituale, 
perché l’ispirazione della carità non si perdesse e la fecondità della carità 
non cessasse.

In questa prospettiva, diventò, lui laico, fondatore di una Famiglia 
religiosa. Questo uomo che fu soldato coraggioso, convinto, che fu scien­
ziato e insegnante universitario per tutta una vita, quest’uomo divenne 
anche Fondatore. Non di un Ordine maschile, come il suo amico e contem­
poraneo Giovanni Bosco, al quale lasciava volentieri il compito di occu­
parsi della gioventù maschile, ma di una Famiglia religiosa femminile.

È un esempio questo che ci spinge a una riflessione molto attuale. La 
varietà di carismi non divide i cristiani, la varietà dei doni dello Spirito 
non li differenzia per contrapporli o addirittura renderli rivali.

I carismi di Faà di Bruno erano molti, ma tutti animati dalla stessa 
carità, dallo stesso Spirito di amore, e mentre nella sua vita essi si molti­
plicano in un pluralismo che ci lascia stupefatti, nell’esperienza profonda 
del suo cuore diventano un carisma solo.

Non c’è da meravigliarsi se quest’uomo, che molto ha ricevuto dal 
Signore e molto per il Signore ha operato, alla fine si senta convocato per 
il carisma dei carismi nella Chiesa di Dio: quello del sacerdozio ministe­
riale. A oltre cinquant’anni viene ordinato prete. Non è la fine della sua 
vocazione carismatica sorprendente, ma ne è il coronamento, con una 
docilità che ci lascia stupiti, ma che ci fa anche tanto riflettere in questo 
nostro tempo dove i problemi del pluralismo, dell’unità, della comunione 
qualche volta pervadono il nostro spirito, rendendoci meno capaci di amore 
e di verità.

Faà di Bruno è prete e nelle sue intenzioni diventare prete significa 
dedicarsi soprattutto ai Sacramenti: battezzare, predicare, confessare, di­
stribuire l’Eucaristia, consolare e confortare i cuori. Il suo Vescovo, rice­
vendolo nel giorno dell’ordinazione, avvenuta qui a Roma, gli dice: « Tu 
farai il prete, ma continuerai ad essere professore di Università ». E Fran­
cesco Faà di Bruno, con un voto speciale di obbedienza al suo Vescovo, 
assunse tutte le nuove responsabilità del sacerdozio ministeriale e man­
tenne quelle altissime della docenza universitaria, in una Università priva 
di verità e di correttezza, in un contesto culturale estremamente difficile, 
dimostrando che la verità e la fede non si escludono, ma si postulano 
a vicenda.



Atti del Cardinale Arcivescovo 1003

Così la sua vita, già ricca di tante cose, si coronò di questo sacerdozio 
splendente, dedicato alla nuova Famiglia religiosa che finalmente aveva 
un Fondatore prete, ma nello stesso tempo cominciò come prete a predi­
care le missioni al popolo delle parrocchie sperdute della diocesi, nelle 
valli e nelle montagne, perché sentiva che questo dava al suo sacerdozio 
autenticità di amore.

Questo singolare personaggio del secolo scorso, che ha lasciato nella 
nostra Chiesa torinese un retaggio enorme, con la glorificazione fatta ieri 
dalla Chiesa, viene di nuovo proposto all’attenzione dei fedeli. Viene pro­
posto a noi preti della Chiesa torinese, che abbiamo il dovere di conoscerlo 
meglio; viene proposto ai laici che hanno in lui un esempio splendente e 
mirabile; viene proposto alla vostra vita consacrata, che ha in lui un ani­
matore pieno di ispirazione e di grazia; viene proposto a tutti, anche ai 
giovani.

È stato un insegnante che ha dedicato ai giovani tanta attenzione, tanto 
sacrificio e ai giovani dice oggi che la vita va continuamente aperta al 
dono della verità, che il Signore continuamente offre e al dono dell’Amore 
che il Signore è. Non è la verità che impedisce l’autenticità dell’amore e 
non è l’amore che impedisce l’autenticità della verità e il Beato Faà di 
Bruno è esempio incomparabile di questa mirabile realtà.

Noi oggi ne ringraziamo il Signore e sentiamo di voler bene a questo 
prete, a questo laico, a questo scienziato, a questo musicista, a questo 
architetto, a questo maestro delle arti e della vita, a quest’uomo di Dio 
che in Gesù Cristo ha trovato la sua ispirazione in un amore conglutinante 
e perfetto, e che a Gesù Cristo ha dedicato tutta la sua esistenza nel vivo 
delle miserie di questo mondo.

Faà di Bruno: lo ricorderemo. E vorrei che lo ricordassimo anche per 
un dettaglio che oggi è di estrema attualità. Come scienziato, come astro­
nomo era un ammiratore della natura, dell’universo, del cosmo e soleva 
dire che questi alimentavano la sua fede come la Sacra Scrittura, perché 
l’una e gli altri sono opera di Dio. Sentiva palpitare la potenza e la pre­
senza di Dio nella realtà della creazione e si perdeva in estasi in questa 
contemplazione dove la verità e l’amore splendevano, facendo rifulgere 
il suo volto e rendendo il suo cuore grande come il mondo.





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Rinunce

PICCAT can. Giacomo, nato a Rocca Canavese il 27-10-1921, ordinato sacer' 
dote il 29-6-1958, ha presentato rinuncia all’ufficio di "Canonico onorario par­
tecipante” del Capitolo Metropolitano di Torino.

La rinuncia è stata accettata a decorrere dal 15 settembre 1988. Egli continua 
a far parte dei Canonici titolari.

BEILIS can. Bartolomeo, nato a Racconigi (CN) il 21-9-1913, ordinato sacer­
dote il 27-6-1948, ha presentato rinuncia all’ufficio di "Canonico effettivo” e di 
Presidente del Capitolo Metropolitano di Torino.

La rinuncia è stata accettata a decorrere dal 21 settembre 1988. In pari data 
entra a far parte dei Canonici titolari.

Termine di ufficio
— di parroci

MALCANGIO p. Sabino, S.M., nato a Canosa di Puglia (BA) il 2-1-1945, 
ordinato sacerdote 1’8.4.1972, ha terminato in data 16 settembre 1988 l’ufficio di 
parroco della parrocchia S. Vincenzo Ferreri in Moncalieri.

GIACCONE p. Giuseppe, C.S.I., nato a Sommariva del Bosco (CN) il 28- 
10-1934, ordinato sacerdote il 30-3-1963, ha terminato in data 18 settembre 1988 
l’ufficio di parroco della parrocchia Nostra Signora della Salute in Torino.

— di vicari parrocchiali
VIANA p. Emanuele, O.P., nato a Torino il 12-12-1929, ordinato sacerdote 

il 24-9-1955, ha terminato in data 12 settembre 1988 l’ufficio di vicario parroc­
chiale nella parrocchia Madonna delle Rose in Torino.

In data uno ottobre 1988 hanno terminato l’ufficio di vicario parrocchiale:
* BANCHIO Francesco p. Fedele M., O.S.M., nato a Moretta (CN) 1’1-9- 

1913, ordinato sacerdote 1’1-4-1938, nella parrocchia S. Carlo Borromeo in 
Torino;

* CASALIS don Carlo, S.D.B., nato a Foglizzo il 22-2-1908, ordinato sacer­
dote il 4-9-1933, nella parrocchia Gesù Adolescente in Torino;

1005



1006 Curia Metropolitana - Cancelleria

♦ CIGNATTA don Natale, S.D.B., nato a Nizza Monferrato (AT) il 25-12- 
1905, ordinato sacerdote il 7-7-1930, nella parrocchia Maria Ausiliatrice in Torino;

♦ LAIOLO don Gianfranco, S.D.B., nato a Torino il 7-4-1945, ordinato 
sacerdote il 25-4-1974, nella parrocchia S. Domenico Savio in Torino;

♦ PATRON don Leonzio, SD.B., nato a Campodarsego (PD) il 20-8-1915, 
ordinato sacerdote il 2-7-1944, nella parrocchia Maria Ausiliatrice in Torino;

* RICCA don Domenico, SD.B., nato a Fossano (CN) il 31-8-1946, ordi­
nato sacerdote il 14-6-1975, nella parrocchia S. Giovanni Bosco in Torino.

— di cappellani di ospedale

FERRARI don Franco, nato a Ferrera Erbognone (PV) il 10-2-1923, ordinato 
sacerdote il 29-6-1946, ha terminato in data 31 luglio 1988 l’ufficio di cappellano 
presso il Presidio ospedaliero Ospedale Maggiore di S. Giovanni Battista e della 
Città di Torino - sede Molinette.

VOTTERO p. Giovanni, S.M., nato a Narzole (CN) 1’1-5-1925, ordinato 
sacerdote il 29-9-1950, ha terminato in data uno ottobre 1988 l’ufficio di cappel­
lano presso il Presidio ospedaliero Maria Vittoria in Torino.

In pari data ha assunto l’ufficio di rettore del Santuario Nostra Signora di 
Lourdes in 10138 TORINO, c. Francia n. 29, tei. 774 23 68.

Trasferimenti
— di vicario parrocchiale

CANDELA don Guido, S.D.B., nato a Jemappes (Belgio) il 5-1-1954, ordinato 
sacerdote il 25-4-1981, è stato trasferito in data uno ottobre 1988 dalla parroc­
chia S. Pietro in Vincoli in Lanzo Torinese alla parrocchia S. Giovanni Bosco 
in 10135 TORINO, v. Paolo Sarpi n. 117, tei. 61 21 36.

— di cappellano di ospedale
MOLLAR don Livio, nato a Cumiana 1’8-12-1941, ordinato sacerdote il 25- 

6-1967, è stato trasferito in data uno ottobre 1988 dalla sede Via Cigna del 
Presidio ospedaliero Ospedale Maggiore di S. Giovanni Battista e della Città di 
Torino alla sede Molinette in 10126 TORINO, c. Bramante n. 90, tei. 65 66.

Nomine

— di addetti alla Curia
CRAVERO don Domenico, nato a Montà (CN) il 16-5-1951, ordinato sacer­

dote il 15-5-1977, è stato nominato in data uno settembre 1988 vice-direttore 
dell’Ufficio diocesano per la pastorale sociale e del lavoro.

Abitazione: 10126 TORINO, v. Nizza n. 239, tei. 63 44 56.

FERRARI don Franco, nato a Ferrera Erbognone (PV) il 10-2-1923, ordinato 
sacerdote il 29-6-1946, è stato nominato in data 25 settembre 1988 collaboratore 
del Delegato arcivescovile per la sanità e nell’Ufficio diocesano per la pastorale 
della sanità, e responsabile dell’animazione e del coordinamento degli Assistenti 
religiosi ospedalieri.

Abitazione: 10121 TORINO, v. San Quintino n. 25, tei. 53 56 51.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1007

— di parroci

ROLFO p. Bartolomeo, C.S.I., nato a Pocapaglia (CN) il 28-10-1935, ordi­
nato sacerdote il 14-3-1964, è stato nominato in data 18 settembre 1988 parroco 
della parrocchia Nostra Signora della Salute in 10147 TORINO, v. Vibò n. 24, 
tei. 29 09 98 - 29 36 62.

VERONESE don Mario, nato a Torino il 9-7-1935, ordinato sacerdote il 28- 
6-1959, è stato nominato in data 25 settembre 1988 parroco della parrocchia 
S. Maria Goretti in 10146 TORINO, v. Actis n. 20, tei. 79 48 27.

Continua ad esercitare l’ufficio di Delegato arcivescovile per la sanità e di 
direttore dell’UfTicio diocesano per la pastorale della sanità.

MARENGO Simone p. Benedetto M., O.S.M., nato a Bene Vagienna (CN) il 
12-10-1920, ordinato sacerdote il 20-4-1946, è stato nominato in data uno ottobre 
1988 parroco della parrocchia S. Maria di Superga in Torino.

Abitazione: Convento S. Maria di Superga, str. della Basilica di Superga 
n. 73, tei. 89 00 83.

NORBIATO don Marco, nato a Torino il 27-12-1946, ordinato sacerdote il 
14-10-1973, è stato nominato in data uno ottobre 1988 parroco della parrocchia 
S. Nazario Martire in 10090 VILLARBASSE, p. delle Chiese n. 2, tei. 95 21 12.

— di amministratori parrocchiali

GIOBERGIA Dionigi p. Agnello, O.F.M., nato a Saluzzo (CN) il 4-6-1915, 
ordinato sacerdote il 29-6-1940, è stato nominato in data 12 settembre 1988 am­
ministratore parrocchiale della parrocchia Madonna degli Angeli in Torino.

FILIPPUCCI p. Mauro, S.M., nato a Roma il 10-9-1940, ordinato sacerdote 
il 10-5-1964, è stato nominato in data 16 settembre 1988 amministratore parroc­
chiale della parrocchia S. Vincenzo Ferreri in 10024 MONCALIERI, Borgo Mer­
cato, v. Juglaris n. 5, tei. 64 18 66.

— di vicari parrocchiali

Con decreti in data uno ottobre 1988 sono stati nominati vicari parrocchiali:

* BUSSO don Piero, S.D.B., nato a Bra (CN) il 28-2-1953, ordinato sacer­
dote il 7-9-1980, nella parrocchia S. Domenico Savio in 10154 TORINO, v. Pai- 
siello n. 37, tei. 27 61 19;

* PAPAGNI don Giuseppe, S.D.B., nato a Bisceglie (BA) 1’1-1-1948, ordi­
nato sacerdote il 9-8-1879, nella parrocchia Gesù Adolescente in 10139 TORINO, 
v. Luserna di Rorà n. 16, tei. 44 67 86;

♦ PELLINI don Sergio, S.D.B., nato a Legnago (VR) il 16-5-1959, ordinato 
sacerdote il 9-8-1987, nella parrocchia Maria Ausiliatrice in 10152 TORINO, 
p. Maria Ausiliatrice n. 9, tei. 521 19 13-521 23 20;

* PILLET don Lorenzo, S.D.B., nato a Courmayeur (AO) il 25-7-1920, 
ordinato sacerdote il 30-6-1946, nella parrocchia S. Pietro in Vincoli in 10074 
LANZO TORINESE, p. Federico Albert n. 11, tei. (0123)2 90 95;



1008 Curia Metropolitana - Cancelleria

♦ SERANI p. Sante M., O.S.M., nato ad Albignasego (PD) 1T-4-1939, ordi­
nato sacerdote il 26-6-1971, nella parrocchia S. Pellegrino Laziosi in 10139 
TORINO, c. Racconigi n. 28, tei. 315 27 71.

— di cappellani di ospedale

Con decreti in data uno ottobre 1988 sono stati nominati cappellani di 
ospedale:

* MALCAGNO p. Sabino, S.M., nato a Canosa di Puglia (BA) il 2-1-1945, 
ordinato sacerdote 1’8-4-1972, presso il Presidio ospedaliero Maria Vittoria in 
10144 TORINO, v. Cibrario n. 72, tei. 55 42.1;

* MAZZELLA p. Crescenzo, M.I., nato a Ischia (NA) 1’1-1-1935, ordinato 
sacerdote il 22-3-1959, presso il Presidio ospedaliero S. Luigi Gonzaga in 10043 
ORBASSANO, Regione Gonzole n. 10, tei. 90 26.1.

Sacerdote diocesano fuori diocesi

GIACOMETTO don Michele, nato a Pianezza il 14-8-1930, ordinato sacer­
dote il 27-6-1954, in data 15 settembre 1988 è stato autorizzato per un triennio 
ad esercitare il ministero sacerdotale nella diocesi di Constantine (Algeria) in 
favore dei lavoratori italiani colà residenti.

Abitazione: Evèché, B.P. 24/B, 25000 Condiat CONSTANTINE (Algeria), 
tei. 00213-4682443.

Nuovi numeri telefonici

Parrocchia Beata Vergine Consolata in Giaveno - fr. Ponte Pietra: tei. ab. 
936 10 38.

Parrocchia Assunzione di Maria Vergine - Lingotto in Torino: tei. 696 58 02.
Parrocchia Patrocinio di S. Giuseppe in Torino: tei. 696 04 22.
Parrocchia S. Bernardino da Siena in Torino: tei. 315 21 70.
Parrocchia S. Pellegrino Laziosi in Torino: tei. 315 27 71.
Parrocchia Santi Bernardo e Nicola in Vauda Canavese: tei. 924 36 29.



Organismi consultivi diocesani

RELAZIONE SUL PRIMO PERIODO 

DI ATTIVITÀ

CONSIGLIO PRESBITERALE

Tentare un bilancio dei primi mesi di vita del settimo Consiglio presbi­
terale (1988-1992) è — se è permesso servirsi del linguaggio sportivo — 
mettere in evidenza lo sforzo di una partenza, la fatica delle prime peda­
late, la progressiva scioltezza di un ritmo che si va man mano assestando.

Si sono finora svolte quattro sedute (3 febbraio, 2 marzo, 20 aprile, 5 
ottobre) ed una quinta è prevista per il mese di dicembre. Viene così 
rispettato, fin dall’inizio, il Regolamento per la procedura dei lavori che 
prevede sedute ordinarie almeno cinque volte all’anno.

Nella prima riunione il Cardinale Arcivescovo, dopo aver precisato che 
il Consiglio è costituito secondo le norme del Diritto Canonico, ha sotto­
lineato che esso deve farsi carico dei grandi problemi del governo della 
diocesi, deve favorire l’accrescimento ed il consolidamento della dimen­
sione comunionale della comunità diocesana e deve ispirarsi ai grandi 
filoni della riconciliazione, della promozione del laicato, della missiona­
rietà. Ha chiesto al Consiglio di pensare con forza d’animo e serietà cultu­
rale, di essere attento ai preti in difficoltà, di preparare il clero ad affron­
tare i problemi determinati dalle mutazioni previste dal nuovo Concor­
dato, di lavorare per ridurre la sordità della diocesi nei confronti della 
pastorale vocazionale. Ha concluso invitando a provocare in tutti i modi 
un’emergenza: quella della carità.

Dopo aver dato a grande maggioranza il suo consenso ad un sistema 
diocesano di tributi che prevede la tassazione del 2% sulle entrate dei 
bilanci annuali delle parrocchie e degli altri enti e del 10% sugli affitti, 
il Consiglio ha eletto i membri della sua segreteria.

La seconda riunione è stata dedicata a riflettere sul cammino da per­
correre, facendo riferimento in particolare al lavoro svolto dal prece­
dente Consiglio ed agli inviti in esso pronunciati dal Cardinale Arcive­
scovo. Confrontandosi in piccoli gruppi, i consiglieri hanno avuto modo

1009



1010 Organsimi consultivi diocesani

di rompere il ghiaccio (i nuovi — tra membri di diritto, vicari zonali e 
membri eletti — superano abbondantemente la metà), attraverso un aper­
to scambio di vedute, pur convenendo che il Consiglio debba ordinaria­
mente lavorare compatto, in seduta plenaria.

Sono stati messi in evidenza i seguenti temi: la missionarietà; la realtà 
del clero anziano, malato o affaticato; la catechesi e la formazione dei laici; 
la necessità di una maggiore attenzione del clero nei confronti del laicato; 
la pastorale vocazionale; la questione culturale; l’urgenza di alcuni pro­
blemi etici; ...

Dopo questa seduta interlocutoria si è giunti, nella terza riunione, a 
chiarire la prospettiva e l’obiettivo costante in ogni tematica da affron­
tare: la conversione a Dio, rincontro con Cristo, la missionarietà. I consi­
glieri hanno poi riflettuto su due realtà missionarie della nostra diocesi: 
quella dei preti ”fidei donum” e quella della proliferazione delle sette 
e dei nuovi movimenti religiosi.

Discutendo sul primo tema ci si è accorti di essere ancora lontani da 
una vera mentalità missionaria. La chiusura su se stessi e sui propri pro­
blemi è un errore ancora frequente in molti credenti e in numerose comu­
nità. Lo stesso dono di preti diocesani alle diocesi dei diversi Continenti 
del mondo rischia di diventare iniziativa privata, anziché dono di una 
Chiesa ad un’altra Chiesa. In ogni caso è apparso chiaro che lasciar morire 
la realtà dei preti "fidei donum” significherebbe tradire la natura missio­
naria della Chiesa e del sacerdozio ministeriale.

Quanto al problema delle sette e dei nuovi movimenti religiosi si è 
sottolineata la necessità di non passare dall’antico disinteresse al panico 
di chi, di fronte alle vistose proporzioni che sta assumendo il fenomeno, 
si lascia impegolare in inutili polemiche. Interessi economico-sociali si 
mescolano al problema religioso. I confronti sulla Bibbia non approdano 
a nulla. Un interessante documento elaborato dalla Commissione presbi­
terale regionale potrebbe essere un ottimo strumento di lavoro per uscire 
dalla attuale disinformazione e dalla susseguente inadeguatezza di inter­
venti operativi.

La riunione del 5 ottobre ha offerto al Consiglio l’opportunità di riflet­
tere sull’incidenza pastorale della visita a Torino di Giovanni Paolo IL 
Si è constatata la necessità di utilizzare gli stimolanti discorsi del Papa 
nell’azione pastorale e nella catechesi. Si è notata l’incidenza della visita 
— nonostante numerose diffidenze — sul mondo giovanile, su quello della 
cultura, sulla città e, in particolare, sulla gente comune. Si è riscoperto 
il senso di una ecclesialità che va oltre i confini delle parrocchie e delle 
diocesi, per allargarsi alla dimensione universale della Chiesa. Si è stati 
costretti a riflettere su quella meta dei singoli credenti che è vocazione 
comune di tutti: la santità.

Un consistente tema di riflessione è stato poi quello della Caritas, 
ossia della carità. Carità — si è detto — non è soltanto un problema assi­
stenziale, ma invade tutti i campi della evangelizzazione, perché ne è il 
cuore pulsante. Carità non è "qualcosa accanto ad altre cose”, ma testi­
monianza globale di una comunità sulla quale si gioca la credibilità della



Organsimi consultivi diocesani 1011

Chiesa. Il primato della evangelizzazione non è quello delle parole. Evan­
gelizzare è essere, dire, fare. È dunque importante essere inseriti profon­
damente dentro le strutture ed i nodi dolorosi delle vicende umane, ma 
sempre recuperando la dimensione religiosa della carità e l’ispirazione 
teologale della vita. L’Arcivescovo ha invitato il Consiglio a riscoprire in 
questa prospettiva le tradizionali opere di misericordia spirituali e corpo­
rali. Questo dovrà essere lo spirito con il quale in diocesi, nelle zone e 
nelle parrocchie dovrà operare e crescere la Caritas.

Ecco, in sintesi, alcune suggestioni tratte dal lavoro svolto dal Consi­
glio in questo primo anno di cammino. Un avvio un po’ in salita, come 
si è detto all’inizio. Ma, nel contempo, un cammino già ricco di suggeri­
menti e di contenuti, vissuto in un clima di cordiale fraternità sacerdotale.

CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO

La valutazione dell’attività svolta dal Consiglio dal momento del suo 
insediamento (febbraio) alla data presente non può prescindere da due 
dati:
— la quasi totalità dei membri eletti e nominati dall’Arcivescovo non 

faceva parte del precedente Consiglio;

— le prime fasi del lavoro sono coincise con la preparazione del Pro­
gramma pastorale, attuato in collaborazione con il Consiglio presbite­
rale e con il Consiglio diocesano dei Religiosi e delle Religiose.

Sono entrambi elementi che hanno in parte reso più lento il rodaggio 
del Consiglio e dilazionato i tempi di una sua messa a regime. Esso 
comunque, a questo punto, ha assunto una sua fisionomia e intrapreso un 
cammino ben definito.

Ruolo del Consiglio pastorale diocesano

Già l’Arcivescovo, nel suo discorso introduttivo, aveva delineato tre 
compiti fondamentali per il Consiglio:
— di ricerca e di studio della realtà
— di discernimento
— di proposta pastorale.

La riflessione che necessariamente il Consiglio ha svolto non ha parti­
colarmente arricchito questa indicazione, se non sottolineandone alcune 
modalità di realizzazione e specificando quali strumenti conoscitivi erano 
da attivare per rendere qualificata l’analisi delle situazioni e dei problemi. 
Sono emersi inoltre alcuni orientamenti metodologici alla cui realizza­
zione il Consiglio dovrebbe contribuire:

— individuare alcune priorità pastorali su cui concentrare l’attenzione e 
gli sforzi nei prossimi anni;



1012 Organsimi consultivi diocesani

— proporsi obiettivi pastorali di lunga scadenza, su cui impegnare l’intera 
Chiesa locale, nelle sue molteplici espressioni;

— muoversi per tappe successive, senza disperdere il lavoro precedente, 
ma anzi verificarlo per elaborare i passi successivi.

I temi

Più vivace e ricco di indicazioni è stato il Consiglio quando si è trovato 
a ragionare sui contenuti della sua attività futura.

Anche in questo caso è stato l’Arcivescovo a indicare alcune strade, 
sia nel suo intervento alla prima riunione del Consiglio sia successiva­
mente nella relazione introduttiva alla due giorni di Pianezza (giugno ’88). 
Ci si è resi conto che il progetto di lavoro del Consiglio non poteva non 
essere in sintonia con il Programma pastorale della diocesi e quindi che 
il lavoro della due giorni di Pianezza doveva in qualche misura essere 
considerato come parte integrante dell’attività del Consiglio. Nel contem­
po si è convenuto che i 5 punti indicati dall’Arcivescovo (rievangelizza­
zione, formazione, carità, famiglia, comunione) dovevano essere vagliati 
con gradualità, soffermando l’attenzione inizialmente su uno solo di essi; 
nella riunione che ha preceduto la vacanza estiva ci si è espressi, in modo 
corale, a favore del tema della rievangelizzazione, con specifica attenzione 
alla realtà e ai problemi della gente che vive oggi nella nostra diocesi. 
Rimangono sullo sfondo alcuni quesiti, espressi da qualcuno anche con 
una certa forza: la nostra diocesi viene da un’esperienza che, anno per 
anno, ha sottolineato vari aspetti connessi più o meno direttamente con 
l’evangelizzazione; saremo capaci di non ripetere analisi e proposte già 
formulate nel passato, come se queste non fossero mai esistite, ma di 
procedere oltre, mettendo a frutto tutta la ricchezza espressa dalla Chiesa 
di Torino in questi anni? E saremo capaci di offrire proposte, suggerire 
linee progettuali, su cui l’intera comunità diocesana si riconosca, e che 
possano essere per il nostro Vescovo, serie indicazioni pastorali?

L’Arcivescovo, a più riprese, ha ribadito che il Consiglio non è un 
soggetto attivo di pastorale e quindi non è da esso che dipende l’attua­
zione delle linee pastorali della diocesi ma, per la sua natura di organo 
di studio e di proposta, deve essere attento a ciò che avviene e formulare 
quindi realistiche indicazioni.

A che punto siamo

Il tema della rievangelizzazione è attualmente osservato sotto il profilo 
dei "destinatari” (di coloro cioè a cui va annunziato il Vangelo di salvezza) 
in una duplice prospettiva: attraverso quali vie e quali mezzi rendere la 
nostra Chiesa (a livello parrocchiale, zonale, diocesano) consapevole della 
situazione sociale e culturale in cui essa opera; quali criteri ed esperienze 
pastorali valorizzare e promuovere per rendere possibile un incontro con 
chi è ai margini o al di fuori della vita della Chiesa.

La riflessione è attualmente affidata a cinque gruppi di lavoro che



Organsimi consultivi diocesani 1013

porteranno le prime conclusioni alla prossima riunione del Consiglio pre­
vista per il 10 dicembre.

Non è infine inopportuno ricordare che uno degli impegni assunti dal 
Consiglio è il ricupero e la valorizzazione di alcuni momenti rilevanti che 
la nostra comunità diocesana ha vissuto nei tempi recenti: in modo del 
tutto particolare il Convegno "La Chiesa torinese sulle strade della ricon­

ciliazione”, il Convegno "Cristiani e cultura a Torino" e la visita del Santo 
Padre alla nostra diocesi.

CONSIGLIO DIOCESANO
DEI RELIGIOSI E DELLE RELIGIOSE

Il nuovo Consiglio, insediatosi con la seduta plenaria del 17 febbraio 
1988 presieduta dall’Arcivescovo, ha iniziato la sua attività di organo 
consultivo diocesano scegliendo come argomento della propria riflessione 
una realtà proposta dall’Arcivescovo stesso nelle linee orientative presen­
tate al Consiglio: quella, cioè, della promozione del laicato, « fatto che 
— ha sottolineato il Card. Ballestrero — possiamo chiamare provviden­
ziale dei tempi nostri e che già dal Concilio in poi è portato avanti, ma 
fa una gran fatica a decollare ».

Per avviare la riflessione in vista di un progetto concreto di lavoro, 
frutto del contributo di tutti i membri, la segreteria del Consiglio ha pro­
posto ai consiglieri alcune piste di riflessione e di ricerca che possono 
così esporsi:

— scelta del metodo per procedere ad un confronto su alcune linee teolo­
giche di fondo;

— come il problema dei laici è stato affrontato specificamente dalle varie 
Famiglie religiose;

— esperienze già attuate di collaborazione apostolica o progetti in via di 
maturazione;

— titoli particolari che motivano l’intervento dei religiosi nella forma­
zione del laicato;

— campo di collaborazione tra religiosi e laici: settori che meritano par­
ticolare attenzione; collaborazione tra Famiglie religiose e laici per 
moltiplicare l’efficacia apostolica e scongiurare la chiusura di opere. 
Nella riunione del 13 aprile, attraverso uno scambio di pareri e pro­

poste, ci si è accordati sulla necessità di mettere innanzi tutto in chiaro 
ciò che i laici chiedono alla vita religiosa, formulando alcuni principi teo­
logici per una riflessione di base.

I consiglieri si sono quindi divisi in gruppi, secondo gli ambiti del 
proprio attuale lavoro, per avviare l’approfondimento e la ricerca. I gruppi 
sono i seguenti: assistenza, educazione, lavoro, pastorale giovanile, ani­
mazione spirituale, catechesi adulti e famiglia.



1014 Organsimi consultivi diocesani

Nella terza riunione (18 maggio) il Consiglio ha evidenziato alcune 
difficoltà, alquanto generalizzate, nella collaborazione tra laici e religiosi, 
che si riscontrano un po’ in tutti i settori. Le cause responsabili di questa 
situazione sembrano essere in particolare due; una di natura teologica: 
scarsa conoscenza da parte dei religiosi della realtà del laicato e della sua 
funzione nella Chiesa; l’altra di carattere umano: paure, gelosie per le 
proprie prerogative, spirito di autosufficienza, mancanza di stima e di 
fiducia, chiusure preconcette.

Da questa prima costatazione è emerso che la collaborazione religiosi­
laici, per diventare effettiva ed efficace, deve nascere da una convinzione 
più radicata teologicamente: dobbiamo credere che i laici sono chiamati 
alla nostra stessa vocazione e partecipano all’unica missione della Chiesa. 
Le nostre comunità devono aprirsi ai laici, diventare fraternamente acco­
glienti, condividere con loro i propri particolari carismi, lasciandosi inter­
pellare — e, se necessario, mettere in crisi — dal bisogno sempre più 
sentito di risposte evangeliche radicali che i laici ci domandano.

Il Consiglio si propone di continuare ad approfondire l’argomento, par­
tendo da una griglia comune, previamente preparata, che permetta di 
considerare anche aspetti concreti del problema in vista di possibili sug­
gerimenti operativi.



Documentazione

LEGISLAZIONE REGIONALE
IN MATERIA DI "ASSISTENZA”

Contributo per una pastorale della carità e assistenza

Sabato 21 maggio, nei locali annessi al Santuario della Consolata, il prof. 
Gianfranco Garancini ha incontrato i membri del Consiglio della Caritas dioce­
sana, un gruppo di rappresentanti della Società di S. Vincenzo e del Volonta­
riato Vincenziano, oltre ai membri degli Uffici di Curia interessati.
L’occasione prossima di questo incontro è stata l’approvazione delle "integra­
zioni e modifiche della Legge Regionale n. 20/82”, approvazione avvenuta il 
7 marzo 1988.
L’attualità dei problemi sollevati, la loro drammatica urgenza, la competenza 
e passione con cui sono accostati e, ancora, la contiguità con la tematica pasto­
rale da molti anni documentabile (cfr. le molte presenze alle settimane nazio­
nali del COP, oltre al suo attivo impegno nella diocesi di Milano), fanno sì 
che il presente studio si segnali ai pastori e agli operatori pastorali come parti­
colarmente provvido. In queste pagine, il frequente richiamo alla Costituzione 
del 1947 si accosta felicemente a motivi ispiratori della tradizione ecclesiale, 
che hanno trovato felice formulazione, per cs., in questo passo di Paolo VI 
nella Lettera Apostolica Octogesima adveniens (14 maggio 1971) al n. 25: 
L'azione politica — è necessario sottolineare che si tratta innanzi tutto di una 
azione e non di una ideologia? — deve poggiare su un progetto di società, 
coerente nei suoi mezzi concreti e nella sua ispirazione, alimentata da una con­
cezione totale della vocazione dell’uomo e delle sue diverse espressioni sociali. 
Non spelta né allo Stato né a dei partiti politici, che sarebbero chiusi su se 
stessi, di tentare di imporre una ideologia, con mezzi che shoccherebbero nella 
dittatura degli spiriti, la peggiore di tutte. È compito dei raggruppamenti cul­
turali e religiosi, nella libertà d’adesione che essi presuppongono, di sviluppare 
nel corpo sociale, in maniera disinteressata e per le vie loro proprie, queste 
convinzioni ultime sulla natura, l’origine e il fine dell’uomo e della società.
A tale riguardo, è opportuno ricordare il principio proclamato dal Concilio 
Vaticano II: «La verità si impone soltanto con la forza della stessa verità, 
che penetra nelle menti soavemente e insieme con vigore ».

Momenti di storia della legislazione in materia di assistenza

La legislazione nel campo dell’assistenza ha compiuto nell’ultimo secolo una 
evoluzione che — in apertura e assai rapidamente — vale la pena di ricordare. 
Il passaggio dallo Stato liberale allo Stato sociale quale è disegnato dalla Costitu­
zione repubblicana non è stato senza significato e senza conseguenze anche per il 
nostro campo.

1015



1016 Documentazione

La legge Crispi

Lo Stato liberale aveva come caratteristica la sostanziale "neutralità” dello 
Stato, dell’apparato "pubblico” di fronte ai problemi della società: il suo sforzo 
più notevole in questo campo è stata la legge 17 luglio 1890, n. 6972, la cui novità 
effettiva consisteva nel fatto che lo Stato si occupava dell’assistenza e della bene­
ficenza, ma non dalla parte della funzione, eventualmente prendendola come pro­
pria responsabilità, bensì dalla parte delle strutture, definendone estrinsecamente 
le caratteristiche, e stabilendo regole di tutela e di controllo su di esse. Anche la 
definizione per relationem di povero che è data all’art. 55 di tale legge (« individui 
inabili al lavoro, privi di mezzi di sussistenza e di congiunti tenuti per legge a 
somministrare gli alimenti ») riguarda molto di più una preoccupazione di carattere 
economico che un interesse effettivo per la persona di chi è in stato di bisogno. 
Di assistenza, insomma, lo Stato allora non si occupa direttamente, ma la lascia alle 
strutture sorte dalla carità di singoli e comunità, preoccupandosi soltanto di rego­
larne la vita e ingerendosene per questioni — in senso lato — di ordine pubblico..

D’altronde la concezione è tipicamente assistenziale: si tratta di intervenire 
puntualmente, sul caso particolare, una volta che si è verificato, cercando di alle­
viare il disagio; nulla si dice — e più o meno nulla si fa — per prevenire il biso­
gno, per intervenire sulle cause dei disagi, materiali, personali, sociali.

La Costituzione della Repubblica Italiana

Il grande salto che compie la legislazione italiana con la Costituzione votata 
il 22 dicembre 1947 è verso lo Stato sociale: in tema di "assistenza” (vedremo poi 
perché ho messo le virgolette) la Costituzione propone per lo Stato sociale nuove 
funzioni, basandole su nuovi concetti. Lo Stato — o meglio: la Repubblica, inten­
dendo con tale termine l’insieme dei pubblici poteri, quello che si chiama lo "Stato- 
ordinamento” — ha dunque una duplice funzione: quella della previdenza (la 
predisposizione di interventi e strumenti adatti a prevenire i bisogni, a intervenire 
sulle loro cause scatenanti) e quella della sicurezza sociale (la previsione di attività 
normali volte ad assicurare tendenzialmente pari opportunità ad ogni cittadino, a 
prescindere dalle diverse sue condizioni personali o sociali.

A differenza dello Stato liberale, lo Stato sociale ha come fine (lo dice l’art. 3 
della Costituzione) la libertà e l’uguaglianza dei cittadini, il pieno sviluppo della 
persona umana, l’effettiva partecipazione di tutti i lavoratori all’organizzazione poli­
tica, economica e sociale del Paese. Lo Stato, insomma, non è più neutrale di fronte 
alla vita della comunità nazionale: esso è chiamato ad intervenire positivamente per 
realizzare quei fini; esso è uno degli attori protagonisti del dramma sociale che si 
svolge ogni giorno nell’esperienza del Paese.

Il Dpr 616

Come vedremo più avanti, questi principi non si verificano subito nel concreto 
dell’esperienza giuridica: sono necessari parecchi decenni prima che si abbia un 
testo legislativo che in maniera sufficientemente esplicita li affermi: è l’art. 22 
del Dpr 616 del 24 luglio 1977 che definisce come appartenenti alla materia 
"beneficenza pubblica” (conserva la dizione dell’art. 117 della Costituzione) « tutte 
le attività che attengono, nel quadro della sicurezza sociale, alla predisposizione ed



Documentazione 1017

erogazione di servizi, gratuiti o a pagamento, o di prestazioni economiche, sia in 
denaro che in natura, a favore dei singoli, o di gruppi, qualunque sia il titolo in 
base al quale sono individuati i destinatari, anche quando si tratti di forme di 
assistenza a categorie determinate, escluse soltanto le prestazioni economiche di 
natura previdenziale» [ = le pensioni].

I principi fondamentali
I concetti — i principi fondamentali — su cui si è basato questo cambiamento 

di rotta della sensibilità dello Stato di fronte alle questioni relative ai bisogni della 
gente sono i seguenti:

a) i cittadini (o, più estesamente, gli uomini) non sono più soltanto sudditi, 
ma sono soggetti portatori di diritti personali e originari, riconosciuti e non costi­
tuiti né concessi dallo Stato, nei confronti dei quali le istituzioni — come vedremo 
— hanno funzione di servizio; si viene così a ribaltare un tradizionale andamento 
dell’esperienza giuridica, per la quale lo Stato era la fonte dei diritti; non è così: 
sono i diritti delle persone a dettare la misura delle funzioni dello Stato. La grande 
intuizione della Costituzione è stata proprio questa: salute (art. 32), lavoro (art. 4), 
salario (art. 36), famiglia, studio (art. 34), assistenza, assicurazioni, previdenza 
(art. 38) e così via sono diritti soggettivi pubblici assoluti.

b) Tutto quanto concerne il riconoscimento dei diritti e la loro realizzazione 
non è un impegno fine a se stesso: è, invece, tutto fondato sulla, e finalizzato alla, 
costruzione della solidarietà politica, economica e sociale la quale si configura come 
principio fondamentale della costruzione dello Stato e della convivenza sociale, ma 
anche come inderogabile dovere cui è chiamato ogni cittadino nei confronti degli 
altri cittadini e della comunità statuale nel suo complesso. Come si capisce anche 
solo da questi brevissimi accenni, la concezione — per lo meno teoricamente — 
espressa dalla Costituzione repubblicana costruisce una "architettura di Stato” 
completamente diversa da quella precedente: è, poi, un problema di cultura, di 
capacità di interpretazione vitale da parte della gente, il riuscire a realizzare con 
i fatti questi principi e questo progetto.

Ruolo delle istituzioni

Avviciniamoci progressivamente al nostro tema. Le istituzioni, in questo pro­
getto, hanno un ruolo nuovo: non già quello passivo di spettatori interessati sol­
tanto all’ordine pubblico, e neppur quello di "asso pigliatutto”, totalitariamente 
teso ad accentrare nella ”mano pubblica” tutte le attività e tutte le soggettività 
che vi si dedichino. La Costituzione impone alle istituzioni pubbliche (a quella che 
chiama "la Repubblica”, nell’accezione che abbiamo visto sopra) un duplice obiet­
tivo: quello di intervenire positivamente ad assicurare la giustizia sociale e quello 
di assicurare soggettività e partecipazione alle persone singole e alle loro forma­
zioni sociali (sia quelle volontarie sia quelle diffuse) nell’esercizio coordinato delle 
funzioni di sicurezza, tutela, sviluppo sociale.

Il secondo comma dell’art. 3 della Costituzione dice tutto questo con un’espres­
sione poco tecnica, ma molto efficace: « È compito della Repubblica rimuovere gli 
ostacoli di ordine economico e sociale » che impediscono la realizzazione dei prin-



1018 Documentazione

cipi di libertà e uguaglianza, il pieno sviluppo della persona umana, la partecipa­
zione effettiva di persone e formazioni sociali all’organizzazione politica, econo­
mica e sociale del Paese. Così si afferma per le istituzioni una funzione fondamen­
tale, essenziale, necessaria, ma costituzionalmente strumentale rispetto alla realiz­
zazione dei diritti: le istituzioni, una volta riconosciuti i diritti delle persone e delle 
loro formazioni sociali, sono chiamate a renderne effettivo, o per lo meno possi­
bile, ('esercizio. È insomma uno dei valori dello Stato sociale impegnare le forze 
collettive per colmare il burrone che spesso esiste tra la titolarità di un diritto e 
il suo concreto esercizio.

Proprio l’aver messo al centro della costruzione del progetto costituzionale la 
soggettività e i diritti delle persone e delle loro formazioni sociali, ha ripreso come 
protagonista di primo piano e comunque a pari diritti di ogni altro soggetto non 
solo i singoli e le formazioni sociali cosiddette (con qualche imprecisione) inter­
medie, ma la stessa società organica: la società organica, e tutte le varie sue com­
ponenti, non sono solo l’occasione (con i loro emergenti bisogni) dell’intervento 
delle istituzioni, ma sono anche originariamente legittimate all’intervento diretto 
e autonomo attraverso propri strumenti, e comunque alla partecipazione diretta, 
autonoma ed effettiva alla organizzazione e (aggiungiamo) alla gestione sociale, e 
prima ancora alla programmazione degli interventi e delle strutture ad essi preposte.

Come si vede bene, sono concetti e principi capaci di cambiare fino in fondo 
la concezione e — quel che più conta — la pratica politica e amministrativa dei 
servizi sociali. Per quanto riguarda il nostro tema, questa impostazione di fondo 
(che è la più aderente al disegno costituzionale, si badi, al quale sono chiamate ad 
attenersi tutte le istituzioni della Repubblica) apre le due discussioni principali: 
quella sulle strutture e quella sui soggetti; a cui si aggiunge — a mo’ di appendice 
— quella sui beni, intesi come gli strumenti necessari per realizzare i fini proposti.

a. Finalità delle strutture di servizio sociale

Quale è la finalità delle strutture di servizio sociale? Lo dice la stessa espres­
sione: non si tratta di costruire una struttura per poi cercarle degli utenti, e magari 
forzare i bisogni per occupare quella struttura; si tratta invece di dare un servizio 
ai cittadini.

Potrebbe sembrare una banalità, e invece è uno tra i problemi più gravi della 
politica dei servizi e uno dei temi più dibattuti della dialettica culturale in questo 
campo: un servizio ha un ruolo oggettivo, cioè deve servire a qualcuno al di fuori 
di sé; se un servizio si limita a un ruolo soggettivo, cioè se lavora soltanto per 
sopravvivere, o per assicurare un’occupazione ai propri operatori, o — peggio — 
se a un servizio viene attribuito un ruolo che non ha e che non è il suo (per esem­
pio di essere veicolo di propaganda culturale e/o politica, o di controllo sociale), 
esso non solo tradisce se stesso e la propria funzione, ma — ciò che più conta — 
tradisce lo spirito e la lettera della Costituzione (cioè la legge fondamentale del 
nostro ordinamento) e finisce con il tradire, quando non conculcare, il diritto delle 
persone, dei cittadini.

Va dunque affermata la centralità — rispetto al funzionamento delle strutture 
di servizio sociale — della sfera giuridica, delle situazioni, dei bisogni (immediati 
e di lungo termine), delle scelte dei cittadini, anche qui non come occasione del



Documentazione 1019

funzionamento delle strutture, ma come veri e propri protagonisti politici: tanto 
più un servizio è pubblico, quanto più è aperto, disponibile, partecipato, control­
lato dal pubblico, inteso come la gente, quella che qualche anno fa si chiamò la 
"utenza potenziale”. È un grave errore figlio di una certa concezione totalitaria 
(Luigi Sturzo parlava di Stato panteista; Aldo Moro parlò addirittura di Stato 
teologo) credere che pubblico voglia dire "appartenente alla, e controllato dalla, 
pubblica amministrazione”; è una concezione che vorrei definire feudale: pubblico 
ha un rilievo funzionale e non patrimoniale; le istituzioni non appartengono ai 
loro gestori prò tempore, anche se (ma non è sempre così, specialmente per le strut­
ture di servizio sociale) vi siano giunti per elezione diretta e democratica, ma appar­
tengono alla società, e al servizio di questa svolgono delle funzioni, e adempiono 
dei compiti: nessun altro significato ha, nell’economia culturale della Costituzione, 
l’espressione imparzialità riferita dall’art. 97 della Costituzione al funzionamento 
della pubblica amministrazione.

Vedremo che questo ha implicazioni dirette e decisive circa i soggetti; ma 
altrettanto decisive sono le indicazioni strutturali e i criteri di giudizio che da 
questi principi derivano per disegnare un sistema istituzionale sufficientemente 
attento alle esigenze della libertà e della partecipazione, e contemporaneamente 
rispettoso delle competenze attribuite dalla legge e dalla tradizione alle istituzioni. 
Dalla centralità della persona, deriva il principio di sussidiarietà che non è solo uno 
dei principi fondamentali della dottrina sociale cristiana, ma che è uno dei criteri 
di organizzazione delle strutture di servizio e di governo di un Stato effettiva­
mente democratico e sociale. Sulla base di tale principio è possibile dunque trac­
ciare una griglia delle funzioni, alla quale far seguire una griglia delle competenze 
e una griglia dei poteri (intesi come strumenti per adempiere alle funzioni, sulla 
base delle riconosciute competenze), per adattarvi, da ultimo, le diverse strutture, 
appartenenti al grande e composito sistema della pubblica amministrazione (e vi 
comprenderemo anche gli enti locali di cui all’art. 114 della Costituzione, espres­
sioni delle autonomie locali di cui all’art. 5 della Costituzione). Se il punto di 
partenza, se la fonte di esistenza e di legittimazione di tutto il sistema non fosse 
la persona umana con i suoi diritti, i suoi bisogni, le sue scelte, tutto perderebbe, 
appunto, di legittimazione democratica e sociale, per arroccarsi su una legittima­
zione meramente fondata sul potere, sull’imposizione, sulla spartizione partitica, 
e così via.

Senza addentrarmi — non è il mio compito, qui — in una dimostrazione speci­
fica e particolareggiata delle griglie di cui ho detto, mi basta qui sottolineare questo 
itinerario persona (comunità, società) - funzioni (in relazione alle esigenze e come 
risposta ai bisogni da esse espressi e di cui sono portatrici) - competenze (acquisite 
e stabilite in relazione all’adempimento delle funzioni) - poteri (attribuiti — con 
i dovuti controlli — per esplicare le competenze ed adempiere alle funzioni). Per 
intenderci bene possiamo fare il ragionamento inverso: non si giustifica alcun po­
tere, in una società democratica e sociale, se non viene attribuito per adempiere 
a determinate e prestabilite funzioni e se non si inserisce in un quadro di program­
mazione e di riconoscibile funzionalità. Esso è l’unico possibile.

Così — ma non è che un esempio, e una traduzione pratica, sottoposta come 
tutte le applicazioni a un giudizio di merito e di opportunità politica (essendo la 
politica proprio l’arte [o la tecnica?] del possibile) — per quel che riguarda



1020 Documentazione

l’esercizio concreto delle funzioni di servizio sociale (comprendendovi anche i ser­
vizi sanitari, pur con qualche riserva) saranno da privilegiare quelle strutture che 
esprimono sul territorio le concrete esperienze ed esigenze delle viventi comunità 
locali, piuttosto che quelle strutture accentrate che non possono che vedere tali 
esperienze ed esigenze attraverso la lente più o meno deformante dell’interesse 
politico di parte, della strategia spesso astratta delle spartizioni o, nel migliore dei 
casi, dei programmi generali (tanto da esser generici) delle segreterie dei partiti: 
una politica dell’organizzazione dei servizi che voglia esser rispettosa della demo­
crazia e della partecipazione, nei fatti e non solo a parole, non può che riservare alle 
strutture del territorio (Ussl e Comuni, per intenderci) il compito iniziale del rile­
vamento dei bisogni e dell’indicazione degli strumenti necessari per farvi fronte, 
e quello finale dell’erogazione effettiva del servizio, e riservare alle strutture isti­
tuzionali più centralizzate (le Province, la Regione, lo stesso Stato) compiti e com­
petenze di legislazione, programmazione, coordinamento, intervento a sostegno, 
verifica e controllo sull’efficacia e sull’efficienza dei servizi. Mi pare che ogni tenta­
tivo di uscire da questo schema di politica dei servizi sociali rischi di bruciare d’un 
sol colpo efficacia ed efficienza, ma anche collegamento democratico e comunica­
zione sociale con i committenti potenziali e gli utenti effettivi dei servizi, in nome 
dei poteri di un "pubblico” inteso come statuale o comunque politicamente control­
lato al centro, poteri che svelano ben presto la corda della politicizzazione e del 
controllo totalitario sulla vita della società.

Va notato che si può inquadrare in questo contesto di principio e di valutazione, 
in termini di cultura e di politica dei servizi, anche la questione — che sembra solo 
apparentemente "tecnica” — del contrasto esistente tra chi vorrebbe l’unificazione 
delle tipologie di servizi in un’unica grande struttura onnicomprensiva e in un 
unico contenitore politico-culturale, e chi, invece, tende al mantenimento e — se 
fosse necessario — all’approfondimento della differenziazione tra le tipologie di 
intervento. L’annosa questione della sanitarizzazione dell’assistenza (si pensi, per 
fare un esempio abbastanza clamoroso, alle deformazioni nell’uso dei consultori 
familiari) si colloca e potrebbe trovare una soluzione proprio in questo contesto. 
E comunque dovrebbe valere la legge generale che a domande differenti debbono 
essere date risposte differenziate.

Imparzialità e buon andamento della pubblica amministrazione

Questo, oltre a tutto, proprio in relazione ai valori che la Costituzione vede 
esplicitamente e particolarmente presiedere all’attività della pubblica amministra­
zione: imparzialità e buon andamento (art. 97). La imparzialità della pubblica 
amministrazione deve essere interpretata per dir così ”in uscita”, cioè quanto al 
risultato, che deve essere imparziale: il che vuole dire che l’attività della pubblica 
amministrazione non è né neutrale né impersonale. Proprio il fine dell’imparzialità 
del risultato implica che a situazioni diverse si applichino trattamenti e compor­
tamenti diversi, in uno sforzo di "umanizzazione” del servizio che non ha nulla di 
sentimentalistico, ma che non fa che applicare i principi fondamentali dell’ordina­
mento anche in questo settore. D’altronde già in diritto romano si scriveva che 
hominum causa omne ius constitutum est, tutto il diritto è stato costruito per gli 
uomini, e questa non è che una applicazione d’un antico saggio concetto. Così il 
concetto di buon andamento della pubblica amministrazione può avere due versanti



Documentazione 1021

interpretativi e applicativi: il primo, formale, interno, astratto, necessario (certo) 
ma insufficiente in sé, attiene all’efficienza delle procedure, al funzionamento degli 
uffici e degli organi; il secondo, sostanziale, esterno, concreto, e tuttavia anch’esso 
insufficiente in sé, pur se del tutto necessario, attiene all’efficacia dei comporta­
menti tenuti e dei servizi prestati; non c'e dubbio che un giudizio di efficacia non 
possa prescindere dalla considerazione dei bisogni e delle esigenze dei destinatari, 
i quali bisogni diventano il criterio di programmazione dei servizi, e così i desti­
natari diventano i veri committenti dei servizi stessi, e i loro operatori realizzano 
la propria funzione a misura che si adeguano — e adeguano la loro professionalità 
— a rispondere a quei bisogni.

V alutazione del sistema sanitario attuale

Impostato in questo modo il quadro di riferimento generale, si capisce perché 
il sistema dell’assistenza in Italia sia andato incontro — nonostante il notevolissimo 
dispiegamento di mezzi umani e materiali — alla incapacità di rispondere agli effet­
tivi bisogni della gente, e non sia in grado, tuttora, di creare un flusso di rapporti 
costruttivi tra gli "utenti” e la struttura. Ciò vale per il sistema sanitario, le cui 
ragioni di crisi sono diverse e si possono dividere in alcuni grandi filoni: distacco 
tra il sistema di base e strutture di "grande ospedalizzazione”, cosicché queste 
ultime vengono caricate di competenze pletoriche e non specializzate, che ritardano 
il funzionamento dei servizi effettivamente necessari; confusione tra ospedale e 
albergo, cosicché l’ospedale, luogo di cura e di intervento specializzato, diventa 
luogo di degenza inutile e defatigante, sia per il degente ma soprattutto, in questo 
caso, per la struttura; scarsa o nulla partecipazione sociale e professionale alla 
programmazione e alla gestione del servizio che viene affidata a (o monopolizzata 
da) una classe di amministratori a legittimazione partitica e a scarsa o nulla compe­
tenza specifica; deresponsabilizzazione dell’utente effettivo circa la propria malat­
tia e il trattamento cui viene sottoposto, e dell’utenza potenziale circa il buon 
andamento del servizio; rottura dei legami struttura-società; ma non è di questo 
che mi debbo occupare.

Valutazione del sistema assistenziale

Per il sistema assistenziale — molto più variegato sia per quel che concerne le 
esigenze cui rispondere, sia per quel che concerne i soggetti portatori di tali esi­
genze e i soggetti interessati alla risposta a tali esigenze — il discorso può seguire 
la stessa traccia abbozzata per il servizio sanitario, con qualche ampliamento, dovuto 
al fatto che il sistema assistenziale si occupa di una gamma di bisogni assai più 
vasta (il servizio sanitario potendosene considerare una articolazione). La crisi del 
sistema assistenziale nasce soprattutto dal non aver risposto alle preoccupazioni di 
fondo che ho cercato di illustrare sopra: ha operato soprattutto avendo di vista la 
centralità della struttura, del suo funzionamento e della sua sopravvivenza in sé e 
ha posto in secondo piano — quando non ha del tutto emarginato — i diritti degli 
"utenti”. Il mezzo — la struttura — è diventato il centro principale della preoc­
cupazione di legislatori, programmatori e (anche se in misura minore, fortunata­
mente) operatori; il fine — la soddisfazione dei bisogni e la realizzazione dei diritti 
dei cittadini in situazione di necessità — è diventato un accessorio del funziona-



1022 Documentazione

mento delle strutture. Questa inversione dei criteri di giudizio (i mezzi come fine, 
e viceversa) ha portato a un grande dispendio con scarsa efficacia (e anche efficienza, 
data la svalorizzazione ai fini del servizio della professionalità), e ha allontanato 
l’umanità dai servizi, anche se — fortunatamente — le persone degli operatori non 
sono mai venute meno con il loro apporto individuale. Ma, come si capisce chia­
ramente, ciò non basta dal punto di vista strutturale, pur essendo di grande rilievo 
da quello morale. La forbice tra la società e i servizi si è andata allargando, a 
misura che

a) l’operatore è stato espropriato — attivamente o passivamente — del 
valore della propria professionalità e del proprio coinvolgimento ai fini della sua 
posizione lavorativa, giuridica ed economica, essendosi privilegiati pressoché esclu­
sivamente meccanismi automatici di avanzamento e venendo quasi a mancare la 
corresponsabilizzazione effettiva dell’operatore nella gestione e nella valutazione 
del servizio;

b) la programmazione e la gestione del servizio sono state sottratte alla par­
tecipazione e al controllo sociale e sono state invece accentrate in organi di carat­
tere politico o para-politico, formati in secondo o anche terzo e quarto grado, 
del tutto o quasi sottratti addirittura alla possibilità di informazione alla gente.

Il volontariato

Di questo distacco è testimonianza inequivocabile la crescita quantitativamente 
rilevantissima del volontariato. Ne riparleremo, ma in questa sede appare impor­
tante capire bene questo concetto: al di là delle esigenze interne e personali di 
servizio, il volontariato cresce là dove le strutture "istituzionali” non sono in grado 
— o per loro deficienza di funzionamento o, di più, per loro intrinseca incapacità 
culturale e politica — di rispondere ai bisogni emergenti di fatto nella società. Il 
volontariato è Io strumento che — in regime di accentramento istituzionale dei 
servizi — la società ha per riprendersi la delega che aveva data alle istituzioni, e 
rispondere in prima persona e in maniera creativa ai bisogni emergenti nel suo seno. 
Questa è la forza, ma è anche il limite del volontariato, quando nasce con il sistema 
istituzionale come punto di riferimento, specie se — come nel caso italiano — 
questo è negativo, e rischia di relegare il volontariato a un ambiguo ruolo di sup­
plenza, che non gli compete e che è, in fondo, poco educativo sia per le istituzioni 
sia per lo stesso volontariato, e per gli operatori di ambedue.

Si aggiunga, poi, la tipica fallacia naturalistica di una certa legislazione anni 
Settanta-anni Ottanta, in forza della quale sembrò che bastasse mettere sulla carta 
— anche legislativa — certi progetti perché si realizzassero nei fatti, con la conse­
guenza di eliminare il vecchio prima ancora di avere apprestato il nuovo e sostitu­
tivo: a far le spese di questa (diciamo così) ingenuità sono stati e sono, come è 
naturale, gli utenti, e gli utenti più bisognosi dell’assistenza continua, attenta, 
"istituzionale" (è tipico il caso della legge 180/1978: una buona legge nei principi, 
avendo portato il nostro ordinamento a riscoprire il malato di mente come un 
soggetto di diritti, come una persona, e non soltanto un anonimo e impersonale 
destinatario di trattamenti, o — peggio — un oggetto di disposizioni giuridica­
mente rilevanti prese da altri, a sua totale e legale insaputa; e tuttavia una legge 
in sé fallimentare quanto alla capacità di produrre cultura istituzionale e di produrre



Documentazione 1023

salute: in effetti essa, una volta riscoperto il malato mentale come soggetto, ha 
virato immediatamente — e ideologicamente — verso il regime delle strutture, 
ricadendo in quegli errori che avrebbe dovuto evitare, e che ho indicato sopra). 
Si pensi, da ultimo, a un altro errore concettuale, consistente nel credere di risol­
vere i problemi eliminandone qualche dato: anche qui c’è un caso tipico, quello 
della legge 194/1978, la quale ha preteso di risolvere i vari e talvolta gravi pro­
blemi causati da una gravidanza a rischio o indesiderata, o anche dalla prospettiva 
della nascita di un bambino malato o handicappato fisico o mentale, eliminando 
preliminarmente il bambino, e costruendo così per la società l’alibi a non interve­
nire sulle cause o sui fattori effettivamente scatenanti delle difficoltà, lasciando 
peraltro sola con il suo problema la madre (tipica di questa posizione ideologica 
estrema la opposizione strenua di movimenti e di alcune forze politiche all’applica­
zione di quella parte della legge 194/1978 che pure prevede come necessario un 
intervento dissuasivo e volto alla ricerca di soluzioni alternative all’intervento dra­
sticamente abortivo).

Ma è giunto il momento di applicare i concetti generali espressi in apertura ai 
soggetti del sistema assistenziale.

b. I soggetti del sistema assistenziale

La Costituzione, all’art. 38, quarto comma, dice testualmente: « Ai compiti 
previsti in questo articolo [le funzioni di assistenza, appunto! provvedono organi 
ed istituti predisposti o integrati dallo Stato »; e aggiunge, ma con minore origi­
nalità (art. 38, quinto comma): « L’assistenza privata è libera ». Vorrei che fer­
massimo l’attenzione sull’espressione ”o integrati”. Essa implica e svela una conce­
zione costituzionale che supera — fin da allora — la contrapposizione pubblico­
privato e quell’altra — più complessa e ideologizzata — statale-sociale, per affer­
mare un concetto di integrazione che, se convenientemente svolto ed applicato, 
avrebbe risparmiato tante polemiche e tanto spreco di energie. Svolgere il concetto 
di integrazione diventa relativamente facile, alla luce delle considerazioni svolte 
sopra, e dell’indicazione delle "griglie” di competenze e relativi poteri che ho indi­
cato: si tratta infatti di cogliere con chiarezza la distinzione delle competenze, per 
fare sì che esse siano integrate con profitto — soprattutto del servizio e dei suoi 
destinatari-committenti. Allo Stato — e agli altri enti pubblici — compete l’incom­
benza fondamentale di occuparsi dei mezzi: la predisposizione degli strumenti, sia 
materiali sia programmatori e legislativi, l’effettuazione degli interventi integrativi 
di quelle iniziative che — sulla base del principio di sussidiarietà — ne necessitino. 
Alla società nelle sue varie articolazioni e nelle sue diverse forme associative e 
organizzative competono la individuazione dei bisogni e la determinazione delle 
finalità del servizio, oltre che la libera instituzione di strutture che vi rispondano 
— o cerchino di farlo. La determinazione dei fini, comunque, è la categoria fonda­
mentale che non solo giustifica ma postula la presenza, l’intervento, la partecipa­
zione della società variamente articolata — che chiameremo organica — nell’orga­
nizzazione dei servizi sociali (e che, di converso, attesta la scorrettezza costituzionale 
di un esproprio di tali funzioni e competenze ad essa, a favore di una assunzione 
totalizzante di esse nelle istituzioni patrimonialmente pubbliche).



1024 Documentazione

Il privato-sociale e il privato-privato

Si tratta di capire bene che cosa voglia dire l’aggettivo privato. Ci siamo abi­
tuati a distinguere in questo senso con due formule: il privato-sociale e il privato­
privato. Quest’ultimo (di cui si occupa l’art. 38, quinto comma, della Costituzione) 
si affaccia sul versante dell’attività economica, libera secondo la Costituzione (art. 
41), ma subordinata all’utilità sociale e al perseguimento (o per lo meno al non 
contrasto) dei fini sociali; non ci interessa molto in questa sede, se non per due 
ordini di ragioni:

a) la necessità di un suo indirizzo e coordinamento a fini sociali e

b) il suo coordinamento in relazione a una eventuale funzione sostitutiva 
o — più significativamente — di disponibilità all’esercizio della libertà di scelta 
riconosciuta certamente al cittadino-utente (cfr. per esempio l’art. 25, ultimo 
comma, della legge 23 dicembre 1978, n. 833, istitutiva del servizio sanitario 
nazionale).

Per privato-sociale, invece, si intende tutt’altra cosa: si intendono quei soggetti 
singoli o preferibilmente associati in vari modi e forme che esercitano funzioni di 
assistenza sociale e di servizio sociale sulla base dell’individuazione (le cui origini 
in alcuni casi affondano le loro radici in una storia plurisecolare) di bisogni sociali 
e della disponibilità a risponder loro per ragioni di solidaretà e con metodo di 
volontariato; di regola tali soggetti escludono il lucro personale, anche indiretto, 
dalle finalità della loro attività, e prescindono da schieramenti di carattere politico 
e/o ideologico. Certamente, alla base delle loro motivazioni esistono valori morali 
e personali, religiosi e/o culturali: ma la motivazione fondamentale — che, tra 
1’altro e non come cosa di scarso rilievo, consente di dar loro piena cittadinanza 
nel sistema della Costituzione — è quella di solidarietà, personale e di gruppo, 
politica, economica e sociale. Il privato-sociale viene ad essere un soggetto di pieno 
diritto — e a legittimazione sociale particolarmente significativa — del sistema 
dei servizi sociali: è il soggetto che elettivamente dà vita a quegli "organi ed 
istituti” per i quali lo Stato è chiamato a dare la sua opera di integrazione ai sensi 
dell’art. 38 della Costituzione.

La programmazione e gestione dei servizi sociali

Le attività predisposte dalle pubbliche amministrazioni — sulla base dei com­
piti affidati alla Repubblica dall’art. 3, secondo comma, della Costituzione, e di 
una dinamica concezione dello Stato sociale, e disciplinate dalla normativa sociale 
che si è susseguita in questi ultimi decenni — c le attività del privato-sociale si 
integrano e si incontrano in due momenti fondamentali della vita istituzionale rela­
tiva al funzionamento dei servizi sociali: la programmazione e la gestione (nel pri­
mo caso dell’intero sistema, e nel secondo di regola soltanto di quelle strutture che 
implicano una rilevante partecipazione e/o coinvolgimento dell’ente locale nella 
vita intera dell’istituzione: in particolare le TPAB).

La programmazione sembra davvero essere il modo e il luogo più significativo 
in cui può avvenire la integrazione tra i soggetti sociali — portatori dei fini — e i 
soggetti istituzionali — portatori dei mezzi. Le iniziative sociali, allora, non hanno 
solo lo spazio del concorso alla realizzazione dei fini stabiliti dagli organi di governo



Documentazione 1025

politico attraverso le norme, ma — e soprattutto — il diritto originario di concor­
rere alla programmazione degli interventi indicando esse stesse i fini e contribuendo 
in maniera indispensabile all’adeguamento degli strumenti, dei mezzi istituzionali 
ai fini e ai bisogni di cui si fanno portatrici a nome e per conto della società.

Questo non vuole, naturalmente, dire che nella partecipazione alla programma­
zione si assorbe tutto il contributo che le autonomie sociali possono dare al sistema 
dei servizi sociali: questi, che vengono definiti soggetti non istituzionali, concor­
rono (quindi in condizioni di parità) con i soggetti istituzionali alla realizzazione 
del sistema dei servizi sociali. La legge regionale 7 gennaio 1986, n. 1, della Re­
gione Lombardia (sulla riorganizzazione e programmazione dei servizi socio-assi­
stenziali) lo dice con chiarezza:

art. 3 (Soggetti). Nel quadro dei principi generali informatori della pre­
sente Legge, concorrono alla realizzazione del sistema socio-assistenziale: 

a) i Comuni singoli e gli Enti responsabili dei servizi di zona di cui 
all’art. 6 della L.R. 5 aprile 1980, n. 35 che organizzano l’esercizio delle 
loro funzioni negli ambiti territoriali di cui all’art. 2 della stessa Legge 
Regionale;

b) gli altri Enti e Istituzioni pubbliche, le cooperative e gli altri 
soggetti privati che svolgono attività socio-assistenziale;

c) i cittadini che in forme individuali, familiari o associative realiz­
zano . volontariamente e senza fini di lucro servizi e prestazioni socio­
assistenziali.

A ciò si aggiunga la non indifferente affermazione dell’art. 5 della stessa legge 
lombarda che associazioni, fondazioni e soggetti comunque non-istituzionali che 
hanno determinati requisiti oggettivi previsti dalla legge, e che sono pertanto iscritti 
in un registro di organismi « idonei al convenzionamento » « concorrono di diritto 
alla realizzazione del sistema socio-assistenziale ». La legge regionale della Regione 
Piemonte 23 agosto 1982, n. 20 non recava norme di questo tipo, accentrando 
nell’organismo istituzionale a controllo politico ogni potere di iniziativa e di 
gestione del servizio. Solo all’inizio del 1988 il Consiglio regionale ha approvato 
l’integrazione di un art. 8 bis che recita così:

(Altri soggetti) Nell’ambito degli obiettivi definiti dalla programmazione 
regionale e della USSL competente per territorio, concorrono alla realiz­
zazione del sistema socio-assistenziale gli altri Enti ed Istituzioni pub­
bliche, le cooperative e gli altri soggetti privati, dotati o meno di perso­
nalità giuridica, che svolgono attività socio-assistenziale, nonché i citta­
dini che in forme individuali, familiari o associative realizzano, anche 
volontariamente, servizi e prestazioni socio-assistenziali, nel rispetto del­
l’art. 38 della Costituzione e delle norme delle leggi regionali.

Come si vede, l’apparentamento di questa norma con la corrispondente della 
legge regionale lombarda è molto stretto: ho sottolineato quell’anche perché con 
esso si amplia un poco il ventaglio dei soggetti chiamati a partecipare alla realiz­
zazione del sistema socio-assistenziale. Analoga concezione — anche se con espres­
sioni un poco più dirigistiche (che vedremo riprese più avanti, in tema di volonta-



1026 Documentazione

riato) — svolge e afferma l’art. 14 della legge regionale dell’Emilia-Romagna del 
12 gennaio 1985, n. 2, sul medesimo argomento del riordino e della programma­
zione delle funzioni di assistenza sociale.

Modalità di partecipazione

La partecipazione alla realizzazione del sistema dei servizi socio-assistenziali da 
parte di questi soggetti non-istituzionali si può realizzare in due modi, fonda­
mentalmente:

a) con la partecipazione alla programmazione di tale sistema: ciò vuol dire 
non solo inviare dei componenti ad organismi programmatori, ma anche — e 
soprattutto — avere il potere di raccogliere, organizzare, rappresentare i bisogni, 
indicare e discutere le priorità, indicare e discutere i mezzi più idonei da adottare 
per farvi fronte, inserendovi in prima battuta e in condizioni di parità con i sog­
getti istituzionali la propria esperienza, la propria attività, la propria soggettività 
giuridica e operativa.

b) Con la stipulazione di convenzioni con i soggetti istituzionali erogatori delle 
risorse economiche pubbliche. Sotto questo secondo aspetto la legge regionale del 
Piemonte denota una incompletezza, o — forse meglio — una riserva mentale 
nei confronti del "privato” che svela la non superata ideologizzazione della dialet­
tica pubblico-privato: l’art. 22, nono e decimo comma della citata legge regionale 
20/1982, anche dopo le recenti integrazioni, introduce da una parte il requisito 
limitativo dell’assenza di scopo di lucro (verso il quale non è che sia del tutto 
contrario, personalmente, trattandosi dell’utilizzazione di danaro pubblico, sul quale 
non sembrerebbe legittimo realizzare guadagni privati), e 1a condizione della neces­
sità di un servizio sostitutivo, relegando insomma l’attività autonoma a una fun­
zione di supplenza di quella istituzionale. Sembrava che questa pregiudiziale fosse 
stata già superata dalla legge dell’Emilia-Romagna 2/1985 (art. 20) e dalla legge 
regionale lombarda 1/1986 (artt. 50 e seguenti). Resta comunque — e non po­
trebbe essere diversamente, a mio avviso — la presenza degli istituti progressivi 
dell’autorizzazione (o — forse meglio — dell’attestazione avente valore potestiz- 
zante dell’esistenza di determinati requisiti oggettivi pre-stabiliti per legge) e del­
l’iscrizione in appositi registri, avente valore abilitante alla stipulazione di con­
venzioni con le diverse pubbliche amministrazioni competenti per territorio e 
per materia.

Il volontariato

All’interno di questa disciplina resta la questione particolare dei rapporti con 
i soggetti volontari. Dò tre definizioni di volontariato: la prima di carattere socio­
logico, le altre due di carattere giuridico: l’una contenuta in un disegno di legge 
prodotto da una commissione ministeriale di cui facevano parte i proff. Nicolò 
Lipari, Vincenzo Panuccio, Tiziano Treu, Mattia Persiani, e altri, oltre a chi vi 
parla e ad alcuni funzionari del Ministero del lavoro e della previdenza sociale, e 
presieduta da Luciano Tavazza, commissione che, pur avendo terminato felicemente 
i suoi lavori non li diede alla luce, essendo nel frattempo cambiato il ministro, 
cambiati gli orientamenti anche ideologici del suo dicastero: il prof. Lipari, nel 
frattempo divenuto senatore della Repubblica, riprese questo progetto di legge e



Documentazione 1027

lo fece suo, presentandolo al Senato; l’altra definizione è quella contenuta nel- 
l’art. 7 della legge lombarda 1/1986, che è probabilmente la più completa tra 
quelle date dalla legislazione regionale.

1. « [Volontariato è] un servizio reso gratuitamente, sul proprio terri­
torio, in risposta creativa ai bisogni emergenti, continuativamente, 
preferibilmente a livello di gruppo, con preparazione e competenza 
adeguate, con preoccupazione di porre l’uomo come protagonista ».

2. « Per attività di volontariato deve intendersi quella intrapresa e svolta 
spontaneamente e non in esecuzione di specifici obblighi o doveri giu­
ridici, gratuitamente, senza fine individuale di lucro anche indiretto, 
tramite l’organizzazione di cui il volontario fa parte, nell’interesse 
del gruppo o di terzi, esclusivamente per fini di solidarietà ».

3. « È volontario il servizio reso dai cittadini in modo continuativo, 
senza fini di lucro, attraverso prestazioni personali, volontarie e gra­
tuite, individualmente o in gruppi, nell’ambito delle strutture pub­
bliche o private di assistenza o in proprio ».

Si vede bene come, nelle due definizioni giuridiche ricordate, emergano due 
elementi: il primo, che mi preme di porre in particolare evidenza, è il fine di soli­
darietà; il secondo è la differenza esistente tra il testo Lipari e quello lombardo in 
relazione alla considerazione del volontariato individuale: il primo lo esclude espli­
citamente (art. 13 primo comma del progetto), mentre il secondo altrettanto espli­
citamente lo ricomprende nella normativa.

Ciò che, però, è importante — anche se rapidissimamente — ricordare nel 
contesto del presente contributo è il modo in cui viene affrontato dalla legislazione 
regionale in tema di servizi sociali il nodo dell’inserzione del volontariato nel 
sistema. C’è una sorta di "antenato” di questa disciplina, ed è l’art. 45 della legge 
833/1978: «È riconosciuta la funzione delle associazioni di volontariato libera­
mente costituite aventi la finalità di concorrere al conseguimento dei fini istitu­
zionali del servizio sanitario nazionale ». In questa norma viene riconosciuto il con­
corso (quindi su un piano di parità) del volontariato al conseguimento dei fini 
complessivi del servizio. L’ultimo comma di tale art. 45 della legge 833/1978 è 
ancora più esplicito e chiarificatore: « I rapporti fra le unità sanitarie locali e le 
associazioni del volontariato ai fini del loro concorso alle attività sanitarie pub­
bliche sono regolati da apposite convenzioni nell’ambito della programmazione e 
della legislazione sanitaria regionale »; ho sottolineato l’espressione che mi pare 
più significativa: concorso alle attività non indica soltanto un’accettazione a latere 
del volontariato, ma un suo impegno pieno con il servizio; ma la cosa più signifi­
cativa mi pare quell’aggettivo di pubbliche apposto anche all’attività svolta con il 
concorso del volontariato: pubblico, dunque, non solo perché operato da pubbliche 
amministrazioni, ma perché offerto al pubblico, qualsiasi sia la struttura giuridica 
soggettiva di chi svolge il servizio.

Proprio su questi temi si è sviluppato il dibattito in sede legislativa regionale 
non solo per quel che ha riguardato l’applicazione della legge 833/1978, ma anche



1028 Documentazione

quando si è trattato di elaborare una analoga legislazione regionale in tema di ser­
vizi socio-assistenziali. Gioverebbe, a questo proposito, un’analisi dei piani dei ser­
vizi socio-assistenziali elaborati dalle Regioni (quelle — poche, per vero — che lo 
hanno fatto), e del trattamento da essi riservato ai soggetti non-istituzionali: un 
piano è uno strumento più ampio e discorsivo di una legge, ed è più facile trarre 
dalle loro formulazioni indicazioni sull’orientamento culturale e politico delle isti­
tuzioni. E tuttavia anche dalle leggi si può utilmente trarre qualche elemento di 
giudizio. Poniamo a confronto l’art. 16 della legge regionale Emilia-Romagna 
2/1985 e l’art. 7 della legge regionale Lombardia 1/1986:

1. «La Regione riconosce la funzione di utilità sociale del volontariato 
e ne promuove l’apporto e il coordinato utilizzo al perseguimento 
delle finalità della presente legge ».

2. « La Regione riconosce il ruolo del volontariato come strumento di 
solidarietà sociale e di concorso autonomo alla individuazione dei 
bisogni e al conseguimento dei fini istituzionali dei servizi ».

Si vede a prima vista il diverso contesto ideale e la diversa considerazione per 
il volontariato: e dal trattamento fatto al volontariato è possibile inferire l’atteg­
giamento complessivo nei confronti dell’attività delle autonomie sociali. Sono due 
visioni fortemente diverse a confronto: là il volontariato può essere utilizzato per 
conseguire le finalità poste dal soggetto istituzionale attraverso la legge; qui il 
volontariato è autonomo strumento di solidarietà sociale, che concorre autonoma­
mente (cioè: su un piano di parità) con i soggetti istituzionali e gli altri soggetti 
non-istituzionali a individuare i bisogni e ad apprestare le attività di risposta, oltre 
che a svolgerle, come è naturale conseguenza. Là un monolitismo istituzionale ri­
gido, qui una plurisoggettività aperta. E così via confrontando.

Nessuna valutazione, oltre l’invito a meditare il confronto. Ma una considera­
zione: la disponibilità che alcune Regioni manifestano nei confronti dell’intervento 
a concorso da parte delle istituzioni socio-assistenziali delle autonomie sociali 
sembra talvolta scontrarsi con una certa ritrosia, quasi una diffidenza, o una paura 
di essere "contaminati” che gli operatori di tali servizi manifestano; una scarsa 
propensione a domandare, anche là dove viene offerto e con sufficienti garanzie di 
lealtà, a tutela dell’identità culturale e dell’autonomia operativa — pur nel dove­
roso coordinamento con le altre attività, istituzionali e non-istituzionali. Mi sembra 
— lo dico con franchezza — un atteggiamento scarsamente produttivo, e poco 
attento ai risultati positivi che — oltre a quelli economici — si possono ottenere 
inserendosi nella programmazione e nell’attività dei servizi pubblici, assumendo­
sene qualche — anche piccolo — settore. In fondo, non si tratta di una sorta di 
diffidenza, di misconoscimento verso gli strumenti che l’ordinamento di tutti mette 
a disposizione di ciascuno? Non si tratta di rinunciare a un’occasione in più di 
solidarietà e condivisione?



Documentazione 1029

Ulteriori tematiche

Ci sarebbe, ora, da entrare in altri aspetti, più tecnici, quale la scelta del mezzo 
più agile e più rapido al fine di adottare provvedimenti immediatamente (per quel 
che è possibile) operativi. In questi settori dell’attività pubblica una sana delegi­
ficazione è fortemente auspicabile: adottare i provvedimenti necessari con atti 
amministrativi (delibere di Giunta invece che leggi, per esempio) nulla toglierebbe 
alle garanzie di pubblicità e di confronto politico, e molto conferirebbe in efficacia 
e concreta operatività. Così come sarebbe auspicabile che l’amministrazione regio­
nale predisponesse modelli di convenzione, attenersi ai quali costituirebbe un’ulte­
riore garanzia non tanto per le "grandi” strutture già fornite di adeguata "forza 
contrattuale’’ nei confronti delle pubbliche amministrazioni, quanto per le piccole 
e (magari) inesperte.

Ma affrontare una tematica del genere implicherebbe aprire un’altra vasta tema­
tica (e relativa problematica), e andrebbe al di là dei limiti del presente contributo.

ABBONAMENTI ALLA

RIVISTA DIOCESANA TORINESE PER IL 1988

La Direzione:

sollecita gli abbonati a rinnovare tempestivamente l’abbonamento (av­
vertendo che i costi per la pubblicazione impongono di sospendere l’invio 
a quanti non provvederanno), servendosi del modulo di Conto Corrente 
Postale inserito in questo numero della RDTo;

invita ad abbonarsi i Sacerdoti, i Religiosi, gli Istituti e le Associazioni 
che ancora non ricevono la Rivista, tenendo conto della particolare fisio­
nomia della pubblicazione, che la rende strumento necessario per la vita 
dell’Arcidiocesi;

ricorda che l’importo annuale dell’abbonamento è di Lire 33.000, da 
versarsi sul C.C. numero 10532109, intestato a « Opera Diocesana Buona 
Stampa»: corso Matteotti, 11 - 10121 Torino.



1030 Documentazione

Giornata del Seminario

Il Seminario è sicuramente un’opera primaria della diocesi.

Parlare delle vocazioni sacerdotali e aiutare il Seminario dovrebbe essere un punto 
di onore per i sacerdoti e le loro comunità.

Anche l’aspetto economico, oltre a venire incontro alle reali necessità, diventa 
misura di quanto le vocazioni e il Seminario hanno presa nel cuore dei fedeli.

PARROCCHIE TORINO CITTÀ

Titolo 1985 1986 1987

S. Giovanni Battista-Cattedrale Metropolitana 295.500 100.000 319.100
Ascensione del Signore — ' — —
Assunzione di Maria Vergine-Lingotto — — —
Assunzione di Maria Vergine-Reaglie — 100.000 100.000
Beata Vergine delle Grazie (Crocetta) 500.000 1.000.000 1.000.000
Beati Federico Albert e Clemente Marchisio — — —
Gesù Adolescente — — —
Gesù Buon Pastore 160.000 160.000 1.500.000
Gesù Cristo Signore — — —
Gesù Crocifisso e Madonna delle Lacrime 200.000 300.000 300.000
Gesù Nazareno — — —
Gesù Operaio 1.250.000 1.130.000 1.163.000
Gesù Redentore — — —
Gesù Salvatore — — 216.000
Gran Madre di Dio 1.200.000 1.511.000 2.000.000
Immacolata Concezione e S. Donato 410.000 770.000 400.000
Immacolata Concezione e S. Giovanni Battista — — —
La Pentecoste 50.000 50.000 —
La Visitazione 500.000 — —
Madonna Addolorata (Pilonetto) 150.000 — —
Madonna degli Angeli — — —
Madonna del Carmine — — —
Madonna del Pilone — — —
Madonna del Rosario (Sassi) — — —
Madonna della Divina Provvidenza 900.000 1.000.000 1.200.000
Madonna della Guardia (borg. Lesna) — — —
Madonna delle Rose — — —
Madonna di Campagna — — —
Madonna di Fatima (Fioccardo) — — —
Madonna di Pompei 665.000 690.000 696.000



1031Documentazione

Titolo 1985 1986 1987

Maria Ausiliatrice __ __ 500.000
Maria Madre della Chiesa 200.000 200.000 —
Maria Madre di Misericordia — — —
Maria Regina della Pace 400.000 400.000 400.000
Maria Regina delle Missioni — — —
Maria Speranza Nostra 1.000.000 2.000.000 2.000.000
Natale del Signore 1.500.000 2.952.000 2.331.750
Natività di Maria Vergine (Pozzo Strada) 200.000 200.000 200.000
Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù

(borg. Paradiso) — — 232.000
Nostra Signora del SS. Sacramento 150.000 — —
Nostra Signora della Salute — — 237.000
Patrocinio di S. Giuseppe 2.687.000 1.278.000 1.963.000
Risurrezione del Signore 830.000 850.000 867.000
Sacro Cuore di Gesù 700.000 850.000 1.000.000
Sacro Cuore di Maria 1.250.000 1.200.000 1.150.000
S. Agnese Vergine e Martire 1.794.000 1.469.000 1.700.000
S. Agostino Vescovo 100.000 100.000 100.000
S. Alfonso Maria de’ Liguori 500.000 1.053.000 1.400.000
S. Ambrogio Vescovo — — —
S. Anna 800.000 1.100.000 2.000.000
S. Antonio Abate 168.000 — —
S. Barbara Vergine e Martire 204.000 250.000 232.000
S. Benedetto Abate 500.000 500.000 500.000
S. Bernardino da Siena — — —
S. Carlo Borromeo — — —
S. Caterina da Siena 100.000 150.000 150.000
Santa Croce — — —
S. Dalmazzo Martire — — 300.000
S. Domenico Savio — — 300.000
S. Ermenegildo Re e Martire 100.000 300.000 320.000
Santa Famiglia di Nazaret — 307.000 412.500
S. Francesco da Paola 285.000 280.000 450.000
S. Francesco di Sales 1.000.000 1.500.000 2.000.000
S. Gaetano da Thiene (Regio Parco) 300.000 — —
S. Giacomo Apostolo (Barca) 210.000 231.500 225.000
S. Gioacchino — — —
S. Giorgio Martire — — —
S. Giovanna d’Arco 200.000 500.000 400.000
S. Giovanni Bosco — — —
S. Giovanni Maria Vianney — — 1.730.000
S. Giulia Vergine e Martire 250.000 250.000 1.029.000
S. Giulio d’Orta 400.000 500.000 300.000
S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 650.000 — 1.341.000
S. Giuseppe Cafasso — — 500.000
S. Giuseppe Lavoratore (Rebaudengo) — — —
S. Grato in Bertolla 150.000 252.000 254.000
S. Grato in Mongreno 70.000 85.000 100.000
S. Ignazio di Loyola — — —



Documentazione1032

Titolo 1985 1986 1987

S. Leonardo Murialdo __ 87.000 600.000
S. Luca Evangelista 1.500.000 1.000.000 1.500.000
S. Marco Evangelista 80.000 80.000 75.000
S. Margherita Vergine e Martire 710.000 700.000 —
S. Maria di Superga 100.000 100.000 100.000
S. Maria Goretti — — —
S. Massimo Vescovo di Torino 150.000 150.000 200.000
S. Michele Arcangelo (Snia) 50.000 200.000 100.000
S. Monica 200.000 400.000 100.000
S. Nicola Vescovo — — —
S. Paolo Apostolo 50.000 50.000 100.000
S. Pellegrino Laziosi — — —
S. Pietro in Vincoli (Cavoretto) 300.000 300.000 300.000
S. Pio X (Falchera) 170.000 125.000 150.000
S. Remigio Vescovo — 300.000 300.000
S. Rita da Cascia 5.713.500 4.918.000 4.781.500
S. Rosa da Lima 700.000 650.000 700.000
S. Secondo Martire — — 4.600.000
S. Teresa di Gesù Bambino 1.225.000 1.305.000 1.410.000
S. Tommaso Apostolo 250.000 400.000 300.000
S. Vincenzo de’ Paoli — — 1.400.000
Santi Angeli Custodi 1.200.000 1.250.000 1.300.000
Santi Apostoli — — —
Santi Bernardo e Brigida (Lucento) 300.000 284.000 —
Santi Pietro e Paolo Apostoli — 806.000 —
Santi Vito, Modesto e Crescenzia 127.000 65.000 65.000
SS. Annunziata 350.000 370.000 400.000
SS. Nome di Gesù — — —
SS. Nome di Maria 50.000 100.000 250.000
Stimmate di S. Francesco d’Assisi 100.000 120.000 684.000
Trasfigurazione del Signore — 250.000 120.000
Visitazione di Maria Vergine e S. Barnaba

( Mira fiori) — — —



Documentazione 1033

PARROCCHIE FUORI TORINO

Titolo 1985 1986 1987

Airasca 100.000 100.000 100.000
Ala di Stura — — —
Alpignano

S. Martino Vescovo __ __ __
SS. Annunziata 359.500 — —

Andezeno 460.000 333.000 521.300
Aramengo — — —
Arignano 80.000 80.000 110.000
Avigliana

S. Maria Maggiore 350.000 250.000 300.000
Santi Giovanni Battista e Pietro 250.000 100.000 160.000
S. Anna (Druhiaglio) 100.000 100.000 400.000

Balangero — —- —
Baldissero Torinese — 140.000 225.000
Balme — — —
Barbania 50.000 100.000 100.000
Bei nasco

S. Giacomo Apostolo 150.000 120.000 150.000
S. Anna (Borgaretto) — 300.000 1.479.600
Gesù Maestro (Fornaci) — 200.000 100.000

Berzano di San Pietro — 10.000 63.000
Borgaro Torinese 100.000 800.000 —
Bra

S. Andrea Apostolo 1.000.000 1.000.000 1.000.000
S. Antonino Martire 200.000 150.000 370.000
S. Giovanni Battista 800.000 1.050.000 1.400.000
Assunzione di Maria Vergine (Bandito) 150.000 160.000 160.000

Brandizzo — — —
Bruino 749.150 515.000 770.850
Busano — — —
Buttigliera Alta

S. Marco Evangelista 419.000 __ 50.000
Sacro Cuore di Gesù (Ferriera) — 100.000 100.000

Buttigliera d’Asti 125.000 156.000 55.000
Cafasse

S. Grato Vescovo 50.000 200.000 300.000
Assunzione di Maria Vergine 

(Monasterolo Torinese) __ __ —

Cambiano 512.000 480.000 500.000
Candido — — —
Canischio — 20.000 —
Cantoira 100.000 100.000 100.000
Caramagna Piemonte 200.000 200.000 200.000
Carignano 300.000 — 1.246.000



Documentazione1034

Titolo 1985 1986 1987

Carmagnola
Santi Pietro e Paolo Apostoli 1.000.000 1.000.000 1.850.750
S. Maria di Salsasio 720.000 850.000 790.000
S. Bernardo Abate 50.000 — 90.000
S. Giovanni Battista — — —
Santi Michele e Grato — — —
Assunzione di Maria Vergine e S. Michele — — —
S. Luca Evangelista (Vallongo) 145.000 74.000 —

Casalborgone 25.000 — —
Casalgrasso 50.000 50.000 70.000
Caselette 100.000 — —
Caselle Torinese

S. Maria e S. Giovanni Evangelista — — 100.000
Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù

( Mappano) 219.000 306.000 304.000

Castagneto Po 150.000 2.150.000 879.000
Castagnole Piemonte 145.850 100.000 —
Castelnuovo Don Bosco 370.000 400.000 350.000
Castiglione Torinese 50.000 200.000 1.185.000
Cavallerleone 100.000 100.000 100.000
Cavallermaggiore

S. Maria della Pieve e S. Michele 250.000 — —
S. Lorenzo Martire (Foresto) 167.500 50.000 112.000
Maria Madre della Chiesa (Madonna

del Pilone) 60.000 50.000 70.000
Cavour — — —
Cercenasco 120.000 100.000 100.000
Ceres 400.000 450.000 600.000
Chialamberto — — —
Chieri

S. Giacomo Apostolo 100.000 346.000 98.000
S. Giorgio Martire — — —
S. Luigi Gonzaga — — —
S. Maria della Scala — — —
S. Maria Maddalena — — —
Santa Famiglia di Nazaret (Pessione) — — —

Cinzano 50.000 50.000 100.000
Ciriè

Santi Giovanni Battista e Martino 390.000 300.000 —
S. Martino 700.000 450.000 600.000
S. Pietro Apostolo (Devesi) — — —

Coassolo Torinese 100.000 100.000 120.000
Coazze

S. Maria del Pino 160.000 184.000 159.000
S. Giuseppe (Forno) 50.000 60.000 50.000

Collegno
S. Chiara Vergine — — 300.000
S. Giuseppe — — —



1035Documentazione

Titolo 1985 1986 1987

S. Lorenzo Martire 400.000 240.000 200.000
Madonna dei Poveri (borg. Paradiso) — — 300.000
Beata Vergine Consolata (Leumann) — — —
S. Massimo Vescovo di Torino (Regina

Margherita) — — —
Sacro Cuore di Gesù (Savonera) — __ __

Corio
S. Genesio Martire — 150.000 —
S. Grato Vescovo (Benne) — __ —

Cumiana
S. Maria della Motta 200.000 200.000 200.000
S. Maria della Pieve — — —
S. Pietro in Vincoli (Tavernette) — — —

Cuorgnè 1.900.000 1.650.000 3.650.000
Druento — — 975.000
Faule — — —
Favria 120.000 60.000 200.000
Fiano 200.000 150.000 115.000
Forno Canavese 100.000 50.000 —
Front 10.000 40.000 25.000
Garzigliana — — —
Gassino Torinese

Santi Pietro e Paolo Apostoli 2.129.000 — 725.000
S. Michele Arcangelo (Bardassano) 50.000 20.000 38.000
Santi Andrea e Nicola (Bussolino) 380.000 450.000 1.300.000

Germagnano 96.000 100.000 220.000
Giaveno

S. Lorenzo Martire 550.000 248.000 1.160.000
Beata Vergine Consolata (Ponte Pietra) — — —
S. Giacomo Apostolo (Sala) 50.000 150.000 170.000

Givoletto —
Groscavallo 20.000 50.000 20.000
Grosso 50.000 50.000 220.000
Grugliasco

S. Cassiano Martire — — —
S. Francesco d’Assisi 300.000 — —
S. Giacomo Apostolo — — —
S. Maria 235.500 300.000 395.500
Spirito Santo (Gerbido) — 300.000 500.000

La Cassa 52.000 52.000 100.000
La Loggia 250.000 250.000 300.000
Lanzo Torinese 1.145.000 — —
Lauriano 520.000 100.000 600.000
Leinì 200.000 — 1.400.000
Lemie 40.000 40.000 90.000
Levone — 100.000 100.000
Lombriasco 200.000 125.000 130.000



Documentazione1036

Titolo 1985 1986 1987

Marene 500.000 610.000 450.000
Marentino 90.000 85.000 78.000
Mathi 380.000 400.000 650.000
Mezzenile 60.000 100.000 50.000
Mombello di Torino 100.000 100.000 100.000
Monastero di Lanzo 26.000 26.000 32.000
Monasterolo di Savigliano 1.163.150 771.850 728.400
Moncalieri

S. Maria della Scala e S. Egidio — — —
S. Bernardo Abate (Borgo Aie) — — —
S. Vincenzo Ferreri (Borgo Mercato) — — —

Nostra Signora delle Vittorie 
(Borgo S. Pietro) 100.000 100.000 97.000

S. Giovanna Antida Thouret 
(Borgo S. Pietro) — __ —

S. Matteo Apostolo (Borgo S. Pietro) — — —
S. Pietro in Vincoli (Moriondo) 100.000 200.000 100.000
SS. Trinità (Palerà) — — —
S. Martino Vescovo (Revigliasco) — — —
S. Maria di Testona 380.000 400.000 500.000
S. Maria Goretti (Tetti Piatti) — — —

Moncucco Torinese — — —
Montaldo Torinese 100.000 100.000 200.000
Moretta 100.000 100.000 —
Moriondo Torinese 200.000 100.000 150.000
Murello — — —
Nichelino

Madonna della Fiducia e S. Damiano - „ 250.000 300.000
Maria Regina Mundi 500.000 1.045.000 1.100.000
S. Edoardo Re 95.000 230.000 187.000
SS. Trinità — — 400.000
Visitazione di Maria Vergine (Stupinigi) 260.000 346.000 480.000

Nole 1.330.000 1.500.000 1.500.000
None 100.000 100.000 —

Oglianico
SS. Annunziata e S. Cassiano __
S. Francesco d'Assisi (Benne) 10.000 15.000 30.000

Orbassano — — —
Osasio 100.000 200.000 281.250
Pancalieri 475.000 308.000 220.000
Passerano Marmorito 300.000 200.000 300.000
Pavarolo 38.000 — —
Pecetto Torinese — — —
Pertusio — — —
Pessinetto 45.000 50.000 50.000
Pianezza 100.000 200.000 100.000



Documentazione 1037

Titolo 1985 1986 1987

Pino Torinese
SS. Annunziata
Beata Vergine delle Grazie (Valle Ceppi) — — —

Piobesi Torinese 1.065.000 1.000.000 1.743.000
Piossasco

S. Francesco d’Assisi __ __ __
Santi Apostoli — — —

Piscina — — 100.000
Poirino

Beata Vergine Consolata e S. Bartolomeo 40.000 40.000 40.000
S. Maria Maggiore 2.477.750 500.000 1.589.000
S. Antonio di Padova (Favari) — — 50.000
Natività di Maria Vergine (Marocchi) 50.000 50.000 50.000

Polonghera 60.000 50.000 —
Prascorsano 100.000 100.000 200.000
Pratiglione — — —
Racconigi 250.000 250.000 376.200
Reano 15.000 — —
Rivalba 130.000 140.000 137.000
Rivalta di Torino

Immacolata Concezione di Maria Vergine __ __ __
Santi Pietro e Andrea Apostoli — — —

Riva presso Chieri — 300.000 —
Rivara — — —
Rivarossa 100.000 — —
Rivoli

S. Bartolomeo Apostolo __ __ __
S. Bernardo Abate 500.000 500.000 650.000
S. Maria della Stella 65.000 362.000 350.000
S. Martino Vescovo 100.000 100.000 200.000
S. Giovanni Bosco (Cascine Vico) 100.000 — 200.000
S. Paolo Apostolo (Cascine Vica) 200.000 250.000 1.354.300
Beata Vergine delle Grazie (Tetti Neirotti) 25.000 20.000 20.000

Robassomero 20.000 20.000 —
Rocca Canavese — — 52.000
Rosta — 1.000.000 800.000
Salassa 100.000 — —
San Carlo Canavese 120.000 150.000 300.000
San Colombano Belmonte — — —
San Francesco al Campo — — —
Sanfrè 420.000 450.000 500.000
Sangano 100.000 — —
San Gillio 150.000 — —
San Maurizio Canavese 

S. Maurizio Martire 150.000 210.000 208.000
SS. Nome di Maria (Ceretta) — — 470.000



Documentazione1038

Titolo 1985 1986 1987

San Mauro Torinese
S. Maria di Pulcherada 330.000 240.000
S. Benedetto Abate (Oltre Po) — — 550.000
S. Anna (Pescatori) 1.398.000 2.375.000 1.170.000
Sacro Cuore di Gesù e Madonna del 

Carmine (Satnbuy) 60.000 71.000 70.000
San Ponso 10.000 10.000 10.000
San Raffaele Cimena — 50.000 —
San Sebastiano da Po 170.000 50.000 50.000
Santena 760.000 1.000.000 1.150.000
Savigliano

S. Andrea Apostolo 500.000 400.000 420.000
S. Giovanni Battista 650.000 600.000 1.000.000
S. Maria della Pieve 450.000 600.000 1.320.000
S. Pietro Apostolo 350.000 293.000 507.000
San Salvatore 110.000 85.000 202.700

Scalenghe 214.000 166.000 283.000
Sciolze 90.000 70.000 50.000
Settimo Torinese

S. Giuseppe Artigiano 100.000 100.000 150.000
S. Maria Madre della Chiesa 200.000 200.000 200.000
S. Pietro in Vincoli 115.000 42.000 777.250
S. Vincenzo de’ Paoli — — 300.000
S. Guglielmo (Mezzi Po) 50.000 — —

Sommariva del Bosco 250.000 300.000 615.000
Trana 140.000 162.500 570.000
Traves 80.000 — —
Trofarello

Santi Quirico e Giulitta —— __ __
S. Rocco (Valle Sauglio) 70.000 100.000 100.000

Usseglio 50.000 50.000 50.000
Val della Torre

S. Donato Vescovo e Martire 70.000 50.000 50.000
S. Maria della Spina (Brione) 150.000 150.000 350.000

Valgioie 40.000 40.000 40.000
Vallo Torinese 60.000 — —
Valperga 500.000 300.000 552.000
Varisella 60.000 — 457.000
Vauda Canavese 40.000 30.000 50.000
Venaria

Natività di Maria Vergine — 1.420.000 400.000
S. Francesco d’Assisi — — —
S. Lorenzo Martire (Altessano) — — —

Vigone 80.000 55.000 —
Villafranca Piemonte 455.000 320.000 200.000
Villanova Canavese — 100.000 100.000
Villarbasse 600.000 612.800 550.000



1039Documentazione

Titolo 1985 1986 1987

Villastellone 320.000 500.000 600.000
Vinovo

S. Bartolomeo Apostolo 500.000 500.000 500.000
S. Domenico Savio (Garino) — — 100.000

Virle Piemonte — — —
Viù

S. Martino 100.000 100.000 160.000
Santi Giovanni Battista e Sebastiano

(Col San Giovanni) — — —
Volpiano 2.250.000 2.520.000 2.600.000
Volvera 70.000 — 795.600

CAPPELBANIE - SANTUARI - CHIESE NON PARROCCHIALI

Torino

S. Rocco
Santi Martiri
Cristo Re
Il Gesù (via Lomellina)
S. Maria di Piazza
S. Francesco d’Assisi

50.000
100.000
130.000
350.000
100.000
50.000

Fuori Torino

Beata Vergine delle Grazie - Cavallermaggiore 100.000
S. Domenico - Chieri 200.000
S. Antonio - Chieri 350.000
S. Maria della Stella - Trana 284.000
Madonna delle Grazie - Racconigi 80.000
Madonna dei Fiori - Bra 100.000
Viotto di Scalenghe 65.000
Tetti Giro di Santena 150.000
Buffa di Giaveno 100.000
Crivelle di Buttigliera d’Asti 50.000
Motta di Carmagnola 90.000
Tuninetti di Carmagnola 100.000
S. Giuseppe - Ciriè 600.000
Malanghero di San Maurizio Canavese 60.000



1040 Documentazione

COMUNITÀ E ISTITUTI RELIGIOSI

In Torino

Unione Suore Domenicane, v. Cosmo n. 15 300.000
Fedeli Compagne di Gesù, v. Lanfranchi n. 10 50.000
Comunità S. Paolo, c. Regina Margherita n. 1 50.000
Suore Carmelitane, str. Mongreno n. 180 100.000
Istituto Arti e Mestieri, c. Trapani n. 25 200.000
Figlie della Sapienza, v. Bidone n. 32 200.000
Istituto Maria Consolatrice, v. Madama Cristina n. 112 116.000
Ispettoria Salesiana, v. Caboto n. 27 100.000
Suore della Carità, v. degli Olmi n. 16 50.000
Suore Minime del Suffragio, v. S. Donato n. 31 1.500.000
Povere Figlie di S. Gaetano, Casa Generalizia, v. Giaveno 5.000.000
Missionarie del S. Cuore, v. Artisti n. 4 200.000
Figlie della Sapienza, v. Migliara n. 1 1.000.000
Povere Figlie di S. Gaetano, via Giaveno 20.000
Figlie di Maria Ausiliatrice, v. Mezzenile n. 102 150.000
Suore S. Anna, v. Consolata n. 20 100.000
Piccole Suore del S. Cuore, v. Orfane n. 15 100.000
Suore S. Giuseppe, c. Regina Margherita n. 107 80.000
Figlie della Carità di S. Vincenzo de’ Paoli, Casa Provincializia 10.000.000
Istituto S. Giovanna d’Arco, v. Pomba n. 21 300.000
Suore Missionarie della Passione, c. A. Picco 100.000
Congregazione Suore S. Giuseppe, v. Montemagno n. 21 100.000
Istituto Villa Angelica 250.000
Istituto Suore della Carità di Santa Maria, v. Curtatone 1.200.000
Suore della Carità, v. dei Mercanti 100.000
Monastero S. Cuore, v. Cottolengo n. 14 100.000
Suore della Croce, v. Val S. Martino n. 11 200.000
Istituto Immacolata Concezione, v. Nizza n. 47 450.000
Suore Carmelitane, v. Pallavicini n. 20 200.000
Suore Carmelitane, str. Val S. Martino n. 48 1.000.000
Suore Carmelitane, c. A. Picco 1.500.000
Suore S. Giovanna Antida, c. Francia n. 73 50.000
Suore S. Anna, v. Massena n. 36 300.000
Suore Cappuccine, v. Caluso n. 18 20.000
Pia Congregazione Banchieri, v. Garibaldi 75.000
Suore del Cenacolo, p. Gozzano n. 4 50.000
Congregazione S. Natale, c. Francia 600.000
Suore Sacra Famiglia, v. Soana n. 37 60.000
Figlie del Cuore di Maria, v. Lanfranchi n. 19 1.000.000
Monastero Carmelitane Scalze, str. S. Martino n. 109 500.000
Suore S. Giuseppe, v. Giolitti 1.000.000
Scuola Materna Parrocchia S. Domenico Savio 300.000
Suore Ausiliatrici delle Anime del Purgatorio 50.000



Documentazione 1041

Suore Domenicane di S. Tommaso d’Aquino, v. Cosmo n. 15 2.000.000
Istituto Gesù Bambino, v. Monfalcone n. 28 100.000

Fuori Torino

Asilo Chiariglione - Ciriè 50.000
Suore di S. Giuseppe - Rivoli 100.000
Compagnia Carità S. Vincenzo - Rivoli 100.000
Suore Adoratrici, v. S. Rocco n. 9 - Giaveno 50.000
Istituto Cottolengo - Vinovo 200.000
Suore S. Anna, v. Riparia - Pianezza 100.000
Piccola Missione per Sordomuti, v. S. Pancrazio n. 65 - Pianezza 350.000
Istituto Luigi Rej - Vinovo 20.000
Casa Riposo "Cottolengo” - Poirino 50.000
Suore Ospedale Civile - Ciriè 200.000
Suore della Carità - Borgaro Torinese , 5.000.000
Istituto Figlie di S. Giuseppe - Rivalba 200.000
Istituto S. Anna - Figlie di M. Ausiliatrice - Chieri 10.000
Suore Benedettine, c. Vittorio - Chieri 100.000
Suore Cottolengo - Grugliasco 200.000
Suore Casa Assunta - Moncalieri Castelvecchio 50.000
Casa Maria Immacolata - Cumiana 30.000
Suore Clarisse - Moriondo di Moncalieri 50.000
Ospizio Cottolengo - Lemie 40.000
Suore Cottolengo, Villa Cristina - Savonera 20.000
Figlie della Sapienza - Castiglione Torinese 50.000
Suore S. Giuseppe di Susa, Villa Turina - San Maurizio Canavese 322.560
Suore Casa di Riposo - Lauriano 150.000
Istituto Maria Addolorata - Giaveno 72.050
Suore Cottolengo - Volpiano 100.000
Suore Ospedale Psichiatrico - Racconigi 50.000
Missionarie della Consolata - Alpignano 50.000
Suore Cottolengo - Pessione di Chieri 20.000
Casa Riposo "Villa Taverna” - Giaveno 200.000
Suore Scuola Materna - Villastellone 100.000
Suore Maria Ausiliatrice - Oglianico 150.000
Suore Missionarie della Consolata - Venaria 100.000
Suore Domenicane - Testona 100.000
Monastero Suore Clarisse - Bra 200.000
Suore S. Anna - San Grato di Carmagnola 30.000
Scuola Materna - Caselette 30.000
Suore della Carità - Forno Canavese 100.000
Congregazione Sacra Famiglia - Savigliano 200.000



CA1LOI CA1LQI CA1LDI0

0 0
0

0
CAILQI ’ g.

Susegana (Treviso) - Zona Industriale s SEDe
telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

0

0

Per eventualmente visionare la produzione che più vi Inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

0
GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 

Tel.: 011/840458

0 
CA1LOI CAILOI



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011) 47 24 55-48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:

Impianti di amplificazione
Basilica Maria Auslllatrlce, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud. Parr. Pianezza, Parr. Alplgnano, S. Margherita del colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chlerl), S. Matteo (Moncalleri), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
Parr. Ceres, Parr. S. Gitilo, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mozzarelle, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussollno, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio. Grange di Noie, Ussegllo, Coas­
solo, Ceres, Morlondo (Moncalleri), Suore Moriondo (Moncalleri).



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricablli.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677 -58812

10147 Torino: Tagliarne Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 299844-766897



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 

PROGETTA e COSTRUISCE:

• AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

• OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati E' l'unica In 
Italia a costruire II « CENTRAL - TELE STARTER ». la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

• CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

• PROGRAMMATORI PER CAMPANE

• INCASTELLATURE . CEPPI - CUSCINETTI

REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun Impegno e spesa
— Assistenza tecnica con Interventi entro 24 ore dalia chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi Impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.

BISOGNA PARLARE CHIARO
L'attuale impianto microfonico della sua chiesa glielo permette?
Le offriamo, senza impegno da parte sua, consulenza per la revisione 
dell'impianto già esistente oppure un nuovo impianto in prova

Una vita a servizio 
della parola di vita

MEDIA
TOSCOLIGURE srl

PIEMONTE:

Agent, di Zon. GIORCELLI CLAUDIO Tel. (011) 840458
Via Delle Viole 12 - 10025 PINO TORINESE

Aaalatenia tecnica a deposito - Tal. (011) 346269 TORINO



à 
a

1

A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE S P1
DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ'

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITAT ECI

offre per I 

Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 

da ritirare presso II 

NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di 
V. Gruassa,8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

k

F

Sartoria 
Ecclesiastica 
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

corso Palestra, 14/g. (ang. via Bertola) - 10122 TORINO 
telefono (011) 54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi, teche, patene, piatti, ecc.
Si esegue doratura e argentatura.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA CHIESA.

REPARTO SARTORIA: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali

Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA • Casa fondata nel 1400
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163)47 120

— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 
intonazione, sonorità, durata.

— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazione nel pagamenti - Sopralluoghi e preventivi a richiesta



LEGGE 818 del 7-12-1984
(nullaosta provvisorio)

VI RICORDIAMO CHE ENTRO I TERMINI STABILITI 

DALLA SUDDETTA LEGGE, DOVETE PROVVEDERE 

AD ADEGUARE IL VS. IMPIANTO DI RISCALDA-

MENTO ALLE NORME IN ESSA CONTENUTE.

La ns. Azienda specializzata nel riscalda­

mento delle chiese con l’esperienza accu­

mulata in oltre vent'anni di attività, potrà 

risolvere il Vs. caso nel modo migliore.

Per i lavori di adeguamento e di aggiorna­

mento Vi propone I suoi NUOVI GENERA­

TORI D’ARIA CALDA ad alto rendimento 

e lunga durata con serrande tagliafuoco, 

funzionanti a gasolio e a metano.

Serranda tagliafuoco

Per il riscaldamento autonomo di piccoli locali: 

cappelle invernali, aule, palestre, bar. ecc. 

Nuovi aerotermi a gas /I/IODUI!
ZIIR

Per studi e preventivi, INTERPELLATECI III

Omnia tarmoair Sede: Vla della Rocca 10 •Tel- (oi 1)88.27.25-87.75.09 
10123 TORINO (ITALY)

Stabilimento: Strada Fornacino 87/C 
10040 LEIN1' (Torino) ITALY



Nota - Tutti gli Uffici sono chiusi il sabato pomeriggio.

Seconda sezione: Pastorale fondamentale

Ufficio catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Ufficio liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90
ore 9-12 — 15-18

Ufficio Caritas diocesana - tei. 53 71 87 
ore 9-12 — 15,30-18

Terza sezione: Pastorale speciale

Istituti secolari
Responsabile: don Giuseppe Angelo Tuninetti (ab. tei. 68 78 65)

Associazioni laicali
Responsabile per i movimenti ecclesiali: il Vicario Generale.

Centro missionario diocesano - tei. 51 86 25
Ufficio missionario: ore 9-12,30 — 15-18

Pastorale della famiglia
Ufficio pastorale della famiglia - Ufficio pastorale giovanile e dei ragazzi: ore 9-12 — 

15-18 (esclusi lunedì mattina e sabato) - tei. 547045
Ufficio pastorale anziani e pensionati - tei. 54 18 95: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale malattia - tei. 54 18 95-53 09 81: ore 9-12

Pastorale della cultura e della scuola - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16
Ufficio pastorale della scuola: ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Pastorale delle comunicazioni sociali • tei. 54 49 69 - 54 52 34
Responsabile: don Giovanni Sangalli, S.D.B. (ab. tei. 521 14 29)

Pastorale sociale e del lavoro
Ufficio pastorale del lavoro - Via Vittorio Amedeo II n. 16 - tei. 54 31 56 - 51 58 13 

ore 9-12,30
Ufficio migrazioni - Responsabile: don Michele Giacometto (ab. tei. 73 71 50)

Pastorale del turismo e del tempo libero
Responsabile: don Celestino Massaglia (ab. tei. 0123-5 33 13)

Centro Diocesano Vocazioni - Via XX Settembre n. 83 - tei. 566 02 89 
ore 9-12 — 15-17,30 (esclusi lunedì e sabato)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero - tei. 53 72 66 - 54 84 18 
ore 9-12 (escluso sabato)

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 — 15,30-17,30



Delegati Arcivescovili

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 70 45 - ab. 39 17 77)
per la pastorale della famiglia e per la pastorale giovanile e dei ragazzi

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 274 34 20) 
per la Caritas diocesana

Birolo don Leonardo (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 40 70) 
per la pastorale sociale e del lavoro

Favaro can. Oreste (tei. uff. 51 86 25 - ab. 54 95 84)
per l’attività missionaria dell’Arcidiocesi

Marocco can. Giuseppe (tei. ab. 566 17 13) 
per la formazione permanente del clero

Pignata don Giovanni (tei. ab. 967 63 23)
per il Diaconato permanente e i ministeri istituiti

Pollano don Giuseppe (tei. uff. 53 53 76 - ab. 54 62 35)
per la pastorale della cultura e per la pastorale della scuola

Ruata can. Giuseppe (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 23 79) 
per le Confraternite e i Santuari

Sangalli don Giovanni, S.D.B. (tei. uff. 54 49 69 - ab. 521 14 29) 
per la pastorale delle comunicazioni sociali

Tuninetti don Giuseppe Angelo (tei. ab. 68 78 65) 
per gli Istituti secolari

Veronese don Mario (tei. uff. 53 09 81 - ab. 88 33 60) 
per gli ospedali

Rivista
Diocesana
Torinese (= r d t o )
Periodico ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia

N. 9 - Anno LXV - Settembre 1988

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - V. dell'Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - Corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(ccp 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: EDIGRAPH Coop. - Via Conceria n. 12. 10023 Chieri (TO)



RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

Relazione della 
Cooperazione Missionaria 
della Chiesa torinese 
con tutte le Chiese 
dei territori di Missione 
nell’anno 1987-1988

Supplem. al n. 9 - settembre

Anno LXV
Settembre 1988
Spediz. abbonam. postale 

mensile - Gruppo 3°-70



Rivista
Diocesana
Torinese ( = r d t o )

Periodico ufficiale per gli Atti dell’Arcivescoco e della Curia
Anno LXV - Supplemento al n. 9 - Settembre 1988

Sommario

p*8-

— Presentazione del Cardinale Arcivescovo 1
— Messaggio del Santo Padre per la Giornata Missionaria Mondiale 2

— Formare comunità ecclesiali dal cuore profondamente missionario
(Giovanni Paolo II) 3

— Rendiconto generale delle Pontificie Opere Missionarie:
. Distretto Pastorale Torino-Città $
. Distretto Pastorale Torino-Nord
. Distretto Pastorale Torino-Sud/Est 20
. Distretto Pastorale Torino-Ovest 28
. Offerte di Privati 32

— Offerte Privati trasmesse ai missionari tramite il Centro Missionario Diocesano 33

— Offerte Sante Messe trasmesse ai missionari tramite il C.M.D. 33
— Offerte dell’esercizio 1987-1988 consegnate dopo la chiusura 36

— Rendiconto generale delle offerte ricevute e rimesse nell’esercizio 1987-88 34
— Offerte consegnate ai missionari direttamente dalle parrocchie 34

— Offerte consegnate direttamente alla Direz. Naz. PP.OO.MM. 33

— Pontificia Unione Missionaria del Clero e Religiose:
. Soci perpetui 38
. Soci ordinari 39
. Comunità religiose 41

— Pontificia Opera di S. Pietro Apostolo per il Clero indigeno.
Borse di studio e adozioni:

. Parrocchie di Torino 42

. Parrocchie, Cappelle, Istituti fuori città 43

. Privati 46
— Quote delle PP.OO.MM. e delle pubblicazioni 47

— Disposizioni testamentarie 47

— Date missionarie 48

Redazione: Supplemento redatto a cura dell’Ufficio Missionario Diocesano, Via Arcivescovado n. 12, 10121 

Torino - tei. 518625 - c.c.p. n. 17949108.



Presentazione

Il resoconto dell'Ufficio Missionario Diocesano è uno specchio significativo 
della cooperazione missionaria attuata dalle comunità parrocchiali e religiose 
della nostra diocesi.

Evidentemente l'aiuto materiale non costituisce l'aspetto più importante della 
collaborazione all'evangelizzazione delle genti. La carità, che trasforma tutta 
la vita dell'uomo in evento di salvezza, è l'unica risposta adeguata al dono 
gratuito che Dio vuol fare di se stesso ad ogni creatura. Ma proprio la carità 
esige condivisione anche dei beni materiali.

Ci sono poi due rilievi da fare sulla particolare forma di carità rappresenta­
ta dalla cooperazione missionaria. Anzitutto essa mira a condividere non solo 
il pane del corpo ma ancor più quello dello spirito. GII aiuti missionari sono 
destinati a sostenere quell'evangelizzazione da cui rinascono nuovi figli di Dio 
tra i popoli non cristiani ed a provvedere alle necessità delle giovani chiese mis­
sionarie. Si dilatano cosi gli spazi della nostra comunione con Dio e con i fratelli 
nella Chiesa.

L'altro fatto da sottolineare è la destinazione universale della cooperazione 
che si svolge attraverso le Pontifìcie Opere Missionarie. La nostra diocesi è ric­
ca di congregazioni missionarie o aventi missioni ed anche di impegni diretti 
da parte del clero diocesano. Ma è pure chiamata a farsi carico di tutte le 
Chiese del mondo nella celebrazione delle Giornate missionarie mondiali per 
esprimere anche nella cooperazione missionaria quella cattolicità che riprodu­
ce in ogni Chiesa particolare l'immagine della Chiesa universale.



messaggio del Santo Padre per la Giornata Missionaria Mondiale

La presenza e l’influenza di Maria 
nella missione universale della Chiesa

Nel prepararsi a celebrare il Giubileo dell'anno Duemila e a iniziare il terzo millennio della fede cristiana con la speranza 
e l'impegno di un nuovo Avvento, la Chiesa si propone di rinnovare e accrescere il suo slancio missionario affinché l'annuncio 
del Vangelo raggiunga i popoli che ancora non lo conoscono. 

Pubblichiamo il testo del Messaggio del Santo Padre 

in occasione della Giornata Missionaria Mondiale che 

si celebrerà domenica 23 ottobre di quest'anno: 

Carissimi Fratelli e Sorelle! 

Rivolgendo il mio messaggio per la prossima Gior­

nata Missionaria Mondiale, mentre sta per conclu­

dersi l’Anno Mariano che ho indetto in preparazione 

al Giubileo del Duemila, desidero invitare tutti i mem­

bri del Popolo di Dio a riflettere su un particolare 

aspetto dell'evangelizzazione: la presenza di Maria 

nella missione universale della Chiesa. 

Questa missione consiste nella proclamazione del­

la Buona Novella della salvezza, la quale si ottiene 

mediante la fede in Cristo, secondo il mandato che 
lo stesso Signore Risorto diede agli Apostoli: «An­

date dunque e fate miei discepoli tutti i popoli» (Mt 

28,19); «chi crederà e sarà battezzato sarà salvo, 

ma chi non crederà sarà condannato» (Me 16,16).

I. Maria Stella dell’evangelizzazione e
Madre di tutte le genti

Maria, la Madre di Gesù, fu la prima a credere 

nel suo Figlio e venne proclamata beata per la sua 

fede (cf. Le 1,45). La sua vita è stata un cammino 

e un pellegrinaggio della fede in Cristo, nella quale 

Ella ha preceduto i discepoli e precede sempre la 

Chiesa (cf. Redemptoris Mater, 6; 26).

Pertanto, dovunque la Chiesa svolga fra i popoli 

l’attività missionaria, Maria è presente: presente co­

me Madre che coopera alla rigenerazione e forma­

zione dei fedeli (cf. Lumen Gentium, 63); presente 

come «Stella dell’evangelizzazione», come ebbe ad 

affermare il mio predecessore Paolo VI (cf. Evange­

li! Nuntiandi, 82), per guidare e confortare gli araldi 

del Vangelo e sostenere nella fede le nuove comuni­

tà cristiane, suscitate dall’annuncio missionario con 

la potenza della Parola e la grazia dello Spirito Santo.

La presenza e l'influenza della Madre di Gesù han­

no accompagnato sempre l'attività missionaria della 

Chiesa. Gli araldi del Vangelo, nel presentare il mi­

stero di Cristo e le verità della fede ai popoli non 

cristiani, hanno illustrato anche la persona e la fun­

zione di Maria, la quale, «per la sua intima parteci­

pazione alla storia della salvezza, riunisce per così dire 

e riverbera i massimi dati della fede», e «mentre vie­

ne predicata e onorata, chiama i credenti al Figlio 

suo, al suo sacrificio e all’amore del Padre» (Lumen 

Gentium, 65). E ogni popolo, accogliendo Maria co­

me Madre, ne arricchisce il culto e la devozione con 
nuovi titoli ed espressioni, rispondenti alle proprie 

necessità e alla propria anima religiosa. Molte di que­

ste comunità cristiane, frutto dell'opera evangeliz­
zatrice della Chiesa, nell’amore filiale alla Madre di 

Gesù hanno trovato il soccorso e la consolazione per 

perseverare nella fede durante i periodi di prove e 

di persecuzioni.

2. Maria modello di consacrazione 
alla missione

La Chiesa, nella sua vocazione e sollecitudine 

evangelizzatrice, prende esempio e stimolo da Ma' 

ria, la prima evangelizzata (cf. Le 1,26-38) e la prima 
evangelizzatrice (cf. Le 1,39-56). È lei che ha accol­

to con fede la Buona Notizia della salvezza, trasfor­
mandola in annuncio, canto, profezia. È lei che ha 

dato a tutti gli uomini la migliore direttiva spirituale 

che essi abbiano mai ricevuta: «Fate quello che (Ge­

sù) vi dirà» (Gv 2,5). Alla scuola di Maria, la Chiesa 

impara a consacrarsi alla missione.
La consapevolezza che oltre i due terzi della 



umanità ignorano o non condividono ancora la fede 
ln Cristo Redentore, sollecita la Chiesa a preparare 

sempre nuove generazioni di apostoli, a rendere più 

lr,tensi la preghiera e l’impegno, affinché in ogni co­

munità cristiana sorgano più numerose le vocazioni 
missionarie.

Se è vero, infatti, che, secondo il Concilio, a tutti 
1 discepoli di Cristo è affidata la diffusione della fede 

secondo le proprie possibilità, a ciò sono soprattut­
to impegnati coloro che il Signore, per mezzo dello 
Spirito Santo, chiama mediante la vocazione missio­

naria, suscitando in seno alla Chiesa le Istituzioni che

S' assumono, come dovere specifico, il compito del 

Primo annuncio del Vangelo (cf. Ad Gentes, 23).

E motivo di conforto, di speranza e di ringrazia­

mento al Signore il fatto che si moltiplichino i servizi 

missionari delle Chiese particolari con l’invio di sa­

cerdoti diocesani, i tanto benemeriti «Fidei donum», 
di laici e di volontari, sia per aiutare le Chiese sorel­
le più bisognose, sia per portare il primo annuncio 

del Vangelo e la solidarietà della carità fra i popoli 

e i gruppi umani non cristiani.

Con particolare gioia è da rilevare che, accanto 
aHe Chiese di antica fondazione, partecipano sem­

pre di più alla missione universale le Chiese d'Afri­

ca. d’Asia e dell’America Latina. L’invio di missionari 
^d Gentes’ da parte di queste comunità ecclesiali, 

tuttora in fase di sviluppo, dimostra quell’autentico 

spirito cattolico e missionario, di cui devono essere 

limate le nuove Chiese, «inviando anch’esse dei mis- 

S'onari a predicare dappertutto il Vangelo, anche se 

Soffrono per scarsezza di clero» (Ad Gentes, 20).

Gli araldi del Vangelo, spesso ignorati, dimenti- 
tati o perseguitati, che spendono la vita agli avam­
posti della missione della Chiesa, trovano un modello 

Perfetto di dedizione e di fedeltà in Maria, la quale 

"consacrò totalmente se stessa quale Ancella del Si­

core alla persona e all’opera del Figlio» (Lumen Gen- 

56).

Pertanto, in occasione della Giornata Missiona- 
ria Mondiale, mi è caro rendere omaggio all'Impe­

gno generoso e talora, anche ai nostri giorni, eroico 

al martirio, dei missionari e delle missionarie 
sparsi in tutti i continenti, rivolgere ad essi e a tutte 

le Famiglie religiose e secolari maschili e femminili 
dedicati alla missione come componente fondamen- 

della loro consacrazione, un affettuoso saluto
e un vivo incoraggiamento a nome di tutta la Chie- 

esortandoli a non scoraggiarsi per le difficoltà del 
loro apostolato, a confidare in Maria e a seguirne 

le orme.
A tutti voi, missionari e missionarie, che lavora­

te per estendere la maternità della Chiesa con la na­

scita e la formazione di nuove comunità cristiane, 

ripeto di cuore l’esortazione fatta ai sacerdoti nella 

mia Lettera in occasione del Giovedì Santo di que­

st’Anno Mariano: «Occorre, dunque, che ciascuno 

di noi ‘prenda Maria nella propria casa’, così come 

la prese l’apostolo Giovanni sul Golgota,... come ma­

dre e mediatrice di quel ‘grande mistero’ (cfr. Ef 

5,32), che tutti desideriamo servire con la nostra vi­

ta» (In Cenaculum Nos, 4).

3. Come preparare un nuovo Avvento
Missionario con Maria

Nel prepararsi a celebrare il Giubileo dell’anno Due­

mila e iniziare il terzo Millennio della fede cristiana 

con la speranza e l’impegno di un nuovo Avvento, 

la Chiesa si propone di rinnovare e accrescere il suo 

slancio missionario, affinché l’annuncio del Vangelo 

sia portato con maggior efficacia a quei popoli che 

ancora non l'hanno ricevuto o accolto. A Maria, che 

ha preparato la prima venuta del Signore, affido que­

sta speranza: con la sua mediazione materna otten­

ga a tutto il Popolo di Dio una coscienza sempre più 

viva e operosa della propria responsabilità per l’av­

vento del Regno di Dio mediante l’evangelizzazione 

missionaria.

Mi rivolgo, anzitutto, ai Pastori delle Chiese par­

ticolari, ai sacerdoti loro collaboratori e a quanti so­

no impegnati nell’attività pastorale: con la parola, con 

la catechesi e con l’esempio educate i fedeli a voi 

affidati a uno spirito veramente missionario, «a quel 

senso di responsabilità che li impegna, in quanto mem­

bra di Cristo, dinanzi a tutti gli uomini» (Ad Gentes, 

21). Le comunità cristiane, sotto la vostra guida, 

esprimano la maturità e vitalità della loro fede e co­

munione ecclesiale, aprendosi alla missione univer­

sale della Chiesa con la preghiera, la promozione di 

vocazioni missionarie, la solidarietà e condivisione dei 

beni sia spirituali sìa materiali con i più poveri nel mon­

do. Soprattutto le famiglie siano consapevoli di do­

ver portare «un particolare contributo alla causa 

missionaria della Chiesa coltivando le vocazioni mis- 

sioanrie in mezzo ai loro figli e figlie » (Familiaris Con­

sortio, 54).

Parlando dell’animazione missionaria delle comu­

nità cristiane, è doveroso ricordare le Pontificie Opere 

Missionarie, le quali si distinguono nella Chiesa per 



l’intraprendenza e la perseveranza nel suscitare la 

cooperazione missionaria con iniziative molteplici e 

appropriate di animazione, informazione e formazio­

ne a uno spirito veramente universale e missionario. 

Poiché esse curano il vastissimo campo della carità 

e degli aiuti materiali, invito tutti a donare genero­

samente per il mantenimento dei seminaristi, per la 

formazione dei laici, in particolare dei catechisti, per 

la costruzione di chiese, scuole, ospedali ed opere 

sociali.

Ma il ruolo primario di queste Opere è l’anima­

zione missionaria, a cominciare dalla prima, la Pro­

pagazione della Fede, la quale ha come compito 

principale l’educazione, l’informazione e la sensibi­

lizzazione missionaria.

Tutte, poi, hanno a cuore di promuovere le vo­

cazioni per la Chiesa missionaria. Questo compito, 

di fondamentale importanza per l’efficacia della mis­

sione «ad Gentes», è affidato in particolare alla Pon­

tificia Opera di S. Pietro Apostolo per le vocazioni 

sacerdotali e religiose nelle giovani Chiese, e alla Pon­

tificia Unione Missionaria dei Sacerdoti, Religiosi e Reli­

giose, che ha l’impegno di formare allo spirito 

missionario coloro che nella Chiesa svolgono l’uffi­

cio di pastori, animatori e operatori di pastorale. La 

Pontificia Opera della Santa Infanzia, dal canto suo, 

provvede all'educazione ed all'animazione missiona­

ria dei bambini, fino dai primissimi anni.

Riprendendo l'idea ispiratrice di questo Messag­
gio, non posso non sottolineare ancora una volta che 

quanti, nella Chiesa promuovono e vivono l'anima­

zione missionaria e vocazionale, trovano in Maria una 

Madre e un modello che ispira e sostiene il loro im­

pegno. Ella, infatti, come già ho sottolineato all'ini­

zio, si può giustamente chiamare «la prima 

Missionaria», perché fu la Madre di Gesù, l'Inviato 

del Padre, il primo e il più grande evangelizzatore, 

e alla sua missione si unì e collaborò con affetto ma­

terno. Alla scuola di questa madre tutti i figli e le 

figlie della Chiesa imparano lo spirito missionario da 

cui deve essere animata la loro vita cristiana e il loro 

slancio apostolico.

Non posso concludere questo mio messaggio sen­

za aprire il mio cuore in particolare a voi, giovani, 

che siete il segno della vitalità e la grande speranza 

della Chiesa. Il futuro della missione e delle vocazio­

ni missionarie è legato alla vostra generosità nel ri­

spondere alla chiamata di Dio, al suo invito a 

consacrare la vita all’annuncio del Vangelo. Da Ma­

ria imparate anche voi a dire il «sì» dell’adesione pie­

na, gioiosa e fedele alla volontà del Padre e al suo 

progetto d’amore.
La Beata Vergine, che invochiamo Madre della 

Chiesa e di tutte le genti, interceda presso il suo Fi­
glio perché un nuovo spirito di Pentecoste animi tutti 

coloro che con il Battesimo hanno ricevuto il dono 

inestimabile della fede. Ella li renda sempre più con­

sapevoli della loro responsabilità missionaria, affin­

ché anche mediante la loro perseveranza e 
generosità, a tutti i popoli sia annunciato il Vangelo 

e la fede in Cristo porti luce e salvezza al mondo 

intero.
A tutti imparto di cuore la Benedizione Aposto­

lica, auspicio di copiosi favori celesti.

Dal Vaticano, il 22 Maggio, solennità di Pente­

coste, dell’anno 1988, decimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. «



all Assemblea delle Pontificie Opere Missionarie in Italia

Formare comunità ecclesiali 
dal cuore profondamente missionario

Santo Padre, ricevendo in udienza venerdì 4 marzo, i partecipanti all'Assemblea Nazionale delle Pontifìcie Opere Missionarie 
ln Italia. svoltasi a Pescara, ha rivolto al gruppo un discorso nel quale, dopo aver espresso il suo compiacimento per l'intensa 

attività compiuta, ricorda i motivi ispiratori dell'animazione missionaria.

Il tema «Cooperazione all’evangelizzazione dei 
Popoli - Pedagogia dei valori universali», che avete 
trattato durante il Convegno, vi ha certo ulterior­
mente illuminati sull’impegno missionario, che deve 
distinguere ogni Diocesi ed ogni Parrocchia, e sul- 
l' impegno operativo, che bisogna mantenere ed in­

culcare, coinvolgendo in modi diversi tutti i fedeli.
Infatti, pur nel mutare dei tempi e delle mentali­

tà, rimangono sempre valide e attuali le parole di Ge­

sù agli apostoli: «Ho altre pecore che non sono di 
questo ovile; anche queste io devo condurre; ascol­
teranno la mia voce e diventeranno un solo ovile e 
un solo pastore» (Gv. 10,16); «Come il Padre ha 
mandato me, anch'io mando voi» (Gv. 20,21); «An­
date e ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole 

nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, 
insegnando loro ad osservare tutto ciò che vi ho co­
mandato » (Mt. 28, 19-20). Questa è la volontà cer­
ta di Dio, espressa dal comando di Cristo, il quale 
soggiunge: «Non temete!... Ecco, io sono con voi 
tutti i giorni fino alla fine del mondo» (cfr. Mt. 
28,20).

Dalla Pentecoste la Chiesa non ha cessato di an- 
nunziare il Vangelo a tutti i popoli e il Cristianesimo 
si è dilatato nel mondo intero, portando a tutte le 
nazioni la «buona novella» di Gesù Cristo «la luce 
vera che illumina ogni uomo che viene nel mondo» 
(Gv. 1,9). Anche il Concilio Vaticano II ha ribadito 

con autorità e solennità che «la Chiesa nel tempo 
è per sua natura missionaria»; infatti «dalla missione 
del Figlio e dello Spirito Santo essa deriva, nel piano 
di Dio la sua origine» (Ad Gentes, n. 2). «L’attività 

Missionaria — dice ancora il Concilio — non è né 
P'ù né meno che la manifestazione, cioè l'epifania 
e la realizzazione, del piano divino nel mondo e nel- 
la storia: con essa Dio, attraverso la missione, attua 
all'’evidenza la storia della salvezza. Essa con la paro- 

la e la predicazione, con la celebrazione dei Sacra­
menti, di cui è centro e vertice la Santissima 
Eucaristia, rende presente quel Cristo, che della sal- 
vezza è l’autore» (Ad Gentes, n. 9).

Indubbiamente, oggi, l'opera missionaria si è fat­
ta più difficile per tanti motivi. Eppure il comando 
di Cristo, che esprime la positiva e definitiva volon­
tà di Dio, rimane tuttora valido e quindi la vostra 
opera nelle Diocesi e nelle Parrocchie è preziosa e 
necessaria. Infatti, diceva Paolo VI nella Esortazione 
apostolica Evangelii Nuntiandi, «evangelizzare è la gra­
zia e la vocazione propria della Chiesa, la sua identi­
tà più profonda. Essa esiste per evangelizzare, vale 
a dire per predicare ed insegnare, essere il canale 
del dono della grazia, riconciliare i peccatori con Dio, 
perpetuare il sacrificio del Cristo nella Santa Messa, 
che è il memoriale della sua morte e della sua risur­
rezione» (n. 14).

Il motivo fondamentale della evangelizzazione, e 
quindi della «missione», è pertanto far conoscere agli 
uomini che Dio si è incarnato in Cristo che è morto 
in Croce per la nostra salvezza: «Cristo è morto per 
i nostri peccati, secondo le Scritture; fu sepolto ed 
è risuscitato il terzo giorno, secondo le Scritture» 
( I Cor. I 5, 3-4). La promozione umana è concomi­
tante alla evangelizzazione: l'impegno sociale nasce 
necessariamente dall'impegno religioso, come am­
piamente dimostra la storia delle Missioni. Penso con 
viva commozione ai circa 18 mila missionari italiani 
— fra Sacerdoti, Religiosi, Religiose e Volontari laici 
— sparsi nel mondo ed esprimono il mio sentito com­
piacimento per il «Fondo mondiale di solidarietà», 
alimentato da tutte le Comunità della Chiesa per so­
stenere ed assistere le Chiese più povere nelle loro 
necessità pastorali e sociali.

Perseverate dunque con entusiasmo nei vostri im­
pegni in seno alle rispettive Diocesi, cercando di man­
tenere ardente lo spirito missionario in tutte le 
categorie di persone, nelle famiglie, nelle scuole, nei 
Seminari, nei movimenti laicali. Pregate intensamente 
il Signore e la Vergine Santissima, che vi illuminino 
e vi sostengano nel promuovere e nel formare Co­
munità ecclesiali dal cuore profondamente mis­
sionario.

IOANNES PAULUS PP. Il



DISTRETTO PASTORALE TORINO CITTA

PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale
Generale

1“ ZONA-CENTRO

S.G.BATTISTA-Catt. Metrop. 797.650 161.700 772.000 300.000 30.000 60.000 2.121.350

Cappella S. Sindone 1.000.000 20.000 1.020.000

Basilica Mauriziana 380.000 20.000 400.000

Chiesa S. Lorenzo 2.100.000 100.000 13.000.000 15.200.000

Scuola Materna 200.000 200.000

Chiesa Corpus Domini 400.000 100.000 20.000 520.000

Arciconf. S.Rocco 100.000 70.000 25.000 70.000 22.500 20.000 307.500

MADONNA DEGLI ANGELI 1.447.000 1.447.000

Ist. S. Giovanna d’Arco 235.000 50.000 100.000 385.000

Ist. S. Maria 500.000 500.000

Ist. Flora 100.000 100.000 200.000

Collegio S. Giuseppe 500.000 500.000

MADONNA DEL CARMINE 1.384.000 581.000 60.000 160.000 20.000 2.205.000

Confraternita S. Sudario

S. AGOSTINO VESCOVO (1) 5.000.000 5.000.000

Santuario Consolata 3.200.000 1.100.000 1.100.000 2.5OO.OOO 339.000 8.239.000

Chiesa S. Domenico 250.000 425.000 675.000

Gruppo Apostolico Ciechi 1.700.000 1.700.000

Chiesa S. Chiara

Patronato della Giovane (1) 350.000 50.000 100.000 500.000

Ist. S. Anna 750.000 210.000 960.000

S.BARBARA VERG. e MART. 815.000 22.500 177.500 1.015.000

Collegio Artigianelli 300.000 300.000

Ist. Suore dell’Immacolata 20.000 20.000

Osp. Oftalmico 255.000 100.000 150.000 505.000

S. CARLO BORROMEO 3.020.540 3.000.000 6.020.540

Chiesa S. Cristina (2) 1.300.000 200.000 1.000.000 70.000 2.570.000

Chiesa S. Teresa 1.037.000 1.300.000 2.337.000

Chiesa della Visitazione 450.000 450.000

S. DALMAZZO MARTIRE 960.000 200.000 576.000 325.500 2.061.500

Arciconfr. Misericordia 110.000 110.000

Chiesa dei Mercanti

Chiesa S. Maria di Piazza 909.000 400.000 1.309.000

Chiesa Ss. Martiri 500.000 204.000 704.000

Ist. Fam. Operaie O.P.B.

S. MASSIMO VESCOVO (2) 712.000 1.464.000 2.176.000

Pia Unione Catech. SS. Trinità 250.000 1.600.000 1.850.000

Chiesa S. Francesco di Sales 570.000 570.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Chiesa S. Giovanni Evang. 

Ist. S. Giovanni Evangelista 

Osp. S. Giov. Antica Sede

S. TOMMASO APOSTOLO

Chiesa S.

Chiesa S.

Francesco d’Assisi

Filippo

S.
2a ZONA
SALVA RIO

Sa c r o  c u o r e  d i g e s ù
Chiesa S. Michele e Scuola (1) 

Chiesa e Ist. M. Consolatrice 

Ist. Rosmini

Sa c r o  c u o r e  d i ma r ia
Chiesa e Ist. Imm. Concezione 

Ist- S. Francesco

Casa di Cura “Bidone”

Santi PIETRO E PAOLO AP.

Scuola Materna Rosmini 

Cappella Stazione P. Nuova 

Figlie Carità S. Vincenzo: 

- Casa Provinciale

* Casa di Riposo

* Scuola Materna

3“ ZONA 
CROCETTA

B. V. d. GRAZIE (Crocetta)

Chiesa M. Ausiliatrice 

Convalescenz. Crocetta 

Ist. Suore Nazarene

Ist. SS. Trinità

Ist. Provvidenza Sc. Media

Ma d o n n a  d i po mpe iO

spedale Mauriziano

s Gio r g io  ma r t ir e

S SECONDO MARTIRE

Rettoria S. Anna

Istituto S. Anna 

Centro Teologico

Te r e s a  d i g e s ù  ba mb .
casa di Cura Pina Pintor 1.220.000

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

2.750.000 1.740.000

680.000 20.000

560.000 210.000 485.000

364.250 107.850 257.150

81.000

6.990.500 4.000.000 146.150

2.420.000 100.000

1.204.000

2.340.000 1.070.000 55.000 1.300.000 112.500 100.000 146.000

800.000 550.000 700.000

420.000

3.000.000

1.923.000 1.221.000 150.000 1.080.000 75.000 146.000

2.5OO.OOO

500.000 200.000

200.850

5.000.000 1.000.000 450.000 5.000.000

4.820.000

1.500.000 1.000.000 20.100.000 1.000.000

400.000 500.000

400.000

300.000

2.317.000 2.823.780 2.375.000 1.666.220 90.000

724.000

7.000.000 200.000

10.000.000 2.000.000 50.000 3.000.000 30.000

161.500 130.900 150.000

773.000 600.000 300.000

500.000

2.840.000 2.270.000 30.000 35.000

Totale 
Generale

4.490.000

1.

11.

2.

5.

2.

3.

2.

11.

23.

9.

7.

15.

5.

700.000

.255.000 

729.250

81.000

.136.650 

.520.000 

.204.000

.123.500 

.050.000 

420.000 

.000.000

.595.000

.500.000 

700.000 

200.850

.450.000 

.820.000 

.600.000 

900.000 

400.000 

300.000

.272.000 

724.000

.200.000

.080.000 

442.400

.673.000 

500.000

.175.000 

.220.000

Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

Sc. Materna S. Teresina

Asilo nido “Denis”

Sr. Carità S. Giov. Antida

460.000 15.000 475.000

SANTI ANGELI CUSTODI

Santuario S.Antonio da Padova

Casa di Cura Fornaca

Sc. Materna Sr. Angeline

Ist. Principessa Clotilde

Sr. Ausiliatrice del Purgatorio

Sc. Materna Umberto I

4.245.000

1.85O.OOO

500.000

151.500

350.000

350.000

4.360.000

1.000.000

50.000

37.500

8.605.000

2.850.000

500.000

151.500

400.000

387.500

4“ ZONA 
VANCHIGLIA

SANTA CROCE

Cimitero Generale

1.000.000

500.000

400.000 20.000 1.420.000

500.000

S.FRANCESCO DA PAOLA (1) 700.000 5.100.000 5.800.000

S.GIULIA VERG. E MART.(2)

Casa di Cura Mayor

Ospedale Gradenigo

2.670.000

1.000.000

1.000.000

691.000 3.361.000

1.000.000

1.000.000

S. GIULIO D’ORTA (1) 850.000 20.000 870.000

SS. ANNUNZIATA

Chiesa S. Pelagia

Istituto delle Rosine

Ist. Sr. S. Giuseppe

Congregazione Sr. S. Giuseppe

2.840.000

200.000

1.900.000

1.600.000

410.000 390.000 3.353.700

1.200.000

305.000 20.000 7.318.700

200.000

1.900.000

2.800.000

SS. NOME DI GESÙ

Ospedale Maria Adelaide 

Pensionato Sr. Carmelitane 

Sr.Miss. S.Cuore Ist.M.Cabrini

454.000

100.000

350.000

800.000

606.000 530.000

20.000

1.100.000

1.590.000

120.000

350.000

1.900.000

5a ZONA 
MILANO

G. CROC.e MAD.LACRIME

Chiesa Gesù Cristo Re

Ist. Povere Figlie S.Gaetano

Osp. Astant.Martini Vec. Sede

1.110.000

501.000

10.000.000

780.810

130.000

5.000.000

600.000

500.000

10.000.000

20.000

80.000

20.000

2.510.810

1.211.000

25.000.000

20.000

GESÙ OPERAIO 2.105.500 650.000 1.647.500 35.000 4.438.000

MARIA AUSILIATRICE (1) 
e Santuario

Figlie M. Ausiliatrice

Casa Patrocinio Sr. Carità

Scuola Media D. Bosco

7.400.000

1.600.000

600.000

920.000

1.550.000

1.500.000 200.000

15.000

100.000

20.000

9.200.000

3.185.000

600.000

920.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

Istituto M. Ausiliatrice

Ist. S.M. Maddalena 

Casa di Riposo Valsè

1.500.000

100.000

200.000

500.000 1.200.000 1.000.000

100.000

75.000 20.000 4.295.000

100.000

300.000

Ma r ia  REGINA della PACE
Casa Sacra Famiglia Savigliano

1.35O.OOO

150.000

20.000 1.300.000

50.000

2.670.000

200.000

MARIA SPER. NOSTRA (1)

Scuola Materna e Suore (1)
1.675.000

500.000

500.000 1.500.000 205.000 40.000 4.000.000 7.920.000

500.000

S. DOMENICO SAVIO 3.796.000 3.000.000 6.796.000

S. GIOACHINO

Istituto Cottolengo

Sc Vittorio Amedeo III

1.600.000

20.000.000

100.000

6.826.000 500.000 10.000.000 330.000 1.344.000

1.700.000

39.000.000

6“ ZONA 
REGIO PARCO 
REBAUDENGO

GESU SALVAT. (Falcherai 251.000 251.000

RISURREZ. DEL SIGNORE

Osp- G. Giov. Astant. Martini
1.300.000

90.000

20.000

20.000

1.320.000

110.000

S. GAETANO da T.(Regio Parco) 1.100.000 20.000 20.000.000 21.120.000

s - Gia c o mo  a p. (Barca) 912.000 912.000

S. Gius.LAVORAT. (Rebaudengo)

Sc. Materna Rebaudengo
553.000 553.000

S Gr a t o  (Berlolla) 900.000 100.000 100.000 1.100.000

s  Mi c h e l e  a r c a n g e l o 1.000.000 1.000.000 1.000.000 3.000.000

s Ni c o l a  v e s c o v o  
c OM

unità l’Accoglienza

550.000 665.000

500.000

1.215.000

500.000

s, PIO X (Falcherà) 620.000 360.000 250.000 1.230.000

7“ ZONA 
Cen is iA-s. d o n at o

GESU' ADOLESCENTE (2) 
Casa di Cura S. Paolo 
Oratorio Salesiano S. Paolo 

Casa Madre Angela Vespa

Casa Madre Mazzarello 

Cetro Europa 
Gruppo Santo Volto

2.801.000

500.000

1.800.000

810.000

500.000

365.000

350.000

• 2.129.160

15.000

20.000 120.000 5.070.160

500.000

1.800.000

1.160.000

500.000

380.000

Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37. 
Raccolta fatta dal gruppo «Operazione Mato Grosso».



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale
Generale

GESÙ NAZARENO

Sant. N.S. di Lourdes (1) 

Ist. Figlie della Consolata

4.257.000

2.000.000

800.000

489.000

1.000.000

•5.536.930

500.000

50.000 15.000 10.347.930

3.000.000

1.300.000

IMM. CONCEZ. e S. Donato

Chiesa N.S. del Suffragio 

Congr. Sr. Min. N.S.Suffragio 

Figlie della Carità 

Casa Riposo M. Immacolata 

Casa Prov. Figlie Sapienza 

Istituto Faà di Bruno: 

- Scuola Materna 

- Scuola Elementare 

- Scuola Media 

- Liceo

1.145.000

1.000.000

400.700

1.000.000

1.120.000

2.150.000

550.000

1.660.000

•2.398.350

760.000

115.000

20.000

3.543.350

1.780.000

515.700

1.000.000

550.000

1.660.000

1.120.000

2.150.000

MARIA REG. DELLE MISS.

Chiesa e Ist. Miss. Consolata 

Sr. Missionarie Consolata 

Istituto Prinotti:

- Sr. S. G. Antida

- Ch. Patrocinio S. Giuseppe

2.025.000

883.000

700.000

1.000.000

320.000

200.000

1.902.140

715.000

680.000

35.000

3.927.140

1.598.000

735.000

1.880.000

320.000

S.ALFONSO DE’ LIGUORI (1)

Figlie S. Angela Merici

Rettoria Richelmy

4.400.000

1.200.000

2.640.000

515.190

200.000

200.000

200.000

993.000

400.000 30.000

20.000 5.928.190

2.030.000

2.840.000

S. ANNA

Collegio Sacra Famiglia

3.3OO.0OO

900.000

1.500.000

509.000

40.000 4.840.000

1.409.000

S. PELLEGRINO LAZIOSI

Scuola Mat. Duchessa Elena 

Fratelli Scuole Cristiane

2.363.000 2.200.000

310.000

20.000 4.583.000

310.000

STIMMATE di S.FRANCESCO

Scuola Materna F.M.A.

888.000

500.000

♦1.599.000 20.000 2.507.000

500.000

TRASFIGURAZ. del SIGNORE

Ospedale Amedeo di Savoia

415.000 467.000 50.000 510.000 20.000

20.000

1.462.000

20.000

8° ZONA 
VALLETTE 

MAD. CAMPAGNA

GESU’ CRISTO SIGNORE (1)

MADONNA DI CAMPAGNA 2.000.000 2.000.000

N.S. DELLA SALUTE

Casa Carità Arti e Mestieri

4.000.000

775.000

4.000.000

775.000

(i) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(•) Raccolta fatta dal gruppo «Operazione Maio Grosso».



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

S- AMBROGIO VESCOVO 320.000 320.000

S- ANTONIO ABATE 700.000 20.000 720.000

S- CATERINA DA SIENA 1.381.600 20.000 1.401.600

SANTA FAM. DI NAZARET

Casa Rip. “Villa delle Primule”
500.000

50.000

500.000 52.500 20.000 1.072.500

50.000

s - g .b . c o t t o l e n g o 1.963.000 (4) 120.000 •2.007.850 1.790.000 5.880.850

S- GIUSEPPE CAFASSO

Mai. e Elem. S.G. Cafasso

850.000

1.072.000

850.000

1.072.000

S- PAOLO APOSTOLO 510.000 40.000 550.000

S- VINCENZO DE’ PAOLI 1.871.000 1.500.000 1.503.750 4.874.750

Santi BERN. e BRIG. (Lucento)

Casa S. Cuore

Pensionato M. Antonetto

Casa Riposo “Casa Serena”

2.215.000

550.000 200.000

2.350.000 1.200.000

200.000

885.000 6.650.000

950.000

9° ZONA
NIZZA-LINGOTTO

ASSUNZ. DI M.V. (Lingolto) 1.480.000 1.700.000 35.000 3.215.000

IMM. c o n c e z io n e  e  s .g .b . 400.000 400.000

PATROCINIO S. GIUSEPPE

Spedale S. Anna

Ped. e Osp. Reg. Margherita 
Ospedale S. Lazzaro 

OSP S. Giovanni Molinette

2.550.000

500.000

520.000

1.700.000

800.000

200.000

300.000

160.000

450.000

20.000 300.000 3.970.000

860.000

520.000

2.150.000

S- GIOVANNI M. VIANNEY

Villa S. Pio X Casa del Clero
5.881.000

1.420.000 270.000 20.000 20.000 120.000

500.000 6.381.000

1.850.000

s - ma r c o  e v a n g e l i s t a 1.346.000 15.000 1.361.000

s - Mo n ic a

Nativ. di Maria SS.

1.23O.OOO 2.000.000 20.000 3.250.000

10° ZONA 
MIRAF1ORI SUD

B. ALBERT e MARCHISIO (2) 800.000 800.000

l u c a  e v a n g e l is t a  (2) 3.000.000 3.000.000 6.000.000

s - Re mig io  v e s c o v o 1.100.000 400.000 1.000.000 2.500.000

SANTI a po s t o l i

ESITAZIONE M.V.(Mirafiori)

1.026.000 1.026.000

Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.
' L’offerta Infanzia Missionaria vedere colonna «Offerte ai Missionari tramite il C.M.D.». 

Raccolta fatta dal gruppo «Operazione Maio Grosso».



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

11 “ ZONA 
MIRAFIORI NORD

ASCENS. DEL SIGNORE (5)

GESÙ REDENTORE (1) 1.100.000 20.000 2.200.000 3.320.000

LA PENTECOSTE 1.55O.OOO •2.422.100 3.972.100

S. GIOVANNI BOSCO

Ist. Virginia Agnelli

Ist. Edoardo Agnelli

2.416.000

2.500.000

1.000.000

150.000

910.000

1.000.000 30.000 20.000

3.326.000

3.700.000

1.000.000

S. IGNAZIO DI LOYOLA

Ist. Sociale

1.400.000 200.000 25.000 1.625.000

SS. NOME DI MARIA (1)

Sr. Miss. Consolata Casa Gen.

Scuola Allamano

Chiesa S. Antonio da Padova

1.350.000

400.000

'400.000

60.000

100.000

20.000 1.430.000

500.000

400.000

12“ ZONA
S. PAOLO - S. RITA

MADONNA DELLE ROSE

Ospedale Koelliker

Se. Mat. e Elem. Vitt. Eman.

Ist. Riposo Vecchiaia

730.000

1.366.000

400.000 200.000

200.000

7.500

20.000

730.000

1.566.000

7.500

620.000

MARIA MAD.d.CHIESA (1) 800.000 60.000 60.000 920.000

MARIA MADRE d. MISERIC. 2.193.000 300.000 250.000 15.000 20.000 2.778.000

NATALE DEL SIGNORE (2) 3.8OO.OOO 1.600.000 40.000 5.440.000

S. BERNARDINO da SIENA 1.800.000 15.000 1.815.000

S. FRANC. DI SALES (2) 2.100.000 2.000.000 20.000 4.120.000

S. RITA DA CASCIA

Ist. Maria SS. Consolatrice

Ist. Gesù Bambino

4.964.500

1.975.000

1.074.000

684.000 5.000 9.338.000

150.000

100.000

15.000 4.456.500 19.463.000

2.125.000

1.174.000

13 a ZONA 
PARELLA

LA VISITAZIONE (2) 1.166.000 1.166.000

MAD. DIV. PROVVIDENZA

Sr. Carità S. Giov. Antida

1.950.000

130.000

700.000 55.000

100.000

15.000

20.000

2.720.000

250.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.
(5) La raccolta per le missioni è stata effettuata ma, per scelta del Consiglio parrocchiale l’offerta è rimasta anonima (offerte «privati*’ 

trasmesse ai missionari tramite il C.M.D. a pag. 33.
(•) Raccolta fatta dal gruppo «Operazione Mato Grosso».



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

S. Er me n e g i l d o  Re e Mart. 

Sl- Colle Bianco

2.808.000

133.000

200.000

200.000

400.000 3.408.000

333.000

S- GIOVANNA D’ARCO

Sl- Piccole Sorelle Poveri 
$r- S. Natale e Chiesa 

Scuola S. Natale

1.700.000

1.000.000

1.500.000

800.000

500.000 1.000.000

1.210.000 20.000

3.200.000

1.000.000

2.730.000

800.000

s - Ma r ia  g o r e t t i
Centro e Chiesa N.S. Salette

1.000.000

1.105.000 200.000 150.000

1.000.000

1.455.000

14“ ZONA 
POZZO STRADA

Ge s ù  bu o n  pa s t o r e  
OSP- Martini V. Tofane

1.500.000

432.000

2.258.730 854.000 1.162.500 2.150.000 7.925.230

432.000

MAD. della GUARDIA (Lesna) 

Ist Intern. S. Cuore

455.000

3.000.000 400.000 400.000

455.000

3.800.000

NATIV. M.V. (Po z z o  Strada) 1.250.000 1.250.000

N s. S.CUORE di G. (Paradiso) 2.646.500 100.000 22.500 20.000 2.789.000

S. be n e d e t t o  ABATE 1.400.000 1.100.000 1.000.000 2.000.000 5.400.000

S Le o n a r d o  mu r ia l d o 1.35O.OOO 25.000 •1.755.180 20.000 3.150.180

s Ro s a  d a  l ima 1.000.000 1.000.000

15“ ZONA 
COLLINARE

AsSUn z . M.V. (Reaglie) 700.000 700.000

Gr a n ma d r e  d i d io

Casa di Cura Sr. Domenicane 

Casa Rip Opera Pia Lotteri 
Messa del Povero 

Monastero N.S. del Suffragio 

Convitto Vedove e Nubili 

Seminario Ginnasiale

Ist. Fedeli Compagni di Gesù 

Istituto Nostra Signora 

Sl- Prot. di S. Giuseppe 

Figlie del Cuore di Maria (1) 

Casa Gen. Suore Domenicane 

Istituto La Salle 
Oasi di S. Francesco

4.100.000

4.000.000

650.000

100.000

350.000

325.000

200.000

1.000.000

1.000.000

1.000.000

1.000.000

200.000

2.382.400

300.000

70.000

200.000

2.850.000

2.000.000

885.000

150.000

500.000

300.000

20.000

6.950.000

6.000.000

2.035.000

100.000

500.000

395.000

220.000

1.000.000

1.500.000

1.000.000

1.000.000

500.000

2.382.400

ADDOL. (Pilonetto) (1) 
• Mat. Borgnana Picco 

Casa della Donna Cieca

2.000.000

200.000

370.000

100.000 100.000

2.000.000

400.000

370.000

Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36. 
Raccolta fatta dal gruppo «Operazione Mato Grosso».



PARROCCHIE 
ED ENTI VARI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

MADONNA DEL PILONE

Famulato Crist. - Ch. Il Gesù 

Ist. Difesa del Fanciullo 

Casa di Cura La Serenità

1.610.000

2.000.000

685.000 397.000

2.000.000

35.000

20.000

2.727.000

4.020.000

MAD. del ROSARIO (Sassi)

Città dei Ragazzi

Ist. S. Domenico

1.406.000

150.000

450.000

100.000

550.000

75.000

55.000

1.481.000

305.000

1.000.000

MAD. DI FATIMA (Fioccardo) 1.O55.OOO 300.000 390.000 1.050.000 30.000 20.000 2.845.000

N.SIGNORA del SS. SACRAM.

Istituto Charitas

Figlie S.Giuseppe di Rivalba

Sr. Figlie di Carità

Casa Gen. Sr. Carmelitane

Noviziato Sr. Carmelitane

Ist. Villa Angelica

Casa Riposo Carlo Alberto

Sr. di Nostra Signora

1.700.000

200.000

1.500.000

1.000.000

1.561.000

800.000

500.000

300.000

1.500.000

500.000

200.000

2.500.000

1.500.000

500.000

200.000

40.000 1.740.000

2.500.000

200.000

300.000

4.500.000

2.000.000

1.961.000

800.000

500.000

S. AGNESE VERG. e MART.

Seminario Teologico

Società Cadorna

Ist. Sacro Cuore di Gesù

Monastero S. Chiara

Piccole Serve del S. Cuore

Villa M. SS. di Fatima

Ist. Sr. Carità S. Maria e 
Santuario Buon Consiglio

Sc. Mat. Elem. Buon Consiglio

Ist. Salesiano Valsalice

Osp. S. Giovanni - S. Vito

3.000.000

670.000

400.000

1.195.000

1.000.000

500.000

621.000

250.000

503.000

2.000.000

400.000

8.100.000

3.000.000

670.000

1.050.000

9.295.000

1.000.000

2.500.000

1.124.000

S. GRATO (Mongreno) (2)

Clinica Villa Pia

500.000

1.000.000

100.000

200.000 200.000

20.000 620.000

1.400.000

S. MARGHERITA

Osp. Maria Vittoria 

Carmelitane Scalze

1.300.000

550.000

500.000

800.000 700.000 20.000 2.820.000

550.000

500.000

S. MARIA (Superga) (1)

Basilica di Superga

150.000 150.000 20.000 320.000

S.PIETRO in VINC.(Cavoretto)

Casa di Cura Villa Salus

Oasi M. Consolata

Missionarie della Regalità

672.000

180.000

150.000

730.000

301.000 20.000 993.000

180.000

150.000

730.000

Santi VITO,MOD. e CRESCENZA

Ist. Don Gnocchi

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



DISTRETTO PASTORALE TORINO NORD

pa r r o c c h ie  c a ppe l l a n ie  
ED ISTITUTI

Giornata
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale
Generale

I9a ZONA 
CIRIÈ

BARBANIA 100.000 100.000 60.000 20.000 280.000

BORGARO (7)

$r- Carità S. Giov. Antida (7)
950.000

5.000.000

220.000

2.000.000

930.000

7.100.000

860.000

4.000.000 20.000

200.000

3.000.000

3.160.000

21.120.000

Ca s e l l e  S.Maria e S.Giov. 2.800.000 511.000 3.311.000

Ca s e l l e  - ma ppa n o
Cottolengo

640.000

50.000

441.000 20.000 1.101.000

50.000

CIRIÈ Santi Giovanni Batt. e 
S, Martino

Ospedale Civile
3.833.000

550.000 400.000 400.000

60.000 3.893.000

1.350.000

CIRIÈ - DEVESI 1.300.000 20.000 1.320.000

CORIO S. GENES1O 833.600 158.000 991.600

CORIO - BENNE 15.000 1.000.000 1.015.000

Fr o n t
Ch. S. Domenico Fraz. Ceretti 

Casa Riposo Destefanis

250.000

100.000

593.000

455.000 705.000

100.000

593.000

Gr o s s o  (2) 360.000 1.140.000 1.500.000

Le v o n e 650.000 570.000 161.000 20.000 1.401.000

Ma t h i 1.100.000 850.000 1.000.000 843.000 20.000 3.813.000

NOLE S. Vincenzo 2.300.000 780.000 400.000 1.500.000 20.000 5.000.000

RIVAROSSA 300.000 200.000 500.000

ROBASSOMERO (2) 300.000 300.000

r o c c a  c a n a v e s e 700.000 300.000 100.000 700.000 1.800.000

s - Ca r l o  c a n a v e s e
Cappella S. Ignazio

700.000

350.000

700.000 40.000 1.440.000

350.000

Fr a n c e s c o  a l  c a mpo  (1)
Madonna Assunta 

Scuola Materna B.V. Carmine

1.310.000

900.000

300.000

450.000

150.000 20.000 1.780.000

1.350.000

s Ma u r iz io  c a n a v e s e  
Storia S. Grato

Casa Cura Villa Turina

Sl- Fate Bene Fratelli

2.664.000

150.000

738.500

668.000

2.035.000

105.000 120.000

20.000

20.000

4.719.000

395.000

738.500

668.000

) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.

_ 1 Offerte Sante Messe trasmesse ai missionari tramite il C.M.D., riportate a pag. 33.



PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e
Missione 

Ponte d'Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

S.MAURIZIO C.-CERETTA

Villa Bertalazzone 170.000

20.000 20.000

170.000

VAUDA CANAVESE Santi
Bernardo e Nicola

Rettoria S. Nicola

318.400

150.000

57.000

60.000

20.000 395.400

210.000

VILLANOVA CANAVESE (1) 1.000.000 1.000.000 20.000 2.200.000 4.220.000

20“ ZONA
SETTIMO TORINESE

BRANDIZZO 1.980.000 20.000 2.000.000

LEINÌ

Santuario La Madonnina

1.150.000 1.150.000

SETTIMO S. Giuseppe Artig.

Chiesa S. Giorgio

Centro Rei. Villaggio Olimpia

1.883.000

326.000

230.000

2.353.000 100.000 4.336.000

326.000

230.000

SETTIMO S.Maria della Chiesa

Chiesa SS. Trinità

Ch. S. Cuore Fraz. Fornarino

900.000

200.000

30.000

1.100.000

233.000

158.000

200.000 690.000

130.000

30.000

162.000 20.000

20.000

3.072.000

583.000

218.000

SETTIMO S. Pietro

Sr. Oblate Cuore Imm. di Maria

4.547.000

360.000

2.720.000 2.035.000 1.3O5.OOO 22.500 10.629.500

360.000

SETTIMO S. Vincenzo (2) 240.000 240.000 20.000 500.000

SETTIMO - MEZZI PO

VOLPIANO 6.220.000 2.600.000 4.925.000 420.000 1.029.000 20.000 15.214.000

21a ZONA
GASSINO TORINESE

CASALBORGONE 750.000 750.000

CASTAGNETO PO S. Pietro

Santuario S. Genesio

870.000

70.000

400.000

234.500

200.000 176.000 1.646.000

304.500

CASTIGLIONE Tor. Santi 
Claudio e Dalmazzo

Figlie della Sapienza 

Chiesa S. Grato (Cordova)

2.000.000

300.000

75.000

2.000.000

300.000

75.000

GASSINO TORINESE

Figlie S. Angela Merici

15.000 13.898.000 13.913.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

Ga s s in o -ba r d a s s a n o 350.000 90.000 25.000 50.000 15.000 20.000 550.000

g a s s in o -bu s s o l in o 1.000.000 946.000 260.000 240.000 20.000 2.466.000

LAURIANO (2)

Casa Riposo “Maria Cha”
4.700.000 300.000 500.000 5.500.000

RlVALBA

Casa Rip. Figlie S. Giuseppe
1.450.000 600.000 200.000 400.000 30.000 20.000 2.700.000

S. MAURO S. Maria 

Emulato Cristiano
1.100.000

700.000

596.000 322.000 2.018.000

700.000

S. MAURO S. Benedetto 2.000.000 1.000.000 3.000.000

S- MAURO S. Anna

Casa delle Bimbe
2.000.000

140.000

1.300.000

150.000

630.000 3.930.000

290.000

S. MAURO (Sambuy)

Chiesa B.V. del Carmelo
500.000

200.000

500.000

100.000 100.000

20.000

20.000

1.020.000

420.000

s - Ra f f a e l e  c ime n a  
Cuore di Gesù e S. Raffaele

Chiesa di S. Raffaele Arcangelo

S- SEBASTIANO PO 680.000 550.000 250.000 20.000 1.500.000

SCIOLZE (2) 455.000 200.000 80.000 70.000 805.000

27“ ZONA 
l an zo  t o r in es e

ALa  DI STURA (1) 250.000 250.000

Cl a n g e r ò 1.800.000 1.080.000 20.000 2.900.000

BAI.ME (1) 20.000 20.000

c a f a s s e  s . Grato 1.500.000 1.500.000

CAFa SSE-MONASTEROLO 400.000 35.000 435.000

CANTOIRA 400.000 200.000 200.000 20.000 820.000

c e r e s 1.404.000 850.000 800.000 20.000 3.074.000

CH1AI.AMBERTO

Casa Riposo S. Giuseppe 340.000 340.000

C°ASSOLO:

Comunità S. Nicola

Conunità S.ti Pietro e Paolo

400.000

300.000

90.000

70.000

200.000

150.000

30.000

30.000

140.000

70.000

860.000

620.000

n! Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.

Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

FIANO 1.910.000 1.277.000 40.000 300.000 189.000 20.000 3.736.000

GERMAGNANO 400.000 400.000 100.000 20.000 920.000

GROSCAVALLO S. Maria 413.000 102.000 130.000 15.000 20.000 680.000

Chiesa S. Paolo

Chiesa Assunz. M. Vergine

LANZO 2.510.000 1.206.000 3.716.000

Casa Riposo Cottolengo 250.000 250.000

Casa Riposo E.C.A. 100.000 100.000

Istituto S. Filippo Neri 

Casa di Cura Villa Ida

1.000.000 1.000.000

Suore Immacolatine 170.000 155.000 325.000

Osp. Eremo di Lanzo 

Istituto Albert 1.000.000 600.000 550.000 500.000 265.000 2.915.000

Osp. Mauriziano

Centro Sociale

610.000 90.500 700.500

LEMIE (1) 200.000 15.000 215.000

Casa Riposo S. Michele 300.000 300.000

Casa Riposo Cottolengo (1) 400.000 400.000

MEZZENILE

MONASTERO DI LANZO S.ti 
Anastasia e S. Giovanni Ev.

Chiesa S. Giovanni Evangelista

200.000 200.000

PESSINETTO Spirito Santo e 
S. Giovanni Battista 110.000 110.000

Chiesa S. Giacomo (Gisola) 140.000 140.000

Chiesa Spirito Santo (Fuori) 400.000 400.000

TRAVES 290.000 290.000

USSEGLIO 100.000 50.000 50.000 20.000 220.000

VALLO TORINESE 300.000 28.500 25.000 20.000 373.500

VARISELLA 500.000 300.000 500.000 1.300.000

VIÙ S. Martino (1) 1.030.000 15.000 1.045.000

Colonia M. Enrichetta

Scuola Virando

VIÙ - COL S. GIOVANNI S.ti 
Giovanni e Sebastiano 180.000 20.000 200.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.



Pa r r o c c h ie  c a ppe l l a n ie  
ED ISTITUTI

-------- -----------------------------------------------

Giornata
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale
Generale

28° ZONA
CUORGNÉ

BUs a n o  (2) 400.000 250.000 315.000 15.000 20.000 1.000.000 2.000.000

CANISCHIO 300.000 300.000

CUORGNÉ 4.010.000 4.010.000
Istuto Salesiano “Morgando” 1.600.000 20.000 1.620.000

Fa v r ia 2.000.000 1.650.000 400.000 20.000 4.070.000

FORn o  c a n a v e s e 1.310.000 850.000 450.000 300.000 70.000 20.000 3.000.000
Casa Riposo Alice 550.000 550.000

OGLlANICO SS. Annunziata 455.000 916.000 420.000 270.000 2.061.000

OGLIANICO - BENNE 80.000 60.000 60.000 200.000

PERTUSIO (1)
140.000 100.000 240.000

Gruppo Missionario

Pr ASCORSANO 500.000 500.000

Pr ATIGLIONE 500.000 1.100.000 1.600.000

RIVARa  S.Giov. e S.Bartolom. 3.000.000 1.236.000 20.000 4.256.000
Chiesa S. Bartolomeo

Sa l a s s a  (2) 1.050.000 800.000 700.000 20.000 2.570.000

s - Co l o mba n o  be l m . 200.000 200.000

S PONSO
200.000 20.000 220.000

Va LPe r g a  (2) 2.000.000 500.000 500.000 20.000 3.020.000
Casa Riposo Figlie Sapienza 1.000.000 500.000 20.000 1.520.000

Santuario Belmonte
600.000 600.000

!!( Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.

Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.

ATTENZIONE

Si ricorda che il termine ultimo del tempo utile per il versamento delle Giornate Missionarie (G.M.M., 
infanzia Missionaria, Lebbrosi) e altre offerte è il 28 febbraio di ogni anno, perché così è richiesto dalla 
Direzione Nazionale delle PP.OO.MM. di Roma per esigenze di bilancio.
Le offerte che arriveranno dopo tale data non verranno conteggiate nel bilancio dell’anno in corso, ma 

,rasferite all’anno seguente.
Per motivi di praticità e sicurezza vi preghiamo di effettuare i versamenti per le Opere Missionarie pres- 

So il nostro ufficio possibilmente con assegni bancari. Se invece si effettua il versamento per mezzo del 
e°nto corrente postale, bisogna tener presente che occorre circa un mese prima che ci venga trasmesso. 
L’intestazione è:
Officio Missionario Diocesano, Via Arcivescovado 12 -10121 Torino - c.c.p. n. 17949108 - tei. 51 8625. 
P«r evitare spese postali, le ricevute dei c.c.p. non verranno spedite ma rimarranno in ufficio a disposi- 

Zl°ne degli interessati.



DISTRETTO PASTORALE TORINO SUD-EST

PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

22“ ZONA
CHIERI

ANDEZENO (2) 530.000 900.000 260.000 20.000 1.710.000

ARAMENGO S. Antonio 100.000 100.000

Chiesa S. Maria della Neve 50.000 50.000

ARIGNANO 812.000 635.000 465.000 20.000 1.932.000

BALDISSERO S. Maria Spina 337.000 120.000 80.000 20.000 557.000

BERZANO 100.000 100.000 200.000

BUTTIGLIERA D'ASTI 2.200.000 700.000 700.000 3.600.000

Chiesa Santi Vito e Modesto 275.000 310.000 150.000 150.000 15.000 900.000

CAMBIANO SS. Vinc. e Anast. 5.736.000 5.630.500 1.565.000 2.950.000 97.500 20.000 15.999.000

Casa Riposo Mosso

Rettoria Madonna della Scala 300.000 150.000 450.000

CASTELNUOVO D. BOSCO 5.600.000 1.200.000 650.000 7.450.000

Tempio D. Bosco 1.000.000 1.000.000

Casa Maria Ausiliatrice 350.000 350.000

CHIERI S. Giacomo 500.000 20.000 520.000

CHIERI S. Giorgio 1.000.000 550.000 1.550.000

istituto S. Anna 934.000 934.000

Monastero Benedettine 350.000 150.000 100.000 20.000 620.000

CHIERI S. Luigi 1.770.000 1.300.000 3.070.000

CHIERI S. Maria (Collegiata)(2) 1.500.000 100.000 100.000 20.000 1.720.000

Casa della Pace 650.000 650.000

Chiesa S. Antonio e Comunità
di Vita Cristiana 2.600.000 1.500.000 4.100.000

Chiesa S. Domenico 1.750.000 200.000 2.000.000 15.000 3.965.000

Chiesa S. Guglielmo

Chiesa S. Filippo

Chiesa S. Liborio 100.000 85.000 85.000 270.000

Chiesa S. Bernardino 121.550 123.600 245.150

Casa Rip. S. Giovanni XXIII 515.000 230.000 315.000 1.060.000

Istituto S. Teresa 1.000.000 575.000 105.000 1.680.000

Casa Riposo Cottolengo 550.000 550.000

Sant. SS. Annunziata 2.100.000 15.000 2.115.000

Orfane di Chieri 302.000 302.000

CHIERI S. Maria Maddalena 100.000 100.000 200.000

CHIERI - PESSIONE (2) 600.000 20.000 620.000

CINZANO (1) 1.298.000 310.000 1.608.000

MARENTINO (2) 372.000 222.000 80.000 22.500 20.000 716.500

Chiesa S. Maria Maddalena

Chiesa S. Giorgio Martire

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



ale

Pa r r o c c h ie  c a ppe l l a n ie  
ED ISTITUTI

----------

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

MOMBELLO 520.000 460.000 45.000 70.000 20.000 1.115.000

MONCUCCO t o r in e s e  
Chiesa S. Giorgio Martire

430.000 100.000 530.000

.000 MONTALDO (1) 546.000 546.000

.000 Chiesa S. Pietro (Airali) 254.000 254.000

.000
MORIONDO TORINESE (2) 310.000 215.000 70.000 15.000 850.000 1.460.000

.000 Rettoria S. Grato (Bausone) 308.000 240.000 35.000 583.000

000 PASSERANO MARMORITO

000 Chiesa Immacolata Conc.(Aitali)
50.000 50.000

000
Chiesa S. Lorenzo (Primeglio)

000 Chiesa S. Grato (Schierano)

000 Pa v a r o l o 400.000 400.000

000
PECETTO TORINESE (2)

2.139.500 200.000 1.165.000 20.000 300.000 3.824.500
Chiesa S. Pietro

264.500 120.000 384.500
000 Cinica S. Luca

500.000 200.000 20.000 720.000
000 Chiesa Fr. Roseto

74.000 50.000 124.000
900

»00
PINo TORINESE

4.100.000 2.750.000 6.850.000

MIO
PINO T. . VALLE CEPPI

200.000 50.000 20.000 270.000

XKI

>00

100

•00 

oo

POIRINO S. Maria Maggiore

Chiesa S. Giovanni

Chiesa S. Caterina (Banna)

Ch. Assunz. M.V.(T.Valgorrera)

4.900.000

1.453.000

600.000

600.000 950.000

20.000 5.520.000

3.003.000

Casa Riposo Cottolengo
50.000 50.000

00
POIRINO - FAVARI

250.000 50.000 50.000 15.000 365.000

00 POIRlNO B.V.Cons. e Bart. (7) 

Chiesa
 S. Bartolomeo

996.000 330.000 220.000 52.500 1.598.500

CAPP- Borg. Giannetto

50 Gi r in o  - ma r o c c h i (2)(7)
870.000 200.000 100.000 400.500 410.000 20.000 2.000.500

90

90 RIVA PRESSO CHIERI (2) 

Chiesa S. Giovanni Battista
2.000.000 2.000.000 4.000.000

90 154.000 154.000

M) SAn t e n a

Sc Materna Sr. S. Anna
11.000.000 2.440.000 2.100.000 40.000 15.580.000

500.000 500.000
10 CASa Riposo Forchino

Chiesa Imm. Conc. Tetti Giro10 550.000 550.000

0

0

(2) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(7j Offerte  trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.

Offerte Sante Messe trasmesse ai missionari tramite il C.M.D., riportate a pag. 33.



PARROCCHIE CAPPELLAN1E 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale
Generale

23“ ZONA 
MONCALIERI

LA LOGGIA 650.000 405.000 20.000 1.075.000

MONCALIERI S. Maria e 
S. Egidio 1.206.000 40.000 1.246.000

Chiesa S. Egidio

Ist. Figlie G. Gaetano 85.000 85.000

Ch. S. Giov. B.ta La Rotta 100.000 100.000

Carmelo S. Giuseppe 495.000 100.000 500.000 20.000 1.115.000

Casa Riposo Cottolengo 50.000 50.000

Casa Riposo S. Gaetano 35.000 35.000

Chiesa S. Francesco (1) 1.045.000 1.045.000

Chiesa Visitazione (1) 1.692.710 50.000 1.742.710

Collegio Carlo Alberto 1.403.000 1.403.000

Ospedale S. Croce 650.000 80.000 730.000

Convalesc. Ville Roddolo 250.000 100.000 20.000 370.000

Ch. Sacra Fam. Reg. Moncalvo

Ch. S. Giovanni B.ta Bauducchi

380.000 380.000

Ist. S. Giuseppe 100.000 50.000 150.000

MONCALIERI S. Bernardo 2.600.000 2.000.000 35.000 4.635.000

Istituto S. Anna 500.000 1.000.000 1.500.000

MONCALIERI S.Vincenzo 955.000 20.000 975.000

Cappella B.ta Barauda 200.000 200.000

MONCALIERI N.S. delle Vitt. 1.000.000 800.000 1.000.000 20.000 2.500.000 5.320.000

MONCALIERI S.Gioy. Antida 370.000 22.500 20.000 412.500

MONCALIERI S. Matteo 1.183.000 1.025.000 20.000 1.035.000 90.000 3.353.000

MONCALIERI - MORIONDO 2.280.000 1.397.000 2.460.000 1.750.000 247.500 8.134.500

MONCALIERI - PALERA 600.000 200.000 100.000 900.000

MONC. - REVIGLIASCO (2) 1.050.000 100.000 150.000 1.300.000

Chiesa S.M. Maddalena 450.000 450.000

Villa Cabianca 250.000 250.000

MONCALIERI - TESTONA 2.175.000 900.000 5.140.000 2.828.000 20.000 11.063.000

Suore Domenicane 200.000 400.000 480.000 1.080.000

Ch. N.S. del Rocciamelone 90.000 90.000

Istituto Flora 270.000 270.000

MONC. - TETTI PIATTI 650.000 205.000 855.000

TROFARELLO 4.800.000 800.000 5.600.000

Casa Riposo Villa Salute

TROF. - VALLE SAUGLIO 1.458.000 150.000 20.000 1.628.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



oo

00

8 8 8 8 8 8

10 

w 

DO 

DO

DO

»

X» 

IO

» 

*0

IO

IO

IO

0

0

0 

0 

0

0 

0 

0 

0

D

»

>

pag. 36.

pa r r o c c h ie  c a ppe l l a n ie  
ED ISTITUTI

**----------------------------------------------------

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

24“ ZONA 
NICHELINO

CANDIOLO 1.400.000 620.000 340.000 165.000 20.000 2.545.000

NICHELINO Madonna della
Fiducia e S. Damiano 250.000 360.000 170.000 780.000

NICHELINO Maria Reg. Mundi 3.279.700 1.230.000 1.100.000 1.220.000 390.000 20.000 7.139.700

NICHELINO S. Edoardo Re 450.000 300.000 525.000 70.000 1.345.000

N|CHELINO SS. Trinità

Ch. Succ. S. Vincenzo

Centro Form. Prof. Murialdo

3.245.000

627.000

150.000

50.000 3.295.000

627.000

150.000

NCHELINO - STUPINIGI 400.000 125.000 1.100.000 260.000 20.000 1.905.000

NONe 2.016.000 517.000 100.000 1.992.000 486.000 240.000 5.351.000

VINOVO S. Bartolomeo

Casa Riposo Cottolengo
1.000.000

1.85O.OOO

500.000

1.55O.OOO 800.000

300.000

1.O35.OOO

20.000 1.820.000

5.235.000

VINOVO S. Domenico Savio 1.000.000 200.000 100.000 20.000 1.320.000

29“ ZONA 
CARMAGNOLA

Ca r ig n a n o  (1) (2)

V.Loreto Fr.Tetti Bagnolo 
Ch. M.Immacolata Fr.Brassi

S. Barbara Fr. Brillante 
Sant.B v. Neve Fr. Campagino

S. Pietro Fr. Ceretto

Fr. La Gorra
Ch

"- Fr. Tetti Pautasso

Bern. Fr. Tetti Peretti
sant. Visitaz. Fr. Valinotto

N.S. delle Grazie
Istituto Frichieri

Ospedale Civile

CARAMAG. SS. Pietro e Paolo
Ch S.

Domenico
Ospedale S. Lorenzo

2.042.000

35.000

127.000

100.000

165.000

115.000

98.000

901.600

100.000

1.500.000

800.000

4.850.000

1.262.000

100.000

850.000

200.000 200.000

1.700.000

726.000

22.500

20.000

20.000

15.000

2.061.000

35.000

117.000

100.000

165.000

115.000

98.000

901.600

100.000

1.500.000

1.341.500

7.415.000

1.988.000

CARma Gn o l a  Borg. Salsasio 
Chiesa S. Francesco 

Padri Maristi (1)

1.350.000 650.000 20.000 500.000 1.510.000

CaRMAGN. Borg.S. Bernardo 

Istituto Avalle
I.55O.OOO

200.000

2.550.000 4.100.000

100.000

(2; Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate
Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.

a



PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

Casa Riposo Umberto I

Chiesa S. Bartolomeo Apostolo

180.000

141.000

100.000 20.000

40.000

300.000

181.000

CARMAGNOLA Borg. S.Giov.

Sant. B. Verg. Bossola

Ch. S. Domenico Fr. Osella

Ch. Borg. Cavalieri e Fumeri

850.000

400.000

850.000

400.000

CARMAGN. Borg.S.Michele (1) 716.000 310.000 1.026.000

CARMAGNOLA - Assunzione 
Maria Verg. e S. Michele

Comunità Tuninetti

935.000

400.000

177.000

150.000

45.000

200.000

60.000 20.000 1.237.000

750.000

CARMAGNOLA - Vallongo 415.000 143.000 115.000 37.500 710.500

CASALGRASSO 321.000 843.350 345.150 1.509.500

CASTAGNOLE PIEMONTE

LOMBRIASCO 510.000 365.000 565.000 200.000 540.000 20.000 2.200.000

OSASIO (2)

Ch. S. Giuseppe Fr. Balbo

1.375.000

25.000

450.000 350.000 150.000 20.000 2.345.000

25.000

PANCALIERI

Casa Clero G. Boccardo

Casa Riposo S. Gaetano

2.25O.OOO

755.000

185.000

850.000 43.000 455.000 810.000 47.000

35.000

4.455.000

790.000

185.000

P1OBESI (2)

Gruppo Missionario

3.071.000 45.000 86.000 1.400.000 4.602.000

VILLASTELLONE 1.700.000 500.000 400.000 700.000 3.300.000

30° ZONA 
VIGONE

AIRASCA 970.000 795.000 562.500 20.000 2.347.500

CAVOUR (2)

Casa Riposo Cottolengo

Ch. SS.Nome Maria Fr. Babano

Ch. Maria Ass. Fr. Gemerello

Ospedale Civile

2.067.000

800.000

265.000

550.000

70.000

525.000

40.000

818.000 1.855.000

75.000 35.000

20.000

5.815.000

910.000

395.000

CERCENASCO (1) 1.930.000 300.000 100.000 20.000 2.350.000

CUMIANA - MOTTA

Casa M. Immacolata

Ch. S. Giovanni Batt. (Costa)

Chiesa S. Bartolomeo (Verna)

1.200.000

135.000

100.000

400.000 400.000 20.000 2.020.000

135.000

100.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



pa r r o c c h ie  c a ppe l l a n ie
Giornata 

Missionaria e 
Prop. Fede

Infanzia Clero
Lebbrosi

Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale
ED ISTITUTI Missionaria Indigeno Generale

CUMIANA - PIEVE

Istituto Salesiano D. Bosco

S. Antonio B.ta Luisetti 
rettoria S. Filippo e Giacomo

980.000 330.000

•

20.000 1.330.000

CUMlANA - TAVERNETTE 200.000 20.000 220.000

FAULE 300.000 300.000

Ga RZIGLIANA 230.000 400.000 180.000 20.000 830.000

Mo r e t t a 1.810.000 600.000 90.000 1.130.000 15.000 3.645.000
Sant. b v del Pilone 207.500 396.000 603.500
Casa Riposo Villa Loreto 350.000 350.000

PISCINA 900.000 150.000 160.000 1.210.000

Michele Fr.Casevecchie 125.000 125.000

POLONGHERA
1.58O.OOO 600.000 150.000 20.000 2.350.000

SCALENGHE Assunzione di

Maria Vergine e S. Caterina 1.000.000 473.000 244.000 20.000 1.737.000
Chiesa S. Maria Assunta (Pieve) 797.500 355.000 55.000 185.000 270.000 20.000 1.682.500

S.Maurizio Fr. Murisenghi 430.000 50.000 40.000 500.000 30.000 20.000 1.070.000
Ch. Mad. Rimedio Fr. Viotto

521.000 150.000 150.000 350.000 1.171.000

VIGo n e  S.Miria e S.Cater.(2) 5.862.000 20.000 228.000 35.000 6.145.000
Chiesa S. Caterina

966.000 275.000 705.000 1.946.000

S. Grato Fr. Trepellice 153.000 100.000 253.000
Casa Riposo Cottolengo

240.000 240.000

Mad. Neve Fr. Quintanella 144.750 62.500 42.000 53.500 302.750
CaPP B.ta Sornasca

250.000 250.000

Immacolata Concezione 
Ch. SS.Nome di M. B.ta Zucchea

VILLAFRANCA S.M. Mad.

e S. Stefano

157.000 123.000 280.000

2.430.000 856.000 25.000 25.000 40.000 3.376.000

Convento Padri Cappuccini 150.000 150.000
Chiesa S. Luca

Ch. S-Giov. Fr. S. Giovanni
145.000 145.000

VIRLE PIEMONTE (2)
500.000 200.000 15.000 20.000 735.000

Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missioni 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss.

Totale 
Generale

Diocesano

31“ ZONA
BRA - SA VIGLIANO

BRA S. Andrea

Cappella Casa del Bosco 

Arciconfraternita Battuti Neri 

Arciconfraternita SS. Trinità

Chiesa B.V. degli Angeli

BRA S. Antonino

Chiesa S. Giovanni

Istituto Salesiano

Ospizio Cottolengo

Istituto Chantal

BRA S. Giovanni

Chiesa S. Matteo

Chiesa S. Chiara

Chiesa S. Michele

Ospedale Civile

Santuario Mad. dei Fiori 

Suore Clarisse

2.800.000

270.000

450.000

500.000

2.000.000

60.000

1.200.000

200.000

120.000

3.7OO.OOO

200.000

120.000

300.000
230.000’

1.640.000

600.000

1.35O.OOO

2.750.000

300.000

9.737.500

1.009.500

100.000

1.400.000

300.000

1.700.000

500.000

230.500

20.000

2

14

1

9

1

1

BRA - BANDITO 750.000 200.000 50.000 400.000 1

Piccola Op. D.P.D. Orione 500.000

CARAMAGNA 530.000 500.000 500.000 20.000 100.000 1

CAVALLERLEONE 1.083.000 500.000 62.000 340.000 15.000 20.000 2

CAVALLERMAGGIORE
S.M. Pieve e S. Michele 1.062.500 285.000 300.000 675.000 2

Casa di Riposo 380.000 500.000

Santuario Mad. delle Grazie

Chiesa S. Michele

210.000 130.000 130.000 20.000

CAVALLERMAG. Foresto 1.25O.OOO 105.000 250.000 20.000 1

CAVALLERMAG. Mad. Pilone 
e Chiesa Boschetto Bra 1.624.000 270.000 15.000 1

MARENE 1.35O.OOO 470.000 40.000 340.000 20.000 2

MONASTEROLO di Savigliano (1 ) 2.000.000 2.000.000 1.500.000 190.000 5

MURELLO 886.000 790.000 1

Santuario Mad. Orti 200.000 50.000

RACCONIGI S.Maria e S.Giov. 1.900.000 850.000 1.100.000 65.000 40.000 3

Santuario Mad. delle Grazie 165.800 40.000 47.500

Chiesa S. Domenico 50.000

Capp. S. Matteo Fr. Oja 66.000

Capp. B.ta Migliabruna 150.000

Ospedale Psichiatrico 650.000

a I i 
k
 

sa
i

m
in

 n
 i 

i i
 i 

m
 i i

 il
 m

in
i i

m
i i

 m

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.



PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

Chiesa dei Cappuccini

Chiesa S. Anna Fr. Tagliata

Ch.S. Pietro Fr. Canapile

70.000

317.000

115.000

70.000

317.000

115.000

SANFRÉ e tnz. Motta 2.300.000 200.000 200.000 650.000 3.350.000

SAVIGLIANO S. Andrea (2)

Santuario Sanità

2.51O.OOO

130.000

550.000

101.670

770.000 4.400.000

73.000

20.000 8.250.000

304.670

SAVIGLIANO S. Giovanni 8.000.000 3.200.000 35.000 11.235.000

SAVIGLIANO S.M. Pieve

Santuario Apparizione

Ospedale Civile (1)

Casa di Riposo

Chiesa S. Bern. Fr. Suniglia

3.925.000

720.000

700.000

200.000

1.176.000

50.000

165.000 2.750.000 135.000 20.000 8.171.000

720.000

700.000

200.000

50.000

SAVIGLIANO S. Pietro

Istituto Sacra Famiglia 

Chiesa S. Filippo

4.480.000

600.000

500.000

200.000 350.000

1.000.000

195.000

20.000

20.000

20.000

6.000.000

1.365.000

20.000

SAVIGLIANO S. Salvatore

Chiesa S. Rocco Fr. Cavalletta

325.000

100.000

227.580

200.000

108.000

175.000

135.000 795.580

475.000

SOMMARIVA DEL BOSCO

Sant. B. Vergine

Ch. SS.Annunz. Fr. Agostinassi

Ch. S. Antonio Fr. Gabrielassi

1.520.000

700.000

141.000

475.000 20.000 2.015.000

700.000

141.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.

ATTENZIONE

Si ricorda che il termine ultimo del tempo utile per il versamento delle Giornate Missionarie (G.M.M., 
Infanzia Missionaria, Lebbrosi) e altre offerte è il 28 febbraio di ogni anno, perché così è richiesto dalla 
Direzione Nazionale delle PP.OO.MM. di Roma per esigenze di bilancio.
Le offerte che arriveranno dopo tale data non verranno conteggiate nel bilancio dell’anno in corso, ma 
trasferite all’anno seguente.
Per motivi di praticità e sicurezza vi preghiamo di effettuare i versamenti per le Opere Missionarie pres­
so il nostro ufficio possibilmente con assegni bancari. Se invece si effettua il versamento per mezzo del 
conto corrente postale, bisogna tener presente che occorre circa un mese prima che ci venga trasmesso. 
L’intestazione è:
Ufficio Missionario Diocesano, Via Arcivescovado 12-10121 Torino - c.c.p. n. 17949108 - tei. 51 8625.
Per evitare spese postali, le ricevute dei c.c.p. non verranno spedite ma rimarranno in ufficio a disposi­

zione degli interessati.



DISTRETTO PASTORALE TORINO-OVEST -

PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale "

R

16“ ZONA 
COLLEGNO 

GRUGLIASCO

COLLEGNO S. Chiara

Comunità Massimiliano Kolbe

COLLEGNO S. Giuseppe

COLLEGNO S. Lorenzo (1) 

Gruppo Fraternità Missionaria

COLLEGNO Mad. dei Poveri (2)

COLLEGNO - Leumann (2) 

Chiesa S. ELisabetta succurs.

COLLEG.-R.Marg. S.Massimo

GRUGLIASCO S. Cassiano (2)

Scuola La Salle

Casa Riposo S. Giuseppe

Casa Riposo Cottolengo 

Ospedale Psichiatrico 

Congregazione Casa di Maria

GRUGLIASCO S. Francesco

GRUGLIASCO S. Giacomo

GRUGLIASCO S. Maria

GRUGUASCOGerb. Sp.Santo (1)

17“ ZONA 
RIVOLI

CASELETTE S. Giorgio (2)

RIVOLI S. Bartolomeo

Casa Riposo Villa Mater

RIVOLI S. Bernardo (2)

RIVOLI S.M. della Stella (2)

Se. Mat. Centro

Istituto Salotto Fiorito

Cappella S. Giuseppe 

Sr. Inferm. S. Francesco

1.110.500

750.000

100.000

1.300.000

1.110.000

500.000

315.000

800.000

2.000.000

912.000

200.000

300.000

220.000

250.000

1.005.000

1.024.000

2.608.730

2.530.000

2.000.000

2.450.000

310.000

1.100.000

1.090.000

100.000

1.128.000

250.000

550.000

200.000

626.000

1.261.500

2.500.000

200.000

800.000

150.000

100.000

25.000

275.000

1.300.000

1.436.000

500.000

1.004.000

2.071.000

260.000

•1.731.550

150.000

15.000

225.000

5.000

20.000

20.000

30.000

20.000

20.000

20.000

20.000

350.000

200.000

V 

0

R

1.380.500 R

1.695.000 C

b
100.000

R
2.800.000

1.460.000 R

1.936.000 V

315.000

1.330.000

2.000.000

A
912.000

A

200.000
300.000 '

220.000

250.000 t

1.025.000

2.654.000 '

5.941.230 1

5.310.000

I

2.020.000

2.510.000

510.000

2.831.550

1.890.000

100.000

500.000

1.353.000

5.000

(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.
(*) Raccolta fatta dal gruppo «Operazione Maio Grosso».



pa r r o c c h ie  c a ppe l l a n ie  
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

RIVOLI S. Martino (2)

Monastero S. Croce

Ospedale Civile

1.500.000

230.000

200.000

150.000 100.000

400.000 20.000

20.000

20.000

2.120.000

500.000

20.000

RIVOLI Cascine Vica S. Giov. 714.000 714.000

RIVOLI Case. Vica S.Paolo

Capp. B.ta Bruere 

Monastero Carmelitane

1.300.000

650.000

700.000

100.000 400.000

500.000

1.350.000

240.000

830.000 15.000 20.000

3.150.000

890.000

2.065.000

RIVOLI Tetti Neirotti (1)(2) 150.000 400.000 20.000 570.000

ROSTA S. Michele (2) 2.000.000 7.500 20.000 2.027.500

VILLARBASSE (1)(2) 840.000 840.000

18“ ZONA 
VENARIA

ALPIGNANO S. Martino (2) 1.130.000 1.130.000

Al pig n a n o  s s . Annunz. 2.83O.OOO 620.000 20.000 3.470.000

COLLEGNO - Savonera 

Villa Cristina
600.000

100.000 20.000

600.000

120.000

Dr u e n t o  (2)

Cottolengo

2.045.000

350.000

2.045.000

350.000

GIVOLETTO

LA c a s s a 1.064.000 469.000 170.550 20.000 1.000.000 2.723.550

PIa n e z z a  (2)

Lascaris 
Santuario S. Pancrazio

Ist. Sordomuti

2.500.000

1.000.000

1.657.000

100.000

810.000 2.000.000 412.500

3.100.000

5.722.500

4.100.000

1.657.000

100.000

S. G1LLIO (2)
1.020.000 800.000 775.000 7.500 20.000 2.622.500

VAL DELLA TORRE (2)
450.000 350.000 100.000 100.000 15.000 20.000 1.035.000

VAL DELLA TORRE-Brione 300.000 300.000

Ve NARia  Natività di Maria (2) 

- Missionarie Consolata
Scuola Mat. Buridani

Ospedale Civile

Capp. La Mandria (2)

1.075.000

250.000

50.000

500.000

100.000

1.075.000

250.000

50.000

500.000

100.000

VENARIa  S. Francesco 3.2OO.OOO 3.200.000

VENARIa  - Altessano 1.100.000 1.100.000

£ Offerte
Offerte

dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.



PARROCCHIE CAPPELLANI 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero 
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

25 a ZONA 
ORBASSANO

BEINASCO S. Giacomo 300.000 800.000 20.000 1.120.000

BEINASCO - Borgaretto

BEINASCO - Fornaci (2)

Cimitero Sud

300.000

480.000

300.000

480.000

BRUINO (2) 1.100.000 35.000 1.135.000

ORBASSANO (2)

Comunità S. Rocco

1.980.000 800.000 1.000.000 1.300.000 160.000 40.000 5.280.000

PIOSSASCO - S. Francesco (2)

Casa di Cura Villa Serena 205.000 270.000

15.000

20.000

15.000

495.000

PIOSSASCO-Santi Apostoli (2) 3.900.000 618.100 20.000 5.000.000 9.538.100

RIVALTA Imm. Conc.(l)(2) 15.000 15.000

RIVALTA SS. Pietro e Andrea

Ospedale S. Luigi

1.600.000 100.000 20.000 1.720.000

VOLVERA 1.193.000 500.000 542.000 540.000 2.775.000

26“ ZONA
GIAVENO

AVIGLIANA S. Maria (2)

Certosa S. Francesco 

Capp. Borgata Bertassi

1.100.000

60.000

376.000

614.000

50.000

300.000 20.000 2.034.000

160.000

376.000

AVIGL. Santi Giov. e Pietro (2)

Sant. Madonna Laghi

990.000

1.280.000

300.000 400.000 35.000 1.725.000

1.280.000

AVIGLIANA - Drubiaglio (2) 1.385.000 465.000 655.000 210.000 20.000 2.735.000

BUTTIGL. ALTA S. Marco (2)

Casa Riposo Mad. dei Boschi 1.012.000

650.000 960.000 1.610.000

1.012.000

BUTTIGL. ALTA - Ferriere (2)

Istituto S. Cuore 300.000 300.000

COAZZE S. Maria

Santuario N.S. di Lourdes

732.000

1.150.000

508.500 346.000 20.000 1.606.500

1.150.000

COAZZE - Forno

Chiesa S. Giacomo (Indritto)

50.000 6.000 5.000 10.000 15.000 20.000 106.000

GIAVENO S. Lorenzo

Capp. S. Martino

4.665.000

286.000

594.000 2.550.000 20.000 7.829.000

286.000

(1) Offerte dell'esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.
(2) Offerte trasmesse a missionari direttamente dalle parrocchie, riportate a pag. 37.

( 

( 

( 

( 

( 

(

1 

I 

( 
c 
\ 
I 

s 

c 
A

c
c

c

R

S

T
S

V

(I



Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura, riportate a pag. 36.

pa r r o c c h ie  c a ppe l l a n ie  
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria c 

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale
Generale

Ch. B.V. Ass. B.ta Colpastore 218.000 218.000

Ch. B.V. Angeli B.ta Dalmassi 262.000 262.000
Ch. S. Giovanni Fr. Buffa 200.000 50.000 50.000 300.000
Ch. Visitaz. Fr. Monterossino

Ch. S. Pietro B.ta Mollar
152.500 152.500

Ch. Nativ. M.V. Fr. Villa 150.000 85.000 235.000
Ist. Maria Ausiliatrice (1) 

Ist- G. Pacchiotti
1.336.000 1.336.000

Ospedale Civile 310.000 310.000
Casa Riposo C. Taverna 650.000 350.000 350.000 1.350.000
Villa Maria Assunta 1.000.000 1.000.000
Ist. M. Addolorata

Seminario Arcivescovile Min. 20.000 20.000
Chiesa S.Michele (Provonda) 

Asilo B.V. Consolata 105.000 105.000

GIAVENO B.V. Consolata 163.000 163.000
Chiesa S. Maria Maddalena 302.000 20.000 322.000

GIAVENO - Sala 839.000 20.000 859.000

REa n o 563.000 405.000 20.000 988.000

Sa n g a n o 700.000 1.100.000 1.800.000

TRANA (1) 1.410.000 1.100.000 20.000 2.530.000
Sant. S. Maria della Stella 605.000 1.O23.OOO 291.000 1.919.000

Va l g io ie 300.000 200.000 100.000 20.000 20.000 640.000

ATTENZIONE

Si ricorda che il termine ultimo del tempo utile per il versamento delle Giornate Missionarie (G.M.M., 
Infanzia Missionaria, Lebbrosi) e altre offerte è il 28 febbraio di ogni anno, perché così è richiesto dalla 
Direzione Nazionale delle PP.OO.MM. di Roma per esigenze di bilancio.
Le offerte che arriveranno dopo tale data non verranno conteggiate nel bilancio dell’anno in corso, ma 
trasferite all’anno seguente.
Per motivi di praticità e sicurezza vi preghiamo di effettuare i versamenti per le Opere Missionarie pres­
so il nostro ufficio possibilmente con assegni bancari. Se invece si effettua il versamento per mezzo del 
conto corrente postale, bisogna tener presente che occorre circa un mese prima che ci venga trasmesso. 
L’intestazione è:
Ufficio Missionario Diocesano, Via Arcivescovado 12 -10121 Torino - c.c.p. n. 17949108 - tei. 51 8625.
Per evitare spese postali, le ricevute dei c.c.p. non verranno spedite ma rimarranno in ufficio a disposi­

zione degli interessati.



Offerte «Privati» (non elencati sotto la parrocchia)

GIORNATA MISSIONARIA E PROPAGAZIONE FEDE:
N.N. L.3.787.600, fam. F. L.2.000.000, B.D. L.1.000.000, N.N. L.500.000, N.N. L.500.000,
N.N. L.400.000, d.C.D. L.300.000, A.M.T. L.262.000, N.N. L.200.000, d.R.G. L.100.000, 
d.B.G. L.110.000, N.G. L.100.000, Volontari d. Bosco L.100.000, d.C.F. L.50.000, D.G.G.
L.50.000, C.M. L.50.000, C.B. L.25.000, S.G. L.20.000, B.I. L.15.000, G.V. L.10.000, 
S. L.6.000.
Totale ............................................................................................................................................... L. 9.585.600

GIORNATA INFANZIA MISSIONARIA
B.A. L.500.000, A.M.T. L.300.000, B.A. L.200.000, N.N. L.100.000, d.R.G. L.100.000,
A. L. 50.000, d.C.S. L.50.000, A. L.50.000, Comp. Carità S. Vincenzo L.50.000, C.B.
L.25.000, N.G. L.25.000, d.B.G. L.20.000, d.F.A. L.21.000.
Totale ...............................................................................................................................................

CLERO INDIGENO (Adozioni e offerte)
fu R.F. L.27.743.800, d.C.P. L.5.000.000, fam. G. L.5.000.000, B.L. L.5.000.000, M.L. 
L.5.000.000, N.N. L.5.000.000, B.A. L.3.000.000, fam. F. L.2.000.000, G.R. L.2.000.000, 
R.I. L.1.500.000, R.M. L.1.400.000, Ex Comp. corso Diaconi Perm. L.1.355.000, C.E. 
L.1.200.000, F.G. L.1.200.000, fu R.G. L.1.050.000, A.A. L.1.000.000, D.A. e amiche 
L.1.000.000, L.C.A. L.1.000.000, L.M. L.700.000, F.V. L.520.000, C.A. L.500.000, P.E. 
L.500.000, N.N. L.500.000, C.B. L.200.000, M.L. L.200.000, P.M. L.200.000, N.N. 
L.200.000, d.R.G. L.100.000, F.L. L. 100.000, P.M.G. L.100.000, C.D. L.50.000, M.A. 
L.50.000, M.G. L.50.000, R.M.P. L.50.000, D.C.L. L.25.000, N.G. L.25.000, T.C. 
L.25.000, T.C. L.25.000, d.B.G. L.10.000, S. L.3.000.
Totale ...............................................................................................................................................

UNIONE MISSIONARIO CLERO
R.I. L.2.000.000, G.M. L.371.500, M. L.250.000, Padri Giuseppini L.61.000, d.R.G. 
L.50.000, d.D.L. L.50.000, d.P.L. L.50.000, d.S.L. L.50.000, d.V.M. L.50.000, B.A. 
L.35.000, B.G.P. L.30.000, d.B.S. L.20.000, B.E. L.20.000, C.A. L.20.000, d.C.G. 
L.20.000, d.C.D. L.20.000, C.R. L.20.000, d.C.F. L.20.000, d.L.M. L.20.000, M.F. 
L.20.000, M.F. L.20.000, d.M.P. L.20.000, d.Q.G. L.20.000, S.M. L.20.000, can. S.V. 
L.20.000, d.S.R. L.20.000, d.T.S. L.20.000, d.F.A. L.15.000, d.G.M. L.15.000, d.O.E. 
L.15.000, d.P.M. L.15.000.
Totale ...............................................................................................................................................

ABBONAMENTI A «POPOLI E MISSIONE» e «PONTE D’ORO» ...........................

Totale offerte Privati PP.OO.MM.............................................................................................

GIORNATA LEBBROSI
fu R.F. L.23.000.000, fu R.A. L. 11.000.000, N.N. L.10.000.000, C. L.7.000.000, N.N. 
L.7.000.000, Z.O. L.5.000.000, Gruppo «Lagoccia» L.4.800.000, B.R. L.2.000.000, N.N. 
L.2.000.000, G.A. L.1.000.000, L.L. L.1.000.000, C.N. L.588.000, G.M. L.500.000, N.N. 
L.500.000., N.N. L.500.000, B.E. L.400.000, D.M.L.G. L.250.000, A. L.250.000, E. 
L.200.000, L.M. L.150.000, B.L.M. L.100.000, E.A. L.100.000, F.A. L.100.000, L. 
L.100.000, T.D.C. L.100.000, T.C. L.100.000, V.T. L.100.000, N.N. L.100.000, Parr. Valle 
Murialdo (SV) L.60.000, A. L.50.000, d.B.G. L.50.000, C.G. L.50.000, C.L. L.50.000, 
D.G. L.50.000, F.S. L.50.000, M.M. L.50.000, P.B. L.50.000, fam.R. L.50.000, M.G. 
L.50.000, N.N. L.50.000, N.N. L.50.000, G.F. L.40.000, N.G. L.25.000, M.G. L.20.000. 
N.G. L.20.000, P.M. L.20.000, fam. S. L.5.000.
Totale Lebbrosi..............................................................................................................................

Totale offerte Privati ....................................................................................................................

L. 1.491.000

L. 74.581.800

3.377.500

722.Q0P

89.757.900

L.78.728.00?

L. 168.485.900



Offerte «Privati» trasmesse ai Missionari tramite il Centro Missionario Diocesano

N-N. L.30.000.000, fu d.R.F. L.23.OOO.OOO, Caritas Dioc. L.20.000.000, G.M.G. L.20.000.000, S.L.V. 
*-•20.000.000, M.G. L. 11.300.000, C.G. L. 10.000.000, S.L. L. 10.000.000, N.N. L. 10.000.000, N.N. 
*-•10.000.000, N.N. L.10.000.000, N.N. L.10.000.000, A.F. L.5.500.000, C.E. L.5.000.000, fu R.A. L.3.000.000, 
C- L.3.000.000, d.C.L. L.2.500.000, R.L. L.2.500.000, Sermig L.2.5OO.OOO, B.E. L.2.000.000, R.C. L.1.551.OOO, 
L- L.1.000.000, p.E. L.1.000.000, d.G.F. L.1.000.000, d.M.L. L.1.000.000, R.M. L.1.000.000, R.G. 
*-1.000.000, G.P. L.1.000.000, F.P. L.1.000.000, N.N. L.1.000.000, N.N. L.1.000.000, M.G. L.750.000, B.A. 
*-•500.000, B.P.E. L.500.000, B.A. L.500.000, D.V. L.500.000, d.C.D. L.500.000, G.M. L.500.000, G.M. 
*••500.000, M.M. L.500.000, M.G. L.500.000, R.L. L.500.000, T.B. L.500.000, N.N. L.500.000, con. V. 
*--500.000, G.M.P. L.320.000, A.C. e A. L.300.000, sorelle Q. L.300.000, N.N. L.300.000, coniugi B. L.300.000, 
*®m. M. L.200.000, B.M. L.200.000, Sr.P. L.200.000, fam. G. L.200.000, P.G. e M. L.200.000, C.F. L.150.000, 
Ù L L.150.000, F.P. L.150.000, A.R. L.100.000, A.M.I. L.100.000, d.B.P. L.100.000, C.Q. L.100.000, D.G. 

'8. L.100.000, d.M. L.83.000, Sr. Ausiliatrice L.82.000, S. L.80.000, d.C.F. L.50.000, Ing.G.G. L.50.000, 
N-N. L.50.000, G.A. L.30.000, B.M. L.20.000, G.V. L.20.000.

(7) Offerte Sante Messe trasmesse ai Missionari 
tramite il Centro Missionario Diocesano

^•N. L.2.400.000, fu R.A. L.600.000, N.N. L.500.000, fam.P. L.200.000, A.C. L.200.000, sorelle T. L.100.000,

B.V. Consolata e S. Bartolomeo POIRINO L. 1.950.000, Sr. S. Giovanna Antida BORGARO L. 1.420.000, 
arr. Assunzione di M. Vergine BORGARO L. 380.000.

Offerte di Parrocchie e Privati consegnate direttamente alla 
Direzione Nazionale delle PP.OO.MM.

Propagazione della Fede ...
Infanzia Missionaria.........

Clero indigeno...................
Abbonamenti, libri e varie

L. 12.272.000
L. 4.288.000
L. 9.570.000
L. 8.752.550

Totale...................................................................................;.......................................................... L. 34.882.550

Offerte Giornata Missionaria inviate alla PP.OO.MM. 
tramite l’Ordinariato Militare

Comando Brigamiles «Cremona» di Torino L. 175.000; 21° Motorizzato «Alfonsine» di Alessandria L. 215.000; 

157° Motorizzato « Liguria» di Novi Ligure L. 245.000; 7° Campagna «Adria» di Torino L. 330.000; Balogo- 
miles «Cremona» di Venaria R. L. 790.000; Genio Pionieri «Cremona» di Torino L. 135.000; Recotrasmis- 

sioni «Cremona» di Torino L. 210.000. Totale L. 2.100.000.



RENDICONTO GENERALE DELLE OFFERTE RICEVUTE E RIMESSE 
NELL’ESERCIZIO 1987/88

PONTIFICIE OPERE MISSIONARIE

Offerte ricevute e rimesse a Roma:

Giornata Missionaria e Propagazione della Fede..................................................................... L. 808.349.430

Giornata Infanzia Missionaria.................................................................................................... L. 170.344.060

Clero Indigeno............................................................................................................................... L. 172.404.300

Da Servizio Diocesano «Assistenza ai Malati di Lebbra» ai Lebbrosari soccorsi da Propa­
ganda Fide..................................................................................................................... L. 120.000.000

Unione Missionaria Clero e Religiose....................................................................................... L. 11.400.000

Abbonamenti a «Popoli e Missioni» e «Ponte d’Oro».......................................................... L. 16.958.500

Totale complessivo........................................................................................................................ L. 1.299.456.290

Aumento delle offerte rispetto all’anno precedente 1986/87 ................................................ L. 106.494.340

SERVIZIO DIOCESANO «ASSISTENZA AI MALATI DI LEBBRA»

Offerte ricevute................................................................................................................... L. 369.026.330

Offerte rimesse:

Distribuite o trasmesse ai Missionari per i malati di lebbra............................... L. 211.708.120
Consegnate all’Ass.ne Naz.le «Amici di Raoul Follereau»............................... L. 20.000.000
Consegnate alle PP.OO.MM. Pro Lebbrosi (soccorsi da Prop. Fide).............. L. 120.000.000

Spese Animazione: sensibilizz. stamp. posta, sussidi, audiov., omaggi ai parroci j? jjg 210
Spese Ufficio: spese organizzative, personale, ecc................................................ '

Totale uscite............................................................................................................. L. 369.026.330

Aumento delle offerte rispetto all’anno precedente 1986/87 .............................. L. 21.077.625



c e n t r o  mis s io n a r io  d io c e s a n o

Offerte ricevute

Per aiuti diretti ai Missionari ..................................................................................................... L. 278.388.650

Per S. Messe da rimettere ai Missionari ................................................................................... L. 7.750.000

Contributo da Enti vari per abbonamenti e giornali cattolici ai Missioanri..................... L. 20.758.500

Animazione missionaria, spese organizzative e varie ............................................................ L. 14.606.200

Totale offerte.................................................................................................................................. L. 321.503.350

Contributo PP.OO.MM. a pareggio bilancio.......................................................................... L. 47.649.819

Totale complessivo entrate.......................................................................................................... L. 369.153.169

Offerte rimesse

Aiuti diretti dal Centro Diocesano Missionari........................................................................ L. 278.388.650
Offerte S. Messe rimesse ai Missionari ..................................................................................... L. 7.750.000

Abbonamenti a settimanali diocesani e riviste cattoliche ai Missionari............................... L. 35.827.800
Percentuale dovuta come contributo all’Uff. Naz. CEI-ROMA........................................... L. 7.000.000

Animazione missionaria: stampa, notiziari, sussidi, circolari, manifesti, riviste, audiovisi­

vi, libri, spese postali, organizzazione Veglia missionaria, giornata familiari dei mis­

sionari, organizzazione e partecipazione a corsi, convegni, ecc.................................... L. 40.186.719

Totale complessivo uscite............................................................................................................ L. 369.153.169

Il totale complessivo delle offerte effettive, ricevute e trasmesse, è di L. 1.869.985.970.

L’aumento totale delle offerte ricevute rispetto all’anno precedente (delle PP.OO.MM., del Centro Missiona- 

rio Diocesano, del Servizio Diocesano Assistenza ai Malati di Lebbra) è complessivamente di L. 253.757.555.

* resoconti di ogni singola Opera sono stati verificati il 10/5/88 dalla Commissione Economica del Centro 

Missionario Diocesano composta da:
BERTELLO Cecilia, CAFASSO Valeria, CRESTO dr. Giovanni, ZANONE Dr. Marisa e FAVARO Don Oreste.



(1) Offerte dell’esercizio 1987/88 consegnate dopo la chiusura

PARROCCHIE CAPPELLANIE 
ED ISTITUTI

Giornata 
Missionaria e

Prop. Fede

Infanzia 
Missionaria

Clero
Indigeno

Lebbrosi
Popoli e 
Missione 

Ponte d’Oro
U.M.C.

Offerte 
ai missionari 

tramite il 
Centro Miss. 

Diocesano

Totale 
Generale

S. Agostino 600.000 150.000 750.000

Patronato della Giovane 100.000 100.000

Ch. S. Michele e Scuola 200.000 200.000

S. Francesco da Paola 500.000 500.000

S. Giulio D’Orta 100.000 150.000 250.000

Maria Ausiliatrice 1.000.000 1.000.000

Maria Speranza Nostra 500.000 500.000

Se. Mat. e Suore 300.000 300.000

Sant. N.S. di Lourdes 1.000.000 1.000.000

S. Alfonso de’ Liguori 384.000 384.000

Gesù Cristo Signore 100.000 50.000 150.000

Gesù Redentore 800.000 800.000

SS. Nome di Maria 550.000 550.000

Maria Madre della Chiesa 1.000.000 1.000.000

Figlie del Cuore di Maria 500.000 500.000

Madonna Add. Pilonetto 2.000.000 2.000.000

S. Maria Superga 200.000 200.000

S. Francesco al Campo 250.000 250.000

Villanova Canavese 350.000 650.000 1.000.000

Ala di Stura 290.000 200.000 560.000 1.050.000

Balme 35.000 30,000 100.000 165.000

Lemie 100.000 110.000 210.000

Casa Cottolengo 50.000 50.000

Viù S. Martino 90.000 90.000

Pertusio 85.000 85.000

Cinzano 300.000 1.000.000 1.300.000

Montaldo ’ 380.500 669.500 1.050.000

Chiesa S. Francesco (Mone.) 300.000 300.000

Chiesa Visitazione (Mone.) 1.348.000 1.348.000

Carignano 151.000 545.000 1.409.000 2.105.000

Padri Maristi (Carmagnola) 100.000 50.000 150.000

Carmagn. Borgo S. Michele 500.000 500.000

Cercenasco 700.000 700.000

Monasterolo di Savigliano 500.000 500.000

Osp. Civile (Savigliano) 1.000.000 1.000.000

Gruppo Frat. Miss. Collegno 
S. Lorenzo 500.000 500.000

Grugliasco Gerbido 500.000 500.000

Rivoli Tetti Neirotti 120.000 120.000

Villarbasse 210.000 400.000 610.000

Rivalta Immacolata Concezione 300.000 300.000

Ist. M Ausiliatrice (Giaveno) 75.000 75.000

Trana 820.000 820.00«



(2) Offerte trasmesse ai Missionari direttamente dalle Parrocchie

Chiesa S. Cristina L.7.500.000, Parr. S.Massimo L. 1.000.000, Parr. S.Giulia L. 1.000.000, Parr. Gesù Adole- 
scente L.5.500.000, Parr. B.Albert e Clem.Marc. L.500.000, Parr. S.Luca L.2.200.000, Parr. Natale del Si- 
gnore L.3.500.000, Parr. S.Francesco di Sales L.20.000.000, Parr. La Visitazione L.3.864.000, Parr. S.Grato 
Mongreno L. 1.000.000, Collegno Madonne dei Poveri L.3.000.000, Grugliasco Gruppo Miss. S.Cassiano 
L. 1.500.000, Collegno Leuman L.250.000, Caselette L.56.500, Rivoli S. Bernardo L. 1.375.000, Rivoli S. Mar- 
tino L. 1.566.000, Rivoli N.Sig. della Stella L. 3.792.000, Rosta L.7.237.000, Rivoli Tetti Neirotti L.5.700.000,

Villarbarbasse L.35.000, Druento L.105.000, Pianezza L. 111.000, S.Gillio L.105.000, Valdellatorre L.1.239.500, 

Venaria S. Maria L. 1.610.000, Venaria Cappella La Mandria L. 1.500.000, Alpignano S. Martino L. 1.146.000, 
Robassomero L.663.000, Grosso Can. L. 1.220.000, Settimo S. Vincenzo L. 10.000.000, Sciolze L.266.000, Lau- 

riano e Piazzo L. 1.500.000, Andezeno L.590.000, Gruppo Miss. Salesiano e Oratorio Parr. S. Maria della
Scala Chieri L.3.500.000, Pessione di Chieri L.1.428.000, Marentino L.451.000, Moriondo Tor. L.491.500, 

Riva di Chieri L. 1.190.000, Pecetto L. 1.929.000, Marocchi Poirino L.477.000, Revigliasco L. 1.345.000, Brui- 

no L. 1.336.500, Beinasco Gesù Maestro L.480.000, Orbassano L.752.000, Piossasco Santi Apostoli L.5.000.000, 
Piossasco S.Francesco L. 1.655.000, Rivalla Immacolata Concezione L.1.500.000, Avigliana S. Giovanni 
L. 709.5OO, Avigliana S. Maria L. 101.000, Avigliana Drubiaglio L.50.000, Buttigliera Alta L. 1.547.000, But- 

tugliera Ferriere L.710.500, Busano L.3.000.000, Salassa L.50.000, Valperga L.1.317.000, Carignano 
L. 657.OOO, Piobesi L.656.000, Virle S.Siro Vescovo L.800.000, Vigone L.8.345.000, Savigliano S. Andrea 

L. 1.150.000.

UFFICIO MISSIONARIO DIOCESANO... IERI ED OGGI

Nel supplemento al n. 9 della Rivista Diocesana Torinese del»1934 la «Relazione morale» firma­
ta dal direttore diocesano Can. Giuseppe Garneri (elevato vent’anni dopo alla sede vescovile di Susa) 
è di sorprendente attualità e si potrebbe trascrivere interamente.

Alcune iniziative sarebbe auspicabile che si ripetessero oggi con altrettanto successo: la Giornata 
missionaria della sofferenza celebrata in molti ospedali, ricoveri, cliniche private con la distribuzio­
ne delle apposite immagini agli ammalati anche in numerosissime famiglie; l’apostolato di propa­
ganda nelle scuole pubbliche e private; il corso di missiologia tenuto presso la sede dell’Azione Cattolica 
femminile da P. Bocassino e frequentato da duecento signore e signorine «per dedicarsi con zelo 
e competenza al lavoro missionario che si svolge nella loro parrocchia»; gli abbonamenti a Crociata 
missionaria per un totale di 7930 copie.

Sembra infine scritto per noi quanto riguarda la nuova sede dell’ufficio: «La necessità di siste­
mare l'ufficio era sentita da tempo. Sua Eminenza vi provvide assegnando nello stesso Palazzo Arci­
vescovile locali più ampi e più arieggiati, che con opportuni adattamenti, formano ora la bella sede 
dell’Ufficio Missionario».

Arcivescovo era allora il Card. Maurilio Fossati e proprio nelle camere in cui ha trascorso gli 
ultimi anni ed è deceduto, si trova ora sistemato in modo ancor più funzionale l’Ufficio Missionario 
grazie agli imponenti lavori fatti eseguire dal Card. Anastasio Ballestrero cui è doveroso esprimere 
d più vivo ringraziamento.



P. UNIONE MISSIONARIA 
CLERO E RELIGIOSE

SOCI PERPETUI

Card. Anastasio Ballestrero, Demarchi d. Pietro Perlo d. Michele
Arcivescovo Demaria d. Giacomo Persico d. Domenico

Mons. Giuseppe Garneri, Demonte d. Antonio Perusia d. Bernardino

Vescovo Dolza d. Carlo Peyron d. Michele

Airola d. Celeste Fassino d. Giov. Battista Piatti p. Mario

Allemandi d. Giorgio Favaro d. Oreste Pignata d. Giovanni

Allora d. Pietro Ferrari d. Franco Pistone d. Guglielmo

Amedeo d. Benvenuto Ferrero d. Giuseppe Pochettino d. Baldassarre

Amore d. Mario Ferrero d. Vittorio Provera p. Paolo
Anfosso d. Mario Flick d. Vincenzo Priotti d. Lorenzo
Angonoa d. Francesco Foco d. Domenico Raimondo d. Ezio
Archetto p. Giuseppe Franco d. Giovanni Batt. Rambaudo p. Filippo
Audero d. Antonio Gallesio d. Filippo Rasino d. Giovanni Bau.

Audisio d. Stefano Gallo d. Giuseppe Riva d. Lorenzo

Avaro d. Artemio Gandino d. Giacomo Rolle d. Giovanni
Banche d. Giovanni Ghiberti d. Giuseppe Ronco d. Filippo
Banchio d. Michele Giacomino d. Guido Ronco d. Onorato

Bellezza Prinsi d. Antonio Gilli d. Domenico Ruffino d. Italo
Beltramo d. Giuseppe Gilli Vitter d. Renato Sanino d. Antonio Michele
Benente d. Michele Gosso d. Francesco Saroglia d. Ugo
Benso d. Federico Grande d. Antonio Schierano d. Dalmazzo

Berrino d. Gaspare Guglielmotto d. Lorenzo Schinetti d. Angelo

Berta d. Celestino Gutina d. Angelo Scursatone d. Riccardo
Bertagna d. Lorenzo Lanfranco d. Giovanni Batt. Sivera d. Ignazio
Bicocca d. Alessandro Losero d. Biagio Smeriglio d. Francesco

Bo d. Mario Maina d. Lorenzo Sorasio d. Matteo
Bonetto d. Mario Marocco d. Giuseppe Succio d. Renato
Bonino d. Gabriele Martinacci d. Franco Tivano d. Giovanni Batt.

Borello d. Dario Martinacci d. Giacomo Tolosano d. Domenico
Borgarello d. Giovanni Batt. Masnari d. Felice Tomatis d. Giuseppe
Borghezio d. Pompeo Massino d. Giovanni Tonus d. Isidoro
Bosco d. Esterino Mecca Feroglia d. Giacomo Tosa d. Michele
Bunino d. Serafino Merlino d. Mario Traversa d. Stefano
Caccia d. Luigi Merlo d. Amilcare Truffo d. Nicola
Campi d. Annibale Michelotti d. Clemente Tuninetti d. Mario

Capello d. Giuseppe sen. Mina d. Lorenzo Turina d. Francesco
Caramello d. Pietro Moratto d. Ernesto Usseglio Polatera d. Giuseppe
Caramellino d. Luigi Morero d. Giovanni Valente d. Antonio
Carniello d. Roberto Mussino d. Pietro Vallino d. Aldo
Casalegno d. Giuseppe Musso d. Giovanni Vallo d. Alfredo
Castagneri d. Eugenio Nebbia d. Carlo Maria Vergnano d. Francesco
Cavaglià d. Felice Negro d. Sergio Vicino d. Annibaie
Cavaglià d. Felice Oddenino d. Giorgio Vighetto d. Silvino
Cerino d. Giuseppe Odone d. Giuseppe Vota d. Francesco
Chinotto d. Michele Paglia d. Domenico Vottero d. Elmo
Cochis d. Francesco Paglietta d. Ottavio Zambonelli d. Antonio
Cubito d. Livio Paleari d. Benvenuto
Cuminetti d. Guglielmo Paviolo d. Enrico
Davide d. Domenico Paviolo d. Renato
Declame d. Costantino Peradotto d. Francesco



SOCI ORDINARI IN REGOLA AL 1988

Sr. Giulia Rivetta 

Sr. Dello Russo Giovanna 
Abruzzese d. Giuseppe 

Accornero d. Pier Giuseppe 

Agogliati d. Giuseppe 

Airola d. Giancarlo 
Albertino d. Sebastiano 

Alciati d. Tommaso
Alesso d. Paolo 

Allamandola d. Ugo 

Allanda d. Giuseppe

Allemandi d. Domenico 

Amore d. Antonio 
Arbinolo d. Giov. Battista

Arisio d. Angelo 

Arnolfo d. Marco 
Arnosio d. Antonio 

Avataneo d. Giacomo 

Avataneo d. Matteo 

Avataneo d. Pietro 
Balbiano d. Roberto 

Baldi d. GiulianoBaldi D. 

sergio  
Ballesio d. Giovanni 

Balzaretti d. Francesco 

Baracco d. Giacomo Lino 

Baravalle d. Sergio 

Barbero d. Filippo 

Barbero d. Secondo 

Barra d. Mario 

Baudino d. Giuseppe 

Bauducco d. Giuseppe 

Beilis d. Bartolomeo 
Bernardini Elio 

Berardo d. Giovanni 

Bergera d. Felice 
Bergesio d. Giov. Battista

Berruto d. Dario 

Bertni d. Franco 

Bertino d. Dante 

Bessone d. Francesco 
Bianco Crista d. Riccardo 

Birolo d. Leonardo 

Boano d. Giuseppe 

Boarino d. Sergio 
Boasso d. Giovanni 

Bodda d. Pietro 
Bolattino d. Ubaldo 

Bonetto Renato 

Boniforte d. Attilio 

Bonino d. Francesco 
Borio d. Antonio

Borsarelli d. Luigi 

Bosco d. Sergio 

Bosio d. Agostino 
Bossù d. Ennio

Bossù d. Piero 

Bottasso d. Maurizio

Bovo d. Angelo 

Bovo d. Carlo 

Bretto d. Antonio 

Bronsino d. Silvio 

Brossa d. Giacomo 

Brun d. Onorato 

Bruna d. Giuseppe 

Brunato d. Giuseppino 

Brunetti d. Marco 

Bruni d. Angelo 

Bruno d. Giuseppe 

Burzio d. Lorenzo 

Burzio d. Secondo 

Burzio d. Giuliano 

Bunino d. Oreste 

Busso d. Domenico 

Buzzo Costa p. Maurilio 

Buzzo d. Giuseppe 

Calova d. Giovanni 
Camisassa d. Gabriele 

Candellone d. Piergiacomo 

Capello d. Giuseppe 

Castagneri d. Carlo 

Cardellina d. Bernardo 

Carignano d. Giovanni Batt. 
Carrera d. Giacomo 

Casetta d. Renato 

Casto d. Lucio 

Cattaneo d. Mario 

Catti Domenico 

Cauda d. Vincenzo 

Cavallo d. Domenico 

Cavarero d. Alberto 

Cavigliasso d. Mario 

Cerrato d. Secondino 

Chiadò d. Alberto 

Chicco d. Giuseppe 

Chiesa d. Enrico 

Cocchi d. Giuseppe 

Coccolo d. Giovanni 

Cogo d. Augusto 

Coha d. Giuseppe 

Coli d. Ferdinando 

Comba d. Spirito 

Cornetto d. Silvio 

Cornetto d. Luigi 

Compaire d. Mario 

Corgiat-Loia-Brancot d. Renzo 

Costantino d. Francesco 

Conino d. Ferruccio 

Crameri fr. Fiorenzo 

Crameri fr. Giusto 

Cravero d. Giulio 

Cravero d. Giuseppe 

Curcetti d. Claudio 

Danna d. Walter 

De Bon d. Marino 

Dell’Orto d. Giovanni

Delsanto d. Luigi 
Demarchi d. Fernando 

De Paoli d. Clemente 

Donadio d. Michele 

Edile d. Efisio 

Ellena d. Carlo 

Enrietto d. Tonino 

Falco d. Natale 

Folletti d. Giacomo 

Fantin d. Luciano 

Fanton d. Angelo 

Faranda d. Alessandro 

Fasano d. Albino 

Fasano d. Giuseppe 

Fassero d. Giuseppe 

Fassino d. Carlo 

Fautrero d. Angelo 

Fava d. Cesare 

Fechino d. Benedetto 

Ferrara d. Arcangelo Antonio 

Ferrara d. Francesco 

Ferrera d. Riccardo 

Ferrero d. Domenico 

Ferrero Giuseppe 

Ferrero d. Luigi 
Ferro Tessior d. Franco 

Fiandino d. Guido 

Fieschi d. Rosolino 

Fissore d. Giuseppe 

Fissore d. Piero 

Foieri d. Antonio 

Fontana d. Andrea 

Franco d. Alessio 

Franco Carievero d. Luigi 
Frittoli d. Giuseppe 

Fruttero d. Clemente 

Gabrielli d. Marino 

Galletto d. Sebastiano 

Gallino d. Bartolomeo 

Gallo d. Lorenzo 

Gallo d. Piero 

Gambaletta d. Ferruccio 

Ganglio d. Giovanni Batt. 
Ganglio d. Paolo 

Garneri d. Bartolomeo 

Gaude d. Piero 

Gemello d. Francesco 

Genero d. Giuseppe 

Gerbino d. Giovanni 

Ghu p. Giacomo 

Giacobbo d. Piero 

Giai Bastè d. Michele 

Giachino d. Sebastiano 

Giordana d. Giovanni Batt. 
Giordano d. Renato 

Giovale Alet d. Luigi 

Giraudo d. Cesare 

Golzio d. Igino



Gonella d. Giorgio 
Gosmar d. Giancarlo 
Gramaglia Giorgio 

Gramaglia d. Severino 
Grande d. Giovanni Batt. 
Grinza d. Mario 

Griva d. Giovanni 
Ingegneri d. Carlo 

Issoglio d. Aldo 
Lanfranco d. Alessandro 
Lano d. Cosmo 
Lano di Giovanni 
Lanzetti d. Giacomo 

Lepori d. Matteo 
Levrino d. Giorgio 
Longo d. Pietro 
Maddaleno d. Osvaldo 
Magrini d. Riccardo 

Malcangio p. Sabino 
Manassero d. Luigi 
Manescotto d. Pierino 
Manzo d. Cristoforo 

Manzone Fedele 
Mana d. Gabriele 
Marchesi d. Giovanni 
Marchetti d. Aido 
Marin d. Mario 

Martino d. Antonio 
Martina d. Gianfranco 
Martini d. Stefano 
Masera d. Giacinto 
Massaglia d. Celestino 

Mattedi d. Alfonso 
Mattioli p. Guido 

Medico d. Giovanni 
Meina d. Aurelio 
Meineri d. Francesco 

Meloni d. Virginio 
Menis d. Alberto 
Merlo d. Lino 
Merione d. Giovanni 
Micchiardi d. Piergiorgio 
Michelutti d. Marcello 

Migliore d. Matteo 
Miletto d. Giuseppe 
Minchiante d. Giovanni 
Mirabella d. Paolo 
Mo d. Elio 

Molinar d. Renato 
Mollar d. Alfonso 
Mollar d. Livio 
Monticone d. Vincenzo 
Motta d. Flavio 

Nicoletti d. Luigi 
Norbiato d. Marco 
Nota p. Pietro 
Novarese d. Felice 
Novero d. Franco Carlo 
Oddono d. Silvio 
Oggero d. Domenico 

Olivero d. Enrico 
Olivero d. Michele 

Osella d. Giuseppe 
Osella d. Lorenzo 
Ozzello d. Elmo 

Pagliarello d. Giorgio

Pairetto d. Francesco 
Palaziol d. Luigi 
Pansa d. Vincenzo 
Partenio d. Elio 
Peiranis d. Antonio 
Peiretti d. Felice 

Percivalle d. Andrea 
Peretti d. Domenico 
Peretti d. Giuseppe 
Perino d. Giacomo 
Perlo d. Bartolo 
Peròo d. Matteo 

Peroni d. Vittorio 
Pessuto d. Michele 

Peniti d. Antonio 
Piano d. Franco 
Pignatta d. Domenico 
Pilli d. Cirino 

Pioli d. Francesco 
Pollano d. Giuseppe 
Poncini d. Domenico 

Ponso d. Giuseppe 
Pogliano d. Ernesto 
Pozzi Adalberto 
Pronello d. Giuseppe 

Provera d. Roberto 
Purgatorio d. Maurilio 

Quaglia d. Giuseppe Carlo 
Quaglia d. Giacomo 
Qualtorto d. Giuseppe Carlo 
Racca d. Mario
Rayna d. Giovanni Maurilio 
Rappa d. Bernardo 
Rattalino d. Marco 

Redaelli d. Gianmario 

Rege Gianas d. Giovanni 
Regis d. Emilio 
Reynaud d. Aldo 
Reviglio d. Rodolfo 

Riccardino d. Matteo 
Riva d. Giuseppe 

Roasenda d. Vittorio 

Rocchietti d. Giacomo 
Rocchietti d. Nicola 
Rogliardi d. Pietro 
Rolle d. Giacomo 

Roncaglione d. Mario 
Ronco d. Luigi 
Rossi d. Matteo 
Rosso d. Paolo 
Rosso d. Michele 

Rota d. Domenico 
Rovera d. Giacomo 
Ruatta d. Mario 

Rubano d. Vincenzo 
Russo d. Gerardo 

Sacco d. Giovanni 
Salussoglia d. Aido 

Salvagno d. Mario 
Sandri d. Bartolomeo 

Sandrone d. Giuseppe 
Sangalli d. Gianni 
Sanguineni d. Giuseppe 
Sansone Michele 
Sartori d. Claudio 
Savarino d. Renzo

Scanavino d. Bernardo 
Scarasso d. Valentino 
Scaravaglio d. Giuseppe 
Scaccabarozzi d. Modesto 
Scremin d. Mario 
Schiavulli d. Pasquale 
Scrimaglia d. Andrea 

Serra d. Felice 
Simonelli d. Giovanni 
Sola d. Giovanni 
Stavarengo d. Piero 

Tenderini d. Secondo 
Tosatto d. Giuseppe 
Tosco d. Bartolomeo 

Torresin d. Vittorio 
Tortalla d. Giovanni 
Traina d. Vitale 
Trossarello d. Sebastiano 

Tuninetti d. Andrea 
Vacca d. Emilio 
Vacha d. Giancarlo 

Vallaro d. Carlo 
Valentini d. Gioachino 
Vaudagnotto d. Mario 
Vernetti d. Michele 

Verretto Perussono d. Pietro 
Viecca d. Giovanni 
Vignolo d. Chiaffredo 

Viilata d. Giovanni 
Viola d. Luigi 
Viotti d. Giuseppe 
Viotto d. Giovanni 
Viotti d. Sebastiano 
Vitali d. Renato 
Zanella d. Bruno 

Zappino d. Antonio 
Zocco d. Ottavio



COMUNITÀ RELIGIOSE

Madre Generale Sr. S.G.B. Cottolengo
*a Cottolengo 14 - Torino

Seperiora Com. Madre Nasi

*a Cottolengo 14 - Torino

Superiora Com. M. Rosario

*a Cottolengo 14 - Torino 

Superiora Com. Addolorata

’a Cottolengo 14 - Torino 

Superiora Annunziata

*a Cottolengo 14 - Torino 

Superiora Com. Cottolengo

*a Cottolengo 14 - Torino 

Superiora Com. Buon Consiglio

’a Cottolengo 14 - Torino

Superiora Com. Befania

la Cottolengo 14 - Torino

Superiora Com. Nazareth

,a Cottolengo 14 - Torino

Superiora Com. SS. Trinità

,a Cottolengo 14 - Torino

Com. Fratelli Cottolenghini
,a Cottolengo 14 - Torino

Rev. Madre Maestra Noviziato
’a Cottolengo 14 - Torino

Rev
Madre Maestra Probandato

la Cottolengo 14 - Torino

Rev. Madre Sup. Provinciale
la Cottolengo 14 - Torino

Monastrto S. Giuseppe

,a Cottolengo 14 - Torino

Monastero S. Cuore

,a Cottolengo 14 - Torino

Supriora Com. Juniorato

la Cottolengo 14 - Torino

Rev. Madre Sup. Casa Esercizi
,a Cottolengo 14 - Torino

Sup. Com. Angeli Custodi
,a Cottolengo 14 - Torino

Sup. Com. SS. Innocenti
,a Cottolengo 14 - Torino

Comunità Fratelli Cottolenghini 

rada Cuorgné 41 - Mappano

Sup. Casa Cottolengo
Strada Cuorgné 41 - Mappano

Rev.  Madre Sup. Figlie M. Ausiliatrice
2a M. Ausiliatrice 27 - Torino

Rev. Madre Sup. F.M.A.
,a Ascoli 38 - Torino

Rev. M. Ine. Miss. F.M.A.
Via P. Sarpi 123 - Torino

Sup. Casa A. Vespa
Via Cumiana 14 - Torino

Sr. Carità S.G. Antida
Via A. Bernezzo - Torino

Sr. Orsoline
Settimo Torinese

Comunità Sr. Albertine
Via Vallarsa - Torino

Rev. Suore Albertine
Via V. Carrera 55 - Torino

Sr. Albertine
Africa

Rev. Madre Sup. Benedettine
Via Vitt. Emanuele 117 - Chieri

Monastero S. Croce
Via Querro 20 - Rivoli

Carmelitane Scalze «Sacro Cuore» 
Strada Val S. Martino 109 - Torino

Suore Carmelitane
Via Savanarola - Moncalieri

Sr. Monastero Carmelitane Scalze
Via Bruere 71 - Cascine Vica Rivoli

Sr. Monastero S. Chiara
Viale Mad. dei Fiori 3 - Bra

Clarisse Cappuccine
Via Card. Maurizio 5 - Torino

Monastero S. Chiara Clarisse Capp.
Strada S. Vito 32 - Torino

Clarisse Capp. Monastero S. Cuore 
Testona

Sr. Croce Buon Pastore «Comunità» 
Strada Val S. Martino 11 - Torino

Suore Carmelitane Cottolengo
Str. Fontana 4 - Cavoretto

Rev. Madre Generale Sr. Carmelitane
C. Alberto Picco 104 - Torino

Rev. Madre Ines Sr. Carmelitane 
C. Alberto Picco 104 - Torino

Rev. Suore Figlie Div. Sapienza
Via Volta 18 - Valperga Can.

Rev. Madre Sup. Natività di Maria
Via Spotorno 43 - Torino

Rev. Suore Monastero Visitazione
Strada S. Vittoria - Moncalieri

Monastero Preziosissimo Sangue
Via S. Rocco - Giaveno

Ist. Sr. S. Famiglia
Savigliano

Ist. Sr. Immacolatine
Via Passalacqua 5 - Torino

Rev. Madre Sup. Casa Immacolata
Str. Castelvecchio 9 - Moncalieri

Rev. Madre Sup. Casa Maria Assunta
Str. Castelvecchio 9 - Moncalieri

Rev. Madre Bussolotto Maria Grazia
P.za Albert - Lanzo Torinese

Direttrice Scuola Materna
Borgata Motta - Carmagnola

Coll. Morgando Ist. Salesiano
Via S. G. Bosco - Cuorgné

Ist. S. Pietro
Via Miglietti - Torino

Circolo Missionario
Viale Thovez - Torino

Circolo Missionario
Via Fel. di Savoia - Torino

Redazione Rivista «Andare»
Grugliasco

Sup. Villa Mayor - Moncalieri

Uff. Miss. Diocesano - Torino

Rev. Madre Superiora Vincenzine
Ospedale S. Vito - Torino

Rev. Madre Superiora Vincenzine
Via Maria Adelaide 2 - Torino

Rev. Suore Vincenzine «Ist. Albert»
P.za Albert - Lanzo Torinese

Rev. Suore Vincenzine «Casa Riposo»
Fraz. Cates - Lanzo Torinese

Rev. Suore Vincenzine «Casa Riposo» 
«Cha Maria» Piazzo - Lauriano

Suore Vincenzine M.I. Casa Albert
Viverone (VC)

Suore Vincenzine Pensione Bel Respiro
Alassio (SV)

Suore Vincenzine Scuola Materna
Pionca di Vigonza (PD)

Servi di Maria
Basilica di Superga

Padri Giuseppini
Guinè Bissau

Telesubalpina - Torino



PONTIFICIA OPERA DI SAN PIETRO APOSTOLO 
PER IL CLERO INDIGENO

BORSE DI STUDIO E ADOZIONI

PARROCCHIE DI TORINO

METROPOLITANA: Parrocchia L. 772.000.

CROCETTA: Ulla Marco e Alessandra L. 75.000; offerte da L. 50.000 cad.: Alborghetti Maddalena, Galfiore 
Margherita, Galfiore Lucia Fenoglio, Rosa Giuseppe, Rosa Teresio; offerte dai. 25.000cad.: Dr. Bron' 
zino e Elena, Canterno Paola, Dominici Luigi, sorelle Barberis, Vitelli Vittoria. TOTALE L. 450.00®' 

CONVALESCENZIARIO CROCETTA: Serrino d. Gaspare L. 20.000.000; Devalle sorelle L. 100.00« 
TOTALE L. 20.100.000.

GESÙ ADOLESCENTE - ISTITUTO MAZZARELLO: Oberto coniugi L. 350.000

GESÙ BUON PASTORE: Gruppo Anziani L. 854.000.

MADONNA DEL CARMINE: Parrocchia L. 36.000.

MADONNA DELLE ROSE - ISTITUTO RIPOSO VECCHIAIA: Pensionato L. 200.000

MADONNA DI FATIMA: Parrocchia L. 100.000; offerte da L. 50.000 cad.: Bertone Albina, Faccenda Giu-' 
liana, Gilodi Giuseppe, Minucciani Ing. Giorgio, Nasi Maria; offerte da L. 20.000 cad.: Serramoglia 
Guido, Valperga Dott. Piero. TOTALE L. 390.000.

MADONNA DI POMPEI: fam. Pastorello L. 500.000; sorelle Cera L. 250.000; sorelle Sbodio L. 200.000' 
fam. Vaglio Ostina e Paolo L. 150.000; offerte da L. 100.000 cad.: Cavallo Fernanda, Parrocchia; of-
ferte da L. 60.000 cad.: Briccarello Franco, fratelli Menzio, Trevisan Ernesto e Nicoletta; offerte 
L. 50.000 cad.: Alice Orfea, Beltrami Zucco, Gonella Maria, Gonella Pier Giovanni, Indemini Guido, 
Indemini Teresa, Montaldo Emma, Sacchi Enrico, Zampiceni Marcella, Zampiceni Vera; Camino Ri- 

naldo L. 40.000; Marengo Tina L. 40.000; Dott. Sorbone Francesco L. 35.000; Massocco Anna L. 30.000' 
offerte da L. 25.000 cad.: De Alberti PierCarlo, Bona Angiolina, Corrias Antonio, Donpè Valeria, Fa- 
solin Gina, Olivero Palma, Pignatta Domenica, Righetti Giovanna, Righetti Pietro, fam. Zarattini. 
TOTALE L. 2.375.000.

MADONNA DIVINA PROVVIDENZA: Granier Clelia L. 700.000.

MARIA AUSIL1ATRICE - ISTITUTO MARIA AUSILIATRICE L. 1.200.000.FIGLIE M. AUSILIA- 

TRICE: Peroglio coniugi L. 1.250.000, Pivetta sorelle L. 150.000, Ecosse Michelina L. 150.000. 
TOTALE L. 1.550.000.

MARIA MADRE DELLA CHIESA: Parrocchia L. 60.000.

MARIA MADRE DI MISERICORDIA: Parrocchia L. 100.000.

MARIA REGINA DELLE MISSIONI - ISTITUTO PRINOTTI: Sr. Carità S. Antida L. 200.000.

MARIA SPERANZA NOSTRA: Parrocchia L. 500.000.

N.S. DEL SACRO CUORE DI GESÙ: Collaboratrici Missionarie L. 100.000.

N.S. SS. SACRAMENTO: ISTITUTO CHARITAS: fu Rinero d. Francesco L. 2.500.000.

S. AGNESE - ISTITUTO DEL BUON CONSIGLIO: Sr. della Carità L. 2.000.000.

S. AGOSTINO - MOVIMENTO APOSTOLICO CIECHI L. 1.700.000.

- PATRONATO DELLA GIOVANE L. 100.000

S. BERNARDO E BRIGIDA: Mirenghi Rosina L. 2.350.000.



S g -B. COTTOLENGO: Ru  Ceretto Domenica L. 120.000.

S- GIOACHINO - ISTITUTO COTTOLENGO: Teol. Sivera L. 500.000.

GIORGIO: offerte da L. 50.000 cad.: Amici Anziani, Laboratorio Missionario; offerte da L. 25.000 cad.: 
Gruppo donne A.C., Gruppo Noi Amici, Gruppo Vedove, Pazzi Luciana. TOTALE L. 200.000.

S- LEONARDO MURIALDO: Caglierò Agnese L. 25.000.

s Ma s s imo  - pia  u n io n e  c a t e c h is t e  s s . t r in it à : l . i.ó o o .o o o

SECONDO: Ferrerò Caterina L. 50.000.

ANNUNZIATA: Parrocchia L. 150.000, Gruppo Missionario L. 150.000. TOTALE L. 300.000.
S s- PIETRO E PAOLO: Parrocchia L. 150.000.

Tr ASFIGURAZ1ONE: Parrocchia L. 50.000.

Cr o c c h ie  c a ppe l l e  e d  i s t i t u t i d e l l a  d io c e s i

ÀIRASCA: offerte da L. 100.000 cad.: Bunino Maria, Bussino Michele, Pronotto Giuseppe; offerte da L. 

50.000 cad.: Abate Dario, Brussino Domenica, Bunino Paola, Salis Imelda, Tosco Pietro; offerte da 
L. 30.000 cad.: Nota Angela, Nota Gabriele, Pilotto Clelia, Forestiero Maria; offerte da L. 25.000 cad.: 
Baudino Ignazio, sorelle Pennazio, Tesio Giuseppe, Tesio Margherita, Tesio Maria.
TOTALE L. 795.000.

Bo r g a r o  TORINESE: in mem. Gaggino Silvia Chiadò Agnese L. 930.000.

SUORE DI CARITÀ S.G. ANTIDA in mem. Card. Pellegrino L. 2.450.000, in mem. Sr. Enrichetta 

Alfieri L. 4.650.000. TOTALE L. 7.100.000.

BRÀ S. Antonino Martire: Abram Emilia, Abrate Matteo, Aprile Maria Vittoria, Allocco Lucia, Arnoldi Carla 

e Ferruccio, Arnoldi Mario, Arnoldi Vittoria, Avanzi Carlo e Alvira, Barberis Paolo e Marco, Barbero 
Teresa, Borello Sac. Dario, Bernocco Francesco e Irma, Bernocco Teresa, Berrino Guido e Gualtiero, 
Serrino Silvia e Franco, Berrino Simona, Bettiol Lucia e Livio, Borello Margherita e Carlo, Bossolasco 
Rita, Bossolasco Vittorina, Bossolasco Giuseppina, Borsa Emilia, Brizio Caterina, Brizio Emilia, Bri- 
zio Franca, Brizio Ester, Brizio Giacomo, Brizio Gina, Brizio Giulia e Mario, Brizio Marinella e Giam­
piero, Brizio Pietro, Brizio Pierino, Brizio Marinella, Brizio Lucia, Brizio Rina, Burdese Giovanna, 
Busso Tina e Rina, Casavecchia Carla e Antonio, Casavecchia Mauro e Domenica, Castagnotti Mar­
gherita e Giovanni, Castagnotto Anna, Cravero Sara, Cravero Maria, Cravero Martino, Cravero Lu­
ciana, Cravero Dr. Giovanna, Chiesa Italo, Colli Giuseppina, Conterno Annamaria, Conterno Beppe 
e Artemia, Coppo-Ravasio, Costantino Rita, Cresimandi S. Antonino, Daniele Carmen, Ferrino Piero, 
Fissore Maddalena, Fissore Renza, Forzinetti Paola, Foco Valerio, Gallo Dina, Gallino Stefano, Gatto 
Giuseppe e Marianna, Getto Giuseppina, Getto Emilio e Roberto, Ghigo Giovanni, Grosso Anna, Grosso 
Teresa, Garesio e Mina, Can. Lisa Bernardino, Lovizzolo Maurizio e Sandro, Maccagno Francesco e 
Adele, Maccagno Maria e Renata, Manassero Lazzaro, Manassero Matteo, Marchisio e Cravero, Mar­
chisio Costanzo, Marchisio Piero, Marchisio Maria, Marchisio Mariannina, defunti Manassero, Messa 
Battista, Messa Luisa e Genitori, fam. Milanesio, Milano Antonio M. Michele, Milano e Cassine, No- 
senzo Luciano, Oratori maschili e femminili, Palladino Marta e Andrea, Pailadino Mariella e Silvia, 
Pavesio Sandro, Piano Massimo Daniele e Sara, Porello Can. Giovanni, Porello Sandrina, Porello Ma­
ria, Racca Silvio, Rampanelli Ines, Racca Marica e Lucina, Rostagno Giovanni, Rostagno Tonio e Ri­
ta, Rossi Anna, Roux Angelo, Roux Federica e Francesca, Roux Piera e Luigi, Ruffinengo Lena, 
Ruffinengo Luca e Davide, Saffirio Teresa, Sampietro Chiara e Renzo, Sampietro Daniele, Sampietro 
Luca, Sardo Beppe e Vittorina, Stecca Giovanni, Sorcis Maria, Suore Chantal, Suore Cottolengo, de­
funti Taricco-Berrino, Ugolini Chiara e genitori, Ugolino Maria, Zelatrici Missionarie (2), Zoppetto 
Giovanni, fam. Zoccarato, Zoccarato Rosanna e Luciana, in mem. Padre Angelico da None, in mem. 
Padre Giuseppe da Bra, in onore di S. Antonino Martire. TOTALE L. 9.200.000.



BRA S. Giovanni: offerte da L. 25.000 cad.: Fissore Teresa, Gabutto leve, Gruppo Pensionati, fam. Olivero- 
Marengo Ernesto e Anna, Parrocchia, Pavido Maria, fam. Zandrini. TOTALE L. 200.000.

CAMBIANO: Parrocchia L. 440.000-, in nem. Carena e Piovano L. 200.000-, Luppotti Demenica e Vincenzo 
L. 300.000-, offerte da L. 100.000 cad.: Berruto Cipriano, Carena Vittorio, Gribaudo Teresina, Luppot- 
ti Luigi; Michellone Giancarlo L. 150.000: offerte da L. 25.000 cad.: Apostolato Preghiera, Donne A.C. 
Rossetto Luigi. TOTALE L. 1.565.000.

CASTAGNETO PO: Parrocchia L. 200.000.

CAVALLERMAGGIORE S. Maria: offerte da L. 100.000 cad.: Lovera Vitto, Lurgo Bauducco, Panerò Bri-
zio Domenica. TOTALE L. 300.000.

CAVOUR: Parrocchia L. 525.000.

CHIERI S. Maria: d. Cerrato Secondino L. 100.000 - CHIESA S. DOMENICO: L. 200.000.

COASSOLO S. Nicolao: offerte da L. 50.000cad.: Banche Maria, Nicola Lucia, Parrocchia e Oratorio, Usse-
glio d. Giuseppe. TOTALE L. 200.000.

COASSOJ.O S. Pietro: offerte da L. 50.000 cad.: Barutello Paola, Barutello Rina, Parrocchia e Oratorio.
TOTALE L. 150.000.

COLLEGNO - COMUNITÀ MASSIMILIANO KOLBE L. 100.000.

FORNO CANAVESE: Parrocchia L. 450.000.

LANZO - ISTITUTO ALBERT: L. 550.000.

LOMBRIASCO: Accastello Giovanni L. 250.000, Canavesio Giovanna L. 250.000: Busto Rita L. 35.000, Ta- ‘
magnone Cesarina L. 30.000. TOTALE L. 565.000.

MATHI: Parrocchia L. 1.000.000.

MOMBELLO: Parrocchia L. 45.000.

MONASTEROLO DI SAVIGLIANO: Parrocchia L. 1.500.000.

MONCALIERI S. Maria - CARMELO S. GIUSEPPE L. 100.000 - VILLE RODDOLO: Alciati e sorelli t

L. 100.000.

MONCALIERI S. Matteo: Molinero Giuseppina L. 20.000. 

MONCALIERI - MORIONDO: Offerte da L. 30.000 cad.: Ognibene Maddalena, Sapino Luigi; offerte da  
L. 25.000 cad.: Arrò Perinetto, Bauducco-Ferrero, Bergese Rina, Bertana Egle, Biancotti Augusto, fam- 
Biemmi, Bollattino Conte, Bollattino Roberto e Anna, Borin Luciano, Burzio Andrea, Burzio Giusep- 
pe, fam. Burzio-Nada, Calosso Aldo, Camerano Prina, Canta Rina, Carrera Eugenio, Carrera d. Gia-

corno, coniugi Casale Bertello, Cavaglià Agnese, Cavaglià Ernestina, Chiaverò Carlo e Giovanna, fam
Como, Sr. Colomba, Davico Francesco, Davico Ignazio, De Agostini Paolo, De Benedetti Giorgio, Diano 
Camillo, Dompé Anna, Emiliano Marta (2), Ferrerò Baudino, Ferrerò Giovanni Michele, Ferrerò Giu- 

seppe, Ferrerò Giuseppe e Cotti Caterina, Ferrerò Vittorio, Ferretti Edoardo, fam. Fucci-Paletto, Gambino
dr. Fernando, Gandiglio Giuseppe, Gandiglio Maria e Rodolfo, Ganglio Andrea, coniugi Gariglio e  
Ferrerò, Gariglio Ignazio, Ganglio Luigi e Paola, sorelle Ganglio Luigina e Anna, Ghignone Amelio, 
Giordanino Rosa, Gruppo Parrocchia «MIO», lannone Lupo, coniugi Lazzi Giordanengo, sorelle Lu- 
po (2), Lupo Margherita e Cesarina, Maccagno Laura, Malino Anna, Malino Luisa, Marengo Tomma- 
sino, Marengo Tommaso, Marnetto Andrea, Marnetto Severino e Anna, Marro Giovanni Battista, Marro 
Teresa, fam. Martinez, Masera Cristina, Milanese Pietro, Monache Cappuccine, Monastero Sacro Cuore, 
Monticene Cristiano, coniugi Moriondo Cavaglià, Moriondo Giuseppe, Meschini Prina, fam. Nada- 
Burzio, Nicelli Migliacane, Omizzolo Anna e Giacomo, Parrocchia Nuovi Cresimati, Parrocchia Primi 

Comunicandi (2), Roatta Caterina, Ronco Lucia, Rosso Giacomo e Rina, Salsa Ermanno, Scalenghe
Anna, Scalenghe Luigi, Scalenghe Severino, Tozzato Francesco, Trevisan Guido e Ivana, coniugi Villa- 

Balbiano, Vairoletti Francesco, Vairoletti Pierpaolo; offerte da L. 20.000 cad.: Cecchetto Sante, Mas- 
succo Giuseppe, Rosa Valerio, Rosso Tommasino; offerte da L. /5.000 cad.: Balbiano Paneghetto, Grandi 

Giovanni e Alda, Lupo Stefano. TOTALE L. 2.460.000.

MONCALIERI - REVIGLIASCO: Ramello Domenica e Teresa L. 100.000.

MONCALIERI - TESTONA: offerte da L. 200.000 cad.: Crosetto fam., Favaro fam.; Sr. Domenicane Scuo-
la Mediai. 150.000: offerte da L. 100.000cad.; Corigliano fam., Ferrare Carla, Ferrerò Giovanni fam. 
Gariglio Giovanna, Girardi Carla, Guariso fam., Lascala fam., Villata Giuseppe, De Vincentiis fam. 



Racca fam.; Brunetti-Gallino L. 60.000; offerte da L. 50.000 cad.: Andriotto Francesco, Bassan Gia­
cinto, Brignolo Nilda, fam. Blengio, Busso Albertina, Brancalion Giovanni, Casetta Emma e Maria, 
Cottino d. Ferruccio, Cottino Giuseppe, Cottino Virginia, Cavallo fam., Dellacasa fam., Delpero fam., 
Drocco Alfredo, Ferrerò Michele, Genero Anna, Graziano fam., Lanfranco Gianpiero e Silvana, Ma- 
rin fam., Miniotti Camillo, Monticene Carlo, Miniotti Luigi, Nota Mariuccia, Rainero Felicita, suff. 
fam. Sasso-Magliano, Scaglione Guido, Sisti Angela, Somale Maria, Somale Michele, Somale Marcel­
lo, Comunità Parrocchiale in suff. Bassan Erminia, Tabasso Maria, Vergano Gabriele, Viscardi Alber­
to; offerte da L. 40.000 cad.: Busso sorelle. Dalla Rosa Sr. Ernestina, Graziano Enzo, Martini Maddalena, 
Perrone Giuseppina, Stroppiana fam., Deminco fam.; offerte da L. 35.000 cad.: Aliberti M. e D., Ali- 
berti Gemma Bart. e Renato, Cerruti fam., Caudana Lucia P. Sergio, suff. Cavalleris Alessandro, Gaf- 
furi Gabriele Giulia e Chiara, Visconti Caterina; offerte da L. 30.000 cad.: Appendine Margherita, Bruno 
Em. ved. Ballor, Beltramo Renato fam., Bianchessi fam., Blasi Maria, Caneri Marina, Casetta Rosa 
e figli, Cortesi fam., Chiosso Sr. Savinia, Falbo fam., Ferrerò Daniela, Garrone Sr. Raffaella, Marega 
Orlando, Marega Turiddu, Mazzetto fam., Mola fam., Montaldo Serafina, Masera Carlotta, Montorsi 
fam., Pelassa Anna, Pelosin M. Angela, Ronco Caterina ved. Valle, Rosso fam., Riccardi Sr. Elena, 
Suffr. Santi Antonio, suffr. Santi Agnese, suffr. Soldano Luigi, suffr. Soldano Mattea, suffr. Soldano 
Gino; offerte da L. 25.000 cad.: Aghemo Albina, Bertoglio Paolo, Chianale Rina, Macario Luigi fam., 
Pellegrino Agnese, Piazza Margherita, Rosso Andrea, Sandrin fam., Zeppegno Maria, Manescotto Ce­
sarina; offerte da L. 20.000 cad.: Allis fam., Tamietti Bartolomeo, Valsania Agnese; Ganglio Albina 
L. 15.000, Galliano Antonio L. 10.000. TOTALE L. 5.040.000.

NICHELINO - Regina Mundi: famiglia Peiranis L. 300.000; Menzio Rina L. 100.000, Smeraldo Rosaria L. 

100.000; offerte da L. 50.000 cad.: Boggiatto Pierina, Isoardi Costanza, Menardi Maria, Tornatis Mad­
dalena; offerte da L. 25.000 cad.: Cecchetti fam., Ceratto Giovanni, Cerutti Antonia, Colombino Luigi 
e Teresa, Giaccone Balbina, Giaccone Maria, Griglio Anna Paletto, Griffa Giuseppe, Gianoglio Giu­
seppe, Lack Lisetta, Martella Guido, Ramello Teresa, Smeriglio Antonia, Smeriglio Francesco, fam. 
Viale, Viola Caterina. TOTALE L. 1.100.000.

NICHELINO - STUPINIGI: Banchio d. Michele L. 1.000.000; Porporato Edivige L. 100.000.

TOTALE L. 1.100.000.
ORBASSANO: Parrocchia L. 1.000.000.

OSASlO: Parrocchia L. 100.000.

PECETTO: Parrocchia L. 200.000.

Parrocchia L. 200.000.

Aghemo Angela L. 50.000, Saracco Isabella L. 50.000. TOTALE L. 100.000.

RIVOLI S. Bartolomeo: Fasano Giuseppina L. 25.000.
 RIVOLI - CASCINE VICA S. Paolo: Parrocchia L. 400.000. MONASTERO Sr. CARMELITANE: L. 500.000. 

S. FRANCESCO AL CAMPO: Parrocchia L. 150.000.

SAVIg l ia n o  s. Andrea: offerte da L. 100.000cad.: Gastaldi Teresa, Mariano Maddalena, Sapei Luisa Mel- 

lano; offerte da L. 50.000 cad.: fam. Avanza, fam. Baravalle, Gili Domenica, sorelle Paschetta, Super- 
tino Anna; Corino Rina L. 30.000; offerte da L. 25.000cad.: Alesso Maddalena, Dossena Anna, Quaglia 
Marta, Serra Luigi e Piera, Tranchero Celestina, fam. Zavattini; Catella Oscar L. 20.000; Cerutti Ber­
toglio L. 20.000. TOTALE L. 770.000.

SAVIg l ia n o  s . Maria della Pieve: Parrocchia L. 100.000.

SAv ig l ia n o  s . Pietro - ISTITUTO SACRA FAMIGLIA: L. 350.000.

SCALENGHE - PIEVE: Parrocchia L. 50.000.

SETt imo  S. Pietro in Vincoli: Cravero Giuseppe L. 400.000; Corrà Pante Teresina L. 400.000 ; Maritano 

Felicita L. 200.000; Montiglio Maria L. 200.000; Fornello Giuseppina L. 120.000; offerte da L. 100.000 
cad.: Garnero Silvia e PierGiacomo, can. Guglielmo Pistone, Montiglio Teresina, Sandrone Orsolina; 
Pante Corrà Teresina L. 70.000; Brassido Bechis L. 50.000, Bassanese Clelia L. 50.000. TOTALE L. 
1.890.000.

TROFARELLO - VALLE SAUGLIO: Petiti Giotto Giovanni L. 150.000.

VALLO TORINESE: Parrocchia L. 28.500.

RIVAl b a :
RIVALTA:



VILLAFRANCA PIEMONTE: Parrocchia L. 25.000.

VILLANOVA: Parrocchia L. 1.000.000.

VINOVO - ISTITUTO COTTOLENGO: L. 700.000.

VIGONE S. Maria: Parrocchia L. 100.000.

VOLPIANO: fu Garrone Maria L. 3.840.000; offerte da L. 150.000 cad.: Berardo Giuseppe, Berardo Maria
Teresa, Berardo Giovanni, Panier Adelina, Panier Giuseppe; Tolosano d. Domenico L. 135.000: Ca- 
moletto Domenico e Rosa L. 100.000: Cerutti Rina L. 100.000. TOTALE L. 4.925.000.

PRIVATI

in mem. REINERO d. Francesco............ L. 25.700.000

BELTRAMO LODOVICO......................... L. 5.000.000

d. CARAMELLO PIETRO...................... L. 5.000.000

fam. GONELLA...........................................  L. 5.000.000

MAZZURRI LUCIA ................................... L. 5.000.000

N.N.................................................................... L. 5.000.000

BURIASCO ALDA ...................................... L. 3.000.000

fam. FAVARO................ .............................  L. 2.000.000

GAMBINO RITA........................................  L. 2.000.000

ROLANDO IRENE...................................... L. 1.500.000

ROCI MARIA .............................................. L. 1.400.000

in mem. diac. GAGNO MEGO Carlo ... L. 1.355.000

CHIABA EDY .............................................. L. 1.200.000

FORNASIER GISELDA ........................... L. 1.200.000

DEZZUTI ANTONIETTA e amiche...... L. 1.000.000

AIASSA ANGIOLINA .............................. L. 1.000.000

LO CURTO ANNA .................................... L. 1.000.000

LOTTI MARIA ............................................. L. 700.0«°

FENOGLIO VALERIA .............................. L. 520.00°

PEROGLIO ELENA................................... L. 500.00°

N.N..................................................................... L. 500.00°

CALLERIS BARBARA ............................. L. 200.00°

MELANO PAOLA...................................... L. 200.00°

FAVETTA LINA .......................................... L. 100.00°

PIA MASINI MASSERUT Giancarlo ... L. 100.00°

uff. MISSIONARIO DIOCESANO....... L. 100.0«°

CUGNETTO DELFINA ............................. L. 50.00°

MANIGA GABRIELE................................ L. 50.00°

MARTINETTO ANNA ..............................  L. 50.0«°

RIVA MARIA PIA ...................................... L. 50.00°

DEL CIELO LINA ...................................... L. 25.0«°

NICOLA GIOVANNI ................................. L. 25-00°

TOSETTO CARLO ...................................... L. 25.00°

TUDISCO CARMELA ..............................  L. 25.00°

TOTALE L. 70.575.000.

COLLEGAMENTO

Dal novembre 1987 il Centro Missionario Diocesano ha iniziato un notiziario 
«COLLEGAMENTO». È un mensile d’informazione missionaria, proposte e im­
pegni. Viene spedito a tutti gli animatori dei Gruppi Missionari Parrocchiali Dio­
cesani.
A partire dal mese di settembre il notiziario verrà ampliato e assumerà la funzio­
ne di collegamento con tutte le forze missionarie della Diocesi.



Quote delle Opere Pontificie e delle Pubblicazioni

Propagazione della Fede:
Soci Ordinari ............................................................................................. L. 10.000
Messe di Perpetuo Suffragio ................................................................... L. 10.000

Infanzia Missionaria:

Soci Ordinari ............................................................................................. L. 5.000
Per Battesimo di un bambino ................................................................ L. 20.000

Clero Indigeno:

Soci Ordinari ............................................................................................ L. 10.000
Contributo annuale Adozione collettiva ................................................ L. 25.000
Contributo quadriennale Adozione collettiva ....................................... L. 100.000
Borsa completa di studio ........................................................................ L. 5.000.000
S. Messe di Lisieux .................................................................................. L. 10.000

Unione Missionaria del Clero e Religiose:

Soci Ordinari ............................................................................................. L. 20.000

Abbonamento a «Popoli e Missione»:

Abbonamento individuale ....................................................................... L. 15.000
Abbonamento collettivo (almeno 10 copie) .......................................... L. 13.500

Ab
bonamento a «Ponte d’Oro» (per bambini):

Abbonamento individuale ....................................................................... L. 7.500
Abbonamento collettivo (almeno 10 copie) .......................................... L. 7.000

DISPOSIZIONI TESTAMENTARIE

Per rispondere alla richiesta di persone desiderose di beneficare le missioni con lasciti testamentari e dar loro 
certezza di fedele esecuzione della loro volontà, ricordiamo che la formula da usare nei testamenti è la seguente:

..................................................lascio i miei beni immobili alla Direzione Nazionale delle Pontificie Opere 
Missionane (oppure: dell’Opera per la Propagazione della Fede - dell’Opera di S. Pietro Ap. - dell’Opera In­

fanzia Missionaria) legalmente rappresentata dalla Sacra Congregazione de Propaganda Fide, con sede in Ro- 
ma, via di Propaganda, 1 ».

Tener presente due cose: non va mai omessa la espressione «Direzione Nazionale» e l’altra «rappresentata 

dalla s. Congregazione de Propaganda Fide».

* * *

Altra formula valida è la seguente: «Nomino mio rede la Sacra Congregazione de Propaganda Fide con l’ob- 

di passare tutto alla Direzione Nazionale dell’Opera di ............................................................................

perchè sia destinato alle Missioni estere».
Per 

ulteriori informazioni, rivolgersi all’Ufficio Missionario Diocesano, via Arcivescovado, 12- Tel. 518.625.



OTTOBRE MISSIONARIO 1988

DOMENICA 18 SETTEMBRE 
INCONTRO DIOCESANO GRUPPI MISSIONARI PARROCCHIALI 

(ore 9.30-17 al Cenacolo. Rzza Gozzano 4)

DOMENICA 2 OTTOBRE 
GIORNATA DI PREGHIERA PER LE VOCAZIONI INDIGENE 

E L’OPERA DI S. PIETRO APOSTOLO

DOMENICA 9 OTTOBRE
CONVEGNO GIOVANILE MISSIONARIO REGIONALE 

(ore 9.30-17 presso Istituto Missioni Consolata. Via Cialdini 4)

DOMENICA 16 OTTOBRE
(ore IO - Chiesa esterna del Cottolengo - VS. Pietro in Vincoli 2)

CELEBRAZIONE MISSIONARIA DELLA SOFFERENZA

SABATO 22 OTTOBRE

VEGLIA MISSIONARIA DIOCESANA

ore 20.30 INCONTRO AL SANTUARIO DI MARIA AUSILIATRICE

ore 21.00 IN CAMMINO VERSO IL DUOMO 

ore 21.45 IN DUOMO
con saluto dell’Arcivescovo

DOMENICA 23 OTTOBRE
GIORNATA MISSIONARIA MONDIALE

ore 16

DOMENICA 30 OTTOBRE
(Santuario della Consolata) - S. Messa di suffragio e di riconoscenza 

per coloro che hanno dato la vita per la missione.

ALTRE DATE MISSIONARIE: Epifania 6 gennaio: Giornata dell’Infanzia Missionaria

Domenica 22 gennaio: Giornata per i malati di lebbra







STIAMO VICINO 
A CHI LASCIA LA VITA

SCIENZA, SOCIETÀ E FEDE 
DI FRONTE 

ALL'UOMO CHE MUORE

atti di un convegno









«Farsi prossimo per chi muore», prima di 
essere un interessante tema per riflettere e per 
discutere è un imperativo evangelico da 
vivere, ed è proprio per questo che si è voluto 
questo convegno che mira a provocare la 
coscienza dei cristiani perchè concretamente 
tutti coloro che muoiono non restino soli 
quando la loro vita si conclude con l’esperien­

za della morte.

X Anastasio Card. Ballestrero 
Arcivescovo





DIOCESI DI TORINO
UFFICIO PASTORALE SANITÀ

STIAMO VICINO 
A CHI LASCIA LA VITA

SCIENZA SOCIETÀ E FEDE 
DI FRONTE 

ALL'UOMO CHE MUORE

atti di un convegno

Rivista Diocesana Torinese 

Supplemento al n. 9 settembre ’88



Edizione a cura di:

Ma ssimo  Bo c c a l e t t i e Ma r io  Ve r o n e se  

Impaginato e stampato da: LITOGRAFIA BRIVER - TORINO



Introduzione

Gli atti di questo convegno organizzato dall’Ufficio per la Pastorale della 

Sanità e dall’ ARIS Piemonte, presentano l’immagine di quanto è emerso nelle 

giornate di lavoro presso il Salone del Teatro Nuovo di Torino e sono stati pensati 

con un lungo lavoro di preparazione, i cui dati sono contenuti nelle relazioni con 

l’ordine previsto nel programma.

Il tutto è stato orientato in modo propositivo tenendo presente tante situazioni 

in cui viene lanciato un grido di aiuto da parte di tanti ammalati, dai loro familiari 

e dal personale sanitario che quotidianamente si incontra con questa realtà 

concreta, vera, in cui l’uomo si presenta in tutta la sua povertà e ricchezza.

Un consiglio al lettore

Le parole scritte sono tante e vanno prese certamente nel loro complesso, ma 

ciascuno potrà cercare e trovare di volta in volta quelle che gli possono servire per 

sentirsi meno solo di fronte alla realtà del morire proprio e di chi gli sta vicino.

Il contenuto potrà servire di volta in volta anche per momenti di incontro per 

tentare e realizzare delle risposte concrete al problema in esame.

La vita di ciascuno di noi è stata pensata dal buon Dio come una vita utile a sè 

ed agli altri, dal principio alla fine.

Fermarsi a piangere su quello che ci manca serve a poco, può invece essere 

utile riconoscersi per quello che si è e che può portare frutto per sè e per gli altri.

Dovremmo essere sempre attenti a combattere ogni forma di scoraggiamento; 

gli altri, il mondo, hanno bisogno di tutti e di ciascuno.

7



Un doveroso grazie

E importante segnalare come questa iniziativa e tutto quello che seguirà si è 

potuto realizzare per la preziosa collaborazione di tanti amici di cui è forse difficile 

fare un elenco, ma in modo particolare un grosso grazie va all'ISTITUTO BANCARIO 

SAN PAOLO DI TORINO che tramite i suoi dirigenti e funzionari ha appoggiato nel 

modo piu discreto e concreto, la realizzazione dell’incontro sostenendo le spese di 

organizzazione.

Prezioso anche il sostegno da parte dell’Area della Formazione ed Educazione 

Sanitaria della Regione Piemonte per il coinvolgimento di tanti operatori.

La speranza è che queste pagine non siano destinate alla biblioteca personale, 

ma trovino spazi concreti di applicazione sempre piu nuovi e puntuali secondo le 

esigenze delle persone coinvolte in questa realtà.

Don Ma r io  Ve r o n e se

8



Articolazione del convegno:

RELAZIONI

• Inizio dei lavori - Introduzione al Convegno - Saluti del Cardinale Arcivescovo

• Cardinale Carlo Maria Martini: «Vivere e morire alla luce della Parola di Dio e 

del messaggio cristiano» .

• Prof. Alessandro Beretta Anguissola (Presidente Consiglio Superiore Sanità) : 

«La scienza e l’organizzazione sanitaria di fronte all’uomo che muore».

COMUNICAZIONI

«Istanze e testimonianze di operatori accanto al morente»

Infermiera Laura Rapelli

Medico anestesista rianimatore Bruno Ciardina

Medico Oncologico 

Medico legale 

Medico Psichiatra 

Psicologa 

Assistente Religioso

COMUNICAZIONI

Accanto a chi muore - Esperienze a confronto

Unità di Cura e Assistenza per i Giorgio Di Mola 

malati in fase avanzata con 

dolore

Centro Socio-Assistenziale Giovanni Arosio

«Domus Salutis» di Brescia

Animazione e formazione degli Giuseppe Gentile

Operatori Sanitari e dei Volontari

Cesare Bumma

Mario Portigliatti Barbos 

Anseimo Zanalda 

Rita Nobili 

Daniele Giglioli

9



Assistenza ai malati terminali 

in Inghilterra

Assistenza ai malati oncologici

Il Volontariato a servizio dei 

malati terminali

Solidarietà «genitori» accanto 

ai bambini

Paola Scarcella

Giorgio Vallero

Sr. Giuliana Galli

Silvana Bertola

TAVOLA ROTONDA

La morte tabu del nostro oggi

Filosofo Adriano Bausola

Giornalista Domenico Agasso

Catechista Dario Berruto

Moralista Giannino Piana

Conclusioni del Cardinale Arcivescovo Anastasio Ballestrero

10



Presentazione

Che cosa succede sulla soglia tra la vita e la morte? Come si aiuta colui che 

deve varcarla dopo un lungo calvario oppure all’improvviso e in maniera fino a 

qualche istante prima imprevista? Il convegno diocesano ha cercato significative ed 

impegnative risposte.

Il tema del convegno è una affermazione, quasi un imperativo: «Stiamo vicino 

a chi lascia la vita». Lo stato d’animo con il quale i partecipanti si sono accinti a 

vivere le intensissime giornate del convegno, e soprattutto quello dell’opinione 

pubblica che dovrebbe essere largamente interessata ad esso - alla morte nessuno 

sfugge! -, potrebbe essere più giustamente trasformato in un pressante interrogati­

vo: davvero siamo capaci di stare accanto a colui che lascia la vita? Oppure tutti, 

chi più chi meno, in quei giorni o in quei rapidissimi e drammatici istanti si preferi­

sce «passare la mano» ad altri, perché se ne occupino nella maniera più adatta? Il 

manifesto del convegno è simbolicamente significativo: una mano fragile, quasi 

spenta aggancia un’altra forte, piena di vitalità. Simboleggia uno stato di fatto? o 

l’ideale situazione? oppure solo una speranza, finora in buona parte inevasa?

Il convegno diocesano, pazientemente preparato da una larga équipe di perso­

ne, coinvolte per professione e per scelta del problema, attorno al Delegato 

arcivescovile e direttore dell’Ufficio per la Pastorale della salute don Mario 

Veronese, vuole essere una provocazione e, nel contempo, una indicazione di piste 

che confermino possibile l’essere accanto a chi sta per laciare la vita rispondendo, 

fino all’ultimo, al suo bisogno di continuare una «comunicazione» profondamente 

umana forse non più nelle parole, ma nelle cento maniere ad esse alternative, non 

però meno esplicite. Un comunicare che è attesa fiduciosa di presenza e di condivi­

sione del grande passo. Ci sono in giro troppi «rimorsi del giorno dopo»: è possibile 

evitarli se, con profondo rispetto della persona, si continua a rimanere in dialogo 

con essa. Il problema grande è: con quali interventi, con quali gesti, con quali 

modi?

I relatori al convegno sono tutti dei «testimoni»: della riflessione religiosa e di 

quella scientifica di fronte all’uomo che muore; della presenza «qualificata» profes­

sionalmente e delle iniziative promosse comunitariamente vicino a chi sta lasciando

11 



la vita; delle «difficoltà» sociologiche, psicologiche, umane nell’accettare la verità 

del morire, legge davvero universale. Sono persone che sanno, per esperienza 

diretta, che cosa significa spartire capacità e tempo con coloro che con bruttissima 

parola, tanto meccanica e materialista, oggi vengono definiti «terminali».

Le persone del convegno accettano il confronto, anche se potrebbe essere 

carico di rimorsi personali, familiari, sociali ed ecclesiali. Sì, anche ecclesiali: che 

cosa succede, infatti, nelle nostre comunità cristiane a proposito dei malati, dei 

morenti, delle morti improvvise? Tra i drammatici «anonimati» delle grandi città e 

delle anonime periferie; dei vasti complessi ospedalieri, talora anche vere 

«cattedrali nel deserto» per la distanza delle case della gente, per gli orari a favore 

di tutti meno che del malato e dei suoi parenti; del vivere «distratti» circa i vicini di 

caseggiato, di quartiere, di territorio: come si colloca, ad esempio, la parrocchia?

Il convegno non sollecita soltanto «vicinanza». Intende mettere in evidenza la 

solidarietà delle «presenze»: scienza, società, fede. Si tratta di una coscienza nuova, 

vero salto di qualità, in vista di una civiltà solidale, o per dirla con linguaggio 

cristiano, dell’amore. La prospettiva è la convergenza di tutti attorno al moribondo 

(diciamola questa parola tanto esorcizzata, anche tra i cristiani, quasi che la morte 

fosse un imprevisto e non una condizione universale!), non la fuga deresponsabiliz­

zante. Una convergenza, non una confusione; una compresenza, non una zelante 

ammucchiata: i ruoli vanno rispettati, come le condizioni circostanti una 

esperienza tanto grave qual’è il morire.

Il dodicesimo articolo dei «Principi di etica medica europea», approvato lo 

scorso anno dalla Conferenza degli Ordini dei medici dei 12 Paesi della Comunità 

europea esige dai medici il rispetto, nel morente, della sua condizione di persona 

che si sta spegnendo ed afferma: «E dovere imperativo assistere il morente fino alla 

fine e agire in modo da consentirgli di conservare la sua dignità». Non vale solo per i 

medici, ma per tutti.

E inoltre il caso di sottolineare che ogni uomo e donna che si spegne è diverso 

dagli altri e dalle altri. È «irripetibile» (un aggettivo tanto usato da Giovanni Paolo 

II quando parla della singola persona umana) : dunque esige sempre una specifica 

attenzione per il momento, per il luogo, per il modo in cui si accinge a varcare la 

soglia. Se ogni persona esige rispetto, la persona fragile, e tale è il morente, lo esige 

al sommo grado.

12



Tre elementi ci pare di dover ancora sottolineare perchè non vengano disattesi:

• La doverosità morale di educare tutti al senso del «limite» vitale, cioè della 

morte. Questa scadenza universale va riproposta in ogni esperienza educativa, a 

partire dalla infanzia: non per atterrire, ma per amore di verità. Perchè la vita, 

finché c’è, venga spesa con largo impegno: ma perchè, anche, ci si ricordi che su 

di essa sarà dato un giudizio non solo dalla famiglia, dalla società, dalla Chiesa. 

Da Dio. Sarebbe massima impostura tacere sulle responsabilità di una vita che, 

se pure finisce, ha sempre la responsabilità di essere spesa per gli altri.

• La necessità di proporre il discorso della morte ai giovani, che purtroppo stanno 

dilatando, con le loro morti improvvise (nell’alternanza tra le guerre, gli inciden­

ti sul lavoro e sulle strade, la droga, l’alcoolismo, l’AIDS, ecc.) la fascia di coloro 

che vanno prematuramente all’aldilà. Un questionario proposto, in vista del 

Convegno, a volontari e volontarie chiede ai giovani di descrivere le reazioni alle 

«scene di morte» cui abitualmente assistono. Ecco le domande: «Chi dà ai 

giovani, oggi, l’esperienza della morte? Dove tale esperienza ci sia, come è 

vissuta? Quale tensione provoca? Che senso ha la morte per il giovane? Che cosa 

lascia nel giovane l’esperienza di morte? C’è un diverso modo di esperire la morte 

in «seconda persona» (parente prossimo) e in «terza persona»?».

• La doverosità di annunciare, con coerenza evangelica, - e tale certezza è da 

diffondere e comunicare con senso di scrupolosa missionarietà - che la morte è 

solo «soglia». La vita non cessa: prosegue nella eterna comunità Trinitaria. Va 

detto! Va detto nel nome del Risorto!

Don Fr a n c o  Pe r a d o t t o  

Vicario Generale

13





IL VESCOVO INTRODUCE IL CONVEGNO

Dovendo introdurne i lavori, piace per un momento attirare la vostra atten­

zione sull’enunziato che vuol essere programma del Convegno stesso: «Stiamo 

vicino a chi lascia la vita». E il sottotitolo è : «Scienza, società e fede di fronte 

all’uomo che muore». Fra i due enunziati mi pare di rilevare una certa discrepanza.

Siamo vicino a chi lascia la vita e poi enunciamo due realtà che si sentono di 

fronte, ma: vicino o di fronte? Nella domanda credo che possa identificarsi tutta la 

tensione, la ricchezza, la provocazione del nostro tema. La scienza si incarna in 

uomini e da uomini è vissuta, animata, ispirata e portata innanzi. La società è fatta 

da uomini, i quali nella società si esprimono, la società realizzano e alla società 

procurano anche non pochi problemi. La fede è il dono misterioso che li raggiunge 

non per metterli in una contraddizione o in una tensione che sfinisce e logora 

l’esistenza. Ma piuttosto per sublimare la dignità, rivelarne la vocazione ultrater­

rena, dare pienezza a quei desideri e aspirazioni d’infinito che sono nel cuore 

dell’uomo. E dunque scienza, società e fede non sono di fronte all’uomo che muore, 

ma vicino. Forse con una constatazione di carattere storico potremmo dire che 

troppe volte scienza, società, e fors’anche talvolta la fede, di fronte all’uomo che 

muore hanno preso le distanze, si sono lasciati sorprendere da paure e si sono inter­

rogati con angoscia e sgomento. Ma la realtà è e dev’essere un’altra. Il fine del 

nostro Convegno è proprio questo: guardare alla morte e soprattutto a chi muore 

perché esiste chi muore, non esiste la morte. Guardare a chi muore con una frater­

nità che può illuminare in maniera molto ricca la scienza. Con una fraternità che 

può risvegliare la società a sentimenti e ad impegni più ricchi di cuore e di speranza 

e che può soprattutto rendere la fede, non quella specie di disincarnata e ipotetica 

esperienza intimistica ma quella coerenza profonda al Vangelo di Gesù, vero 

Uomo, perché ha conosciuto la morte, ma anche perché le ha dato la conclusione

15 



della risurrezione e della vita eterna. Ecco, pare che il clima del nostro Convegno 

possa recepire questa fugacissima riflessione e ora lascio la parola al Cardinale 

Martini che, forte della Parola di Dio come sa essere sempre, illuminerà i nostri 

cuori e rallegrerà la nostra esperienza di cristiani.

16







CARDINALE CARLO MARIA MARTINI

«VIVERE E MORIRE ALLA LUCE DELLA PAROLA 
DI DIO E DEL MESSAGGIO CRISTIANO»

Voglio iniziare con una citazione da un libro recente di Enzo Bianchi: «Vivere 

la morte». «Da una lettura profonda e globale della Scrittura - dice - si ricava l’im­

pressione che essa non sia soltanto storia di salvezza dell’uomo operata da Dio, ma 

che rappresenti anche un lungo faticoso imparare a morire: da Adamo fino a Gesù 

di Nazaret, il quale emettendo il grido: «Tutto è compiuto», ha mostrato di aver 

vissuto pienamente la sua vocazione alla vita e dicendo: «Padre nelle tue mani 

affido il mio spirito», ha testimoniato che la sua morte era un atto di abbandono in 

colui che lo accoglieva nel regno eterno. Da quel venerdì santissimo la vita e la 

morte sono cambiate radicalmente e ogni discepolo di Gesù, che vuole stare dove sta 

il suo Signore, può al suo seguito percorrere questo itinerario dalla vita alla morte e 

dalla morte alla vita senza disperare e rimuovere dalla coscienza quel momento 

indubitabile».

Fin qui la citazione di Enzo Bianchi, che esprime molto bene il succo del nostro 

discorso, al quale vorrei però fare una premessa. Riguarda «l’indicibilità» di un 

simile percorso che non si può descrivere. Nessuno (come ciascuno di noi qui presen­

ti) ha compiuto se, non una parte di questo percorso. E questa indicibilità la voglio 

esprimere citando un brano di una lettera di una persona paralitica da anni, che 

riferendosi ad un biglietto di augurio ricevuto da me così mi scriveva: «Caro nostro 

Cardinale, grazie per il tuo biglietto natalizio nel quale ci parli della gioia del 

cuore». È una lettera dettata, perché questa persona, paralitica, non può scrivere. 

«Ti voglio dire che il Signore mi ha fatto il dono della gioia da tanto tempo e me lo 

fa ogni momento. Nei primi tempi piangevo continuamente, perché mi era difficile 

accettare l’immobilità e la completa dipendenza dagli altri, anche quando dipende­

re dagli altri è fonte di umiliazione. Piangevo, perché non avevo ancora capito una 

cosa, difficile da spiegare soprattutto a voi sani. È come essere giunti, senz’altro 

anche per intercessione della Madonna, al di là di un confine che voi, non malati,

17 



non avete ancora varcato, e che il Signore mi ha fatto la grazia di varcare. Lui, con 

questa malattia e immobilità, mi ha fatto trovare la strada vera, il mio compito».

Queste parole commoventi esprimono bene la difficile «dicibilità» di un 

percorso di cui non può parlare con credibilità se non chi vi è davvero dentro. Le 

parole di una malata grave valgono ancor di più per quegli ultimi, più misteriosi 

tratti del cammino, per il diretto faccia a faccia con l’accadimento che nessuno ha 

mai potuto descrivere. D’altra parte, di fronte a questa indicibilità che ci rende 

muti, va anche tenuto presente, quanto nota acutamente Karl Rhauer in uno scritto 

dal titolo «Fiducia e abbandono nella malattia». Tutte le volte che un sano parla ad 

un malato ha l’impressione che gli si rivolga tacitamente l’obiezione: «Parli così 

perché sei sano». Tuttavia, egli dice «la vita, per sani e malati, qualunque sia la 

condizione esteriore, costituisce un unico, grande problema da risolvere con la 

libertà umana». Si consegnerà ciascuno con fiducia e speranza al mistero indicibile 

che chiamiamo Dio? Gli si affiderà come all’amore santo e nascosto, che dà il senso 

più profondo ad ogni cosa? E che a sua volta si dona a noi? Il dolore ricorda la 

problematicità della vita soprattutto quando il malato è posto di fronte all’interro­

gativo sollevato dalla morte che si avvicina. Ma affrontare la problematicità non è 

solo del malato, è compito di ogni donna e uomo in ogni età e in condizione della 

vita.

Con la sensazione di entrare in un terreno misterioso tento di dire qualche 

parola su un tema sul quale non parlo volentieri, perché mi ci ritengo tanto inade­

guato lo affronto oggi solo perché spinto dall’amabile insistenza del mio fratello 

Cardinale Anastasio Ballestrero. E non esprimerò concetti ed esperienze mie, ma 

parole della Scrittura e detti di uomini che in questo cammino si sono inoltrati con 

coraggio e speranza più grandi del nostro.

Ogni volta infatti che tentiamo di entrare nel segreto dell’esistenza umana (e 

quale esperienza è più inafferrabile di una vita che sfugge?) proviamo grande trepi­

dazione, quasi un senso di vertigine. Quante ipotesi, interrogativi, interpretazioni e 

risposte suscita da sempre questo mistero che è l’uomo: La «magna quaestio», 

grande domanda come lo definiva Sant’Agostino. Non voglio entrare in considera­

zioni filosofiche sulla vita e sulla morte, né toccare la complessa problematica che 

oggi, sempre più vivacemente, si è riaccesa nei vari settori della scienza e della 

saggistica nel vivere e morire dell’uomo e di cui è testimone anche questo Convegno, 

ma raccogliere qualche riverbero dalla Parola di Dio.

Per comprendere come il Signore, un lungo itinerario di fede, ha educato il suo

18 



popolo a congiungere, in un’unica esperienza vitale, il tempo e il modo di vivere e il 

momento e il modo di morire. «Dio ha fatto ogni cosa bella a suo tempo», dice 

Qoelet «ma ha messo la nozione dell’eternità nel loro cuore, senza che possano 

capire l’opera compiuta dal principio alla fine». Nel commento a questo brano la 

Bibbia di Gerusalemme ricorda, (Qoelet 3,11). che Dio ha dato al cuore e al 

pensiero dell’uomo la nozione della durata, gli ha permesso di riflettere sul susse­

guirsi degli avvenimenti, di dominare il presente. Ma non è sufficiente per rivelare 

il senso della vita. Solo nella morte e nella risurrezione di Gesù è possibile cogliere 

gli aspetti estremi del destino umano, dalla vita alla morte, dal tempo all’eternità. 

L’affermazione che Cristo è risorto come il primogenito di fratelli, investe con luce 

nuova la nostra esistenza terrena, fino a trasformare anche il momento della fine e 

diventa il nuovo principio ontologico interpretativo della vita dell’uomo, che ha 

inizio su questa terra e si prolunga oltre la morte.

Innestata su questo cardine della storia, la vita umana viene ribaltata, 

incomincia a muoversi con una dinamica realmente nuova oltre la barriera della 

morte. Gli inizi si colgono però fin dalle pagine dell’Antico Testamento su cui opera 

già la forza di Cristo risorto. Per questo mi propongo di presentare molto semplice- 

mente alcuni personaggi biblici, nella loro esperienza del vivere e del morire. La 

concretezza del loro vissuto ci toglierà da ogni tentazione di astrattezza, liberandoci 

da quelle trepidazioni, a cui ho accennato all’inizio, sulla «indicibilità» di certe 

esperienze della soglia.

Dirò anzitutto, della madre dei sette fratelli martiri sotto Antioco Epifane. 

Secondo la Bibbia, ogni vita umana viene da Dio e rientra nel suo progetto. Quindi 

è posta dall’inizio alla fine sotto la guida della stessa Provvidenza Divina che regge 

la totalità della storia. Alla luce di questo principio cercheremo poi di leggere come 

i Patriarchi biblici muoiano nella pace, pur nella coscienza che tutto nei loro giorni 

non è stato ancora compiuto. E proveremo a leggere anche l’esperienza esemplare 

della morte di Gesù e gli insegnamenti che se ne ricavano anche per il nostro modo 

di partecipare alla vicenda di chi sta morendo.

Vediamo dunque anzitutto come nella visione biblica all’inizio di ogni esisten­

za d’uomo sta una specifica opera di Dio. Quella donna ammirevole e degna di 

gloriosa memoria, così la descrive il libro di Maccabei, che fu madre dei sette fra­

telli martiri, incoraggiava i figli di fronte al martirio, dicendo: «Non so come siete 

apparsi nel mio grembo, non io vi ho dato spirito e vita» (2° libro dei Maccabei, 

cap. 7°) e quasi a risponderle un salmista pregava Dio così: «Sei tu che mi hai

19 



tessuto nel grembo di mia madre, ti lodo perché mi hai fatto come un prodigio» 

(Salmo 139).

Divina e irripetibile è l’opera con la quale Dio fa scoccare la prima scintilla 

della vita. Soltanto Lui lo può fare perché come dice il Salmo 36: «Egli è la sorgente 

della vita», in tutte le sue forme, fisiche, psichiche, mentali, spirituali.

Perciò secondo il libro della Sapienza: «Soltanto gli empi possono dire: siamo 

nati per caso». E l’insegnamento secondo il quale ognuno vive per un preciso 

disegno e volontà di Dio viene espresso figurativamente dalla Bibbia anche raccon­

tando che Dio lo realizza scavalcando le leggi della natura. Ad Abramo, Dio dona 

un figlio, nonostante la sterilità e l’incredulità della moglie Sara (Genesi, cap. 18). 

Nel Vangelo di Luca, Giovanni Battista è chiamato alla vita, nonostante la sterilità 

della madre e l’incredulità del padre (cap. 1°). Perché nasca come uomo il Verbo 

eterno del Padre, lo Spirito Santo interviene trasformando in verginità feconda la 

sterilità di Maria di Nazaret (Luca cap. 1°).

«Nessuno vive e muore per sè stesso»...

Ogni vita si radica nel grande mistero di Dio, appartiene ad una inequivoca 

volontà e rientra in un preciso disegno. Chi vive risponde a un progetto di Dio ed è 

chiamato a collaborare con Lui per realizzare il disegno per il quale l'ha chiamato 

alla vita. Ognuno vive sotto il suo segno. Progettualità e disegno che si manifestano 

talora, nell’Antico Testamento, nel segno della profezia. Giobbe per esempio (in 

Genesi, cap. 27) è preannunciato «fecondo come un campo che il Signore ha bene­

detto». E di fatto egli sarà, mediante i suoi dodici figli, il padre del popolo di Dio. 

Giovanni Battista viene profetizzato come «colui che ricondurrà i ribelli alla 

saggezza dei giusti e preparerà al Signore un popolo ben disposto» (Luca 1,17). Più 

spesso la progettualità e il disegno si esprimono attraverso gli eventi: Mosè viene 

salvato dalle acque del Nilo dalla figlia del Faraone (Esodo 2), istruito in sapienza 

dagli Egiziani (Atti 7). In tal modo Dio lo prepara ad essere liberatore del suo popo­

lo, organizzatore religioso e legislatore provvido e saggio.

Nessuna vita, secondo la Bibbia, prende inizio dal caso, vive affidato al caso e 

muore abbandonato al caso. Come dice il curato di campagna di Bernanos, «c’è una 

Provvidenza in tutte le cose», c’è la guida della Provvidenza divina sempre e per

20 



tutti. Per chi nasce, vive e muore una Provvidenza progetta, guida e realizza. Di 

questo si avvede soltanto chi sa leggere la vita e la morte in un certo modo. E la 

lettera agli Ebrei mette l’intera vicenda di Mosè e degli antichi Padri sotto il segno 

della fede (Ebrei cap. il), che San Paolo altrove ha esplicitato scrivendo (Romani, 

cap. 14) «Nessuno di noi vive per se stesso e nessuno muore per se stesso perché se 

viviamo, viviamo per il Signore, se moriamo, moriamo per il Signore».

Quando il vivere dunque è così, gli è simile il morire. Nella terra d’esilio dove 

ha salvato la vita ai fratelli, che pure ve l’avevano mandato in schiavitù, Giuseppe 

dice ai suoi familiari (Genesi, cap. 50): «Io sto per morire ma Dio verrà presto a 

liberarvi». E l’Antico Testamento attribuisce in genere ai grandi Padri d’Israele una 

morte nel segno della serenità e della speranza. Di Abramo, d’Isacco, di Davide è 

scritto quasi con ripetitività che morirono vecchi e sazi di giorni (Cenasi 25,35; 1° 

libro delle Cronache cap. 29)e si dice «sazi», non stanchi, stufi o domi bensì appaga­

ti, soddisfatti, riusciti. E che non si tratti di una formula stereotipata risulta per 

asempio dalla maniera contrastante con la quale è dascritta la morte di Acab, re 

empio e crudele. Dice il Libro 1° dei Re: su un carro di guerra ucciso da un conna­

zionale. E il tasto annota crudamente: «Quel carro fu lavato nel lavatoio dove si 

lavavano le prostitute e i cani leccarono il suo sangue».

Invece la descrizione della morte di Mosè (Deutereonomio, cap. 34) è ricca di 

significato nella sua valenza simbolica: «A Mosè gli occhi non si erano spenti e il 

vigore non era venuto meno». Pur morendo, Mosè continua a scrutare il futuro e ad 

inoltrarvisi. Si muore dunque nella serenità per la missione compiuta, anche se non 

è possibile raccogliere tutti i frutti della seminagione alla quale ci si è dedicati. 

Abramo muore nella serenità, pur senza aver veduto la discendenza numerosa 

«come le stelle del cielo» promessagli da Dio. Mosè muore in pace sul monte Nebo 

scorgendo soltanto di lassù la terra verso la quale aveva guidato, tra innumerevoli 

peripezie, il suo popolo e senza entrarvi. E la lettera agli Ebrei commenta al cap. 

11°: «Tutti costoro morirono nella fede, pur senza aver conseguito i beni promessi, 

ma avendoli solo veduti e salutati di lontano». La vita umana è per definizione un 

tempo d’incompiutezza. San Paolo dirà nella 2° lettera ai Corinzi: «Finché 

abitiamo nel corpo siamo in esilio». Che tuttavia questa morte, presentata come 

qualcosa di compiuto, non sia un’esperienza facile, che va come da sé, lo mostra in 

particolare un racconto rabbinico che drammatizza la scena della morte di Mosè. 

Ne leggo alcuni brani che sono stati tradotti recentemente.

«Quando furono vicini i giorni in cui Mosè doveva lasciare questo mondo, Dio gli

21 



disse: Ecco, si avvicina per te il tempo di morire. E Mosè rispose all’Eterno: re del 

mondo, dopo tutte le sofferenze che ho patito tu mi dici: «ecco è arrivato il tuo 

giorno?» No, io non voglio morire, voglio vivere e raccontare le tue meraviglie. 

«Non puoi, rispose l’Eterno, perché sorte di ogni mortale è la morte e io ho deciso 

che tu non attraverserai il Giordano». Ma Mosè non si da per vinto, si mise a digiu­

nare, dice il racconto, tracciò intorno a sè un cerchio e disse: «non lascerò questo 

posto finché questo decreto non sarà annullato». Si vestì di sacco, si coprì di cenere e 

restò davanti a Dio con ogni sorta di preghiere e suppliche che fecero tremare il 

cielo, la terra e tutta la creazione. E gli Angeli cercarono di chiudere il cielo ma non 

vi riuscirono a causa del grido della preghiera di Mosè perché questa preghiera era 

simile a una spada tagliente che nulla può fermare. E Mosè diceva a Dio: «Re del 

mondo, tu sai e conosci quali fatiche mi sono costati i figli d’Israele prima che 

credessero nel tuo nome e accettassero la Toràh e i tuoi precetti. Io pensavo: li ho 

visti nella tribolazione, li vedrò pure anche nella gioia. E ora che è giunta la felicità 

d’Israele tu mi dici: non passerai il Giordano. Re del mondo, se non mi lasci entrare 

nel paese d’Israele lasciami almeno restare al mondo, lascia che io viva e non muoia. 

E Mosè insiste: Re del mondo, se non vuoi che io entri nella terra d’Israele permetti 

che io diventi come una bestia dei campi che si nutre d’erba e beve acqua e gioisce 

della vita del mondo. E vedendo che non l’ottiene, Mosè insiste ancora: se vuoi fa 

che diventi come un uccello che vola in ogni direzione del cielo e cerca ogni giorno il 

suo cibo e la sera ritorna al suo nido, Lasciami diventare come uno di loro. E Dio 

replicò: Basta, hai parlato abbastanza. Quando Mosè vide che nessuna creatura 

poteva salvarlo dalla morte esclamò: Egli è la roccia, perfette sono le sue azioni, 

perchè tutte le sue vie sono giuste; Dio è fedele e veritiero, giusto e retto».

E allora ecco come lo stesso racconto rabbinico descrive poeticamente la morte 

di Mosè. Dio disse: «Mosè, chiudi gli occhi» e Mosè li chiuse. Poi disse: «posa le mani 

sul petto» e così fece. Poi disse: «Accosta i piedi» e Mosè li accostò. E Dio baciò Mosè 

e prese la sua anima con un bacio della sua bocca. Poi Dio pianse esclamando: «Chi 

sorgerà per me contro i malvagi? Chi starà con me contro i malfattori?». E lo 

Spirito Santo disse: «Non sorse più un profeta in Israele pari a Mosè». I cieli piaasero 

e dissero: «L’uomo pio è scomparso dalla terra». La terra pianse e disse: «Non c’è 

più un giusto fra gli uomini».

22



La morte di Cristo

Questa descrizione così umana, e commovente, ci fa vedere la riluttanza del­

l’uomo che non vorrebbe lasciare incompiuta l’opera affidata. Ci introduce alla 

descrizione, ben più realistica e drammatica, dei Vangeli sulla morte di Gesù. 

Anche lui è giunto alla morte senza aver visto troppi frutti del Regno al quale aveva 

dedicato la vita. Eppure, secondo quanto riferisce il Vangelo di Giovanni, le ultime 

parole di Gesù morente sono state: «Tutto è compiuto». Parole cariche di mistero. 

Sul punto di morire, Gesù afferma di aver vissuto in pienezza l’amore: «Gesù - 

aveva detto Giovanni all’inizio del cap. 13° - amò i suoi fino alla fine». Morendo, ha 

completato l’insegnamento secondo il quale è l’amore a dare senso e completezza 

alla vita. Ed è una vita spesa nell’amore, che dà senso e compiutezza alla morte. 

Gesù ci ha dunque insegnato come vivere ma anche come morire e aiutare a morire. 

Cerchiamo di vederlo prendendo in considerazione in maniera più dettagliata tutti 

quei ricordi che i Vangeli ci tramandano dei diversi momenti della sua morte, 

ognuno istruttivo per noi. Il Vangelo di Marco ci trasmette quello della terribile 

solitudine di Gesù, in qualche maniera indescrivibile, manifestata dalle parole: 

«Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?». Parlando con una persona di 

gran fede che si trova in questo momento non lontano dalla soglia, si parlava della 

sofferenza e diceva: «Ah, no, non si può spiegare, non si può dire». Questa è la soli­

tudine anche più terribile e più grave di quella che vive Gesù, nella quale si entra e 

nella quale nessun altro può entrare. La solitudine di sentirsi davanti a Dio in 

compagnia di poche opere buone, nel vuoto di molti e grandi peccati. È il momento 

della nostra verità sul quale non possiamo più equivocare.

Tuttavia queste parole, sulle quali molto si è scritto e si potrebbe riflettere, 

sono quelle iniziali del Salmo 22: «Sono queste le parole del mio lamento». Dunque, 

pur nella solitudine del morire, Gesù ha detto la preghiera del gran dolore, e 

sofferenza, che aiuta a morire, come a vivere, conforto e forza di chi muore, e il 

mezzo di chi aiuta a morire. E Maria, come è stata vicina sul Calvario a Gesù, così è 

vicina a quella di ogni morente. Per questo la preghiera più facile di quei momenti è 

ancora sempre quella: «Prega per noi peccatori, adesso e nell’ora della nostra 

morte».

Luca al cap. 23, vers. 46, ci dice invece che Gesù pronunciò anche la preghiera 

della grande confidenza: «Padre, nelle tue mani consegno il mio spirito». Quando le 

realtà di questo mondo si ritraggono come ombre, le persone e le cose appaiono

23 



tutte nella loro caducità, allora emerge che l’unica sicurezza è Dio: non resta che 

affidare a Lui tutto il vivere e il morire. E il Padre, Dio Padre, è, come dice il Salmo 

23 «il pastore che durante la vita ci guida per amore sul giusto cammino» e anche se 

dovessimo camminare per la valle oscura della morte, Egli è con noi, e ci conduce 

sempre ad acque tranquille, ancora una volta per amore del suo nome. Sono le 

certezze che bisogna aiutare a riscoprire in colui che muore. Ogni morte, come ogni 

vita, è nelle mani buone del Padre che ci ama.

Il Vangelo di Gesù racconta ancora un altro particolare. Lui, che era passato 

beneficando e sanando tutti, muore crocifisso insieme e in mezzo a due malfattori; 

ignominia nell’ignominia, trovando la forza per un universale perdono. «Padre 

perdonali» prega per i suoi crocifissori: e al malfattore pentito assicura l’amore 

misericordioso e perdonante di Dio: «Oggi sarai con me in Paradiso». Se mai, 

dunque, secondo l’insegnamento di Gesù, è lecito dilazionare il perdono nella vita 

(«se tu stai per presentare la tua offerta all’altare e ti ricordi che il tuo fratello ha 

qualcosa contro di te, va prima a riconciliarti col tuo fratello»), non deve mai esser 

lecito morire senza perdonare. E coloro che assistono a qualunque titolo chi muore, 

non dovrebbero mai mancare alla certezza di aver fatto tutto il possibile per la sua 

rappacificazione con la vita, con la morte, con Dio, con l’uomo, con il suo prossimo 

e anche con la medicina, con la scienza, con l’assistenza, con la struttura ospedalie­

ra. La morte deve essere, in ogni caso, sotto il segno della rappacificazione e della 

pace.

Ancora un altro particolare dei Vangeli. Secondo il Vangelo di Giovanni 

accanto a Gesù morente sulla croce, ci sono quattro donne e un uomo: la Madre di 

Gesù, la sorella, Maria di Cleofa, Maria di Magdala e Giovanni. Ognuna è una 

persona storica e nel contempo noi possiamo leggerle qui come emblematiche di 

diverse forme di presenza al morente. La Madre è colei che ha sempre creduto in 

Gesù, che non gli ha mai negato fiducia, nella breve ora del successo, sia adesso nel 

fallimento, Maria gli è vicino come chi crede indefettibilmente nella persona 

amata. E la sorella della Madre di Gesù, un personaggio sconosciuto nel resto del 

Vangelo, è simbolo di chi vive nell’anonimato ma sa rendersi presente nell’ora del 

dolore, mettendosi vicina a chi soffre. Maria di Cleofa, è la Madre di alcuni seguaci 

di Gesù. Si associa a Lui partecipando alla vicenda che vive nei suoi seguaci. E 

infine Maria di Magdala, riconoscente per essere stata guarita e perdonata da Gesù, 

è la donna fedele che lo ha accompagnato nelle sue peregrinazioni dalla Galilea fino 

al Calvario, rendendogli servizi necessari e aiutandolo con i propri beni. Quattro

24 



donne e un uomo: Giovanni, il discepolo che Gesù amava e il discepolo che amava 

Gesù.

Cerchiamo di leggere in queste persone, che abbiamo tentato di definire stori­

camente, la tipologia di coloro che a diversi titoli debbono o possono rendersi vicini 

a chi sta per lasciare la vita. C’è anzitutto il dovere iscritto nella natura umana, 

prima ancora che nella parola di Cristo, secondo cui devono rendersi partecipi di 

chi muore da vicino coloro che con lui hanno in comune la carne e il sangue.

Anche a questo titolo Maria, come Madre, è presente a Gesù crocifisso, coraggio­

sa e forte; ma partecipi debbono rendersi tutti coloro legati da un vincolo d’amore: 

il matrimonio, la figliolanza, l’amicizia, l’esperienza vissuta in comune, gli ideali 

condivisi, la riconoscenza, il ricordo di gioie e dolori vissuti insieme. Non è lecito in 

questi casi nascondersi e dire: «Io non voglio vedere, preferisco ricordarlo vivo, non 

voglio avere in mente l’immagine di queste cose». C’è una forza più grande che 

spinge ad essere vicini. Per un impulso profondo che viene da virtù umane e cristia­

ne, ci sono oltre alla Madre, altre persone che si rendono partecipi a chi muore. 

Come questa figura misteriosa della sorella della Madre di Gesù, sanno riconoscere 

ed apprezzare una situazione di dolore identificandovi il volto di Cristo sofferente. 

Poi coloro, come Maria di Cleofa che possiedono la disponibilità umanissima e 

cristiana verso ogni uomo gravato dal fardello della sofferenza, della solitudine, 

della paura, del disorientamento, della sfiducia e della disperazione. E, in terzo, 

coloro che, come Maria di Magdala, sono capaci di dedizione mediante molteplici 

forme di servizio, nei riguardi di chi muore. Maria di Magdala potrebbe rappresen­

tare il servizio che rendono a chi cammina verso la morte, scienza, medicina, assi­

stenza sociale, volontariato, pastorale sanitaria e tanti altri che oggi fede e scienza, 

senso cristiano e sensibilità umana, creatività pastorale e professionalità intrapren­

dente, vanno provvidenzialmente immaginando e realizzando.

Ma nelle persone ricordate da Giovanni accanto a Gesù Crocifisso, possiamo 

trovare anche la tipologia delle maniera di rendersi presenti a chi sta per lasciare la 

vita. È tempo infatti, ormai, che almeno negli spazi sempre più grandi resi liberi 

dal lavoro, dalla nostra società opulenta e dall’accresciuta maturità del laicato 

cristiano, ognuno esca dal buio dell’indifferenza e della neghittosità, come la sorella 

della Madre di Gesù, e si renda partecipe, come Maria di Cleofa, del dramma di 

Cristo che soffre e muore in ogni uomo che soffre e muore.

È tempo ormai che nella riscoperta in corso del valore e della corporeità 

umana, ognuno riscopra il valore di servizi elementari eppure grandi e utilissimi

25



(anzi necessari) come quelli resi da Maria di Magdala a Gesù e ai suoi discepoli.

Chi ha fatto l’esperienza dell’immobilità in un letto, sa apprezzare 

l’importanza di servizi piccoli ma spesso utili, sempre apportatori di gioia. Chi ha 

fatto esperienza della solitudine della malattia, può immaginare quella di chi si 

sente morire e quanta gioia riceva da una presenza amica. E i personaggi 

evangelici, ora rapidamente evocati, sono dunque emblematici dei doveri e forme 

di servizio riguardanti chi muore. Ognuno di voi attingendo dalla propria coscienza 

umana e cristiana, dalla ricchezza della propria umanità e dallo specifico della 

propria professionalità, scoprirà ancora tante altre possibilità che si aprono a noi 

oggi-

E non voglio terminare questa riflessione senza attirare nuovamente la vostra 

attenzione su due persone presenti e partecipi della morte di Gesù: Maria, sua 

Madre, e la donna dalla fede forte e irremovibile, che non si è smarrita nei cammini 

oscuri nei quali la vicenda di Gesù l’ha coinvolta. Dal principio alla fine e oltre la 

fine, Maria ha avuto fede in Lui e per questo il Vangelo la dichiara beata: «Beata 

Tu che hai creduto». È il tema dell’Enciclica del Papa «Redemptoris Mater» per 

l’Anno Mariano. «Beata Tu che hai creduto». E Giovanni? È il discepolo che, secon­

do il Vangelo è omonimo simbolo dell’Amore, qualche volta anche un po’ impetuo­

so come nel cap. 9° di Luca, ma irrevocabilmente fedele e intraprendente e profon­

damente intuitivo: è il Signore, è il primo che Lo riconosce alla risurrezione. In 

questi due personaggi; Maria e Giovanni, cioè nella fede e nell’amore che personifi­

cano, si raccordano e trovano verità i messaggi trasmessici dagli altri testimoni della 

morte di Gesù. Ci insegnano che quanto si può e si deve fare nei confronti di chi 

muore, trova nella fede il principio ispirativo e nell’amore il momento operativo. 

Ce lo illustra la parabola di Matteo, Cap. 25, con la quale Gesù ha anticipato il 

giudizio conclusivo della storia del mondo e di ciascun uomo.

Gesù, che in questa parabola, si presenta nelle immagini sovrapposte e 

complementari di pastore, re e giudice escatologico, pronuncia la sentenza 

definitiva sulla base dell’amore concretamente donato: «Avevo fame e mi avete 

dato da mangiare, ero malato e mi avete visitato». Ma subito la spiega sulla base 

della fede: «Ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di questi miei fratelli 

più piccoli l’avete fatto a me». A Lui, appunto che di volta in volta mi si è 

presentato, domandandomi di essere riconosciuto, creduto, amato, aiutato, servito, 

in ogni fratello e sorella che soffriva e moriva. San Giovanni della Croce commenta 

dicendo che al tramonto della vita saremo interrogati sull’amore. Dio ci domanderà

26 



di rispondergli se l’avremo amato, amando il fratello che ha camminato con noi per 

le vie della terra e che ci precede soltanto di poco nella via verso il cielo.

27



Prof. ALESSANDRO BERETTA ANGUISSOLA

PRESIDENTE CONSIGLIO SUPERIORE SANITÀ

«LA SCIENZA E L’ORGANIZZAZIONE SANITARIA 
DI FRONTE ALL’UOMO CHE MUORE»

Parlerò da medico, che ha incontrato tanti ammalati e assistito fratelli, che 

non potevano nutrire alcuna speranza cogliendone con compassione la sofferenza e 

l’angoscia. L’attività medica e sanitaria, in genere, è permeata di eticità: nessuna 

altra professione si svolge in un così intenso contesto morale, che l’illumina e la 

perfonde. Se la medicina di oggi è diventata scienza e il contenuto tecnologico ha 

raggiunto un livello mai conosciuto, invariato è rimasto l’oggetto: l’uomo, anzi 

l’uomo malato.

Come scrive Luigi Villa, più che mai i campi della realtà scientifica e spirituale 

non possono essere separati, se non artificiosamente nel caso dell’uomo malato, 

l’ideologia dell’homo faber afferma che la ricerca medica, come quella scientifica, 

in genere, ha un suo valore assoluto: quindi non può essere limitata. Tesi che va 

respinta perchè la scienza non è il valore umano più alto. Nel caso del malato (e 

vedremo più avanti l’importanza di questa verità), prima dell’interesse scientifico 

viene il suo diritto alla integrità psicofisica. Più si estende il potere dell’uomo sulla 

natura - scrive Nicola Abbagnano - più diventa impellente il bisogno di conoscere 

l’uso che l’uomo ne può fare affinché non si rivolga contro di lui». L’ambivalenza 

del processo tecnologico è una realtà: la violenza manipolatrice dell’homo faber, 

padrone della tecnica divenuto negli ultimi decenni anche homo biologicus, 

padrone della sua biologia, è capace di «fare e disfare la natura a suo piacimento». 

(St. Simon).

Nella presunzione data da tante conoscenze e dalla disponibilità di così sofisti­

cate apparecchiature, la prestazione sanitaria è sempre più un atto tecnico: 

impersonale la scienza, impersonale la medicina. Purtroppo, proprio sotto il primo 

profilo, la nostra prestazione è spesso insufficiente (come sarà giudicata fra un 

secolo l’attuale medicina?) e il rapporto malato-medico ben più complesso e 

profondo che non la semplice riparazione di un guasto.

28



L’atto medico non potrà mai diventare meccanico, automatico, impersonale, 

perché l’incontro malato-medico sarà sempre di due uomini. Di una «fiducia» con 

una «coscienza». Uno degli aspetti più negativi della medicina tecnologica è rappre­

sentato dalla «spersonalizzazione» conseguenza di una organizzazione necessaria­

mente più imponente e di una esasperata specializzazione. «Seziona», per così dire, 

l’uomo malato in tanti pezzi, che una serie di esperti prende in esame, senza 

considerarlo nella sua individualità totale, fisica, psichica e morale. Si trasforma 

così in oggetto, diventa un numero.

È quanto si osserva molto spesso in ospedale, diventato il fulcro dell’attività 

medica perché milioni di individui vi ricorrono. La medicina, frutto della tecnolo­

gia, ottiene qui i migliori risultati sul piano tecnico. È molto, ma non può bastare. 

«All’umanità lacerata nella propria carne - ha lasciato scritto Lamberto Valli - non 

si possono dare solo pillole». Se poi si tratta della degenza di malati non recuperabi­

li, spesso si è di fronte a veri lazzaretti..... «con malati segregati, perché offendono 

l’ordine sociale»....

Lamberto Valli, insegnante e studioso di lettere, scomparve alla fine del 1974 

dopo una lunga degenza in ospedale. Si era ammalato di ritorno da un viaggio a 

Torino, venne a farsi visitare a Roma ed io intuii il suo male: un tumore del pan­

creas. Fu posto a conoscenza della sua malattia perché lo richiese espressamente: di 

fede vivissima, accettò di andare incontro alla morte come «al transito - diceva - 

verso una vita, vittoriosa perché eterna».

Non pietà, ma solidarietà

Valli si chiedeva di che cosa dunque ha soprattutto bisogno il malato in ospe­

dale. «Non di commiserazione, bensì di solidarietà, sentirsi alla pari, essere capito 

come individuo con difficoltà nell’uso del proprio corpo, ma con umanità e dignità 

intatte, una cellula ancora viva del consorzio umano».

È una domanda, magari inespressa ma non meno toccante, un bisogno vitale 

che voi, partecipanti all’incontro, ben conoscete per sofferta e meritoria esperienza. 

Una medicina veramente a misura di uomo, come potrebbe dimenticare che la 

malattia lo coinvolge spirito e corpo, più spesso il primo che il secondo? In ospedale 

il malato deve incontrare un ambiente che non significhi segregazione, discrimina­

zione, una assistenza globale. Cioè, il rispetto dei suoi beni fisici e spirituali: il

29 



diritto alla verità, al segreto, al suo credo religioso, al suo mondo interiore. Non 

deve più essere un’isola di sofferenza, ma una parte viva, integrata nella comunità 

civile. Oggi che il medico può offrire tanto spesso una medicina efficace, non deve 

privarla dell’umanità, che era gran parte dell’antica e pressoché inefficace medici­

na. L’homo faber deve riconvertirsi all’idea perenne dell’homo sapiens, che 

illumina di sapienza anche il suo fare.

Il medico è per la vita, sempre; contro la malattia e la morte. Il diritto alla vita 

- il «più fondamentale» quello su cui tutti gli altri sono fondati - da nessuno può 

esser leso, tanto meno dal medico chiamato a compiere ogni sforzo di scienza e 

coscienza per salvaguardarlo. Il medico è per la vita a partire dal concepimento, 

fino al termine naturale. Il magistero della Chiesa è sempre stato coerente e chiaro: 

ricordo solo la dichiarazione della Sacra Congregazione per la dottrina della fede 

del 18 novembre 1974: «E necessario ribadire con tutta fermezza che niente e 

nessuno può autorizzare l’uccisione di un essere umano innocente, feto o embrione, 

bambino o adulto, vecchio, malato incurabile o agonizzante. Nessuna autorità può 

legittimamente imporlo né permetterlo.... Si tratta di una violazione della legge 

divina, di un’offesa della dignità della persona umana, di un crimine contro la vita, 

di un attentato contro l’umanità».

C’è solo una giustificazione religiosa. Sarebbe gravemente contrario alla verità 

sostenere che la difesa della vita dei malati e dei morenti rappresenti un dovere 

soltanto per chi crede: «La vita è un bene e un valore anche laico, riconoscibile da 

tutti coloro che intendono ispirarsi alla retta ragione e alla verità oggettiva» 

(Sgreccia).

Quale è dunque la risposta della scienza medica ai drammatici interrogativi 

posti dal malato terminale? Chi sta bene discetta volentieri della morte altrui. 

Particolarmente oggi il tema è oggetto di elevati dibattiti pluridisciplinari: tutti 

hanno consigli da dare sull’ «ars alteri us moriendi». Diversa è la posizione del 

medico e degli altri operatori che vivono, anzi soffrono, l’esperienza di essere 

accanto ad un uomo senza speranza di vita. Devono parteciparvi in scienza e 

coscienza, e in molti casi, si comportano realmente con senso di responsabilità. Si fa 

gran parlare di questi tempi d’eutanasia, di testamento di vita (the living will), di 

accanimento terapeutico. In questa orgogliosa e avanzatissima società tecnologica - 

non c’è posto per i «diversi»: malati, deboli, indifesi, nascituri indesiderati, 

handicappati, e vecchi non autosufficienti. Società piena di contraddizioni: accanto 

alla cultura della vita («Sanità per tutti nell’anno 2000» come afferma il program-

30 



ma dell’OMS) quella della morte, come eliminazione di chi non corrisponde 

all’uomo-simbolo.

Il rinnovato interesse anche degli ambienti medici per l’eutanasia nasce da un 

contesto culturale in cui prevale un materialismo evoluzionista e scientista, che va 

sempre più «biologizzando» la medicina.. Ma non ci si avvede che così si torna 

indietro nella storia, dell’uomo un filosofo come Platone chiedeva ad esempio di 

curare coloro «che siano naturalmente sani di corpo e d’anima. Lasceranno morire 

chi è fisicamente malato».

Eutanasia «passiva» ante litteram, ma c’è chi sostiene anche quella «attiva» 

come gli illustri firmatari del famoso (o famigerato?) «Manifesto sull’eutanasia» 

(1974), che chiedono la liberazione della vita «dolcemente e facilmente». A quanti 

infelici, andrà riservato il «dolce» trattamento? Il pensiero di De Sade inquina 

ancora buona parte della nostra cultura.

Medicina contro morte, una sfida «prometeica»?

Anche nell’ambiente medico - all’estero soprattutto e nei Paesi più benestanti - 

la cultura della morte si è purtroppo fatta strada: ci sono medici pronti ad assicura­

re ai propri malati la dolce fine. Il pensiero della quasi totalità dei medici da noi, in 

particolare, è diverso e i pronunciamenti nell’eutanasia si limitano per ora a 

dibattiti pluridisciplinari, ispirando qualche disegno di legge. Dice bene il Prof, 

landolo, un po’ polemicamente: ma giuristi, politici, filosofi, quanti malati hanno 

visto morire? a Quante agonie hanno assistito? Quale esperienza hanno essi del 

morire, cosa ben diversa dalla morte? Soltanto i sacerdoti, i medici e il personale 

d’assistenza sanitaria hanno questa esperienza drammatica - continua landolo - 

sanno quanto sia diverso il morire da un soggetto all’altro. Soltanto i medici sorretti 

dalla coscienza morale possono giudicare il da fare o non per il bene del malato. 

L’accanimento terapeutico è senza dubbio un errore tecnico ed etico ma nessuna 

legge potrà mai regolare l’attività terapeutica del medico».

Di fatto, quante volte si verifica tale accanimento, il ricorso non giustificato sul 

piano medico a terapie straordinarie? È un’evenienza eccezionale, enfatizzata dai 

mass media. Quante volte è dato assistere alla «sfida prometeica» medicina contro 

morte? Quante volte «la volontà del potere» ha imposto di prolungare la vita dei 

grandi personaggi?

31



Se si vogliono tenere i piedi in terra c’è, se mai, da lamentarsi del contrario: la 

medicina pratica, di fronte ad un malato «perduto», tende ad abbandonarlo, lo 

abbandonano (o trascurano) gli stessi curanti, negli ospedali. Per tradizione la 

medicina «curativa» non si occupa della morte. Solo di recente i successi della riani­

mazione hanno avvicinato il medico al moribondo, ma si tratta di una casistica 

particolare (infarto acuto, incidenti traumatici, intossicazioni acute), in cui l’inter­

vento straordinario è giustificato.

Il problema stesso dell’eutanasia, pur importante in teoria, nella realtà quoti­

diana va ridimensionato. Quanti vogliono affrettare la propria fine? Molti, nella 

fase terminale della loro vita, non sono in possesso di lucidità e di forze e si spengono 

lentamente senza sofferenze, che non siano dominabili con una assistenza continua 

e completa. I coscienti, lo chiedono solo quando sono in preda a dolori insopporta­

bili: man mano la fiamma vitale si va estinguendo, il desiderio di vita a qualunque 

condizione si accresce. Il malato grave chiede che le sofferenze siano lenite, di rado 

chiede di essere ucciso. Ecco perché il «testamento della vita» redatto quando uno 

sta bene non ha valore cogente quando la vita tende alla fine. Perché chi sta bene 

non si trova dinanzi a una vera scelta tra vita e morte.

Tra le comunicazioni presentate al convegno ne ho scelta una di cui mi permet­

to leggere solo il riferimento all’eutanasia: «Personalmente non la approvo. Se un 

paziente mi affida la sua salute non mi sento di divenire il fornitore di morte. Il 

dolore del malato può trovare soluzione nella terapia antalgica, raramente mi è 

stato chiesto di praticare l’eutanasia, quasi sempre dai parenti, difficilmente dai 

pazienti. Mi sono sempre rifiutato, ma ho cercato di alleviare la sofferenza del 

malato ed attenuare l’angoscia dei familiari, grati alla fine perché la loro iniziale 

proposta non era stata accettata». È quanto dirà il Prof. Cesare Bumma, Primario 

oncologo di Cuneo, e il suo è un comportamento veramente esemplare sul piano 

tecnico e umano.

Total care, un rinnovato impegno

La conoscenza sia pure sommaria della esperienza vissuta da tanti di voi nella 

città del Cottolengo mi induce ad essere molto breve nelle conclusioni.

Contrario ad ogni ingiustificato accanimento terapeutico, il medico (e chiun­

que con lui opera al letto del malato terminale) è però sempre per la vita. Anche il

32 



piu grave, il malato deve continuare a riporre fiducia nell’opera del personale 

sanitario e qualche speranza di vita, al di là di ogni ragionevolezza clinica. Proprio 

quando si dice che «non c’è piu niente da fare», bisogna invece affermare che «c’è 

moltissimo da fare».

Una svolta si è andata determinando nei tempi recenti come annota il Prof. 

Portigliatti-Barbos: «non più un atteggiamento di astensione da ogni cura o l’offerta 

di un’uscita di sicurezza (la morte dolce) ma la presenza consolatrice, il percorrere 

insieme fianco a fianco la via difficile». In sostanza un rinnovato impegno nell’assi­

stenza a chi sta per lasciarci.

E così si è assistito ad un fioritura in tutto il mondo (a cominciare proprio da 

quei Paesi in cui sono sorte associazioni in favore dell’eutanasia) di iniziative per 

un’assistenza continuativa e globale del malato terminale. Ascolteremo i risultati di 

molte esperienze strutturali e funzionali diverse, ma tutte positive e significative. 

Tante difficoltà pratiche si oppongono ad una loro estensione, lo Stato è ancora 

largamente assente. Proprio di fronte a tante iniziative, promosse da singoli e da 

gruppi da uno spirito di solidarietà umana, quasi sempre di carità cristiana, urge un 

pubblico intervento di promozione e di supporto sociale ed economico. I criteri, non 

possono essere quelli delle comuni strutture sanitarie, dove si trattano le forme acute 

e soprattutto le malattie guaribili. Qui le cure debbono essere considerate palliative 

ma non per questo meno doverose; per ritardare l’evoluzione e trattare adeguata- 

mente il dolore. Disponiamo oggi di tanti presidi analgesici per attenuarlo. È neces­

sario poi alleviare la solitudine dei malati, tanto spesso più penosa della sofferenza. 

Non devono avere l’impressione di dover affrontare da soli la malattia. Occorre 

intensificare la presenza man mano che il paziente si avvicina alla morte, contra­

stando quanto solitamente avviene. Dice Mons. Sgreccia: «quando anche 

l’assistenza medica, di senso tecnico, non può fare più nulla, la presenza continuati­

va, anzitutto dei familiari, ha la funzione insostituibile di rompere la solitudine.... 

anche la semplice stretta di mano (non per nulla scelta come simbolo dal Conve­

gno) , la semplice compagnia, hanno un loro linguaggio».

Ma al di là dell’assistenza e dei suoi valori umani, occorre un ' assistenza, frutto 

di una specifica preparazione ed organizzazione. Sono malati inguaribili, non 

incurabili. Sul piano organizzativo, le cosiddette «Unità di cura continuativa» - 

analoghe agli Hospices anglosassoni - appaiono il più rispondente alla realtà spesso 

tragica dei malati, che una volta dimessi, non possono ricevere a casa un’assistenza 

idonea. È irragionevole la separazione esistente tra medicina ospedaliera e domici- 

33



liare. L'Unità di cura continuativa consente l’una e l’altra. L’ammalato viene 

seguito a casa, in collaborazione con il medico di famiglia, da personale infermieri­

stico e da volontari della struttura ospedaliera. L’assistenza è guidata da una équipe 

di medici, psicologi, assistenti sociali e spirituali delle unità di cura, che si fa carico 

anche dei familiari, che hanno bisogno anch’essi di aiuto nell’ultima fase.

Oltre ad una preparazione tecnica, questa soluzione richiede anche una di 

carattere psicologico per i componenti dei nuclei operativi, perchè le fasi del rifiuto, 

della rivolta, del patteggiamento, della depressione e della accettazione debbono 

essere conosciute da chi assiste il malato in modo che il suo «fare» sia sempre ade­

guato.

Occorre una grande flessibilità di supporto a seconda delle esigenze: degenza 

in ospedale, quando v’è necessità, oppure day-hospital, day-center. Ma essenziale è 

la continuità dell’assistenza, da parte della stessa équipe. L'ospedalizzazione a 

domicilio appare molto spesso come la soluzione da privilegiare. Questi pazienti 

affetti da malattie a decorso protratto o cronico, con periodi di acuzie o di remissio­

ne. richiedono somministrazione continua di farmaci, non di rado eroici e gravati di 

effetti collaterali pesanti. In molti Paesi questi concetti sono stati sviluppati concre­

tamente. sperimentando con successo linee di assistenza ospedaliera sul territorio. 

Estende la possibilità di curarli (come gli anziani) a domicilio, ospedalizzandoli a 

casa, è un suggerimento del Consiglio d’Europa. Da noi, si è fatto poco in questa 

direzione, ma un lodevole esempio si è avuto proprio qui a Torino, come hanno 

riferito i professori Fabris e Pernigotti.

Concludo

L’assistenza del morente dunque fa parte dei compiti deontologicamente 

definiti del medico e del personale sanitario e tutti - credenti e laici - sono tenuti a 

prestarla fino in fondo, venendo incontro ai bisogni del corpo e dello spirito. 

Dobbiamo prendere esempio da quanti con volontaria dedizione svolgono questo 

penoso compito: sono il Buon Samaritano di oggi che - come dice il Vangelo - 

vedendo il fratello giacente per terra mezzo morto e non passano oltre, ma ne hanno 

compassione, gli si fanno vicino, gli fasciano le piaghe e si prendono cura di lui.

34







LAURA RAPELLI

INFERMIERA AMBULATORIO ONCOLOGICO OSPEDALE S. GIOVANNI VECCHIO

NEL TUNNEL DELLA MALATTIA DOVE 
LA PAURA SOVRASTA LA SPERANZA

Siamo infermieri professionali presso l’Istituto di Oncologia dell’Ospedale San 

i Giovanni Battista, in via Cavour 31, a Torino, e la nostra relazione nasce dalle 

esperienze acquisite dai pazienti oncologici, osservandone le reazioni di fronte alla 

drammatica e ricorrente «Malattia-Cancro-Morte». La malattia è già di per sé una 

situazione tra le più frustranti della vita, in quanto turba non solo la propria esisten­

za, ma anche la propria personalità. Dai continui rapporti vissuti con i pazienti, 

* oseremmo definire la malattia come un handicap, vissuta come una vera menoma­

zione. In questo periodo l’individuo in simbiosi con l’incubo.

Definire le reazioni del paziente di fronte alla malattia, potrebbe divenire par­

ziale, e forse poco obiettiva. Inoltre il risultato, anche se fosse ottimale, porterebbe 

il personale sanitario a migliorare la comprensione e a modificare il proprio atteg­

giamento, di fronte al paziente, quasi solo in termini riparativi e mai in termini 

preventivi.

Nella nostra pratica giornaliera non solo osserviamo l’uomo che arriva alla 

morte, ma viviamo con lui più o meno intensamente le ultime fasi della vita, perché 

curare ed assistere un morente significa fare l’esperienza della morte e del 

fallimento in ciò che essa ha di più assoluto e definitivo.

Più di ogni altra malattia il cancro è un «tabù», di cui si evita di parlare. 

Quando ci si riferisce alle persone colpite si inventano modi per definirlo «... il 

brutto male ..., il male del secolo, .... il male incurabile ...», ecc... Vi si associano 

comportamenti di paura e di difesa. Così che il Cancro diventa la malattia del 

dolore, della mutilazione, della emarginazione, e, come conseguenza inevitabile, 

della morte. Questa immagine è solo in parte giustificata dalla gravità della 

malattia e dall’alta incidenza di mortalità, inferiore comunque a quella delle malat­

tie cardiovascolari, di cui si ha meno paura di parlare e per le quali l’associazione

35 



con la morte non è così immediata. E a livello psicologico, quindi, che il cancro ha 

assunto un ruolo di morte, come in altre epoche lo avevano la peste, la tubercolosi... 

Per citare il consuntivo del nostro ospedale, nel 1987 ci sono stati: 1787 ricoveri (tra 

uomini e donne) ripartiti nelle Divisioni di Chirurgia I e II, Oncologia Medica e 

Radioterapia, con 122 decessi pari al 6,8%. Solo nella Divisione di Oncologia 

Medica, però, c’è un’incidenza di mortalità del 28,9% per gli uomini (46 decessi su 

159) e 21,5% per le donne (su 107 sono 23 i decessi).

Tra i ricoveri sono inclusi pazienti che arrivano da località lontane per subire 

un primo intervento chirurgico o per avere una indicazione terapeutica e poi 

tornano nel proprio luogo di residenza dove si affidano alla possibilità di assistenza.

Per quanto riguarda il Day-hospital, nel 1987 il totale delle prestazioni è di 

circa 8900, ripartite tra cicli di chemioterapia (7395), terapie di supporto e 

diagnostica. Circa 1280, i pazienti nuovi.

Reazioni emotive

Questi dati possono far riflettere su come e quanto gli operatori sanitari 

vengano emotivamente coinvolti nell’assistenza a questi ammalati, i quali 

richiedono molto impegno e tempo non raffrontabili con il numero di persone 

operanti nel «servizio». È indiscutibile la verifica della carenza del personale in tutti 

i settori ospedalieri. A maggior ragione in un presidio oncologico in cui tutti i 

bisogni emergono con una intensità maggiore, incidendo direttamente sul volere e 

sulle risorse degli operatori. Troppo sovente viviamo situazioni stressanti per non 

poter soddisfare i bisogni e le nostre necessità interiori. Spesso ricorriamo all’ausilio 

dei familiari o dell’assistenza volontaria, come l’AVO o l’ANAPACA.

Le reazioni psicologiche di chi si ammala di cancro non sempre possono dipen­

dere da presupposti culturali: ciascuno di fronte alla malattia elabora uno specifico 

sistema, meccanismi di difesa, comportamenti, col tentativo di riorganizzare il 

proprio equilibrio interiore. Compaiono così fenomeni di negazione-rimozione, per 

adattarsi alla realtà angosciante e tentare di dimenticarne i sintomi. Oppure di 

recupero del proprio IO, come la depressione, l’aggressività o la regressione psicolo­

gica con totale dipendenza dagli altri.

Con il ricovero ospedaliero, traumatico già di per sè, il soggetto divenuto 

paziente, perde la sua identità, è distaccato dalla sua realtà sociale, è improduttivo,

36 



un caso da seguire, impossibilitato a comunicare; l’ammalato, sovente, invece che 

curato e protetto, si sente abbandonato e separato da se stesso. Spesso viene 

sottoposto a una serie lunghissima di esami, mandato da uno specialista all’altro 

(comunicanti fra loro, quasi sempre sulla malattia, mai con il paziente), non suffi­

cientemente informato su quale intervento o terapia dovrà affrontare e sulle conse­

guenze, tanto da subire un trauma maggiore rispetto alle sue aspettative iniziali.

Esiste difficoltà di comprensione per il gergo usato dai sanitari incapaci di 

semplificare il loro linguaggio, o non vogliono farsi capire, oppure sminuiscono con 

banalizzazioni paradossali. Esiste il paziente che ha paura di chiedere perché teme 

di sapere, quello timoroso, confuso, sospettoso, il quale ricerca tutta la forza per 

superare un periodo che lo prostra fisicamente, ma anche e soprattutto emotiva­

mente. „

Questa ricerca l’uomo la attua attraverso una serie di domande, dirette e non, 

verbali e non, per trovare una risposta ai propri quesiti scaturente da questi doppi 

messaggi («... non si preoccupi è solo un’infiammazione». E intanto vengono propo­

sti interventi altamente mutilanti, oppure cicli di chemio). La comunicazione 

verbale inoltre è disturbata dal fatto che il personale e il paziente, tentano di 

nascondere le proprie angoscie. Disturbi di comunicazione che si manifestano in 

infiniti modi, più evidenti e frequenti di quanto si creda. Spesso ci domandiamo se 

le nostre parole di conforto siano rispecchiate dalla gestualità, dalla mimica del 

volto, dal timbro della voce. Oppure, al contrario, non tradiscano la nostra insicu­

rezza e alla fin fine la nostra emotività!?

Purtroppo nel nostro ospedale viene spesso celata la reale entità della malattia: 

o per volere dei parenti in un tentativo di protezione del loro caro. O per volontà dei 

medici, per i quali è un compito ingrato, indubbiamente arduo. Questi modi di 

agire condizionano fortemente le nostre reazioni ed emozioni e quindi, il nostro 

modo di fare e comunicare con il paziente interessato, il quale, nonostante tutto, 

esprime l’esigenza e il diritto di «sapere». Ci troviamo così a dover vivere con ansia 

la nostra paura della morte, facendo affidamento nelle proprie doti umane e 

capacità tecniche per superarla, cercando di porci criticamente di fronte ai propri 

atteggiamenti e modo di essere, sulla base dei bisogni fisici, psichici e spirituali del 

Paziente nel determinato momento.

Il progredire dell’affezione tumorale, nonostante gli sforzi terapeutici, 

conduce il malato ad affrontare, in maniera più o meno diretta, l’imminenza della 

Propria morte. Non ci troviamo di fronte ad un uomo che muore per un accidente

37 



acuto, bensì ad uno che si avvicina lentamente, ma inesorabilmente, alla fine della 

sua vita. In questo ultimo cammino, i problemi correlati alla patologia, quali lo 

stato psicologico, il dolore, la perdita dell’autonomia, i deficit che giorno dopo 

giorno indeboliscono l’organismo, e non gli permettono più di affrontare l’avanza­

mento del male, coinvolgono non solo il malato terminale, ma anche coloro che gli 

vivino accanto (parenti, conoscenti, e altri pazienti nella stanza) e impegna il 

personale sanitario in una lotta spesso difficile. Basta citare la grande problematica 

della lotta al dolore.

Parlare di morte con un uomo, a prescindere dalla religione, dalla fede, dalle 

credenze popolari e dai tabù, non si può facilmente programmare; può nascere 

piuttosto da un rapporto che si instaura e sul dialogo reciproco tra paziente e opera­

tore sanitario. Spesso lo scambio verbale è temuto in quanto difficile, perché 

presuppone innanzi tutto che l’infermiera e il medico sappiano con certezza se 

l’infermo ha capito di essere alla fine. Capita spesso che al dialogo subentri il 

«silenzio», accettato ed anche eloquente, se prima c’è stata la comunicazione verba­

le. Ma se questa non è mai esistita, il silenzio è soltanto rottura ed il paziente si sente 

ancora una volta abbandonato a se stesso.

Se è difficile parlare di morte, altrettanto lo è parlare dell’ultimo periodo di 

vita che il sofferente vive. Tanti aspetti diversificano i modi di porsi di chi è 

prossimo alla fine: troviamo la persona disperata, rabbiosa, che non accetterà mai il 

fatto di dover morire; colui che, sorretto da una fede profonda, vive cori serenità 

tutta la malattia, fino alla soluzione infausta. Oppure coloro che, pur perdendo 

l’integrità fisica, non vogliono perdere la dignità, fatta di piccole e grandi cose come 

la cura dell’aspetto esteriore, il non voler suscitare manifestazioni di pietismo, il 

dimostrare una forza ed un coraggio inauditi.

Acquistata l’inesorabile certezza che la morte è vicina, il malato cade in preda 

ad una serie di paure: dell’ignoto, strettamente connessa con la morte, del dolore 

fisico, della situazione che si lascia alle spalle. In alcuni pazienti questi stati emotivi 

inizialmente possono provocare il rifiuto del cancro (il malato dice «... io non ho un 

tumore come il mio vicino di letto...) pretendendo da noi infermieri e dai parenti 

un’avvalorazione di ciò che egli crede. In questi casi, ci domandiamo fino a che 

punto è reale la negazione da parte del malato o se dietro si nasconda la sua 

necessità di acquisire nuove informazioni sul suo stato di salute. Quando il paziente 

riconosce la sua malattia, comincia a riversare aggressività sulle persone che lo cir­

condano, ritenendole responsabili, a volte direttamente, della situazione. Con

38



questi soggetti la comunicazione è spesso difficile e se viene a mancare, deve suben­

trare «l’ascolto» che permette di scaricarsi, di liberarsi della propria aggressività e 

angoscia facendone partecipe l’interlocutore.

L’aiuto della fede

Il malato è costantemente sorretto dalla speranza, ma quando vede che le tera­

pie non hanno l’effetto desiderato e anch’essa si affievolisce, si sforza di trovare una 

via d’uscita, rivolgendo promesse a Dio, in cambio della guarigione, oppure 

orientandosi verso fonti di medicina alternativa, talvolta altamente illusoria. Quan­

do tutti i tentativi risultano vani e le speranze vengono meno, il paziente cade in 

uno stato depressivo, probabilmente determinato dal dolore che si prova nel 

prepararsi al prossimo distacco dalla vita. Noi infermieri dobbiamo affrontare un 

uomo che implicitamente chiede aiuto. Non di essere abbandonato, ma ascoltato e 

guidato attraverso una strada per lui molto ardua.

La fede è sovente fonte di conforto tanto più se anche l’operatore ha le stesse 

credenze, per cui si instaura un rapporto che permette al malato di vivere gli ultimi 

giorni di vita con serenità ed uno spirito di accettazione che sopraggiunge quando 

l’infermo si rende conto della sua impotenza a modificare una realtà. Realtà 

dinanzi alla quale anche noi non possiamo fuggire così direttamente. Pur essendo 

chiamati ad intervenire ci rendiamo conto infatti che mettiamo in atto meccanismi 

di difesa, ritrovandoci a lavorare con un senso di inutilità e di angoscia che possono 

sfociare in atteggiamenti non terapeutici per il paziente. Più o meno consciamente 

lo si può avvicinare con pietismo, con apprensione materna (rinforzando quindi 

quella regressione che spesso c’è già) o eccessivo tecnicismo. Al di là del malato 

vediamo solo un insieme di tubi, siringhe, farmaci, e piano piano si può arrivare ad 

una demotivazione e all’assenteismo fisico ma anche e soprattutto mentale. Le 

cause di questo modo di agire sono strettamente legate alla formazione professionale 

che sovente non affronta o affronta in maniera marginale il problema.

Proponiamo quindi, oltre a un inserimento nel programma delle scuole infer­

mieristiche di questo lato dell’uomo, anche un miglioramento durante la vita lavo­

rativa mediante corsi di aggiornamento mirati, obbligatori e costanti, oltre che un 

supporto psicologico dell’équipe sanitaria. È anche necessario un incremento quan­

titativo, se si considera come e quanto gli operatori sanitari vengono emotivamente

39 



coinvolti da malati, che richiedono molto tempo e un impegno, spesso non raffron­

tabili con il numero di persone operanti nel servizio. È indiscutibile la verifica della 

carenza di personale in tutti i settori, ma a maggior ragione in un presidio oncologi­

co, dove i bisogni emergono con un’intensità maggiore, incidendo direttamente 

sulle capacità e risorse degli operatori. Troppo sovente viviamo situazioni stressanti, 

per impossibilità di soddisfare necessità nostre interiori, oltre che di lavorare con 

giusta calma e serenità. E spesso ricorriamo all’ausilio dei familiari o di figure di 

assistenza volontarie: da noi, per esempio, è presente l’AVE. E desolante pensare 

che sovente le carenze di organico sono dovute a volontà politiche o ad impedimenti 

burocratici. Nulla hanno a che vedere con un paziente coinvolto in prima persona 

nella lotta per il recupero della salute, diritto sancito e indiscusso da chiunque.

Di fronte ad un simile panorama, non ci stupiamo quindi che molti ricerchino 

ancora all’estero un tipo di assistenza, nei nostri ospedali non sempre garantita, pur 

sostenendo gravi disagi per il paziente stesso, ma anche per i familiari. Da noi, i 

parenti che desiderano essere vicini al loro congiunto sono costretti a vivere in 

strutture esterne dispendiose (pensioni, alberghi... ), oppure accanto al letto del 

malato 24 ore su 24, annullandosi come persone.

Nonostante le difficoltà di ogni giorno, sentiamo che il vivere accanto ai 

sofferenti affina la percezione del valore della vita, alimentato forse dalla «speran­

za». Proprio come disse un paziente: «... sebbene nulla può restituire all’erba lo 

splendore e ai fiori il colore, noi non ci affliggeremo, ma troveremo forza in ciò che 

ci rimane alle spalle».

Relazione di:

Laura BAINOTH* - Adele BOFFA** - Annunziata CAMBARERI* - Benita De l f in o *** 

- Cristina LAZZARATO* - Alessandra MALBERTO* - Lucrezia MELZI D’ERIL* - 

Valeria MlOLA* - Luigi PELLICORI* - Laura RAPELLI* - Franca ROASIO* *.

• Infermiere Professionale Ospedale San Giovanni Antica Sede

• • Capo Sala Ospedale San Giovanni Antica Sede

• * * Assistente Sanitaria Visitatrice Ospedale San Giovanni Antica Sede

40



BRUNO GIARDINA

PRIMARIO OSPEDALE MARIA VITTORIA

AI CONFINI TRA LA MORTE E LA VITA CON 
CON OLTRANZISMO, MA SENZA ACCANIMENTO

L’anestesista rianimatore si trova ad operare, quasi sempre al confine tra la 

morte e la vita, testimone di esperienze di dolore, di sofferenza, o, al contrario, 

anche di grande serenità.

I moderni reparti di rianimazione e terapia intensiva sono sorti sulla base di 

esperienze maturate negli anni riportando alla vita normale molte persone con 

tecniche di ripristino delle funzioni vitali e di terapia ripetute con ostinazione.

Agli inizi della nostra disciplina avevamo tutti un grande entusiasmo e man­

canza di conoscenze sulle possibilità di successo: Ritenevamo valesse la pena tentare 

sempre la rianimazione.

Oggi invece esistono indicazioni precise per il ricovero in un reparto di terapia 

intensiva. La rianimazione non si può più ritenere come un passaggio obbligato 

prima della camera mortuaria.

Essere riusciti a strappare alla morte individui altrimenti perduti non ci auto­

rizza ad agire contro il buon senso ricorrendo a cure sproporzionate: si verrebbe a 

configurare infatti l’accanimento terapeutico. Le situazioni da affrontare sono assai 

diverse e, oltre che nel successo completo o nell’insuccesso, la rianimazione può di 

volta in volta sfociare in condizioni cliniche che rappresentano il rovescio della 

medaglia:

Il coma depassé

In alcuni casi si può constatare la morte del cervello, quando il sangue 

continua ancora a circolare, per effetto di presidi artificiali, mantenendo in vita gli 

altri organi. Una condizione destinata a durare per un tempo limitato, perché alla

41 



morte del cervello consegue inevitabilmente, in poche ore, il deterioramento e la 

morte di tutto l’organismo. Con la rianimazione si sono così modificati il concetto e 

la stessa definizione di morte: non più un «evento» ma un «processo» che interessa i 

vari organi di uno stesso organismo in tempi diversi. In passato infatti eravamo 

abituati a ritenere inevitabile l’arresto della respirazione e della circolazione sangui­

gna dopo pochi minuti dalla morte del cervello.

Oggi, invece, con le tecniche della rianimazione possiamo continuare a mante­

nere artificialmente battiti cardiaci, circolo e respirazione anche dopo la cessazione 

di ogni attività cerebrale. Il coma depassè, nel quale si può documentare addirittu­

ra la colliquazione dell’encefalo, corrisponde quindi alla morte dell’individuo senza 

possibilità di ritorno.

Una volta constatato, il paziente va considerato morto a tutti gli effetti e, senza 

venir meno alla pietà ed al rispetto che gli" si devono, gli si possono prelevare gli 

organi utili per salvare la vita di altre persone. Vi sono individui nei quali al contra­

rio si era arrestato il circolo ed il respiro. Sarebbero andati sicuramente incontro 

alla morte cerebrale, se non si fosse intervenuti con la respirazione artificiale ed il 

massaggio cardiaco. Individui i quali han potuto ritornare ad una vita perfettamen­

te normale e raccontare la loro esperienza. Ma in loro la morte cerebrale, all’inizio 

della rianimazione, non si era ancora verificata ed è stato allora possibile ottenerne 

il completo recupero. Mi sembra importante dire queste cose, perché questi risvolti 

positivi devono giustificare l’oltranzismo che caratterizza la disciplina. Basandosi su 

di un profondo rispetto ed amore per l’ammalato, non può e non deve essere confuso 

con l’accanimento terapeutico.

Il coma grave

Una condizione nella quale, a differenza del coma depassè, l’individuo non 

può assolutamente essere considerato morto, anche quando le sue speranze di 

guarigione sono scarse o nulle. Il suo cervello non è morto anche se esistono gravi (e 

probabilmente irreversibili) danni del sistema nervoso centrale con perdita della 

coscienza.

Alcune volte dal coma grave, per un parziale recupero, si può arrivare al 

cosiddetto «coma apallico», nel quale sembrano perdute le facoltà più tipiche della 

nostra condizione umana, ossia l’attività del pensiero e di una vita di relazione.

42



Ciononostante l’apallico non può in alcun modo essere considerato morto. Al 

contrario, anche quando pone problemi enormi di assistenza e di sistemazione, in 

lui va rispettata la vita e quella minima attività che gli consente pur sempre di essere 

una persona. Nessuno può sapere con certezza la durata della vita nel coma apallico 

né le possibilità effettive di recupero.

I pazienti in coma grave devono dunque essere trattati come tutti coloro che 

possono morire da un momento all’altro e cioè con trasporto, anche se la mancata 

comunicazione pone delicati interrogativi sul come esser loro vicini.

Recenti studi hanno evidenziato l’importanza terapeutica della stimolazione 

tattile ed acustica continua da parte dei familiari, testimonianza tangibile ed 

ineguagiabile delle possibilità curative dell’amore della famiglia e dei congiunti.

Una terza situazione è quella di pazienti perfettamente coscienti ma 

totalmente dipendenti dai mezzi artificiali. E il caso dei tetraplegici immobilizzati 

al punto di non muovere in alcuni casi nemmeno i muscoli respiratori per un 

trauma o lesioni midollari. Pazienti con insufficienza respiratoria cronica i quali si 

possono muovere solo con fatica ed a patto di avere sempre (o quasi) attaccato il 

respiratore. Gli esempi potrebbero continuare.

Anestesista, medico del dolore

Infine l’anestesista rianimatore si trova spesso di fronte a pazienti con dolore. 

La nostra mente va automaticamente alle situazioni che più spesso provocano dolori 

incoercibili, e cioè ai tumori in fase avanzata.

Non sono solo loro però a provocare sindromi dolorose ed i pazienti con tumori 

anche estesi possono non avere dolore. L’associazione dunque, anche se frequente, 

non è d’obbligo. Bisogna rifuggire dalle generalizzazioni e tener presente che ogni 

dolore è oggi adeguatamente trattabile, anche se inguaribile la causa che lo ha 

provocato.

Se la causa della malattia non è inguaribile, spesso la soppressione del dolore 

può portare di per sè alla guarigione. Ma anche nel caso di una malattia tumorale, 

la terapia antidolorifica cambia completamente il decorso, consente una vita con 

minori sofferenze e può condizionare il pieno reinserimento dell’ammalato nella 

famiglia e società.

Oggi la cura può essere basata su una vasta scelta tecnica: per ogni ammalato

43 



la strategia migliore gli consente non solo la piena coscienza, ma anche la minore 

debilitazione e quindi lo pone in condizioni di poter riconsiderare l’impostazione 

della vita residua. Le massicce somministrazioni di analgesici (di cui si sente pur­

troppo ancora parlare) o al contrario certe estese neurolesioni sottintendono spesso il 

fine, neanche malcelato, dell’eutanasia. Invece una scelta ed un programma 

appropriati possono tradursi nell’accettazione della vita, anche in condizioni 

estreme, da parte di chi indubbiamente soffre.

Anche le cosiddette «cure di supporto», da molti giudicate inutili, (come la 

nutrizione parenterale) possono condurre ad un miglioramento generale e ad una 

diminuzione delle sofferenze come quelle provocate dalla fame e dagli squilibri 

metabolici ed elettrolitici.

Per i fini si questo Convegno, ora è indubbiamente assai utile, analizzare il 

comportamento di medici, infermieri e altri operatori, e dei parenti di fronte ai casi 

più gravi dei reparti di rianimazione e di terapia del dolore.

Il morente è infatti pur sempre una persona anche nelle condizioni astreme che 

abbiamo esemplificato e non può venir isolato. Anche perché non instauri, almeno 

nei casi nei quali permane la coscienza, un unico rapporto di odio-amore con la 

macchina con la quale convive.

Il medico

L’anestesista rianimatore è certamente da sempre una delle figure che più si è 

lasciato coinvolgere dai drammi umani che gli si presentano. Ma siamo certi che il 

coinvolgimento coincide sempre con una visione che ponga sullo stesso piano 

curante e morente? Oppure avviene anche a noi di distaccarci, (lui... poveretto! ... 

io ... invece) e a proseguire le cure per risultare più bravi degli altri, per ambizione 

di carriera ecc.?

La cultura consumistica che nega bugiardamente la morte interessa 

indubbiamente anche il medico moderno e lo spinge spesso a trincerarsi, per esem­

pio, dietro un turno anonimo per rifiutare il coinvolgimento diretto, tanto più 

scomodo in quanto induce a convivere con la morte, considerata un guastafeste dal 

mondo attuale. Nello stasso senso agisce una certa codificazione che spersonalizza la 

terapia, rendendo anche la rianimazione e la terapia del dolore routine.

44



L’infermiere

Non è facile assimilarlo all’équipe dei curanti anche se è assolutamente neces­

sario. Nei nostri reparti stanno molto più vicino aH’ammalato degli stessi medici e 

possono coglierne atteggiamenti e sfumature psicologiche assai meglio degli altri, 

ma la lunghezza dei decorsi, la loro drammaticità, gli insuccessi, i problemi mai 

risolti di organici e quindi di turni pesanti possono facilmente indurre stanchezza, 

tanto più quanto oggi non viene riconosciuta adeguatamente la loro preparazione 

specialistica.

È dunque assolutamente indispensabile sostenerli anche dall’esterno ed adope­

rarsi perché la loro opera venga valorizzata nell’équipe intesa in un giusto rapporto 

di estrema collaborazione.

I parenti

Nei reparti di rianimazione e terapia intensiva non è possibile tecnicamente te­

nere sempre i parenti vicino al letto dell’ammalato, che spesso muore in condizioni 

drammatiche avendo vicino persone che si affaccendano spasmodicamente anche 

quando è cosciente. Molti di assi sono testimoni delle peripezie e del decorso degli 

altri ricoverati senza poter comunicare con i parenti o confidarsi con persone 

conosciute.

Il parente d’altra parte difficilmente riesce a comprendere la complessità della 

situazione e trova la forza ed il modo di stare vicino al congiunto con la serenità e 

con la vera comprensione, necessarie in quei momenti.

Dal punto di vista tecnico sono state ipotizzate varie soluzioni anche strutturali 

per far comunicare i parenti con gli ammalati quando risulti possibile. Il contatto 

diretto è infatti in grado di creare un diverso rapporto e reazione dell’ammalato e 

spesso può far instaurare una migliore comprensione ed un miglior dialogo tra 

ammalato, parenti, infermieri e medici.

Un compromesso fra cure appropriate in un reparto chiuso od in uno aperto ai 

parenti è comunque quasi sempre possibile solo che lo si prenda seriamente in consi­

derazione. Nessuna specialità come la nostra ci dà la possibilità in fondo, di 

ritornare al senso originario della vita, necessario per inquadrare la morte nel 

contesto di un cammino, che ognuno di noi, curante o curato, rianimatore o riani-

45



mato, compie verso l’infinito, attraverso il tempo e lo spazio.

È il solo ritorno che ci dà anche la possibilità di non desistere mai da quell’ol­

tranzismo che ci può fare recuperare tante vite senza ricadere nell’accanimento; che 

ci può tener lontani dalla tentazione saltuariamente emergente nelle maniere più 

subdole, di «girare l’interruttore» per non far «più soffrire» inutilmente; che può 

spingerci a condividere la sorte del morente standogli vicino con comprensione fino 

agli ultimi istanti di vita, ma anche a curarlo con amore sia che la malattia sia stata 

giudicata a priori inguaribile o meno, perché egli abbia a godere fino alla fine del 

maggior benessere o del minor malessere possibile.

Sono solo i messaggi di speranza da trasmettere all’ammalato rispettando la 

sua individuale personalità per consentirgli di accettare fino alla morte il suo 

destino di uomo, che è un destino di vita.

46



CESARE BUMMA

PRIMARIO ONCOLOGICO OSPEDALE S. CROCE - CUNEO

PAZIENTE, MEDICO, INFERMIERE E PARENTI 
LEGATI TRA LORO IN UN RAPPORTO INDISSOLUBILE

Un Convegno che si occupa di malattia, vecchiaia, e morte, può sembrare con­

trocorrente perché la cultura attuale, tecnicistica, capace di andare sulla luna, non 

è riuscita a vincere queste antiche malattie dell’uomo e allora ha preferito far 

discendere il silenzio. La nostra civiltà però è cortese: non si dice più vecchiaia, ma 

«terza età», gli americani parlano di «golden age» età dell’oro. Ma leggiamo poi da 

riviste scientifiche che l’Istituto dei tumori di Stoccolma, uno dei più prestigiosi del 

mondo, ha deciso che è inutile, costoso, applicare terapie antitumorali a persone 

che abbiano più di 65 anni, la notizia, drammatica, ha fatto naturalmente ricredere 

un attimo i convincimenti scientifici di questo Istituto e forse anche di altri. Però 

vedete bene come un’analisi reale di questi problemi sia utile, e vedere in effetti 

come sia curata una persona anziana e soprattutto se lo sia.

Ebbene, in questo problema senz’altro importante, umanamente drammatico, 

dell’uomo che lascia la vita, il medico, il personale infermieristico, i parenti, il 

paziente stesso sono indissolubilmente legati in un rapporto che forse, conviene scin­

dere ed analizzare separatamente.

Il Medico curante

Il medico ha studiato la cura delle malattie. Noi conosciamo infiniti modi di 

curarle, ma quando invece della guarigione, gratificazione del medico, avviene la 

morte, egli si trova impreparato, perché questo l’università non glielo ha insegnato. 

Non gli ha detto che, nonostante tutto, la malattia, la morte possono vincere. E 

allora, impreparato davanti a questo aspetto psicologico, frustrato perché le sue

47 



cure, il suo impegno umano e professionale non hanno conseguito risultato, il 

medico si sente a volte depresso. Capita nel giovane e allora questa fuga nel tecni­

cismo avviene sul serio: si stacca dal morente e cerca di andare a curare altri 

pazienti bisognosi delle sue cure. Avviene ciò che il paziente non vuole: non vuole 

essere abbandonato in quel momento drammatico. Perché se il rapporto ha un 

reale significato, mediante il cosiddetto transfer che lega queste due persone, 

ebbene quando la malattia vince e la morte sta per sopraggiungere, diventa anche 

difficile, perché chi ha creduto nel medico, nelle medicine, ha sopportato a volte le 

terapie difficili, nota che non è servito a niente: la malattia progredisce egualmente.

Analizzeremo in altri momenti alcuni aspetti di questo raporto difficile, che 

non deve essere troncato. Il paziente infatti non vuole solo essere esaminato dal suo 

medico, ma che nei suoi occhi compaia l’interesse a che viva e non l’indifferenza e il 

distacco che difendono la sua psicologia.

Naturale, da un punto di vista pratico, notare che il rapporto deve essere il 

migliore, ma quanto difficile da attuare.

Un altro aspetto nel quale il medico e il personale infermieristico sono coinvol­

ti: il cosiddetto «accanimento terapeutico», che per noi è un nonsenso. Un medico 

equilibrato deve dare ad ogni paziente le cure idonee, né di più - sarebbe accani­

mento - né di meno - perché non corretto; ogni paziente deve essere uguale agli 

altri. Può naturalmente essere facile in questi momenti drammatici che paziente e 

medico si lascino attrarre da un rapporto di maggiore o minore simpatia: l’equani­

mità del medico è uno degli obiettivi da raggiungere.

Il Paziente

Se parliamo del paziente, inteso come tutti noi, ci accorgiamo come sia impre­

parato ad affrontare non dico una malattia grave, ma anche una lieve. Appena un 

bambino ha 38 di febbre, la madre, prima che giunga il medico, ha già dato scirop­

pi, supposte, compresse. Abbiamo un affanno, nei confronti della malattia non so se 

giustificato o giustificabile. Un paziente incapace di responsabilità lievi, come può 

assumerle in un momento drammatico della sua vita?

Leggiamo sui giornali che «non bisogna gestire la salute degli altri». Noi 

vorremmo che chi parla così sia poi anche capace di amministrare la propria salute 

in momenti drammatici. E questo non avviene perché la cultura insegna che la

48 



vecchiaia non esiste, che bastano un’acqua minerale per rimanere giovani e una 

pomata per togliere le rughe. Non è vero, la vecchiaia è uno dei momenti della vita, 

come la morte.

Culturalmente questa preparazione e consapevolezza sono venute 

diminuendo, forse anche nell’impostazione del mondo religioso che ha assorbito 

parte di questa cultura dominante. Se il paziente non sa la diagnosi, capite bene 

allora che il rapporto diventa ancora più difficile. Ogni volta che c’è una diagnosi 

drammatica siamo avvicinati da tre parenti che ci dicono di non svelare la diagnosi 

al paziente. Nella legge americana il medico è obbligato a dirla, quella italiana è 

molto più equivoca: il medico dovrebbe dirla, salvo che, non provochi nocumento. 

In pratica, non dice come comportarsi e forse è anche giusto perché non si può dire 

tutto al paziente in modo brutale, come alcuni fanno, o non dire niente. Però un suo 

coinvolgimento nella malattia è indispensabile perché mediante questa conoscenza 

si crea un’alleanza fra medico, familiari, paziente e ogni piccolo successo terapeuti­

co rasserena un poco tutti gli animi. Meglio che dire: non ha niente, però bisogna 

amputare qualcosa, una falsità che il paziente capisce. Si crea una congiura del 

silenzio in cui la moglie sa, il paziente sa, il medico sa ma nessuno parla. Una 

impostazione culturale di questo tipo non è accettabile.

I Parenti

I parenti hanno l’angoscia del congiunto malato, e conoscendo la gravità della 

malattia, hanno, come il personale curante, l’angoscia della propria morte, che 

come in uno specchio vedono riflessa in quella del familiare. Angosciati perché 

hanno il terrore di non aver scelto il posto giusto per le terapie. I loro rapporti con i 

medici curanti diventano assillanti nelle domande alle quali i medici cercano di non 

rispondere. Cercano i «santuari» della medicina, ovunque essi siano.

Il parente quindi gioca un certo ruolo: la sua tranquillizzazione, è una delle 

cose più importanti da fare.

Poche volte i pazienti ci hanno chiesto - e sono gli unici riteniamo che abbiano 

diritto a chiederlo - l’eutanasia. Come diremo in alcuni esempi, ce l’hanno richiesta 

in momenti drammatici, o ce l’hanno fatto i parenti; ma noi abbiamo sempre 

rifiutato, creando resistenze. Quando questo momento drammatico è passato, i

49 



pazienti che hanno naturalmente continuato a vivere, o i parenti, sono stati lieti che 

non avessimo accettato una decisione così drammatica.

È sempre il dolore che cerca di aprire la porta dell’eutanasia. D’altra parte, la 

stessa stampa lancia dei messaggi che non sono utili dal punto di vista psicologico. E 

molto meglio dire che un personaggio famoso è morto di tumore piuttosto che 

adoperare altre più drammatiche, secondo noi: male incurabile, inguaribile, 

terribile, ecc.......

Quei messaggi subdoli letti dal paziente, restano nell’inconscio e affiorano poi 

quando è colpito dalla malattia e quindi la diagnosi è correlata alla morte e al 

dolore. Il non rivelarla al paziente porta a non fargli programmare la propria vita: 

a volte questa diagnosi è nota ai suoi conoscenti e non a lui. È un atteggiamento che 

possiamo accettare?

Forse l’esempio pratico è quello ché maggiormente riesce a creare una 

emotività e una chiarezza di un messaggio. Ecco alcune testimonianze.

1° CASO CLINICO

Una signora con metastasi ossee diffuse aveva preferito rimanere a casa per accudi­

re, anche se da letto, la sua famiglia e soprattutto una figlia di 10 anni. Chiese di 

poter attuare tutte le cure a casa e ci rendemmo conto come pochi siano i supporti 

messi a disposizione dall’organizzazione sanitaria per le cure domiciliari. Con fati­

ca, infermieri e medici, esaudimmo il suo desiderio umano, all’apparenza semplice 

ma difficile da realizzare: trasfusioni, flebiclisi, visite specialistiche si attuano, 

prevalentemente con l’ausilio del Volontariato. Si dovrebbe attuare 

un’organizzazione di servizi domiciliari.

2° CASO CLINICO

Una giovane signora pur sofferente, aveva desiderato tornare a casa dal marito. 

Dopo pochi giorni tornò in ospedale, accentuando la sintomatologia dolorosa che 

prima aveva minimizzato. La motivazione non tardò a rivelarsi: il marito ci confidò 

che non era in grado di tenerla a casa perché doveva lavorare e infine perché aveva 

una nuova compagna: «... sa, dottore, com’è la vita...... La paziente volle rimane­

re sempre in ospedale, in solitudine, e non sapevo se fosse più feroce il dolore fìsico o 

quello morale. Come descrivere la solitudine dei dimenticati nell’ospedale? E la

50



gioia di quelli che si sentono ricordati? Non desiderano cioccolatini o fiori, ma 

presenze e testimonianze. E, quindi, non dimentichiamo di visitarli.

3° CASO CLINICO

Una signora gravemente ammalata, colta, ricca, nei lungi mesi di sofferenza aveva 

deciso di troncare tutti i suoi legami con i numerosi amici e conoscenti. Una 

assistenza medica difficile. Accettava o rifiutava le cure come i bambini 

tiranneggiano i genitori col cibo. Una delle poche che mi chiesero di praticare 

l’eutanasia ed al mio rifiuto fu incapace di insultarmi. Una volta mi chiese se la 

visita che mi accingevo a fare e che a lei costava sofferenza per i movimenti da com­

piere, avrebbe migliorato le sue condizioni o allungato la vita ed al mio diniego 

disse: «Basta con queste sceneggiate, se non è capace di dare né la vita né la morte, 

se ne vasa e non ritorni». Dopo qualche titubanza ritornai a visitarla, forse non mi 

sentivo più medico, ma una testimonianza di comprensione umana. Ma lei mi 

aspettava, sicura che sarei tornato, con un libro per regalo (nonostante la malattia 

era accanita lettrice). Sapeva di cliniche straniere che praticavano l’eutanasia, ma 

non vi si era mai recata, conosceva medici favorevoli all’eutanasia di tutto il mondo. 

Rimasi il curante fino alla fine, perché sapeva che non sarei diventato in un 

momento di debolezza, il suo uccisore. Sono contrario all’eutanasia, e chiedo 

rispetto per la mia convinzione.

4° CASO CLINICO

Un padre missionario della Consolata, dallo Zaire ov’è impegnato alla costruzione 

di una Chiesa e di un piccolo ospedale, deve tornare a Torino perché affetto da 

tumore allo stomaco. Viene operato con asportazione di 3/4 dello stomaco. Queste 

sono le sue annotazioni:

— «... sono a conoscenza della mia situazione. Il mio ministomaco mi permette 

ancora di fornire al corpo energie per sopravvivere ed anche la grinta ed il desiderio 

di tornare in Zaire... ».

Ed infatti ritona nella sua missione nel più profondo della foresta, con enormi diffi­

coltà di comunicazioni: due giorni di macchina dal più vicino aeroporto. Dopo 

qualche tempo avviene una ricaduta, deve tornare a Torino, riprende le cure, ma il 

suo pensiero è rivolto alla Missione. — E scrive ai confratelli «... se il Signore vorrà

51 



tornerò per celebrare con voi. Certo una impossibilità al mio rientro in Zaire sarà il 

sacrificio più grande che Dio potrà chiedermi».

Ed il nostro doloroso compito fu quello di annunziare proprio che da un punto di 

vista medico non poteva più tornare.

Secondo il mio parere non solo la morte è dolorosa, ma lo è anche cessare le attività 

della vita cui teniamo maggiormente. Chi di noi è pronto ad un sacrificio simile? 

Ma il missionario era pronto anche a questo, ed ecco quello che in silenzio aveva 

annotato «... dovere del sacerdote il sacrificio! Se cerchi il tuo individualismo, perdi 

la tua vera personalità ed il tuo scopo nel creato. Finché vi è in noi un eccesso di 

prudenza, finché la volontà ha capricci estranei all’unione con Dio, restiamo 

sempre allo stato di infanzia e troviamo noi stessi senza pace e senza gioia»...

Negli ultimi mesi lo nutrivamo solo con fleboclisi, ma appena eseguita la terapia, 

continuava il suo impegno di Missionario raccogliendo fondi, inviando progetti e 

materiali in Zaire. Il 29 gennaio 1981 annotava: 80° anniversario della fondazione 

dell’Istituto Missioni della Consolata, 41 da me passati nel medesimo: grazie, o 

Signore. Anche se dall’Italia, l’obiettivo della Missione nello Zaire si compiva. Il 

9.2.1982 il padre morì. — Un confratello missionario così si esprime nel testo: «... 

Il tuo comportamento nei due anni di malattia mi ha fatto riflettere su una espres­

sione che consideravo un po’ retorica. ... Dov’è, o morte, la tua vittoria? Antonio, il 

vincitore sei tu. Hai lottato e vinto, anche per noi che cediamo le armi tanto facil­

mente. Grazie».

L’insegnamento che abbiamo raccolto è che il tratto della vita può essere per 

ciascuno di noi più o meno lungo; ma è importante l’esempio, le opere che siamo 

riusciti a compiere.

Annotazioni tratte dal testo «u n  u o mo  f a t t o  mis s io n e # di Giuseppe Mina - Ed. Missionaria Italiana - 

Bologna.

52



MARIO PORTIGLIATTI BARBOS

ORDINARIO MEDICINA LEGALE UNIVERSITÀ DI TORINO

PARLA IL MEDICO DEL «GIORNO DOPO»: 
«LA PERSONALITÀ DEL MORENTE VA RIVALUTATA»

Perché mai oggi è qui un medico legale, cioè uno che arriva sempre il giorno 

dopo e quando i giochi sono fatti? Certamente è un titolo, ma non il solo per il quale 

avrei potuto dire qualcosa in un convegno come questo. Il medico legale in realtà 

vive nell’entredeux tra medicina e diritto, partecipa delle esigenze dell’una e 

dell’altro, raccoglie di qua e di là, e, se sa farlo, partecipa, obiettiva, valuta, com­

pone. Beninteso se sa farlo perché non è facile essere testimoni e giudici del proprio 

tempo, più semplice esserne soltanto figlio: del momento, della cultura, della 

consuetudine.

Che può dire allora? Dal suo punto di osservazione gli par di testimoniare due 

fatti concernenti il tema: il primo è che la frequenza con la quale si parlava 

pubblicamente ieri di diritto a morire la propria morte, difendendosi dalla tecnica e 

dalla disumanizzazione era solo pari a quella con la quale noi medici contestavamo 

l’accusa di accanimento terapeutico, di difesa oltranzistica della vita, anche contro 

l’interesse del paziente. Ed in questa faida si isteriliva il discorso. Parlando delle 

cose di casa mia, c’è la sensazione che qualche cosa stia cambiando in letteratura, 

ma se Dio vuole, anche nell’esperienza quotidiana. Si è fatto strada un altro modo 

di affrontare il problema: non più in negativo, ma in positivo, non più astensione o 

la mera offerta, passiva o attiva, di un’uscita; non più gettare la spugna, ma la 

presenza collaboratrice, il percorrere insieme, la via difficile fianco a fianco. Forse 

davvero una via per passare da un oceano all’altro, il nuovo passaggio di un capo di 

Buona Speranza.

L’impegno è di tutti; nessuno escluso, salvo chi si autoesclude, sottraendovisi. 

E non vi sono orti chiusi ideologici, né cernita preventiva di compagni di cammino. 

Per raggiunger lo scopo, la solidarietà non ha bisogno di aggettivi, ideologici,

53 



politici, di appartenenza a gruppi.

All’improvviso ci si avvede che tanta strada è stata percorsa ed alcune mete 

realizzate, magari senza sapere l’uno dell’altro, e che un primo bilancio (questa è 

forse l’ambizione sotterranea, di questa giornata) è possibile: senza enfasi, né premi 

per chi è andato innanzi, per soppesare quanto vi è di meglio nell’esperienza com­

piuta.

Un secondo aspetto, sotterraneamente, ha fatto la sua strada: la rivalutazione 

della personalità del motente e del ruolo attivo che gli è riconosciuto. Per anni 

intorno alla evoluzione fatale della malattia, la società aveva elevato il muro del 

silenzio: un malato non doveva sapere la sua sorte, contro ogni evidenza, barando, 

esibendogli anche delle cartelle cliniche falsificate. È capitato anche questo ed è 

deteriore. La mia consonanza con le parole di Bumma nasce non solo dal modo 

egregio con il quale ha presentato delle realtà umane, ma da un modo di sentire che 

mi affianca a lui. Doveva solo essere alimentata un’illusione. Questa è la realtà e 

probabilmente qualcuno in sala la condivide ancor oggi: Un modello di carità? O 

non piuttosto, difesa dall’angoscia, rimozione, incapacità di comunicare di far 

fronte all’impegno su un piano di realtà?

È più agevole percorrere la strada della pura tecnologia, della banalizzazione' 

del quotidiano, lasciando alle cose il linguaggio crudo, che la parola non conosce 

più. E la «morte negata», rovesciata, addomesticata, rubata, cui non vien consenti­

ta la preparazione, fatta un tempo dalla nostra cultura. Da noi la comunità è 

lontana, tranne esempi di volontariato di cui sentiremo troppo spesso per non 

avvertire quanto sia fertile quest’humus, anticorpo della società nei confronti delle 

malattie che ci circondano.

Sappiamo quanto c’è di opaco, di grigio in tutto questo. Se è vero che essere 

malati significa sempre attendere qualcuno, il morente molto sovente è solo 

nell’affrontare il dramma. Noi medici, siamo tutti stati in ospedali di varia entità e 

tradizione. Il rito è quello del paravento intorno al letto del malato per sottrarlo 

all’orrore altrui. Oppure il morente è trasferito in una stanza a parte, dove il suo 

morire non disturbi. In alcuni ospedali americani lo si affida allo psicologo, il quale 

arriva, una sorta di anticipo dell’impresario delle pompe funebri, perché gestisca lui 

professionalmente quello che i medici ormai gli hanno delegato. «Io ho fatto quello 

che dovevo, ora fai tu quello che puoi».

Doglianze sterili? Sì, se ci si arresta alle cose, che non funzionano, che sono 

tante: le deficienze dell’amministrazione burocratica-sanitaria, le disparità 

54 



d’accesso alle cure, l’improvvisazione ed il disimpegno di una certa parte 

dell’assistenza, lo spersonalizzarsi del rapporto medico-paziente, l’aleatorietà dei 

controlli, la progressiva deresponsabilizzazione del singolo. Ma il j’accuse non è 

l’obiettivo di oggi. Il convegno mi sembra debba avere altro fine: la ricerca, in 

positivo del rimedio. Ognuno è tenuto qui a portare una tessera del mosaico: 

piccola, non significativa, ma sua, ciò di cui è capace. Nel disegno complessivo ha il 

suo posto, anche se non quello luminoso, che ha nel mio ricordo una scelta che feci 

un giorno lontano. Dovevo mostrare Torino ad un ‘gran salàm’ di molto lontano, 

forse il più autorevole, in quel momento della cultura psichiatrica canadese, uomo 

di cultura straordinaria. Mi disse di accompagnarlo dove volevo io, cosa che mi creò 

un grosso imbarazzo perché non sapevo dove portarlo. Feci due scelte, una 

culturale e quella di portarlo al Cottolengo, ed ebbi due delle grandi lezioni della 

mia vita: una fu l’umiltà con la quale si avvicinò al malato, l’altra la diede quella 

suorina, veneta, gli occhi azzurri, che gli spiegò come fosse facile e senza merito 

assistere per anni dei piccoli - alcuni avevano già passato i dieci anni - idrocefali, 

aberrazioni umane, incapaci di una comunicazione, di sollevare il capo dal cuscino. 

E come giorno per giorno fosse bello (la sua vita era fatta di quello) anche se non 

aveva nessuna risposta umana. Se lo portava dentro quello che cercava. E l’aveva 

trovato. Ed è altrettanto vero che quello che troviamo di bello fuori, non è sempre 

quello che di fuori ci viene dato, ma che riusciamo a trovare dentro, anche di fronte 

alle disgrazie peggiori.

Altre morti non meritano pietà?

Forse il medico legale vive in mezzo alle disgrazie degli altri, sono solo diverse 

da quelle che stanno dinanzi agli occhi di ciascuno di voi, Noi non abbiamo il 

problema di curare. Dobbiamo molto sovente fare un bilancio di disastri, di 

disavventure altrui. E ci sono le disgrazie che tacciono, e quelle che urlano.

Cosa allora vi posso dire?

Anche quella è vita, come pure è morte, solo diverse nelle forme, più 

esasperate, urlate, ma non per questo più tragiche in assoluto. Esperienza che 

segna, come quel che vive ciascuno di voi. Per questo forse abbiamo cose da dirci, 

pur svolgendo compiti tanto diversi, e possiamo farlo senza arroganza o falsa 

modestia, facendo leva ognuno sul proprio passato. Sia o no in pace con se stesso,

55 



capace di sperare in astratto o di operare in concreto, costruendo mezzi in vista di 

un fine. Giardina ha combattuto oggi uno slogan imperante, che vuole di necessità 

l’associazione tumore-dolore. Qui domina, giustamente, la preoccupazione della 

morte oncologica, la morte non è solo da tumore, ve ne sono altre incombenti come 

fatalità, nei confronti delle quali la pietà dell’uomo è meno benpensante.

E' il vecchio sradicato, che senz’essere randagio e solo, tarda ad andarsene e lo 

sa. E' il terzomondista, che non ha più nulla, salvo la disperazione per ciò che ha 

lasciato e non rivedrà. È il criminale: la nostra esperienza non è sempre vivere nella 

migliore società. Viviamo a contatto con altri ultimi, diversi dai vostri, che creano 

occasioni di contatto non diverse nella sostanza e nel calore). Anche lui, il criminale 

ha perso la sua posta e, senza la partecipazione affettiva di nessuno, attende 

soccombente in un regolamento di conti la conclusione del suo ciclo. È il tossico­

dipendente a fine corsa che, agli occhi dei più, se l’è voluta; è il nuovo appestato 

l’AIDS.

Un malato oncologico, almeno a parole, ha la pietà di tutti, ma nei confronti 

degli altri sappiamo non far differenze? Accettarli con tutto il carico delle loro 

esperienze negative? Oppure vogliamo che i conti tornino, che dare ed avere pareg­

gino? C’è una sorta di contabilità ragioneresca di un moralismo abituale, nella vita 

di tutti i giorni e giochiamo la nostra vita anche su queste valenze. In un mondo 

dominato dal successo e dalla volontà di affermazione, l’altruismo di una virtù 

screditata e derisa, che non premia l’insuccesso, ha sovente il sapore dolciastro di 

una virtù fin de siècle, deamicisiana o, al più, tolstoiana.

Eppure la morte è l’unico carattere che biologicamente ci fa uguali ed identico 

dovrebbe essere l’atteggiamento nei suoi confronti. Ma lo è? la mia risposta è: no. O 

per lo meno, spesso no, almeno in concreto.

Basta pensare a ciò che capita a noi medici. Non è un’accusa malevola, ma è 

piuttosto un’autocritica emergente dalle considerazioni di quasi tutti coloro che 

hanno studiato il fenomeno con serenità. Più il malato terminale si avvicina alla 

fine, minore è il tempo che gli dedichiamo. Tempo perso, che potrebbe esser più 

utilmente impiegato a favore di altri? NO. Non è il bilancio pragmatico del maggior 

bene per il maggior numero di persone, è piuttosto una difesa. Bisognerebbe che la 

gente lo capisse, perchè chi svolge un’attività sanitaria in queste situazioni, è 

coinvolto in misura talvolta intollerabile. Perché in reparti in cui il logoramento 

umano è più alto, è proprio il personale infermieristico migliore, più impegnato ed 

emotivamente esposto ad usurarsi fino alla rinuncia od alla richiesta di pensiona-

56 



mento precoce? A Boscoville, nel grande centro canadese di rieducazione minorile - 

Pére Maillous ripeteva che, per sua esperienza, gli educatori non «divorati» dai 

ragazzi nell’arco di quattro anni erano incapaci; i buoni infatti non resistevano tan­

to. Fatte salve le differenze, è doveroso tener conto di quale costo umano abbia 

l’assistenza ad un malato terminale, tutti i giorni, 365 giorni all’anno.

La malattia terminale ed il confronto con la morte non corrispondono ad uno 

stadio di necessaria, seppur affaticata rassegnazione. Vi sono momenti di aggressi­

vità parapsicotica, di odio, ingratitudine proprio verso le persone che hanno fatto di 

più per loro, e rappresentano l’elemento caratterizzante di quell’ultimo braccio di 

ferro in una guerra perduta, con il risultato di metter alla prova la resistenza della 

persona più buona, e professionalmente agguerrita. Non basta esser pazienti ed 

oblativi; occorre anche conoscere tutti i passaggi psicologici che la Kubler-Ross ha 

studiato e saper adattare il proprio passo a ciascuno di loro. L’assistenza e farsi 

prossimo a chi ci lascia non son pianificabili a tavolino o, devono conoscere tutti gli 

adattamenti tattici ora per ora, giorno per giorno se come strategia complessiva. 

Solo una vigile intelligenza di condotta ed una grande disponibilità affettiva lo 

consentono.

Quante le cose da cambiare, non dagli altri ma ad opera nostra? È un discorso 

nel quale ci troviamo tutti coinvolti. L’elenco può essere molto lungo, ma farlo non 

serve a niente e a nessuno, salvo che porti ad un mutamento della nostra condotta 

sociale e cessino davanti al morente, quei monotoni segni di disagio ambiguo che 

rappresentano il modo abituale con il quale tutti noi reagiamo di fronte alla fine 

imminente di una persona cara. Ciascuno di noi ha avuto un’avventura umana di 

questo genere, io ne ho avuto una che mi ha segnato molto e per la quale ero imma­

turo per saperla affrontare. E quali sono i segni? La compostezza impacciata, il 

tono artificioso del colloquio, la superficialità, le domande senza interesse, l’arren­

devolezza conciliante, la paura di spazi di silenzio, la loquacità forzata, l’ilarità 

fatua, la curiosità mascherata da interesse fittizio, la compartecipazione manierata, 

le frasi fatte che dispensano dall’esser autentici e garantiscono sicurezza: si parla con 

lui, di lui, non veramente a lui, come bene ha scritto Colombero.

Una cosa mi interessa ancora di dire a questo punto: a chi compete di dar la 

notizia che scotta? Al medico certamente ed occorre che non eluda tale dovere. Non 

è prerogativa esclusiva. Ottimi medici non hanno il dono della parola o trovano 

difficile superare le inibizioni interiori. Se vi è un torto, è soltanto nel non renderse- 

57 



ne conto e non rimediare all’impasse. Ben venga che sia scelto il più idoneo, non 

importa chi, purché abbia ascendente sul malato, riesca credibile, sappia controlla­

re bene la situazione. L’errore non è nel passaggio di mano quando è opportuno, ma 

nell’arroccarsi sterile nelle proprie competenze senza gestirle. Si pensi quanto utile 

può essere che la notizia sia adeguatamente proposta da chi abbia miglior 

conoscenza della situazione personale e familiare del malato, dimestichezza, estra­

zione culturale e condivida magari lo stesso dialetto. Ma nessuna clandestinità nel 

dare l’informazione da parte di uno non autorizzato a farlo. È uno dei grossi guai: 

non c’è riunione con i paramedici e gli infermieri in cui non ci venga rivolta l’accusa 

di non saper gestire il problema. Probabilmente è vero, vista la coralità dell’osserva­

zione. Resta il dato di fatto che la soluzione non è quella di venir meno a una regola 

di gruppo, ma si deve ricostituire un senso dell’équipe, di un vivere lo stesso 

rapporto con l’ammalato.

58



ANSELMO ZANALDA 

MEDICO PSICHIATRA 

CASA DI CURA FATEBENEFRATELLI S. MAURIZIO CANAVESE

MORTE «NEGATA» O «ADDOMESTICATA»?
PURCHÉ IL MALATO SIA SEMPRE AL CENTRO

In quest’ultimo ventennio, anche se in modo meno pronunciato che in altri 

Paesi, in Italia vi è stata una proliferazione di studi sul problema di chi lascia la 

vita.

Molte di queste ricerche hanno la caratteristica di rifarsi alla morte come 

esperienza anziché come evento sottolineando il significato della vita come ebbe a 

fare Liliane Frey Rohn in un noto intervento.

D’altro canto, questo rinnovato interesse non ha destato soltanto iniziative 

clinico-metodologiche ma a carattere anche divulgativo (ad esempio la rivista ZE­

TA specializzata in documentazioni e ricerche sul morire) e pratica attraverso rea­

lizzazioni che coinvolgono operatori pluriprofessionali. Tipico esempio i corsi 

tecnico-pratici sul rapporto medico-paziente in fase terminale organizzati dalla 

Scuola Superiore di Oncologia e Scienze Biomediche, uno dei tentativi di coinvolgi­

mento comunitario per sopperire ai nuovi bisogni a cui la comunità civile fornisce o 

«non soluzioni» o rituali poco più che folkloristici.

Una, nessuna e... centomila

Un tempo vi era l’esigenza di prepararsi alla morte: non un fatto privato ma 

coinvolgente la collettività, come per ogni evento rituale se partecipato. Nella socie­

tà del XV e XVI secolo il prepararsi a morire rappresentava il supremo compito 

della vita ed il testamento una preparazione dal valore non soltanto economico, ad 

un evento inevitabile anche se non localizzabile nel tempo.

Il desiderio di avvicinarsi con consapevoli gradualità alla fine era così diffuso

59 



che la morte improvvisa era considerata grande sciagura. Vedi l’antica preghiera «a 

subitanea ed improvvisa morte libera nos, Domine» particolarmente sentita.

Il cambiamento di mentalità è palese se si considera come oggi la maggioran­

za, da un lato si auguri una fine subitanea ed indolore perché teme la sofferenza di 

cui non identifica il valore, dall’altro perché paventa la trasformazione di sè in un 

anonimo oggetto della burocrazia sanitaria. In effetti, a differenza della morte 

medicalizzata, quella rituale conferiva al moribondo una ben precisa identità, 

tanto che lo si riteneva essere all’apice della saggezza le cui ultime parole costituiva­

no «un qualcosa» da scolpire nella propria mente. Nietzsche ebbe ad affermare: 

«Anche i superflui si danno grande importanza quando muoiono». Viceversa nelle 

strutture ospedaliere la morte rappresenta un evento anonimo quasi meccanico, da 

far rientrare in una «catena di smontaggio»: vedi Dino Buzzati.

L’inaridirsi della concezione della vita ed ovviamente della morte, come pas­

saggio iniziatico, ha verosimilmente coinciso con la trasformazione culturale inizia­

tasi fra il XV ed il XVI secolo. Ad esempio nella società medioevale il cimitero era 

accanto alla Chiesa e l’abitato circondava l’uno e l’altra: una visione costante della 

morte e la contemporanea sublimazione esercitata dalla Chiesa. La «morte 

cosiddetta addomesticata». Successivamente si ebbe la «migrazione dei cimiteri». 

Nel XIX secolo, ormai totalmente laicizzati, hanno raggiunto localizzazioni il più 

possibile lontane dall’abitato e, come tutte le istituzioni totali, sono circondati da 

alte mura, non sono certo deputate ad impedire l’evasione dei defunti ma a nascon­

dere quanto può aver attinenza con la morte.

L’espressione tipica di questa dissimulazione, nell’epoca della «morte negata», 

è rappresentata dai memoriaLs californiani ove il solo simbolo visibile di morte è 

quello delle foglie cadute dagli alberi, rapidamente rimosse dalla solerte manuten­

zione.

Interessante rilevare come, secondo Aries, la paura del morire abbia coinciso 

con l’affievolirsi dei valori rituali e quale equivalente sia comparso l’incubo di essere 

sepolti vivi, che in taluni casi, ha raggiunto valori francamente ossessivi come negli 

scritti di Poe.

Attualmente la morte è considerata per certi versi «vergognosa» nel senso che 

ha occupato lo spazio dell’osceno lasciato libero dal sesso. In passato, ai bambini 

veniva raccontata la favola secondo cui la nascita avveniva sotto il cavolo, ma si 

permetteva loro di partecipare ed a volte assistere alla morte dei congiunti prossimi. 

Oggi invece, il luttuoso evento è accuratamente nascosto a quegli stessi bambini che

60 



si ritiene di dover informare su tutto ciò che riguarda la nascita al punto di farli 

assistere al parto del fratellino, il cosiddetto «parto di famiglia».

D’altro canto l’interesse un tempo manifestato per i moribondi, che in taluni 

Paesi era consuetudine ricevessero visite da parte di viaggiatori di passaggio, oggi si 

è ridestato. Si assiste ad una rivalutazione del «moribondo mancato», persone 

sopravissute ad un’incoscienza seguita a gravi malattie (arresto cardiaco, avvelena­

menti, traumi cranici ecc., e uscite dal coma grazie alla moderna rianimazione. 

Raymond Moody raccolse l’esperienza di più di trecento pazienti sopravissuti susci­

tando grandi discussioni. Nel 1984 la ricerca venne ripresa e confermata da Morse 

che aveva studiato casi di bambini e giovinetti. Molti riferirono di aver vissuto una 

panoramica della propria vita, quasi una rassegna retrospettiva, in cui le immagini 

si susseguivano con straordinaria rapidità, vivacità ed autenticità. La stragrande 

maggioranza riferì pure di non aver mai avuto l’impressione di essersi addormentati 

né tanto meno di essere stati estinti ma piuttosto di essere stati «fuori del tempo». 

Furono pure riferiti casi di soggettiva eautoscopia che coincidono con quanto già 

aveva comunicato Wiesnhùtter sulla propria esperienza. Lo stesso Autore ebbe a 

sottolineare che l’autentica realtà della morte è da considerarsi «irrapresentabile».

I progressi nella rianimazione hanno consentito di stabilire, con sufficiente cer­

tezza la differenza che intercorre fra morte cerebrale clinica, presupposto indispen­

sabile per l’espianto degli organi e i relativi trapianti. In quest’ultimo ventennio si 

può giustamente affermare essere ormai iniziata l’era dei trapianti di organo a scopo 

terapeutico. In Italia secondo i dati di recente forniti dall’AIDO risultavano, al 31 

dicembre 1987, effettuati i seguenti trapianti: 3710 di rene, 240 di cuore, 56 di fega­

to, 19 di pancreas, 14 di rene e pancreas. Si registra quanto mai pertinente l’osserva­

zione di McMaster secondo cui paradossalmente uno dei problemi attuali dei 

trapianti d’organo è proprio il crescente successo: infatti si allunga la lista d’attesa 

dei malati (e anche quella di aspettative e delusioni). Si spera, per la propria 

sopravvivenza, in un trapianto.

Ovviamente il trapiantato, testimone per certi versi dell’altrui morte, ha con­

tribuito a riportare l’interesse sulla morte nel senso più ampio del termine. Vi ha 

contribuito l’allungamento della vita media e, almeno per quanto concerne i paesi 

di cultura occidentale, anche il miglioramento nella sua qualità. A partire dagli 

anni ’50 si è potuto osservare come nel sesto e nel settimo decennio di vita si iniziasse 

a considerare la morte pfu come un fatto accidentale, che non ineluttabile. Questo 

cambiamento di mentalità è stato alla base del concetto di terza età (Simone De

61



Beauvoir), l’età d’oro degli autori americani. Molte persone giunte all’età della 

pensione hanno potuto scoprire le proprie qualità sommerse attuando una sorta di 

rinnovamento esistenziale. In questo senso si collocano iniziative culturali («l’Uni­

versità della 3° età» ne è un tipico esempio) turistiche, sportive ed esistenziali. Del 

tutto inutile sottolineare, come al giorno d’oggi, l’età anagrafica non sia pfu un 

punto di riferimento per l’efficienza individuale, assai meglio definita età biologica, 

sociale e psicologica.

Malgrado questi lusinghieri risultati l’ineluttabilità della morte, proprio a 

cavallo degli anni ottanta, si è riproposta, in quanto il numero degli 

ultraottuagenari si è così accresciuto da costituire un problema sociale. In effetti 

l’incapacità ad autogestirsi ed il relativo crollo psicofisico, in concomitanza ad 

eventi di per se stessi non particolarmente traumatici (cambiamento di alloggio, 

malattia invalidante anche per tempi brevi, matrimonio od allontanamento di un 

congiunto, improvvisi cambiamenti di abitudini ecc.) rendono evidenti il deteriora­

mento ed ineluttabile la morte, con tutte le sue problematiche. Proprio all’inizio 

degli anni ’80, è comparsa inoltre l’infezione chiamata AIDS che oltre a dimostrare 

la nostra impotenza terapeutica ha creato uno stato di angosciosa attesa anche 

perchè i sistemi di informazione hanno provocato un vero e proprio stato d’allarme.

Interessante, al riguardo, considerare, anche solo sotto l’aspetto numerico il 

susseguirsi dei flash di agenzia. Nel 1982 l’ANSA ne diffuse tre. Nel 1983 67, nell’84 

164, nell’85 285, nell’86 furono 634 e 1508 nell’87.

Queste cifre rendono ragione dello stato di allarme, percentualmente ingiusti­

ficato ma qualitativamente no, poiché l’AIDS costituisce una sfida ai valori della 

nostra società: sappiamo infatti molto poco sulla malattia, e le cose che sappiamo 

suscitano dubbi. Una malattia che tocca l’intimità della persona, i suoi valori, la 

non accettazione sociale ed anche molti pregiudizi, mettendo in evidenza la realtà, 

la debolezza dei nostri valori sociali. Nel convegno di Londra, forse per la prima 

volta, nazioni fra loro in guerra hanno concordato sull’importanza dell’informazio­

ne e dei programmi che tutelino i diritti umani, tenendo conto delle situazioni socia­

li, culturali e dello stile di vita dei singoli, oltre che dei vari popoli. Per quanto 

concerne la dignità del malato, l’apporto decisivo delle proposte del delegato vati­

cano e di quello dell’Ordine di Malta, accettate dalla Comunità delle Nazioni.

62



La «rimonta» della morte

La morte, dunque, ha recuperato un suo spazio e l’interesse destato può essere 

considerato sintomo del tramonto di un’epoca definibile come della «morte 

negata». Senza entrare nel merito del prezzo pagato per questo atteggiamento men­

tale, basti pensare quanto il consumismo sia stato deleterio per gli adulti (è infatti 

figlio di un super-investimento del presente che non tiene in conto il futuro) e un 

terreno particolarmente fertile per i giovani cresciuti in questo clima allo sviluppo 

della droga.

In effetti la rimozione della morte nell’educazione di un giovane, tipica della 

società del benessere, in cui è tabu ogni riferimento anche verbale alla sofferenza ed 

alla morte, provoca l’incapacità di una vera programmazione della propria esisten­

za.

Su questa mentalità contrassegnata da una non corretta identificazione fra 

presente e futuro, si innesta facilmente la condizione di «drogato» caratterizzata 

dalla mancanza di distinzione ideologica del tempo, proprio perché il drogato non 

possiede un futuro. Ciò si traduce anche nel gergo, tanto che il «mi faccio» viene 

utilizzato indifferentemente per indicare il presente o il prossimo futuro, non essen­

do neanche concepibile un futuro a lungo termine in cui la morte occupa di necessi­

tà la sua ineluttabile posizione. Riscoprire la morte significa quindi riscoprire il 

mistero della persona, il significato ed il destino individuale, troppo spesso confuso 

con quello collettivo della specie. La quarta età e le diverse condizioni assimilabili 

(quali la sclerosi multipla in fase terminale, le miopatie, le malattie degenerative) 

costituiscono quasi testimoni in attesa della morte; i trapianti lo sono di quella 

altrui, i sieropositivi espressione della nostra impotenza e possibili testimoni di «una 

morte annunciata». Tutte queste testimonianze l’hanno riportata ad una centralità 

in un’epoca in cui si era tentato di privatizzarla, escludendola dalla collettività e 

devalorizzandone ogni rituale volto a farne partecipe la società. Elemento che 

avrebbe da tenere in grande considerazione alla luce delle statistiche, in Italia in 

particolare, dimostrano l’avvio verso famiglie sempre più piccole. Stando al 

censimento ’81, alla nostra diocesi è in città il 24,24% delle famiglie, è costituito sa 

un solo membro, in provincia il 21,69%. In città e in provincia circa il 50% delle 

famiglie sono di uno o due sole persone; la media nazionale è ancora ben diversa 

essendo circa del 40 %. Questa condizione si presta ben poco al reciproco aiuto, al 

condividere gioie, dolori, ansie così da venir meno la comunione ideativo-affettiva

63 



che caratterizza il convivere, poiché i singoli finiscono per viversi come estranei, 

anziché come famiglia. Di qui il ricorso all’ospedalizzazione per qualsivoglia 

malanno, soprattutto per persone anziane e l’impossibilità di concepire l’assistenza 

ad un possibile moribondo, spesso scaricato sulle strutture ospedaliere.

La non disponibilità ad esser vicino a chi lascia la vita ingenera nel sopravissu­

to uno stato di sconforto che, a volte, assume la connotazione della depressione da 

lutto. Un’analisi anche superficiale dei casi di suicidio tra le persone anziane, 

sempre più numerosi, dimostra chiaramente come si tratti per lo più di vedove, 

vedovi, di persone isolate non più in grado di far fronte alla vita, non già per ragioni 

economiche, ma affettive.

Del resto i tentati suicidi dell’anziano non sono manifestazioni plateali. Se il 

tentativo va a vuoto, verrà, prima o poi, ripetuto fino alla sua realizzazione, in 

quanto è l’espressione di un grido di aiuto rimasto inascoltato.

È in quest’ottica che la morte dell’altro deve costituire per la collettività un 

impegno a stare vicino a chi lascia la vita e a chi è solo perché l’altro ha lasciato la 

vita. Le linee di intervento dovranno essere diverse ma è particolarmente indicato 

l’associazionismo dei superstiti affinché il «solo» abbia la possibilità di condividere, 

con altri con analoga esperienza, la propria solitudine. Se condivisa, non sarà più 

tale, ma una nuova forma di partecipazione.

Se i suggerimenti proposti possono sembrare quantitativamente carenti, tengo 

ribadire il principio, efficace in ogni circostanza e latitudine, introdotto oltre 4 seco­

li fa da San Giovanni di Dio: Ponendo il malato al centro della nostra attenzione- 

preoccupazione, le soluzioni scaturiranno abbondanti ed adeguate ad ogni 

circostanza.

64



RITA NOBILI

PSICOLOGA 

UNITÀ DI TERAPIA DEL DOLORE - MILANO

DIRE O NON DIRE LA VERITÀ AL MALATO? 
NON È (SOLO) QUESTO IL PROBLEMA

Lavoro nell’Unità di terapia del dolore dell’ospedale Bussi, perché a Milano, 

come dirà il dott. Di Mola, vi sono diverse équipes che prestano assistenza 

domiciliare a pazienti con cancro in fase avanzata e noi non siamo ovviamente gli 

unici. Non tutti i pazienti attraversano le stesse fasi, non tutti si trovano nella stessa 

condizione a combattere con lo stesso tipo di dolore. Oggi abbiamo delle possibilità 

di terapia immense, possiamo controllare ragionevolmente quasi tutti i dolori, però 

molto spesso «ragionevolmente» cioè non completamente controllato.

Se c’è una caratteristica certa della situazione di un paziente con cancro in fase 

avanzata, è l’assoluta non predittività della situazione: non si può sapere come si 

comporterà se non guardando quello che gli è accaduto prima. Ma di questo penso 

di far cenno nella mia relazione.

C’è un altro problema a cui vorrei accennare. Mi è stato chiesto di parlare del 

ruolo e delle competenze dello psicologo, cosa uno psicologo può fare. Però permet­

tetemi di dirvi una cosa: quando si tratta di assistere un paziente, malato di cancro 

o di una qualunque malattia cronica, il carico più grosso è sempre e comunque sulle 

spalle della famiglia, che fa gli sforzi più grossi, dal punto di vista pratico: è quella 

che presta di solito la maggior parte delle cure e da un punto di vista psicologico. 

Nel cancro, ad esempio, la malattia può andare avanti per un certo periodo di 

tempo, ma non so se qualcuno ha mai visto morire una persona con talassemia 

maior, il morbo di Cooley. Una famiglia che si trova in una condizione del genere, 

sopporti un carico che non sopportano medici, psicologi, infermieri. Per la fami­

glia, il problema grosso è tutti i giorni. Noi alla fine del lavoro andiamo a casa, 

abbiamo le nostre opportunità di scaricarci e di ricaricare le batterie come diciamo

65 



noi. Per la famiglia è molto più difficile. Ma ora veniamo al tema: lo psicologo che 

cosa fa, Quali sono le aree di competenza di uno psicologo inserito in una équipe 

domiciliare di cure palliative, come quella operante presso l’ospedale Vittore Buzzi 

di Milano? Il mio compito partecipare attivamente alla miglior comprensione, da 

parte dell’équipe, della situazione dei pazienti. A questo scopo mi adopero perché 

ciascun operatore divenga sempre più abile nel decifrare correttamente le comuni­

cazioni non verbali o il linguaggio simbolico utilizzati dai pazienti e dai loro fami­

liari per esprimere sentimenti, ansie, paure e necessità.

Nell’ambito di un lavoro di gruppo, tento altresì di favorire, la riflessione di 

ciascuno di noi circa le implicazioni del rapporto con il malato inguaribile e la 

famiglia e il continuo riesame non solo del nostro comportamento professionale, ma 

anche delle nostre motivazioni ad operare nell’ambito della medicina palliativa. 

Incontro personalmente i malati per comprenderne meglio la volontà, le richieste e 

le necessità soprattutto psicologiche. Nell’ambito dei colloqui con i familiari, a 

seconda delle loro richieste, offro supporto alle persone momentaneamente in crisi, 

o la possibilità di un riesame o di una verifica della situazione del malato o delle 

linee di condotta seguite dalla famiglia. Svolgo infine un lavoro di supervisione con i 

volontari inseriti nella nostra attività domiciliare. Ci valiamo di un gruppo 

selezionato e istruito dalla Lega Italiana per la lotta contro i tumori, sezione mila­

nese, con la quale collaboriamo e che, insieme alla fondazione Floriani ed altre 

associazioni, offre anche un grosso supporto economico alla nostra attività.

Si tratta di un lavoro molto impegnativo per svolgere il quale al meglio ho, 

sinora, trovato un solo modo: sottoporlo ad una continua critica con l’aiuto dei 

colleghi di altre équipe della Lombardia, nell’ambito di sedute di supervisione e, 

«di autocritica» che tanto contribuiscono, secondo me, ad espandere le nostre capa­

cità di comprendere le comunicazioni di altri esseri umani (pazienti, familiari o 

colleghi) rendendoli consapevoli della nostra insensibilità, superficialità e finitezza, 

per insegnarci a vivere significativamente ogni giorno della nostra esistenza. Il 

continuo lavoro di analisi delle proprie attività permette all’operatore, non solo 

psicologo, di acquisire un sereno rispetto di se stesso e quindi di garantire rispetto 

anche ai malati. Per fare qualche esempio concreto, rispettare il paziente vuol dire 

non imporre la nostra concezione di «buona morte» ad uno per il quale risulta 

invece più adatta una diversa modalità di fronteggiarne l’imminenza. Non 

obbligare il malato ad ascoltare ciò che, con comunicazioni non verbali o utilizzan­

do un linguaggio simbolico, ci ha chiaramente indicato di non essere pronto ad

66 



affrontare: può accadere infatti che alcuni pazienti non vogliano sapere da che 

malattia sono afflitti e ignorare di essere assai prossimi alla morte.

E' bene allora essere cauti prima di condurre il paziente ad accettare la diagnosi 

e quindi una situazione che progressivamente si deteriora. Delle persone riescono a 

mantenere il proprio equilibrio solo se lasciate credere che guariranno, anche se 

affette da malattia grave. È giusto lasciarle continuare ad ognorare quella parte di 

verità che concerne la loro morte imminente.

Una piccola digressione: da un punto di vista squisitamente psicologico, atteg­

giamenti etichettati come di difesa non sono sempre negativi o disadattivi. Al 

contrario assolvono alla funzione di difendere l’individuo da consapevolezze che gli 

porterebbero assai più sofferenza di un comportamento di difesa. In altre parole 

bisogna essere molto cauti nei confronti delle difese degli altri - malati, familiari, 

ecc. Contrariamente alle attese dell’operatore, all’abbattimento delle difese, parti­

colarmente se brutale, fanno seguito comportamenti più disadattivi di quelli che si 

sarebbero voluti correggere distruggendo le difese del soggetto.

Impossibile non comunicare

Quanto detto assume rilevanza particolare quando si accenna al dire o non 

dire la verità al malato, ritenuta una delle questioni più spinose nel rapporto tra 

operatore sanitario, malato inguaribile e famiglia.

L’errore è che si vorrebbe risolvere il problema individuando una ricetta, il 

comportamento «più giusto», da applicare in tutti i casi per essere alleviati dalla 

responsabilità di studiare il caso particolare. Il vero quesito non è se dire o meno la 

verità al malato, quanto comprendere cosa nel nostro rapporto con lui vogliamo che 

nostre comunicazioni dicano e facciano. Come il paziente ci comunica in mille 

modi (anche se non si esprime con un linguaggio inequivocabile, ma preferendo, 

quello simbolico) le paure, sentimenti o bisogni così noi operatori comunichiamo, in 

modo verbale e simbolico, i nostri sentimenti circa il cancro, l’inguaribilità e la 

morte. In questo senso malati ed operatori sanitari sono perfettamente simili: sono 

sempre sinceri, al di là delle loro intenzioni.

Il problema non è cosa, quando o a chi comunicare una diagnosi di cancro «per 

cui non c’è più niente da fare»; ma renderci conto che come i pazienti, anche noi 

non possiamo non comunicare, in quanto anche il silenzio o il non visitare un mala-

67 



to sono comunicazioni. La nostra razionalità non può vigilare al punto da garantire 

che diciamo sempre solo ciò che razionalmente riteniamo giusto ed utile: non solo 

non possiamo non comunicare, ma siamo anche sempre completamente sinceri, 

facendo trasparire i sentimenti che vorremmo tenere segreti o le paure che ci illudia­

mo avere sconfitto.

Altro concetto sul quale si registrano spesso incomprensioni, è l’importanza 

della speranza. Teoricamente concordiamo sul fatto che nessun paziente debba 

esserne privato; tuttavia accade che sia direttamente associata alla menzogna. Chi 

credendo che solo la guarigione ed una aspettativa di lunga vita possano costituire 

fonti di speranza, la ritiene impossibile per persone cui sia stata comunicata la 

diagnosi di malattia mortale. In realtà vi è sempre qualcosa che un individuo possa 

sperare di raggiungere: semplicemente magari di morire a casa propria fra chi si 

ama, potendo contare sull’assistenza del proprio medico di fiducia. Accade alle 

persone di modificare le loro mete in funzione delle condizioni e fase della vita che 

stanno vivendo, (Concetto poco sottolineato, perché così talmente evidente nella 

nostra vita, che finiamo per non accorgercene). Ciò accade a maggior ragione con 

un malato. Date queste premesse, è possibile per un paziente di cancro in fase 

avanzata mantenere, con l’aiuto dei familiari e degli operatori sanitari, un benefico 

livello di speranza sino all’ultimo istante di vita.

Chiaro, quindi, quanto siano diverse speranza e negazione, uno dei 

meccanismi di difesa più citati, quando si parla di reazione alla diagnosi del cancro. 

Con questo termine infatti si intende che il malato o i suoi familiari negano non solo 

la morte magari imminente, ma la gravità stessa della malattia, comportamento 

molto differente che chi, pur consapevole, spera sino all’ultimo che un miracolo 

allontani, almeno per qualche tempo, la morte. Questa speranza può trasformarsi 

in una difesa disadattiva che vai la pena di correggere soltanto quando il non verifi­

carsi del miracolo, potrebbe indurre nel paziente, sensazioni di rabbia o di dispera­

zione.

La situazione di ciascuno - come già detto - va analizzata attentamente e, 

nell’intervenire, si deve evitare di seguire acriticamente una linea di condotta stabi­

lita a priori. Per raggiungere un risultato utile è opportuno modellare l’intervento 

tenendo in considerazione il tipo e lo scopo delle difese messe in atto dal malato, dai 

familiari e, non dimentichiamolo, anche da noi operatori, che sviluppiamo difese 

nei confronti della malattia inguaribile e della morte; non sempre sono reazioni di 

fuga o tese ad allontanare la morte a qualsiasi costo. Anche essere presenti accanto 

68 



al morente può assumere talvolta funzione difensiva: si può scegliere di lavorare con 

gli inguaribili perché si spera, vedendone morire molti, di sconfiggere le proprie 

paure. Pretendere che tutti percorrano una sorta di iter (generalmente da una 

reazione di shock estrema all’accettazione della morte) è spesso un comportamento 

di difesa.

Portare il paziente ad accettare la sua condizione, ossia prepararlo adeguata- 

mente alla morte, è vissuto come uno scopo sostitutivo di quello più ambito, ma 

irrealizzabile, che è quello di guarire. Non esiste alcuna regola e le reazioni di 

ciascuno di fronte alla malattia rispecchiano quelle che uno ha avuto lungo tutta la 

sua vita di fronte a situazioni gravi. Forzare i pazienti in una categoria di comporta­

mento, piuttosto che essergli utile, fa sentire meno disarmati di fronte alla comples­

sità della loro realtà.

Vivere bene per ben morire

Vorrei per concludere offrire uno spunto di riflessione che implica, al tempo 

stesso, un suggerimento operativo: forse è possibile prepararsi alla morte preparan­

dosi alla vita. In altre parole molte persone affrontano disperatamente l’estremo 

passo perché sentono di non aver potuto dare un significato all’esistenza, di non aver 

realizzato le loro mete. Coloro che quindi imparano a vivere «nel momento» 

anziché «per il momento», si impegnano nel presente anziché rimandere tutto ad un 

futuro che non possono sapere se ci sarà sono quelli che si lasciano meno cose sospese 

(o unfinished business, secondo Elisabeth Kubler-Ross) alle spalle e sono quindi più 

preparati alla morte. Da questa riflessione, un’indicazione: bisogna fare del proprio 

meglio ogni giorno, senza tralasciare le opportunità, per quanto piccole siano, di 

realizzare i nostri compiti, aspettando occasioni grandiose per realizzarli nel futuro.

Una delle esperienze più drammatiche da un punto di vista umano, è di 

assistere una persona che sta morendo e che si trova in questa condizione. Ossia non 

riesce a dare nessun significato né alla propria vita né alla propria morte. Le uniche 

cose che riesce a vedere sono quelle che ancora dovrebbe e non ha più il tempo di 

fare. Sono le persone più disperate, per le quali anche l’essere vicini, presenti, serve 

poco: è come se fossero stati defraudati di qualcosa che nessun essere umano può 

loro restituire.

69



DANIELE GIGLIOLI

PRESIDENTE APASO (ASSOCIAZIONE PIEMONTESE ASSISTENTI SPIRITUALI OSPEDALIERI)

IL CAPPELLANO OSPEDALIERO, CHI È COSTUI?
CONFIDENTE ESTREMO O PRESAGIO DI MORTE?

Il titolo della comunicazione che mi è stata affidata dice: testimonianze ed 

istanze di un assistente religioso ospedaliero accanto al morente. Il tema del conve­

gno, l’avete letto è: «stare vicino a chi lascia la vita».

La prima domanda che mi sono posto è: «Chi sta morendo?» Scoprirete che 

siamo noi. Ciascuno di noi qui dentro potrebbe essere in fase terminale, con tutti 

coloro che in questi giorni lasciano la vita. Chi ce lo assicura? Nessuno. Infatti 

uscendo da questa sala ci può capitare un incidente e per noi «passa la scena di 

questo mondo»... Allora «chi sta morendo?» Non solo l’altro, a cui sembra che il 

titolo del convegno ci porti, ma tutti noi indistintamente. Per ascoltare quanto vi 

dirò, cercate di cambiare prospettiva: io, noi, tutti siamo destinati a morire.

In quanto assistente religioso in ospedale, per affrontare l’argomento, mi sono 

dato una griglia di lettura semplice: cosa vedo nell’ambiente dove lavoro, cosa vivo 

come persona e operatore pastorale, cosa mi sento di proporre.

Cosa vedo

Per il credente o no, per il praticante, oppure no, l'avvicinarsi della morte è la 

dichiarazione del fallimento dell’esistenza: «Dopo tanto faticare, questa è la conclu­

sione della vita? Non meritava proprio viverla...». Frase che più volte si sente pro­

nunciare sul non senso di un’esistenza. Mentalità, ormai diffusa, anche tra coloro 

che dicono di essere cristiani: si sia persa la visione della morte come «Dies Natali», 

giorno natalizio, di nascita e ingresso in una dimensione di pienezza e di alterità, in 

cui si fa la somma dell’esistenza. La vita si giudica, se ci è permesso farlo, partendo 

proprio dalla morte e non nel suo quotidiano divenire, in quanto fino al giorno della 

70



sua conclusione le varianti possibili sono moltissime. Da una mentalità che vede la 

morte come fallimento del proprio tempo e spazio non può certo scaturire la fede 

cristiana nella vita ultraterrena: «Credo la vita eterna». Anzi, noi occidentali 

stiamo rovinando un altro concetto religioso che viene dall’Oriente: la Reincarna­

zione. Se per l’orientale è una sorta di cammino purificatorio che lo obbliga a rien­

trare nella prigione dell’esistere, per molti occidentali, invece, risulta essere la gioia 

speranzosa di poter ritornare, di perpetuare l’esistenza nella dimensione terrestre.

Questo senso di fallimento proviene dal fatto che non si accetta più il reale 

limite della vita, connaturale con il nostro stesso concepimento, limite che fa scopri­

re la nostra quotidiana povertà. In molti credenti, invece di scoprire la povertà 

nella quotidianità, si è alla ricerca di povertà emblematiche, che dichiarino gli 

altri, poveri, affermino la nostra esigenza di fare del bene e in un certo qual modo, 

ci aiutino a farci sentire vivi, a dichiarare il nostro «esserci». Chi ne fa le spese, è 

proprio quella povertà connaturata con la nostra stessa esistenza terrena.

Chi ha ancora la voglia di «assistere», cioè stare seduti (perché ciò significa la 

parola) ad ascoltare gioie e dolori di una vita, dichiarando così, senza guardare 

l’orologio, che il tempo dell’altro è il mio? Il più delle volte «assistere» è fare le 

azioni, risolvere casi sociali, e chi assiste, dai parenti agli operatori sanitari o religio­

si, dice dell’assistito in fase terminale: ma perché non arriva alla fine?». Una frase, 

ammantata di pietismo e frutto forse del fastidio che il morente dà in chi vive.

È fastidiosa da sperimentare questa terribile povertà. Il morente mi chiama a 

condividere il suo e il mio limite e noi, che siamo persone di «alta dignità», occultia­

mo questa realtà, stendendo su quell’individuo un velo di indifferenza e cercando di 

trovare altrove risposte, soluzioni, consolazioni... L’importante è stare distanti da 

questo tipo di povertà.

Addentrandomi maggiormente nel problema e guardando a coloro che si 

dicono credenti e cristiani, per dichiarazione o per tradizione anagrafica, non si è 

davanti ad una situazione migliore. Basta fare un esperimento: invece di proporre i 

sacramenti, aspettare che sia il paziente a chiederli al Cappellano che passa per la 

visita. La richiesta della Comunione supera di poco il 10%, quella della 

Confessione scende al 2%, se invece si prende in considerazione l’Unzione degli In­

fermi, chiesta, lo sottolineo, dal paziente stesso, arrivo personalmente a un caso o 

due all’anno (N.B.: mi auguro che questi dati possano essere contestati da altri 

Cappellani ospedalieri per il loro eccessivo difetto. Vorrebbe dire che il punto di 

vista mio e di altri colleghi è troppo pessimista). Tale situazione sacramentale vale

71 



indistintamente per tutti: laici, religiosi, religiose, preti... Tutto ciò che mi ricorda 

il limite del mio esistere viene accantonato, oppure assume valenze diverse. Anche 

la mediazione sacramentale, presenza della grazia di Dio nel cammino della vita, 

subisce queste modificazioni: o viene messa in disparte perchè presagio di morte, 

oppure assume aspetti ed intenti puramente consolatori, o, peggio ancora, magico- 

sacrali.

Facciamo un passo avanti ed eccoci davanti all’infausto momento. La 

comunità cristiana che celebra liturgicamente le esequie, dichiara pubblicamente la 

morte «del fratello», canta coralmente «Io credo, risorgerò», ma più difficilmente 

riesce a condividere il tempo del lutto, ad elaborare una speranza in coloro che 

sentono il dolore del vuoto lasciato dal congiunto. Comunitariamente e socialmen­

te, chi vive il senso di morte non trova chi lo aiuti, si affianchi, e con lui percorra il 

cammino della ricerca di significato. O almeno, del trascorrere del tempo, nell’atte­

sa che il dolore si stemperi o si trasformi in speranza.

Cosa vivo

Operatore pastorale, io non mi limito soltanto a constatare, ma vivo anche si­

tuazioni e sensazioni facilmente condivisibili. Infatti basta superare la soglia di un 

ospedale o di una stanza dove c’è un ammalato e anche voi potreste viverle.

Vivo una cosa stupenda e’favolosa: la confidenza. Significa saper accogliere le 

parole, di un individuo che in qualche modo vuole comunicarvi la sua vita. E se si 

riesce a far capire all’altro, che tutto quel tempo è per lui, l’altro trasfonderà 

nell’ascoltare gioie, dolori, esperienze della sua esistenza.

Persone, anche non credenti, chiedono al Cappellano quella che io chiamo, la 

confessione laica. È la somma di un’esistenza, il totale che per alcuni si assomma al 

sacramento della riconciliazione. Per altri si risolve in un parlare ad un altro, per 

risentire la propria esistenza. Ricevo così l’eredità di una vita, un altro trasfonde in 

me, in un modo gratuito, l’esperienza della sua esistenza. Molte volte, per i più 

svariati motivi, i parenti o le persone che dovrebbero essere più coinvolte sono pur­

troppo latitanti e perdono quest’occasione, unica, irripetibile, favolosa che 

arricchisce la mia stessa vita e mi fa vedere la provvidente misericordia di Dio.

Un altro aspetto io vivo, non piacevole come il primo. In ospedale la vista del 

prete molte volte è presagio di morte. Purtroppo il Cappellano ospedaliero quasi

72 



sempre viene chiamato nel momento ultimo, comatoso, per affidare ciò che resta di 

una vita alla misericordia di quel Padre che tutto perdona e tutti accoglie. Se la 

misericordia del Signore è piu grande delle nostre paure (vedasi ad esempio questa 

frase: «Reverendo, faccia finta di niente... dica che è qui per caso... gli dia l’Estre­

ma Unzione senza che se ne accorga») è altrettanto vero che queste situazioni, abba­

stanza comuni, mi fanno capire la necessità di diventare un animatore della fede, in 

quanto, queste frasi che benevolmente ci aprono al sorriso, sono manifestazioni di 

una ritualità ormai slegata dalla comprensione dell’esistenza come dono gratuito di 

Dio.

Un mio confratello, che ha trascorso trent’anni in ospedale, mi diceva, che fino 

ad alcuni anni fa, l’assistente religioso ospedaliero aveva due stampelle che gli 

permettevano di presentarsi agli ammalati: dell’assistenza sociale e del conforto psi­

cologico. Oggi, fortunatamente, la prima è stata tolta da validi operatori sociali, la 

seconda c’è da sperare che la tolgano nel giro di pochi anni. Così resterà ciò per cui 

si è stati mandati in ospedale: proporre delle risposte di fede, affiancarsi a persone 

sconsolate e aiutarle a reinterpretare la loro vita con quella stessa di Gesù.

Dicendo questo, però, percepisco anche tutta la carenza di un’educazione 

cristiana ricevuta nel passato, dove la catechesi, del rimpianto (da alcuni) 

catechismo di Pio X°, e dei nuovi catechismi, non ha fatto altro che trasfondere 

delle buone notizie religiose che, purtroppo, non si sono trasformate in mentalità di 

fede. Risultato? La gente ha un grosso senso di appartenenza anagrafica al mondo 

della Chiesa, radicalmente disgiunta dalla testimonianza nei vari ambiti della vita.

Rievangelizzare il mondo del morente, secondo me, vuol dire non tanto arriva­

re ad un «accanimento sacramentale», ma vivere, con quelli che stanno per lasciare 
fe vita, i due doni stupendi del Signore: la compassione e la consolazione. Patire e 

condividere insieme la solitudine della creatura aiutati dalla presenza discreta e 

sempre misericordiosa di Dio.

L’ambiente ospedaliero, per i suoi tempi, e metodi, per la struttura architetto­

nica e il numero delle persone che vi passano, non sempre permette l’intimità 

necessaria a creare un vero clima di compassione. È più di pietismo o, peggio 

ancora, di fredda tecnologia. E il Cappellano non sempre trova facile la sua presen­

za, vista come inutile in un ambiente sempre più biotecnico.

73



Al termine vi invito a rientrare dentro di voi, come io rientro in me, perché nel 

silenzio interiore possiamo riscoprire la gioia e paura dell’esistere che la vita porta 

con sé e che ci accomuna.

76







GIORGIO DI MOLA

VICE DIRETTORE FONDAZIONE FLORIANI

IL DOLORE, QUEL COMPAGNO DI VIAGGIO 
CHE TUTTI VORREBBERO ELIMINARE

Il mio lavoro nasce da due tipi di esperienze che sono una storia di coscienza. 

Oggi vi è stato preannunciato che si sarebbe parlato di cose concrete. Io sono una 

persona concreta però mi sto esercitando a raccontare dei percorsi mentali, a fare 

delle riflessioni un po’ meno concrete, perché da quando ho cominciato ad interes­

sarmi di malati terminali e quindi di morte, mi sono convinto che in quest’ambito, 

le cose concrete sono molto meno importanti di una riflessione personale sul proble­

ma, attraverso la quale si possono, forse, dare delle risposte, non tutte complete, ai 

malati e ai sofferenti.

Ricordandomi di un intervento nel quale si è parlato di Capo di Buona Speran­

za e identificandolo con la morte, vi confesso che io l’ho visto. Non perché sono stato 

un malato terminale, ma in un’occasione, più piacevole all’inizio, trasformatasi poi 

in una piccola tragedia. Da appassionato velista, ho avuto un naufragio, nel 1976, 

da quelle parti, che ha cambiato la mia vita. Forse non è un esempio illuminante, 

ma uno di quegli eventi che dividono la vita in due: il prima e il dopo. Forse ho 

sofferto abbastanza, ho visto persone soffrire molto, sono ritornato a casa con 

un’esperienza enorme, della quale non so se c'e da ringraziare, comunque che non 

tutti possono fare. Non so neanche se augurarla a qualcuno. Indubbiamente, 

nell’ambito pratico di una persona come me, che ho fatto l’anestesista per quattor­

dici anni, in un ambiente nel quale la tecnica sembrava non avere confini, e la 

morte è presente quotidianamente, ritornare a casa, dopo un’esperienza del genere, 

ha costituito un passaggio importante e anche rischioso. Perché quando ci si 

avvicina alle esperienze estreme della vita, direttamente o indirettamente, si vedo­

no poi tutte le altre come qualcosa di più banale: in altre parole si tende a banalliz- 

zare un po’ la realtà. Le esperienze degli altri sembra siano meno importanti della

77 



nostra e in campo medico, per esempio, interessarsi di malattie terminali, può far 

sembrare tutto il resto molto banale.

È un grosso rischio perché leva un po’ di dimensione al problema rischiando di 

farlo apparire come un atteggiamento ancora una volta non tanto riflessivo da un 

certo punto di vista umanitari, nei confronti del malato che soffre, quanto piuttosto 

un atteggiamento di tipo più tecnico.
È la storia della mia coscienza: che di fronte a domande personali sulla morte e 

sul significato degli ultimi gradini della medicina, ha dovuto rivedere una prepara­

zione tecnica e umanistica, trovando mezzi diversi da quelli dati dalla sua cultura, 

soprattutto medica, che non insegna assolutamente ad affrontare la malattia, se non 

nelle fasi di guaribilità, e soprattutto a non fare alcuna riflessione strutturata sulle 

ultime fasi della vita dell’uomo.

La sintesi di tutto è stata una ricerca compiuta con dei colleghi, che mi ha 

portato ad avvicinarmi ad ambienti nei quali supponevamo che i malati morissero 

di più. È un po’ comela stracitata Kubler-Ross andata negli ospedali a chiedere se vi 

erano dei morenti e tutti rispondevano di no: non c’era nessuno che stava morendo.

Per evitare questa risposta banale con un collega siamo andati all’Istituto 

Nazionale dei tumori di Milano, un ambiente estremamente tecnico dove l’impera­

tivo di guarire si scontra drammaticamente con statistiche che non danno ragione 

purtroppo per adesso di gridi di vittoria nel campo dei tumori. Una struttura nella 

quale si vive un conflitto, diventato ormai nevrosi, fra ciò che appare (le scritte 

molto esplicite: Istituto Nazionale dei Tumori) e ciò che si dice di quel che si fa, per 

cui la comunicazione con il malato avviene in una specie di filosofia della menzo­

gna, nella quale tutto si dice e niente si fa.

Una struttura emarginata

In questo ambiente tuttavia esisteva una piccolissima struttura, che ritengo 

anche simbolicamente emarginata dal contesto di tutte le altre: il servizio di terapia 

del dolore. Il dolore nell’ambito dei tumori, è un problema importante per una 

ragione di tipo epidemiologico e statistico: ogni anno vengono diagnosticati nel 

mondo 6 milioni di casi. Di questi 4 milioni muoiono (10% delle morti totali nel 

mondo). E ogni giorno - dato dell’ OMS - più di tre milioni e mezzo di persone 

soffrono di dolori. La maggior parte (almeno il 70%) sono destinati a morire, sono 

78 



cioè «terminali». Non voglio spaventare nessuno, ma molto probabilmente molti di 

noi o delle persone che conosciamo possono ammalarsi e qualcuno può pensare: se 

mi capita di avere un cancro potrò anche avere dolori. Nella maggior parte dei casi, 

anche il dolore fisico oggi può essere nella maggior parte dei casi eliminato o 

comunque alleviato.

Il servizio dell’Istituto si rivolgeva quindi esclusivamente a pazienti terminali 

per alleviarne il dolore. Arrivavano in ambulatorio, ai pazienti o ai familiari si 

cercava di dare delle indicazioni adatte sui farmaci da usare, oppure si eseguivano 

immediatamente interventi sulle vie del dolore. Poi questi malati tornavano a casa. 

A parte quella del prof. Arosio, non ci sono strutture, oggi, che accolgano un 

morente, che non è neanche considerato malato, perché nel momento in cui la logi­

ca dice che non c’è «piu niente da fare» non è più un malato perché non si possono 

più applicargli tutte quelle cose che gli si applicano normalmente. Vengono gene­

ralmente dimessi dagli ospedali e lasciati alle famiglie che non sanno cosa fare. 

Questi malati tornavano a casa senza dolore, ma ne sviluppavano altri: la sofferen­

za psicologica e sociale, per l’isolamento cui erano costretti; il dolore, per la soffe­

renza spirituale se non avevano una fede o persone che si occupassero di loro, anche 

da questo punto di vista. In moltissime situazioni, anche la fede più solida vacilla e 

se non c’è un supporto adatto, queste persone sono prestissimo destinate a morire 

nella disperazione. Sofferenza anche per difficoltà finanziarie, man mano che la 

malattia avanza, richiede un’assistenza continua e l’apporto di sostanze farmacolo­

giche. Oggi esistono leggi idiote, mi si passi la parola, che a persone bisognose di 

farmaci per dipendenza, consentono di poterne usufruire tranquillamente, mentre 

si nega la possibilità a chi soffre dolori fisici inenarrabili, di procurarsi senza pagarla 

la morfina, farmaco molto semplice; o gli fanno molte difficoltà. Da noi e nella 

Regione Liguria, dei pazienti sono stati costretti nelle liste dei tossico dipendenti per 

avere una dose di morfina. Erano malati di cancro, con dolori attutibili solo con 

morfina in dosi adeguate. Una volta che glielo avevamo levato erano comunque 

destinati a vivere da soli e senza un’assistenza adeguata. Un episodio ha permesso a 

questo piccolo servizio, di svilupparsi.

L’ing. Floriani, presidente della Fondazione di cui sono vicedirettore, aveva 

un fratello molto malato di cancro, che soffriva molto. È stato aiutato a lenire le 

sofferenze e a morire senza grossi dolori. L’ingegnere allora ha deciso, con un gesto 

raramente riscontrabile, di creare qualcosa di autonomo per rispondere a delle 

aspettative precise e offrisse a tutte le persone sofferenti come il fratello un aiuto

79 



originale, non burocratizzato, facile da gestire, gratuito.

Fu così che arrivano in Istituto apparecchiature per sedare certi tipi di dolore: 

venne pagata un’infermiera che dall’Istituto potesse andare dalle famiglie; Istituite 

delle borse di studio perché anche i medici potessero staccarsi dalle strutture e 

andare nelle famiglie.

È nato così il primo modello, di intervento domiciliare per morenti di cancro 

con dolore, molto semplice, che poi si è diffuso, fatto di un’infermiera, che abbiamo 

chiamato «di collegamento o coordinamento», da un medico al quale faceva capo, 

da un volontario formato con un corso molto selettivo che gli consente di interveni­

re, non a livello medico nelle famiglie, ma per tutte le esigenze non di tipo medico. 

Alle spalle una struttura, come quella del Servizio terapeutico del dolore dell’Istitu­

to, nella quale c’era la possibilità di avere interventi specialistici nel momento 

opportuno, brevi ricoveri, e il supporto psicologico, di persone che potevano dare 

aiuto a tutti coloro che impegnati in questo lavoro e subiscono degli stress, non 

solamente psicologici, ma anche fisici. Nelle riunioni settimanali si rivede ogni caso, 

con un’assistente sociale che dà conto della situazione della famiglia del paziente, 

per poterle portare tutti gli aiuti necessari.

Per due anni sono stato io il medico coordinatore, prima di avere la possibilità 

di avere più medici. Oggi sono cinque con dodici infermiere, che seguono ognuna 

circa dodici fino a quindici malati. Il modello, come vi dicevo, si è riprodotto e 

attualmente abbiamo nove unità «di cure palliative» collegate a un’istituzione già 

esistente, pubblica nella quale esiste un ambulatorio del Servizio di terapia del dolo­

re. Grazie a loro, a Milano e dintorni, siamo riusciti a ospedalizzare quest’anno 

circa 1500 pazienti e ne abbiamo accompagnato alla morte più di 632.

Esperienze da imitare

Abbiamo cercato di raggiungere obiettivi che derivavano da un altro tipo di 

modello proposti dalla fondazione Floriani, oltre a quello interventistico e pratico: 

un modello di tipo culturale.

È necessario capire quali sono le domande dei pazienti, e cosa vorremmo fosse 

fatto a noi in quelle situazioni. Tutti sappiamo dell’incapacità dell’uomo a 

rappresentarsi la propria morte, di dare una visione obiettiva e autentica delle sue 

sofferenze, necessità e bisogni nel momento nel quale una persona pensa di poter

80 



morire. Era necessario quindi rifarsi ad antiche esperienze di altri paesi, per 

esempio, l’Inghilterra: da 20 anni ha gli Hospices, ogni distretto inglese ha un suo 

servizio di assistenza ai malati terminali. Negli Stati Uniti ci sono più di 1500 servizi 

per l’assistenza ai malati terminali.

Ne ho visitati molti e quello che più mi ha fatto impressione e in qualche modo 

ispirato, è stato un servizio in Canada, dove la sensazione che immediatamente si 

riceve è di un grandissimo conforto. Non avrei mai pensato di sorprendermi a dire: 

ecco, questo è un posto dove io vorrei andare a morire.

Che cosa rimane di questa nostra esperienza? La possibilità, comunque credo 

positiva, di offrire alle persone un approccio umano non solo caritatevole, ma anche 

scientifico, perché tutti noi lavoriamo in questo ambito seguendo precise indicazio­

ni, attraverso un’esperienza fatta sul campo, non solo nostra. Ciò che oggi si sta 

facendo in Italia nell’ambito delle cure palliative possa essere considerato l’altra 

faccia della medicina. Non forse una specialità ma comunque una mentalità, una 

disciplina che rivaluti la parte del prendersi cura, di cui la medicina ha avuto poco 

rispetto in questi ultimi anni.

C’è stato detto da qualcuno, forse come un’accusa, che può essere un tentativo 

di riappropriarsi in qualche modo della morte. Si è parlato ancora una volta di 

eutanasia, che ricorda (è difficile dirlo in questo ambito, dopo che le idee sono state 

un po’ confuse da molti interventi) una cosa detta da un filosofo in un vecchissimo 

intervento letto nel libro di un fisiologo del ’700, «fine ultimo della medicina, scopo 

primo e ultimo della medicina dovrebbe essere la morte senza malattia». La chia­

mava la senile eutanasia.

Forse questo termine andrebbe ricuperato in senso positivo, come accompa­

gnamento ad una buona morte, sgomberando il campo da tutte le altre definizioni, 

per cui l’eutanasia è stata definita una parola attaccapanni a cui appende l’omicidio 

del consenziente, l’aiuto al suicidio, l’Istigazione al suicidio e altre cose che non 

hanno niente a che fare con questa eutanasia. Il nostro è un modo di portare a 

morire bene le persone, senza medicalizzare la morte, ma con grande rispetto della 

autodeterminazione, del consenso, cercando di rendere la persona di nuovo consa­

pevole. Cioè dandole la possibilità di autodeterminarsi in un rapporto totale con un 

gruppo di persone che si interessa di lei.

La scelta non è più fra un accanimento terapeutico e la cosiddetta eutanasia 

attiva; ma è molto più vasta con l’ingresso nell’ambito della medicina delle medici­

ne palliative, che danno un menu di scelte al malato, proposte da più persone che

81 



lavorano in equipe. In questo modo credo che potremo di nuovo far apparire la 

morte come un’antica abitudine - come diceva un poeta, Cardarelli -, perché nella 

vita non c’è niente di più importante che il nascere e il morire. Nascendo sembra che 

non si sappia niente e non si impari niente, morendo, invece, si può sapere tutto ciò 

che si è appreso e che si potrà mai sapere.

82



PAOLA SCARCELLA

ISTITUTO DI IGIENE DELL'UNIVERSITÀ SACRO CUORE DI ROAAA

DA UNA NUOVA SENSIBILITÀ AL DOLORE TERMINALE 
SVILUPPO DEGLI HOSPICES IN INGHILTERRA

Io non presto assistenza ai malati terminali, se non come collaborazione volon­

taria. La mia è l’esperienza di una persona cresciuta, educata in una società come la 

nostra che, ci porta a rifiutare morte, malattia e tutto quello che mette in crisi l’idea 

di uomo forte, votato all’edonismo, al consumismo, al giovanilismo. D’altra parte, 

la mia è anche l’esperienza di un medico. Tutti i discorsi su questa medicina che 

deve solo guarire e quando non c’è possibilità di guarigione non ha più scopo, penso 

di averli visti da studentessa e da medico in ospedale.

Basta andare in ospedale per rendersi conto della situazione drammatica in cui 

vivono i «terminali»: la dimissione o con un abbandono evidente già in corsia. Da 

loro il medico va di meno, o si ferma spesso meno del necessario, perché «tanto non 

c’è più niente da fare».

Il «non c’è più niente da fare» non significa non «dover più far niente». È ovvio 

che questo impone un ripensamento agli operatori sanitari sul loro ruolo; impone 

Una medicina palliativa che non ritenga esauriti i suoi compiti quando il malato non 

Può più guarire, ma che anzi in questo momento inizia ad avere la sua ragion 

d’essere. Da una parte si propone di alleviare i sintomi, il dolore primo fra tutti, ma 

anche tanti altri, la nausea, la dispnea..... , che rendono la vita di questi malati 

qualitativamente cattiva, dall’altra si propone il loro accompagnamento fino alla 

morte.

Su questi presupposti si è fondato il movimento degli «Hospices» in Inghilterra. 

Va ricordato a questo proposito il discorso sulla sofferenza che non è solo fisica, ma 

«dolore totale», così chiamato dal Kubler-Ross e da altri, e che identifica nel dolore 

quattro componenti: fisico, spirituale, mentale e sociale, le situazioni che il malato 

terminale, si trova a vivere.

83



Egli non si trova solo a combattere con i suoi dolori, ma ha anche una serie di 

problemi: la paura della morte, di essere abbandonato, l’ansia per il futuro, di 

perdere la propria autosufficienza, quando già non l’ha persa, o di non poter piu 

controllare le proprie funzioni psicologiche, l’abbandono della famiglia, la perdita 

di un ruolo sociale e familiare. Questo influisce anche sul dolore fisico, dando quasi 

una maggior sensibilità.

A partire da questi presupposti si è andata sviluppando, per lo più negli ultimi 

30 anni, in particolare nel mondo anglosassone, l’idea della «totale care» o cura 

totale. L’idea di fondo è che il malato è una persona, non un numero o una patolo­

gia, e come tale non può essere considerato solo da un punto di vista fisico, ma va 

valutato nella globalità dei suoi problemi, fisici sì, ma anche psicologici, sociali, 

religiosi, affettivi. D’altra parte va anche detto - e questa è forse la critica che 

possiamo fare agli Hospices già da subito - che un ospedale pulito, un farmaco effi­

cace non bastano (in alcuni posti purtroppo è così, non in tutti gli Hospices) se non 

supportati da un impegno totale e da una adeguata formazione degli operatori che 

li porti ad assumere un atteggiamento di particolare attenzione al malato termina­

le. E l’idea su cui si fonda il moderno movimento degli Hospices, anche se, non in 

tutti è stato realizzato. Il punto focale è stato una sensibilità nuova al dolore termi­

nale in tutti gli aspetti e all’esigenza di affrontarlo con maggiore competenza ed 

adeguato trattamento, riscoprendo il vecchio concetto della «buona morte», in una 

società in cui invece è il grande tabù (basta pensare alla «morte proibita» introdotto 

da Ariès e di «pornografia della morte» di Gorer).

L’«hospice» pertanto vuol essere un luogo dove è possibile vivere e morire liberi 

o sollevati dal dolore e dagli altri sintomi, adeguatamente assistiti ed accompagnati 

da chi si ha vicino. Quando sofferenza e dolore sono controllati, il paziente general­

mente scopre che la vita, o anche i pochi giorni che restano, sono degni di essere 

vissuti. Ci sembra che questa, sia la risposta più vera a chi propugna l’eutanasia, 

«l’uccisione pietosa» come unica per rendere «dignitosa» una vita segnata da «soffe­

renze indicibili» e per evitare «una morte penosa».

La storia degli hospices alle origini si confonde con un discorso più generico di 

sensibilità religiosa e spirituale, che mosse uomini ed istituzioni a confrontarsi col 

problema dell’assistenza ai sofferenti e ai moribondi.

Fabiola, nobile romana, convertita al Cristianesimo durante l’impero di Giu­

liano l’Apostata aprì la sua casa per l’assistenza ai morenti. In questa prospettiva si 

collocano tutte le case che, soprattutto nel Medioevo, i vari ordini religiosi aprirono

84 



per l’assistenza ai pellegrini e ai malati.

Ma se vogliamo far riferimento ad istituzioni specificatamente rivolte alla cura 

dei malati terminali, si può iniziare con Mary Aikenhead, Figlia della Carità, che 

nel XIX secolo fondò a Dublino il St. Vincent’s Hospital, luogo di cura per gli 

inguaribili. E sempre le Figlie della Carità a Londra nel 1905 istituirono il St. 

Joseph’s Hospice, che ancora oggi opera. Negli anni successivi iniziative simili 

conobbero in Inghilterra uno sviluppo notevole; fino alla istituzione nel 1967, ad 

opera di Cicely Saunders, del St. Christopher’s Hospice, uno dei pilastri del moder­

no movimento, articolatosi notevolmente in questi anni rispetto all’iniziale progetto 

di «casa per i morenti», con connotazioni differenti.

In Inghilterra possiamo riconoscere tre schemi organizzativi:

• l'hospice vero e proprio con struttura a sè stante, privato o meno, con varie 

forme di convenzione con i servizi sanitari statali;

• la homo care o assistenza domiciliare, che, basandosi sull’opera di una équipe 

specialistica di medici e infermieri, in collaborazione con il medico di base, per­

mette al malato di essere assistito a casa;

* le unità di supporto all'interno degli ospedali, che, usufruendo di uno staff 

esperto, danno consulenza e sostegno per i «terminali» degli ospedali generali, 

nel presupposto che gli hospices non sono sufficienti per far fronte alle domande 

di ammissione e che quindi si continua a morire in ospedale. Problema che 

sussiste anche in Inghilterra, malgrado tutti questi servizi.

Qualunque sia la forma, l’hospice si propone comunque gli scopi della termi­

nal care:

— il controllo dei sintomi ed in particolare del dolore;

— la considerazione del paziente come essere umano, e dunque bisognoso non solo 

di cure fisiche, ma anche di attenzione ai problemi psicologici e sociali;

— il coinvolgimento della famiglia. Il malato non vive Isolato dal suo contesto, per 

cui la famiglia è coinvolta nella cura, in due sensi: da una parte sostenuta 

durante la malattia e dopo la morte; dall’altra coinvolta in attività nell’hospice 

stesso, che si propone quindi di essere un po’ come una casa. Strutturalmente non 

vuol essere simile agli ospedali, ma, nel clima e nell’ambiente esteriore, vuole 

essere quanto più possibile familiare.

85



Una «casa» assistenziale

È sempre una struttura abbastanza piccola, 20/30 letti al massimo. Anche piu 

grandi un reparto non ospita mai più di 20 persone. È diviso in stanze singole o 

corsie da quattro letti; sempre ambienti spaziosi, luminosi e molto personalizzati: 

coperte e tende dai colori vivaci, fiori e piante alle finestre, oggetti personali del 

malato (foto, libri, quadri...), un giardino attorno all’edificio contribuiscono a 

creare un ambiente familiare e piacevole. Ogni malato è conosciuto personalmente 

dagli operatori, sempre attenti ad instaurare presto un rapporto di amicizia. La 

stessa visita del medico è un po’ diversa da come avviene negli ospedali: non c’è la 

processione dei dieci fra medici e studenti, ma un solo medico si reca in visita, si 

siede accanto al paziente e chiacchiera con lui. Una smentita quella di «medicaliz- 

zazione» della morte e della malattia che tanto c’è oggi. Differenza che in ospedale 

la giornata è scandita da ritmi molto flessibili, unici orari fissi quelli per le terapie, i 

pazienti incoraggiati ad alzarsi e vestirsi, finché le loro condizioni lo permettono, ed 

anche a fare attività (guardare la TV, ascoltare musica o attività più specifiche, tipo 

lavori al telaio o con il legno nel day-center dell’hospice).

Altro aspetto molto curato, assistenza religiosa: esiste una cappella dove si svol­

gono giornalmente le funzioni religiose e vengono portati anche malati in carrozzi­

na; anche le differenti confessioni sono rispettate, chiamando, se il malato lo deside­

ra, il ministro del culto richiesto. Se pure molti hospice sono nati come Istituzioni 

religiose, o comunque ispirati a principi cristiani, sono gestiti attualmente per lo più 

da laici, non necessariamente credenti, ed i pazienti vi sono accolti al di là di ogni 

discriminazione di tipo economico, sociale o religioso.

I pazienti non pagano negli Hospices, perché esistono forme di convenzione 

con lo Stato, o fondazioni e donazioni, che permettono di mantenerli gli hospices. 

Le domande di ammissione arrivano dal medico curante o dall’ospedale in cui il 

malato è ricoverato, nella massima parte, ma anche da assistenti sociali o dalle fa­

miglie stesse. Normalmente un medico dell’hospice si reca a vedere il paziente per 

valutare anzitutto se può essere assistito a casa con 1’ «home care» e decidere il piano 

terapeutico.

Il concetto di hospice infatti non si lega solo all’edificio che ospita i malati ter­

minali, ma nasce dall’idea che ogni uomo sofferente e vicino alla morte, ovunque 

viva ha bisogno di aiuto, assistenza e comprensione. D’altra parte molti malati 

preferiscono trascorrere l’ultimo periodo nella loro casa, e il servizio domiciliare,

86 



più un’assistenza adeguata della famiglia gli permette di realizzare questo deside­

rio. Morire a casa in un ambiente familiare, liberi dalla routine ospedaliera, può 

servire in molti casi a rendere la morte meno traumatica e più serena.

Il coinvolgimento della famiglia è uno dei cardini di questa filosofia: per 

questo non esistono rigidi orari di visita, i parenti possono venire quando vogliono 

ed eventualmente fermarsi anche la notte, la famiglia incoraggiata ad aiutare nel 

nursing quotidiano (pulizia personale, aiuto per i pasti...) un coinvolgimento vitale 

nell’assistenza domiciliare.

Il malato non può essere considerato isolato dal contesto in cui vive che va 

inserito nel programma di «total care», in cui si capisce come una rigida separazione 

dei ruoli professionali risulti pressoché impossibile: se il paziente è una persona il 

medico non potrà preoccuparsi solo dell’aumento o della regressione dei sintomi, 

ma dovrà affrontare altri bisogni, con gli altri membri dello staff. Fondamentale, 

quindi nell’ambito della «terminal care», il lavoro d’équipe che, tramite riunioni 

settimanali, permette di rivedere insieme e sotto diversi aspetti la situazione del 

malato. Dall’altra parte, tramite la collaborazione aiuta gli operatori a scaricare la 

tensione e ad affrontare un lavoro non certo facile, anche da un punto di vista psico­

logico.

Il movimento degli hospices in questi ultimi 20 anni si è enormemente diffuso. 

Riferendoci all’Inghilterra, i dati pubblicati dall’Hospice Directory (edito dal 

Cancer Relief Fund nel luglio 1987) riportano che sono attualmente in funzione nel 

Regno Unito più di 100 hospice e di 170 servizi di home care, di cui più di 100 sono 

indipendenti dagli hospices stessi e inseriti nei servizi sanitari che operano sul terri­

torio. Sono in progetto inoltre altri 40 fra hospices e servizi di assistenza domiciliare, 

che entreranno in funzione entro il 1989. Diffuse anche le unità di supporto ospeda­

liere, che ammontano a 18 e si inseriscono nei principali ospedali. L’assistenza 

domiciliare inoltre è anche garantita dalle «Macmillan nurses», oggi quasi 400, 

operanti sul territorio, e da altre associazioni infermieristiche.

Il problema è l’ineguale ripartizione fra le varie regioni. Nella zona di Londra 

c’è una enorme concentrazione di servizi, in altre, molto meno. Volendo ora 

provare a fare una valutazione dell’efficacia della «terminal care», essa è basata sui 

risultati ottenuti nel controllo del dolore, degli altri sintomi e sulla qualità di vita.

Riferendoci solo al «dolore» è dimostrato che nell’85 % dei malati si riesce ad 

ottenere un controllo con mezzi relativamente semplici e in tempi brevi, mentre un 

ulteriore 10% ha richiesto una terapia più complessa, con periodici cambiamenti

87



dei dosaggi o l’impiego di tecniche non solo mediche. Solo nel 5% dei casi il risulta­

to non è stato soddisfacente: dolore eccessivamente severo, un tempo troppo breve 

per un trattamento adeguato, associazione con problemi psicologici o familiari.

I costi della «total care»

L’altro parametro da tener presente è l’efficienza dell’hospice valutabile a 

partire dai costi della terminal care. Pur non essendo facile fare un discorso 

unitario, molti studi (Birnbaum e Kidder, 1984; Kane, 1984...) ed anche le rileva­

zioni da me fatte in Inghilterra, dimostrano come l’hospice, o meglio la «terminal 

care» nel suo insieme sia conveniente rispetto alla degenza in ospedale: il risparmio 

non sarà tanto nella struttura residenziale, i cui costi saranno solo di poco inferiori a 

quelli dell’ospedale, ma soprattutto si verificherà nell’assistenza domiciliare. Rife­

rendoci ai dati raccolti dai diversi Direttori Sanitari nell’agosto ’87 in Inghilterra, 

risulta che il costo per paziente a settimana è di: 

— 500/530 sterline al St. Christopher’s;

— 350 al St. Joseph’s;

— 630 al Trinity Hospice;

— 476 al Myton Hamlet Hospice;

mentre in un ospedale, è di circa 700/750. Non esiste un discorso unitario perchè in 

taluni hospice si fanno servizi domiciliari e in altri no, e per strutture differenti. 

Riferendoci all’assistenza domiciliare il costo nell’anno ’85-’86 al St. Christopher’s 

era di 17-22 sterline a settimana.

Si può concludere che dalle indagini svolte nel Regno Unito e degli USA, 

risulta essere la soluzione più conveniente da un punto di vista umano e finanziario.

Non possiamo però fare a meno di chiederci se e come il modello sia applicabile 

alla realtà italiana, diversa da un punto di vista socio-culturale, e se sia realizzabile 

sotto il profilo economico, considerato il bilancio della sanità oggi, decisamente 

deficitaria rispetto alla assistenza ai malati terminali, soprattutto dal punto di vista 

pubblico. Le uniche cose esistenti sono basate o, quanto meno, iniziate dal volonta­

riato e solo in tempi successivi hanno ottenuto un riconoscimento. D’altra parte 

proprio considerando la situazione, forse l’assistenza domiciliare è la risposta 

migliore. Per vari motivi:

• la casa è comunque il luogo migliore in cui trascorrere l’ultima parte della pro-

88



pria vita. Molti i malati, se potessero, deciderebbero di morirvi;

• l’assistenza domiciliare eviterebbe al malato i problemi legati al fatto di sapere 

che si deve recare in un posto, dove si va per morire. C’è una cultura diversa in 

Italia, nel mondo latino in genere: se nel mondo anglosassone, tutti sanno qual’è 

la loro diagnosi, il discorso in Italia non è così piano. Molti i malati rifiutano la 

verità, molti i problemi al riguardo dei medici. La critica all’hospice come «casa 

per morenti» però è in parte un falso problema, se consideriamo la situazione dei 

malati terminali che, oltre a sapere che vanno in ospedale per morire, sono anche 

consapevoli di dover morire male;

• l’assistenza domiciliare permetterebbe di raggiungere un maggior numero di 

malati;

• l’assistenza domiciliare costituisce un vantaggio economico per lo Stato in rela­

zione ai costi dell’ospedale e nella stessa «terminal care».

Certo per iniziare un servizio di questo tipo non è facile: vi sono problemi da 

affrontare, per primo di mentalità: il dott. Di Mola diceva riguardo alla difficoltà 

della prescrizione degli stupefacenti. Molti medici italiani rifiutano questa terapia, 

per ignoranza e perchè non ci si rende conto dei risultati. Si teme inoltre che questi 

malati possano diventare tossicodipendenti. C’è una difficoltà a reperire questi 

farmaci, inoltre, una premessa fondamentale per iniziare una cura ai malati termi­

nali, è la formazione di personale infermieristico, medico e sociale. L’approccio 

richiede infatti un’idea della propria professione radicalmente diversa da quella 

tradizionale, da perseguire tramire una formazione specifica, relativa agli aspetti 

più tecnici della terminal care (come la terapia del dolore) alla vicinanza al malato 

terminale. Il discorso della comunicazione con lui è abbastanza lontano dai nostri 

ambienti ospedalieri. C’è stato detto spesso che il distacco è segno di professionalità; 

il medico o l’infermiere non devono lasciarsi coinvolgere, essere quasi su un altro 

piano. Ci vorrebbe un capovolgimento anche di questa mentalità. Provando a 

programmare un servizio di assistenza domiciliare, bisognerebbe agire attraverso 

una serie di passaggi:

• un’indagine conoscitiva sul territorio per rendersi conto dei bisogni della popola­

zione;

• chiedere l’autorizzazione per istituire il servizio alla Giunta Regionale, oppure 

attuarlo in funzione di un servizio già esistente, per esempio legato ad un reparto 

ospedaliero. È comunque indispensabile che un servizio domiciliare per malati 

oncologici sia legato ad un ospedale o ad una casa di cura privata, per vari

89 



motivi: anzitutto per le strutture che possono fornire in caso di necessità. Poi 

perché rendendo elastici i rapporti ospedale-assistenza domiciliare sono possibili 

i brevi ricoveri del paziente. Inoltre l’ospedale può fornire personale medico 

specialistico (neurologo, chirurgo, radioterapista...) per consulenze a domicilio;

• Lo staff dovrebbe essere costituito da medici, infermieri, fisioterapisti, assistenti 

sociali, psicologi, assistenti spirituali. Inizialmente può essere personale già 

impiegato nell’ospedale che faccia l’assistenza domiciliare part-time. In ogni 

caso, appena possibile, è meglio fargli compiere un solo lavoro per non compro­

mettere la qualità del servizio. Il ruolo del volontariato è molto importante 

anche se non si può fare il servizio supportato solo dal volontariato per due ordini 

di problemi. Una minor garanzia di professionalità ed una scarsa garanzia di 

stabilità, essendo il servizio affidato solo alla buona volontà.

A conclusione dobbiamo mettere in luce i limiti dell’assistenza domiciliare. 

Tenendo presente la realtà di una grande città, dove spesso la famiglia 

tradizionale è disgregata, ridotta al solo nucleo familiare, o dove molti vivono 

soli. E inoltre considerando che anche le relazioni extrafamiliari, tipo il vicinato, 

sono in città, estremamente ridotte, non è assolutamente raro il caso del paziente 

solo, senza sostegno di alcun familiare.

In questo caso, quando le sue condizioni richiederanno un’assistenza 

continua 24 ore su 24, il paziente non potrà più rimanere a casa, se non a costo di 

un enorme dispendio di energie per il personale sanitario e per i volontari. In 

questo caso si dovrebbe pensare effettivamente a strutture residenziali, 

organizzate come piccole strutture, in cui bisognerebbe evitare il riproporsi 

dell’ospedalizzazione. Mettere in mano strutture così a gente inadatta, vuol dire 

trasformarli in luoghi di emarginazione, né più né meno di tante cliniche di 

lungodegenza. Affidarli invece a gente motivata che fa bene il proprio lavoro, 

significa renderli ciò che si propongono di essere: luoghi in cui a ciascuno è 

riconosciuto il diritto di vivere dignitosamente fino all’ultimo istante della 

propria vita.

90



GIOVANNI AROSIO

DIRETTORE SANITARIO DEL CENTRO «DOMUS SALUTIS» DI BRESCIA

QUANDO LA TECNICA DISTRUGGE LA PIETÀ, 
DIAMO UN «HOSPICE» AL MALATO TERMINALE

Sono un «direttore sanitario», figura che per tanti anni non ho molto apprezza­

to, perché specie di intermediario fra le amministrazioni e i medici; lo sono da meno 

di un anno e le circostanze hanno voluto che, essendo non più giovane, abbia avuto 

l’opportunitò di creare il primo centro di rianimazione dell’Alta Italia, nel 1964, 

quattro anni prima della legge che li istituiva.

Attraverso questa esperienza posso, a ragion veduta, parlare di una sofferenza 

autentica, di una maturazione realizzata. In questi centri dove la morte è presente 

quotidianamente, c’è una netta distinzione tra il paziente per il quale «c’è qualcosa 

da fare» o quello per il quale «non c’è più nulla da fare».

Per il primo un’enorme dovizia di personale e di materiale viene impegnata 

perché lo scopo è giustificato dalla gravità di una situazione in cui la speranza ha 

ancora posto. Da quando il paziente diventa inguaribile, si nota abbandono, 

amarezza, disinteresse: la tecnica ha distrutto la pietà. Nei reparti in cui c’è 

maggiore attrezzatura si muore peggio.

Tutto questo enorme sforzo, pecuniario, psicologico, organizzativo, che ha 

portato ai centri di rianimazione era veramente mirato all’interesse del malato o 

non piuttosto alla malattia? Non c’era mai una componente di orgoglio, di anelito al 

successo, di fama da conseguire?

E per quelfaltro malato, che ha finito il calvario chirurgico, radioterapico, 

chemioterapico, quando il medico getta la spugna, che cosa si può fare? Non si fa 

praticamente nulla: tutta l’organizzazione sociale scompare, l’uomo toma ad essere 

solo ad affrontare il probleme sempre rimandato, come non suo, come inesistente.

Come anestesista per tanti anni, mi sono interessato al problema fino ad 

arrivare a un certo punto (vecchiaia? maturità? involuzione senile?) mi ha portato a

91 



rivedere la mia posizione e a vedere questa differenza di comportamento che inelut­

tabilmente si operava in me.

E così, nel momento in cui tutti anelano ad arrivare al settantesimo anno come 

meta agognata, cogliendo al volo l’occasione che un gruppo di politici locali e lo 

spirito caritativo delle Ancelle della Carità aveva germinato, mi son trovato fra le 

mani un istituto, un «hospice» che, dia a questi ammalati ai quali nessuno pensa, la 

possibilità di un interlocutore valido.

Hospice: natura e obiettivi.

Che cos’è un «hospice»?

Sono andato a vedere chi ci aveva preceduto in questa esperienza. Per me è la 

realizzazione più umanitaria costruita nella nostra società moderna, cui noi tutti 

portiamo un contributo e dalla quale siamo sempre più vincolati. Essa tuttavia non 

produce i meravigliosi risultati di cui tutti siamo fruitori, ma come ogni medaglia 

ha il suo rovescio. Perché gli Hospice sono nati a nord e non nel sud? Come anestesi­

sta, ho provato ad avere ventisette zingari fuori della camera operatoria, ansiosi e 

critici per l’intervento su uno del loro clan. Il concetto dell’Hospice non è presente 

nel sud dell’Italia, molto meno, per lo meno. Perché?

Quando la società si ritrae, e il sistema organizzato fallisce, la sede naturale per 

chi «non c’è più niente da fare» è la famiglia: un nido, una cellula che rappresenta, 

quando esiste, ed è vera, l’origine alla quale tutti torniamo per ricaricare le batterie, 

ma esiste ancora?

L’evoluzione maligna o benigna dei tempi che ha portato all’urbanesimo, 

riducendo gli spazi abitativi, che ha indotto le donne a lavorare fuori casa, 

prolungato la durata media della vita, condizionato ogni cosa sotto un fattore eco­

nomico, porta naturalmente come conseguenza che il 50 % delle famiglie si riduca 

al fantasma di una persona o al massimo di una coppia. Parlo di Torino, evidente­

mente. Allora, quando la famiglia non esiste più, e il medico dice «non c’è più 

niente da fare», l’Hospice, tipica istituzione di un mondo in cui la società tenta di 

riparare i guasti provocati e di sostituire con la solidarietà quel che era svolto affetti­

vamente dalla famiglia.

Come opera un Hospice?

Il dr. Di Mola, ha detto che in un’organizzazione nata marginalmente in un 

92 



grande istituto nazionale, il Centro di terapia del dolore, ha potuto avviare un’atti­

vità, allargatasi come una macchia d’olio in rapporto con la necessità dell’utenza, 

da gemmare nove istituti.

A Brescia per tre anni, l’iniziativa delle Ancelle della Carità aveva preparato 

un gruppo di volontari per avviare questa azione sul territorio. Ma, un conto è un 

rapporto, per quanto ben organizzato, che massicciamente aiuta in questa fase, 

rispetto invece ad avere un istituto nel quale, per definizione, si accolgono secondo 

un certo protocollo, queste persone, che hanno finito il loro iter, il loro calvario.

Questa azione si svolge secondo certe regole. Siamo sol una goccia nel mare, 

non possiamo certamente risolvere i problemi di una politica cieca, che non ha 

pensato alla crescita del problema. Quando si arriverà a impostare una soluzione, 

sarà molto tardi e sarà, mi auguro, preceduta da altre iniziative come quella che le 

Ancelle della Carità hanno avviato a Brescia.

Questo istituto raccoglie, in un’atmosfera per nulla ospitaliera che cerca di 

riprodurre la frase. Benvenuto in questa casa. Questo non è un ospedale ma un 

luogo che deve diventare la tua seconda casa, dobbiamo fare un pezzo di strada 

insieme. Non posso avere il verde, ma ho chiesto agli architetti di moltiplicare le 

piante, per un’atmosfera riposante. Gli amici della fondazione Floriani che 

vengono a trovarci, a visitarci, ad aiutarci, si meravigliano come, coi dosaggi che 

spesso non ottengono efficacia in città, noi otteniamo risultati ottimi. È l’atmosfera 

che detende, l’aiuta.

Ma il ricovero non è fine a se stesso, il numero delle camere non basterebbe 

mai. Crolla non soltanto lo scopo di togliere il dolore, ma l’indicazione prioritaria 

per il ricovero del paziente è di aiutare il nucleo familiare nella sofferenza che 

accompagna l’ultima fase della vita. E per raggiungere questo scopo, naturalmente, 

è indispensabile un servizio domiciliare, che unisce la competenza dell’infermiera 

professionale a quella dell’assistente sociale e dei volontari.

Crolla spesso prima l’ambiente familiare, che scarica il barile nel luogo di 

degenza, specie se si presenta accogliente e riposante. Noi non vogliamo che la gente 

venga a morire nell’Hospice: il nostro scopo è che si trovino bene, vincano il dolore, 

tornino ad avere un residuo di vita possibile per tornare nel nucleo familiare che 

aiuteremo in continuazione.

Ecco perchè, alla grande famiglia delle cure palliative, ho sostituito, 

l’espressione «cure continuative», sottolineandone la continuità. Se un paziente 

entra nel nostro protocollo, lo seguiamo fino alla fine, ricordando i suoi complean- 

93 



ni, accompagnando il feretro e anche dopo la morte, portando la nostra vicinanza 

ai parenti.

Ma perché a questo uomo che muore, dopo avergli tolto il dolore, sia consenti­

ta anche una comunicazione diretta, cerchiamo di arrivare alla fase, piu difficile, 

che richiederà più tempo: consentire che questa persona ritorni nel centro diurno e 

dalle dieci del mattino alle quattro del pomeriggio passi il suo tempo insieme agli 

altri, giocando, leggendo, ascoltando musica, per aggiungere la gioia di una socia­

lizzazione forse mai aveva conosciuto prima....

Per raggiungere lo scopo, però, è indispensabile sostenere tutti coloro che in 

questa fase pionieristica ci danno una mano e ci aiutano. Parlar di morte è facile, 

vivere quotidianamente coi moribondi porta a un notevole stress. Ecco la figura 

dello psicologo, che non lavorerà sul malato, ma sull’équipe e sui volontari. Occorre 

una sede dall’aggiornamento continuo, con corsi, con verifiche, perché entrambi 

sappiano di essere sostenuti e preparati in continuazione.

Vorrei fare una sintesi. Le parole servono, ma venite a vedere, forse capirete 

meglio, un invito che faccio soprattutto agli operatori, alle infermiere professionali, 

alle assistenti sociali, perché purtroppo il volontariato opera nell’ambito in cui vive.

Se per anni, come anestesista mi sono differenziato dagli altri nel desiderio di 

conoscere meglio gli strumenti, di perfezionarli, di adottarli nel modo più corretto 

per raggiungere lo scopo, ora, alla fine della mia vita, io credo che abbiamo tutti un 

mezzo meraviglioso, per il quale occorre solo preparazione interiore, rappresentato 

simbolicamente da questa figura, in cui una mano esangue stringe una mano viva. 

Tutti abbiamo due mani, tutti le possiamo Usare: l’ultimo messaggio che, come 

uomini, possiamo trasmettere al nostro prossimo è quello di fargli sentire il calore, 

mentre lui lo sta perdendo.

94



GENTILE GIUSEPPE

DIACONO

RELIGIOSO CAMILLIANO, ASSISTENTE RELIGIOSO PRESSO LA CASA DI CURA S. CAMILLO

QUANDO ASSISTERE UN MALATO DIVENTA 
UN «EVENTO RELIGIOSO»

Premessa: Come uomo e credente non è più possibile operare senza una competen­

za specifica, per evitare le accuse di «dilettantismo», ma anche per il rispetto a chi 

rivolgiamo la nostra opera e per una azione pastorale in grado di rispondere ai biso­

gni in tutte le situazioni di vita, compreso «l’ultimo istante».

Centro Pastorale: Il Centro di Pastorale della salute di Verona è nato come risposta 

alle esigenze di formazione e qualificazione richieste da chi opera nel vasto campo 

della sanità.

Offre corsi, studi frutto della esperienza di religiosi camilliani, si pone come 

centro di formazione e di animazione sulla chiesa veronese, e offrendo il suo servizio 

a gruppi, movimenti, associazioni di altre diocesi.

Si può accedere a diversi corsi, enti a diversi livelli di preparazione: da 30 a 300 

ore, praticamente orientati ad una migliore conoscenza di sè nel rapporto di 

relazione.

Nell’approccio al malato e al morente, l’asse portante della formazione degli 

operatori sanitari è costituito dal corso di Educazione Pastorale Clinica, è integrato 

da lezioni sui diversi problemi: biblico, psicologico, etico, medico.

Che cos'è il corso di educazione pastorale clinica (EPC)

Sugli obiettivi e metodo su cui si struttura il corso di EPC, possiamo dire che è 

essenzialmente un metodo di formazione teologico-pastorale con il quale il corsista

95



(laico o religioso) impara l’attitudine in un contesto di relazione responsabile con le 

persone e sotto la supervisione di un pastore accreditato.

Nella sua struttura fondamentale si articola a 3 livelli, la sua ossatura pratica: 

Didattico:

Attraverso seminari, conferenze, mezzi audiovisivi e incontri con esperti in varie di­

scipline, il corsista è aiutato nella comprensione dello sviluppo della personalità, dei 

fattori emotivi della malattia, della dinamica delle relazioni umane e dell’incontro 

pastorale nel colloquio individuale e di gruppo.

Clinico:

Il corsista è impegnato in un tirocinio (presso ospedali o altre strutture) in cui cerca 

di tradurre la sua «teologia» nella realtà dell’incontro personale con il malato. Di 

alcuni di questi incontri il corsista scrive un «verbale» analizzato in gruppo.

Interpersonale

Tende ad aiutare il corsista a integrare l’esperienza del corso alla sua personalità. 

Con l’aiuto del suo supervisore egli prende coscienza di ciò che vive durante il corso 

con i suoi colleghi e cerca di armonizzarlo nella profondità del suo essere.

L’apprendimento avviene a livello didattico e nella interconnessione dei tre 

livelli.

Alcuni obiettivi del corso di EPC

I programmi mirano a far compiere a quanti partecipano ai corsi un cammino 

di liberazione interiore per aiutare il malato (e il morente) e i suoi familiari, non 

contaminati da indebite proiezioni, paure e pregiudizi culturali e soggettivi.

Per questo il programma chiede ai corsisti di investire tutto se stessi: la propria 

intelligenza, i sentimenti, per un cammino che mira a rendere la persona «traspa­

rente», capace di attuare un dialogo con se stessi e con gli altri.

E raggiungendo la profondità di se stessi, dei propri dinamismi, debolezze e ca­

pacità, è possibile incontrare l’altro; malato, morente o chiunque si trovi in situa­

zione di bisogno. Un pastoralista olandese - Henri Nouwen - afferma in un suo 

libro: «Laggiù (nel profondo di noi stessi) ci accorgeremo che ciò che è piu

96 



universale e più personale e che in realtà nulla di ciò che umano ci è estraneo». 

Credo che questa frase esprima molto bene il movimento di questo primo obiettivo.

Nel mio tirocinio pastorale, in un reparto di radioterapia e oncologia medica 

(dove si muore), ho scoperto l’importanza di questo cammino di liberazione interio­

re.

Diverse volte mi sono trovato accanto a chi stava lasciando la vita e mi sono 

accorto che quanto più mi conoscevo e mi liberavo dai blocchi e dalle mie paure 

della morte e dell’angoscia mi sentivo veramente «vicino» al morente. Evitavo così 

di cadere nei discorsi d’occasione, in luoghi comuni: tutti modi per fuggire la situa­

zione, e che di fatto mantengono il vuoto relazionale attorno al morente.

Un secondo obiettivo è quello di promuovere un approccio globale che, 

prendendo in considerazione i bisogni bio-psico-socio-spirituali del malato, lo aiuta 

a-rispondervi in maniera costruttiva.

Solo con l’ascolto del morente con tutto il nostro essere di una adeguata impo­

stazione dell’aiuto, l’operatore può stimolare le energie (compresa la fede) positive 

capaci di far affrontare in modo costruttivo la situazione esistenziale del malato.

Un approccio che risponda in modo settoriale (a livello medico o psicologico o 

solo spirituale - sacramentale) non aiuta la persona, la lascia ancora una volta nella 

sua solitudine.

Infine il corso propone indicazioni per lo stabilirsi di relazioni significative tra 

operatori e malati. Con l’ausilio di alcune tecniche della psicologia della comunica­

zione si sviluppa un tipo di comunicazione al di là dei luoghi comuni, dirigendosi al 

centro della persona dove veramente vive ed è: nei suoi sentimenti, paure, ma 

anche capacità di reagire.

Solo così l’intervento pastorale acquista un significato «terapeutico» ponte di 

relazione verso chi sta per lasciare la vita; perchè la morte dell’uomo non sia vissuta 

nell’isolamento che spesso «uccide» prima della morte stessa.

Conclusione

Dicevo all’inizio che il corso di EPC è un metodo di formazione teologica- 

pastorale, per far prendere coscienza che il servizio accanto al malato e al morente è 

un «evento religioso». Anzi è un ministero in cui l’operatore manifesta la sollecitudi­

ne che il Padre ha per l’uomo, un Padre che non abbandona la nostra vita nel sepol­

cro.

97



GIORGIO VALLERO

ANAPACA DIRETTORE 

ASSOCIAZIONE NAZIONALE CON PARENTI AMMALATI CRONICI ANZIANI

ASSISTENZA: DA GESTO-SINGOLO 
AD INTERVENTO MULTI-PROFESSIONALE

Ascoltate con indulgenza me che vi parlo a nome dei volontari dell’ANAPACA. 

Perchè, dopo aver sentito parlare di Fondazione Floriani e di Domus salutis, due 

grandi esempi qui in Italia, dei cento e più Hospices nel Regno Unito e in America, 

dell’esperienza del Cottolengo, dal valore incommensurabile di quella dell’ UGI, 

noi dell’ANAPACA ci sentiamo nessuno. Sono grandi strutture, servizi complessi, 

fondazioni: noi ci sentiamo i Robin Hood dell’assistenza all’ammalato tumorale, 

forse, in qualche momento di sconforto ci sentiamo gli scugnizzi dell’assistenza.

Vi parlo tuttavia di esperienze che può fare l’uomo comune, posso fare io, 

possono fare i volontari, che potete fare voi. Non può farlo il medico, nella struttura 

sanitaria italiana di oggi, perchè a lui viene richiesto di sanare il corpo, glielo 

impongono la legge, il codice deontologico professionale, glielo chiedono malato e i 

familiari. Preso dalle sue responsabilità, impedito dalla quantità di operazioni 

tecniche da eseguire e - infine - egli stesso persona umana, che con un atteggiamento 

distaccato si difende dall’angoscia di constatarsi impotente a guarire, il medico, non 

può avere per lo più un contatto umano veramente approfondito con ogni ammala­

to.

No, il medico non può farlo: può solo curare.

Non può farlo l’infermiere, che, come principale attività ha purtroppo quella 

di eseguire cure dirette al corpo. Glielo chiedono la struttura ospedaliera, i malati 

e i famigliari che non pensano all’intensità del contatto umano che lui può avere con 

il malato. Glielo impone il ritmo delle operazioni materiali da eseguire correndo da 

un letto all’altro, a distribuire pastiglie, eseguire iniezioni, nella scarsità di 

personale. No, l’infermiere non può farlo, può solo medicare il malato.

98



Ma il volontario può farlo, può assistere il malato oncologico. Perché assistere 

deriva dal latino ad-sistere, che vuol dire sedersi accanto, fermarsi, stare presso, 

accanto, sedersi accanto ad una persona, l’ammalato tumorale. Noi, volontari 

dell’ANAPACA, li prepariamo con un corso. Associazione di cui, grazie alla genero­

sità di Veronese, avete visto fuori un poster. Poi, quando sono pronti per l’assisten­

za, prendiamo contatto con un reparto d’ospedale che abbia pazienti da dimettere, 

oppure il caso da seguire viene da una parrocchia, o da una associazione, o anche 

direttamente dalla famiglia che ha sentito parlare dell’ANAPACA e del suo servizio. 

In sostanza riceviamo una segnalazione, vagliamo il caso e le sue necessità. E se 

riteniamo che l’associazione possa rispondervi, contattiamo un volontario libero, 

residente non troppo lontano dal malato e lo inviamo al suo domicilio.

Vivono con i malati per un certo tempo variabile. E quando tornano, nelle 

riunioni mensili di scambio, riescono a raccontare solo minima parte delle cose che 

hanno vissuto. Perché la maggior parte è indicibile, ma li ha toccati profondamen­

te.

Cose che tutti possiamo fare, se riflettiamo un momento. Ascoltate come una 

volontaria descrive una delle prime assistenze, la semplicità umana e l’enorme 

ricchezza spirituale del contatto:

«Mi presento all’indirizzo ricevuto, l’abitazione di una signora di 50 anni, operata al 

seno, con metastasi ai polmoni e alle ossa. Non sposata, è assistita abbastanza 

regolarmente da due nipoti, entrambe sposate, con bambini piccoli. I parenti mi 

accolgono senza la diffidenza che temevo. La malata è a letto, sostenuta da cuscini, 

tranquilla; vuole subito che io conosca la terapia che sta facendo, e mi racconta la 

serie delle sue disavventure ospedaliere: tre ricoveri in sei mesi. Spiego a lei e alle 

nipoti la mia appartenenza all’ANAPACA, lo scopo che l’associazione si prefigge e il 

servizio che io conto di svolgere. Poi mi accordo sui giorni delle mie visite. Esco da 

quella casa assai perplessa, perché le condizioni fisiche della malata mi sembrano in 

netto contrasto con le informazioni cliniche ricevute. Inizio comunque le visite.

All’inizio mi lascio studiare, mi limito a fare compagnia, ad ascoltare, a rispon­

dere alle domande, ad osservare a mia volta. La «mia» malata inizia ben presto ad 

attendermi, a contare su di me, a sorridermi, a preferire i miei piccoli servizi di puli­

zia personale. E io comincio a conoscerla, ad amarla, a vedere la gravità del suo 

male, ad immedesimarmi in lei. A loro volta anche le nipoti incominciano ad 

appoggiarsi a me, lasciandomi i loro figli in custodia. Colei che in un primo momen­

to mi era parsa poco malata, mi si rivela invece molto malata. Ciò che all’inizio mi

99 



aveva tratta in inganno, era la tranquillità che dimostrava, pur tenendo il letto, la 

facilità con cui raccontava le sue peripezie, come se accadute ad altri, non vissute da 

lei in prima persona. Non una parola di lamento per la perduta salute, non un atti­

mo di sconforto. Non poteva usare le mani, pur muovendo le dita: era necessario 

imboccarla ai pasti, metterle sulla lingua le pastiglie della terapia, darle da bere, 

soffiarle il naso. Il motivo di ciò è terrificante: la prima volta che aiutai a cambiarla, 

vidi che le ossa delle sue braccia erano fratturate in più punti, con i pezzi fratturati 

che vagavano per proprio conto sotto la pelle. La malata sta sempre nella stessa 

posizione, assolutamente immobile, inchiodata al letto. E senza lamentarsi! Talora, 

per spostarla verso i cuscini, occorre essere in due a sollevarla, e bisogna farlo con 

grande delicatezza, data la enorme fragilità delle sue ossa. Non parla mai della sua 

malattia, non chiede nulla in proposito, l’accetta così come, la subisce senza ribel­

larsi. E non trova lungo lo scorrere dei giorni nell’immobilità assoluta, pur vivendo 

in un ambiente assai modesto, tetro, triste, al primo piano su un cortile angusto, 

dove non batte mai il sole, un luogo così diverso dalla sua assolata Calabria.

Dimostra certo di essere forte e coraggiosa, ma per me questo comportamento è 

un mistero. Non mi riesce di capire se ignora il suo male o se non vuole ammetterlo. 

Fa progetti di ritornare in Calabria: ciò vuol dire che dà la guarigione per scontata, 

mentre io vedo che sta peggiorando. Le due ore che passo al suo capezzale volano: 

organizzo il tempo che ho a disposizione, mettendo in atto piccoli servizi di pulizia 

personale. Ciò che mi lascia ogni volta stupefatta e sbalordita è la serenità con cui 

questa creatura vive la sua malattia. E questa sua serenità nella sventura si trasmet­

te a me; mi è d’aiuto, di sprone e di insegnamento, oltre a rendermela quanto mai 

cara».

Avete sentito: sono parole molto semplici, ma molto precise nel toccare ogni 

aspetto psicologico, descritto all’inizio del convegno con riferimento a testi fonda­

mentali, come quello della Kubler-Ross e altri successivi. Come deve essere l’animo 

del volontario, quale il suo atteggiamento?

Ognuno deve lavorare adoperando la propria sensibilità umana, ma l’associa­

zione (nelle lezioni del corso) fornisce una traccia, chiedendo di sviluppare queste 

qualità nel rapporto con il malato:

• Discrezione (nel contatto con un altro essere umano)

• Continuità (nel servizio, proprio perché tale, non un atto a capriccio)

• Gratuità (cerca riconoscenza per ciò che fa, dal punto di vista economico il servi-

100



zio è gratuito)

• Condivisione (della propria esperienza con gli altri volontari)

• Ascolto (di ciò che il malato ha bisogno di dire)

• Rispetto (per il suo modo di vivere)

• Comprensione (per i suoi problemi profondi, per la pena che egli attraversa) 

• Disponibilità (del proprio tempo e soprattutto del proprio animo).

Associarsi per stare accanto

L’associazione prepara i volontari con un corso di circa due mesi, quindici- 

venti lezioni di livello informativo su vari argomenti:

Deontologia assistenziale e legislazione sanitaria sul volontariato

Pratica assistenziale sociale spicciola

Basilari problemi medici concreti di assistenza al malato a letto

Cenni di oncologia

Concetti di terapia oncologica medica, chirurgica e radiologica 

Il problema del dolore e le terapie antalgiche

Assistenza religiosa e problemi morali

Aspetti psicologici esaminati da diverse angolature: Problemi psicologici inte­

riori al malato. Problemi di rapporto tra malato e famigliali. Questioni che danno 

origine a dibattiti: Che cosa sa il malato sulla sua malattia? Dire o no la verità al 

malato? Che cosa dire al malato e ai parenti? E infine: Aspetti psicologici del malato 

terminale. La preparazione all’idea di morire.

È stato lasciato ampio spazio alla parte di tipo psicologico, perché l’assistenza 

dei nostri volontari si svolge prevalentemente su un piano di rapporto, umano, emo­

zionale, psicologico appunto. La nostra associazione, l’ANAPACA, è stata fondata 

nel 1980. Dal 1982, anno in cui furono iniziate le prime, inizialmente pochissime, 

assistenze, i volontari ANAPACA hanno assistito a domicilio più di 250 ammalati 

oncologici. Sono stati preparati in una serie di corsi (uno, al massimo due all’anno, 

dato l’impegno molto gravoso per gli organizzatori, pochi, ed anch’essi volontari 

nella loro opera). Finora sono stati tenuti 9 corsi, integrati da periodiche riunioni 

mensili di gruppo (i volontari ed uno o due coordinatori), molto importanti perché 

rispondono a diversi scopi: scarico emotivo, scambio di esperienze assistenziali, 

consolidamento nell’idea di assistenza, approfondimento di una formazione psico-

101 



logica e tecnica che, deve essere permanente, per essere professionalità, infine 

cementazione umana entro il gruppo dei volontari, che si impegnano a fornire 

assistenza a domicilio per un minimo di sei ore alla settimana. Consulenze speciali­

stiche di appoggio sono organizzabili a richiesta del volontario, in base ai problemi 

manifestati dal malato. Oltre a fornire assistenza psicologica a lui ed alla famiglia, 

egli dà anche un contributo per evidenziare bisogni e problemi materiali economici, 

di entrambi, e a risolvere attraverso canali assistenziali.

La segreteria dell’associazione è a disposizione per qualsiasi informazione ed 

aiuto al volontario, onde risolvere eventuali problemi nell’assistenza. In ogni caso, 

all’interno dell’associazione, si pone come polo comune a tutti. Viene loro rivolta 

precisa richiesta di riferire ogni elemento interessante, per avere scambio di infor­

mazioni, aggiornamento delle soluzioni, aumento delle conoscenze.

Si sa quello che si può, là dove si è, con ciò che si ha. La tolleranza umana della 

psicologia e la saggezza della filosofia ci insegnano ad essere contenti di ciò che 

abbiamo ottenuto, a non sentirci colpevoli di ciò che non siamo riusciti a produrre. 

Non vuol dire che il risultato che doveva essere ottenuto lo sia stato o sia stato il 

migliore.

L’ANAPACA è partita nel 1980 per dare assistenza domiciliare ad ammalati 

oncologici. Con gli anni l’ANAPACA è entrata per parecchie ragioni nella struttura 

ospedaliera del Day-Hospital presso l’ospedale S. Giovanni Antica Sede, il più 

grande polo ospedaliero dell’oncologia a Torino.

Anzitutto per un’evoluzione del concetto di assistenza volontariale, e quindi 

con concetti di nuove terapie e di nuove forme di assistenza ai malati oncologici. Il 

nostro modo di concepire l’assistenza volontariale si è inevitabilmente approfondito 

nella sua professionalità, allargandosi molto al di là degli originari concetti di ordine 

psicologico nel rapporto diretto tra due esseri umani, solo tra due singoli esseri 

umani, volontario e malato, fino a comprendere considerazioni di ordine sociale, 

ambientale. In buona sostanza si è giunti a concepire l’assistenza, non più come un 

gesto singolo, bensì come un fenomeno di tipo globale che richiede diversi e paralleli 

interventi professionali. Quindi, in sostanza, un approccio multidisciplinare.

Altri obiettivi che l’ANAPACA si proponeva di raggiungere, erano il contatto 

più facile con i malati (senza troppe tappe intermedie) la messa a disposizione di un 

numero sempre maggiore di malati (una volta rientrati a casa, dopo il Day-Hospi­

tal) dell’assistenza volontaria.

102



La messe è molta ma gli operai sono pochi. Ogni giorno vengono trattati al 

Day-Hospital 50-60 casi, dalle 7 di mattina alle 4-5 del pomeriggio, tutti umana­

mente coinvolgenti, qualcuno addirittura angosciante nella sua drammaticità. 

Ebbene fino a qualche settimana fa l’ANAPACA poteva mettere a disposizione 6 

volontari, per coprire 2-3 ore di presenza al giorno, un solo volontario ogni giorno. 

Comprendete perché, appena terminato il nostro ultimo corso (un mese fa) 

abbiamo mandato un nuovo volontario ad affiancare il precedente?

Appena sarà possibile avere altri volontari, con una certa esperienza, affian­

chiamo anch’essi agli altri. Due volontari, tre, sono appena un granello, una 

minima risposta alla enormità dei bisogni. Comprendete perché noi cerchiamo 

volontari? Perché io cercavo volontari nel 1980, alla fondazione dell’ANAPACA, li 

cercavo cinque anni fa, l’anno scorso, all’inizio di quest’anno, oggi? Oggi !

La risposta è semplice: oggi questi malati sono vivi, e hanno bisogno di altri 

esseri umani che stiano loro vicini, perché sono soli e spaventati nella loro sofferen­

za. Ne hanno bisogno oggi, non tra 6 mesi o 1 anno, perché può darsi che allora 

abbiano ormai raggiunto ciò a cui noi tutti aneliamo: la pace nella luce. Compren­

dete perché io chiedo ad ogni essere umano che incontro, come chiedo a voi: ci sono 

uomini che soffrono e molto, nel corpo e nell’animo, lungo la strada che dovranno 

percorrere per lasciare la vita. Ora, volete voi star loro vicino? Questo è il senso 

dell’ANAPACA, il suo scopo, la ragione d’essere, questo è ciò che noi cerchiamo di 

fare, di più, e meglio se altri si uniranno a noi lungo questo cammino di solidarietà 

umana.

103



Sr. GIULIANA GALLI

RESPONSABILE DEL VOLONTARIATO FEMMINILE DEL COTTOLENGO DI TORINO

VOLONTARI, UN’OASI DI VALORI PROFONDI 
NEL DESERTO DELLA MALATTIA

È stato detto più volte, che l’attuale cultura razionale ha fatto scendere il silen­

zio sulla malattia e sulla morte, spingendoli il più lontano possibile dal vissuto 

quotidiano, creando attorno a malati e morenti il deserto. Dato di fatto tristissimo 

per il malato o chi si avvicina alla morte, drammatico per chi si illude che il limite 

non esiste, che la vita è infinita e la scienza tutto può.

Tuttavia, in questa nostra società consumistica, immanente che pratica il culto 

dell’eterna giovinezza, si fa strada il dubbio che si stia vivendo di illusioni. Per fede, 

puro buon senso o curiosità, l’uomo è guidato a rompere il muro degli slogans 

pubblicitari che promettono eterna giovinezza, successo e amore, e si inoltre nei 

luoghi dove si tocca con mano il limite, dove si soffre e si muore.

E il percorso volontario che tenta di inoltrarsi dall’effimero all’essenziale, dalle 

promesse onnipotenti della tecnica e della scienza alla consapevolezza del limite, 

faccia a faccia col mistero.

Come una volta i padri del deserto attiravano a sè gli uomini del mondo alla 

ricerca della sapienza, oggi, nei «deserti» dove malattia e morte sono concentrate, 

accorrono giovani e non più giovani, per servire chi è nel bisogno ma anche per 

essere serviti nel bisogno di scoprire valori sommersi, momenti di sapienza che la 

cultura di massa e tanto meno quella di elite promuovono. Accanto al letto del ma­

lato e del morente i giovani fanno esperienze che danno forza alla loro vita, incon­

trano il limite, si rendono conto che si vive felicemente anche se manca qualcosa, 

anche se non tutte le possibilità sono realizzabili. Soprattutto imparano i gesti della 

misericordia: dal dar da mangiare agli affamati, accompagnare il fratello fin sulla 

soglia dell’eternità.

Da una inchiesta fatta tra i giovani, che prestano servizio volontario al Cotto-

104 



lengo di Torino, emerge la serie di valori profondi presenti nel deserto della malat­

tia, del dolore, della morte. A una trentina in servizio nei reparti di oncologia e di 

malattie degenerative varie (sclerosi multipla, Parkinson, ecc.), è stato distribuito 

un questionario che chiedeva tra l’altro di descrivere che traccia avesse lasciato in 

loro veder morire un loro malato. Ragazze e ragazzi hanno rivelato l’importante 

lezione di vita appresa dall’evento-morte.

Casistica di esperienze

Marcello ne è sbigottito: «Un evento che doveva essere naturalissimo, mi appa­

re al concreto, un fatto anomalo che addolora». E Ada, giovanissima, alle prime 

armi, «La morte mi dà angoscia... temo che qualcuno muoia mentre ci sono io in 

reparto. Come sarà quando succederà a me?». Traspare la rabbia perchè la morte 

pone un limite alle cose che si potrebbero ancora fare. Lo stare vicino a chi muore è 

comunque un salute e faticoso cammino verso l’accettazione della condizione uma­

na: «Oggi siamo, domani non siamo più». (Domenico). «Ho visto quant’è effimero 

il tempo della vita: ho pensato ed ho incominciato ad accettare la limitatezza 

umana, anche se non mi è stato facile». (Paola). Interessante l’esperienza di 

Annalisa che ha iniziato il volontariato al quarto anno di Liceo e che ora, laureata 

in medicina, lo continua. «Quando ho assistito alla prima morte ho provato una 

forte angoscia per l’impotenza che sentivo, per l’impossibilità di fare ancora qualco­

sa per quella persona. Non potevo credere che la vita potesse sfuggire così facilmen­

te al nostro controllo.

In seguito questa sensazione si è affievolita di molto. Ora il mio animo è sere­

no: anche quando non possiamo fare più nulla per il malato, possiamo ancora fare 

molto, standogli vicino. La cosa più importante è far sentire al malato che non è 

solo. C’è qualcuno che gli tiene la mano, gli parla, prega con lui o per lui, se lo 

desidera, che lo accompagna negli ultimi momenti. Non dovremo temere la morte, 

nè per noi nè per gli altri. Se viviamo con fede, anche gli ultimi, più dolorosi 

momenti, ci prepareranno alla vera vita.

Per Francesca, la morte di Secondina, malata di cancro, è l’atto riassuntivo 

della sua vita come l’ha conosciuta negli ultimi tempi: calma, silenziosa, molto 

riservata. Non aveva parenti.

Nella sua ultima notte sono stata accanto a lei sino a tarda sera a tenerle la

105



mano. Nonostante la magrezza, aveva un volto bello, pieno di pace. Non so se si 

rendeva conto che le ero vicino, mi sembrava mi stringesse la mano: una sensazione 

stupenda perchè quella stretta faceva cadere per un attimo il terribile silenzio che 

c’era tra noi, tra il suo avvicinarsi alla morte e il mio continuare a vivere. Tanti 

pensieri mi sfioravano restando accanto a Secondina: sulla relatività della vita, sul 

nostro sentirci immortali, solo perchè giovani e pieni di forze, senza sospettare 

quanto vicino sia il giorno della morte.

Alcuni sono provocati ad una intensa riflessione sul valore della vita, a pensare 

che cosa ci può attendere, dopo,Giulietta dice testualmente: «Ho capito che la vita è 

meravigliosa, eppure deve finire, è solo un passaggio... ho la percezione, anzi la 

certezza; che non finisce qui».

Virginia, da otto anni nel reparto delle sclerosi multiple, vede la morte delle 

sue assistite come «una liberazione da una sofferenza fisica molto grande». «Ho 

avuto la sensazione che la morte fosse da loro anelata, ed in tal senso, mi è sembrata 

un premio, una liberazione. Vedendone una in particolare, morire, ho pensato: ce 

l’ha fatta!».

Per Massimo, la morte del nonno a cui ha assistito in ospedale, è stata la prima 

esperienza vissuta con passione. «Ho iniziato a capire quanto sia importante vivere 

la sofferenza e non fuggirla, perchè arricchisce e matura l’animo». Per questa 

decide di svolgere il servizio civile al Cottolengo: Per stare vicino a persone non 

autosufficienti e cercare per quanto possibile di condividere la loro sofferenza.

«Ho riscoperto l’importanza di vivere la giornata come se fosse l’ultima, 

l’ultimo gioiello che il Signore mi dona. La morte, ogni volta lascia in me un grande 

senso di attesa e di coraggio... Ora, forse, so condividere il dolore e so viverlo in 

serenità e speranza» (Mariangela).

Accanto ad un bimbo che muore Paola scopre il suo potenziale personale: «Mi 

sono scoperta dentro una forza che non credevo di possedere.... che mi spinge ad 

andare avanti, a non abbandonare chi sta morendo». Scopre anche che: Muore un 

bimbo, e mi pare di essere carica di dolore e di amore. Eppure mi volgo verso un 

altro bimbo col suo bisogno di essere accolto, e allora ricomincio daccapo. Sento in 

me sentimenti di gioia, pace e tristezza e sono colta da dubbi: «È giusto che la mia 

serenità, la mia pace, si costruiscano sull’esperienza di dolore e di morte di un 

altro?.

Paola capisce allora che l’unica gratuità è quella di Dio: tra gli uomini c’è uno 

scambio di doni. Anche un morente può avere un dono di vita incommensurabile da

106 



lasciare a chi sopravvive. Anna assiste per poche ore una signora di poco più di 

cinquant’anni, malata di tumore: nota che un ambiente, può essere brutto e buio, 

ma una presenza amabile impedisce allo squallore di dominarlo. Questa volontaria 

ventenne vive intensamente il detto di Giovanni della Croce: «Al tramonto della 

vita saremo interrogati sull’amore». Così ella si esprime: «Il mio compito durò meno 

di tre ore. Lucia sapeva di essere sul punto di morire! Con gli occhi chiamò a sè il 

marito e non smise di fissarlo: «ci siamo voluti tanto bene, Lucia», disse lui. Lei 

pianse. Subito le affluì sangue alla bocca. Morì. Nessuna tragedia, nessun gesto 

scomposto, nessuna parola, tutto nel massimo riserbo, in intimità, a dispetto 

dell’ambiente freddo ed indiscreto della stanza d’ospedale. Parve così facile.

Ne fui sgomenta, ma non per la morte, mistero insondabile, bensì per la vita e 

per quelle parole: la migliore delle consolazioni, avere qualcuno che dica: «Ci siamo 

voluti tanto bene», e sapere che è stato proprio così.

107



SILVANA BERTOLA

UNIONE GENITORI ITALIANI

I BAMBINI NON DEVONO MORIRE 
PERCHÈ SONO IL FUTURO DEI LORO GENITORI

L’U.G.I. è un’associazione nazionale sorta nel 1980, presso l’Ospedale Infanti­

le Regina Margherita di Torino, per iniziativa di un gruppo di genitori che avevano 

affrontato o stavano affrontando la dolorosa esperienza della malattia oncologica di 

un loro figlio.

Un gruppo di circa 50 volontari, tra cui alcuni genitori di bambini in cura o già 

deceduti, garantisce una presenza giornaliera dell’U.G.I. nei reparti. Svolgono atti­

vità ricreativa per i degenti, sostituiscono i genitori al letto del bambino, quando 

sono costretti ad assentarsi, offrono la propria solidarietà, l’ascolto discreto delle 

angosce ed inquietudini che la malattia comporta, aiutano concretamente a risolve­

re i tanti problemi inerenti alla situazione. A chi entra a far parte del gruppo viene 

richiesta una notevole maturità, sensibilità, forza d’animo.

Abbiamo individuato nella malattia onco-ematologica pediatrica queste fasi 

fondamentali:

1) Il sospetto della malattia e la conseguente ospedalizzazione per l’accertamento, 

che comportano per il bambino e la famiglia un momento estremamente diffi­

cile, culminante nella comunicazione della diagnosi di tumore e nell’imposta­

zione di un programma terapeutico per indurre la remissione.

Tenendo conto dell’età, al paziente viene data un’informazione sincera rispetto 

alla malattia perchè un’informazione distorta può determinare una perdita di 

fiducia nei confronti dei medici e dei genitori, compromettendo le successive 

cure.

2) La terapia di mantenimento, durante la quale può ricomparire la malattia, con 

periodi di ricovero al Centro o, se possibile, al Day-Hospital. Il bambino a casa 

conduce una vita pressoché normale, interrotta periodicamente da brevi

108 



degenze per la terapia, vissute con ansia in quanto si ripropone la malattia e la 

sofferenza relativa.

3) Off-Therapy, è il traguardo più atteso, ma nello stesso tempo fonte per i 

genitori di ansia per il futuro, per i quali le terapie e il costante contatto con il 

Centro erano motivo di sicurezza.

4) Malgrado il progressivo miglioramento della prognosi, nella maggior parte 

delle malattie neoplastiche e delle leucosi, poco meno del 40% dei soggetti 

affetti va incontro all’exitus nei primi due anni della malattia.

Attualmente quasi sempre i nostri bambini vivono l’ultimo periodo di vita in 

ospedale, circondati dalla presenza affettuosa dei genitori, operatori sanitari, 

volontari.

Nella riunione di formazione con la psicologia abbiamo più volte affrontato il 

tema della morte vissuta a livello personale e attraverso le esperienze dei genitori e 

bambini con cui siamo a contatto. Riteniamo difficile, se non impossibile, fare un 

paragone tra la morte di un adulto e quella di un bambino. Abbiamo riscontrato 

che in un adulto, in cui una parte di un ciclo vitale si è già conclusa e in cui sono 

maturate esperienze culturali, sociali, religiose, affettive, la morte personale può 

essere accettata come ineluttabile della propria vita o rimossa perchè evento carico 

di sofferenza.

Per un bambino invece non si pensa alla morte; egli deve vivere perchè in lui 

sono riposte tutte le speranze di chi lo ha generato. Quando si ammala, reagisce 

talvolta con rabbia, disperazione, paura alle dolorose terapie e alle conseguenze 

della malattia (handicaps fisici, perdita di capelli, limiti all’inserimento nella nor­

male vita famigliare, scolastica, sociale); ma, sorretto dall’affetto dei genitori, fami- 

gliari, amici, si impegna con grande coraggio nella lotta per essere sano.

Quando arriva il momento drammatico della fase terminale e ai genitori che 

assistono il figlio viene comunicato che «non c’è più niente da fare», si instaura 

inizialmente un rifiuto di accettare la morte come prossima, soprattutto se il pazien­

te appare ancora in discrete condizioni di salute.

In questi momenti i genitori sono angosciati e soli: non trovano risposte soddi­

sfacenti in se stessi, poco aiutati anche dalla cultura, dalla società, dalla stessa fede 

religiosa che forse li aveva sostenuti durante la malattia. Alcuni chiedono di far 

continuare la terapia nonostante tutto espressamente richiesto talvolta anche dal 

bambino, consapevole del suo stato. Nuove possibilità terapeutiche e alcune impre-

109



vedibili reazioni del fisico giovane, incoraggiano la speranza e inducono a lottare 

fino all’ultimo.

Quando invece la realtà viene accettata, si decide di comune accordo con i 

medici di sospensere la terapia e di instaurare i provvedimenti per superare le fasi 

piu critiche che precedono la morte.

Il bambino percepisce 1’aggravarsi della malattia per la sofferenza legata alla 

degenza ospedaliera, vissuta con tanta paura, espressa con parole e sguardi interro­

gativi a chi gli sta intorno. Nei più grandi si aggiunge un’angoscia malcelata difficil­

mente manifestata per la difficoltà a dialogare con i genitori, provati dalla sofferen­

za e oppressi dai condizionamenti nei confronti della malattia oncologica e della 

morte. Alcuni genitori però affrontano con consapevolezza l’esperienza, riuscendo a 

condividere il morire, col proprio figlio, con grande dignità, forza d’animo, fede.

Gli operatori vivono la situazione con grande frustrazione, non potendo più 

dare risposte improntate a speranza: il loro intervento è diretto a controllare il 

dolore e tutti i sintomi mal tollerati dal bambino morente, nonché a preparare 

psicologicamente paziente e famigliali ad accettare l’evento.

L’atteggiamento di noi volontari in questi momenti di grande coinvolgimento 

emotivo è una reale partecipazione all’evento che il bambino ed i genitori stanno 

vivendo, frutto delle esperienze personali e di quelle maturate durante gli anni di 

servizio. Importante è poter comunicare al bambino lo stesso, rassicurante affetto 

da cui è stato circondato durante la malattia, senza pietismo e sentimentalismo che 

lo disturberebbero.

Rispettando la volontà dei genitori e del bambino, a richiesta, siamo pronti a 

condividere la realtà del morire con le risposte che ciascuno ha maturato in sè.

Quando invece i genitori e il bambino non ci vogliono coinvolgere, il nostro 

atteggiamento e la qualità dell’ascolto riteniamo servano a lenire in parte il dolore 

di questo angoscioso momento.

Il ritorno dei genitori in U.G.I., dopo la morte, è forse una testimonianza che 

la nostra attività si è espletata con spirito di amore e solidarietà. Leggiamo con 

molta commozione le parole semplici, che ci scrive una mamma: «Sappiamo 

quanto amore sapete dare a questi innocenti; con una vostra parola, un piccolo 

dono riuscite a farli felici. Grazie per le parole di conforto che avete saputo dirmi in 

tutti questi mesi».

E ancora: «Vi ringrazio di cuore per l’aiuto dato al Regina Margherita, con il 

vostro sostegno morale, con le volontarie che hanno tenuto compagnia al bambino,

110







quando nessuno poteva darci il cambio».

Attualmente stiamo studiando il modo di seguire l’ultimo periodo di vita del 

bambino a casa, dal punto di vista di assistenza socio-sanitaria e psicologico-morale, 

qualora venga esplicitamente richiesto dai genitori.

Particolare attenzione vorremmo dedicare al periodo che segue la morte, 

quando i loro famigliali sono in uno stato di grande sconforto. Qualche volta, se 

richiesti, abbiamo continuato a mantenere i rapporti, contribuendo con la nostra 

solidarietà ed amicizia, a far rinascere la speranza, con il recupero graduale di una 

vita famigliare.

111



ADRIANO BAUSOLA

RETTORE MAGNIFICO UNIVESITÀ CATTOLICA DEL SACRO CUORE DI MILANO

FARSI LARGO TRA I MITI, PER RISCOPRIRE 
I VALORI ESSENZIALI DELLA VITA

È una cultura riduttiva nella sostanza, anche se espansiva, generosa nell’appa­

renza, quella che porta al deprezzamento, all’emarginazione del vecchio, e fa da 

substrato alla difesa dell’eutanasia.

Analizziamola per vederne, insieme, le conseguenze sui problemi che ci inte­

ressano. Più che di cultura, sarebbe forse meglio parlare di un cocktail culturale - 

oggi molto diffuso - con elementi di matrice diversa, alcuni convergenti e componi­

bili, altri di fatto coesistenti, ma non facilmente componibili.

Appartiene al primo gruppo, un motivo di ordine teoretico-filosofico: l’atteg­

giamento dell’ «o tutto, o nulla». Non sapere tutto - si dice - è non sapere nulla; non 

avere tutto è non avere nulla. Ogni significato ne implica ogni altro, ogni contenuto 

ogni altro (se è vero che, ad esempio, questo tavolo è definito dalla relazione con ciò 

che lo circonda, e questo ancora da altro, e così via fino all’intero orizzonte dell’es­

sere). Dato questo, segue che, poiché non so la totalità dell’essere, non so nemmeno 

il particolare sotto gli occhi, essenzialmente definito da ogni altro particolare.

Analogamente, per quanto concerne il «non avere tutto»: se riesco ad avere 

solo una minima parte di quello che vorrei; se, la morte tronca anche l’opera più 

impegnata della mia esistenza, rendendola per me nulla, non ha senso impegnarsi, 

perché qualunque cosa si faccia, ora c’è, ma prestissimo non c’è più: l’inesorabile 

venir meno delle cose toglie senso ad ogni impegno. Ragionamento che porta, come 

conclusione, al nichilismo, negazione di ogni senso della vita, presa in inelusibili 

contraddizioni. Poiché ciononostante, si vive, allora ci si abbandona alla vita, 

finché questa scorre tranquilla; ma non appena sorgono difficoltà, negazioni, ecco 

emergere il talo nichilistico. In questi casi, infatti, perché continuare a vivere se non 

si sa riconoscere un senso complessivo una positiva, alla vita, anche se non è 

raggiunta la totalità del sapere e dell’avere, e non è adeguata la totalità delle perfe­

zioni?

112



Il mito giovanilistico

In forma meno filosofica, questa posizione è condivisa da chi pensa che la vita 

meriti di essere vissuta solo, nella felicità, con esclusione dell’infelicità.

Altra variante dell’atteggiamento, nasce da un eccesso di eticità: l’uomo è 

uomo se realizza compiutamente la sua natura, se sviluppa armonicamente tutte le 

sue facoltà, e potenzialità. Se adegua in pieno il modello dell’uomo ideale. Val la 

pena di vivere, se si può raggiungere questa meta; non vale, quando questa possibi­

lità è venuta meno.

Poiché, poi, è l’età giovane, o quella adulto-giovane, quella della pienezza, 

viene riconosciuta come l’età dell’umanità dell’uomo; dopo ci sarebbe il gelo della 

morte, pur essendo in vita. E allora, tanto vale....

A questa youth culture si perviene, in verità, anche per un’altra via, la quale, 

invece è scopertamente riduzionistica anche se non intenzionalmente.

Mi riferisco alla moderna esaltazione della prassi, attraverso la quale l’uomo 

domina la natura, facendola diventare prolungamento, parte di se stesso (la natura 

trasformata dal lavoro, disse Marx, è la reduplicazione dell’uomo).

Il mondo moderno - al di qua delle contrapposizioni tra capitalismo e sociali­

smo - vive nella dimensione delle sue trasformazioni, quindi nella dimensione del 

futuro. Naturale allora che si cerchi spasmodicamente di esser sempre giovani, si 

respinga l’idea della vecchiaia, si guardi alla capacità di lavorare e di produrre, 

all’utilità. Si privilegia una dimensione dell’uomo, la fabbrilità, e la si assolutizza, 

facendola diventare modello: nelle posizioni precedenti si pretendeva di puntare su 

tutte le molteplici dimensioni dell’uomo, ma si finiva poi per privilegiare una 

dimensione cronologica parziale: giovinezza, giovinezza....

Le conseguenze non sono solo in rapporto alla vecchiaia, ma anche all’atteg­

giamento da assumere nei casi di malattie gravissime, senza speranza di guarigione: 

se a costituire in esclusività l’intero dei valori umani, sono i modi della giovinezza, 

se sono la gratificazioni della sensibilità immediata e se vengono meno, viene meno 

anche ogni ragione di vivere, tanto più se il dolore opprime.

Certo, a favorire un atteggiamento disponibile al suicidio e all’eutanasia, con­

corre anche un altro motivo, diffuso nella cultura contemporanea.

Vivere da vecchi e da malati gravi significa certamente accettare la rinuncia a 

molti valori. Poniamo, allora una visione della vita spontaneistica, incapace di 

accettare una disciplina dell’impulso immediato, quindi insofferente a rinunce, a

113 



sacrifici in vista di beni superiori futuri. Ebbene, posto tutto questo, diventa logico 

che se non vede la necessità, la positività della rinuncia là dove è più chiaro che 

serve, perché porta ad un bene (futuro), non si saprà vedere, a fortiori, l’accettabili­

tà della rinuncia, dove è meno evidente (anche se è reale) il positivo che si deve e si 

può cercare, pur nelle privazioni della vecchiaia o della dolorosa malattia.

Gli orientamenti culturali richiamati operano potentemente per produrre, 

oggi, un clima etico incapace di scoprire la positività della vita in ogni situazione e 

stadio. Ma nihil sub sole novi.

Se, nel nostro secolo, un Camus può farsi rappresentante esponenziale dell’at­

teggiamento pessimistico sulla vita, scrivendo nel Mythe de Sisyphe: «c’è un solo 

problema veramente importante per la filosofia, il suicidio», motivi simili sono testi 

di epoche lontanissime. Ad esempio, leggo nel bel saggio di Gianfranco Ravasi, 

Dialogo di un suicida con se stesso, di autore egiziano del 2200 a.G., in cui si dice 

«La morte è davanti a me oggi come la guarigione per il malato, come la 

liberazione dopo la prigione. Come il profumo della mirra ed il piacere di sdraiarsi 

sotto un parasole in un giorno di brezza».

La Bibbia, in Giobbe, ad esempio, non ignora questo motivo pessimistico; nel 

Qohelet, l’uomo è habal, che vuol dire «vanità», ma anche «alito di vento impalpa­

bile, ombra inafferrabile».

La vita umana - scrive Ravasi - rivela, quindi, un’inconsistenza terribile. In 

Sai. 39,7 e in 144,4, al vocabolo habal si associa il simbolo dell’ombra» che, para­

dossalmente, in ebraico è lo stesso vocabolo usato per parlare dell’immagine» di Dio 

(salam). L’uomo è «immagine» dell’Essere, Dio, ma anche del nulla, ombra, 

spettro, «walking shadow», come diceva Shakespeare nel «Macbeth».

La Bibbia non si ferma a questo momento negativo; lo inserisce dialetticamen­

te in un quadro complessivo, che riscatta la descrizione della miseria dell’uomo - per 

usare il linguaggio pascaliano - nella celebrazione della sua grandezza. Quella che 

ha, da ultimo, la regia e con essa la speranza, l’impegno per la vita. Le citazioni 

potrebbero essere numerose, ma io qui le risparmio; sono testi noti che parlano 

comunque al credente.

Noi vorremmo parlare al credente ma anche a chi non crede. Per il credente, 

non è difficile riconoscere - anche se talvolta sarà difficile vivere ciò in cui si crede - 

che il dolore ha valore come espiazione, per sè o per gli altri; che una vita nel dolore 

può essere occasione di esercitare in forme altissime l’amore verso il prossimo - come 

mirabilmente ha detto Giovanni Paolo IL Quando i malati non sono più in grado di

114 



riconoscere l’aiuto dato e di contraccambiare con gratitudine, allora diventa evi­

dente quanto altruista e pieno di sacrifici deve essere un amore così servizievole. 

Malattia e sofferenza sono sempre una prova difficile. Ma anche se può sembrare 

contraddittorio, un mondo senza malati sarebbe più povero, di umanità vissuta 

verso il prossimo, di amore disinteressato e persino, qualche volta, meno eroico.

In una prospettiva immortalistica, fondata su di una visione teistica (e con 

questo allarghiamo il discorso anche ai credenti in Dio e nell’immortalità che non 

sono cristiani), il problema della morte entra in una nuova luce: ciò che altrimenti 

appare l’assurdo, impensabile e che è giocoforza pensare, acquista un senso gran­

dioso, come passaggio dal mondo del divenire a quello dell’eterno. Come giusta­

mente è stato detto (G.F. Morra) «il senso della morte è la vita eterna». Ma la 

speranza nell’eterno è speranza e fiducia nel Dio che dà la vita, e perciò è anche 

accettazione della vita nell’al di qua: il valore della vita - mi sia consentito utilizzare 

queste belle parole di G. Piana - è per il credente del tutto indisponibile «perché non 

è qualcosa che possediamo, ma da cui siamo posseduti, in quanto dono e partecipa­

zione alla stessa vita del vivente».

Questo è vero per coloro che credono in Dio; a fortiori, per il cristiano.

Il concetto di limite

Ma anche il non credente può accostarsi alla vita, con un atteggiamento 

positivo. Valgono, in proposito, alcune riflessioni critiche sulle posizioni pessimisti- 

che prima accennate.

Comunque a un buon numero di tali posizioni è, in fondo, il rifiuto della fini­

tezza, senza che si abbia la temerarietà, o l’hybris, di dichiararsi, qui ed ora, infiniti 

(senza uno spinoziano sentimus experimurque nos aeternos esse). Non si accetta 

il limite, il negativo. È scandalo che non si riesca a realizzare l’essenza-uomo in 

tutta la sua pienezza, e stabilmente. Così ragionando, si va programmaticamente 

contro i fatti, contro l’esperienza.

In reatà se l’uomo aspira ad un sapere totale ed a un pieno possesso dei valori, 

non è poi vero che l’uomo non possieda un (limitato) sapere (ed avere), se non sa 

tutto, se non ha tutto. Contro factum non valet argumentum: è un fatto che anche 

senza sapere la totalità, qualcosa pur si sa. Pretendere il contrario, significa dire che 

l’uomo è una realtà contraddittoria, perciò impossibile, perciò irreale. Il che non è.

115



Bisogna allora realisticamente prendere atto che l’uomo è essere limitato, imperfet­

to; che della sua natura fanno parte e l’essere e il non essere, il positivo e il negativo, 

la felicità e l’infelicità, e accettare questa dimensione. Ci si interrogherà sulla possi­

bilità di un superamento verso una dimensione univoca, tutta positiva. Ma non si 

aspirerà all’eterno dichiarando insieme la contradditorietà del mondo e dell’uomo 

(nella prospettiva da noi criticata l’uomo saprebbe nel modo del non sapere, ed 

avrebbe nel modo del non avere); si riconoscerà piuttosto, con la filosofia classica e 

con il cristianesio, che il mondo sarebbe contraddittorio, se non fosse creato, da un 

Dio distinto dal mondo, che salva da ultimo il mondo e l’uomo, elevando alla 

propria vita l’umanità redenta dal male e dalla morte.

Si eviterà così il pessimistico discorso camusiano, che pone il suicidio come 

tema della filosofia (se il mondo è assurdo) e, all’opposto, il tentativo illusorio di 

realizzare l’eterno nel tempo, la vita perfetta in questo mondo finito e transeunte. 

Questo secolo ci ha fatto assistere agli erculei tentativi socio-politici di rivoluzione, 

nella convinzione per la quale o si approda qui alla perfezione della vita, alla pie­

nezza della giustizia, della felicità, del bene, al paradiso in terra, o non vale 

neppure la pena di vivere e di impegnarsi. Ma l’esito è stato quello di «fare della 

terra un inferno di sperimentazioni fallite» (A. Saccà).

Non si può neppure affermare che la vita è degna di esser vissuta solo se in ogni 

sua dimensione, sviluppando le molteplici potenzialità, le facoltà umane e 

illudendosi che ci sia, un momento della giovinezza o della maturità in cui questo 

sarebbe possibile.

Il modello etico dell’uomo è certo della piu ricca realizzazione delle potenzia­

lità: ma si tratta di realizzare l’adeguamento più alto del modello, e non 

necessariamente quello totale.

Anche in una giovinezza e in una maturità lunghe e sane come sarebbe 

possibile realizzare tutte le facoltà, i valori, e le loro specificazioni? Il prometeismo 

moderno, l’entusiasmo tecnico-scientifico hanno dato all’uomo un senso di onnipo­

tenza, una convinzione di dominio, di superamento di ogni limite, illusoria e misti­

ficante. Va ricordato che in ogni caso l’uomo è in divenire, e perciò nella particola­

rità, nella finitezza; in ogni età e condizione si vive nel limite, e perciò anche nella 

privazione; non c’è età della vita che consenta la piena realizzazione di ogni valore.

Non si può appellarsi al dovere di realizzare l’uomo ideale, per giustificare una 

scelta tra il vivere e il non vivere, poiché il modello etico ideale è un limite cui 

l’uomo, per definizione può aprirsi solo parzialmente.

116



Non si può dire: si vive quando la pienezza è possibile; non vai più la pena di 

vivere, quando tale pienezza diventa impossibile. Inutile, poi, è insistere sulla estre­

ma discutibilità della posizione alternativa di quelle fin qui considerate: quella che 

considera degna di esser veramente vissuta solo la vita che trasforma il mondo, che 

produce ed è efficiente.

Siamo di fronte ad una impostazione gravemente riduzionistica, che ignora 

valori essenziali, come quelli contemplativi (la conoscenza in tutte le sue forme teo­

riche, disinteressate, l’attività estetica, la contemplazione religiosa), e quelli relazio­

nali, di amicizia, di scambio ed integrazione degli affetti, di cooperazione 

nell’amore.

È indubbio che una società come la nostra tende a premere psicologicamente 

su tutti i suoi componenti, condizionandone gli stessi atteggiamenti valutativi, 

anche quello dei vecchi e malati, che della diffusione della cultura dell’efficienza 

sono più vittime, che non partecipi beneficiari.

Questo fatto non li aiuta certo a riconoscere i valori che la loro condizione pur 

consente di adeguare, non aiuta a cogliere le soddisfazioni che il loro adeguamento 

pur porta con sè. Non solo vengono oggi celebrati come esclusivi i valori legati alla 

prassi; insieme, si celebra oggi la soddisfazione sensibile degli impulsi, un edonismo 

immediatistico, considerato liberatorio nei confronti delle repressioni sociali; si 

insegna a sentirsi infelice quando le soddisfazioni sensibili più superficiali vengono 

meno o si perde molta della forza che le produce.

È necessario uno sforzo di ascesi personale, negli studiosi, nei filosofi, negli 

scienziati, che affrontano i grandi temi etici, astrarre dal mondo di valori concreta­

mente sentiti, e per i quali si provano facilmente passioni, non per negarne la 

portata, ma per sapersi proiettare oltre, aprendosi ad altre dimensioni di valore, 

meno facili, ma pur effettive. C’è altrimenti il rischio di proiezioni di esperienze di 

valore, legate a momenti determinati dell’esistenza, anche su altri momenti e 

forme, c’è il rischio di far diventare alcuni valori I VALORI, e il loro insieme un 

preteso sistema obbiettivo e universale, rispetto al quale le altre situazioni di vita 

appariranno depotenziate, deminute, infelicitanti.

Bisogna guardarsi dalla tentazione di proiettarsi sugli altri con la propria 

attuale scala, emotivamente stabilita, di valori. Sarà difficile ottenere dalle forze 

politiche un radicalmente diverso atteggiamento nei confronti degli anziani, ed una 

vera fermezza verso le avanzanti proposte di eutanasia, se non si produrrà un 

cambiamento profondo nella cultura della gente. Dato il circolo esistente tra cultu-

117 



ra, mondo delle idee e socio-economico, cambiamenti politici ed economici potran­

no a loro volta influenzare anche quelli di cultura; ma senza un mutamento di idee, 

diretto ad una scala dei valori umani meno unilaterale, non ci si possono aspettare 

mutamenti rilevanti in campo socio-economico-politico.

Incombe perciò sulle istituzioni di ricerca, di studio, di insegnamento, una 

grande responsabilità, tecnica, pedagogica e formativa insieme.

Testimoniare i valori

Ma la teoria non basta; neppure la pedagogia attiva, occorrono testimonianze 

dirette con valori diversi da quelli solo biologistici e vitalistici. Occorre, anche che il 

malato grave possa, di fatto, avvertire la verità per la quale anche per lui la vita ha 

ancora significato. Bisogna aiutare colui che è invaso dal dolore, a riconoscere che il 

dolore - come dice Nicola Abbagnano - «non ha un significato solo fisico, che riguar­

derebbe solo la percezione di chi lo prova: invece è motivo di pietà e solidarietà 

reciproca, attiva noi stessi e gli altri, è la cartina di tornasole del nostro essere 

uomini». Non bastano le parole, pur necessarie, occorre un diverso atteggiamento 

di chi gli sta vicino, parente, amico o medico; solidarietà che non può esprimersi 

offerta dell’eutanasia: che può essere avvertita dal malato come implicito suggeri­

mento per alleviare, più che le sofferenze, i fastidi.

La solidarietà non passa neppure attraverso una semplice assistenza - 

competente o assidua e deligente - di mero caràttere medico.

Occorre è ovvio, ed è sacrosanta, ma deve essere affiancata da un costante 

impegno di rapporto umano con il malato «in fase terminale», per mettersi in ascol­

to, per fare del malato, un maestro, e non solo un passivo recettore di cure o, 

addirittura una macchina, una cosa.

Si tratta di non togliere ogni speranza, stabilendo la data - impossibile da stabi­

lire con assoluta certezza - dell’exitu»; ma di sostenere la speranza che ogni malato 

porta ancora con sè. Può essere la scoperta di una cura finalmente efficace; di prov­

vedere ai problemi delle persone care; di poter approfondire il rapporto con il 

Signore; di aiutare, in spirito religioso, con le proprie sofferenze, il prossimo soffe­

rente o peccatore; può essere la consapevolezza di offrire un esempio di dignità al 

prossimo; o di offrire ancora qualcosa al prossimo ove si trovi, chi si mostri 

disposto a considerare il malato come una persona che ha esperienza da comunica-

118 



re, insegnamenti da dare; o, infine, la speranza di vivere un’ultima esperienza di 

amore, di affetti, di amicizia, di solidarietà.

Chi sta accanto al malato (discorso particolarmente rilevante in rapporto ai 

medici) deve considerare non solo thè deoth (la morte), ma anche thè dying (il 

morire), senza quella tendenza alla fuga che si esprime nel concentrarsi sulla terapia 

tecnica, che guarda al fisico del malato (come pur è indispensabile), evitando però 

di guardare alla personalità del malato grave. Le relazioni interumane e il rapporto 

con la morte, chiedono impegno, coraggio nel medico. Relazioni personali e 

profonde, possibili se chi gli sta vicino ha una concezione virilmente non evasiva 

della morte; meglio, se questa concezione sa riconoscere costantemente come già si è 

detto, che il senso della morte è la vita eterna. Anche sotto questo aspetto, il 

cristianesimo manifesta la sua potenza umanistica, nel momento più difficile della 

vita. «Qual è il motivo finale - ha scritto Cesare Cavalieri - per cui una persona, 

gravemente malata, chiede di essere aiutata a morire? Come ogni suicidio, anche 

quella è un’estrema richiesta d’amore. Si vuol lasciare la vita quando non si è 

amati».

È il cristianesimo, religione dell’amore, quello che meglio ci può aiutare a 

capire tutte le domande dell’amore.

Il rilancio di una civiltà dell’amore può, oggi, apparire utopistico - cosa da 

anime belle, ma illuse. Eppure, non bisogna rassegnarsi. Nel cuore di ogni uomo 

pur vivono naturali impulsi di simpatia, di compassione, di pietà; vanamente, filo­

sofi che pretendevano di essere spietatamente ma illuminatamente realisti hanno 

tentato di ridurre tali sentimenti ad egoismo mascherato. Esistono - in verità - 

anche nell’uomo «naturale», non cristiano, forze positive che possono essere invoca­

te. Sta ai cristiani sperimentare forme nuove di sostegno ai malati gravi, che concre­

tizzino l’ispirazione etica solidaristica, e forniscano perciò esempi a tutti: affinchè 

non si debba sempre dire che in questo campo non si può andare oltre le belle 

parole.

Si tratterà - va aggiunto - di impegnarsi anche nella cura appassionata di 

quegli handicappati, o portatori di gravi menomazioni (come nel caso di bambini 

con la spina bifida, o con idrocefalo), che, a giudizio dei competenti, non è poi vero 

che siano sempre irrecuperabili - anzi!

Si può così concorrere alla riduzione della tentazione di compiere pretesi «atti 

d’amore» di tipo eutanasico (nel caso dei bambini, fra l’altro, certamente non ri­

chiesti), riaprendo le porte alla speranza, attraverso la scienza.

119



DOMENICO AGASSO

GIORNALISTA - DIRETTORE SETTIMANALE «IL NOSTRO TEMPO»

CRONACA DI UNA MORTE ANNUNCIATA: 
PERCHÈ QUELLTNSOLITO RITEGNO?

Ci vorrebbe un’operazione come quella sugli aerei per abituare il viaggiatore 

alle brusche cadute di quota. Un quarto d’ora almeno per abituare gli ascoltatori al 

cambiamento di livello: dalle altezze attraverso le quali ci ha splendidamente 

portato il prof. Bausola al discorsetto del cronista, che tocca varie atmosfere, non 

esclusa quella della portineria.

Come si collegano i mezzi di comunicazione al fatto che tutti hanno sottolinea­

to, il grande tabù della morte. La nostra incapacità di stare vicino a chi soffre, di 

parlare e di tacere, ha origine favorita, incrementata, suggerita dai mezzi di comu­

nicazione sociale.

A me pare un po’ difficile identificare un contributo peculiare dei mass media 

all’opera di accantonamento della morte, che implica diserzione dai doveri della 

solidarietà e fraternità. Questi mezzi influiscono certamente sull’estendersi 

dell’abbandono, ma un interrogativo deve essere oggetto della nostra attenzione. 

Dove incomincia una responsabilità specifica, per cosi dire, attiva, dei mass media e 

fino a che punto invece influisca sul loro comportamento un modo di pensare diffu­

so, di fruitori di questi mezzi al quale essi ritengono di doversi adeguare. Parliamo 

continuamente della potenza e strapotenza dei mass media, ma ci sono anche casi di 

servitù di questi mezzi.

Accade a volte che muoia una persona nota e che il pubblico venga a conoscere 

nello stesso Istante la notizia della sua morte e della sua malattia, durata magari 

mesi, di cui nessuno osava parlare. Il pubblico viene avvertito che la morte è stata 

preceduta da un periodo magari lungo di sofferenza e che della sofferenza non si è 

parlato, a causa di un riserbo che tutti si sono imposti e che tutti, o quasi tutti, 

definiscono sempre come doveroso. Dovere del silenzio che viene da persone e stru-

120 



menti il cui compito primario è dire. Qualcosa di contro natura, che stranamente si 

esercita e non, in altre situazioni.

Prendiamo una persona alla quale vengono rivolte delle accuse infamanti, 

qualcosa che tocca il profondo, il suo onore. Ebbene non c’è alcun ritegno nè dove­

roso nel non parlare di queste cose. L’oggetto di queste accuse può difendersi con la 

smentita, la rettifica, e altre forme che non mettono mai in discussione la liceità del 

dar notizia di fatti che possono anche distruggere l’onorabilità di una persona. Per 

la malattia grave e la morte, che non sono disonore o vergogna, c’è invece ritegno: 

La sensazione che, come ultimo prezzo, non sia di buon gusto parlarne. Silenzio che 

chiedono talvolta i congiunti, o la persona stessa. E a questo punto nessuno oserebbe 

- io non oserei - varcare quella soglia. Ma se potessimo analizzare fino in fondo le 

ragioni prime di queste richieste, troveremmo la paura di apparire dei vinti, di 

suscitare la compassione altrui venata dalla meno nobile, tendenza a velare un 

evento visto solo come una resa desolata, per la quale non si vorrebbero nemmeno 

dei testimoni solidali.

C’è silenzio anche su tutti coloro che per impegno professionale o per scelta vo­

lontaria stanno al fianco del morente, accompagnando il suo congedo. La loro 

qualità, la grandezza del loro servizio vengono assolutamente ignorate, come si 

cerca di non far sapere quanto accade attorno a chi lascia la vita. C’è dunque un 

clima, un modo diffuso di pensare, che sembra quasi imporsi anche ai mass media. 

Ma non sono proprio questi mezzi a produrre quel clima, o almeno a favorirlo, visto 

che tanti modi di pensare e comportamenti sono il risultato di suggestioni assorbite 

principalmente per questa via?

In pubblicità non esiste la morte

Vien subito da pensare alla pubblicità. Giornali, radio e televisione sono veico­

li materiali e tecnici, di annunci commerciali. Anzi, in questi giorni tra i giornalisti 

c’è una preoccupazione vivissima per certe tendenze editoriali a fare dei quotidiani 

e dei periodici quasi unicamente dei veicoli pubblicitari. O comunque a far forte­

mente prevalere l’interesse pubblicitario su quello informativo. Ora, l’attività 

pubblicitaria, di cui non intendo affatto ignorare la funzione anche informativa, ha 

tuttavia una sua caratteristica dominante e ben nota: suppone un mondo di sani, 

robusti, agiati, giovani, gente felice, non per l’essere, ma per l’avere. Diceva il prof.

121



Bausola si insegna alla gente ad essere infelice quando manca di qualche elemento, 

o un bene, o un simbolo. Caratteristica della pubblicità è di presentare un mondo 

che ignora povertà, malattia, solitudine, morte. E comunica questa visione con una 

eccezionale efficacia persuasiva, molto piu profonda che non l’informazione politi­

ca, economica e culturale. Nelle ricerche che si fanno nel mondo dei giornali, della 

radio, della televisione si valuta percentuale di comprensione che accompagna le 

notizie e tra addetti ai lavori ci si raccomanda la chiarezza, perché è molto difficile 

far capire a un vastissimo pubblico. Il messaggio pubblicitario invece non ha 

problemi: raggiunge effettivamente tutti e gli comunica l’intero contenuto del mes­

saggio, mandando a destinazione tutti gli impulsi.

Tanto è vero che nel mondo pubblicitario nascono iniziative quasi di 

correzione del tiro. Per esempio, le campagne non lucrative che il mondo pubblici­

tario fa su temi di interesse generale: l’ambiente, il lavoro, gli animali, la disoccupa­

zione, la violenza negli stadi. Oppure inziative originariamente commerciali (ossia 

promosse da singole categorie) che però si associano in un messaggio più generale, 

come per esempio, quello di questi giorni, contro l’eccessiva teledipendenza dei 

bambini. C’è uno sforzo di correzione, proprio per l’enorme influsso che questo 

modo di informare esercita sul pubblico e per i pericoli che la comunicazione di una 

realtà mutilata può ingenerare.

Potremmo anche autocompiangerci dicendo che nessuna generazione, prima 

della nostra, è stata soggetta alla trasmissione così persuasiva di un mondo che 

scarta risolutamente sofferenza, dolore, morte e solitudine. Ne è in qualche modo 

condizionato anche chi lavora nella comunicazione, come certi dittatori che finiva­

no col credere alla loro stessa propaganda. Un editore di periodici dava ai suoi diret­

tori una consegna alla quale non ammetteva trasgressioni: «mai mettere in 

copertina una bara, o una tomba o un funerale; la gente non vuole queste cose». 

Quindi, largo ai felici e ai «vincenti» perché «la gente vuole sognare»: un criterio 

che molti giornalisti hanno sentito esporre e viene anche applicato. Tuttavia questo 

fatto non credo debba indurre all’autocommiserazione la nostra generazione. Può 

lamentarsi di subire un bombardamento di messaggi pubblicitari, quale 

nessun’altra si è mai sognata di subire, ma non è una disgrazia. L’esistenza di questi 

strumenti è una splendida occasione di fare emergere valori per proporre modelli 

che finora non siamo riusciti - come persone, gruppi, categorie, società nel suo 

insieme - a utilizzare. I mezzi di comunicazione possono esercitare la loro fortissima 

capacità persuasiva nella loro diffusione.

122



Entrando, ho visto i manifesti con uno stupendo schieramento di iniziative, 

gruppi, persone, istituzioni che (è una confessione di incapacità professionale) mi ha 

stupito perchè non sapevo, non valutavo la dimensione di queste iniziative, pur 

vivendo nei giornali. Credo di non essere l’unico operatore dell’informazione in 

Italia a ignorare completamente le forze schierate intorno a chi lascia la vita. Qui 

un giornalista sta raccomandando ai protagonisti di non laciar solo l’uomo che 

muore. Ricorda assurdamente dei doveri a chi deve essere preso come modello nel 

rispetto e nella loro pratica. È una conseguenza del cattivo uso degli strumenti di 

informazione niente affatto diabolici, niente affatto qualcosa di «naturaliter» 

pervertitore, spesso solo stupendi mezzi usati in maniera impropria e con paura. 

Uno degli sforzi che si devono fare è riconoscere, il ritardo che la società nel suo 

insieme ha accumulato nei confronti di questi mezzi prima considerati soltanto stru­

menti di svago e adesso fin troppo temuti.

Ci siamo forse illusi poi, che i valori fossero qualcosa di definitivamente inse­

diato nell’uomo e trasmesso per eredità. Quindi non più bisognoso di essere reinse­

gnato, ripetuto, sottolineato. E a un certo punto ci siamo trovati con questa visione 

mutilata, che, per lo meno a livello di grandi masse, sopraffà la conoscenza dei reali 

valori e ne soffoca soprattutto il rispetto. Credevamo, insomma che non fosse necessa- 

rio ricominciare ogni volta da capo, per insegnare il valore di fondo dell’uomo e della 

vita, e invece ci siamo accorti che è necessario farlo, in modo adeguatto e puntuale.

Più che un processo ai mezzi di comunicazione - anche se certe cose si debbono 

pur dire. C’è oggi necessità di un esame di noi stessi e del modo maldestro col quale 

li stiamo usando. Possiamo certamente fare un esame dei danni che un certo modo 

d’informare, e un certo rispetto ai tabù che producono, ma dopo ritorna sempre il 

problema numero uno: il problema della fiducia e della speranza. Dipende sempre 

da noi (non ci sono sconfitte definitive) introdurre valori, immetterli nel grandioso e 

splendido sistema circolatorio che è l’insieme dei mezzi di comunicazione sociale. E 

se sapremo nutrirlo in maniera sistematica di informazione specifica, credo ne 

sarebbe ravvivata l’intera società perché non è esatto che la gente voglia soltanto 

sognare.

Sto parlando a persone che hanno su queste materie un’esperienza profonda, 

una conoscenza anche fisica: la gente vuole anche capire, sapere, partecipare, ha 

bisogno soltanto di quella spinta data da una visione più completa della vita e che 

può pervenire, a ciascuno e all’insieme della gente, proprio dai mezzi di comunica­

zione, temibili solo perché non li sappiamo usare. Quando li sapremo usare con un

123 



po’ più di fiducia e di coraggio, li avremo trasformati in uno stupendo strumento di 

aiuto, anche per vincere le paure di cui ci siamo occupati in questi giorni.

124



DON DARIO BERRUTO

DIRETTORE UFFICIO CATECHISTICO DIOCESANO

QUALE CATECHESI, SE NON POSSIAMO 
NON DIRCI MORTALI (E SOFFERENTI)?

Sarebbe molto bello raccordare quello che abbiamo udito in questi giorni con il 

mondo delle nostre comunità. E qualcuno credo lo farà. Ci sarebbero da raccordare 

tante cose e certamente da far nascere tantissime possibilità.

Resto volutamente nel mondo catechistico e quindi delle nostre comunità, in 

quanto è il mio campo. Però, parlando con un amico, prima di entrare in teatro si 

diceva: sarebbe bello avere anche una piccola cattedra dei non credenti, li avrem­

mo interrogati su come loro accompagnano la persona cara che muore. Ma ci sarà 

tempo.

Articolerei il mio contributo in alcuni rapidi passaggi: «Spunti di riflessione su 

come oggi la comunità cristiana si pone di fronte al problema della sofferenza e 

della morte». Spunti miei, senza pretesa di essere esaustivo e categorico. Inizierei 

con una citazione di Giovanni Paolo II dalla «Salvifici doloris», che direi a tutti i 

catechisti: è ora di prendere più seriamente in mano, leggere e meditare: «La soffe­

renza umana (e quindi anche la morte) desta compassione, rispetto, e a suo modo 

intimidisce, perché vi è contenuta la grandezza di uno specifico mistero» (n° 4).

Di fronte alla sofferenza e alla morte vorrei non perdessimo la timidezza. Par­

leremo della morte, ma intimiditi lo siamo un po’ tutti, lo saremo sempre e non 

dobbiamo vergognarcene. L’importante è che, doverosa di fronte al mistero, non 

diventi reticenza e paura. Accanto alle annotazioni di questi giorni sul come la 

nostra cultura si pone di fronte alla sofferenza e alla morte (tengo uniti i due temi, 

anche se la sofferenza è più ampia della malattia e la morte ricapitola tutto) vorrei 

aggiungere alcuni rilievi che pesano oggi anche sul come la comunità cristiana le 

affronta entrambe.

125



C'e stato un crescente divario tra un perfezionamento dei «mezzi» espresso 

dalla cultura tecnologica (uomo sempre più capace di fare le cose) e un progressivo 

oscuramento dei «fini», che sta operando una drammatica spaccatura tra la vita e il 

suo significato. Sappiamo come fare le cose e spesso non perché le facciamo. Già nel 

’68 i giovani dicevano: I nostri padri si interrogano se c’è una vita oltre la morte; 

noi, se c’è dopo la nascita.

Benessere e disagio sembrano camminare insieme. L’indifferenza, una certa 

disaffezione nei confronti della politica e della vita sociale potrebbero anche essere 

interpretati come malessere per una vita non più sufficientemente orientata.

La cultura tecnologica (dei mezzi) persegue un modello di onnipotenza che 

non può essere incrinato. Oggi si fanno tante cose. Domani ne potremo fare sempre 

di più, e questo crea una mentalità di «onnipotenza». Due esempi: quando si sente 

parlare di scudo spaziale, l’impressione è di aver raggiunto il sogno di sempre: 

diventare totalmente invulnerabili. Anche quando si sente parlare di trapianti: 

finalmente la vita si allungherà, non moriremo più.

La cultura tecnologica persegue una crescita illimitata dei beni e del potere 

umano, manipola la realtà secondo un progetto. Di fronte, sta la sofferenza e 

soprattutto la morte, limite immodificabile, imprevedibile, e impotenza radicale.

Ciò che si cerca di lasciare fuori dalla porta entra dalla finestra. Riemergono le 

grandi domande: perché vivere e morire? Di dove vengo? Sono soltanto un pacco 

postale che l’ostetrica spedisce al becchino? Interrogativi irrilevanti per la cultura 

dei mezzi e confinati nel ghetto delle sottoculture, che diventano, a modo loro, 

portatrici delle esigenze respinte dalla cultura dominante. Le domande occultate si 

dirigono molte volte verso i santuari dell’occultismo. La persona cerca risposte, le 

agenzie non mancano, il mercato tira.

La comunità cristiana sa di avere ricevuto in dono il senso della vita e della 

morte. Tuttavia, se non è vigilante potrebbe essere tentata, di fronte alla sofferenza 

e alla morte, di assestarsi in un contesto di attesa e di perplessità.

La critica alla religione sviluppata dai maestri del sospetto (mi riferisco ai 

grandi capi: Nietsche, Marx, Freud) certamente purifica la fede ma può anche 

pesare negativamente sull’annuncio del Vangelo e sulla catechesi. Emerge il timore 

di parlare troppo della morte, perché si dice non si può prendere l’uomo per il collo

126 



della paura, non si può fare terrorismo sulla morte. Emerge il timore di insistere 

troppo sulla sofferenza, perché c’è il rischio di trasferirla troppo velocemente nella 

«volontà di Dio», che diventerebbe un alibi per il nostro disimpegno lasciando le 

cose come sono. Il rischio di fare una teologia sul «dolorismo» esiste, ma non può 

diventare motivo per non parlare piu della morte, della vita eterna, di paradiso, 

inferno e purgatorio, sui quali oggi c’è nebbia e anche una certa latitanza. La gente 

è disorientata, continua a pensare che la sofferenza è un castigo di Dio e che alla 

morte è meglio non pensare. Queste latitanze le paghiamo tutte. L'aver dimenticato 

non aver più parlato del purgatorio come momento purificante, ha fatto riempire 

questo vuoto con la dottrina della reincarnazione. Anche i più semplici capiscono 

che. dopo la morte, non si va direttamente nell'al di là.

L'abitudine sacramentale

Rischio della comunità cristiana: in attesa di tempi migliori, cerchiamo di fare 

bene le cose di sempre. Prepariamo i bambini, ragazzi, gli adulti (quelli che ancora 

vengono) a ricevere i sacramenti. Cerchiamo di accogliere nel miglior modo 

possibile chi viene alla Messa, di fare le sepolture in modo decente. C’è il rischio 

dell abitudinarismo sacramentale (Card. Ballestrero. Sulle strade della Riconcilia­

zione. pag. 28). Siamo tutti consapevoli dei limiti di una catechesi orientata sola­

mente a ricevere dei sacramenti.

Più che di un fallimento, ci troviamo di fronte senza generalizzare. all’assenza 

di una catechesi adulta per tutte le età. a servizio della vita. Nella sua lettera Sulle 

strade della riconciliazione, il nostro vescovo ci mette in guardia dal fare, pur bene, 

le cose di sempre, che non bastano più. «Quando l’abitudine trasforma tutto in 

devota ripetizione. Quando sembra che il pane del cielo nutra poco e troppo poco 

muti nel vivere cristiano di fronte all’amore fraterno e alla santità cristiana - e dice - 

non si ha ragione di dubitare se c’è ancora in questa prassi sacramentale la fiamma 

della fede che diventa amore?».

Anche il bambino di cinque anni ha diritto ad una catechesi adulta per lui 

senza frottole, che affronti i grandi temi della vita. Siamo di fronte non ad un 

disinteresse, ma a concrete difficoltà nell’aiutare a porsi di fronte a Cristo. E quindi 

di fronte alla vita e alla morte. Le difficoltà aumentano quando, oggi come oggi, 

chi soffre e chi muore deve essere cercato. Qui siamo incastrati e la comunità cristia-

127 



na stenta a trovare le sue strade. Io ripeto: non si accusa nessuno; si denuncia una 

difficoltà da cui bisogna disincagliarsi, in qualche modo, con l’aiuto di tutti.

Le urgenze

Cercare le strade per una proposta non riduttiva del Vangelo, che deve toccare 

la vita della persona in tutto l’arco del suo percorso. Evitando un pericolo sempre 

incombente: fare del Vangelo un problema (e quindi di non annunciarlo mai!). 

Siamo complicati, perché il peccato ci rende tali; la società è complessa, ma il 

Vongelo no)

Di fronte alla persona disperata che viene a cercarmi o ai genitori che vedono 

morire il figlio o comunque in compagnia di chi soffre e di chi muore, le ragioni 

della mia speranza sono sempre molto semplici.

1) Dio ha tanto amato il mondo che ha dato il Figlio: questo progetto d’amore 

continua adesso. La catechesi deve ricuperare questa verità di fronte anche a 

chi muore. Dio non ha bisogno del sangue del Figlio per placare la sua ira: ma 

quante volte sentiamo ancora parlare di queste cose in giro?

2) Il Figlio, ha tanto amato il Padre e ogni uomo, che è venuto ed è morto e risorto 

per tutti, lasciando grandi parole: IO SONO IL PANE DELLA VITA. CHI MANGIA DI 

ME NON MORIRÀ PIU di cui i cristiani sono responsabili.

3) Il Figlio dona lo Spirito e lascia la Chiesa nel mondo con un’unica consegna: 

«Fate questo in memoria di me». Come io ho dato la vita, sono andato a cerca­

re la pecora perduta che soffriva, che moriva, fai questo in memoria di me. La 

logica eucaristica diventa immediatamente la strategia della ricerca.

Continuerà a nascere di qui la risposta concreta del cristiano di fronte al miste­

ro del dolore e della morte. Non mi si vengano a contare storie. Se tu non hai, 

cristiano, incorporato queste verità, non troverai mai il vademecum o il bignamino 

per stare vicino a chi muore. Con chi soffre e muore, la presenza, il servizio, le 

poche parole o anche i grandi discorsi, la preghiera, diventano l’icona dell’amore di 

Dio che salva.

Sono stato vicino a diverse persone che sono morte. Con qualcuna il mio ac­

compagnamento è stato uno star lì, un sorriso, uno sguardo, non sono andato oltre. 

Con altri sì. Ricordo ad esempio un medico torinese che mi chiamò. Non mi cono-

128 



sceva. Chiamò un prete della Consolata e quando mi vide disse: «Padre, io sono il 

medico Tal dei tali, qualche anno fa mi sono fatto la diagnosi, il mio male l’ho 

riconosciuto» (era passato attraverso tutte le fasi descritte dalla Kubler-Ross). «Ora 

mi aspettano una diecina di giorni di vita. Ebbene, è ora di parlare delle cose 

importanti» e con quel medico per una settimana, il tempo in cui rimase lucido, 

parlammo di Cristo Signore. Due modi: dal sorriso che non dice nulla perché nulla 

si può dire, al discorso su Cristo che dura una settimana e accompagna il morente.

Tutto il Popolo di Dio deve essere catechizzato su queste verità, a partire dalle 

persone che nella Chiesa hanno particolari responsabilità.

Nel Sinodo straordinario, a 20 anni dal Concilio, i Padri nel loro messaggio, 

hanno scritto: «L’evangelizzazione dei non credenti presuppone l’autoevangelizza- 

zione dei battezzati, ed anche in certo senso, dei diaconi, dei sacerdoti e dei vesco­

vi». Possiamo aggiungere i consacrati, i catechisti, gli operatori pastorali.

Cosa fare?

«Ruminare», pregare, meditare un po’ di più la Parola di Dio, consapevoli che 

la «Sacra Scrittura è anche un grande libro sulla sofferenza e sulla morte» (SD 6).

Contemplare Maria, che nella positività di tutti i suoi «Si», è diventata 

un’esperta nel morire: non ha avuto più bisogno di morire, senza smentire il 

Magnificat, che Le cantava in cuore.

Imparare dalla vita dei Santi, a partire da S. Paolo che guardano alla sofferen­

za e alla morte con gli occhi e il cuore del Signore. «Sono lieto delle sofferenze che 

sopporto per voi e completo nella mia carne quello che manca ai patimenti di 

Cristo, in favore del suo Corpo la Chiesa» (Col. 1,24) «Sono stato crocifisso con 

Cristo e non sono più io che vivo, ma chi vive in me» (Gal. 2,20) «Siamo tribolati da 

ogni parte, ma non schiacciati; sconvolti ma non disperati; perseguitati ma non 

abbandonati, colpiti ma non uccisi, portando dovunque nel nostro corpo la morte 

di Gesù, perché anche la sua vita si manifesti nel nostro corpo» (2 Cor. 4,8 ss.) 

«Convinti che colui che ha risuscitato il Signore Gesù, risusciterà anche noi con 

Gesù e ci porrà accanto a lui insieme con voi» (2 Cor. 4,14) «Per questo non ci sco­

raggiamo, ma se anche il nostro uomo esteriore si va disfacendo, quello interiore si 

rinnova di giorno in giorno (2 Cor. 4,16). Paolo impara la morte annunciando la 

vita. Sa che misteriosamente nulla va perso della sofferenza. Quando dice ai Filip- 

pesi: «A voi è stata data non soltanto la grazia di credere in Cristo, ma anche di 

patire per lui», gente mia, qui bisogna rimboccarsi le maniche, io per primo. Altri­

menti come si farà a stare accanto ai morenti, se non pregando e ripregando in

129 



continuazione queste altre parole? Come faremo? Il papa nella sua lettera apostoli­

ca scrive: «Il Redentore ha sofferto al posto dell’uomo e per l’uomo. Ognuno è 

chiamato a partecipare alla sofferenza, con cui si è compiuta la Redenzione. 

Quella, per mezzo della quale ogni umano soffrire è stato redento. Operando la 

redenzione mediante la sofferenza, Cristo l’ha elevata a livello di redenzione. 

Quindi anche ogni uomo, soffrendo può diventare partecipe della sofferenza reden- 

tiva di Cristo.

Come ci collochiamo di fronte a queste verità, intima sostanza del Vangelo? 

Sono imbarazzato nel vedere come non si è mai parlato tanto e giustamente del 

Cristo risorto e mai come noi siamo impauriti dalla morte e dalla sofferenza. 

Abbiamo saltato il giovedì santo, il venerdì santo, il sabato santo? Perché non si 

risorge così e non basta dire che Cristo è risorto perché avvenga automaticamente. 

Dobbiamo ricuperare il mistero pasquale come annuncio evangelizzante, nella sua 

completezza. Occorre una seria catechesi sul «Vangelo della sofferenza e della 

morte» che tocca tutti e auspicare un risveglio della Direzione spirituale che aiuti a 

viverlo. Dobbiamo essere aiutati per entrare nelle parole di Paolo o in altre di Gesù.

Come e dove annunciare il vangelo della sofferenza e della morte?

Una catechesi ripetitiva, fatta solo di parole è insufficiente. Occorre elaborare 

a livello personale e comunitario una strategia dell’attenzione-ricerca, che è poi 

quella del buon samaritano. L’attenzione implica il fermarsi, ossia intervenire. Chi 

soffre e muore han bisogno di presenze fedeli fino alla fine. Dio ignora la parola 

«Adesso bastai».

Occorre collegamento più stretto tra catechesi sulla sofferenza e sulla morte e 

la carità (Cfr. Card. Rallestrero, Sulle strade della riconciliazione, n° 21-22). «Biso­

gna radicare la carità dei fedeli alla sua matrice sacramentale, perchè diventi sem­

plicemente la qualità propria e profonda dei comportamenti vicendevoli... ».

Ci vuole un collegamento più stretto tra Catechesi su sofferenza e morte e 

Liturgia/Preghiera. Non possiamo dimenticare che quando nella messa diciamo 

«Annunziamo la tua morte, Signore, proclamiamo la tua risurrezione nell’attesa 

della tua venuta», chiediamo a Cristo che venga e quindi il compimento finale della 

vita. Oppure quando nel canone si dice: «Concedi anche a noi, al termine di questo 

pellegrinaggio, di giungere alla dimora eterna dove tu ci attendi», noi preghiamo di

130 



morire. Solo così la catechesi troverà i modi giusti per parlare di un al-di-là dopo la 

vita, ma di un al-di-là, nella nostra vita. Sarà un modo per la Catechesi di essere 

fedele a Dio e all’uomo.

Vorrei ancora aggiungere di prendere in piu seria considerazione il tempo 

quaresimale, come quello in cui si riflette su molte cose, per esempio sull’unzione 

degli infermi. Ho chiesto una diecina di giorni fa a due bimbi appena cresimati: 

Secondo voi cos'è l’unzione degli infermi? E uno mi risponde prontamente: è quella 

cosa che i preti fanno quando uno muore. La comunità cristiana deve trovare i 

modi, i tempi per riflettere, per pregare sull’unzione: «Nella sua piissima misericor­

dia, ti aiuti il Signore con la grazia dello Spirito Santo e liberandoti dai peccati ti 

salvi e nella sua bontà ti sollevi». Possiamo augurarci che la comunità cristiana 

faccia qualche giornata di ritiro su queste parole? Una catechesi seria su queste 

parole? Ovunque, tenendo conto, in modo particolare di alcuni ambiti specifici. 

«La famiglia, la scuola (luogo dove si devono impostare in modo corretto i proble­

mi), le altre istituzioni educative, anche solo per motivi umanitari, devono lavorare 

con perseveranza per il risveglio e l’affinamento di quella sensibilità verso il prossi­

mo e la sua sofferenza» (SD n° 29). «Le istituzioni sono indispensabili, tuttavia 

nessuna può da sola sostituire il cuore umano, quando si tratta di farsi incontro alla 

sofferenza dell’altro (SD n° 29).

A livello della nostra chiesa locale si dovrebbe capire meglio in che modo i 

Santuari Mariani potrebbero collocarsi in questo discorso, perchè intorno a Maria, 

la sofferenza e la morte si riunisce ancora. Dovremmo essere aiutati a farli diventare 

di piu luoghi di speranza e di annuncio dentro il discorso fatto in questi giorni.

131



DON GIANNINO PIANA

VICE PRESIDENTE ASSOCIAZIONE MORALISTI

VITA E MORTE: DUE «DISCORSI» 
INES TRICABILMENTE INTRECCIA TI

Come ultimo relatore in un consesso che ha già introdotto interessanti stimoli, 

attraverso gli spunti offerti dalla filosofia, dalla riflessione sui mass-media e dalla 

catechesi, vorrei portare l’attenzione su un aspetto della riflessione sull’evento, sul 

mistero della morte meritevole di approfondimento prestando attenzione a un fatto 

che ci provoca soprattutto come credenti.

La morte, nella prospettiva dell’evento umano, antropologico che la caratte­

rizza, e dei valori che le danno significato, è l’angolatura nella quale cercherò di 

muovermi: prospettiva, antropologica ed etica, insieme, nella quale è necessario 

intrecciare immediatamente il discorso della morte con quello della vita.

Per un verso, perdita del senso della vita e del significato della morte vanno tra 

loro in stretta correlazione. Per altro il ricupero del significato della vita e di quello 

della morte vanno connessi tra loro. Cercherò di dire quali sono le radici culturali di 

processi storici e sociali in atto e riconducenti almeno tendenzialmente, alla perdita 

del senso della vita e di quello della morte. Per ricostruire con una presa di coscienza 

realistica della situazione storica, un discorso di ricupero positivo di entrambi 

facendo riferimento a valori semplicemente umani, fondamentale soprattutto oggi, 

malgrado la crisi dell’etica laica. Essa non va salutata con simpatia, ma denunciata 

come negativa per la nostra società, si restituisca alla ragione il suo spazio, la capa­

cità di pervenire a soluzioni, sia pure parziali dei problemi umani, ma soprattutto 

inserendo il discorso positivo in una riflessione più specificatamente cristiana, in un 

orizzonte di prospettive, e indicazioni provenienti dal cristianesimo, cioè della rive­

lazione e più in generale, dalla tradizione della comunità cristiana, della Chiesa.

Una contraddizione caratterizza in modo marcato la nostra società e cultura 

che per un verso, e sotto molti aspetti, come segnata da una civiltà di morte. Per

132



altro in modo diverso dal passato, la nostra cultura tende a tabuizzare la morte, 

rimuovendola o banalizzandola, due fenomeni che si intrecciano profondamente. 

Scontato che sia anche caratterizzata dal prevalere dell’istinto di morte: pensate ai 

ripetuti attentati alla vita, al diffuso prevalere della morte nella nostra società, 

soprattutto alla banalizzazione che si fa di alcune vite: da quella del feto a quella di 

persone non socialmente produttive, secondo una logica economistica.

Questa prevaricazione dell’istinto di morte su quello di vita, è da collegare con 

una progressiva perdita del senso della vita all’interno delle coscienze, che deriva da 

una sua percezione debole. La cultura nichilista o del «pensiero debole» producono 

anche questo: la tentazione nella coscienza di non progettare il futuro, di chiudersi 

nel quotidiano, fino alle situazioni limite. Pensate al moltiplicarsi e all’abbassarsi 

dell’età media dei suicidi: destituzione radicale del senso della vita, punta di iceberg 

di un malessere esistenziale, ontologico, che connota la nostra cultura.

Una morte sempre più occultata, tabuizzata e rimossa, nello steso tempo è 

banalizzata. All’origine della rimozione della morte sta un fatto di natura sociologi­

ca, quasi strutturale: cioè che oggi sempre meno si muore dentro alla vita ordinaria, 

quotidiana, ma sempre di più negli ospedali, nei cronicari, fuori. La morte cessa di 

essere un evento che attraversa la vita quotidiana.

Si assiste a una dislocazione della morte fuori della vita, quindi della possibilità 

di un contatto immediato con questo evento quindi si tende, forse inconsciamente, a 

non parlarne, a marginalizzarla anche nell’ambito della coscienza e dei processi 

educativi, dimenticando che una corretta acquisizione della propria identità nel 

ragazzo passa attraverso il mettersi realisticamente di fronte al senso della propria 

vita, che include la percezione del limite, e quindi, a questa dimensione del morire. 

La morte non è soltanto quell’evento che avviene a un certo punto della vita, ma la 

attraversa tutta perché in un certo modo e in un certo senso, moriamo ogni giorno, 

dal momento in cui nasciamo andiamo incontro a quell’evento che si consumerà poi 

alla fine, preparato tuttavia attraverso un lungo itinerario.

Quali le ragioni di questa rimozione, che anche sul piano educativo, si fa della 

morte, oltre alla dislocazione della morte fuori della vita?

Due ragioni sono meritevoli di esser richiamate: la prima ricordata dal prof. 

Bausola e da don Berruto; la mitizzazione dell’onnipotenza soggettiva, come dato 

centrale della nostra cultura, tendenza dell’uomo a eternizzarsi in questo mondo, al 

culto del corpo, purché bello e sano, mai di quello malato o deforme, considerato 

come luogo di possibilità e non luogo dove l’uomo fa esperienza del suo limite il più

133 



profondamente possibile. Il corpo sofferente, deforme e che invecchia, sono 

appunto il luogo in cui constatiamo questo limite.

Rimozione e banalizzazione

Dall’altra parte, la razionalità tecnologica che fa presumere la possibilità di un 

dominio incondizionato della realtà. Di fronte a questo uomo che domina tutto, la 

morte appare sempre più come l’irruzione del non controllabile, che sfugge all’eser­

cizio dell’onnipotenza verso la realtà.

Nasce di qui la tentazione di farla passare da evento imprevedibile, com’è di 

natura, a evento su cui l’uomo è chiamato a esercitare il suo dominio. Da evento 

«naturale» - con tutti i limiti del termine, perché nè morte nè vita sono evento pura­

mente naturale -, a fatto puramente culturale. In fondo anche l’eutanasia è, sottil­

mente, il tentativo dell’uomo di esercitare il dominio sulla morte, di razionalizzarla, 

facendola passare da situazione imprevedibile che ingenera scacco e smarrimento, a 

evento totalmente riconducibile a quella logica del dominio di cui parlavo.

Accanto c’è dall’altra parte, la banalizzazione, cioè lo svuotamento dei signifi­

cati.

Su questo svuotamento un peso determinante ha avuto la secolarizzazione 

portata alle sue estreme conseguenze: non è più processo attraverso il quale la fede è 

chiamata a purificarsi, a ricuperare la propria identità, ma dove la secolarizzazione 

coincide con la crisi del fondamento dei valori. Ecco la riduzione dei significati 

simbolici che caratterizzavano in passato la morte, anche sul versante sociale, della 

partecipazione collettiva in una società preindustriale, da non rimpiangere, che 

viveva certe esperienze in modo molto più intenso del nostro.

La secolarizzazione porta con sè inevitabilmente la banalizzazione della morte 

anche per la perdita del significato simbolico religioso di cui era circondata nella 

società del passato. C’è sempre di più la tendenza a viverla in solitudine, al di fuori 

di un contesto collettivo ricco di significati simbolici.

Altro aspetto della banalizzazione è la tentazione di farla diventare da evento 

naturale a fatto culturale. Un’oggettivazione che non si consuma soltanto attraverso 

l’eutanasia, forma di signoria dell’uomo sulla morte, in senso negativo del termine, 

ma in qualche modo anche attraverso forme di accanimento terapeutico, il non 

riconoscimento dei limiti di un certo sviluppo della scienza e tecnologia, che ha

134 



condotto di fatto, a dequalificare la vita nella sua fase terminale e soprattutto 

quell’evento da vivere nella piu alta dignità.

Non dobbiamo fare due discorsi radicalmente opposti: da una parte difendere, 

in maniera magari radicale, la naturalità del nascere e dall’altra parte non scom­

porsi per una radicale culturalizzazione del morire. C’è da difendere anche la 

naturalità del morire, dicendo no all’accanimento terapeutico grave come certe 

forme di eutanasia passiva e attiva, se la vita non viene considerata solo nel suo 

aspetto quantitativo, ma qualitativo.

Altra banalizzazione, la morte spettacolarizzata. Oggi si è più a contatto con 

eventi di morte, non solo perché viviamo in una cultura di morte, ma perché i mass­

media ce li portano continuamente nelle case. E un ripetersi quantitativo che 

dequalifica l’attenzione della coscienza: crescendo la quantità, la qualità decresce. 

E la presentazione, dell’altro come oggetto, non come persona con cui entro, in 

qualche modo, in rapporto.

Sono spunti per capire la contraddizione o il paradosso che caratterizzano la 

nostra cultura. Cosa fare? Quali le prospettive? Svilupperò solo per spunti una 

riflessione che meriterebbe più tempo.

Uno è il ricupero del significato della vita e della morte, perché si intrecciano 

fra di loro: da un atteggiamento prevalentemente problematico che caratterizza la 

nostra cultura a uno fondamentalmente misterico.

L’atteggiamento problematico si pone di fronte alla realtà come pura ricerca 

di spiegazione; il mistero è invece una realtà, non solo non risolta, ma nemmeno si 

presume di poter risolvere. Determina, certo anche la ricerca, ma limitata, non 

spiegazione (quindi non obiettivazione di una realtà) che conduce alla fine, all’ac­

coglienza. La vita non può essere spiegata fino in fondo, ma deve essere accolta. Ma 

la sua accoglienza passa attraverso l’assunzione dell’atteggiamento misterico non 

solo verso la vita, ma i rapporti umani, e le cose. La logica problematica sta alla 

radice dello scientismo, ha caratterizzato profondamente la nostra cultura, avendo 

come esito dei processi di espunzione dalla realtà che hanno finito per obicttivarla e 

produrre una profonda dequalificazione della vita.

Si tratta di recuperarla nella dimensione del mistero. La prospettiva cristiana 

ci è non solo di aiuto, ma ci immerge profondamente nella visione della vita. Anche 

perché nel cristianesimo essa non appare solo come mistero, ma come dono, realtà 

che non possediamo ma da cui siamo posseduti, perché la vita dell’uomo è parteci­

pazione alla Vita del Vivente.

135



Nella Bibbia molto sovente Dio si proclama come unico padrone della vita e 

della morte. E il ricupero del senso misterico della vita e soprattutto della prospetti­

va offerta dalla rivelazione cristiana, deve andare di pari passo al ricupero della vita 

nella sua dimensione qualitativa.

Non si tratta soltanto di difenderla ma di promuovere una vita autenticamente 

umana. Mi ha sempre fatto riflettere un brano del Vangelo di Matteo, con le famose 

antitetisi: «Fu detto agli antichi: Non uccidere, chi uccide è degno di giudizio, ma io 

vi dico che chiunque dice «raca» al proprio fratello è già degno di giudizio». La 

specificità dei cristiani di stare di fronte alla vita non è tanto quello di difenderla 

(«non uccidere»), quanto di promuoverne la qualificazione, creando le condizioni 

perchè le relazioni umane siano vissute nella solidarietà, nell’amicizia, nella comu­

nione: condizioni che provocano la difesa della vita. Perchè nella nostra società si 

passa sopra con facilità alla vita fisica? Perchè ha perso di senso, di qualità. Allora la 

strada migliore per riuscire a ricuperarne tutto il valore è promuoverne una qualita­

tivamente umana.

Tutto questo si riflette all’interno di problemi relativi aH’accompagnamento 

della morte, ci riporta agli aspetti devianti dell’accanimento terapeutico, che 

finiscono per ledere la vita nella sua qualità.

Dal fallimento alla vita eterna

Seconda strada da percorrere, e qui entriamo nel vivo della riflessione cristia­

na: dobbiamo guardare alla morte nel duplice aspetto che, anche nell’ambito 

cristiano, continua a riproporsi.

Anche per il credente è una realtà caratterizzata dall’esperienza del fallimento, 

ma nell’orizzonte della fede acquisisce al tempo stesso una possibilità di interpreta­

zione ben oltre l’interpretazione che se ne può dare sul piano puramente umano.

Giustamente il prof. Bausola ci ricordava come il senso ultimo della morte lo si 

rintraccia solo nella prospettiva della vita eterna. Però dobbiamo essere attenti a 

coniugare i due aspetti. Per ogni uomo, anche credente, la morte è momento di 

scacco, in cui sperimenta la frustrazione delle speranze e attese della vita. Anche 

Gesù l’ha vissuta in questa dimensione. Il suo «Se è possibile, passi da me questo 

calice» oppure al «Dio mio, Dio mio, perchè mi hai abbandonato?», denuncia la so­

litudine che caratterizza ogni morte.

136



Questo scacco non va ignorato anche nell’ambito della pastorale è molto 

sbagliato fare dei discorsi che passano sopra, che riscattano la morte non cogliendo 

prima di tutto il suo spessore negatico, il non senso, la sua drammaticità. Soltanto 

quando si sta dentro a questo, è possibile fare un discorso di speranza. Perché la fede 

che crede in una vita che non tramonta e quindi riscatta la morte, passa tuttavia 

attraverso il mistero pasquale nella sua globalità, mistero di morte e di risurrezione.

Gesù ha vinto la morte non passando oltre, ma dentro. Rivivere il mistero 

pasquale vuol dire allora riviverla nei suoi aspetti di sconfitta e di solitudine, sia 

pure con apertura a un orizzonte di speranza in una vita che non tramonta.

Ultimo aspetto. Non basta ricuperare su un piano culturale il significato miste­

rico della vita e della morte; non basta portare il nostro contributo di credenti in 

una vita, dono di Dio, da promuovere fino in fondo nella sua qualità. Non basta 

neppure evangelizzare la morte tenendo presente l’aspetto di scacco che la connota. 

È necessario impegnarci come uomini e credenti a costruire un mondo nel quale le 

venga restituito, da tutti i punti di vista, il significato, creando le condizioni, 

culturali e sociali, in stretta connessione, per ricuperare dignità al morire.

I diritti del malato terminale devono essere salvaguardati nelle strutture in cui 

si vive l’evento, e nei confronti delle famiglie che molto spesso lo abbandonano o 

facilmente lo scaricano sulle strutture. Ma c’è da fare soprattutto un discorso di fer­

mentazione di valori nuovi nella società, capaci di creare le condizioni perchè la 

dignità del morire riacquisti il suo significato e spessore: valori come accoglienza, 

solidarietà, compartecipazione. La giustizia non basta di fronte a situazioni esisten­

ziali così drammatiche come quelle della malattia terminale e della morte. Occorre 

integrare giustizia con amore: la giustizia dà una risposta indispensabile ai bisogni 

ma non al desiderio più profondo dell’uomo di sentirsi qualcuno, capito, di sentire 

l’altro solidale con sè, anche nel momento in cui si consuma l’evento che chiude la 

vita, e amato.

137



C. NARDULLO

PRESIDENTE USSL 1 - TORINO

DIGNITÀ DELL’UOMO E SOLIDARIETÀ
I CAPISALDI DELL’ASSISTENZA PUBBLICA

In chiunque, appartenente o meno alla comunità ecclesiale, cosciente della 

propria dignità di uomo, il tema del Convegno suscita reazioni diverse, in relazione 

con le peculiarità che distinguono la personalità di ciascuno. Certamente il tema 

non può lasciare indifferenti un uomo raziocinante, attento ai problemi del vivere, 

compartecipe della vicenda dei propri simili. La tematica può suscitare una sottile 

angoscia nel richiamare noi tutti la temporaneità dell’esser uomini e quindi 

l’ineluttabilità della morte.

Dobbiamo lasciar da parte le emozioni perché l’importanza delle problemati­

che del convegno giustificano un approccio di riflessioni razionali, cui far seguito 

con comportamenti attivi.

Poiché ognuno di noi si porta appresso il fardello delle proprie esperienze, 

poiché, in qualche modo svolge un ruolo in quésta società, il tema può esser fonte di 

diverse riflessioni e impostazione a seconda del diverso essere nella società, della 

posizione in cui ciascuno di noi è collocato nel contesto di una comunità organizza­

ta.

Mi sono posto davanti all’invito pressante del tema, come amministratore di 

una Unità Sanitaria Locale e comunale, conscio della responsabilità che può esser 

sopportata solo in spirito di servizio verso la comunità.

L’impatto con questa realtà è sconvolgente per chi, pressato dal defatigante 

lavoro burocratico in cui si risolve sovente la funzione dell’amministratore pubbli­

co, viene richiamato ad una realtà angosciosa che fa perno sull’uomo malato con il 

suo carico dei bisogni espressi e inespressi, da soddisfare nel rispetto assoluto della 

sua personalità e dignità di uomo.

Le nuove frontiere della medicina, l’adozione di sempre più sofisticate tecniche

138 



diagnostico-terapeutiche assorbono risorse finanziarie e umane con ricadute di 

benefici non sempre generalizzate. Contestualmente assistiamo ad una crescita di 

bisogni di assistenza sanitaria e sociale specie nell’ambito della cosiddetta terza età, 

che, accanto a risorse umane e finanziarie, richiede una considerazione particolare 

in termini di solidarietà umana.

Ancorché non eclatanti, le due realtà coesistono e si contrappongono, e richie­

dono scelte che, per quanto oculate e suffragate sul piano tecnico, avranno riflessi di 

notevole portata. Ma qualunque sia quella che gli amministratori della cosa pubbli­

ca dovranno operare, ritengo che un elemento determinante del sistema debba in 

definitiva esser costituita sempre dalla salvaguardia della dignità dell’uomo.

Un secondo elemento determinante si impernia nella solidarietà umana, 

cemento di un sistema sanitario e socio-assistenziale, è la molla per un salto di 

qualità dei rapporti tra chi esprime un bisogno e chi è chiamato a soddisfarlo.

Salvaguardia della dignità e solidarietà costituiscono e dovrebbero costituire i 

capisaldi del sistema, ma anche le ragioni dell’essere e dell’agire degli amministrato­

ri e degli operatori. Nella fase ultima della vita sussiste il massimo di bisogno anche 

se la nostra superficialità tende a rimuovere dalla propria coscienza questa realtà, 

fatta essenzialmente di dolore fisico e di solitudine, che fanno esorcizzare il periodo 

terminale. Come può la società organizzata, in nome della solidarietà e nel rispetto 

dovuti alla dignità dell’uomo, far fronte al dolore e alla solitudine dei cosiddetti 

malati terminali?

Proposte operative

Una qualche riflessione, uno sbocco operativo che possa esser programmato o 

quanto meno costituire un elemento nell’investimento di risorse. Dobbiamo prender 

coscienza di questa realtà che non deve esser esorcizzata, non solo nel nome della 

solidarietà, quanto perché la rimozione costituisce un agire irrazionale a fronte 

della ineluttabilità della morte. Questo convegno costituisce un modo di esser 

chiesa, popolo solidale animato dalla fede nella trascendenza, ma ancorato nella 

storia. È spunto e stimolo, ma le voci e le riflessioni, la realtà stessa del tema 

debbono esser raccolti dalla società e dalle istituzioni, trovare accoglimento nella 

formulazione di programmi, lievito per concrete realizzazioni.

Una seconda riflessione riguarda la categoria medica. Dobbiamo chiederle il

139 



massimo sforzo diagnostico terapeutico dotandola dei più avanzati mezzi strumen­

tali, ma anche chiedere una penetrante attenzione dell’uomo malato la cui dignità 

va salvaguardata anche contro l’accanimento terapeutico. Un’attenzione non passi­

bile di regolamentazione che deve scaturire dal convincimento razionale ed etico 

del medico che non può assumere eccezionali iniziative clinico-assistenziali per 

malati terminali. Il non accanirsi presuppone una conoscenza su base dottrinaria da 

approfondire e personalizzare. Quindi un impegno professionale multidisciplinare 

che deve trovare sbocco operativo.

Il non accanimento terapeutico, inutile e talora anche offensivo della dignità 

del malato, dovrebbe accompagnarsi al suo diritto a conoscere la realtà delle sue 

condizioni cliniche e al dovere del personale di fornire le informazioni relative. 

Tema spinoso nella nostra cultura mediterranea: il dovere di informare deve esser 

sempre saggiato sulla necessità di salvaguardare la dignità della persona. Conoscere 

o non il proprio stato e il destino clinico influisce certamente sul vivere il tempo 

terminale, con minore o maggiore angoscia. Anche qui viene sollecitata la sensibi­

lità del personale di assistenza nella valutazione del se, quando e come informare il 

paziente.

Sui due aspetti nodali, dolore e solitudine, si deve e si può intervenire anche sul 

piano operativo, attraverso l’umanizzazione delle degenze, quel complesso di inter­

venti strutturali e funzionali nei presidi di degenza per conciliare le esigenze 

tecniche della diagnosi e cura con quella, non certo secondaria, di non 

traumatizzare la dignità del malato.

Appare sempre più necessario attivare una serie di interventi anche attraverso 

strutture idonee che assicurino sempre e comunque una sedazione del dolore: la 

scienza ha fatto passi enormi e in nome della solidarietà noi dobbiamo a questi 

malati l’eliminazione della sofferenza, quando inutile e angosciante.

Che fare contro solitudine, abbandono, indifferenza, angoscia e amarezza? 

Non ho risposte in termini prognostici, se non una regolamentazione delle funzioni 

dei presidi sanitari tale da consentire l’accesso e la permanenza dei familiari. Se non 

la valorizzazione delle attività di volontariato.

Ho esposto in sintesi qualche modesta riflessione e avanzato proposte di cui 

riconosco la genericità. Da questo convegno dovrebbero scaturire le migliori indica­

zioni per gli amministratori pubblici per attuare quegli interventi alla cui realizza­

zione ci chiama la solidarietà verso coloro che più hanno bisogno e più soffrono.

140



PADRE RIZZO

PRESIDENTE A.R.I.S. NAZIONALE

« LA SPINTA DELLA CHIESA È DI ANDARE LÀ 
DOVE NON C’È NESSUNO!! ....

Quello che sento dentro, dopo due giorni di permanenza qui, si può compen­

diare con una parola: grazie! Veramente come ARIS (e dopo tanti anni che ci lavoro 

dentro, mi sento quasi FARIS stessa, pur con molta umiltà e molta modestia) devo 

dire grazie alla diocesi, perchè l’associazione si inserisce nella grande tradizione 

della Chiesa.

Da ormai 25 anni essa opera in tutta la Chiesa italiana (grossi ospedali, inseriti 

con tutti i crismi nel servizio sanitario, case di cura ugualmente inserite in quel ser­

vizio, anche se con aspetti giuridici differenti), ha visto convergere in associazione 

oltre 70 grosse istituzioni per la riabilitazione della patologia infantile. Nonostante 

il ’68 che abbiamo vissuto in contestazioni, comunque positive, ci siamo visti 

portare ad un espletamento di servizio nel grande impianto della sanità italiana, 

con uno stile che crediamo sia ancora quello evangelico.

In questi due giorni, ho sentito come imperativo impellente tutto ciò che i 

nostri santi (don Bosco, il Cottolengo...) profeticamente cento anni fa dicevano e 

facevano.

Quando ha parlato il prof. Arosio, abbiamo sentito quegli stralci di vita 

vissuta, vi confesso che stavo male dentro: due giorni che veramente ci hanno 

interpellato. La spinta della Chiesa di andare sempre là dove non c’è nessuno, in 

senso di testimonianza, di profezia e di richiamo, io l’ho sentita in questi due giorni, 

come uomo, come singolo, ma anche come ARIS che intende assumersi un impegno 

oltre a quelli che già ha: gli hospices, richiamati ieri, caldi di calore casalingo. Che 

il prof. Arosio avesse paura di non arrivare in fondo senza che le corde vocali gli 

tremassero, è dimostrazione di una vita data sotto quel profilo, in quella scia. Anche 

di questo ringrazio a nome mio e di tutta l’ARIS.

Grazie di essere venuti così numerosi e soprattutto di averci portato, con l’espe-

141 



rienza del vostro vissuto, apporti tali che non è possibile andare via insensibili. 

Andiamo via con il cuore forse in tumulto, ma comunque diversi, più pieni, più 

spinti. E concludo con un’osservazione un po’ biricchina. Io ho sentito tutto, è stato 

splendido, ma, secondo me, quando parlavano di questo malato, non veniva fuori 

quella paura che uno ha e che vi pregherei di lasciarci dentro, perché prima di noi, 

l’ha avuta qualcun altro, totale.

Ricordate il richiamo di Bernanos nei Dialoghi delle Carmelitane: «La paura, 

figlia anch’essa di Dio, rigenerata la notte del giovedì santo quando Cristo stesso ha 

avuto paura».

L’uomo sarà sempre così: nella sua casa, tra gli affetti dei suoi cari dai quali 

non vogliamo staccarlo, o nei nostri «hospices» che si fanno caldi di tutto quello che 

abbiamo sentito, sarà sempre quell’uomo.

Lasciateci la paura: dopo tutto, la morte è pur sempre la negazione della vita. 

La mano si tende e il simbolo è bellissimo; la mano è una realtà che ha fatto tremare 

la voce anche a questi nostri volontari. Però quando tutto tace, quando la camera si 

vuota, quando il nipotino va a letto, l’uomo rimane solo con se stesso e sente il senso 

infinito del suo limite.

142



GUIDO GENOVESE

PRESIDENTE DELL'AVO, ASSOCIAZIONE VOLONTARI OSPEDALIERI

L’AVO: GUARDARE INSIEME LA MORTE IN FACCIA

Devo anzitutto esprimere la nostra completa adesione a questo Convegno che 

ci permette di confrontare ed arricchire la nostra esperienza di volontariato vicino a 

chi lascia la vita.

Numerosi sono i volontari AVO che vi partecipano. In effetti oggi è indispen­

sabile focalizzare la morte, perchè forse mai come in questi tempi è stata così 

disumanizzata, per la disgregazione della famiglia, per il supporto tecnico della 

medicina che frappone una barriera fra chi muore e chi assiste. Mi sembra doveroso 

quindi portare l’esperienza degli oltre 500 volontari dell’AVO e che da nove anni 

operano accanto all’uomo malato in ospedale, giorno dopo giorno, mese dopo mese, 

anno dopo anno.

Noi siamo e siamo stati dolorosamente vicini a bambini, anziani, malati di 

cancro che hanno lasciato la vita. È duro stargli vicino soprattutto se soli. Talvolta il 

nostro compito è duplice perchè è solo anche colui che ha la famiglia intorno, 

quando, per un reciproco riserbo non viene affrontato il discorso della morte, pur 

essendone consapevoli sia uno che l’altra. Il volontario vicino ad ambedue, in spirito 

di amicizia e di servizio, al quale è stata confidata la paura della morte, facilita 

l’incontro della famiglia col morente.

E il modo migliore di essere, che permette di guardare la morte in faccia, tutti 

insieme. Talvolta invece il malato è completamente solo. I volontari continuano 

allora il dialogo instaurato durante la malattia, che è diventato amicizia. Per chi 

muore avendo alle spalle la Fede, la morte è la conclusione naturale della vita e per 

noi volontari è meno doloroso stare accanto a chi ha questo dono. Dolorosissimo 

invece è quando manca. In questi casi (e non sono parole soltanto, ma è nostra 

esperienza vissuta), noi dobbiamo rispettare il morente nella sua persona e in

143 



quella individualità, frutto dell’intera sua esistenza. Nostro compito è star vicino 

fisicamente, con una presenza di ascolto e di silenzio, con una carezza, tenendogli la 

mano, perché noi crediamo fermamente che nessun uomo debba o possa morire 

solo.

Questo è il compito che l’AVO si è prefisso ed al quale da molti anni ormai 

cerchiamo umilmente di essere fedeli.

144



IL VESCOVO CONCLUDE IL CONVEGNO

LASCIARSI MORIRE UN POCO CON CHI MUORE 
PER RENDERE PIU RICCO DI CUORE IL TRAPASSO

Veramente non ho intenzione di concludere, perché questa esperienza e questa 

realtà non si devono concludere; ma rimanere aperte ed avere un seguito. Il mio 

non è soltanto un augurio platonico, un auspicio di speranza, ma è anche un propo­

sito perché la Chiesa torinese, che ha voluto questo convegno, sia conseguente alla 

volontà che l’ha guidata, nel procurare e nell’animarlo. Perché abbia un seguito, 

che, come attenzione cristiana, non finisce mai e come concrete iniziative ha 

bisogno di trovare dei cammini e delle concrete ispirazioni. E questo affidiamo alla 

Provvidenza.

Debbo anch’io ringraziare, e lo faccio con tutto il cuore, coloro che al conve­

gno hanno dedicato passione, azione, sacrificio, attenzione, competenza e anche lo 

spirito e capacità organizzativa che hanno permesso di camminare senza intoppi e 

con tanta apparente spontaneità. C’è stata una rete sotterranea di solidarietà e di 

impegni che meritano gratitudine non solo del cuore, ma anche il riconoscimento 

pubblico.

Le dimensioni del convegno hanno dimostrato che il tema non è uno dei tanti 

inventati a tavolino ma è profondamente sentito dalla comunità, dalla gente. 

Vorrei sottolineare con particolare compiacimento il numero di giovani che ha par­

tecipato al Convegno e con tanto interesse. È un segno splendido: la morte non 

interessa soltanto i vicini a morire, ma, nonostante tutte le rimozioni della cultura, 

è intimamente legata alla vita. È logico che giovani vibranti di vita si rendano conto 

che essa è profondamente legata al loro morire, lontano - certo - sul calendario, ma 

presente nel dinamismo della vita. Ed è di qui che io vorrei trarre una prima 

riflessione conclusiva.

145



Se il convegno è riuscito a raccordare la morte alla vita rendendo i giovani 

capaci di capire, vuol dire che l’incontro ha già portato il suo frutto. Ma questo 

raccordo tra vita e morte, va veramente scoperto e vissuto in quell'atmosfera e re­

gione del mistero a cui ha accennato tanto luminosamente don Giannino Piana. È 

vero: esiste una cultura che non vuole misteri, ma la realtà della vita è mistero e a 

rendere la vita mistero è anche la presenza della morte.

Questa visione ha di conseguenza, ripercussioni pastorali estremamente signifi­

cative. La prima è: gli operatori pastorali che si trovano di fronte a chi muore non 

devono prendere troppo le distanze, si devono lasciar coinvolgere, muoiono un 

pochino anche loro. L'esperienza di chi assiste chi muore lascia nel profondo della 

vita di questo operatore, che è operatore pastorale come il Vangelo domanda e 

come la Chiesa insegna, rimane coinvolto. Io dico spesso che tutta la pastorale ha 

bisogno di ritrovare le dimensioni della cordialità. Non perché son veccho - come 

dice qualcuno dei miei sacerdoti - ma perché è vero. Il cuore, soprattutto inteso in 

senso biblico, è il grande attivatore e motore di tutta l’esperienza umana. Ecco 

perché la cordialità della pastorale in chi assiste deve emergere di piu. Capisco che 

c’è la scienza, la società, le leggi. Tutto bene, ma nell’impegno di assistere il fratello 

che muore, non si emargini mai il cuore. Cioè la condivisione profondamente 

umana del mistero che si compie, dell’evento che si realizza. E sarebbe davvero 

disperante se lasciasse solo chi muore e non trascinasse con sè anche un pochino 

coloro che vivono. In questa prospettiva a me sembra necessario, ai tempi e nelle si­

tuazioni concrete in cui viviamo, fare un richiamo esplicito ai vincoli della vita. 

L’uomo nasce, ha delle radici. Ma proprio perchè nasce dalla vita, da un uomo da 

una donna, in una famiglia, ha dei rapporti che sostanziano la sua vita. Vorrei 

ricordare che al momento della morte i vincoli familiari di parentela di sangue, 

devono essere rispettati. Non c’è nessun diritto di tener lontano da chi muore chi è 

piu vicino con i vincoli del sangue. E se c’è una pastorale da portare avanti è di 

ricordare a coloro che non muoiono, che non hanno il diritto di separare la loro vita 

da quella dei congiunti, dei famigliari che muoiono. Ci sono complicazioni (non è 

affar mio risolvere i problemi tecnici, sanitari) però l’affermazione categorica che 

morendo se ne va. un membro di una famiglia che non può essere tenuta lontana, 

ma dev’essere lì a testimoniare che quella vita ha radici da non tradire e anche per 

rendere il trapasso meno solitario, meno, vorrei dire, desertico e piu ricco appunto 

di cuore. Non è vero che si deve morire disperati, che il dolore della morte sia senza 

redenzione. Anche proprio attraverso l’umanità di chi è vicino a chi muore. In quei

146 



momenti estremi, in cui nessuno ha più niente da dire, è giusto che le nostre superbe 

professionalità cedano un po’ il passo al cuore. Quando si è professionisti od opera­

tori vicino a chi muore non bisogna imparare ad essere distaccati, per abituarsi a 

tutto, anche alla morte. Vorrei chiamarlo un sacrilegio, la profanazione della morte 

di un fratello con l’abitudine al morire. E se la Chiesa, nella sua maternità, 

saggezza pastorale e molteplice attività a favore di coloro che muoiono, ha una 

lunga storia, dove s’intrecciano illuminazioni precorritrici, si manifestano dedizioni 

ammirabili e avvengono anche non raramente dei prodigi. Se la Chiesa fa questo, lo 

fa perché è lei il sacramento della salvezza e anche la morte va salvata. Vorrei riepi­

logare con un riferimento esplicito alla vita e alla morte di Gesù Cristo. Il richiamo 

al Risorto non è mancato in questi giorni e a me pare fondamentale, per l’impegno 

della Chiesa, dei cristiani di tutti gli uomini di buona volontà: Cristo-uomo è il 

Signore della vita ma è anche Colui che ha sofferto la morte. Fondamentale per una 

pastorale come quella di cui ci stiamo occupando. Gesù, nella sua vita terrena, ha 

anche incontrato i malati, i morti, la risurrezione di Lazzaro è emblematica e 

potrebbe da sola riempire riflessioni preziosissime, come la risurrezione della figlia 

di Giairo. E il Signore della vita, Lui stesso muore, esemplare perfetto della morte 

dell’uomo. Lì davvero è rispettata in tutta la sua misteriosa dignità, e verrebbe 

voglia di dire che con lei non finisce niente, ma comincia una misteriosa trasfigura­

zione.

Noi dovremmo anche un po’ allenarci. Liquidiamo troppo rapidamente questa 

esperienza, anche noi operatori pastorali. Intorno le si infittiscono i problemi terre­

stri, non dico umani, ma terrestri, che tante volte la rendono meno umana. E gli 

operatori pastorali se ne devono preoccupare. Spero sorgeranno iniziative da questo 

convegno, perché l’accompagnamento del malato terminale diventi più organica- 

mente cristiano e profondamente umano e dovranno sempre tener presente questa 

inviolabilità della comunione tra la vita e la morte. Ho sentito un accostamento tra 

male e peccato, morte e peccato. La fede ci dice tante cose al proposito ma anche 

una cosa che deve essere qui ricordata in una maniera assolutamente prioritaria: di 

fronte alla morte, la misericordia di Dio è ciò che conta che deve trovare riflessi e 

manifestazioni nella misericordia degli uomini.

Giudicare chi muore è orrendo, vorrei dire che è infame, mentre affidare alla 

misericordia di Dio, come ci insegna la Chiesa, è ciò che soprattutto dobbiamo fare. 

I gesti, le parole, le certezze della misericordia devono diventare il clima del morire 

e gli operatori cristiani di questo debbono preoccuparsi, più che di ogni altra cosa.

147



Queste poche riflessioni che rieccheggiano, mi pare, tante cose dette in questi 

due giorni, possono bastare per porre fine a questa tornata del convegno. Il resto lo 

faremo insieme e io spero che ritroveremo anche la serenità di questo incontro, 

quando ci preoccuperemo di tradurne in pratiche conseguenze le ispirazioni. 

Ancora una volta vi ringrazio ed invoco su tutti l’intercessione di Maria, che assiste 

Gesù nella morte.

148



Documentazione agli atti

Torino, 30.4.1988

COMUNICATO STAMPA

Il ministro della Sanità Carlo Donat Cattin è intervenuto questa mattina al 

convegno «Stiamo vicini a chi lascia la vita», promosso dall’archidiocesi di Torino 

con la collaborazione dell’ARIS che si conclude domani al Teatro Nuovo.

Nel suo intervento il ministro ha tracciato un quadro generale dei problemi 

aperti sui vari fronti dell’assistenza sanitaria in relazione ai problemi della vita e 

della morte. Ha annunciato la ricandidatura del professor Alessandro Beretta 

Anguissola alla presidenza del Consiglio Superiore di Sanità e ha anche annunciato 

la prossima costituzione, presso la presidenza del Consiglio dei ministri, di un «Co­

mitato etico nazionale», che dovrebbe raccogliere e coordinare il dibattito sui gran­

di temi e interrogativi che scienza ed evoluzione sociale pongono: manipolazioni - 

ha ricordato Donat Cattin - non solo di ingegneria genetica, ma anche di tipo cultu­

rale (influenza dei mass media) ed economico (concentrazioni, ecc.).

E significativo che il Comitato etico non si costituisca presso il ministero della 

Sanità, dove rischierebbe di essere «confinato» nei problemi squisitamente tecnici, 

ma proprio presso la presidenza del Consiglio, per garantire un approccio globale ai 

problemi.

Il ministro Donat Cattin ha annunciato anche la prossima revisione della legge 

sui trapianti (quella attuale è del 1975): il ministro si è impegnato ad inserire nella 

nuova normativa indicazioni precise circa il divieto di trapianto di embrioni conser­

vati in vitro, a freddo ecc. o di effetti da aborto procurato. Il punto - ha sottolineato 

Donat Cattin - è il diritto alla vita dell’embrione: ogni manipolazione genetica va 

fatta a vantaggio dell’embrione. Il concetto di «vita», ha detto ancora Donat 

Cattin, ha iniziato a subire limitazioni dopo l’entrata in vigore della legge d’aborto; 

definire i limiti che tendono a difendere la vita diventa sempre piu difficile. Citan­

do esempi di «manipolazioni del diritto alla vita» Donat Cattin ha ricordato la 

situazione di Ravenna, dove si annuncia la «sconfitta» della talassemia. Ma il prezzo 

dell’eliminazione della malattia è l’effettuazione di screening di massa collegati poi

149 



all’aborto dei feti portatori di talassemia...

Il problema dell’eutanasia è - riconosce il ministro - particolarmente comples­

so; e varie proposte sono state presentate, anche se non è prevedibile entro quest’an­

no alcuna norma che modifichi la disciplina. La complessità nasce intanto dal fatto 

che è vero che ci sono morenti che ne fanno richiesta: non si tratta dunque soltanto 

di garantire il diritto alla vita a chi non vuole l’eutanasia o non può esprimersi, ma 

piuttosto di riferirsi ad una norma generale nell’affrontare i problemi. L’eutanasia, 

attiva o passiva che sia, è altra cosa rispetto all’accanimento terapeutico.

Il ministro della Sanità ha anche denunciato le forme di «eutanasia non dichia­

rata» che stanno prendendo piede. Eutanasia verso le categorie piu deboli, che si 

concreta nel dichiarare che gli handicappati gravi, i cronici inguaribili, gli anziani 

della quarta età, i non autosufficienti se non in fase acuta, non hanno diritto all’assi­

stenza pubblica: anche perchè - in omaggio alle ragioni economiche e sociali - si 

finisce per scaricare sulle famiglie e sui singoli il peso dell’assistenza. Il valore della 

vita in una concezione puramente economicistica viene ridotto a valutazioni di uti­

lità e di efficienza.

Annunciando l’avvio del «piano anziani» quinquennale, il ministro della 

Sanità ha anche ricordato come nella legge finanziaria per il 1988 siano stanziati 

fondi per disporre di 140 mila posti letto in tutta Italia da destinare in varie forme - 

soprattutto case protette ed assistenza domiciliare - agli anziani non autosufficienti.

150



INTERROGATIVI EMERSI NEL CORSO DEL CONVEGNO

DOMANDA per il Dr. BOCCALETTI (giornalista)

da Argentina Ferraris

• perchè non viene usata la televisione per diffondere e sensibilizzare un ritorno ad 

un’igiene mentale che si tradurrà ovviamente in un modo diverso di operare?

DOMANDA per la Dr.ssa SCARCELLA

da Dr. Patriarca «medico di base»

• quando e in quale misura il medico di famiglia è coinvolto nella «terminal care» 

del suo paziente una volta accolto nell’ «hospice» inglese?

DOMANDA per il Prof. GIARDINA

da Margherita De Paoli Majè

• quanto tempo intercorre tra la constatazione di elettroencefalogramma piatto 

all’arresto cardiaco?

• non si sono mai verificati casi di ripresa, anche breve, di attività cerebrale dopo 

la constatazione di elettroencefalogramma piatto?

• qual è il limite, superato il quale l’eutanasia passiva diventa attiva e di conse­

guenza peccato che diventa reato e come tale perseguibile?

DOMANDA per il Prof. GIARDINA

da Ferdinando Malara

• morte del cervello = morte totale

Il medico deve fidarsi di una macchina che esamina tutto e tutti in eguale 

misura, senza tenere conto delle infinite variazioni delle nostre strutture? Questi 

strumenti, per quanto tecnologicamente avanzati, quali limiti di precisione 

possiedono?

151



DOMANDA per il Prof. BUMMA

da Volontario Ospedale di Biella

• è vera la mia impressione che nei nostri Ospedali, nei casi di ammalati in fase 

terminale, non si effettua un intervento di supporto psicologico in collaborazione 

con il medico curante?

DOMANDA per il Prof. BUMMA

da Maria Teresa Colla

• cosa è previsto attualmente per la formazione professionale delle figure sanitarie 

per preparare gli operatori a gestire le realtà del paziente che muore e delle 

persone che vivono con lui e gli stanno vicino?

DOMANDA per il Prof. BUMMA

da Maria Chiera

• Lei, come Primario ospedaliero trova giusto non rilasciare il certificato per il 

mod. E 112, negando così la speranza di andare a migliorare la propria 

condizione?

DOMANDA per il Prof. BUMMA

da Marialuisa Bitelli

• se il malato non chiede, che non vuole sapere, perchè cadrebbe inconsciamente 

nella disperazione se sapesse, col pericolo di perdere la fede, è giusto fargli sapere 

la verità oppure è meglio lasciarlo vivere nella serena speranza di una impossibile 

guarigione?

DOMANDA per il Prof. PORTIGLIATTI

da Volontario Ospedale di Biella

• esiste il diritto per l’individuo o ammalato che vuole donare gli organi, di avere 

l’assoluta certezza della sua avvenuta morte?

152



DOMANDA per il Prof. PORTIGLIATTI

da Allievo IP

• Come fa un infermiere professionale, conoscendo profondamente un paziente, 

aiutarlo ad affrontare la sua morte in modo sereno e preparato se il medico non 

vuole accettare la sconfitta di fronte alla malattia e non vuole informarlo?

DOMANDA per intervento di LAURA RAPELLI

da Lorenzina Morello

• perchè nei nostri Ospedali non viene applicato il famoso accordo sui «Diritti del 

malato?»

DOMANDA per il Prof. BAUSOLA

da Ezio Marinoni

• come si concilia l’eutanasia con la problematica della donazione degli organi? 

Ovvero per salvare una vita che muore è giusto «staccare la spina» dopo 48 ore 

ad un altro ammalato? La speranza della guarigione quindi vale di più per 

coloro che gli organi li devono ricevere?

DOMANDA per Don GIANNINO PIANA

da Dr.ssa Franca De Col

• In che modo si possono aiutare i giovani a promuovere una cultura, dall’interno 

delle famiglie, che consideri la vita come dono per dare un significato alla soffe­

renza allo spirito di accettazione, al sacrificio?

DOMANDA per Don GIANNINO PIANA

da Lucia Becce

• Perchè l’organismo competente non dà la possibilità di agire per alleviare la 

sofferenza del dolore nel malato anche se la scienza ha nelle mani qualche 

medicamento?

Non si è mai pensato che anche una terapia non firmata da un medico nel 

reparto di un Ospedale possa essere una forma elegante e sottile di eutanasia?

A chi tocca il controllo?

153



DOMANDA per Don DARIO BERRUTO

da Claudio Boarino

• Non esiste una mancanza di preparazione e di sensibilità da parte degli stessi 

catechisti ad affrontare questi tabu della morte, della sofferenza e del dolore?

DOMANDA per il Prof. BAUSOLA

da Loretta De Rossi - Volontaria

• E possibile che il volontario agisca in modo egoistico in quanto più da e più la sua 

opera diventa ragione della sua vita?

Dove e se, secondo Lei, in una situazione del genere, l’altruismo lascia il posto 

all’egoismo?

154



Torino. 1.5.1988

COMUNICATO STAMPA

Si è concluso stamane al Teatro Nuovo di Torino il convegno diocesano 

«Stiamo vicini a chi lascia la vita». Vi hanno partecipato 79 medici, 199 suore, 68 

sacerdoti, 650 allievi infermieri professionali, 191 paramedici, oltre agli operatori 

pastorali e ai membri delle associazioni di volontariato (750). Hanno partecipato 

anche teologi, medici specialisti, operatori sanitari, tutti coinvolti intorno al 

«dramma» dell’uomo che muore. Il valore centrale, riaffermato negli interventi, è 

proprio la necessità di riaffermare la dignità di ogni singola persona davanti alla 

morte: da garantire sul piano sanitario e su quello dei rapporti con le persone 

accanto al morente.

Alla tavola rotonda conclusiva ha partecipato il Rettore dell’Università 

Cattolica Adriano Bausola, il giornalista Domenico Agasso, il sacerdote Dario 

Berruto e il teologo moralista don Giannino Piana. Al termine una prima proposta 

operativa, è stata lanciata alla comunità cristiana torinese: studiare i modi e le 

forme per realizzare, in città, un servizio per rendere piu «umana», per restituire 

dignità, alla morte.

Il convegno è stato concluso dall’arcivescovo di Torino cardinale Anastasio 

Ballestrero. che ha richiamato esplicitamente la necessità di ribadire, anche davanti 

al momento terminale, i «vincoli della vita»: cioè il diritto di morenti e parenti a 

vedere rispettati, fino all’ultimo, i rapporti umani, la dignità di ogni persona. 

L’arcivescovo ha auspicato che i gesti, le parole, le certezze della «misericordia» 

possano diventare il clima abituale intorno a ogni uomo che muore.

Per chiudere il convegno con una proposta concreta, prendiamo spunto dagli 

interventi che hanno messo in evidenza l’uomo ed il valore della sua vita. Non uno

155 



qualunque o disperso, ma figlio di Dio, libero di aderire al progetto per il quale è 

stato creato, e che non si realizza nell’individualità prometeica, l’uomo che sfida la 

vita, il Creatore e le altre creature, ma deve portare a compimento la sua creatura- 

lità nella corale solidarietà umana.

Da sempre il luogo privilegiato per realizzare questa solidarietà è la famiglia, 

non intesa come nucleo isolato, ma elemento base per la realizzazione della vita 

personale e sociale dell’individuo.

Se è vero che dal concepimento alla morte la famiglia è il luogo educante, 

nell’accezione più vasta del termine, perciò ci sembra di dover proporre un 

sostegno:

1) Creare delle equipes di volontariato per portatori di malattie che mettono la 

vita in serio pericolo. Volontari capaci di trasmettere una mentalità ed un 

metodo di procedere che ricolleghi l’ammalato ospedalizzato al nucleo 

familiare, dando entrambi il necessario supporto globale.

Non verrebbero a contrapporsi o a sovrapporsi ai nuclei già esistenti, ma. 

espressione della chiesa diocesana, si porrebbero al servizio dei gruppi di 

volontari già costituiti per finalizzarne l’attività ai morenti.

2) Come ci è stato ricordato nella relazione del Prof. Zanalda, le difficoltà 

provengono dall’attuale situazione di mobilità, di instabilità e di solitudine 

delle persone e delle famiglie.

Potrebbe essere complementare al volontariato, la realizzazione di una struttu­

ra di supporto, che, prendendo lo spunto da quanto attuato altrove, diventi 

luogo privilegiato di ospitalità dell’ammalato e dei familiari nei momenti critici 

del decorso. Non concepita come facile rifugio, bensì un luogo educante per far 

tornare il paziente nella sua casa, ambiente naturale dove vivere i momenti 

fondamentali dell’esistenza. Non presentandosi quindi come una struttura di 

supporto sociale, in essa dovrebbe realizzarsi la continuità dell'assistenza 

dall’ospedale alla famiglia, nonché la formazione di persone che intendono 

realizzare quanto detto.

Il secondo punto ci sembra possa essere risolto da una coraggiosa indagine della 

diocesi circa l’utilizzazione di strutture già esistenti e la loro eventuale riconversione 

per realizzare un ospizio moderno, ubicato nel contesto di un più ampio centro di 

riabilitazione fisica.

156



Per la sua realizzazione è auspicabile una convergenza della chiesa diocesana, 

dell opera dei religiosi e dei movimenti laicali già impegnati socialmente, per 

rendere la gestione duttile con il coinvolgimento anche del servizio sanitario 

nazionale.

157



Indice

• In t r o d u z io n e

• Pr e se n t a z io n e

• Il Vescovo introduce il convegno............................................................ pag. 15

• Cardinale Carlo Maria Martini
Vivere e morire alla luce della parola di Dio e del Messaggio cristiano.................... " 17

• Prof. Alessandro Beretta Anguissola
La scienza e l'organizzazione sanitaria di fronte all’uomo che muore.................... " 28

• Laura Rapelli
Nel tunnel della malattia dove la paura sovrasta la speranza................................... " 35

• Bruno Ciardina
Ai confini tra la morte e la vita con oltranzismo, ma senza accanimento.............. " 41

• Cesare Bumma
Paziente, medico, infermiere e parenti legati tra loro in un rapporto indissolubile. ” 47

• Mario Portigliatti Barbos
Parla il medico del «giorno dopo»; «La responsabilità del morente va rivalutata» ” 53

• Anseimo Zanalda
Morte «negata» o «addomesticata»? Purché il malato sia sempre al centro........... ” 59

• Rita Nobili
Dire o non dire la verità al malato? Non è (solo) questo il problema....................... ” 65

• Daniele Giglioli
Il cappellano ospedaliero, chi è costui? Confidente estremo o presagio di morte? ” 70

• Giorgio Di Mola
Il dolore, quel compagno di viaggio che tutti vorrebbero eliminare....................... ” 77

• Paola Scarcella
Da una nuova sensibilità al dolore terminale sviluppo degli Hospices in 
Inghilterra.............................................................................................................................. ” 83

• Giovanni Arosio
Quando la tecnica distrugge la pietà, diamo un «Hospice» al malato terminale .. ” 91

• Giuseppe Gentile
Quando assistere un malato diventa un «evento religioso»......................................... ” 95

• Giorgio Vallero
Assistenza: da gesto singolo ad interventi multi-professionale................................. ” 98

158



• Sr. Giuliana Galli
Volontari, un’oasi di valori profondi nel deserto della malattia.............................. pag. 104

• Silvana Bettola
I bambini non devono morire perchè sono il futuro dei loro genitori..................... ” 108

• Adriano Bausola
Farsi largo tra i miti, per riscoprire i valori essenziali della vita.............................. ” 112

• Domenico Agasso
Cronaca di una morte annunciata: perchè quell’insolito ritegno?........................... ” 120

• Don Dario Berruto
Quale catechesi, se non possiamo non dirci mortali (e sofferenti)?.......................... ” 125

• Don Giannino Piana
Vita e morte: due «discorsi» inestricabilmente intrecciati......................................... " 132

• C. Nardullo
Dignità dell’uomo e solidarietà. I capisaldi dell'assistenza pubblica....................... ” 138

• Guido Genovese
L’AVO: guardare insieme la morte in faccia................................................................. ” 143

• Il Vescovo conclude il convegno
Lasciarsi morire un poco con chi muore per rendere pili ricco di cuore il trapasso ” 145

• Documentazione agli atti :...................................................................... ” 149

- Comunicato stampa

- Interrogativi emersi nel corso del convegno

- Comunicato stampa

Rivista Diocesana Torinese 

Supplemento al n. 9 settembre ’88

159




