
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

4 - APRILE

Anno LXVI
Aprile 1989
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili. 

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - Via dell’Arcivescovado n. 12

Vicariati - tei. 54 49 69 - 54 52 34

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Don Francesco Peradotto (ab. tei. 248 23 91)
Segretario del Moderatore: can. Giuseppe Cerino (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale di To-Città: don Leonardo Bircio (ab. tei. 5140 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali di:
To-Nord: don Domenico Cavallo (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: don Giovanni Coccolo (ab. Moncalieri tei. 605 53 33)
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: don Rodolfo Reviglio (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Ufficio per i religiosi e le religiose: ore 9-12 (escluso sabato)

Prima sezione: Servizi generali

Cancelleria e Ufficio matrimoni - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12

Ufficio per le Cause dei Santi
Responsabile: mons. Giovanni Luciano (ab. tei. 39 24 03)

Archivio - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12 (escluso sabato)

Economo diocesano - tei. 53 24 59
Mons. Michele Enriore

Ufficio amministrativo - tei. 54 18 98 - 54 59 23 
ore 9-12

Assistenza al clero - tei. 54 76 03 
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)

Assicurazioni clero - tei. 54 33 70
ore 9-12 (escluso sabato)

Opera diocesana della preservazione della fede - Torino chiese
tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 — 15-18,30 (escluso sabato)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXVI Aprile 1989

SOMMARIO

Atti del Santo Padre
Lettera all’Arcivescovo in risposta per gli auguri pasquali
Lettera Apostolica Vices imus quintus annus nel XXV anniversario della 

Costituzione conciliare "Sacrosanctum Concilium” sulla sacra Liturgia 
Alla Plenaria della Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli (14.4) 
Al Convegno sulla vita promosso dalla C.E.I. (16.4)
Ai delegati della VII Assemblea Nazionale dell’Azione Cattolica (24.4)
Al Congresso delle Università Cattoliche (25.4)
Lettera del Cardinale Segretario di Stato per la Giornata dell’Università

Cattolica

Pag.

483

484
495
498
502
506

512

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Messaggio della Presidenza per la Giornata dell’Università Cattolica 515
Consulta Nazionale per la pastorale della sanità: La pastorale della salute 

nella Chiesa italiana - Linee di pastorale sanitaria 517

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Messaggio dei Vescovi: Rinnovare la solidarietà 533
Nuovo Presidente della Conferenza Episcopale Piemontese 536
Nuovo Vescovo di Alessandria 536

Atti dell’Arcivescovo
Omelia nella Giornata Mondiale per le Vocazioni 537
Alla Veglia di preghiera per la Giornata della solidarietà 540
Lettera ai sacerdoti: Per la scelta dell’insegnamento della religione cattolica 

nelle scuole dello Stato 544

Curia Metropolitana
Cancelleria: Rinuncia — Nomine — Nuovi numeri telefonici — Sacerdoti 

defunti 545

Atti del Consiglio presbiterale 
Verbale della sessione del 12 aprile 1989 549

Documentazione
La disciplina ecclesiale non un "accessorio”, ma una parte integrante della 

Chiesa, necessaria per la comunione 555
Giuramento di fedeltà - Considerazioni canonistiche (Tarcisio Bertone) 562





Atti del Santo Padre

Lettera all’Arcivescovo 
in risposta per gli auguri pasquali

Dal Vaticano, 7 aprile 1989

Eccellenza Rev.ma,
il Santo Padre ha accolto con vivo compiacimento il fervido messaggio 

augurale che Ella, rendendosi interprete dei sentimenti del clero, dei reli­
giosi e dei fedeli di codesta arcidiocesi di Torino, ha voluto inviarGli in 
occasione delle recenti Festività Pasquali.

Il Sommo Pontefice, riconoscente per il cortese pensiero e per le pre­
ghiere elevate al Signore in tale circostanza, invoca per Lei e per quanti 
Le sono cari ogni grazia e consolazione celeste, ed in pari tempo esprime 
l’auspicio che il ministero pastorale dell’Eccellenza Vostra sia sempre più 
fecondo di frutti di bene e contribuisca a rendere presente ed operante 
il Risorto nel mondo contemporaneo.

A conferma di tali voti Sua Santità imparte volentieri a Vostra Eccel­
lenza ed all’intera Comunità diocesana la Benedizione Apostolica.

Profitto della circostanza per confermarmi con sensi di distinto ossequio

dell’Eccellenza Vostra 
dev.mo

Agostino Card. Casaroli

A Sua Eccellenza
Mons. GIOVANNI SALDARINI
Arcivescovo di
Torino

483



484 Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica

VICESIMUS QUINTUS ANNUS 
DEL SOMMO PONTEFICE 

GIOVANNI PAOLO II
NEL XXV ANNIVERSARIO DELLA COSTITUZIONE CONCILIARE

SACROSANCTUM CONCILIUM 
SULLA SACRA LITURGIA

A tutti i Fratelli nell’Episcopato e 
nel Sacerdozio, salute e Apostolica Be­
nedizione.

1. Sono trascorsi venticinque anni 
da quando, il 4 dicembre dell’anno 
1963, il Sommo Pontefice Paolo VI pro­
mulgò la Costituzione Sacrosanctum 
Concilium sulla sacra Liturgia, che i 
Padri del Concilio Vaticano II, riuniti 
nello Spirito Santo, avevano poco pri­
ma approvato '. Fu quello un evento 
memorabile per diverse ragioni. In­
fatti, era il primo frutto del Concilio, 
voluto da Giovanni XXIII, per l’ag­
giornamento della Chiesa; era stato 
preparato da un vasto movimento 
liturgico e pastorale; era foriero di 
speranza per la vita ed il rinnova­
mento ecclesiale.

Nell’attuare la riforma della sacra 
Liturgia, il Concilio realizzò, in ma­
niera del tutto particolare, lo scopo 
fondamentale che si era proposto: 
« Far crescere ogni giorno più la vita 
cristiana tra i fedeli; meglio adattare 
alle esigenze del nostro tempo quelle 
istituzioni che sono soggette a muta­
menti; favorire tutto ciò che può con­

tribuire all’unione di tutti i credenti 
in Cristo; rinvigorire ciò che giova a 
chiamare tutti nel seno della Chiesa »2.

2. Fin dall’inizio del mio servizio 
pastorale sulla cattedra di Pietro, mi 
preoccupai di « insistere sulla perma­
nente importanza del Concilio Ecume­
nico Vaticano II » e presi il « formale 
impegno di dare ad esso la dovuta ese­
cuzione ». Ed aggiunsi che occorreva 
« far maturare nel senso del movi­
mento e della vita i semi fecondi che 
i Padri dell’Assise ecumenica, nutriti 
dalla Parola di Dio, gettarono sul 
buon terreno (cfr. Mt 13, 8. 23), cioè 
i loro autorevoli insegnamenti e le loro 
scelte pastorali » ’. A più riprese ho 
poi sviluppato, su diversi punti, l’inse­
gnamento del Concilio circa la Litur­
gia *, ed ho richiamato l'importanza 
che la Costituzione Sacrosanctum Con­
cilium ha per la vita del Popolo di 
Dio: in essa « è già rinvenibile la so­
stanza di quella dottrina ecclesiologica, 
che sarà successivamente proposta 
dall’Assemblea conciliare. La Costitu­
zione Sacrosanctum Concilium, che fu 
il primo documento conciliare in or-

1 AAS 56 (1964), 97-134.
2 Cost. Sacrosanctum Concilium, 1.
3 Primo messaggio al mondo (17 ottobre 1978): A/1S 70 (1978), 920-921 [RDTo 1978, 3731-
4 Cfr. in particolare: Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 7.18-22: AAS 71 

(1979), 268-269, 301-324; Esort. Apost. Catechesi tradendae (16 ottobre 1979), 23. 27-30. 33. 
37. 48. 53-55. 66-68: AAS 71 (1979), 1296-1297, 1298-1303, 1305-1306, 1308-1309, 1316; 
Epistola Dominicae Cenae, sul mistero ed il culto della SS. Eucaristia (24 febbraio 1980): AAS 
72 (1980), 113-148 [RDTo 1980, 153-177]; Lett. Enc. Dives in misericordia (30 novembre 
1980), 13-15: AAS 72 (1980), 1218-1232; Esort. Apost. Familiaris consortio (22 novembre 
1981), 13. 15. 19-21. 33. 38-39. 55-59. 66-68: AAS 74 (1982), 93-96, 97, 101-106, 120-123, 129- 
131, 147-152, 159-165; Esort. Apost. post-sinodale Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 
1984): AAS 77 (1985), 185-275, specialmente i nn. 23-33, pp. 233-271.



Atti del Santo Padre 485

dine di tempo, anticipa »5 la Costitu­
zione dogmatica Lumen gentium sulla 
Chiesa e si arricchisce, a sua volta, 
dell’insegnamento di questa Costitu­
zione.

Dopo un quarto di secolo, durante 
il quale la Chiesa e la società hanno

conosciuto profondi e rapidi muta­
menti, è opportuno mettere in luce 
l'importanza di questa Costituzione 
conciliare, la sua attualità in rapporto 
all’emergere di problemi nuovi e la 
perdurante validità dei suoi princìpi.

Il rinnovamento nella

3. Rispondendo alle istanze dei Pa­
dri del Concilio di Trento, preoccupati 
della riforma della Chiesa del loro 
tempo, San Pio V provvide alla rifor­
ma dei libri liturgici, in primo luogo 
del Breviario e del Messale. Fu questo 
il medesimo obiettivo che perseguiro­
no i Romani Pontefici nel corso dei 
secoli seguenti, assicurando l’aggiorna­
mento o definendo i riti e i libri litur­
gici, e poi, dall’inizio di questo secolo, 
intraprendendo una riforma più gene­
rale.

San Pio X istituì una speciale Com­
missione incaricata di questa riforma, 
per il cui compimento pensava che 
sarebbero stati necessari parecchi an­
ni; tuttavia, egli pose la prima pietra 
dell’edifìcio ripristinando la celebra­
zione della Domenica e riformando il 
Breviario Romano6. « In verità tutto 
questo esige — egli affermava —, 
secondo il parere degli esperti, un 
lavoro tanto grande quanto diuturno; 
e perciò è necessario che passino mol­
ti anni, prima che questo, per così 
dire, edificio liturgico... riappaia di 
nuovo splendente nella sua dignità e 
armonia, una volta che sia stato come 
ripulito dallo squallore dell’invecchia­
mento » ’.

linea della tradizione

Pio XII riprese il grande progetto 
della riforma liturgica pubblicando la 
Enciclica Mediator Dei* ed istituendo 
una nuova Commissione’. Egli prese, 
altresì, delle decisioni su alcuni punti 
importanti, quali la nuova versione del 
Salterio, per facilitare la comprensio­
ne della preghiera dei Salmi,0; l’atte­
nuazione del digiuno eucaristico, per 
favorire un più facile accesso alla Co­
munione; l’uso della lingua viva nel 
Rituale e, soprattutto, la riforma della 
Veglia pasquale11 e della Settimana 
Santa,2.

Nell’introduzione al Messale Romano 
del 1962, si premetteva la dichiarazio­
ne del Papa Giovanni XXIII, secondo 
la quale « i fondamentali princìpi, rela­
tivi alla riforma generale della Litur­
gia, dovevano essere affidati ai Padri 
nel prossimo Concilio Ecumenico » l3.

4. Tale riforma d’insieme della Li­
turgia rispondeva ad una speranza 
generale di tutta la Chiesa. Infatti, lo 
spirito liturgico si era diffuso sempre 
più in quasi tutti gli ambienti unita­
mente al desiderio di una « partecipa­
zione attiva ai sacrosanti misteri ed 
alla preghiera pubblica e solenne della 
Chiesa » ", ed all’aspirazione, altresì, di

5 Allocazione ai partecipanti al Convegno dei Presidenti e dei Segretari delle Commissioni 
Nazionali di Liturgia (27 ottobre 1984), 1: Insegnamene, VII, 2 (1984), 1049 [RDTo 1984, 765.1.

6 Cost. Apost. Divino afflatu (1 novembre 1911): AAS 3 (1911), 633-638.
7 Motu proprio Abhinc duos annos (23 ottobre 1913): AAS 5 (1913), 449-450.
’ 20 novembre 1947: AAS 39 (1947), 521-600.
’ S. Congregazione dei Riti, Sezione storica, n. 71, Memoria sulla riforma liturgica (1946).

10 Pio XII, Motu proprio In cotidianis precibus (24 marzo 1945): AAS 37 (1945), 65-67.
11 S. Congregazione dei Riti, Decreto Dominicae Resurrectionis (9 febbraio 1951): AAS 

43 (1951), 128-129.
12 S. Congregazione dei Riti, Decreto Maxima Redemptionis (16 novembre 1955): AAS 

47 (1955), 838-841.
13 Giovanni XXIII, Motu proprio Rubricarum instructum (25 luglio 1960): AAS 52 (1960), 

594.
14 Pio X, Motu proprio Tra le sollecitudini dell’officio pastorale (22 novembre 1903): Pii X 

Pontificis Maximi Acta, I, 77.



486 Atti del Santo Padre

ascoltare la Parola di Dio in misura 
più abbondante. Connessa col rinnova­
mento biblico, col movimento ecume­
nico, con lo slancio missionario, con 
la ricerca ecclesiologica, la riforma 
della Liturgia doveva contribuire al 
rinnovamento globale di tutta la Chie­
sa. Questo ho ricordato nella Epistola 
Dominicae Cenae: « Esiste, infatti, un 
legame strettissimo e organico tra il 
rinnovamento della Liturgia e il rinno­
vamento di tutta la vita della Chiesa. 
La Chiesa non solo agisce, ma anche 
si esprime nella Liturgia, vive della 
Liturgia e attinge dalla Liturgia le for­
ze per la vita »

La riforma dei riti e dei libri litur­
gici fu intrapresa quasi immediata­
mente dopo la promulgazione della 
Costituzione Sacrosanctum Concilium 
e fu attuata in pochi anni grazie al 
considerevole e disinteressato lavoro 
di un grande numero di esperti e di 
pastori di tutte le parti del mondo '6.

Questo lavoro è stato fatto sotto la 
guida del principio conciliare: fedeltà 
alla tradizione e apertura al legittimo 
progresso perciò si può dire che la 
riforma liturgica è strettamente tradi­
zionale « ad normam Sanctorum Pa­
trum »

II
I princìpi direttivi della Costituzione

5. I princìpi direttivi della Costitu­
zione, che furono alla base della rifor­
ma, restano fondamentali per con­
durre i fedeli ad un’attiva celebrazione 
dei misteri, « prima e indispensabile 
sorgente del vero spirito cristano » ”. 
Ora che per la maggior parte i libri 
liturgici sono stati pubblicati, tradotti 
e posti in uso, rimane necessario tene­
re costantemente presenti tali princìpi 
ed approfondirli.

a) L’attualizzazione
del mistero pasquale

6. Il primo principio è l’attualizza­
zione del mistero pasquale di Cristo 
nella Liturgia della Chiesa, perché « è 
dal costato di Cristo dormiente sulla 
Croce che è scaturito il mirabile sacra­
mento di tutta la Chiesa »a. Tutta la 
vita liturgica gravita intorno al sacri­
ficio eucaristico ed agli altri sacra­
menti, ove attingiamo alle fonti vive 
della salvezza (cfr. Is 12, 3)21. Dobbia­

mo, perciò, avere sufficiente coscienza 
che per il « mistero pasquale del Cri­
sto siamo stati sepolti insieme con lui 
nella morte, per risorgere con lui a 
vita nuova » 22. Quando i fedeli parte­
cipano all’Eucaristia, essi devono com­
prendere che veramente « ogni volta 
che celebriamo questo memoriale del 
sacrificio del Signore, si compie l’ope­
ra della nostra redenzione » Ed a tal 
fine i pastori devono formarli con co­
stante impegno a celebrare ogni do­
menica l’opera meravigliosa che Cristo 
ha compiuto nel mistero della sua 
Pasqua, affinché a loro volta lo annun­
cino al mondo24. Nel cuore di tutti — 
pastori e fedeli — la notte e la veglia 
pasquale deve ritrovare la sua impor­
tanza unica nell’anno liturgico, al pun­
to tale da essere davvero la festa delle 
feste.

Poiché la morte di Cristo in Croce 
e la sua risurrezione costituiscono il 
contenuto della vita quotidiana della 
Chiesa25 ed il pegno della sua Pasqua

15 Epistola Dominicae Cenae, 13: l.c., 146 [172].
10 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 25.
17 Cfr. Ibid., 23.
13 Cfr. Ibid., 50; Messale Romano, Proemio, 6.
” Cost. Sacrosanctum Concilium, 14.
20 Ibid., 5; cfr. Messale Romano, Veglia pasquale, orazione dopo la VII lettura.
21 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 5-6. 47. 61. 102. 106-107.
22 Messale Romano, Veglia pasquale, Rinnovazione delle promesse battesimali.
22 Ibid., Messa vespertina "in Cena Domini", Orazione sulle offerte.
24 Cfr. Ibid., Prefazio I delle Domeniche Ordinarie.
25 Cfr. Lett. Enc. Redemptor hominis, 7: l.c., 268-270.



Atti del Santo Padre 487

eterna26, la Liturgia ha come primo 
compito quello di ricondurci instanca­
bilmente sul cammino pasquale aperto 
da Cristo, in cui si accetta di morire 
per entrare nella vita.

7. Per attualizzare il suo mistero 
pasquale, Cristo è sempre presente 
nella sua Chiesa, soprattutto nelle 
azioni liturgiche27. La Liturgia è, per­
ciò, il "luogo” privilegiato dell’incon­
tro dei cristiani con Dio e con colui 
che egli ha inviato, Gesù Cristo (cfr. 
Gv 17, 3).

Cristo è presente nella Chiesa riu­
nita in preghiera nel suo nome. È 
proprio questo fatto che fonda la 
grandezza dell’assemblea cristiana con 
le conseguenti esigenze di accoglienza 
fraterna — spinta fino al perdono (cfr. 
Mt 5, 23-24) — e di decoro negli atteg­
giamenti, nei gesti e nei canti.

Cristo è presente ed agisce nella 
persona del ministro ordinato che ce­
lebra28. Questi non è solamente inve­
stito di una funzione, ma, in virtù 
dell’Ordinazione ricevuta, è stato con­
sacrato per agire "in persona Christi". 
A ciò deve corrispondere l’atteggia­
mento interiore ed esteriore, anche 
nelle vesti liturgiche, nel posto che 
occupa e nelle parole che proferisce.

Cristo è presente nella sua Parola 
proclamata nell’assemblea che, com­
mentata nell’omelia, deve essere ascol­
tata nella fede e assimilata nella pre­
ghiera. Tutto ciò deve risultare dalla 
dignità del libro e del luogo per la 
proclamazione della Parola di Dio, del­
l’atteggiamento del lettore, nella con­
sapevolezza che questi è il portavoce 
di Dio dinanzi ai suoi fratelli.

Cristo è presente ed agisce per virtù 
dello Spirito Santo nei sacramenti e, 
in modo singolare ed eminente (subli­
miori modo), nel Sacrificio della Mes­
sa sotto le specie eucaristiche ”, anche

quando sono conservate nel taberna­
colo al di fuori della celebrazione per 
la comunione soprattutto dei malati e 
l’adorazione dei fedeli30. Circa questa 
reale e misteriosa presenza, spetta ai 
pastori di ricordare frequentemente 
nelle loro catechesi la dottrina della 
fede, di cui i fedeli devono vivere e 
che i teologi sono chiamati ad appro­
fondire. La fede in questa presenza 
del Signore implica un segno esteriore 
di rispetto verso la chiesa, luogo santo 
in cui Dio si manifesta nel suo mistero 
(cfr. Es 3, 5), soprattutto durante le 
celebrazioni dei sacramenti: le cose 
sante devono essere sempre trattate 
santamente.

b) La lettura della Parola di Dio
8. Il secondo principio è la presen­

za della Parola di Dio.
La Costituzione Sacrosanctum Con­

cilium ha voluto anche ripristinare 
« una lettura più abbondante, più va­
ria e più adatta della Sacra Scrittu­
ra »31. La ragione profonda di questa 
restaurazione è espressa nella Costitu­
zione liturgica, « affinché risulti evi­
dente che, nella Liturgia, rito e pa­
rola sono intimamente connessi » 32, e 
nella Costituzione dogmatica sulla di­
vina Rivelazione: « La Chiesa ha sem­
pre venerato le divine Scritture, come 
ha fatto anche per il Corpo stesso del 
Signore, non cessando mai, soprat­
tutto nella sacra Liturgia, di nutrirsi 
del pane di vita alla mensa sia della 
Parola di Dio, sia del Corpo di Cristo 
e di porgerlo ai fedeli »33. L’incremen­
to della vita liturgica e, di conseguen­
za, lo sviluppo della vita cristiana non 
si potranno realizzare, se non si pro­
muove continuamente nei fedeli e, pri­
ma di tutto, nei sacerdoti, una « soave 
e viva conoscenza della Sacra Scrittu­
ra > 3‘. La Parola di Dio è adesso più

26 Cfr. Epistola Dominicae Cenae, 4: l.c., 119-121 [156-157].
27 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 7; cfr. Paolo VI, Lett. Enc. Mysterium fidei (3 set­

tembre 1965): AAS 57 (1965), 762. 764.
28 Cfr. S. Congregazione dei Riti, Istruzione Eucharisticum mysterium (25 maggio 1967), 

9: AAS 59 (1967), 547.
29 Cfr. Paolo VI, Lett. Enc. Mysterium fidei: l.c., 763.
30 Cfr. Ibid., 769-771.
31 Cost. Sacrosanctum Concilium, 35.
32 Ibid.
33 Cost. dogm. Dei Verbum, 21.
34 Cost. Sacrosanctum Concilium, 24.



488 Atti del Santo Padre

conosciuta nelle comunità cristiane, 
ma un vero rinnovamento pone ancora 
e sempre nuove esigenze: la fedeltà al 
senso autentico della Scrittura da te­
nersi sempre presente, specie quando 
essa viene tradotta nelle differenti lin­
gue; il modo di proclamare la Parola 
di Dio, perché possa essere percepita 
come tale; l’uso dei mezzi tecnici 
adatti; l’interiore disposizione dei mi­
nistri della Parola, al fine di svolgere 
bene la loro funzione nell’assemblea 
liturgica35; la accurata preparazione 
dell’omelia attraverso lo studio e la 
meditazione; l’impegno dei fedeli nel 
partecipare alla mensa della Parola; 
il gusto di pregare con i Salmi e il 
desiderio di scoprire il Cristo — come 
i discepoli a Emmaus —- alla mensa 
della Parola e del Pane36.

c) La manifestazione
della Chiesa a se stessa

9. Il Concilio, infine, ha voluto ve­
dere nella Liturgia una epifania della 
Chiesa: essa è la Chiesa in preghiera. 
Celebrando il culto divino, la Chiesa 
esprime ciò che è: una, santa, catto­
lica e apostolica.

Essa si manifesta una, secondo quel­
l'unità che le viene dalla Trinità37, 
soprattutto quando il Popolo santo di 
Dio partecipa « alla medesima Euca­
ristia, in una sola preghiera, presso 
l'unico altare, dove presiede il Vesco-

vo circondato dal suo presbiterio e dai 
suoi ministri »3S. Nulla venga a spez­
zare e neppure ad allentare, nella cele­
brazione della Liturgia, questa unità 
della Chiesa!

La Chiesa esprime la santità che le 
viene da Cristo (cfr. Ef 5, 26-27), quan­
do, radunata in un solo corpo dallo 
Spirito Santo3’, che santifica e dà la 
vita40, comunica ai fedeli, mediante la 
Eucaristia e gli altri sacramenti, ogni 
grazia ed ogni benedizione del Padre”.

Nella celebrazione liturgica la Chie­
sa esprime la sua cattolicità, poiché 
in essa lo Spirito del Signore raduna 
gli uomini di tutte le lingue nella pro­
fessione della medesima fede42 e dal­
l’Oriente e dall’Occidente essa presen­
ta a Dio Padre l’offerta del Cristo ed 
offre se stessa insieme con lui41.

Infine, nella Liturgia la Chiesa ma­
nifesta di essere apostolica, perché la 
fede che essa professa è fondata sulla 
testimonianza degli Apostoli, perché 
nella celebrazione dei Misteri, presie­
duta dal Vescovo, successore degli 
Apostoli, o da un ministro ordinato 
nella successione apostolica, trasmette 
fedelmente ciò che ha ricevuto dalla 
Tradizione apostolica; perché il culto 
che rende a Dio la impegna nella 
missione di irradiare il Vangelo nel 
mondo.

Così è soprattutto nella Liturgia che 
il mistero della Chiesa è annunciato, 
gustato e vissuto “.

Orientamenti per guidare il

10. Da questi princìpi derivano al­
cune norme ed orientamenti che de­
vono regolare il rinnovamento della 
vita liturgica. Se infatti la riforma 
della Liturgia voluta dal Concilio Vati­
cano II può considerarsi ormai posta

Ili
ivamento della vita liturgica

in atto, la pastorale liturgica, invece, 
costituisce un impegno permanente 
per attingere sempre più abbondante­
mente dalla ricchezza della Liturgia 
quella forza vitale che dal Cristo si 
diffonde alle membra del suo Corpo

35 Cfr. Epistola Dominicae Cenae, 10: l.c., 134-137 [165-167].
36 Cfr. Liturgia delle Ore, lunedì della IV settimana, orazione dei Vespri.
37 Cfr. Messale Romano, Prefazio Vili delle Domeniche Ordinarie.
38 Cost. Sacrosanctum Concilium, 41.
39 Messale Romano, Preghiera eucaristica II e IV.
40 Cfr. Ibid., Preghiera eucaristica III; Simbolo Niceno-Costantinopolitano.
41 Cfr. Ibid., Preghiera eucaristica I.
42 Ibid., Benedizione solenne nella Domenica di Pentecoste.
43 Ibid., Preghiera eucaristica III.
44 Cfr. Allocuzione 27 ottobre 1984, cit., 1: l.c., 1049 [765].



Atti del Santo Padre 489

che è la Chiesa.
Poiché la Liturgia è l’esercizio del 

sacerdozio di Cristo, è necessario man­
tenere costantemente viva l’afferma­
zione del discepolo davanti alla pre­
senza misteriosa di Cristo: « È il Si­
gnore! » (Gv 21, 7). Niente di tutto ciò 
che facciamo noi nella Liturgia può 
apparire come più importante di quel­
lo che invisibilmente, ma realmente, 
fa il Cristo per l’opera del suo Spi­
rito. La fede viva per la carità, l’ado­
razione, la lode al Padre e il silenzio 
di contemplazione, saranno sempre i 
primi obiettivi da raggiungere per una 
pastorale liturgica e sacramentale.

Poiché la Liturgia è tutta permeata 
dalla Parola di Dio, bisogna che qual­
siasi altra parola sia in armonia con 
essa, in primo luogo l’omelia, ma an­
che i canti e le monizioni; che nes- 
sun’altra lettura venga a sostituire la 
parola biblica, e che le parole degli 
uomini siano al servizio della Parola 
di Dio, senza oscurarla.

Dato poi che le azioni liturgiche non 
sono azioni private, ma « celebrazioni 
della Chiesa, quale sacramento di uni­
tà »4S, la loro disciplina dipende uni­
camente dall’autorità gerarchica della 
Chiesa La Liturgia appartiene allo 
intero corpo della Chiesa’7. È per que­
sto che non è permesso ad alcuno, 
neppure al sacerdote né ad un gruppo 
qualsiasi di fedeli, di aggiungervi, to­
gliervi o cambiare alcunché di proprio 
arbitrio". La fedeltà ai riti e ai testi 
autentici della Liturgia è una esigenza 
della "lex orandi”, che deve esser sem­
pre conforme alla "lex credendi”. La 
mancanza di fedeltà su questo punto 
può anche toccare la validità stessa 
dei sacramenti.

Essendo celebrazione della Chiesa, 
la Liturgia richiede la partecipazione 
attiva, consapevole e piena da parte 
di tutti, secondo la diversità degli or-

dini e delle funzioni”: tutti, i mini­
stri e gli altri fedeli, compiendo la 
loro funzione, fanno ciò che loro spet­
ta e soltanto ciò che loro spetta50. È 
per questo che la Chiesa dà la pre­
ferenza alla celebrazione comunitaria, 
quando lo comporta la natura dei 
riti51; essa incoraggia la formazione di 
ministri, lettori, cantori e commenta­
tori, che compiano un vero ministero 
liturgico57; ha ripristinato la concele­
brazione53, raccomanda la celebrazione 
comune della Liturgia delle Ore54.

Poiché la Liturgia è la grande scuola 
di preghiera della Chiesa, si è ritenuta 
cosa buona introdurre e sviluppare 
l’uso della lingua viva — senza elimi­
nare l’uso della lingua latina, conser­
vata dal Concilio, per i Riti latini55 — 
perché ognuno possa intendere e pro­
clamare nella propria lingua materna 
le meraviglie di Dio (cfr. At 2, 11); 
come anche aumentare il numero dei 
Prefazi e delle Preghiere eucaristiche, 
che arricchiscono il tesoro della pre­
ghiera e l’intelligenza dei misteri di 
Cristo.

Poiché la Liturgia ha un grande 
valore pastorale, i libri liturgici hanno 
previsto un margine d’adattamento al­
l’assemblea ed alle persone, ed una 
possibilità d’apertura al genio ed alla 
cultura dei diversi popoli“. La revi­
sione dei riti ha cercato una nobile 
semplicità57 e dei segni facilmente 
comprensibili, ma la semplicità auspi­
cata non deve degenerare nell’impove­
rimento dei segni, al contrario: i segni, 
soprattutto quelli sacramentali, devo­
no possedere la più grande espressi­
vità. Il pane e il vino, l’acqua e l’olio, 
e anche l’incenso, le ceneri, il fuoco e 
i fiori, e quasi tutti gli elementi della 
creazione hanno il loro posto nella sa­
cra Liturgia come offerta al Creatore 
e contributo alla dignità e alla bellez­
za della celebrazione.

43 Cost. Sacrosanctum Concilium, 26.
46 Cfr. Ibid., 22 e 26.
47 Cfr. Ibid., 26.
44 Cfr. Ibid., 22.
53 Cfr. Ibid., 57; cfr. S. Congregazione

marzo 1965): AAS 57 (1965), 410-412.
54 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 99.
55 Cfr. Ibid., 36.
34 Cfr. Ibid., 37-40.
57 Cfr. Ibid., 34.

” Cfr. Ibid., 26.
50 Cfr. Ibid., 28.
51 Cfr. Ibid., 27.
52 Cfr. Ibid., 29.

dei Riti, Decreto generale Ecclesiae semper (7



490 Atti del Santo Padre

IV
Applicazione concreta della riforma

a) Difficoltà
11. Bisogna riconoscere che l’appli­

cazione della riforma liturgica ha ur­
tato contro difficoltà dovute soprat­
tutto ad un contesto poco favorevole, 
caratterizzato da una privatizzazione 
dell’ambito religioso, da un certo ri­
fiuto di ogni istituzione, da una mi­
nore visibilità della Chiesa nella so­
cietà, da una rimessa in questione 
della fede personale. Si può anche 
supporre che il passaggio da una sem­
plice assistenza, a volte piuttosto pas­
siva e muta, ad una partecipazione 
più piena ed attiva sia stato per alcuni 
un’esigenza troppo forte. Ne sono ri­
sultati atteggiamenti diversi ed anche 
opposti nei confronti della riforma: 
alcuni hanno accolto i nuovi libri con 
una certa indifferenza o senza cercar 
di capire né di far capire i motivi dei 
cambiamenti; altri, putroppo, si sono 
ripiegati in maniera unilaterale ed 
esclusiva sulle forme liturgiche prece­
denti intese da alcuni di essi come 
unica garanzia di sicurezza nella fede. 
Altri, infine, hanno promosso innova­
zioni fantasiose, allontanandosi dalle 
norme date dall’autorità della Sede 
Apostolica o dai Vescovi, perturbando 
così l’unità della Chiesa e la pietà dei 
fedeli, urtando talvolta addirittura 
contro i dati della fede.

b) Risultati positivi
12. Ciò non deve portare a dimen­

ticare che i pastori e il popolo cri­
stiano, nella loro grande maggioranza, 
hanno accolto la riforma liturgica in 
uno spirito di obbedienza ed anzi di 
gioioso fervore.

Per questo bisogna rendere grazie a 
Dio per il passaggio del suo Spirito 
nella Chiesa, qual è stato il rinnova­
mento liturgico58; per la mensa della 
Parola di Dio, ormai abbondantemente 
aperta a tutti5’; per l'immenso sforzo 
compiuto in tutto il mondo al fine di 
fornire al popolo cristiano le tradu­

zioni della Bibbia, del Messale e degli 
altri libri liturgici; per l’accresciuta 
partecipazione dei fedeli, mediante le 
preghiere e i canti, i comportamenti 
ed il silenzio, all’Eucaristia ed agli al­
tri sacramenti; per i ministeri svolti 
dai laici e le responsabilità che si sono 
assunte in forza del sacerdozio comu­
ne, in cui sono costituiti per mezzo 
del Battesimo e della Cresima; per 
l’irradiante vitalità di tante comunità 
cristiane, attinta alla sorgente della 
Liturgia.

Sono, questi, altrettanti motivi per 
restar fedelmente attaccati all’inse­
gnamento della Costituzione Sacro­
sanctum Concilium ed alle riforme 
che essa ha consentite di attuare: « Il 
rinnovamento liturgico è il frutto più 
visibile di tutta l’opera conciliare » "• 
Per molti il messaggio del Concilio 
Vaticano II è stato percepito innanzi 
tutto mediante la riforma liturgica.

c) Applicazioni errate
13. Accanto a questi benefici della 

riforma liturgica, bisogna riconoscere 
e deplorare alcune deviazioni, più o 
meno gravi, nell’applicazione di essa.

Si constatano, a volte, omissioni o 
aggiunte illecite, riti inventati al di 
fuori delle norme stabilite, atteggia­
menti o canti che non favoriscono la 
fede o il senso del sacro, abusi nel­
le pratiche dell’assoluzione collettiva, 
confusioni tra il sacerdozio ministe­
riale, legato all’Ordinazione, e il sa­
cerdozio comune dei fedeli, che ha il 
proprio fondamento nel Battesimo.

Non si può tollerare che alcuni sa­
cerdoti si arroghino il diritto di com­
porre Preghiere eucaristiche o sosti­
tuire testi della Sacra Scrittura con 
testi profani. Iniziative di questo ge­
nere, lungi dall’essere legate alla ri­
forma liturgica in se stessa, o ai libri 
che ne sono seguiti, la contraddicono 
direttamente, la sfigurano e privano 
il popolo cristiano delle ricchezze au-

58 Cfr. Ibid., 43.
59 Cfr. Cost. dogm. Dei Verbum, 21; Cost. Sacrosanctum Concilium, 51.
“ Relazione finale dell’Assemblea Straordinaria del Sinodo dei Vescovi (7 dicembre 1985), 

II, B, b, 1 [RDTo 1985, 915],



Atti del Santo Padre 491

tentiche della Liturgia della Chiesa.
Spetta ai Vescovi estirparli, poiché 

la regolamentazione della Liturgia di­

pende dal Vescovo nei limiti del dirit­
to 61 e « la vita cristiana dei suoi fedeli 
in certo modo deriva da lui »

V
Il futuro del rinnovamento

14. La Costituzione Sacrosanctum 
Concilium ha espresso la voce unani­
me del collegio episcopale, riunito at­
torno al Successore di Pietro e con 
l'assistenza dello Spirito di verità, pro­
messo dal Signore Gesù (cfr. Gv 15, 
26). Tale Documento continua a soste­
nere la Chiesa lungo le vie del rinno­
vamento e della santità incrementan­
done la genuina vita liturgica.

I princìpi enunciati in questo Docu­
mento orientano anche per l’avvenire 
della Liturgia, di modo che la riforma 
liturgica sia sempre più compresa e 
attuata. « È pertanto necessario e con­
veniente che si continui a mettere in 
atto una nuova, intensa educazione 
per scoprire tutte le ricchezze che 
contiene la Liturgia »

La Liturgia della Chiesa va al di là 
della riforma liturgica. Non siamo nel­
la medesima situazione del 1963: una 
generazione di sacerdoti e di fedeli, 
che non ha conosciuto i libri liturgici 
anteriori alla riforma, agisce ormai 
con responsabilità nella Chiesa e nella 
società. Non si può, dunque, continua­
re a parlare di cambiamento come al 
tempo della pubblicazione del Docu­
mento, ma di un approfondimento 
sempre più intenso della Liturgia della 
Chiesa, celebrata secondo i libri at­
tuali e vissuta prima di tutto come 
un fatto di ordine spirituale.

a) Formazione biblica e liturgica
15. Il compito più urgente è quello 

della formazione biblica e liturgica

del Popolo di Dio, dei pastori e dei 
fedeli. La Costituzione lo aveva già 
sottolineato: « Non si può sperare la 
realizzazione di tutto ciò (la partecipa­
zione piena e attiva di tutto il popolo) 
se gli stessi pastori d’anime non siano 
penetrati, essi per primi, dello spirito 
e della forza della Liturgia e non ne 
diventino maestri »H. È, questa, una 
opera di lungo respiro, la quale deve 
cominciare nei Seminari e nelle Case 
di formazione 65 e continuare lungo 
tutta la vita sacerdotale66. Questa stes­
sa formazione, adattata al loro stato, 
è indispensabile anche per i laici ", 
tanto più che questi, in molte regioni, 
sono chiamati ad assumere responsabi­
lità sempre più notevoli nella comunità.

b) Adattamento
16. Un altro compito importante 

per l'avvenire è quello dell’adattamen­
to della Liturgia alle differenti culture. 
La Costituzione ne ha enunciato il 
principio, indicando la procedura da 
seguire da parte delle Conferenze Epi­
scopali “. L’adattamento delle lingue è 
stato rapido, anche se talvolta diffìcile 
da realizzare. Gli ha fatto seguito 
l’adattamento dei riti, cosa più deli­
cata, ma egualmente necessaria. Resta 
considerevole lo sforzo di continuare 
per radicare la Liturgia in talune cul­
ture, accogliendo di esse quelle espres­
sioni che possono armonizzarsi con 
gii aspetti del vero ed autentico spirito 
della Liturgia, nel rispetto dell’unità 
sostanziale del Rito Romano, espressa

61 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 22 § L
62 Ibid., 41.
64 Epistola Dominicae Cenae, 9: l.c., 133 [164].
64 Cost. Sacrosanctum Concilium, 14.
65 Cfr. S. Congregazione dei Riti, Istruzione Inter oecumenici (26 settembre 1964), 11-13: 

AAS 56 (1964), 879-880; S. Congregazione per l’Educazione Cattolica, "Ratio fundamen­
talis” per la formazione sacerdotale (6 gennaio 1970), cap. Vili: AAS 62 (1970), 351-361; 
Istruzione In ecclesiasticam futurorum, sulla formazione liturgica nei Seminari (3 giugno 1979), 
Roma 1979.

66 Cfr. Istruzione Inter oecumenici, 14-17: l.c., 880-881.
67 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 19.
6‘ Cfr. Ibid., 39.



492 Atti del Santo Padre

nei libri liturgici6’. L’adattamento de­
ve tener conto del fatto che nella Li­
turgia, e segnatamente in quella dei 
sacramenti, c’è una parte immutabile, 
perché è di istituzione divina, di cui la 
Chiesa è custode, e ci sono parti su­
scettibili di cambiamento, che essa ha 
il potere, e talvolta anche il dovere 
di adattare alle culture dei popoli re­
centemente evangelizzati70. Non è un 
problema nuovo della Chiesa: la diver­
sità liturgica può essere fonte di ar­
ricchimento, ma può anche provocare 
tensioni, incomprensioni reciproche e 
anche scismi. In questo campo, è chia­
ro che la diversità non deve nuocere 
all’unità. Essa non può esprimersi che 
nella fedeltà alla fede comune, ai se­
gni sacramentali che la Chiesa ha ri­
cevuto da Cristo ed alla comunione 
gerarchica. L’adattamento alle culture 
esige anche una conversione del cuore 
e, se è necessario, anche rotture con 
abitudini ancestrali incompatibili con 
la fede cattolica. Ciò richiede una se­
ria formazione teologica, storica e cul­
turale, nonché un sano giudizio per 
discernere quel che è necessario, o 
utile, o addirittura inutile o pericolo­
so per la fede. « Uno sviluppo soddi­
sfacente in questo campo non potrà 
essere che il frutto di una maturazio­
ne progressiva nella fede, che integri 
il discernimento spirituale, la lucidità 
teologica, il senso della Chiesa univer­
sale in una larga concertazione »71.
c) Attenzione ai nuovi problemi

17. Lo sforzo del rinnovamento li­
turgico deve ancora rispondere alle 
esigenze del nostro tempo. La Liturgia

non è disincarnata72. In questi venti­
cinque anni, nuovi problemi si sono 
posti o hanno assunto un nuovo rilie­
vo, quali, ad esempio, l’esercizio del 
diaconato aperto a uomini sposati; i 
compiti liturgici che nelle celebrazioni 
possono essere affidati ai laici, uomi­
ni o donne; le celebrazioni liturgiche 
per i ragazzi, i giovani e gli handicap- 
pati; le modalità di composizione dei 
testi liturgici appropriati per un deter­
minato Paese.

Nella Costituzione Sacrosanctum 
Concilium non si fa riferimento a 
questi problemi, ma si indicano prin­
cìpi generali per coordinare e promuo­
vere la vita liturgica.
d) Liturgia e pietà popolare

18. Infine, per salvaguardare la ri­
forma ed assicurare l’incremento della 
Liturgia73, occorre tener conto della 
pietà popolare cristiana e del suo rap­
porto con la vita liturgica74. Questa 
pietà popolare non può essere né igno­
rata, né trattata con indifferenza o di­
sprezzo, perché è ricca di valori75, e 
già di per sé esprime l’atteggiamento 
religioso di fronte a Dio. Ma essa ha 
bisogno di essere di continuo evange­
lizzata, affinché la fede, che esprime, 
divenga un atto sempre più maturo ed 
autentico. Tanto i pii esercizi del po­
polo cristiano 7‘, quanto altre forme di 
devozione, sono accolti e raccomandati 
purché non sostituiscano e non si me­
scolino alle celebrazioni liturgiche. 
Un’autentica pastorale liturgica saprà 
appoggiarsi sulle ricchezze della pietà 
popolare, purificarle e orientarle verso 
la Liturgia come offerta dei popoli77-

VI
Gli organismi responsabili del rinnovamento liturgico

a) La Congregazione per il Culto Divino 
e la Disciplina dei Sacramenti

19. Il compito di promuovere il

rinnovamento della Liturgia spetta in 
primo luogo alla Sede Apostolica78. Si 
compiono quest’anno quattrocento an­
ni da quando Sisto V creava la Sacra

69 Cfr. Ibid., 37-40. | 70 Cfr. Ibid., 21.
71 Allocuzione a Vescovi dello Zaire in Visita "ad Limina" (12 aprile 1983), 5: AAS 75 

(1983), 620.
72 Cfr. Allocuzione 27 ottobre 1984, cit., 2: Le., 1051 [766],
73 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 1. | 74 Cfr. Ibid., 12-13.
75 Cfr. Paolo VI, Esort. Apost. Evangehi nuntiandi (8 dicembre 1975), 48: AAS 68 (1976),
76 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 13.
77 Cfr. Allocuzione ai Vescovi dell’Abruzzo e Molise in Visita ”ad Limina" (24 aprile 1986), 

3-7: AAS 78 (1986), 1140-1143.



Atti del Santo Padre 493

Congregazione dei Riti e le affidava 
l’incarico di vigilare sullo svolgimento 
del Culto Divino, riformato in seguito 
al Concilio di Trento. San Pio X isti­
tuiva un'altra Congregazione per la 
Disciplina dei Sacramenti. Per la pra­
tica applicazione della Costituzione li­
turgica del Concilio Vaticano II, Paolo 
VI istituì un Consilium ”, poi la Sa­
cra Congregazione per il Culto Divi­
no”, che hanno svolto il compito loro 
affidato con generosità, competenza e 
rapidità. Secondo la nuova struttura 
della Curia Romana, prevista dalla 
Costituzione Apostolica Pastor bonus, 
tutto il campo della sacra Liturgia 
viene unificato e posto sotto la re­
sponsabilità di un solo Dicastero: la 
Congregazione per il Culto Divino e la 
Disciplina dei Sacramenti. Spetta a 
questa, salva la competenza della Con­
gregazione per la Dottrina della Fede ”, 
regolare e promuovere la Liturgia, di 
cui i sacramenti sono la parte essen­
ziale, incoraggiando l’azione pastorale 
liturgica82, sostenendo i diversi Orga­
nismi che si dedicano all'apostolato 
liturgico, alla musica, al canto e all’ar­
te sacra”, e vigilando sulla disciplina 
sacramentale ". È questa un’opera im­
portante, perché si tratta anzitutto 
di custodire fedelmente i grandi prin­
cìpi della Liturgia cattolica, illustrati 
e sviluppati nella Costituzione conci­
liare e di prenderne ispirazione per 
promuovere e approfondire in tutta la 
Chiesa il rinnovamento della vita li­
turgica.

La Congregazione, pertanto, aiuterà 
i Vescovi diocesani nel loro impegno 
di presentare a Dio il culto della reli­
gione cristiana e di regolarlo secondo 
i precetti del Signore e secondo le 
leggi della Chiesa”. Sarà in stretto e 
fiducioso rapporto con le Conferenze 
Episcopali per quanto riguarda le lo­
ro competenze in campo liturgico88.

b) Le Conferenze Episcopali

20. Le Conferenze Episcopali hanno 
avuto il grave incarico di preparare le 
traduzioni dei libri liturgici87. Le ne­
cessità del momento hanno a volte 
portato ad utilizzare traduzioni prov­
visorie, che sono state approvate ad 
interim. Ma ora è giunto il tempo di 
riflettere su certe difficoltà emerse suc­
cessivamente, di porre rimedio a certe 
carenze o inesattezze, di completare le 
traduzioni parziali, di creare o di ap­
provare i canti da utilizzare nella Li­
turgia, di vigilare sul rispetto dei te­
sti approvati, di pubblicare finalmente 
i libri liturgici in uno stato da consi­
derarsi stabilmente acquisito e in una 
veste che sia degna dei misteri cele­
brati.

Per il lavoro di traduzione, ma an­
che per un confronto più ampio nel­
l’ambito dell'intero Paese, le Conferen­
ze Episcopali dovevano costituire una 
Commissione nazionale ed assicurarsi 
la collaborazione di persone esperte 
nei diversi settori della scienza e del­
l’apostolato liturgico88. Conviene ora 
interrogarsi sul bilancio positivo o ne­
gativo, di tale Commissione, sugli 
orientamenti e sull’aiuto che essa ha 
ricevuto dalla Conferenza Episcopale 
nella sua comnosizione e attività. Il 
ruolo di questa Commissione è molto 
più delicato, quando la Conferenza 
Episcopale vuole occuparsi di certe 
misure di adattamento o di incultura- 
zioni niù profonde”: è una rasione in 
più di visitare, perché in essa ci siano 
persone veramente esperte.

c) II Vescovo diocesano
21. In ciascuna diocesi il Vescovo è 

il principale dispensatore dei misteri 
di Dio, come pure l’ordinatore, il pro­
motore e il custode di tutta la vita

78 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 22 § 1.
” Motu proprio Sacram Liturgiam (25 gennaio 1964): AAS 56 (1964), 139-144.
80 Cost. Apost. Sacra Rituum Congregatio (8 maggio 1969): AAS 61 (1969), 297-305.
81 Cost. Apost. Pastor bonus (28 giugno 1988), 62: AAS 80 (1988), 876 [RDTo 1988, 752],
82 Cfr. Ibid., 64: l.c., 876-877 [753].
" Cfr. Ibid., 65: l.c., 877 [753].
84 Cfr. Ibid., 63 e 66: l.c., 876 e 877 [753],
85 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, 26; Cost. Sacrosanctum Concilium, 22 § 1.
88 Cfr. Cost. Apost. Pastor bonus, 64 § 3: l.c., 877 [753].
87 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 36 e 63.
88 Cfr. Ibid., 44. | ” Cfr. Ibid., 40.



494 Atti del Santo Padre

liturgica nella Chiesa, che a lui è affi­
data ”. Quando il Vescovo celebra in 
mezzo al popolo, è il mistero stesso 
della Chiesa che si manifesta. È per­
ciò necessario che il Vescovo sia forte­
mente convinto dell’importanza di tali 
celebrazioni per la vita cristiana dei 
suoi fedeli. Esse devono essere un 
modello per tutta la diocesi ”. Molto 
resta ancora da fare per aiutare i sa­
cerdoti e i fedeli a penetrare il senso 
dei riti e dei testi liturgici, per svilup­
pare la dignità e la bellezza delle ce­
lebrazioni e dei luoghi, per promuo­

vere alla maniera dei Padri una "ca­
techesi mistagogica” dei sacramenti. 
Per condurre questo compito a buon 
fine, il Vescovo deve costituire una o 
anche più Commissioni diocesane, le 
quali gli offriranno il loro contributo 
nel promuovere l’azione liturgica, la 
musica e l’arte sacra nella sua dioce­
si ’2. La Commissione diocesana, da 
parte sua, agirà secondo il pensiero 
e le direttive del Vescovo e dovrà po­
ter contare sulla sua autorità e sul suo 
incoraggiamento per svolgere conve­
nientemente il proprio compito.

Conclusione

22. La Liturgia non esaurisce tutta 
l’attività della Chiesa, come ha ricor­
dato la Costituzione Sacrosanctum 
Concilium Essa, però, è una sor­
gente e un vertice”. È una sorgente 
perché, soprattutto nei sacramenti, i 
fedeli attingono abbondantemente l'ac­
qua della grazia, che sgorga dal fianco 
del Cristo Crocifisso. Per riprendere 
un’immagine cara al Papa Giovanni 
XXIII, essa è come la fontana del vil­
laggio, alla quale ogni generazione vie­
ne ad attingere l’acqua sempre viva e 
fresca. È anche un vertice, sia perché 
tutta l’attività della Chiesa tende ver­
so la comunione di vita con Cristo, 
sia perché è nella Liturgia che la Chie­
sa manifesta e comunica ai fedeli la 
opera della salvezza, compiuta una 
volta per tutte da Cristo.

23. Sembra sia venuto il tempo di 
ritrovare il grande soffio che sospinse 
la Chiesa nel momento in cui la Costi­
tuzione Sacrosanctum Concilium fu 
preparata, discussa, votata, promulga­
ta e conobbe le prime misure di appli­
cazione. Il grano fu seminato: esso ha 

conosciuto il rigore dell’inverno, ma il 
seme ha germogliato, è divenuto un 
albero. Si tratta, in effetti, della cre­
scita organica di un albero tanto più 
vigoroso, quanto più profondamente 
spinge le radici nel terreno della tradi­
zione’5. Desidero ricordare ciò che dis­
si al Convegno delle Commissioni li­
turgiche nel 1984: nell’opera del rinno­
vamento liturgico, voluta dal Concilio, 
bisogna tener presente « con grande 
equilibrio, la parte di Dio e quella 
dell’uomo, la gerarchia e i fedeli, la 
tradizione e il progresso, la legge e 
l’adattamento, il singolo e la comuni­
tà, il silenzio e lo slancio corale. Co­
sì la Liturgia della terra si riannoderà 
a quella del cielo, dove ... si formerà 
un solo coro ... per inneggiare ad una 
sola voce al Padre per mezzo di Gesù 
Cristo »w

Con tale fiducioso auspicio, che nel 
cuore si trasforma in preghiera, im­
parto a tutti l’Apostolica Benedizione.

Dal Vaticano, il 4 dicembre dell’anno 
1988, undicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II

90 Cfr. Decr. Christus Dominus, 15.
51 Cfr. Allocuzione a Vescovi italiani partecipanti a un Corso di aggiornamento liturgico 

(12 febbraio 1988), 1: ''L’Osservatore Romano” 13 febbraio 1988, p. 4 [RDTo 1988, 156],
92 Cfr. Cost. Sacrosanctum Concilium, 45 s.
95 Cfr. Ibid., 9.
94 Cfr. Ibid., 10.
95 Cfr. Ibid., 23.
96 Allocuzione 27 ottobre 1984, cit., 6: l.c., 1054 [768].



Atti del Santo Padre 495

Alla Plenaria della Congregazione 
per l’Evangelizzazione dei Popoli

Ogni sacerdote è missionario per il mondo
Venerdì 14 aprile, ricevendo in udienza i partecipanti alla 13’ sessione Plenaria 
della Congregazione per l'Evangelizzazione dei Popoli, il Papa ha pronunciato 
il seguente discorso:

1. A tutti il mio saluto deferente e cordiale. Ringrazio il Signor Cardinale Jozef 
Tomko, Prefetto della Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli, per le parole 
che mi ha rivolto, come anche per le puntuali informazioni che mi ha offerto. Vi 
ringrazio per la presenza, con la quale esprimete fedele comunione con la Sede Apo­
stolica, e soprattutto per il prezioso servizio che state rendendo alla Chiesa in questi 
giorni, mentre studiate un « direttorio generale o guida per i sacerdoti diocesani 
dei territori di missione ». So che questo argomento continua quello della Plenaria 
precedente, che si era appunto occupata della formazione dei Seminari Maggiori.

La speciale attenzione alla formazione del Clero, che il Dicastero preposto all’e­
vangelizzazione dei popoli sta dimostrando in questi anni, è quanto mai lodevole, 
anche in considerazione del fatto che lo stesso tema sarà trattato nel Sinodo dei 
Vescovi del 1990.

La Chiesa ha sempre dimostrato stima e cura materna per i presbiteri, consa­
pevole del sublime valore della loro vocazione. Ogni sacerdote, infatti, in comu­
nione con il Vescovo, « rende presente Cristo » (Lumen gentium, 21); consacra « in 
persona di Cristo » (Lumen gentium, 28); mediante il servizio della Parola, compie 
lo stesso « ministero di Cristo » (Presbyterorum Ordinis, 2) e guida, come pastore, 
la comunità « in nome di Cristo » (Lumen gentium, 10). Inoltre, ogni sacerdote 
esprime la Chiesa e ne realizza il progetto di salvezza.

Voi sapete che, fin dall’inizio del mio Pontificato, sono stato particolarmente 
vicino ai sacerdoti. Ho voluto rivivere con essi la grazia del Giovedì Santo, inviando 
ogni anno un messaggio speciale. Ho sempre cercato di incontrarli a parte, durante 
le mie visite apostoliche alle Chiese.

Mentre, dunque, esprimo il mio più vivo compiacimento per questo impegno e 
vi incoraggio a portarlo a termine con l’aiuto del Signore Gesù, « grande Sommo 
Sacerdote » (Eb 4,14), desidero sottolineare alcuni punti, che ritengo fondamentali 
oggi per la vita e il ministero dei presbiteri, con speciale riferimento a quelli dei 
territori di missione.

Preminenza della vita spirituale
2. Prima di tutto, intendo ricordare la preminenza della vita spirituale. Col 

sacramento dell’Ordine, i presbiteri partecipano alla "consacrazione” di Cristo Sacer­
dote, avvenuta al momento deH’Incamazicne del Verbo nel seno di Maria, e ne 
diventano strumenti vivi per proseguire la sua mirabile opera. Da questa realtà 
soprannaturale scaturisce per i sacerdoti l’esigenza di una intensa vita spirituale, fino 
alle vette della santità (cfr. Presbyterorum Ordinis, 12).

Nel contesto ecclesiale missionario, di cui si occupa la Plenaria, è necessario 
privilegiare alcune linee forti della spiritualità sacerdotale, che devono essere chia­
ramente « orientate alla missione »: anzitutto, la comunione sentita e personale



496 Atti del Santo Padre

col Salvatore, tanto da poter dire con Paolo: « Non sono più io che vivo, bensì è 
Cristo che vive in me » (Gal 2,20); il servizio ecclesiale, che diventa zelo irresi­
stibile: «l’amore di Cristo ci spinge» (2 Cor 5,14); l’impegno sincero di perfezione, 
ricercata con costanza nell’esercizio del ministero (cfr. Presbyterorum Ordinis, 13; 
CIC can. 276, §1,2, 1°); la coerenza negli impegni propri del sacerdote, cioè: l'obbe­
dienza generosa e con spirito di fede, il celibato per il Regno nella fedeltà totale 
a Gesù amato sopra ogni cosa, la povertà volontaria, la capacità di distacco e di 
sacrificio fino alla croce (cfr. Presbyterorum Ordinis, 15-17).

La vita spirituale dei sacerdoti si esprime in modo eminente nella preghiera. 
11 sacerdote, come « uomo del sacro », vive la preghiera comune condividendo l’espe­
rienza liturgica della Comunità cristiana nella quale è costituito pastore (cfr. At 1, 
14; Presbyterorum Ordinis, 13); ma perché ciò avvenga con autenticità e naturalezza 
egli deve nutrire la propria vita spirituale con la preghiera personale, frequente e 
ordinata, seguendo la saggia tradizione della Chiesa.

Nei territori di missione, poi, nei quali il sacerdote è chiamato ad essere annun­
ciatore privilegiato della verità evangelica ai non cristiani, la personale testimonianza 
di santità acquista un rilievo singolarissimo e diventa, anche più che altrove, sug­
gello di credibilità e garanzia di efficacia dell’attività apostolica.

Senso di appartenenza ecclesiale
3. Desidero inoltre sottolineare l’importanza del senso di appartenenza eccle­

siale. Per i presbiteri, questo senso di appartenenza alla Chiesa sia universale che 
particolare si concretizza nell’impegno di obbedienza, comunione e cooperazione apo­
stolica sia verso il Romano Pontefice, principio e fondamento perpetuo e visibile 
dell’unità della fede e della comunione (cfr. Mt 16, 19; Gv 21. 1517; Lumen gentium. 
18), sia verso il proprio Vescovo, in sintonia con gli altri presbiteri e con i fedeli laici.

In particolare, nelle Chiese giovani non meno che in quelle di antica tradizione, 
dev’essere intensamente vissuto il senso di appartenenza al presbiterio locale. I sa­
cerdoti siano coscienti di essere per vocazione « saggi e necessari collaboratori » del­
l’Ordine episcopale nel servizio del Popolo di Dio (cfr. Presbyterorum Ordinis, 2. 7; 
Lumen gentium, 28), e di costituire con il Vescovo « un unico presbiterio » (Lumen 
gentium, 28). Accolgano con stima e amore il suo servizio di guida alla comunità 
diocesana e lo considerino Padre. Inoltre, ognuno di essi si senta unito con tutti 
gli altri da « particolari vincoli di carità apostolica, di ministero e di fraternità » 
(Presbyterorum Ordinis, 8). Non si insisterà mai abbastanza sul valore evangeliz­
zatore che la fraterna comunione tra presbiteri possiede per se stessa. Tale fraternità 
non si fonda su vincoli umani, ma "sacramentali” ed è intrinsecamente destinata 
a formare di tutti i presbiteri un "corpo” dinamico, unito, incisivo e credibile (cfr. 
Gv 13,35). A questa "fraternità sacerdotale” hanno parte anche i sacerdoti appar­
tenenti agli Istituti missionari internazionali, che operano numerosi e con generosità 
nelle Chiese di missione.

Il senso di appartenenza alla comunità della Chiesa particolare fa sì che i pre­
sbiteri si considerino Popolo di Dio assieme con gli altri fedeli laici e si sentano 
radicalmente dedicati al loro servizio, perché presi fra gli uomini e costituiti in loro 
favore, nelle cose che si riferiscono a Dio (cfr. Eb 5,1; Presbyterorum Ordinis, 3). 
Su questo particolare rapporto tra presbiteri e laici, che è fondamentale soprattutto 
per Chiese che stanno sviluppandosi, ha impostato la mia Lettera in occasione del 
Giovedì Santo di quest’anno.

Sappiano dunque i sacerdoti vivere nella comunità cristiana come "fratelli tra 
fratelli”, senza dimenticare — come ho ricordato nella citata Lettera — che « per



Atti del Santo Padre 497

il loro stesso ministero sono tenuti (...) a non conformarsi a questo secolo; al tempo 
stesso, tuttavia, sono tenuti a vivere in questo secolo, in mezzo agli uomini (Presbyte­
rorum Ordinis, 3) » (n. 5). È bene ricordare che i laici « sono coloro tra i quali 
ciascuno di noi viene scelto, coloro tra i quali è nato il nostro sacerdozio » (n. 3).

Missionario per il mondo
4. Infine, non dev’essere mai dimenticato che ogni sacerdote, in modo proprio, 

è missionario per il mondo. La comunione delle Chiese particolari con la Chiesa 
universale raggiunge la sua perfezione solo quando anch’esse prendono parte all’im­
pegno missionario in favore dei non cristiani, dentro e fuori dei propri confini (cfr. 
Ad gentes, 20).

In questo stupendo dinamismo missionario, i presbiteri hanno necessariamente 
un posto di rilievo. Ciò tanto più vale per quelli operanti nei territori di missione, 
dove è in atto l’evangelizzazione dei non cristiani. Con l’Ordinazione, infatti, essi 
hanno ricevuto un dono speciale, che — come spiega il decreto Presbyterorum Or­
dinis — « non li prepara ad una missione limitata o ristretta, bensì a una vastissima 
e universale missione, ”fino agli ultimi confini della terra” (At 1,8)» (n. 10; cfr. 
Ad gentes, 20).

I sacerdoti delle Chiese di missione, dunque, si sentano onorati e felici di poter 
vivere in pienezza la loro comunione con Cristo mandato dal Padre (cfr. Gv 17,18; 
20,21) e con la Chiesa universale, nel farsi carico, in modo speciale, sotto la dire­
zione del Vescovo e in collaborazione con i sacerdoti degli Istituti missionari inter­
nazionali, dell’evangelizzazione dei non cristiani nel loro territorio. In nessun altro 
settore dell’apostolato, quanto in questo, i sacerdoti possono dimostrare l’intensità 
del loro amore per Cristo e per l’uomo. Intimamente pervasi da questo amore, essi 
inoltre non mancheranno di rendersi concretamente disponibili allo Spirito Santo e 
al Vescovo, per essere mandati a predicare il Vangelo oltre i confini del loro Paese. 
Ciò richiederà in essi non solo maturità nella vocazione, ma pure una capacità non 
comune di distacco dalla propria patria, etnia e famiglia, e una particolare idoneità 
ad inserirsi nelle altre culture, con intelligenza e rispetto (cfr. Ad gentes, 25-26). 
L’intima conformazione a Cristo li renderà capaci di tutto ciò, così che anch’essi 
possano dire con l’Apostolo: « Mi sono fatto tutto a tutti per salvare ad ogni costo 
qualcuno» (1 Cor 9,22).

5. Oltre a questi temi fondamentali che vi ho presentato, tanti altri meritereb­
bero la nostra attenzione. Voi non avrete certo mancato di prenderli in seria con­
siderazione, durante la Plenaria.

A Maria, Madre del Sommo ed Eterno Sacerdote e Regina degli Apostoli, intorno 
alla quale s’è stretta la prima comunità cristiana (cfr. At 1, 14), affido con fiducia 
tutti i presbiteri delle Chiese di missione e i giovani che si stanno formando nei 
loro Seminari.

A voi che siete qui presenti, alle Chiese da cui provenite e a tutte le Chiese dei 
territori missionari, ai membri del vostro Dicastero, imparto di cuore la conforta- 
trice Benedizione Apostolica.



498 Atti del Santo Padre

Al Convegno sulla vita promosso dalla C.E.I.

La vita dei nascituri, dei bambini, 
dei malati, degli anziani, dei morenti 

è sacra e inviolabile
Domenica 16 aprile, Giovanni Paolo II ha concluso il Convegno "Al servizio 
della vita umana" promosso dalla C.E.I., al quale ha partecipato anche una 
qualificata rappresentanza della nostra diocesi.
Questo il discorso del Santo Padre:

1. Il Convegno « A servizio della vita umana », che s’inserisce come una signi­
ficativa tappa nella « Conferenza Nazionale per la cultura della vita », voluta dai 
Vescovi italiani nel ventennio dell’Enciclica Humanae vitae e nel decennio dell’Istru­
zione pastorale La comunità cristiana e l’accoglienza della vita umana nascente, è 
una felice testimonianza dell’importanza che voi date a questo problema.

Esprimo il mio vivo compiacimento e il mio plauso per il lavoro compiuto sia 
nella preparazione che nella realizzazione di questo Convegno, che vi ha dato la 
possibilità di operare un’analisi della situazione sociale e culturale italiana sul valore 
della vita e di delinearne alcune scelte operative per i prossimi anni.

Non c’è dubbio che, accanto a tante ombre che intristiscono il quadro dell’attuale 
società che ha paura della vita, splendono di vivida luce numerose iniziative in 
favore di essa. Al di là di ogni impegno concreto, è fondamentale lo spirito che 
deve vivificare e sostenere ogni azione volta a riscoprire e a riaccendere questo 
insostituibile servizio, tenendo lo sguardo fisso sul Cristo Risorto: sul Vivente che 
più non muore.

Gesù ha condiviso il nascere umano...
2. Divenendo uno di noi, Gesù ha sperimentato la vita umana in ogni sua fase 

e condizione. Ne ha accettato il naturale svolgersi, ne ha condiviso il destino: nasce, 
vive, muore.

Gesù ha condiviso anzitutto il nascere umano. Egli nasce ”da donna" (Gal 4,4), 
concepito per opera dello Spirito Santo nel seno di Maria Vergine (cfr. Le 1,31 ss). 
Sua Madre lo introduce in questo mondo, lo nutre, lo cura, lo protegge, lo fa cre­
scere. Egli, come ogni altro bambino, è fragile, povero, indifeso, dipendente.

Eppure, fin dal suo primo istante di vita offre il suo corpo umano come sacrificio 
di lode al Padre al nostro posto e a nostro favore (cfr. Eb 10, 5 ss.). Già ancora 
nascosto nel grembo della Vergine, opera la salvezza: santifica il Precursore, durante 
l’incontro fra Maria ed Elisabetta. L’esultanza per il mistero di una nascita trova 
l’espressione più vera e significativa nelle parole stesse di Gesù: « La donna quando 
partorisce è afflitta, perché è giunta la sua ora; ma quando ha dato alla luce il bam­
bino, non si ricorda più dell’afflizione, per la gioia che è venuto al mondo un uomo » 
(Gv 16,21).

Così, anche la vita umana sbocciata sotto il cuore della madre e non ancora 
venuta alla luce trova nell’esistenza stessa di Gesù Cristo il riconoscimento più auto­
revole del suo valore assoluto.



Atti del Santo Padre 499

La stessa celebrazione della vita la riscontriamo nella predilezione di Gesù per 
l’infanzia. Agli adulti presenta i bambini come esempio di semplicità e di umiltà 
(Mt 18,3-4; Le 9,48), di disponibilità ad accogliere il regno di Dio (Me 10,15); e 
non teme di lanciare un gravissimo monito: «Chi scandalizza anche uno solo di questi 
piccoli che credono in me, sarebbe meglio per lui che gli fosse appesa al collo una 
macina girata da asino, e fosse gettato negli abissi del mare» (Mt 18,6).

...ha condiviso il soffrire umano...
3. Gesù ha condiviso il soffrire umano. Accettando la vita, ne fa propria la 

condizione: conosce la fatica del lavoro; l’umiliazione dell’esilio; esperimenta la fame, 
la sete, la paura, il pianto, soprattutto il dolore: « In preda all’angoscia, pregava 
più intensamente; e il suo sudore diventò come gocce di sangue che cadevano per 
terra», annota l’Evangelista Luca (22,44).

E proprio perché conosce il dolore dell’uomo, sia fisico che morale, per un’espe­
rienza personale assolutamente unica, del dolore umano ha un’immensa pietà. La 
sua compassione, mentre compie i miracoli delle guarigioni dei corpi, risana le anime 
e svela l’amore misericordioso di Dio. Egli è il buon Samaritano di cui ci parla la 
parabola evangelica: « un Samaritano, che era in viaggio, passandogli accanto lo vide 
e n’ebbe compassione. Gli si fece vicino, gli fasciò le ferite, versandovi olio e vino... 
e si prese cura di lui» (Le 10,33-34).

...ha condiviso il morire umano
4. Gesù ha condiviso anche il morire umano. In assoluta libertà va incontro alla 

morte, esperimentando il dramma di sentirsi lontano da Dio, un dramma che lo scuote 
nelle profondità dell’anima e gli fa gridare: « Dio mio, Dio mio, perché mi hai ab­
bandonato? » (Mt 27,46), ma che si placa nel filiale abbandono nelle mani del Padre.

Il suo morire è una donazione d’amore totale e perenne che, in modo misterioso 
ma reale, continua nell’Eucaristia con il sacrificio del suo "corpo dato” e del suo 
"sangue versato” «per la vita del mondo» (Gv 6,51).

Per questo, in virtù della sua morte e della sua risurrezione, ogni morte diventa 
una ”pasqua”, un passaggio dalla vita mortale a quella immortale.

In questa luce ogni vita umana, anche quella più disprezzata, emarginata e rifiu­
tata, ha un valore infinito, perché è il termine dell’immenso amore di Dio. Così 
la vita dei nascituri, dei bambini, dei malati e dei sofferenti, degli anziani, dei mo­
renti, come quella dei giovani e delle persone sane, è ugualmente sacra e assoluta- 
mente inviolabile, dal momento del concepimento sino alla sua fine naturale.

La Chiesa, fin dalle origini, ha introdotto una nuova mentalità verso la vita
5. La Chiesa, fin dalle sue origini, in un contesto sociale e culturale di di­

sprezzo e di rifiuto della vita umana espressi in termini di aborto e di infanticidio, 
di schiavitù e di condizioni disumane di lavoro, introdusse decisamente una nuova 
mentalità e un nuovo costume nei confronti della vita.

Nella Didaché, un antico scritto cristiano, è detto chiaramente: « Tu non ucci­
derai con l’aborto il frutto del grembo e non farai perire il bimbo già nato » (V, 2).

Atenagora ricorda nella sua Apologia per i cristiani che i cristiani considerano 
omicide le donne che usano medicine per abortire; egli condanna gli assassini dei 
bimbi, anche di quelli che vivono ancora nel grembo della loro mamma, « dove essi 
sono già — così scrive — l’oggetto delle cure della Provvidenza divina » (n. 35).



500 Atti del Santo Padre

Sorge spontaneo un rapido confronto tra i primi tempi della Chiesa e l’attuale 
momento storico. Non c’è dubbio che l’umanità oggi dimostra un amore e una 
sollecitudine per la vita umana di notevole ampiezza e significato. È confortante 
la crescita generale del senso della dignità della persona e del valore della vita 
umana; è rilevante l’aumento della sensibilità sociale che sfocia in numerosi e spe­
cializzati servizi a favore delle persone handicappate, anziane, povere e abbandonate.

Ma, nello stesso tempo, nessuno può negare che si registrano ancora troppe forme 
di disistima, di maltrattamento, di rifiuto della vita. Non si tratta solo di egoismi 
individuali, ma anche di una coscienza sociale che, non credendo nel valore invio­
labile della vita, se ne fa padrona assoluta ed arbitra insindacabile. Le stesse leggi 
civili, non poche volte, sono le prime a violare, o comunque a non proteggere ade­
guatamente, l’intangibile diritto alla vita. Né si arresta lo sviluppo di quella che è 
stata chiamata la « cultura della morte ». Tutto questo esige una urgente e indila­
zionabile "nuova evangelizzazione” che riservi un ampio spazio alla proclamazione 
del diritto alla vita.

Appelli ad alcune categorie di persone
6. Un impegno di così vaste proporzioni può essere assolto solamente se tutti, 

nella società civile e nella Chiesa, sapranno affrontare, con convinzione e con co­
raggio, le proprie responsabilità.

Su queste responsabilità il vostro Convegno si è soffermato, costatando un im­
pegno generoso da parte di tanti operatori sociali e pastorali a favore della vita. 
Ma resta ancora molto lavoro da fare. Occorre continuare con slancio e con fiducia. 
Permettete allora che rivolga una parola di esortazione ad alcune categorie di per­
sone che hanno una missione particolare nei riguardi della vita umana.
Alle famiglie

Il primo appello è alle famiglie, culle dell’amore e della vita. Di fronte ai gravi 
problemi della denatalità, le coppie sono chiamate a riscoprire nei figli una benedi­
zione di Dio: « Ecco, dono del Signore sono i figli, è sua grazia il frutto del 
grembo» (Sai 127,3) e a testimoniare la verità riaffermata dal Concilio Vaticano IT: 
« I figli sono il più prezioso dono del matrimonio» (Gaudium et spes, 50).

A quanti sono impegnati nell’opera educativa
Mi rivolgo poi a quanti sono impegnati nell’opera educativa, a quanti concor­

rono alla formazione della coscienza morale individuale e collettiva, in particolare 
agli operatori degli strumenti della comunicazione sociale: l’opera educativa sia 
sempre ispirata dalla convinzione che l’amore e il servizio alla vita dipendono in 
modo determinante da una corretta visione dell’uomo e dei suoi autentici valori.

A coloro che operano nel campo sociale
Interpellati pure sono coloro che operano nel campo sociale, sia nelle strutture 

pubbliche e in quelle libere, sia nelle crescenti forme di volontariato. A tutti loro 
ricordo che il bene comune, fine essenziale della società organizzata, non potrà 
essere realizzato se non viene energicamente difeso e promosso il bene della singola 
persona umana: ogni persona va rispettata in tutti i suoi diritti, a partire dal diritto 
fondamentale che è quello alla vita. È compito dell’intera società assicurare le con­
dizioni economiche, lavorative, igieniche e sanitarie, ecologiche, assistenziali, giu­
ridiche e culturali per uno sviluppo sempre più umano della vita di tutti e di ciascuno.



Atti del Santo Padre 501

Ai legislatori
Un altro appello rivolgo ai legislatori perché, sia pure in situazioni politiche e 

sociali non facili, aiutino i cittadini a riconoscere il valore della vita e a rispettarlo, 
mediante una legislazione coerente con le esigenze inviolabili della persona umana. 
Solo nella giustizia la legge civile può conservare la sua dignità e adempiere il suo 
compito di umanizzare la società.

Agli operatori della salute
Invito gli operatori della salute a porsi al servizio della vita umana debole e 

sofferente con competenza professionale e con profonda umanità. Non dimentichino 
mai che la loro opera è sempre rivolta a tutto l’uomo, nel suo corpo e nella sua 
anima immortale.

Agli scienziati
Agli scienziati chiedo l’impegno a sviluppare una ricerca e un’applicazione tecno­

logica sempre rispettose della persona. Come in ogni altro campo dove è in gioco 
l’uomo, anche in questo la neutralità è del tutto impossibile: se non viene servito, 
l’uomo viene asservito!

7. Cari Fratelli e Sorelle! Preghiamo il Signore perché non ci manchino mai 
la coscienza e la fierezza della missione di essere, nel nostro servizio alla vita, 
specialmente alla vita che versa nelle situazioni più povere e difficili, i rivelatori 
e i testimoni dell’amore stesso di Dio, autore e vindice di ogni esistenza umana.



502 Atti del Santo Padre

Ai delegati della VII Assemblea Nazionale dell’Azione Cattolica

Fedeltà a Cristo, alla Chiesa 
e alla verità sull’uomo

Lunedì 24 aprile, il Papa ha ricevuto in udienza i partecipanti alla VII Assem­
blea Nazionale dell’Azione Cattolica Italiana ed ha loro rivolto questo discorso:

1. Sono lieto di incontrarvi, carissimi delegati alla settima Assemblea Generale 
dell’Azione Cattolica Italiana, e di porgervi il più cordiale benvenuto. Saluto con 
voi tutti i soci di Azione Cattolica delle diocesi e delle parrocchie d’Italia. (...)

La vostra Assemblea, cari delegati, significativamente intitolata « Per la via del 
mondo » e rivolta ad approfondire le ragioni e i contenuti del servizio dell’Azione 
Cattolica nella Chiesa e nella società italiana, in questi anni che ci conducono verso 
il grande Giubileo del terzo Millennio cristiano, segue a breve distanza la pubblica­
zione dell’Esortazione Apostolica Christifideles laici, nella quale ho voluto racco­
gliere i frutti del Sinodo sulla vocazione e missione dei laici nella Chiesa e nel 
mondo. Nel Sinodo è nuovamente risuonato, con forza ed urgenza accresciute, l’ap­
pello che i Padri del Concilio Vaticano II hanno rivolto a tutti i fedeli laici, 
uomini e donne, a lavorare nella vigna del Signore, associandosi alla missione sal­
vifica di Cristo e della Chiesa. Questo appello riguarda particolarmente voi, membri 
dell’Azione Cattolica Italiana. Vi riguarda e vi interpella come persone e come 
Associazione. È l’appello del Signore Gesù, « Andate anche voi nella mia vigna » 
(Mt 20,3-4): sono certo che intendete accoglierlo con quella generosità e fedeltà 
che sono nella vostra tradizione e che diventano più necessarie ed urgenti « in que­
st’ora magnifica e drammatica della storia, nell’imminenza del terzo Millennio » 
(Christifideles laici, 3).

Rifare il tessuto cristiano della società
2. In verità l’evangelizzazione è compito perenne della Chiesa, costituendo la 

sua grazia e vocazione propria, la sua identità più profonda: in essa i fedeli laici 
sono pertanto pienamente coinvolti per il fatto stesso del loro "essere Chiesa” (cfr. 
Christifideles laici, 9 e 33). Ma non possiamo disattendere le circostanze del nostro 
tempo, dalle quali emergono una singolare e per molti aspetti nuova necessità e 
urgenza dell’evangelizzazione, e una specifica esigenza che i laici ne siano protago­
nisti a pieno titolo, in intima comunione con i Pastori. Anche l’Italia fa parte infatti 
di quei Paesi di antica tradizione cristiana che ora, anche a causa del benessere 
economico e del consumismo, sono minacciati dall’indifferenza religiosa e dalla ten­
denza a vivere « come se Dio non esistesse ».

Come dicevo il 7 gennaio scorso ai vostri amici responsabili e animatori parroc­
chiali del Settore Adulti di Azione Cattolica, « è soprattutto la dimensione morale 
della fede, la verità dell’etica cristiana, ad essere oggi insidiata e contestata. Troppo 
spesso, e talvolta anche tra coloro che si considerano membri della Chiesa e riten­
gono di vivere da cristiani, essa viene giudicata come ormai superata e non adatta 
alla situazione attuale. Si pongono così, in maniera consapevole e inconsapevole, 
le premesse per la distruzione di ciò che di più autenticamente umano esiste nell’uo­
mo, e si rinuncia alla possibilità di costruire una società e una civiltà a misura



Atti del Santo Padre 503

dell’uomo ». Urge, dunque, rifare il tessuto cristiano della società. Ma la condizione 
è che si rinsaldi il tessuto cristiano della stessa comunità ecclesiale (cfr. Christifideles 
laici, 34).

Le domande decisive
3. Quale contributo l’Azione Cattolica Italiana, associazione che ha come pro­

prio fine immediato lo stesso fine apostolico della Chiesa (Apostolicam actuosita- 
tem, 20), può dare a questa fondamentale opera di nuova evangelizzazione? E ancor 
prima, come l’Azione Cattolica deve configurarsi, nel suo "essere” e quindi nel 
suo operare, per poter offrire al meglio questo suo contributo? Sono queste le do­
mande decisive intorno alle quali è impegnata la vostra Assemblea. Su di esse desi­
dero ora riflettere con voi, per indirizzare su strade apostolicamente sempre più 
feconde il cammino dell’Azione Cattolica Italiana nel prossimo triennio della sua 
vita associativa.

Lo farò prendendo come punto di riferimento essenziale i criteri di ecclesialità 
che l’Esortazione Apostolica Christifideles laici (n. 30) propone per tutte le aggre­
gazioni dei fedeli laici nella Chiesa. L’Azione Cattolica, associazione ecclesiale per 
sua natura, è strutturalmente conforme a tali criteri. Ma anche per lei il realizzarli 
tutti e in pienezza nella propria vita, traducendoli in frutti concreti è impresa sem­
pre nuova, a cui attendere con umiltà, continua preghiera, vigile e solerte impegno, 
ben sapendo che il dono di Dio precede e rende possibile ogni nostro ben operare.

Il primato dell’universale vocazione alla santità
4. È così già richiamato alla vostra attenzione il primo di questi criteri, che 

in certo senso è la radice di tutti gli altri, ossia il primato che deve essere ricono­
sciuto all’universale vocazione alla santità. La carità soprannaturale, frutto dell’amore 
di Dio infuso col dono dello Spirito Santo nei nostri cuori, rappresenta infatti la 
forza vera della Chiesa e di ogni organismo che vive nella Chiesa e al servizio della 
Chiesa. Essa deve costituire l’obiettivo primario del lavoro formativo che si svolge 
nella vostra associazione — particolarmente ad opera dei Sacerdoti vostri Assi­
stenti —, e al contempo deve sostenere e alimentare sia l’unità interna dell’Azione 
Cattolica e la sua totale dedizione alla comunione ecclesiale, sia l’impegno per l’evan­
gelizzazione, stimolando ciascuno degli aderenti all’ACI alla più intima unità tra 
la fede e la vita.

Amore alla verità e impegno a viverla
5. L’autentica carità cristiana è inseparabilmente amore alla verità e quindi 

impegno a viverla e a farla conoscere. Particolarmente nel nostro tempo, quando la 
mentalità soggettivistica largamente diffusa tende a condizionare anche l’atteggia­
mento dei credenti verso la fede e la Chiesa, quel criterio di genuina ecclesialità 
che è la confessione integrale della fede cattolica, in piena adesione al Magistero 
della Chiesa, acquista un risultato e un’importanza essenziale. Chiedo a voi, carissimi 
delegati, e a tutta l’Azione Cattolica Italiana il più grande e il più sincero impegno 
su questo decisivo versante di fedeltà a Cristo, alla Chiesa e alla verità sull’uomo. 
La verità cristiana non ammette sconti, non può essere ridimensionata o adattata, 
sia pure con l’intento di facilitarne l’integrazione con i modi di sentire e le correnti 
di pensiero che oggi sembrano prevalenti, ma che per più di un aspetto contraddi­
cono alla sostanza del Vangelo. Nella grande sfida dell’evangelizzazione che si 
combatte e si vince anzitutto all’interno del mondo dei battezzati, e in particolare



504 Atti del Santo Padre

nell’impegno di una catechesi rivolta non solo ai ragazzi ma anche ai giovani ed 
agli adulti, come è nei programmi della Chiesa italiana, l’Azione Cattolica è chia­
mata a dare un grande contributo, che sarà tanto più costruttivo e significativo 
quanto più educherà in primo luogo i propri aderenti, e molti altri fratelli attra­
verso di loro, ad una matura "coscienza di verità”, capace di riconoscere l’origine 
divina della nostra fede e la sua essenziale connotazione ecclesiale. I Sacerdoti Assi­
stenti, che sono tra voi maestri della fede, dedichino ogni cura a questo servizio 
educativo, ed abbiano la gioia di trovare sempre accoglienza piena per la parola 
di Cristo e della Chiesa.

Testimonianza di comunione salda e convinta in relazione filiale con il Papa
6. L’Esortazione Apostolica Christifìdeles laici (n. 30) mette in evidenza, come 

ulteriore criterio di ecclesialità, « la testimonianza di una comunione salda e con­
vinta, in relazione filiale con il Papa, perpetuo e visibile centro dell’unità della 
Chiesa universale, e con il Vescovo "principio visibile e fondamento dell’unità” della 
Chiesa particolare, e nella "stima vicendevole fra tutte le forme di apostolato della 
Chiesa” ». L’Azione Cattolica Italiana ha titoli e motivi peculiari per fare di questa 
testimonianza di comunione la sua forma di vita. Fin dalle sue origini, come ricor­
davo ai giovani di Azione Cattolica incontrandoli il 24 settembre scorso, essa « ha 
vissuto e operato in stretto legame di speciale collaborazione con i Vescovi e i 
Sacerdoti, fin dall’inizio ha avuto una particolare dedizione al Successore di Pietro ». 
Essa è una forma altamente significativa di quella collaborazione più immediata dei 
laici con l’apostolato della Gerarchia — alla maniera degli uomini e delle donne 
che aiutavano l’Apostolo Paolo nell’annuncio del Vangelo (cfr. FU 4,3; Rm 16. 
3 ss.) —, di cui paria la Costituzione conciliare Lumen gentium (n. 33). Dimensione 
necessaria di una tale collaborazione, e titolo di onore per voi, laici di Azione Cat­
tolica, è operare sotto la superiore guida della stessa Gerarchia (Apostolicam actuo- 
sitatem, 20).

Il ruolo dei Sacerdoti Assistenti e, a titolo del tutto particolare, la presenza del 
Vescovo Assistente trovano il loro pieno significato come espressione concreta di 
questo intimo rapporto con la Gerarchia, che vi caratterizza come Associazione.

Qualificare il volto unitario dell’Associazione ed essere promotori di unità
7. La medesima volontà di comunicare vi farà promotori, come già vi chiedevo 

in occasione della precedente sesta Assemblea, di unità e di collaborazione con tutte 
le molteplici aggregazioni laicali che rendono ricco e vivo il panorama della Chiesa 
Italiana. I cammini dell’unità possono talvolta essere faticosi, ma, compiuti nella 
fedeltà alle indicazioni dei Pastori, sono sicura garanzia di crescita per l’intera com­
pagine ecclesiale. Questo stesso impegno di unità, per essere autentico ed efficace, 
deve esplicarsi nella vostra vita associativa. Vi rinnovo quindi l’invito a qualificare 
in senso unitario il volto della vostra associazione, valorizzando in ogni ambito, e 
a tutti i livelli di responsabilità le diverse sensibilità ed esperienze. Gli elementi di 
rappresentatività elettiva che ha introdotto lo Statuto approvato ad experimentum 
nel 1969, hanno senso nell’Azione Cattolica in quanto non vengono intesi in termini 
puramente sociologici, come strumenti per determinare la ripartizione dei poteri, ma 
in una prospettiva pienamente ecclesiale, come vie per favorire la partecipazione 
di tutti, sempre in riferimento al ministero apostolico con il quale i laici di Azione 
Cattolica sono intimamente chiamati a collaborare.

Il quarto tra i criteri di ecclesialità evidenziati dall’Esortazione Apostolica Christi-



Atti del Santo Padre 505

fideles laici, cioè la conformità e la partecipazione al fine apostolico della Chiesa, 
appartiene a sua volta alle caratteristiche costitutive dell’Azione Cattolica e si so­
stanzia in quegli impegni di evangelizzazione e santificazione, e quindi di forma­
zione cristiana delle coscienze, di cui già ho sottolineato la centralità e l’urgenza.

Al servizio della dignità integrale dell'uomo
8. Carissimi delegati dell’Azione Cattolica Italiana, desidero affidarvi una par­

ticolare riflessione riguardo all’ultimo dei criteri predetti, ossia all’impegno di una 
presenza nella società che, alla luce della dottrina sociale della Chiesa, si ponga 
a servizio della dignità integrale dell’uomo. A questo impegno la Chiesa non può 
sottrarsi in forza della sua stessa missione evangelizzatrice, che la chiama a servire 
l’uomo, e quindi « un posto particolare compete ai fedeli laici, in ragione della loro 
"indole secolare’’, che li impegna, con modalità proprie e insostituibili, nell’anima­
zione cristiana dell’ordine temporale » (Christifideles laici, 36). È chiaro d’altronde 
che l’Azione Cattolica, associazione di laici che collaborano direttamente con la Ge­
rarchia, anche in questo ambito deve saper congiungere l’assunzione delle respon­
sabilità laicali con la sua piena caratterizzazione ecclesiale. Valgono a tal fine gli 
indirizzi che già offrivo alla vostra sesta Assemblea: « L’apostolato dell’Azione Cat­
tolica, ecclesiale per sua natura, non deve in alcun modo confondersi con attività 
di tipo puramente civico, sindacale o politico. Ma estendendosi la sua missione 
quanto la missione salvifica della Chiesa,... nessun terreno in cui siano in gioco 
la persona umana, i suoi diritti e doveri, i valori morali e religiosi, può esserle 
indifferente o estraneo, pur nelle dovute distinzioni degli ambiti di competenza ».

In questo spazio del servizio alla persona umana emergono oggi come straordi­
nariamente importanti ed urgenti la difesa e la promozione della famiglia e dell’in­
violabile diritto alla vita: spendendovi per questa causa abbiate sempre la certezza 
di servire Cristo e l’uomo, la civiltà e il futuro dell’uomo.

Anche su questo terreno dell’impegno sociale occorre inoltre che operiate « uniti 
a guisa di corpo organico » (Apostolicam actuositatem, 20), affinché appaia chia­
ramente l’indole comunitaria ed ecclesiale del vostro apostolato e la sua efficacia 
sia meglio garantita. Potrete sviluppare così, in questo arco di tempo che ci conduce 
all’appuntamento del terzo Millennio cristiano, tutte le potenzialità di cui è ricca 
la vostra Associazione, e con lei il laicato cattolico e l’intera Chiesa italiana.

Un’esigenza che nasce dall’affetto e dalla fiducia
9. Carissimi fratelli e sorelle dell’Azione Cattolica, la parola del Papa potrà 

esservi apparsa esigente, per i mandati numerosi, impegnativi e anche ardui che vi 
ha affidato. Ma è un’esigenza che nasce dall’affetto e dalla fiducia, oltre che dalle 
urgenze talvolta drammatiche della nuova evangelizzazione. Ponete mano coraggiosa­
mente all’opera che vi sta davanti, certi delia costante attenzione e vicinanza dei 
vostri Vescovi, e del Papa con loro. Affido il vostro cammino alla Vergine fedele 
che è nostra Madre, affinché vi conduca sempre sulle vie della fede e della santi­
ficazione, della comunione e della missione.

Di cuore imparto la mia Apostolica Benedizione a voi e a tutta l’Azione Catto­
lica Italiana.



506 Atti del Santo Padre

Al Congresso delle Università Cattoliche

Nella fedeltà allo spirito ecclesiale 
il ruolo profetico di fronte alla società

Martedì 25 aprile, il Santo Padre ha ricevuto in udienza i partecipanti al III 
Congresso Internazionale delle Università Cattoliche e degli Istituti di Studi 
Superiori ed ha loro rivolto questo discorso:

1. Mi è particolarmente gradito trovarmi in mezzo a voi, in occasione di questo 
III Congresso Internazionale delle Università Cattoliche e degli Istituti di Studi 
Superiori. Se mi è lecita una confidenza, vi dirò che tra voi mi sento come in fami­
glia per il fatto di aver trascorso diversi anni in seno ad un’Università Cattolica.

Come Pastore della Chiesa, desidero esprimervi il mio grato apprezzamento per 
l’opera che svolgete in un settore tanto importante per il bene dell’umanità e della 
Chiesa. Tale mio sentimento si estende anche a quanto avete fatto in questi giorni, 
nel corso del presente Congresso, che ha visto la partecipazione non soltanto dei 
delegati delle Università Cattoliche, ma anche dei rappresentanti delle Conferenze 
Episcopali.

So che il lavoro che avete svolto qui a Roma è stato impegnativo, ma — ritengo — 
anche proficuo, molto proficuo per tutti. Avete affrontato un tema a voi caro, che io 
stesso ho trattato in varie occasioni, visitando non poche Università Cattoliche del 
mondo. Vi siete domandati come dar forza, maggior forza e migliore espressione al bi­
nomio « Università — Cattolica »: un binomio, i cui termini si completano e si arric­
chiscono a vicenda; un binomio, da mantenere e da perfezionare in adempimento di 
un compito sempre nuovo e affascinante. Questo compito deve essere sentito e 
vissuto nella consapevolezza che non solo la Chiesa guarda alle Università Catto­
liche ed ha bisogno di esse, ma anche la società, nelle diverse parti del mondo, le 
guarda ed ha bisogno di esse. È come un duplice sguardo, uno sguardo convergente, 
uno sguardo esigente.

Ma è veramente così? Anche il mondo le guarda e ne ha bisogno?

2. Sì, perché il mondo molto può ricevere dalle Università Cattoliche. Esso, 
infatti, oggi deve confrontarsi con alcune sfide, che emergono dai suoi stessi grandi 
progressi ed hanno ormai assunto dimensioni universali o — come si usa dire — 
planetarie.

Il grandioso sviluppo economico di tanti Paesi, legato indubbiamente al pro­
gresso delle conoscenze tecnico-scientiche, ha reso l’umanità consapevole della pro­
pria forza e della capacità, altresì, di affrontare con successo i problemi della fame 
e delle malattie che per millenni l’hanno afflitta. Quello che ieri appariva un pro­
blema insuperabile, quasi una impossibilità, oggi dal punto di vista puramente tecnico 
risulta fattibile e possibile. Eppure, molti Paesi vivono tuttora nell’indigenza e nel 
sottosviluppo: quello stesso uomo che è artefice di tante nuove possibilità, è anche, 
troppo spesso, spettatore di tante pratiche impossibilità, quando non è diretto respon­
sabile degli impedimenti frapposti all’estensione dello sviluppo e dei suoi benefici. 
E lo sviluppo stesso non di rado è inteso in modo unilaterale. Un tale contrasto 
deve essere sanato e, poiché esso ha origine nella volontà dell’uomo, deve essere 
superato anzitutto con un rinnovato, grande impegno morale, al quale ci si potrà



Atti del Santo Padre 507

aprire, riflettendo ancora una volta sul mistero dell’uomo, così capace di grandezza, 
così capace di miseria, e riguardando al vero Fondamento trascendente della giustizia.

Chi non sa, del resto, che lo sviluppo tecnico-scientifico porta con sé, accanto 
agli indubbi vantaggi per l’umanità, anche risvolti problematici ed inquietanti, che 
richiedono anch’essi un forte impegno di responsabile approfondimento etico? Ed 
ancora: la crisi di tante ideologie e di tanti modelli di condotta, che si sono succe­
duti nella scena mutevole del nostro tempo, ha lasciato molti uomini in una situa­
zione di carenza di identità e di incertezza esistenziale.

È un insieme di fatti che propone molte domande o — come ho detto — 
molte sfide.

3. Certo, queste sfide sono rivolte anche all’Università in quanto Università: 
voi le sentite vive nell’ambiente stesso in cui operate, ed in effetti sono comuni a 
tutte le Università. Per questo, negli anni più recenti la funzione e il ruolo dell’Uni­
versità sono stati oggetto di particolare studio al fine di trovare risposte adeguate. 
Tale studio è stato promosso a livello non solo di singole Nazioni, ma anche di 
Organismi internazionali, quali l’UNESCO e il Consiglio d’Europa.

Sono state indicate strade e proposte soluzioni ricche di elementi stimolanti. La 
loro analisi approfondita mette in risalto che le risposte non possono essere cercate 
soltanto nell’ambito sociale, quasi che bastasse avvicinare l’Università ai bisogni 
della società, e far di essa un luogo di preparazione di una efficiente forza-lavoro 
per il buon funzionamento dell’apparato produttivo; né le risposte possono ridursi 
ad un maggior impegno sul piano organizzativo-accademico, moltiplicando Diparti­
menti, Facoltà e Istituti specializzati. Ciò sarà pure necessario, ma non è sufficiente, 
perché le sfide toccano questioni di fondo. È in gioco il significato della ricerca 
scientifica e della tecnologia, della convivenza sociale, della cultura, ma, più in 
profondità ancora, è in gioco il significato stesso dell’uomo. Si potrebbe dire, in 
altre parole e in una visione più generale, che tali sfide concernono la verità sull’uo­
mo nella sua dimensione personale e sociale; la verità sul mondo con le sue leggi 
da scoprire e da utilizzare per il bene dell’umanità; la verità su Dio, l’Essere fon­
dante, a cui tutto è da ricondurre e che solo dà significato ultimo all’uomo e al mondo.

4. Sono, questi, interrogativi di cui è ben giusto, è doveroso che si interessi 
il mondo universitario, giacché compito dell’Università è quello di approfondire, 
cioè di andare alla radice dei problemi. Non è essa forse il luogo nel quale i vari 
rami dello scibile sono oggetto di insegnamento superiore e di ricerca? E l’inse­
gnamento e la ricerca non possono non avere come costante punto di riferimento 
— quasi stella polare — la verità. Dico la verità ricercata, amata, insegnata e difesa, 
la quale è e dev’essere come l’anima dell’Università, perché è la vita profonda della 
ragione umana: «Perfectio intellectus est verum», dice San Tommaso (Contra Gen­
tes, III, 51).

In questa prospettiva si comprende che la crisi dell’Università, quale si registra 
dal secondo dopoguerra ed a cui si cerca di porre rimedio, non è tanto di tipo 
organizzativo, quanto spirituale e culturale; non è tanto crisi di mezzi, quanto di 
identità, di fini e di valori.

È ormai comune e diffusa constatazione di una perdita dell’unità del sapere, 
che si verifica oggi nel settore della ricerca universitaria: è lo squilibrio crescente 
tra i settori del progresso scientifico, frutto delle varie specializzazioni; è la man­
canza di un profondo e valido legame tra le varie discipline che ne armonizzi i 
risultati, orientandoli al vero servizio all’uomo, nel quadro delle sue supreme esi­
genze etiche. L’Università deve essere "vivente unità” di organismi protesi alla ricerca 
della verità, mentre permane il rischio, purtroppo, che si riduca ad un complesso



508 Atti del Santo Padre

di settori del sapere disarticolati e, in definitiva, indipendenti. Se è così, quando è 
così, essa potrà anche offrire una formazione professionale seria, che però resterà 
inadeguata ai fini di una ricca e piena formazione umana.

Occorre, pertanto, promuovere tale superiore sintesi, nella quale soltanto troverà 
appagamento quella sete di verità ch’è inscritta profondamente nel cuore dell’uomo. 
Scriveva Agostino, un testimone privilegiato in questo campo: « Quid enirn fortius 
desiderat anima quam veritatem? » (Tract. in Ioannem, 26,5: PL 35, 1609). Mentre 
tutte le altre creature esistono senza conoscerne il perché, l’uomo con la sua intel­
ligenza è proteso alla continua ricerca di questo perché. E non si tratta di questione 
da ritenere accessoria o oziosa: il perché, anzi i perché rientrano tra i problemi 
fondamentali del suo spirito. Come i polmoni hanno bisogno dell’aria pura, così 
lo spirito dell’uomo ha bisogno della verità: della verità non manipolata, non inqui­
nata. Ed è la passione della verità che porta alla passione per l’autentico bene 
dell’umanità.

In questa prospettiva anche l’Università Cattolica può e deve svolgere un suo 
ruolo nella società contemporanea, offrendo essa stessa un modello convincente di 
ricerca concordemente finalizzata alla soluzione di tali fondamentali interrogativi. 
In questo scorcio del secondo Millennio cristiano si offre a lei un’opportunità che 
non deve lasciarsi sfuggire.

5. Ma anche la Chiesa guarda alle Università Cattoliche ed ha bisogno delle 
Università Cattoliche.

Le sfide alle quali ho accennato sono rivolte anche alla Chiesa, il cui compito 
salvifico abbraccia l’uomo nella sua totalità, nella sua concretezza storica e con tutti 
i suoi problemi. È in tale contesto, nell’intreccio di queste sfide, che la Chiesa è 
chiamata a compiere la sua missione evangelizzatrice. Si comprende, quindi, come 
essa guardi all’Università Cattolica, attendendo il suo contributo, specifico, posi­
tivo, prezioso, in ordine al più efficace svolgimento della propria missione. Ecco allora: 
in un’Università Cattolica la missione evangelizzatrice della Chiesa e la missione 
di ricerca e di insegnamento vengono a trovarsi collegate e coordinate. Difatti, le 
risposte a quelle sfide devono essere culturalmente elaborate e scientificamente svi­
luppate: è compito specifico dell’Università Cattolica provvedervi con mezzi ade­
guati e con la necessaria professionalità. In tal modo essa, mantenendo la sua natura 
di Università, aiuterà la Chiesa a mettersi in ascolto delle odierne esigenze cultu­
rali e a soddisfarle con iniziative adeguate.

Nell’adempimento di questo compito l’Università Cattolica non si differenzia, 
quanto agli strumenti di indagine, dalle altre Università. Essa, però, nel condurre 
la propria ricerca razionale, può contare su una luce superiore che, senza mutare 
la natura di tale ricerca, la purifica, la orienta, la arricchisce, la innalza. È la luce 
della fede, la luce di Cristo, il quale ha detto: « Io sono la Via, la Verità e la Vita » 
(Gv 14,6).

Questa luce non si colloca ”al di fuori” della ricerca razionale, come un suo 
limite o impedimento, ma ”al di sopra” di essa, come una sua elevazione ed un 
allargamento del suo orizzonte: la luce della fede apre alla completezza della verità, 
anche se ovviamente non dispensa l’Università Cattolica dal travaglio della ricerca, 
che può anche rivelarsi diffìcile e sofferta. Luce in aiuto e in soccorso!

6. Sempre in riferimento alle accennate esigenze, si pongono all’Università 
Cattolica alcune linee di impegno specifico:

a) Innanzi tutto, l’impegno nei confronti della scienza: mentre ne riconosce e 
promuove il valore, l’Università Cattolica deve tener presente, all’occorrenza, anche



Atti del Santo Padre 509

i suoi limiti, operando perché la scienza sia e rimanga a beneficio dell’uomo e non 
si trasformi mai in causa distruttrice. Ciò non si potrà ottenere se non inscrivendo 
il lavoro e, in generale, il processo scientifico entro il quadro dei valori etici.

b) Circa gli squilibri sociali l’Università Cattolica, pur collaborando attivamente 
alla messa a punto di strumenti tecnici atti a superarli, non mancherà di ricordare 
alle varie istanze sociali e politiche che il problema dello sviluppo dei popoli, a 
cominciare da quelli meno fortunati, è molto più un problema etico che tecnico 
(cfr. Enciclica Sollicitudo rei socialis, 33).

c) Rispetto, poi, alle varie culture mondiali, l’Università Cattolica dovrà rico­
noscere e rispettare la loro dignità e creatività, ma si impegnerà, al tempo stesso, 
a promuoverne la purificazione e l’elevazione con la luce e la forza del Vangelo, 
che nulla sacrifica di autenticamente umano e quanto di valido trova sospinge 
verso traguardi di completa ed appagante attuazione (cfr. Cost. past. Gaudium et 
spes, 58; Paolo VI, Esort. Apost. Evangelii nuntiandi, 20) Come ho scritto nell’Esor­
tazione Christifideles laici, « la Chiesa sollecita i fedeli laici a essere presenti. all’in­
segna del coraggio e della creatività intellettuale, nei posti privilegiati della cul­
tura » (n. 44).

d) Per quanto, infine, concerne l’uomo, l’Università Cattolica ispira la sua azione 
a quella integrale visione umanistica, in cui tutte le dimensioni, compresa quella 
spirituale, morale e religiosa, sono debitamente valorizzate e coltivate. Solo in una 
simile antropologia possono trovare spazio tutte le domande esistenziali dell’uomo.

7. Ma il criterio supremo, alla cui luce l’Università Cattolica deve misurare 
ogni sua scelta, resta il Cristo, Verbo incarnato ch’è la Verità piena sull’uomo, il 
Maestro interiore, il Fratello universale, nel quale gli uomini ritrovano il senso della 
vita-dono divino, della solidarietà e della fratellanza: Cristo, il Salvatore di tutti gli 
uomini, di qualsiasi tempo e di qualsiasi cultura; Cristo, il Figlio di Dio e insieme 
l’Uomo nuovo, in cui sussiste con la pienezza della divinità (cfr. Col 2,9) la pie­
nezza dell’umanità.

Questo carattere cattolico e — dirò meglio — cristocentrico non strumentalizza 
l’Università né mortifica la sua legittima autonomia, quale luogo di formazione mo­
rale e di libera ricerca: la riconosce, anzi, e la conferma, aiutando l’Università a 
realizzarsi secondo la sua vera natura ed a superare i pericoli di crisi.

Proprio per questo suo peculiare carattere l’Università Cattolica potrà anche 
diventare voce critica e profetica nei confronti di una società sempre più segnata 
dalla « persistente diffusione dell’indifferentismo religioso e dell’ateismo nelle sue 
più diverse forme, in particolare nella forma, oggi forse più diffusa, del secolari­
smo » (Esort. Apost. Christifideles laici, 4). All'occorrenza, essa dovrà avere il co­
raggio di dire anche verità scomode, verità che non lusingano, ma che pur sono 
necessarie, in quanto salvaguardano l’uomo nella sua dignità. Al mondo della cul­
tura essa dovrà ricordare che l’uomo può certamente organizzare la terra senza Dio; 
ma senza Dio non può, in definitiva, organizzarla che contro l’uomo (cfr. H. de Lubac. 
I! dramma dell’umanesimo ateo, Brescia 1978, p. 9).

8. Se un’urgenza, quindi, oggi si avverte nella vita dell’Università Cattolica, 
non è certo quella di attenuare o sfumare, quanto piuttosto di approfondire, di evi­
denziare, di testimoniare, sul piano teorico e pratico, il suo carattere cattolico. I com­
piti, infatti, che le spettano nell’odierna società son divenuti più vasti e complessi. 
Oggi essa ha una funzione o, meglio, una missione che va ben al di là della tradi­
zionale tematica del rapporto tra fede e ragione, un rapporto da confermare, nella 
pratica di ricerca e di studio, sia da parte dei suoi docenti che dei suoi studenti.



510 Atti del Santo Padre

La sua missione tocca ormai ed abbraccia i vasti e numerosi settori del sapere e, 
in special modo, del sapere scientifico, che ha conosciuto nel nostro tempo nuovi 
sviluppi, si è aperto su orizzonti nuovi, si è esteso in aree geografiche nuove e ha 
raggiunto popoli nuovi. L’Università Cattolica deve prendere piena coscienza delle 
accresciute responsabilità che le competono nella verifica dell’autenticità morale ed 
umana di tali progressi e indirizzi: l’esperienza, infatti, ha ampiamente dimostrato 
che l’avanzamento scientifico non equivale sempre e necessariamente a pregresso 
morale ed umano, equilibrato e partecipato.

Alcune delle vostre Università sono aperte anche a non cattolici, membri di altre 
Chiese e di altre religioni, o addirittura non credenti. Questi giovani — uomini e 
donne — possono portare in esse il contributo di esperienze culturali e umane di­
verse, meritevoli di studio e di riconoscimento. Nell’accoglierli cordialmente, l’Uni­
versità Cattolica deve da parte sua offrir loro concrete possibilità di conoscere il 
messaggio cristiano nella sua genuinità, nella sua forza liberatrice e salvifica. È giu­
sto che a queste persone, nel pieno rispetto della loro libertà, sia dato modo di 
approfondire la visione cristiana del mondo e della vita: un’opportunità nuova, que­
sta, che riuscirà tanto più efficace, quanto più all’interno della Scuola cattolica la 
comunità dei credenti saprà testimoniare con la coerenza della vita cristiana la 
bellezza e 1a grandezza del Vangelo.

9. Sensibili ai nuovi compiti, già nel 1972 i delegati delle Università Cattoliche 
di tutto il mondo pubblicarono il documento dal titolo « L’Università Cattolica nel 
mondo moderno », nel quale, fin dall’inizio, si sottolineava che l’aggettivo "cattolica” 
qualifica tale Università proprio nel suo impegno istituzionale. Si tratta di un dato 
fondamentale, che coinvolge l’Università in tutto ciò che essa è: nella sua struttura 
organizzativa, direttiva e accademica, nonché nei programmi, nell’ambiente e nella 
formazione da assicurare agli studenti. Il carattere "cattolico” dev’esser visibile e 
aperto. Esso sarà espressamente indicato negli Statuti, o in altro apposito documento, 
e dovrà tradursi — ripeto — in scelte coerenti. Ma prima ancora dei testi scritti e 
dei piani di studio è questione di stile e di atmosfera!

Dopo diciassette anni dalla celebrazione del Congresso del 1972 vi siete riuniti 
per riflettere ancora su detti compiti. La novità, che caratterizza il presente Con­
gresso, è la partecipazione dei rappresentanti di tutti gli Episcopati interessati alle 
Università Cattoliche, dei delegati di queste Università e degli Istituti di Istruzione 
Superiore, dei membri delle Famiglie Religiose che gestiscono Università Cattoliche, 
come anche degli Organismi della Santa Sede. Tale presenza indica non soltanto 
l’allargato interesse per l’Università Cattolica, ma anche la maggiore attenzione e 
sensibilità per il valore ecclesiale che essa riveste. L’Università Cattolica è, sì, nella 
società, nella storia, ma è anche nella Chiesa.

Appare, pertanto, ineludibile la domanda: quale Università Cattolica oggi? Ad 
essa non si può rispondere se non dopo aver chiarito l’altra domanda: quale senso 
ecclesiale ha l’Università Cattolica oggi? L’orizzonte qui si fa ampio e sollecita una 
riflessione accurata alla luce delle due grandi Costituzioni del Concilio Vaticano IL 
la Lumen gentium e la Gaudium et spes, in generale, e segnatamente della Dichiara­
zione Gravissimum educationis (nn. 7-10).

Nell’approfondire secondo la linea conciliare la funzione ecclesiale dell’Univer­
sità Cattolica deve risultare in chiara evidenza anche la funzione che il Magistero 
della Chiesa svolge nei suoi confronti: è una funzione di stimolo e di incoraggia­
mento, di illuminazione e di guida per un cammino più spedito verso la verità piena. 
Anche in quest’occasione, perciò, mi piace ripetere quello che ebbi a dire nel di­
scorso pronunciato all’Università Cattolica di Washington nell’ottobre 1979: « Se le



Atti del Santo Padre 511

vostre Università e Collegi sono istituzionalmente connessi col messaggio cristiano, 
e se sono parte della comunità cattolica di evangelizzazione, ne segue che essi hanno 
un legame essenziale con la Gerarchia della Chiesa » (Insegnamenti di Giovanni 
Paolo II, 1979. II. 2. p. 689).

10. Frutto di tale approfondimento dovrà essere una nuova "sintonia”, ossia 
una più stretta e fiduciosa collaborazione tra l’Episcopato, le Famiglie Religiose, gli 
Organismi ecclesiali ed i fedeli, da una parte, e le Università e Istituzioni Cattoliche, 
dall’altra: troverà allora conferma il fatto che ogni attività, svolta nell’ambito di 
queste Università, si qualifica per l’orizzonte cattolico in cui si colloca. Le vostre 
e nostre Università devono essere orgogliose del loro titolo di cattoliche, come già 
affermava con elevata parola il mio Predecessore Paolo VI: « Pari alle altre Uni­
versità per sforzo e per valore scientifico, emula anzi dei loro esempi e delle loro 
conquiste, l’Università Cattolica non deve temere di apparire differente e originale 
per il battesimo di tale appellativo, non per farsene peso, ma per farsene stimolo; 
non per estraniarsi dal mondo della cultura, ma per entrarvi con passo più amico 
e più franco; non per vana gloria, ma per convertirlo in impegno » (Insegnamenti 
di Paolo VI. 1964. p. 237).

Tale consegna, lasciata dall’indimenticabile Pontefice, resta valida anche oggi: se 
Cristo è la Verità che illumina, libera e dà senso alla vita, se egli è la risposta 
completa agli interrogativi profondi e ineliminabili dell’uomo, la verità che è Cristo, 
la verità che ha Cristo proprio nelle Università Cattoliche deve farsi luce per gli 
altri, per il mondo. Gesù ha detto: « Non si pone la lucerna sotto il moggio, ma 
sopra il candelabro, perché faccia la luce... » (Mt 5, 15).

Non abbiate paura, dunque, cari Confratelli ed illustri Docenti, di professare la 
cattolicità delle vostre Istituzioni! L’Università Cattolica e quanti in essa operano 
devono essere convinti che il carattere cattolico aiuta a svolgere meglio e più effica­
cemente la missione dell’Università nel mondo di oggi.

Nell'affidare a Dio il vostro impegno in un settore tanto importante per la vita 
della Chiesa e della società, imparto a tutti voi qui presenti ed ai collaboratori, 
che nelle varie sedi dedicano le loro energie ad un compito tanto importante e fra 
tutti gli altri nobilissimo, una speciale, confortatrice Benedizione Apostolica.



512 Atti del Santo Padre

Lettera del Cardinale Segretario di Stato 
per la Giornata dell’Università Cattolica

Nella fedeltà all’insegnamento sociale della Chiesa 
l’Università Cattolica contribuisce alle scelte del Paese

In occasione della Giornata Universitaria 1989 — domenica 9 aprile —, il 
Santo Padre ha inviato al Magnifico Rettore dell’Università Cattolica del Sacro 
Cuore, Prof. Adriano Bausola, il seguente messaggio a firma del Cardinale 
Segretario di Stato:

Chiarissimo Professore,
nell’imminenza della « Giornata Universitaria 1989 », che si celebrerà il prossi­

mo 9 aprile, sono particolarmente lieto di interpretare i sentimenti e di trasmettere 
l’augurio e l’incoraggiamento che il Santo Padre, come ogni anno, rivolge a Lei. 
Signor Rettore, al Corpo docente, agli Alunni e al Personale tutto di codesto Ateneo, 
oltre che all’intera comunità ecclesiale italiana in questa tradizionale occasione.

Sua Santità desidera che ogni fedele prenda rinnovata coscienza che l’Università 
Cattolica del Sacro Cuore è un bene preziosissimo della comunità cattolica italiana 
e dell’intero Paese. Essa, infatti, come ebbe ad affermare Paolo VI, è stata ed è « una 
testimonianza, una speranza, una forza del cattolicesimo italiano », avendo saputo 
concretamente coniugare l’animazione evangelica della cultura col servizio al bene 
dei singoli e della società. Infatti, nei suoi quasi settant’anni di storia, essa ha dato 
all’Italia un numero incalcolabile di laureati, molti dei quali si sono distinti — per 
meriti, competenza, onestà e responsabilità — nei campi della ricerca scientifica, 
dell’educazione, dell’assistenza sanitaria e dell’attività politica.

Per questo motivo il Santo Padre affida nuovamente la vita, le sorti e lo sviluppo 
di codesto Istituto all’intera comunità cattolica italiana, al suo interessamento, alla 
sua vicinanza, alla sua condivisione e al suo concreto e generoso sostegno. Ciò si è 
verificato fin dalle origini, e perpetuato poi negli scorsi decenni. Oggi, tale impegno 
non deve venir meno né può affievolirsi di fronte alle nuove urgenze del momento, 
anche se è noto il lavoro paziente, discreto, intelligente, svolto ad ogni livello e 
secondo le più diverse responsabilità, per ottenere il riconoscimento e il sostegno 
effettivo delle istituzioni statali italiane, a motivo del servizio che codesta Università, 
al pari di altri Istituti scolastici non statali, offre al bene comune del Paese.

Con vivo compiacimento il Sommo Pontefice intende poi sottolineare la scelta 
del tema della prossima Giornata Universitaria: «L’insegnamento sociale della Chiesa». 
La riflessione su tale argomento interessa direttamente l’intera Università, a partire 
dai suoi Centri di ricerca. Essi, infatti, nel loro cammino di indagine, affrontano tema­
tiche diversamente connesse con l’insegnamento sociale della Chiesa: dall’economia 
alla politica, dalla famiglia alla bioetica, dalla pedagogia ai mezzi di comunicazione 
sociale e così via.

Già quasi trent’anni fa, Papa Giovanni XXIII sottolineava che « è indispensabile, 
oggi più che mai, che quella dottrina (sociale della Chiesa) sia conosciuta, assimilata, 
tradotta nella realtà sociale» (Mater et magistra, 250) ed esortava «ad estender(ne) 
l’insegnamento nei corsi ordinari e in forma sistematica a tutti i Seminari e a tutte 
le scuole cattoliche di ogni grado » (Ibidem, 252). Da parte sua, fin dall’inizio del



Atti del Santo Padre 513

suo Pontificato, Giovanni Paolo II ha sottolineato, parlando a Puebla ai Vescovi 
latino-americani, che « confidare responsabilmente in tale dottrina sociale, anche se 
alcuni cercano di seminare dubbi e sfiducia su di essa, studiarla con serietà, cercare 
di applicarla, insegnarla, esserle fedele è, in un figlio della Chiesa, garanzia dell’au­
tenticità del suo impegno nei delicati ed esigenti doveri sociali ». E, ancor più. recen­
temente, nell’Esortazione Christifideles laici — riprendendo alcune espressioni dei 
Padri sinodali circa l’esigenza di offrire ai laici la dovuta formazione nella dottrina 
sociale della Chiesa e la necessità che tale dottrina fosse « già presente nella istru­
zione catechistica generale, negli incontri specializzati e nelle scuole ed università » 
(cfr. Propositio, 22) — ha scritto che, « soprattutto per i fedeli laici variamente im­
pegnati nel campo sociale e politico, è del tutto indispensabile una conoscenza più 
esatta della dottrina sociale della Chiesa » (n. 60).

Questa importanza e questa urgenza emergono con tutto il loro pressante richia­
mo soprattutto oggi, di fronte alle sfide, e spesso alle ambiguità, del progresso, della 
scienza, della tecnica, dell’evoluzione sociale e politica e del complesso fenomeno 
della interdipendenza, che caratterizza la vita della società mondiale contemporanea 
(cfr. Sollicitudo rei socialis, 17).

In questa stessa Enciclica, tutto questo viene espresso con particolare riferimento 
all’odierna diffìcile congiuntura. Nella stesso tempo, essa sottolinea che la dottrina 
sociale della Chiesa, il cui insegnamento e la cui diffusione appartengono alla mis­
sione evangelizzatrice della Chiesa, « non è una "terza via” tra capitalismo liberista 
e collettivismo marxista, e neppure una possibile alternativa per altre soluzioni meno 
radicalmente contrapposte: essa costituisce una categoria a sé. Non è neppure un’ideo­
logia, ma l’accurata formulazione dei risultati di un’attenta riflessione sulle com­
plesse realtà dell’esistenza dell’uomo, nella società e nel contesto internazionale, alla 
luce della fede e della tradizione ecclesiale. Suo scopo principale è di interpretare 
tali realtà, esaminandone la conformità o difformità con le linee dell’insegnamento 
del Vangelo sull’uomo e sulla sua vocazione terrena e insieme trascendente; per 
orientare, quindi, il comportamento cristiano » (n. 41). Ne consegue che la dottrina 
sociale della Chiesa, di cui va riaffermata la continuità e il costante rinnovamento 
(cfr. Ibidem, 13), appartiene « non al campo dell’ideologia, ma della teologia e spe­
cialmente della teologia morale » (Ibidem, 41).

Tale appartenenza al campo specifico della teologia morale non ostacola certo 
la considerazione e lo sviluppo di questa dottrina nell’ambito universitario; anzi 
rappresenta per esso uno sprone e impone una responsabilità particolare. Da un 
lato, infatti, la ricerca scientifica, nella sua legittima autonomia (cfr. Gaudium et 
spes, 36), è sempre chiamata a coordinarsi con il riconoscimento del valore e della 
dignità dell’uomo, che sta alla base di tutta le dottrina sociale della Chiesa e dei 
suoi orientamenti. D’altro lato, il lavoro di ricerca, che trova in un’Istituzione uni­
versitaria la sua fucina più originaria ed autentica, è di fondamentale importanza 
per l’elaborazione e l’approfondimento della dottrina sociale della Chiesa. Essa, infatti, 
se attiene al campo della teologia morale, non può prescindere dall’interpellare 
l’esperienza vissuta, la storia, la cultura umana e le loro interpretazioni critiche, nella 
convinzione che l’esperienza umana è una fonte non trascurabile del sapere morale.

L’augurio del Santo Padre è che la riflessione su questo tema sproni la diletta 
Università Cattolica del Sacro Cuore a continuare nel cammino intrapreso di fedeltà 
e di attenzione alla dottrina sociale della Chiesa, anche mediante un insegnamento 
sistematico attraverso veri e propri corsi curricolari per gli studenti. Inoltre, l’auspi- 
cio è che codesta Università possa essere sempre più e sempre meglio luogo di auten­
tica elaborazione culturale, di studio serio delle istanze emergenti dalla situazione



514 Atti del Santo Padre

contemporanea e di approfondito confronto tra tutti coloro che vogliono servire 
l’uomo ed agire per il bene comune. Cosi — anche attraverso il coinvolgimento 
diretto dei suoi docenti nelle varie iniziative ecclesiali volte alla formazione all’im­
pegno sociale e politico, e mediante la condivisione della rinnovata proposta delle 
Settimane Sociali dei cattolici italiani — essa potrà aiutare le Comunità cristiane 
ad analizzare la situazione del Paese, a chiarirla alla luce del Vangelo, ad attingere 
dall’insegnamento sociale della Chiesa princìpi di riflessione, criteri di giudizio e 
direttive di azione, e ad indicare le scelte da compiere per le trasformazioni sociali, 
economiche e politiche urgenti e necessarie (cfr. Octogesima adveniens, 4).

Con questi voti, il Sommo Pontefice imparte volentieri a Lei, Signor Rettore, ai 
Professori, agli Alunni ed all’intera famiglia dell’Università Cattolica una partico­
lare Benedizione Apostolica, a cui Si compiace di unire, in segno di affetto e di 
considerazione, una Sua offerta (L. 100.000.000).

Profitto della circostanza per confermarmi con sensi di distinto ossequio della 
Signoria Vostra lll.ma

Dev.mo
Agostino Card. Casaroli

Segretario di Stato



Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

Messaggio della Presidenza 
per la Giornata dell’Università Cattolica

L’annuale Giornata per l’Università Cattolica, che si celebra ormai da 66 anni, 
è per molti motivi occasione di riflessione per la Chiesa italiana e per la stessa 
società civile e politica del nostro Paese.

Emerge anzitutto il legame fecondo tra Università e Chiesa, quasi una alleanza 
per la verità e la libertà, nata mille anni fa e che ha fatto dell’Università il luogo 
insostituibile di una sintesi tra Vangelo e cultura umana. La Chiesa italiana rico­
nosce con quanta autorevolezza e coerenza l’Università Cattolica del Sacro Cuore 
ha sempre lavorato in questa prospettiva con molteplici iniziative e grazie a uomini 
che hanno unito l’alto livello di competenza con la testimonianza di vita cristiana.

Ma la "Giornata” non è solo invito doveroso alla memoria, è molto di più 
consapevolezza e impegno per i nuovi traguardi che attendono l’Università Catto­
lica e le sue iniziative in questo intenso momento storico.

Il tema assunto quest’anno per la Giornata, '’L’insegnamento sociale della 
Chiesa”, viene felicemente incontro alle esigenze per le quali i Vescovi italiani 
hanno voluto il ripristino, in forma rinnovata, delle Settimane Sociali. Con le 
sue capacità di ricerca e di didattica l’Università Cattolica potrà dare un grande 
contributo alla penetrazione e diffusione dell’insegnamento sociale cristiano e al 
suo inserimento nella complessa realtà del nostro Paese, assecondando le finalità 
delle Settimane Sociali.

Non soltanto con le iniziative che hanno per oggetto specifico la dottrina sociale, 
ma con tutta la propria vita e attività l’Università Cattolica è chiamata ad incar­
nare il pensiero cristiano nella nostra società e nella nostra cultura. Si tratta di 
un compito immenso, e di una necessità vitale per la Chiesa italiana impegnata 
nell’opera della nuova evangelizzazione. Ne vengono confermati da una parte il 
ruolo dell’Università Cattolica, dall’altra il suo significato per la Chiesa.

La ricerca scientifica procede con grande intensità nei più svariati settori e dà 
luogo a sempre nuove realizzazioni tecnologiche. Questo cammino, frutto del dono 
dell’intelligenza che Dio ha dato all’uomo creandolo a sua immagine, apre nuove

515



516 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

frontiere allo sviluppo umano e sociale ma, al tempo stesso, pone l’umanità davanti 
a interrogativi sempre più profondi e a sfide sempre più radicali: ricordiamo, come 
esempi particolarmente significativi, i problemi dell’ecologia e quelli della mani­
polazione della vita umana.

Le scienze, la politica, l’economia, il diritto, la medicina sono quindi posti 
a confronto in maniera più esigente e stringente con la riflessione morale. Compito 
dell’Università Cattolica è sviluppare ad ogni livello questo confronto, avvalendosi 
delle proprie molteplici competenze culturali e facendo organico riferimento alla 
morale cristiana, in particolare a quel suo importantissimo ambito che è costituito 
dall’insegnamento sociale della Chiesa. Così la ricerca specialistica è aperta all’uni­
versalità del sapere, messa in rapporto con le esigenze del bene comune dell’uma­
nità e illuminata dalla verità ultima dell’uomo, che ci è stata manifestata in Cristo.

La preparazione scientifica degli studenti e la loro formazione complessiva, 
avendo luogo in questo quadro e secondo queste direttrici, potranno assicurare la 
presenza di professionisti, studiosi, educatori, operatori economici e sociali capaci 
di unire alla competenza nel proprio settore un orientamento morale cristiano, 
portato a sua volta a quella piena consapevolezza di motivazioni e di riferimenti 
culturali che sempre più è necessaria per incidere sul divenire della società e della 
cultura, indirizzandola al servizio della persona umana.

La Chiesa italiana ha pertanto ragioni sempre più forti e pressanti per consi­
derare l’Università Cattolica come un elemento indispensabile, e provvidenziale, 
del proprio impegno missionario: le vie della nuova evangelizzazione passano in­
fatti attraverso cristiani convinti e preparati, che pongano le fresche risorse del 
loro ingegno a servizio della causa di Cristo e dell’uomo.

Nella Giornata per l’Università Cattolica chiediamo a tutti i sacerdoti, alle 
comunità ecclesiali e ai singoli credenti di accompagnare con la preghiera il cam­
mino di questa nobile e importante istituzione — affinché sempre meglio corri­
sponda alla missione che le è affidata —, di sostenerla con l’aiuto economico, di 
far conoscere le sue finalità e il contributo che offre al bene non solo della Chiesa 
ma dell’intera società italiana, di indirizzare verso di lei i giovani che desiderano 
affinare il loro spirito con una formazione culturale e professionale cristianamente 
motivata. Il Signore benedica quanti insegnano e lavorano nelle varie sedi della 
Università Cattolica del Sacro Cuore, i suoi numerosi studenti ed ogni persona 
che le offre la propria solidarietà.

La Presidenza
della Conferenza Episcopale Italiana



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 517

CONSULTA NAZIONALE PER LA 
PASTORALE DELLA SANITÀ

La pastorale della salute nella Chiesa italiana
Linee di pastorale sanitaria

Presentazione
La Consulta Nazionale per la Pastorale della Sanità fin dai suoi primi incontri 

ha ritenuto opportuno stendere una Nota con delle linee operative per un cammino. 
I contributi sono venuti dai suoi membri, anche tramite le Consulte regionali. 
Dico grazie a quanti hanno collaborato in spirito di servizio. Due motivazioni sono 
state alla base degli orientamenti: ricordare all'intera Chiesa italiana la sua mis­
sione verso chi è nel dolore e dare umile testimonianza del valore della vita anche 
quando è provata dalla sofferenza.

Nella Lettera sul dolore il Papa afferma che « Cristo allo stesso tempo ha inse­
gnato all’uomo a fare del bene con la sofferenza e a fare del bene a chi soffre » 
(Salvifici doloris, 30). E nel Motu Proprio Dolentium hominum, con il quale isti­
tuisce la Pontificia Commissione per la Pastorale degli Operatori Sanitari — ora, 
in virtù della Costituzione Apostolica Pastor bonus, Pontificio Consiglio — ricorda 
che la Chiesa, sull’esempio di Cristo, « nel corso dei secoli, ha fortemente avvertito 
il servizio ai malati come parte integrante della sua missione» (n. 1).

Chiamata e mandata a servire l'uomo, la Chiesa lo incontra in modo particolare 
nella via del dolore, e questa è « una delle vie più importanti » (Salvifici doloris, 3). 
Ma non solo per fare del bene, anche per riceverne! La sofferenza nasconde e svela 
una vocazione e una missione di amore, per quanto diffìcile e misteriosa: « completa 
la passione di Cristo » e partecipa della sua redenzione fino a condurre alla gioia 
(Col 1, 24).

In questa luce la pastorale della Chiesa deve rinnovarsi e prendere nuovo slan­
cio, perché va fatta « con e per i malati e i sofferenti », riscoprendo con verità 
che il malato non va considerato « semplicemente come termine dell'amore e del 
servizio della Chiesa, bensì come soggetto attivo e responsabile dell'opera di evan­
gelizzazione e di salvezza » (Christifideles laici, 54).

Questa missione che la Chiesa ha sempre cercato di vivere pare ancor più 
urgente e significativa in questo nostro tempo nel quale la mentalità secolarizzata 
non valorizza la vita e ne ha come paura, avendone perduto il senso. Molto sembra 
dovuto al timore della malattia e della morte Lo stesso progresso medico, scien­
tifico e tecnico, staccato da una morale e da una sapienza, rischia di porsi contro 
l’uomo e il suo valore. Così anche le riforme sanitarie, che pur contengono aspetti 
positivi, hanno bisogno di una "umanizzazione" che metta al centro l’uomo, la 
sua integrità. Più la Chiesa annuncia e testimonia il Vangelo della sofferenza e 
della speranza e più favorisce la promozione umana, diventa servizio alla vita e 
collaborazione alla pace.

La Nota, semplice e breve, intende essere un punto di riferimento per la pasto­
rale della Chiesa: può diventare anche invito e richiamo a chiunque serve l'uomo 
nella stagione del dolore, perché mai venga meno il rispetto alla dignità umana. 
È anche proposta di collaborazione tra quanti hanno buona volontà, perché il 
dolore ha sempre la forza di sprigionare amore e unire le forze per difendere 
e sostenere la vita.

La consegna della Nota alle comunità cristiane, ai malati, alle famiglie, a quanti 
per consacrazione, per professione, per volontariato e per solidarietà si dedicano



518 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

al servizio della salute, è atto di profonda fiducia e invito a rinnovata responsa­
bilità e generosità.

È risposta all’impegno che la Chiesa si è più volte assunto in questi anni di 
mettere al centro i poveri: a Loreto in particolare, riscoprendosi Chiesa in comu­
nione e missione, la nostra comunità ecclesiale ha fatto sua l’icona del buon Sama­
ritano nel « chinarsi sulle piaghe di questa umanità e nel far dono dell’eterna 
riconciliazione del Padre a tutti gli uomini, soprattutto ai più poveri, agli abban­
donati, agli oppressi » (La Chiesa in Italia dopo Loreto, 59).

Un giorno va ricordato come giorno che testimonia questa solidarietà e illumina 
gli altri giorni della settimana: quello della Domenica: l’incontro con Gesù nella 
Parola e nell’Eucaristia non può staccarsi dalla testimonianza di carità verso 
l'uomo che attende: per accompagnarlo in chiesa, se è possibile, per portargli la 
Comunione, per visitarlo e renderlo partecipe della festa e della speranza...

È certo che dal mistero del dolore viene saggezza e amore: c'è da ravvivare 
questa convinzione e renderla operativa.

Accanto alla Croce di Gesù la Chiesa ricorda e trova Maria che è Madre di 
misericordia: accanto alle tante croci umane non possono mancare cuori che sanno 
essere materni per chiedere che coloro che soffrono diventino « sorgente di forza 
per la Chiesa e per l'umanità » (Christifideles laici, 54).

Mons. Ugo Donato Bianchi 
Presidente della Consulta Nazionale 

per la Pastorale della Sanità

Premessa

1. Numerosi sono i motivi che con­
sigliano di offrire alla comunità cri­
stiana, agli operatori e alle istituzioni 
sanitarie cattoliche alcune considera­
zioni e orientamenti sulla pastorale 
nel mondo della sanità. I profondi 
cambiamenti avvenuti in questo set­
tore della vita sociale, in cui si riflet­
tono le speranze e le contraddizioni 
del mondo contemporaneo, sollecitano 
nuove risposte da parte della comunità 
ecclesiale per un servizio efficace agli 
uomini con i quali essa è intimamente 
solidale (cfr. Gaudium et spes, 1).

2. È vero che la Chiesa non ha la 
esclusiva dei problemi della salute; 
essa però è chiamata a offrire il suo 
specifico contributo perché le trasfor­
mazioni in atto nel mondo della sa­
nità si risolvano in autentico progres­
so, nel rispetto della dignità dell’uomo 
« prima e fondamentale via della Chie­
sa » (Redemptor hominis, 14).

Alla comunità ecclesiale infatti, spet­
ta il compito d’impegnarsi affinché i 
valori della vita e della salute siano

rispettati e orientati verso la salvezza 
e il momento della malattia e della 
morte possa ricevere oltre il sostegno 
della scienza e della solidarietà uma­
na anche quello della grazia del Si­
gnore.

3. Se i problemi del mondo sanita­
rio sono vasti e complessi, insuffi­
cienti si dimostrano risposte parziali e 
disarticolate. Come ha affermato il 
Santo Padre, « è necessario delineare 
un progetto unitario di pastorale della 
salute, disponendo l’intera comunità 
cristiana a tale tipo di apostolato » '•

4. Ancor dall’inizio di questa Nota 
pastorale, desideriamo esprimere sin­
cero apprezzamento a quanti operano 
nel mondo della sanità — siano essi 
sacerdoti, diaconi, religiosi o laici —, 
invitandoli a continuare con impegno 
nella loro opera, verso la quale il 
Signore ha mostrato una predilezione 
particolare e che sta tanto a cuore 
alla Chiesa.

1 L'Osservatore Romano, n. 277, 29 novembre 1981, p. 2.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 519

Fondamento e motivazione

Persona - salute - malattia
5. Nel mondo sanitario italiano è in 

corso una profonda evoluzione, dovuta 
a fattori culturali e al progresso della 
scienza e tecnologia medica. Notevoli 
conquiste e forti squilibri caratteriz­
zano questo periodo di trasformazioni.

6. Il concetto di salute ha acqui­
stato nuove e importanti connotazioni. 
Non si rapporta, infatti, unicamente a 
fattori fisici e organici, ma coinvolge 
le dimensioni psichiche e spirituali 
della persona, estendendosi all’ambien­
te fisico, affettivo, sociale e morale in 
cui la persona vive e opera. Un rap­
porto profondo viene avvertito tra sa­
lute, qualità della vita e benessere del­
l’uomo.

7. In corrispondenza a quello di sa­
lute, anche il concetto di malattia è 
cambiato. Non più configurabile come 
semplice patologia, rilevabile attraver­
so analisi di laboratorio, la malattia 
è intesa anche come malessere esisten­
ziale, conseguenza di determinate scel­
te di vita, di spostamenti di valori e 
di errate gestioni dell’ambiente mate­
riale umano.

8. Il binomio salute-malattia si con­
figura in maniera diversa dal passato. 
Grazie alle acquisizioni delle scienze 
biologiche o mediche e alla tecnica ap­
plicata alla medicina, la malattia non 
viene più accolta come una calamità 
da accettarsi quasi passivamente o 
come una fatalità che porta alla morte. 
Molte malattie una volta fatali, posso­
no essere ora guarite; ad ogni males­
sere, la medicina può offrire cura o 
sollievo.

L’ospedale, a sua volta, tende ad 
essere considerato non come "il luogo

della pastorale sanitaria

della morte", ma bensì come un luogo 
di speranza e di vita.

9. Alla luce di queste mutate ma­
niere di pensare la malattia e la sa­
lute, prende risalto il momento pre­
ventivo degli interventi sanitari2, e 
appare evidente che alla tutela della 
salute debbano contribuire tutte le 
forze operanti nella società, dalla fa­
miglia alla scuola, dalla politica alla 
religione.

10. Se, da un lato, è cresciuto l’im­
pegno dello Stato verso la salute, at­
traverso numerosi interventi legislativi 
e grandi investimenti di risorse, dal­
l’altro è aumentata nei cittadini la 
consapevolezza del proprio diritto alla 
difesa e promozione della salute, bene 
da assicurare a tutti attraverso strut­
ture territorialmente vicine alla po­
polazione.

Accanto ai diritti emergono anche 
le responsabilità dei cittadini nel cam­
po sanitario; in modo particolare si 
fa luce il dovere della partecipazione 
attiva all’elaborazione delle leggi, dei 
programmi e delle strategie concer­
nenti la tutela e la promozione della 
salute. È in questa linea di parteci­
pazione che s’inserisce il volontariato.

IL Gli aspetti positivi indicati non 
nascondono le carenze presenti nel 
mondo sanitario.

I princìpi che stanno alla base delle 
riforme sono spesso mortificati dalle 
lentezze burocratiche, i contrasti po­
litici e l’inefficienza organizzativa, cau­
sando una diffusa insoddisfazione tra 
i c’ttadini.

I criteri che guidano le scelte assi­
stenziali rischiano di emarginare i ma­
lati più poveri e bisognosi: gli anziani 
disabili, gli handicappati fisici gravi

2 Opportuna ed espressiva è la definizione di salute proposta nel I Convegno Nazionale 
della Consulta per la Pastorale della Sanità della C.E.I.: « Una persona è sana quando è abi­
tualmente capace di vivere, utilizzando le facoltà e le energie in suo possesso e realmente 
disponibili per il compimento della sua missione, in ogni situazione che incontra, anche diffi­
cile e dolorosa, e quando è capace di sviluppare in ogni situazione della propria vita il massimo 
di amore oblativo in Cristo, di cui è concretamente capace in quel momento... » (Chiesa e 
riforma sanitaria, Brezzo di Bedero, 1982, p. 28); o quella più essenziale: la salute comporta 
un « equilibrio dinamico nella persona tra corpo, psiche e spirito; e, all’esterno, tra persona 
e ambiente ».

Queste nuove prospettive sulla salute sono quelle accolte dalla riforma sanitaria, realizzata 
in Italia con la legge n. 833, 23.12.1978.



520 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

e psichici, i morenti... I fenomeni del­
la disumanizzazione della medicina e 
dell’assistenza sanitaria e le sue impli- 
cànze etiche derivanti dalla scienza e 
dalle sue applicazioni suscitano gravi 
interrogativi sul destino della persona 
e sulla salvaguardia della sua dignità.

12. È a questo mondo della sanità 
che la Chiesa, in forza della sua mis­
sione, è chiamata ad aprirsi, animata 
da speranza, da spirito di collabora­
zione e dalla volontà di rendere un 
contributo essenziale alla salvezza del­
l’uomo.

Rilevanza della pastorale sanitaria
13. L'attività svolta dalla Chiesa nel 

settore della sanità è espressione spe­
cifica della sua missione e manifesta 
la tenerezza di Dio verso l’umanità 
sofferente.

14. Nella persona e nell’azione di 
Cristo, Dio si avvicina a chi soffre e 
ne redime la sofferenza.

Tale movimento dell'iniziativa di Ge­
sù rivive nella Chiesa, nel compito af­
fidatole di evangelizzazione, santifica­
zione e servizio fraterno prestato ai 
sofferenti3.

Nel Vangelo, infatti, è posto espres­
samente in luce il rapporto tra il com­
pito missionario di evangelizzazione 
e il potere di guarire i malati (Mt 10, 
1 ; Me 6, 3; Le 9, 1-6; 10, 9) ’.

15. Gli Atti degli Apostoli, poi ri­
feriscono l’azione di questi a favore 
dei malati (3, 1-11; 9, 32 ss.; 14, 8 ss.; 
19, 11 ss.), e Paolo annovera il cari­
sma della guarigione tra quelli della

Chiesa primitiva (1 Cor 12, 28-30).
16. Lungo tutto il cammino, la Chie­

sa ha manifestato la sua fedeltà all'in­
segnamento di Cristo e degli Apostoli, 
garantendo una presenza significativa 
nel mondo della sofferenza, con istitu­
zioni religiose dedicate a questo scopo, 
con opere di assistenza nelle aree più 
difficili e delicate della sanità, con si­
gnificativi apporti nella stessa promo­
zione legislativa dello Stato5.

17. Il Santo Padre, nei suoi viaggi 
pastorali, richiama frequentemente 
questa verità: « L’assistenza agli in­
fermi fa parte della missione della 
Chiesa... La Chiesa, come Gesù suo 
redentore, vuol essere sempre vicina 
a coloro che soffrono. Essa li eleva 
al Signore con la preghiera. Offre loro 
consolazione e speranza. Li aiuta a 
trovare un senso nelle apprensioni e 
nel dolore, insegnando loro che la sof­
ferenza non è una punizione divina... »8.

18. Il cristianesimo ha un messag­
gio di vita da annunciare non solo a 
coloro che soffrono, ma anche a quan­
ti scelgono di assistere e accompagna­
re i malati. Il loro servizio prestato 
con spirito di fede assume un valore 
autenticamente evangelico; la solida­
rietà umana e l’altruismo sociale si 
trasformano in espressione di religio­
sità. Il Signore, infatti, ha voluto co­
stituire quasi un'identità morale e spi­
rituale tra la persona che soffre e Lui 
stesso, quando ha asserito: « In verità 
vi dico: ogni volta che avete fatto 
queste cose a uno solo di questi miei 
fratelli più piccoli, l’avete fatto a me » 
(Mt 25, 40).

’ Perciò, in un recente documento del Pontificio Consiglio "Cor Unum” si afferma che 
« ... l’impegno della Chiesa nell’ambito della sanità è una esigenza di fedeltà al messaggio 
evangelico di carità, il quale ci insegna il rapporto salvezza-salute e ordina ai discepoli di Cristo 
di avere una predilezione per i più sfavoriti... » (Pontificio Consiglio ”Cor Unum”, Le 
attività della Chiesa nell’ambito della sanità'. Ench. Vat., VII, n. 970).

Un teologo fa notare che: « La Chiesa ha sentito fin dagli inizi la cura degli ammalati 
come un servizio essenziale (Unzione degli ammalati), ma anche come espresso modo di carità 
e quindi dell’esistenza cristiana (Mt 25, 31 ss.) » (M. Vodofivec, Dizionario di pastorale. 
Brescia 1979, p. 514).

4 Un esegeta, X. Léon Dufour, rileva: « Di fronte alle nostre malattie, Gesù prova com­
passione e lotta contro di esse, guarendole e prendendole su di sé... Il regresso della malattia 
simboleggia il trionfo progressivo della vita sulla morte. Ormai, come ogni altra sofferenza, 
la malattia è situata nella corrente della redenzione » (X. Léon Dufour, "Malattia", in Dizio­
nario del Nuovo Testamento, Brescia 1978, p. 343).

5 Cfr. Pontificio Consiglio ”Cor Unum”, cit.: Ibidem, n. 1950.
8 L’Osservatore Romano, n. 107, 9 maggio 1984, p. 3.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 521

La pastorale della sanità
19. La pastorale della sanità è stata 

variamente intesa e realizzata dalla 
comunità cristiana lungo i secoli, in 
sintonia con l’evoluzione della cultura 
e della medicina e lo sviluppo della 
riflessione teologica sulla prassi eccle­
siale.

Essa può essere descritta come la 
presenza e l’azione della Chiesa per 
recare la luce e la grazia del Signore 
a coloro che soffrono e a quanti ne 
prendono cura.

Non viene rivolta solo ai malati, ma 
anche ai sani, ispirando una cultura 
più sensibile alla sofferenza, all’emar­
ginazione e ai valori della vita e della 
salute.

20. La pastorale della sanità perse­
gue i seguenti obiettivi generali:

— illuminare con la fede i proble­
mi del mondo della sanità, sottesi 
alla ricerca, alle acquisizioni scien­
tifiche e alle tecniche di intervento, e 
in cui sono implicate la natura e la 
dignità della persona umana;

— svolgere opera di educazione sa­
nitaria e morale nella prospettiva del 
valore inestimabile e sacro della vita, 
per promuovere e costruire nella so­
cietà "una cultura della vita”, dalla 
nascita alla morte;

— contribuire all’umanizzazione del­
le strutture ospedaliere, delle istitu­
zioni erogatrici di servizi socio-sani­
tari, delle prestazioni sanitarie e dei 
rapporti interpersonali tra utenti e 
personale socio-sanitario;

— sollevare moralmente il malato, 
aiutandolo ad accettare e valorizzare 
la situazione di sofferenza in cui ver­
sa e accompagnandolo con la forza 
della preghiera e la grazia dei Sa­
cramenti;

— aiutare coloro che si trovano in 
una situazione di disabilità e di han­
dicap a recuperare il senso della

vita anche in condizioni di minora­
zione, scoprendo il superiore valore 
dell’ "essere” rispetto a quello del 
"fare”;

— aiutare la famiglia ed i familiari 
a vivere senza traumi e con spirito 
di fede la prova della malattia dei 
propri cari;

— favorire la formazione degli ope­
ratori sanitari ad un senso di pro­
fessionalità basato sulla competenza, 
sul servizio e sui valori fondamentali 
della persona del sofferente;

— sensibilizzare le istituzioni e gli 
organismi pastorali presenti nel ter­
ritorio (parrocchie, consigli pastorali) 
alle problematiche della salute e del­
l’assistenza agli infermi, indicando 
piste operative per un responsabile 
coinvolgimento nei progetti socio­
sanitari.

21. Nella pastorale della sanità 
emergono alcune esigenze di fondo 
che meritano particolare attenzione:

— Priorità dell’evangelizzazione e 
della catechesi. La frattura fra Van­
gelo e cultura esistente nella società 
italiana si riflette anche nel mondo 
della sanità. Il processo di secolariz­
zazione ha attutito la sensibilità spi­
rituale e morale anche di non pochi 
credenti, ponendoli in atteggiamento 
di difesa se non di rifiuto verso la 
trascendenza e i valori spirituali e 
morali. Ne sono state investite alcu­
ne realtà tipiche del mondo sanitario: 
la presenza e la finalità del dolore 
nella vita umana, il significato della 
morte, il valore del servizio verso chi 
soffre7.

« Occorre, quindi, por mano ad una 
opera d’inculturazione che raggiunga 
e trasformi, mediante la forza del 
Vangelo, i criteri di giudizio, i valori 
determinanti, le linee di pensiero, i 
modelli di vita, in modo che il cri­
stianesimo continui ad offrire, anche 
all’uomo della società industriale

7 Nel documento della C.E.I. "Evangelizzazione e sacramenti della Penitenza e dell'Unzione 
degli infermi" (1974) si faceva notare: «C’è pertanto tutta una evangelizzazione sul significato 
della vita, della malattia, della sofferenza e della morte, che va ripensata ed espressa in fedeltà 
ai dati della rivelazione e alla vita tradizionale della Chiesa. Si impone soprattutto che l’an­
nunzio cristiano venga proclamato in tutta la sua pienezza e globalità e non sia mutilato in 
ciò che essa afferma a riguardo della destinazione ultima della vita umana, che dal Battesimo 
fino all’Unzione degli Infermi è tutta inserita e dinamicamente ritmata nel mistero pasquale 
di Cristo sofferente, morto e risuscitato » (n. 125; cfr. anche i nn. 167 e 120).



522 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

avanzata, il senso e l'orientamento 
dell’esistenza »8.

La preoccupazione della comunità 
ecclesiale d’immettere elementi evan­
gelici nel vasto settore della sanità 
e dell’assistenza deve tradursi in pro­
getti di catechesi e di formazione, 
raggiungendo non solo gli ammalati e 
gli operatori sanitari, ma anche le 
famiglie e le istituzioni educative.

— La celebrazione dei Sacramenti. 
La pastorale sanitaria, sia nelle par­
rocchie come nelle strutture di rico­
vero, trova uno dei suoi cardini fon­
damentali nella celebrazione dei Sa­
cramenti. Il nuovo Rituale Romano 
"Sacramento dell’Unzione e cura pa­
storale degli infermi" e il documento 
della Conferenza Episcopale Italiana: 
"Evangelizzazione e sacramenti della 
Penitenza e dell’Unzione degli infer­
mi" hanno sapientemente illustrato 
l’importanza dell’incontro dei malati 
con Cristo nei Sacramenti e nella 
preghiera, offrendo preziose indica­
zioni pastorali.

Il sacramento della Riconciliazione 
libera il malato dai peccati e lo rende 
disponibile ad unire le sue pene alla 
passione redentrice di Cristo (cfr. 
C.E.I., Evangelizzazione e sacramenti 
della Penitenza e dell’Unzione degli 
infermi, n. 107).

Memoriale della passione del Si­
gnore, l’Eucaristia è il centro del mi­
nistero pastorale e della vita spiri­
tuale del sofferente. Partecipando al­
la celebrazione eucaristica o nutren­
dosi del corpo di Cristo portato dal 
sacerdote, dal diacono o dai ministri 
straordinari dell’Eucaristia nelle cor­
sie delle istituzioni sanitarie o nelle 
abitazioni domestiche o ricevendo la 
Comunione sotto forma di viatico, il 
malato è fortificato e munito del pe­
gno della risurrezione (cfr. Sacra­
mento dell’Unzione e cura pastorale 
degli infermi, n. 26).

L'Unzione degli infermi è la « forma 
propria e più tipica dell’attenzione 
del Cristo totale (di Cristo e della 
Chiesa) » verso la difficile e fonda­
mentale esperienza umana della soffe­

renza’. Dalla riscoperta di questo 
Sacramento — attraverso una oppor­
tuna catechesi e significative celebra­
zioni individuali e comunitarie, atte 
a creare una nuova mentalità — con­
seguiranno grandi vantaggi spirituali, 
consolazione e conforto per coloro il 
cui stato di salute è gravemente 
compromesso dalla malattia o dalla 
vecchiaia (cfr. C.E.I., Evangelizzazione 
e sacramenti della Penitenza e della 
Unzione degli infermi, nn. 137-140).

È attraverso un’illuminata celebra­
zione che i segni sacramentali pos­
sono essere compresi e vissuti in 
tutto il loro senso profondo. Molti 
sono i fattori che contribuiscono a 
rendere significativa la celebrazione 
dei Sacramenti nelle famiglie e nelle 
istituzioni sanitarie: le condizioni am­
bientali favorevoli, il sereno rapporto 
tra malati e quanti li assistono, la 
partecipazione dei familiari, degli ope­
ratori sanitari e dei volontari, la 
scelta di testi liturgici appropriati e 
di riflessioni adattate alla situazione 
vissuta dal malato.

— L'umanizzazione della medicina 
e dell'assistenza ai malati. La denun­
cia d’un degrado d’umanità nel mon­
do sanitario raccoglie consensi gene­
rali e trova espressione in un diffuso 
disagio da parte dei malati e degli 
stessi operatori sanitari. Le cause in­
vocate per spiegare tale fenomeno 
sono molteplici: interessi politici ed 
economici, eccessiva burocratizza­
zione del sistema assistenziale, ina­
deguata efficienza amministrativa, con­
flitti contrattuali, deterioramento del­
la scala dei valori che rende più ardua 
la considerazione del malato come 
persona...

Per la sua valenza evangelizzatrice, 
l’umanizzazione entra tra le funzioni 
specifiche della pastorale. Promuo­
vendo progetti intesi a rendere più 
umani gli ambienti di salute o coo­
perando a quelli già in atto, gli ope­
ratori sanitari e pastorali sono chia­
mati a offrirvi il contributo specifico 
della loro visione cristiana dell’uomo.

8 Giovanni Paolo II, Allocuzione al Convegno di Loreto. 11 aprile 1985, 4: Notiziario 
C.E.I., n. 4 (22 aprile 1985), p. 95.

’ Giacomo Card. Biffi, I malati nella comunità ecclesiale, nota past., Bologna 1987, n. 25.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 523

— Rilevanza dei problemi morali. 
Il progresso scientifico e tecnico ve­
rificatosi nel mondo della sanità ha 
sollevato gravi problemi di ordine 
morale, che riguardano il rispetto 
della vita umana in tutte le sue fasi: 
fecondazione in vitro, manipolazioni 
genetiche, nuove pratiche abortive, 
sterilizzazione, sperimentazione clini­
ca e trapianti, "accanimento tera­
peutico” e eutanasia... Anche l’insor­
gere di nuove malattie (alcoolismo, 
tossicodipendenza, AIDS...), la cui pro­
pagazione è collegata con il comporta­
mento e la cultura dominante, pone 
delicati interrogativi morali.

Per un’efficace proposta di valori nel 
mondo sanitario, è necessario che la 
comunità cristiana si doti di strumenti 
idonei a formare eticamente gli opera­
tori sanitari (scuole di etica, centri di 
ricerca...) e partecipi, con competenza 
e responsabilità, a quelle iniziative o 
strutture già presenti e operanti nel 
settore della sanità (insegnamento del­
l’etica nelle scuole per operatori sani­
tari, comitati etici...).

I soggetti della

22. Gli sviluppi ecclesiologici conse­
guenti al Concilio Vaticano II hanno 
precisato e arricchito l’identità e i 
compiti dei soggetti della pastorale 
sanitaria.

La comunità cristiana
23. Soggetto primario della pasto­

rale sanitaria è la comunità cristiana, 
Popolo santo di Dio, adunato nell'uni­
tà del Padre, del Figlio e dello Spirito 
Santo sotto la guida dei Pastori (cfr. 
Lumen gentium, 1).

Nell’attenzione ai problemi del mon­
do della salute e nella cura amorevole 
verso i malati, la comunità ecclesiale 
è coinvolta in tutte le sue componenti. 
Il Concilio Vaticano II raccomanda ai 
Vescovi di circondare « di una carità 
paterna gli ammalati » (Christus Do­
minus, 30); ai sacerdoti di avere « cura 
dei malati e dei moribondi, visitandoli 
e confortandoli nel Signore » (Presby­
terorum Ordinis, 6); ai religiosi di 
esercitare « al massimo grado » il mi­
nistero della riconciliazione in loro fa-

— L’estensione della pastorale dal­
l'ospedale al territorio. Il raggio di 
azione della pastorale sanitaria non 
può esaurirsi nell’area delle strutture 
di ricovero, ma deve estendersi a 
tutto il territorio nel quale si svolge 
la vita del cittadino, riscoprendo il 
rapporto naturale tra ammalato e fa­
miglia, famiglia e comunità civile ed 
ecclesiale.

L’ospedale infatti si configura or­
mai come un servizio integrato con 
altre strutture sanitarie e aperte alla 
partecipazione dei cittadini e non più 
l’unico punto di riferimento per es­
sere curati e guariti.

Le concrete implicazioni pastorali 
di questo spostamento d’accento dal­
l’ospedale al territorio sono numerose 
e investono di nuove responsabilità 
sia gli operatori pastorali impegnati 
nelle strutture di ricovero che quelli 
operanti nelle comunità parrocchiali. 
È esigito un modo nuovo di impostare 
la pastorale sanitaria, che domanda 
rinnovamento tempestivo e creativo.

pastorale sanitaria

vore e di mantenere la fedeltà al cari­
sma della misericordia verso gli am­
malati (cfr. Perfectae caritatis, 10); ai 
laici di praticare « la misericordia ver­
so i poveri e gli infermi », ricordando 
che la « carità cristiana deve cercarli 
e trovarli, consolarli con premurosa 
cura e sollevarli porgendo aiuto » (Apo- 
stolicam actuositatem, 8).

24. Pertanto, è compito della comu­
nità cristiana — da quella universale 
a quella particolare — prendere co­
scienza dei problemi della sanità, della 
grazia e della responsabilità che riceve 
dal Signore nei riguardi degli amma­
lati e della loro assistenza, offrendo 
loro ogni aiuto e conforto — dalla 
Parola di Dio, ai Sacramenti e all’inte­
ressamento fraterno.

L’assistenza amorevole agli amma­
lati raggiungerà più efficacemente il 
suo scopo, se si eviteranno facili dele­
ghe a pochi individui o gruppi e se si 
organizzeranno sapientemente gli in­
terventi della comunità.



524 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

25. Rivolta a tutti i sofferenti, la 
sollecitudine pastorale della comunità 
cristiana si dirige con particolare pre­
dilezione verso i più poveri, gli ultimi, 
per farsi loro voce e difenderne la di­
gnità e i diritti.
L'ammalato

26. L’uomo sofferente è « soggetto 
attivo e responsabile dell’opera di 
evangelizzazione e di salvezza » (Chri­
stifideles laici, 54). Questa affermazio­
ne del Santo Padre indica il riconosci­
mento del carisma dei sofferenti, del 
loro apporto creativo nella Chiesa e 
nel mondo. « Anche i malati sono man­
dati (dal Signore) come operai nella 
sua vigna » (Christifideles laici, 53). Il 
cristiano, infatti, attraverso la viva 
partecipazione al mistero pasquale 
di Cristo, può trasformare la sua con­
dizione di sofferente in un momento 
di grazia per sé e per gli altri, trovan­
do nel dolore e nella malattia « una 
vocazione ad amare di più, una chia­
mata a partecipare all'infìnito amore 
di Dio per l’umanità » “.

Gli eventi negativi della vita — non 
esclusi la malattia, l’handicap, la mor­
te — sono « realtà redenta » da Cristo 
(Salvifici doloris, 19) e da lui assunta 
come « mezzo di redenzione » (Salvifici 
doloris, 26).

Spetta alla comunità cristiana valo­
rizzare la presenza dei malati, la loro 
testimonianza nella Chiesa e il contri­
buto specifico che essi possono dare 
alla salvezza del mondo. Il Concilio 
raccomanda ai Vescovi di « suscitare 
tra gli infermi... la coscienza di offrire 
a Dio preghiere e opere di penitenza 
con cuore generoso per l’evangelizza­
zione del mondo » (Ad gentes, 38).

A questo scopo possono offrire un 
valido contributo le Associazioni di 
malati per le risorse di mutuo aiuto 
che sono in grado di sviluppare. È 
bene anche che i malati vengano inse­
riti negli organismi ecclesiali11 e che 
siano promosse iniziative specialmente 
rivolte a loro: esercizi spirituali, in­
contri formativi, stampa, audiovisivi...

27. Diffìcilmente però l’ammalato 
potrà svolgere il suo ruolo di soggetto 
attivo nella comunità ecclesiale se non 
sarà prima « termine dell’amore e del 
servizio della Chiesa » (Christifideles 
laici, 54), trovando in essa sostegno 
umano, spirituale e morale.

La malattia, infatti, è un’esperienza 
traumatica che attenta l’integrità fìsi­
ca e psichica dell’uomo; comporta un 
brusco arresto d’interessi; fa percepi­
re esistenzialmente la fragilità della 
natura umana; determina una diversa 
immagine di se stessi e del mondo 
circostante. Chi soffre è facilmente 
soggetto a sentimenti di timore, di 
dipendenza e di scoraggiamento. « A 
causa della malattia e della sofferenza 
sono messe a dura prova non solo la 
sua fiducia nella vita ma anche la sua 
stessa fede in Dio e nel suo amore di 
Padre » (Christifideles laici, 54).

28. Primo impegno della comunità 
sociale e cristiana è quello di lottare 
con il malato contro la malattia « sen­
za tralasciare nulla di quanto può es­
sere fatto, tentato, sperimentato per 
recare sollievo al corpo e allo spirito 
di chi soffre » (Sacramento dell’Unzio­
ne e cura pastorale degli infermi, Pre­
messe, n. 4).

Sia nelle situazioni in cui è possibile 
il ricupero come in quelle in cui non 
si è in grado di arrestare il male, è 
di vitale importanza che il malato non 
si senta emarginato dalla famiglia e 
dalla comunità. Malgrado la devasta­
zione del male fìsico e psichico, l’han- 
dicap e le minorazioni, il malato in 
quanto "icona di Dio” resta un essere 
umano nella pienezza della sua dignità 
e dei suoi diritti, degno di ogni rispet­
to e considerazione.

29. È soprattutto in occasione del 
ricovero nelle istituzioni sanitarie che 
i diritti dell’ammalato devono essere 
salvaguardati. L’ammalato, infatti, è 
la ragion d’essere dell’ordinamento sa­
nitario, il primo destinatario dei suoi 
servizi e il motivo centrale delle pre­
stazioni. L’attenzione che gli è dovuta

10 L’Osservatore Romano, n. 124, 24 maggio 1987, p. 4.
11 Gli ammalati sono un dono di Dio alla Chiesa, sono oggetto attivo della missione della 

Chiesa nel mondo, sono testimoni di speranza. Giovanni Paolo II raccomanda espressamente 
che: « Ogni comunità locale deve realizzare la pastorale della sofferenza, inserendo piena­
mente coloro che soffrono nelle varie iniziative e attività apostoliche »: L’Osservatore Romano, 
n. 124, 24 maggio 1987, p. 4.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 525

non è benevola concessione, ma un 
suo diritto inalienabile

Persona la cui dignità non è scalfita 
dal male di cui è vittima, l’ammalato 
non deve soffrire di discriminazioni ”, 
né essere privato della sua autono­
mia e del diritto di partecipare re­
sponsabilmente alle cure che gli sono 
somministrate; egli infatti non è mai 
solo oggetto delle prestazioni sanitarie. 
Il suo "consenso informato” è neces­
sario prima di ogni intervento e spe­
rimentazione. Per questo egli deve ri­
cevere una sufficiente informazione su 
quanto lo riguarda: sul suo stato di 
salute, sulle cure che gli vengono som- 
ministrate e sui relativi effetti.

30. La comunicazione della verità al 
malato grave o morente pone problemi 
difficili a quanti lo assistono, dai fami­
liari agli operatori sanitari e pastorali.

Se non vi sono dubbi sull’inderoga­
bilità del diritto del malato a sapere, 
le modalità di risposta a tale diritto 
devono però tenere in considerazione 
numerose variabili, tra cui le esigenze 
emotive, spirituali e morali dell’infer­
mo.

Inadeguate, quindi, si avverano sia 
la « falsificazione sistematica della ve­
rità », sia il « dire la verità ad ogni 
costo » ”. Solo una relazione amore­
vole e attenta può permettere al ma­
lato di poter esprimere liberamente le 
proprie domande e a coloro che lo 
assistono di rispondervi appropriata- 
mente, garantendo un accompagna­
mento adeguato.

L’esperienza e la ricerca testimonia­
no che una comunicazione "persona- 
lizzata” della verità è fonte di note­
voli vantaggi sia per i malati che per 
coloro che li assistono, liberando la 
comunicazione da incresciose reticen­
ze e menzogne.

31. Una particolare attenzione va 
rivolta agli ammalati in fase termi­
nale, creando intorno ad essi un clima 
di solidarietà, di fiducia e di speranza. 
Da questo clima, infatti, l’accompa­
gnamento spirituale del morente, che 
raggiunge la sua espressione più signi­
ficativa nella preghiera e nei Sacra­
menti, trae credibilità e efficacia.

32. La comunità cristiana è chiama­
ta ad offrire appoggio anche ai fami­
liari del morente sia prima che dopo 
la morte del loro congiunto, aiutan­
doli nel difficile periodo del lutto.

La famiglia
33. Il comando del Signore di visi­

tare gli infermi (cfr. Mt 25, 26) è da 
ritenersi rivolto innanzi tutto ai mem­
bri della famiglia dell’ammalato.

Entro le mura domestiche come nel­
le istituzioni sanitarie, la loro presen­
za riveste importanza particolare.

34. È necessario che la famiglia si 
educhi a tenere presso di sé i con­
giunti in difficoltà, collaborando ai 
progetti elaborati dai vari organismi 
sanitari nazionali e regionali. Il calore 
dell’ambiente familiare, potenziato dai 
sussidi della comunità è, infatti, stru­
mento terapeutico insostituibile.

35. Nei casi in cui il malato debba 
essere ricoverato nelle istituzioni socio­
sanitarie, il contributo dei familiari è 
indispensabile per ridurre il senso di 
estraneità e di solitudine vissuto dal­
l’infermo e per mediare i rapporti con 
i sanitari e la comunità.

36. Anche l’accompagnamento spiri­
tuale del malato entra tra le respon­
sabilità dei familiari, come espressio­
ne profonda del loro amore verso il

12 Nel discorso pronunciato nella visita all’ospedale di Parma, il Santo Padre così si è pro­
nunciato: « ... Soprattutto nell’ospedale va riconosciuto il primato dell’uomo che ha il diritto 
al rispetto della sua dignità, ad essere curato ed assistito, nel contesto di una struttura effi­
ciente, accogliente, attenta ai drammi dei singoli e delle loro famiglie. L’ospedale è per l’uomo 
ammalato, non l’ammalato per l’ospedale »: L'Osservatore Romano, n. 134, 8 giugno 1988, p. 4.

13 II Santo Padre, incontrando un gruppo di medici, ha affermato: « È un diritto e un 
dovere proteggere la salute, perché la vita è un tempo prezioso, a noi concesso: per tradurre 
in atto la ricchezza spirituale di cui ciascuno è portatore; per incarnare i valori di amore, di 
bontà, di giustizia, di pace, a cui ogni cuore aspira »: L’Osservatore Romano, n. 98, 28 
aprile 1988, p. 4.

14 Cfr. "Problemi etici posti oggi dalla morte e dal morire", documento del Segretario 
della Conferenza Episcopale Francese, in: Umanizzare la malattia e la morte, Roma 1980, 
pp. 37 ss.



526 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

congiunto che soffre15. Alla preghiera 
assidua deve accompagnarsi la solle­
cita richiesta del ministro di Dio e la 
partecipazione attiva alla celebrazione 
dei sacramenti dell’Eucaristia e della 
Unzione degli infermi (cfr. Sacramen­
to dell'Unzione e cura pastorale degli 
infermi, Premesse, n. 12).

37. A loro volta, i familiari hanno 
bisogno di sostegno per vivere, senza 
smarrirsi, il peso imposto della malat­
tia di un loro congiunto. Un accompa­
gnamento premuroso, che trova uno 
dei luoghi più propizi nella visita a 
domicilio o all’ospedale, può aiutarli a 
scoprire nella dolorosa stagione della 
sofferenza, preziosi valori umani e spi­
rituali.

L’assistente religioso
delle istituzioni sanitarie

38. Tra i sacerdoti che, a nome del 
Vescovo, hanno il compito di guidare 
la comunità cristiana ad aprirsi a for­
me creative di pastorale sanitaria, oc­
cupa un posto speciale l’assistente re­
ligioso o cappellano delle istituzioni 
sanitarie.

A lui viene affidata in modo stabile 
la cura pastorale di quel particolare 
gruppo di fedeli, costituito dai malati 
e loro familiari e dagli operatori sa­
nitari.

Il suo compito principale è di an­
nunciare la buona novella e di comu­
nicare l’amore redentivo di Cristo a 
quanti soffrono nel corpo e nello spi­
rito le conseguenze della condizione 
finita delTuomo, accompagnandoli con 
amore solidale.

39. La presenza e l’azione del cap­
pellano s’iscrivono in quella visione 
globale dell’uomo che caratterizza si­
gnificative correnti della moderna me­
dicina. In tale prospettiva la dimen­
sione spirituale e morale della perso­
na umana ha un ruolo insostituibile 
nella conservazione e nel ricupero del­
la salute.

Ne consegue che l’intervento del­
l’operatore pastorale risponde a dei 
bisogni specifici del malato e s'inseri­
sce, così, legittimamente nell’orchestra­
zione delle cure prestate ai pazienti.

In questa linea si muove il ricono­
scimento giuridico dell’assistente reli­
gioso da parte dello Stato.

40. Per uno svolgimento adeguato 
della sua missione accanto ai malati, 
oltre a una profonda spiritualità il 
cappellano deve possedere una compe­
tenza e preparazione professionali che 
gli permettono sia di conoscere ade­
guatamente la psicologia del malato e 
di stabilire con lui una relazione signi­
ficativa, sia di praticare una valida 
collaborazione interdisciplinare.

È sulla base di una calda umanità 
che trova il suo primo appoggio l’ac­
compagnamento pastorale del malato. 
Rispettando i bisogni e i tempi del 
paziente, il cappellano saprà anche 
essere propositivo di un conforto e di 
una speranza che vengano dalla Pa­
rola di Dio, la preghiera e i Sacra­
menti.

4L Per raggiungere lo scopo prima­
rio della sua presenza nell’istituzione 
sanitaria — l’assistenza pastorale ai 
malati — il cappellano deve farsi cen­
tro e propulsore di un’azione tesa a 
risvegliare e sintonizzare tutte le for­
ze cristiane presenti nell’ospedale, an­
che quelle potenziali e latenti.

Assumono grande importanza, in 
quest’ottica, la cura pastorale del per­
sonale, il coinvolgimento nei progetti 
tesi a rendere più umano il clima del­
l’istituzione (Comitato etico...), l’inse­
gnamento dell’etica professionale, la 
animazione della pastorale sanitaria 
nel territorio, la promozione e forma­
zione del volontariato.

42. Uno degli strumenti più efficaci 
per esprimere la comune responsabi­
lità nella pastorale di un'istituzione 
sanitaria è il "Consiglio pastorale ospe­
daliero”.

15 II documento della C.E.I., "Evangelizzazione e sacramenti della Penitenza e dell’Unzione 
degli infermi”, avvertiva: « Nella stessa crisi dei valori sono implicate le convinzioni dei 
familiari, del personale sanitario e ospedaliero, che non comprendono l’aspetto religioso e ten­
gono il più lontano possibile quei segni e aiuti di fede ai quali il credente malato avrebbe 
diritto. Per questa mancanza l’infermo non ha sovente una diretta evangelizzazione ed è privato 
del diritto di conoscere, in modo a lui proporzionato, la verità che lo riguarda » (n. 120).



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 527

Le finalità generali del Consiglio pos­
sono essere così sintetizzate:

— programmare un’efficace evange­
lizzazione e umanizzazione a tutti i 
livelli;

— promuovere un’accurata prepara­
zione della vita sacramentale e litur­
gica;

— favorire la formazione di una fra­
ternità cristiana nella vita ospedaliera;

— collaborare con le Vicarie e i Con­
sigli pastorali parrocchiali.

Fanno parte del Consiglio rappresen­
tanti di tutte le categorie operanti in 
ospedale: oltre i cappellani, saranno 
rappresentate le suore, i medici, gli 
infermieri, personale della scuola, tec­
nici, rappresentanti delle associazioni 
di volontariato e di categoria (ACOS, 
AMCI, ...). Non mancheranno alcuni 
rappresentanti dei malati. La presen­
za, anche se non stabile, di questi ulti­
mi, mette in rilievo il ruolo di "sog­
getti attivi” nel campo della pastorale 
sanitaria.

I religiosi

43. Numerose e varie sono le Fami­
glie religiose maschili e femminili: 
Ordini, Congregazioni, Istituti secolari 
che, lungo l’arco della storia della Chie­
sa italiana, hanno ricevuto da Dio il 
dono di testimoniare la compassione 
di Cristo verso gli infermi e i soffe­
renti.

Svolgendo spesso una preziosa ope­
ra di supplenza nella società quando 
l'intervento pubblico era inadeguato, 
hanno aperto nuove strade all’assisten­

za dei malati e nel ricupero degli han­
dicappati, educando il Popolo di Dio 
ad un’evangelica sensibilità verso nuo­
vi e disattesi bisogni sociali “.

44. Le profonde trasformazioni av­
venute nel mondo socio-sanitario e 
nella cultura che l’orienta domandano 
ai religiosi una vigile attenzione e una 
adeguata capacità di adattamento af­
finché la loro presenza sia sempre 
« una testimonianza di fede e di spe­
ranza in un mondo sempre più tecni­
cista e materialista » (Sacramento del­
l’Unzione e cura pastorale degli infer­
mi, n. 37).

45. Nella linea della tradizione e di 
un costante aggiornamento, i religiosi 
sono chiamati a far beneficiare del 
loro carisma di misericordia verso gli 
infermi tutta la comunità ecclesiale, in 
uno spirito di apertura e di collabora­
zione con le Chiese particolari.

46. Attenti alle mutate condizioni 
socio-culturali del mondo contempora­
neo, sappiano privilegiare, nelle loro 
scelte, i settori e le categorie di ma­
lati maggiormente trascurati dall’assi­
stenza pubblica, tenendo in partico­
lare considerazione le nuove malattie 
sociali, quali la tossicodipendenza, 
l’AIDS... ”.

47. L'impegno dei religiosi trovi 
sbocchi creativi anche nel delicato 
campo della formazione sanitaria e 
pastorale, potenziando le preziose ini­
ziative già in atto e creandone di 
nuove.

16 II Santo Padre rileva: « La Chiesa dimostra l’intelligenza dei bisogni umani, come nessun 
altro organismo sociale ancora ha potuto fare, anche se oggi la civiltà dispone di sviluppi 
meravigliosi. Un’intelligenza che previene: quante istituzioni benefiche sono sorte appunto dal 
cuore della Chiesa, quando ancora la società non pensava a portarvi soccorso! La Chiesa ha 
la percezione del dolore dell’uomo, in ogni condizione, ad ogni età, in ogni Paese, dove essa 
sia ammessa a esercitare la sua missione umanitaria...

Non v’è miseria umana che non abbia avuto nella Chiesa un Istituto suo proprio che vi 
abbia consacrato delle vite intere, di religiosi e religiose specialmente, con indicibile pazienza, 
con silenzioso amore. Ancora oggi testimonianze evangeliche... e tante iniziative benefiche, 
dicono con l’eroismo della loro immolazione che cosa fa la Chiesa nel mondo... Oggi, poi, 
gli Istituti religiosi, con la dedicazione totale dei propri membri, sono chiamati ad indicare 
alle comunità cristiane, soprattutto a quanti sono impegnati nelle strutture sanitarie, uno stile 
di assistenza e di servizio centrato sui valori sacri della vita e della persona; e ad eviden­
ziare la preferenza che la Chiesa, sull’esempio di Cristo, riserva alle categorie che, nel mondo 
della salute, vengono maggiormente dimenticate: gli anziani, i portatori di handicap, gli amma­
lati terminali, i morenti... »: L’Osservatore Romano, n. 218, 22 settembre 1977, p. 2.

17 Cfr. Pontificio Consiglio per la pastorale degli operatori sanitari, I religiosi nel 
mondo della sofferenza e della salute, Roma, 1987.



528 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

48. Alle religiose che, prestando il 
loro servizio negli ospedali e nelle ca­
se di riposo, hanno contribuito a so­
stanziare di spirito evangelico la cura 
degli infermi, rivolgiamo un invito a 
rimanere fedeli a questa presenza ac­
canto a chi soffre, nonostante le gravi 
difficoltà dovute sia alla decrescita nu­
merica sia ai cambiamenti avvenuti 
nel settore socio-sanitario.

Le associazioni professionali 
sanitarie cattoliche

49. Il laico cristiano impegnato nel 
settore della sanità partecipa all’edifi­
cazione della Chiesa e alla santifica­
zione del mondo individualmente o in 
forma associata (cfr. Apostolicam ac- 
tuositatem, 16).

Infatti, « la comunione ecclesiale già 
presente e operante nell’azione della 
singola persona, trova una sua speci­
fica espressione nell’operare associato 
dei laici, ossia nell’azione solidale da 
essi svolta nel partecipare responsa­
bilmente alla vita e missione della 
Chiesa » (Christifideles laici, 29).

50. Vari sono i gruppi, le associa­
zioni e i movimenti che operano nel 
settore della sanità. Accanto alle as­
sociazioni di ammalati ", che danno un 
notevole contributo e una pastorale 
che vede l’ammalato animatore del 
mondo della sofferenza, vi sono asso­
ciazioni per i malati. Di queste alcune

sono costituite da volontari ", altre 
invece da operatori sanitari20. A que­
ste ultime si riferisce il presente para­
grafo.

51. L’apostolato associato dei laici 
nel mondo della salute, « esercitato 
sempre e solo nella comunione della 
Chiesa » (Christifideles laici, 29), rive­
ste una particolare importanza. Esso, 
infatti, permette la realizzazione di 
obiettivi in cui non è sufficiente l’azio­
ne individuale, ma « si richiede un la­
voro d’insieme, intelligente, program­
mato, costante e generoso » (Christifi- 
deles laici, 29).

In forza della loro condizione di 
battezzati che li rende partecipi della 
stessa missione di Cristo, gli opera­
tori sanitari cattolici sono chiamati a 
cooperare alla promozione del Regno 
attraverso l’esercizio della loro profes­
sione 21.

In particolare è loro compito pro­
muovere il rispetto dei valori fonda­
mentali dell’uomo — la sua dignità, i 
suoi diritti, la sua trascendenza — sia 
nella ricerca scientifica sia nella prassi 
terapeutica, imprimendo al rapporto 
con il paziente quell’attenzione e ca­
lore umano che riflettono l’atteggia­
mento di Cristo verso i malati22.

52. Se ogni operatore sanitario deve 
considerare l’esercizio della professio­
ne come un "servizio” prestato alla 
persona che soffre, a maggior ragione 
sono chiamati a fare propria questa

" A titolo esemplificativo ricordiamo: Movimento Apostolico Ciechi, Unione Cattolica Ma­
lati, Centro Volontari delta Sofferenza, ...

” Per esempio: UNITALSI. OFTAL, UAL, ...
20 Per esempio: ACOS, AMCI, ...
21 II Concilio Vaticano II afferma categoricamente che « i laici sono chiamati alla santifica­

zione del mondo esercitando il proprio ufficio sotto la guida dello spirito evangelico, e in 
questo modo a manifestare Cristo agli altri principalmente con la testimonianza della loro 
stessa vita e col fulgore della loro fede, della loro speranza e carità » (Lumen gentium, 31); 
e specifica che « i laici sono soprattutto chiamati a rendere presente e operosa la Chiesa in 
quei luoghi e in quelle circostanze, in cui essa non può diventare sale della terra se non per 
loro mezzo» (Lumen gentium, 33).

22 Pio XII, in un’allocuzione rivolta al personale dell’ospedale Fatebenefratelli, ha asserito: 
« Come è elevato, come è degno di ogni onore il carattere della vostra professione! Il medico 
è stato designato da Dio per venire incontro ai bisogni dell’umanità sofferente. Egli, che ha 
creato quest’essere, consumato dalla febbre e lacerato, che qui vedete tra le vostre mani; Egli, 
che lo ama di un amore eterno, vi ha affidato il compito nobilitante di restituirgli la sanità. 
Voi recate nella camera dell’infermo e sopra la tavola dell’operazione qualche cosa della carità 
di Dio. dell’amore e della tenerezza di Cristo, il grande medico dell’anima e del corpo. Questa 
carità non è un sentimento superficiale. Essa è infatti amore che abbraccia tutto l’uomo, un 
essere che è fratello nell’umanità, e il cui corpo ammalato è ancora vivificato da un’anima 
immortale, che tutti i diritti della creazione e della redenzione uniscono alla volontà del suo 
maestro divino »: Discorsi e radiomessaggi, II, pp. 3-4.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 529

convinzione coloro che sono mossi nel 
loro operare dall’esempio di Cristo2'.

53. È compito, quindi, delle asso­
ciazioni professionali cattoliche, ope­
ranti nel mondo della sanità, aiutare 
i propri associati:

— a riscoprire, gustare e vivere il 
senso umano, sociale e cristiano della 
professione, che ha per centro la per­
sona nel difficile momento della sof­
ferenza;

— a vivere la professione come "vo­
cazione” e "missione”, riservata ad 
essi dalla benevolenza del Padre, nel 
settore della sanità e nell’assistenza 
dei malati;

— a fare della deontologia profes­
sionale e dell’etica, ispirata ai valori 
autentici dell’uomo e nella fedeltà al 
Magistero della Chiesa, un punto co­
stante di riferimento;

— ad acquisire la più ampia e pro­
fonda capacità professionale, nella con­
vinzione che « l’onestà e la competen­
za professionale (...) difficilmente pos­
sono essere sostituite da un altro tipo 
di zelo apostolico » (C.E.I., Evangeliz­
zazione e sacramenti della Penitenza 
e dell'Unzione degli infermi, n. 57);

— a cooperare con gli assistenti reli­
giosi per assicurare un cammino di 
fede ai malati che lo richiedono;

— a collaborare con le altre asso­
ciazioni professionali sanitarie.

Le istituzioni sanitarie cattoliche
54. Le istituzioni sanitarie cattoli­

che costituiscono una specifica moda­
lità con cui la comunità ecclesiale 
mette in pratica il mandato di "curare 
gli infermi”.

Esse, pertanto, sono da considerarsi 
non solo utili ma necessarie alla mis­
sione della Chiesa, dando consistenza 
e continuità all’azione caritativa e di 
promozione umana della comunità cri­
stiana 24.

55. Opere di Chiesa, le istituzioni 
sanitarie cattoliche hanno il dovere di 
lasciarsi guidare dalla loro finalità 
evangelizzatrice, evitando di porsi in 
concorrenza o in contrapposizione a 
quelle pubbliche. Inserendosi, nella 
misura del possibile, nella programma­
zione sanitaria del territorio, scelgano 
di rispondere con preferenza ai biso­
gni ancora disattesi dall’intervento 
pubblico.

Quando non corrispondano più alle 
finalità sociali per cui sono sorte, 
vengano abbandonate o riconvertite.

56. Per la loro finalità e i valori 
cui si ispirano, le istituzioni sanitarie 
cattoliche sono chiamate a distinguer­
si per alcune connotazioni che ne con­
figurano l’identità e lo stile di servizio:

— assistenza integrale dell’amma­
lato, con attenzione a tutte le dimen­
sioni della persona: fisica, psicologica, 
sociale, spirituale e trascendente, crea­
ta a immagine di Dio, redenta da Cri­
sto e chiamata all’eternità;

— difesa e promozione della vita 
nascente, impegno per la riabilitazio­
ne dei disabili, assistenza qualificata 
degli ammalati morenti;

— formazione del personale, a livel­
lo umano, cristiano e professionale;

— presenza profetica nelle aree più 
difficili e nuove della medicina;

— qualità ed efficienza del ministero 
deH’accompagnamento spirituale e re­
ligioso del malato e dei suoi familiari;

— salvaguardia dell’umanità delle 
cure e delle prestazioni, umanizzando 
la tecnica e garantendo un clima nel 
quale gli ammalati si sentono accet­
tati e tutelati nei loro diritti;

— promozione, nelle aree in cui ope­
rano, di una cultura sanitaria ispirata 
ad autentici valori umani e cristiani;

— sana trasparenza amministrativa.
57. È opportuno che nelle istitu­

zioni sanitarie cattoliche vengano isti­
tuiti dei Comitati etici finalizzati ad

23 Cfr. Pontificio Consiglio per la pastorale degli operatori sanitari, I laici nel mon­
do della sofferenza e della salute, Roma, 1987.

24 II Concilio ha affermato esplicitamente: « La Santa Chiesa, come già dalle sue prime 
origini, fonda insieme l’agape con la cena eucaristica..., mentre gode delle iniziative altrui, 
rivendica le opere di carità come suo dovere e diritto inalienabile. Perciò la misericordia verso 
i più poveri e gli infermi con le cosiddette opere caritative e di mutuo aiuto, destinate ad alle­
viare ogni umano bisogno, sono tenute dalla Chiesa in particolare onore » (Apostolicam actuo- 
sitatem, 8).



530 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

affrontare le complesse questioni mo­
rali che caratterizzano il mondo della 
salute.

58. Riunite in associazioni, le isti­
tuzioni sanitarie cattoliche possono 
svolgere con più efficacia il loro ruolo 
di esemplarità e di evangelizzazione, 
offrendo significativi contributi alla 
filosofia che guida la sanità a livello 
nazionale e regionale.

L’associazione delle opere sanitarie 
cattoliche non deve mai, però, trasfor­
marsi in un’assemblea a carattere 
prettamente sindacale, come se gli as­
sociati fossero solo dei datori di la­
voro e le loro istituzioni imprese a 
scopo di lucro: ne soffrirebbero la lo­
ro identità e i motivi per cui sono 
nate.

II volontariato sanitario
59. Il fenomeno del volontariato, che 

tanta affermazione ha avuto in questi 
anni nel nostro Paese, può essere con­
siderato come un vero e proprio "se­
gno dei tempi", indice di una presa 
di coscienza più profonda e viva della 
solidarietà che lega reciprocamente 
gli esseri umani.

Sul piano sociale e civico, il volon­
tariato realizza l’esigenza di parteci­
pazione dei cittadini alla gestione dei 
servizi dei quali sono i destinatari; 
attenua il distacco dalle istituzioni e 
conferisce spazio al primato della com­
ponente sociale nell’organizzazione del­
la società in un momento di crisi dei 
servizi e delle prestazioni sociali; offre 
quel "supplemento d’anima” che con­
tribuisce a mantenere umane le istitu­
zioni.

Svolto nelle famiglie o nelle istitu­
zioni per i malati, anziani, handicap- 
pati, tossicodipendenti e ammalati di 
AIDS, il volontariato risponde ad un 
bisogno profondo di « attivo scambio 
tra la comunità dei sani e comunità 
dei malati » che « non potrà mancare 
di dimostrarsi un potente incentivo 
ad una generale crescita nella ca­
rità » “.

60. La solidarietà umana, iscritta 
nella vita e nel destino degli esseri 
umani, diviene più evidente ed assu­
me un maggiore spessore in una visio­

ne di fede (cfr. Gaudium et spes, 32).
Alla luce della rivelazione, infatti, 

emerge evidente il compito dei cri­
stiani a farsi carico dei fratelli, ritra­
scrivendo la parabola del Buon Sa­
maritano nella comunicazione ai sof­
ferenti dell’« amore di guarigione e di 
consolazione di Gesù Cristo » (Christi­
fideles laici, 53).

Oltre ad inserire più direttamente i 
cristiani nel contesto sociale, il volon­
tariato svolge implicitamente opera di 
preevangelizzazione e di evangelizza­
zione.

61. Note distintive del volontariato 
sono: la gratuità nelle prestazioni, la 
disponibilità verso gli ammalati, lo 
spirito di servizio, il rispetto della 
professionalità, l’inserimento armoni­
co nell’organizzazione dei servizi sani­
tari con l’esclusione di ogni concor­
renza nei riguardi dei ruoli professio­
nali, la continuità nelle prestazioni- 
Queste caratteristiche che contribui­
scono a fare del volontario un "esper­
to in umanità" vanno potenziate da 
una valida formazione a livello di "sa­
pere” e "saper fare”.

62. La comunità cristiana, i sacer­
doti, l’assistente religioso e le istitu­
zioni ospedaliere hanno il compito di 
scoprire ed educare vocazioni di servi­
zio per gli ammalati e per gli handi­
cappati, aiutando i volontari ad appro­
fondire le motivazioni del loro impe­
gno.

Non si deve però dimenticare che 
lo spirito del volontariato non è pre­
rogativa di alcuni individui o gruppi, 
ma deve pervadere tutta la comunità, 
contribuendo a promuovere una cul­
tura basata sui valori della solidarietà 
e fraternità.

63. Se è opportuno che i volontari 
si uniscano in gruppi, è bene però che 
il volontariato non associativo trovi 
stimoli e incoraggiamento (cfr. Salvi 
fici doloris, 29).

64. Il collegamento dei gruppi e 
delle associazioni dei volontari d’ispi­
razione cattolica da parte di Vescovi 
o dei loro delegati non solo favorisce 
la comunione ecclesiale ma è anche 
garanzia di continuità ed efficacia.

25 Giovanni Paolo II: L’Osservatore Romano, n. 231, 4-5 ottobre 1982, p. 3.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 551

Le strutture della pastorale sanitaria

65. Le strutture principali della pa­
storale sanitaria sono: la Consulta 
nazionale, la Consulta regionale, la 
Consulta diocesana e la Cappellania 
ospedaliera. Esse sono a servizio degli 
operatori pastorali, delle associazioni 
e delle istituzioni, quale strumento di 
comunione e di animazione per il pro­
seguimento delle comuni finalità pa­
storali nel mondo della salute.

La Consulta nazionale
66. È l’organismo che esprime la 

sollecitudine della Chiesa italiana ver­
so i sofferenti c quanti li assistono, 
e costituisce lo strumento operativo 
per la realizzazione di una pastorale 
d’insieme da parte di tutte le forze 
cristiane impegnate nel settore sani­
tario della penisola.

67. Le finalità, l’organizzazione e la 
attività della Consulta nazionale sono 
indicate in un regolamento approvato 
dalla C.E.I.

68. È presieduta da tre Vescovi, 
designati dal Consiglio Permanente 
della C.E.I., uno dei quali funge da 
Presidente, nell’intento di assicurare 
un rapporto organico e diretto con la 
Segreteria della C.E.I.

69. Fanno parte della Consulta na­
zionale: gli incaricati regionali della 
pastorale sanitaria, i rappresentanti 
degli Ordini religiosi ospedalieri, dei 
cappellani degli ospedali, delle asso­
ciazioni cattoliche del settore e alcuni 
esperti.

70. Il lavoro della Consulta nazio­
nale si articola in un insieme di pro­
getti e di iniziative che hanno i se­
guenti scopi:

— approfondire la conoscenza dei 
problemi che agitano il mondo della 
sanità;

— concordare proposte cristiane sul­
l'erogazione dell’assistenza sanitaria ai 
cittadini, sul funzionamento dei servizi 
sanitari e sulle scelte legislative più 
opportune;

— favorire un dialogo e uno scam­
bio di esperienze con altri organismi 

pubblici o ecclesiali impegnati nel cam­
po dell’assistenza e della carità;

— stimolare e coordinare le attività 
delle Consulte regionali.

La Consulta regionale
71. È espressione della Conferenza 

Episcopale Regionale e fa da collega­
mento tra le Consulte nazionali e dio­
cesane.

72. È guidata da un incaricato regio­
nale, designato dalla Conferenza Epi­
scopale della Regione. Egli opera d’in­
tesa con il Vescovo delegato alla pa­
storale della stessa Conferenza Epi­
scopale.

73. Fanno parte della Consulta: i 
delegati diocesani della pastorale sa­
nitaria, i rappresentanti di organismi 
e gruppi implicati nel settore (cappel­
lani, associazioni, movimenti) e alcuni 
esperti.

74. I Compiti della consulta regio­
nale possono essere così sintetizzati:

— promuovere e coordinare le atti­
vità delle Consulte diocesane;

— favorire iniziative a livello regio­
nale (convegni, corsi...) tese a sensibi­
lizzare la popolazione ai problemi del­
la salute e dell’assistenza e a formare 
gli operatori sanitari e pastorali;

— operare opportuni collegamenti 
con gli organismi regionali civili pre­
posti all’assistenza sanitaria, contri­
buendo a rendere più consoni ai va­
lori umani e cristiani gli eventuali 
interventi legislativi regionali.

La Consulta diocesana
75. È l’organismo che esprime l’im­

pegno della Chiesa particolare nella 
pastorale sanitaria; opera in sintonia 
con le Consulte regionale e nazionale.

76. È presieduta da un incaricato, 
designato dal Vescovo.

77. Fanno parte della Consulta dio­
cesana i rappresentanti delle parroc­
chie, degli organismi ecclesiali e delle 
associazioni operanti nel mondo della 
sanità.



532 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Qualora, per esigenze operative, la 
competenza del settore pastorale della 
sanità fosse demandata ad altri uffici 
diocesani di pastorale, è necessario 
salvaguardare, nei modi più opportu­
ni, l’identità e specificità del settore.

78. I compiti della Consulta dioce­
sana sono i seguenti:

— animare e coordinare la pastorale 
sanitaria delle vicarie e delle parroc­
chie, favorendo un'azione comune e 
condivisa fra le varie associazioni, 
gruppi e organismi caritativi operanti 
nella diocesi (Caritas, cappellani, vo­
lontari...);

— favorire la presenza di ammalati 
e operatori sanitari negli organismi 
ecclesiali diocesani;

— assumere iniziative di formazione 
e di aggiornamento nel settore.

La Cappellania ospedaliera
79. La Cappellania ospedaliera è 

espressione del servizio religioso pre­
stato dalla comunità cristiana nelle 
istituzioni sanitarie.

80. È composta da uno o più sacer­
doti cui possono essere aggregati an­
che diaconi, religiosi e laici.

81. Gli obiettivi principali della Cap­
pellania ospedaliera sono i seguenti:

— fare esistere nell’istituzione sani­
taria un segno ecclesiale reperibile, 
che renda possibile un’azione missio­
naria;

— essere un luogo dove, attraverso 
delle persone, delle attitudini e dei 
gesti, compresi quelli sacramentali, 
Dio rivela la sua tenerezza e si mette 
al servizio dell’uomo per accompa­
gnarlo nella prova, aiutandolo a vivere 
fino alla fine;

— promuovere e coordinare tutte le 
forze presenti nella comunità ospeda­
liera, attraverso idonei strumenti e 
iniziative (Consiglio pastorale, ...).

— contribuire al coinvolgimento dei 
cristiani, presenti nel territorio, nella 
promozione della salute e nell’assi­
stenza dei malati.

Conclusione

82. Al termine di questa Nota, amia­
mo rivolgere il pensiero alla Vergine 
Maria. A lei, "Madre di misericordia”, 
"Salute degli infermi”, "Consolatrice 
degli afflitti", in ogni tempo si sono 
rivolti i cristiani con incessante e fidu­
ciosa preghiera. In lei, quanti assisto­
no gli ammalati trovano un modello di 
premurosa attenzione e di amore ma­

terno.
La sua protezione accompagni il dif­

ficile cammino di quanti portano il 
peso della sofferenza e faccia crescere 
nella comunità cristiana quella sensi­
bilità per cui « se un membro soffre, 
tutte le altre membra soffrono con lui » 
(7 Cor 12, 26).



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Messaggio dei Vescovi

Rinnovare la solidarietà

Noi, Vescovi del Piemonte e Valle d’Aosta, ci rivolgiamo alle comunità 
ecclesiali delle nostre diocesi, per invitarle tutte a dedicare la domenica 
30 aprile 1989 alla preghiera e ad una riflessione attenta sul grande e impe­
gnativo tema della solidarietà, anima della vita sociale. Il nostro messaggio 
è rivolto a tutti i fratelli e le sorelle che in modi e con responsabilità 
diversi sono impegnati nella vita sociale, culturale e politica delle nostre 
Regioni.

Come Pastori, nel contatto quotidiano con la vita della gente, avver­
tiamo il profondo disagio e la crisi che la solidarietà attraversa in questo 
periodo, in cui sovente l’individualismo e la ricerca del tornaconto perso­
nale e di gruppo prevalgono sul bene comune; crescono le situazioni di 
ingiustizia, di impoverimenti diffusi e gravi, di emarginazione e di solitu­
dine, mentre si verifica un’avanzata promettente di progresso economico.

Questi motivi sono riecheggiati nel discorso di Giovanni Paolo II alla 
città di Torino, il 4 settembre dello scorso anno: « Il mondo del lavoro 
ha conosciuto negli ultimi anni notevoli trasformazioni, con significative 
conseguenze per i suoi riflessi sociali. Nei nostri incontri ho raccolto l’eco, 
per così dire, di uno smarrimento, che in qualche animo diventa partico­
larmente angoscioso ».

Non è nostro compito indicare soluzioni tecniche per realizzare forme 
sociali ed economiche più solidaristiche. Riteniamo compito e dovere di 
Pastori mettere in evidenza i grandi valori umani sui quali si fonda e si 
esprime la solidarietà, come insegna l'ultima Enciclica di Giovanni Paolo II 
Sollicitudo rei socialis. Vorremmo pure dare voce alle persone, alle fasce 
sociali ed ai popoli che maggiormente soffrono per mancanza di solidarietà.

La solidarietà è insidiata da tante forme di individualismo e di utilita­
rismo della vita, che frantuma il tessuto sociale, provocando gravi costi 
umani nei soggetti più deboli e indifesi. Il processo è particolarmente

533



534 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

accentuato nel campo della produzione e del lavoro in cui il valore centrale 
dell'uomo spesso è sacrificato a beneficio del massimo profitto a qualun­
que prezzo (Sollicitudo rei socialis, 37), talvolta giustificato come impera­
tivo etico assoluto della vita economica. Nel campo dei servizi pubblici 
la burocratizzazione, la deresponsabilizzazione, l'assenteismo, il corporati­
vismo di gruppi e di categorie rivelano una preoccupante insensibilità al 
bene comune mettendo in crisi gravissima i servizi sociali.

Nella vita politica sovente il potere è gestito non in funzione delle reali 
esigenze del bene collettivo, ma con pesanti e stucchevoli logiche cliente- 
lari di spartizione del potere in forme talora eticamente deplorevoli. Questi 
fatti possono provocare una pericolosa disaffezione dei cittadini dalla vita 
politica.

Facciamo nostro ed invitiamo tutti a rimeditare e vivere l’invito del 
Papa nella Enciclica Sollicitudo rei socialis-.

« La solidarietà non è un sentimento di vaga compassione o di superfi­
ciale intenerimento per i mali di tante persone, vicine o lontane. Al con­
trario, è la determinazione ferma e perseverante di impegnarsi per il bene 
comune: ossia per il bene di tutti e di ciascuno, perché tutti siamo vera­
mente responsabili di tutti. Tale determinazione è fondata sulla salda con­
vinzione che le cause che frenano il pieno sviluppo siano la brama di 
profitto e la sete di potere. Questi atteggiamenti e "strutture di peccato” 
si vincono solo — presupposto l'aiuto della grazia divina — con un atteg­
giamento diametralmente opposto: l'impegno per il bene del prossimo con 
la disponibilità, in senso evangelico, a "perdersi” a favore dell'altro invece 
di sfruttarlo, e a "servirlo” invece di opprimerlo per il proprio tornaconto » 
(n. 38).

La solidarietà è nel cuore stesso dell’annuncio cristiano, della vita 
nuova comunicata da Cristo.

È un filone vitale che scorre tutto l’arco della storia biblica. In un tempo 
in cui il mondo sta diventando un villaggio globale, in cui la telematica 
collega Continenti e Paesi e presto anche le aziende e le case, su cui gli 
inquinamenti dilaganti non possono essere fermati da trincee o fili spinati, 
siamo costretti a capire meglio e realizzare il piano di Dio sulla famiglia 
umana. Come dice il Papa nella Sollicitudo rei socialis (n. 41) è il momento 
doveroso di evangelizzare la vita sociale per risanarla e rianimarla con 
l’amore di Cristo, espressione e realizzazione della massima solidarietà 
di Dio con gli uomini, che attende la nostra risposta. Il Dono di Dio richiede 
la nostra donazione anche in questi campi per la salvezza di tutti. Rifiuto, 
scoraggiamento, pigrizia, interessi gretti sono peccato che produce strut­
ture di peccato. La solidarietà di Cristo ci ha liberati: non possiamo tornare 
indietro.

Occorre quindi ricostruire con coraggio e chiarezza una cultura della 
solidarietà rifiutando di rinchiuderla in forme di autodifesa, di difesa cor­
porativa. La solidarietà coltivata è forza di salvezza; la pace è opera di 
solidareità (Sollicitudo rei socialis, 39) che spinge a scoprire e sperimen­
tare iniziative e comportamenti coerenti e coraggiosi. Ma come condizione



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 535

permanente richiede scelte vitali di sobrietà e di condivisione, partendo 
col privilegiare i più poveri, come sempre fa Dio.

Siamo chiamati a vivere ed a testimoniare la solidarietà nelle forme 
dell’oggi, in questa Regione Piemontese, ricca di tradizioni e di espres­
sioni molteplici di solidarietà in tutti i campi. I Santi piemontesi (ricor­
diamo fra gli altri il Cottolengo, il Cafasso, Don Bosco, il Murialdo, Faà 
di Bruno) sono stati geniali e coraggiosi animatori e costruttori di solida­
rietà nel loro tempo. Il loro esempio sia per tutti uno stimolo per una 
rinnovata e creativa solidarietà nel nostro tempo.

Torino, 3 aprile 1989

I Vescovi del Piemonte e Valle d’Aosta



536 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Presidente
della Conferenza Episcopale Piemontese

I Vescovi della Regione Pastorale Piemontese, riuniti in Torino il 
3 aprile 1989, hanno eletto il nuovo Presidente della Conferenza Episco­
pale Piemontese — carica vacante in seguito all’accettazione della rinuncia 
da Arcivescovo di Torino del Card. Anastasio Alberto Ballestrero - nella 
persona di Sua Eccellenza Reverendissima Mons. Giovanni Saldarini, 
Arcivescovo Metropolita di Torino.

Nuovo Vescovo di Alessandria

Su L’Osservatore Romano datato 23 aprile 1989, nella rubrica Nostre Infor­
mazioni, sono stati pubblicati i seguenti comunicati:

Il Santo Padre ha accettato la rinuncia al governo 
pastorale della diocesi di Alessandria (Italia), presentata 
da Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Ferdinando 
Maggioni, in conformità al canone 401 § 1 del Codice 
di Diritto Canonico.

* * *

Il Santo Padre ha nominato Vescovo della diocesi 
di Alessandria (Italia) Sua Eccellenza Reverendissima 
Monsignor Fernando Charrier, finora Ausiliare e Vicario 
Generale per l’arcidiocesi di Siena-Colle di Val d’Elsa- 
Montalcino, trasferendolo dalla sede titolare vescovile di 
Cercina.



Atti dell’Arcivescovo

Omelia nella Giornata Mondiale per le Vocazioni

Le vocazioni hanno bisogno 
di immagini vive e attraenti

Domenica 16 aprile, in Cattedrale l’Arcivescovo ha conferito i ministeri del 
lettorato e dell’accolitato a due gruppi di seminaristi ed ha accolto tra gli 
aspiranti al presbiterato alcuni altri studenti del nostro Seminario Maggiore. 
Questo il testo dell’omelia pronunciata durante la Concelebrazione Eucaristica:

Per un Vescovo questo è un momento di intimo gaudio spirituale. Per 
il nuovo Arcivescovo di Torino lo è ancora di più perché lo vive per la 
prima volta.

Un gruppo di giovani gli chiede di essere ammesso al cammino cano­
nico ufficiale verso il Presbiterato. Così la vocazione di Dio si oggettiva 
nella vocazione ecclesiale: in questo momento il Vescovo in nome di Cristo 
li chiama esplicitamente per nome e rende visibile la conoscenza che il 
Pastore, l’unico buono, ha di loro e autentica la conoscenza che essi, le 
pecore, hanno di lui. Conoscenza che per il linguaggio biblico è esperienza 
di una mutua presenza, che si effonde in dono d’amore e in risposta 
d’amore.

Questa originaria vocazione di Dio che per la grazia di Cristo si visi- 
bilizza col dono dello Spirito nella Chiesa ha due caratteristiche essenziali 
e perenni, l’universalità e l’unità: « Ho altre pecore che non sono di questo 
ovile; anche queste io devo condurre... e diventeranno un solo gregge e un 
solo pastore » (Gv 10, 16).

Ogni vocazione invia a una missione destinata a tutti e in favore di 
tutti e non solo di alcuni. Nessuna vocazione potrà mai essere rinchiusa 
in un gruppo e servire a un solo gruppo, anche se il gruppo potrà rappre­
sentare un aiuto per la crescita del singolo. Nello stesso tempo, ogni voca­
zione è destinata a formare un unico popolo di Dio, che è l’unico corpo 
di Cristo, la Chiesa, organismo vivente proprio perché « tutte le membra 
pur essendo molte, sono un corpo solo, così anche Cristo » (1 Cor 12, 12).

Respiro cattolico e unità ecclesiale sono dunque le attitudini interiori 
da educare nel vostro itinerario verso il Presbiterato e le grazie spirituali 
che io vostro Vescovo e la Chiesa qui riunita attorno a voi, rappresentata

537



558 Atti dell’Arcivescovo

dai vostri genitori, familiari e amici, dai sacerdoti, diaconi e seminaristi, 
religiosi e religiose, supplica per voi.

Celebriamo questo momento gaudioso nella Giornata mondiale per le 
vocazioni. L’aria di festa che percorre questa assemblea è la festa del 
Signore Gesù che ancora si rivela capace di affascinare dei giovani cuori, 
legarli a sé per coinvolgerli totalmente nella sua missione universale di 
salvezza a un titolo del tutto speciale. Tutti i battezzati partecipano alla 
funzione pastorale ma, all’interno del gregge di Cristo, alcune pecore sono 
chiamate a diventare pastori, restando sempre pecore di Cristo. Non andrà 
mai dimenticata questa relatività a Cristo, unico buon Pastore: noi potremo 
essere sacramenti, cioè segni reali di questo Pastore se, prima di tutto, 
resteremo pecore fedeli del suo gregge. Lo strettissimo legame con Gesù, 
il Pastore vero, è ciò che ci deve stare più a cuore. A questa condizione 
ne potremo essere l'immagine, sapremo dire la ”Sua” parola e servire 
al ”Suo” altare.

Tra la città che si raduna ad ascoltare la Parola di Dio e la gioia 
dell’abbraccio della fede e della glorificazione della Parola di Dio, ci sono 
Paolo e Barnaba che la leggono e la spiegano « parlando con franchezza » 
(At 13, 46-48) e così essa « si diffondeva per tutta la regione ». La Parola 
di Dio e solo essa è causa di salvezza e quindi di gioia nella fede, ma 
essa arriva alla città attraverso il ministero di Paolo e di Barnaba.

Oggi alcuni di voi sono costituiti "lettori” ufficiali e pubblici di questa 
Parola di Dio.

Non è lecito leggerla come fosse una parola qualsiasi. Essa vi domanda 
di conoscerla, di amarla e perciò di leggerla con dignità e rispetto. Non 
è vostra, è di Dio e le "pecore” del suo gregge hanno il diritto di sentirla 
nella sua verità e integrità. Va detta con chiarezza e coraggio. Si può per­
fino essere scacciati per causa sua, ma questo non sarà un motivo suffi­
ciente per non leggerla più. Paolo e Barnaba scacciati da Antiochia di 
Pisidia andarono a dirla ad Iconio « pieni di gioia e di Spirito Santo » (At 
13, 52). Vi auguro e vi invoco di poter godere sempre di questa gioia 
dello Spirito Santo. Se vi vedranno pieni di gioia per la Parola che leggete, 
anche chi vi ascolta potrà desiderare di condividere la medesima gioia.

Altrettanto se vedranno voi, che tra poco riceverete il ministero di 
"accoliti”, felici di servire l’altare. Nella Chiesa terrestre anticipate il 
culto ininterrotto della Chiesa celeste: « stare in piedi davanti al trono 
e davanti all’Agnello, avvolti in vesti candide, e con palme nelle mani »... 
e gridare « a gran voce: ”La salvezza appartiene al nostro Dio seduto sul 
trono e all’Agnello”... prestandogli servizio giorno e notte nel suo santua­
rio » (Ap 7, 9-10.15).

Il servizio dell’altare domanda cuori purificati, gesti decorosi e vesti 
dignitose, come si conviene alla santità di Dio e al sangue versato dello 
Agnello, quell’Agnello immolato che è il nostro Pastore, che ci « guiderà 
alle fonti delle acque di vita ». Nessun onore e nessuna cortesia sarà mai 
di troppo per il servizio liturgico di Cristo. Ogni sciatteria e ogni scompo­
stezza sono un’offesa all’onore e all’amore di questo Agnello, e offesa e 
scandalo alle pecore del suo gregge. Anche questo servizio, così celebrato



Atti dell’Arcivescovo 539

e vissuto, potrà richiedere sacrificio; ma esso sarà, in linguaggio cristiano, 
un "martirio”, cioè una testimonianza la cui bellezza può ancora affasci­
nare altri giovani.

Nella Giornata mondiale di preghiera per le vocazioni va ricordato 
che esse, per trovare chi le accoglie, hanno bisogno di immagini vive e 
attraenti, che già le vivono in bellezza, letizia e generosità. Queste imma­
gini siete voi. Non abbiate timore di alcuna stanchezza o di alcuna prova, 
l’Agnello-Pastore vi conosce. Seguitelo. Vi darà la sua vita, quella eterna, 
e « non andrete mai perdute, nessuno vi rapirà dalla sua mano » (Gv 10, 
22-28).

E ora a tutti io dico: se siamo convinti che la vita ci è data per com­
piere in Cristo una grande missione nel mondo, comprendiamo che il dono 
più prezioso che possiamo fare a un giovane e a una giovane è quello 
di aiutarli ad avviare una ricerca umile e attenta alla propria vocazione, 
e la loro scelta sarà tanto più libera e consapevole quanto più saprà pren­
dere in seria considerazione tutte le "mansioni” del Regno di Dio. Tra 
queste mansioni, oltre al matrimonio e al celibato involontario, vi sono 
quella del sacerdozio ministeriale e quella della professione religiosa. Vi 
domando: conoscete bene queste grazie misteriose e meravigliose? Se non 
le conoscete come potrete amarle, farle vostre, sentirle come ideali di vita 
a cui consegnare una volta per sempre la vostra esistenza? Per conoscerle, 
guardate anche a chi già le vive.

E qui, ad alcuni e ad alcune tra voi intendo rivolgere un appello più 
particolare. Per il mio ministero di Vescovo oggi io vi chiamo: cerco 
uomini e donne che accettino di consacrare tutte se stesse al servizio del 
Vangelo per amore di Dio e perciò dei fratelli. Più in particolare ancora: 
in nome di Gesù, per la gloria di Dio e la vita del mondo, chiamo degli 
agnelli che accettino di diventare pastori, fino a dare la vita, non di meno, 
come il Pastore che è l’Agnello immolato. Se in alcuni di voi questo ap­
pello risuona come sboccio di una domanda o come un avvio di desiderio, 
non soffocatelo. Prendete il tempo per vederci chiaro, serenamente. Parla­
tene con un amico vero. Parlatene a un prete. O andate a trovare il vostro 
Vescovo. Poi abbiate il coraggio di lasciarvi assumere. Gesù ti conosce 
e ti dice: « Seguimi ».

Oggi siamo in festa e in attesa; siamo in attesa su di voi che vi presen­
tate già come candidati al sacerdozio, e in attesa di altri che vi seguano. 
Tutta la nostra Chiesa vi aspetta. Perciò tutta la nostra Chiesa prega, 
senza mai stancarsi. Come le ha insegnato il suo Signore Gesù. Essa è 
e rimane la Chiesa della speranza.



540 Atti dell’Arcivescovo

Alla Veglia di preghiera per la Giornata della solidarietà

La solidarietà stile di vita
Mercoledì 26 aprile, in Cattedrale vi è stata una Veglia di riflessione e pre- 
ghiera in preparazione alla "Giornata della solidarietà” voluta dai Vescovi 
della Regione Pastorale Piemontese per riproporre con vigore il valore della 
solidarietà come componente essenziale della vita degli uomini.
L’Arcivescovo ha presieduto la preghiera ed ha proposto le seguenti riflessioni:

« I cristiani non si differenziano dal resto degli uomini, né per terri­
torio, né per lingua, né per consuetudine di vita. Infatti non abitano città 
particolari, né usano di qualche strano linguaggio, né conducono uno spe­
ciale genere di vita » (dalla Lettera a Diogneto).

Anche i cristiani, che pure non sono ”del mondo”, vivono "nel mondo” 
e, siccome desiderano farsi capire, devono usare il linguaggio corrente 
nel mondo. Così parlano anch’essi di "solidarietà”, ma non dimenticano 
che il nome cristiano è "carità”, cioè quella capacità divina di amare per 
la quale Cristo si è fatto solidale con tutti e in tutto, tranne il peccato, 
« fino alla fine ». Per questo noi Vescovi del Piemonte nella nostra Nota 
pastorale citiamo l’Enciclica "Sollicitudo rei socialis" (n. 41), dove il Papa 
ricorda che questo « è il momento doveroso di evangelizzare anche la vita 
sociale per risanarla e rianimarla con l’amore di Cristo, espressione e 
realizzazione della massima solidarietà di Dio con gli uomini, che atten­
dono la nostra risposta... La solidarietà di Cristo ci ha liberati: non pos­
siamo tornare indietro ».

Di fatto ci possono essere solidarietà che in realtà sono più emarginanti 
di certe indifferenze e generatrici di ulteriori ingiustizie e persino di gravi 
violenze, come le solidarietà mafiose o monopolistiche. Perciò la Nota dei 
Vescovi dice ancora che « occorre ricostruire con coraggio e chiarezza una 
cultura della solidarietà rifiutando di rinchiuderla in forme di autodifesa, 
di difesa corporativa ». I cristiani hanno la gravissima responsabilità di 
ricordare prima a se stessi che senza la forza della virtù teologale della 
carità non sarà possibile costruire una cultura di vera e autentica solida­
rietà, per poter aiutare gli altri a riscoprire e ad accettare la solidarietà 
come valore positivo e ultimativamente redditizio anche in campo sociale 
ed economico, e non soltanto in campo assistenziale.

Un cristiano deve mostrarsi tale in tutto ciò che pensa e in tutto ciò 
che fa. Tutte le sue opzioni di portata umana devono essere ispirate dal 
suo cristianesimo. È, dunque, un impegno doveroso per lui cercare quali 
siano le istituzioni e le modalità che meglio rispondono alle esigenze della 
sua fede.

In questo senso noi Vescovi, per quanto possa a prima vista sembrare 
strano e riduttivo, sottolineiamo che la solidarietà « richiede, come condi­
zione permanente, scelte vitali di sobrietà e di condivisione, partendo col 
privilegiare i più poveri, come sempre fa Dio ». Non poteva essere diver-



Atti dell’Arcivescovo 541

samente, perché almeno i Vescovi, ma naturalmente non soltanto loro, 
devono essere sempre discepoli della Parola di Dio. E la Parola di Dio, 
ascoltata anche stasera insegna che le pratiche religiose, a cominciare 
dal digiuno, sono gradite a Dio e perciò sono « sensate » solo se « sciol­
gono le catene inique », e consistono « nel dividere il pane con l’affamato, 
nell’accogliere in casa chi non ha casa, nel vestire chi è ignudo, senza 
— peraltro — distogliere gli occhi da quelli della propria carne! ». A 
questo patto, « ti chiameranno riparatore di brecce, restauratore di case 
in rovina per abitarvi », cioè appunto costruttori della città come convi­
venza civile e fraterna.

Se, però, si scende a patti con una concezione consumistica e edonistica 
della vita, non si ha più il diritto di chiedere agli altri la solidarietà in 
nome della carità, che noi crediamo. Uno stile di vita più sobrio a tutti 
i livelli potrà ricondurre la società a ripensare i suoi ritmi di consumo 
e quindi le sue misure di distribuzione delle ricchezze prodotte. Oggi ci 
sono più infelici per la mancanza del superfluo che per la mancanza del 
necessario!

La crescita della produzione è certamente una conquista, ma certo non 
può più chiamarsi tale se il prezzo è una sempre più vasta e radicale 
emarginazione dell’uomo. La ricerca degli utili è più che ovvia — tutti 
cercano un guadagno più alto! —, ma diventa aberrante — vera idolatria 
— quando è pensata come valore esclusivo ed assoluto senza riguardi ai 
suoi costi umani.

Qui le mancanze possono esserci da tutte le parti. Si può mancare 
da parte dei lavoratori quando l’unica preoccupazione è quella del posto 
sicuro e della busta paga comunque guadagnata e del rifiuto di certi tipi 
di occupazione ritenuti meno degni, quasi fosse l’occupazione che dà 
dignità e non la persona che la svolge. E si manca da parte della classe 
imprenditoriale, spesso nascosta nelle pieghe del gioco allucinante delle 
"società” che si compenetrano l’una nell’altra come vere scatole cinesi, 
quando ragiona soltanto in termini di rendimento, di competitività, di puro 
profitto e non vede o almeno sembra di non vedere che — al di là di questi 
fattori pur legittimi e della necessità di sostenere la concorrenza — vi sono 
coinvolte delle persone, delle famiglie e il loro futuro, in particolare vi 
sono coinvolti i giovani e la loro speranza.

La solidarietà, come nuova politica e nuovo stile di vita, è ormai 
un’esigenza se si vuole un futuro meno frammentato e più umano; ad 
essa, perciò, tutti sono chiamati ad ispirarsi: datori di lavoro e lavoratori, 
organizzazioni dirigenziali e sindacati, forze politiche e associazioni di 
categoria. Il pollice non può rallegrarsi quando l’indice soffre, dice un pro­
verbio del Kurdistan, e già Esopo insegnava che se i grandi sapessero 
unirsi ai piccoli, tutti starebbero bene. Forse abbiamo costruito troppi 
muri e troppo pochi ponti. Che cosa possiamo fare noi discepoli di Cristo, 
partecipi del grande dono della comunione ecclesiale nella vita di carità? 
Innanzi tutto siamo chiamati a farci più coraggiosi nel proporre a tutti, 
senza paura dei sempre possibili fraintendimenti, queste convinzioni, che 
la nostra fede ci dona. La parabola del c. 20 del Vangelo secondo Matteo



542 Atti dell’Arcivescovo

non è certamente una lezione di giustizia sociale. Anzi da tale punto di 
vista essa è inaccettabile, perché non rispetta le leggi più elementari della 
equità. La parabola, in verità, ci rivela l’economia del Regno di Dio, cioè 
del governo di Dio nella storia, di questo strano e straordinario padrone 
davanti al quale non ci sono popoli privilegiati con diritti pregiudiziali: 
giudei e pagani sono ugualmente amati da Dio.

L’operaio della parabola non reclama un maggior salario, anche se 
dentro di sé sperava di riceverlo, ma protesta per il trattamento identico 
fatto a lui e all’ultimo lavoratore: « Li hai considerati come noi », ecco 
l’accusa! Invece, nel Regno di Dio, come nella vigna, non ci sono ipoteche 
per nessuno, tutti possono essere assunti ai più gravi e importanti posti 
di solidarietà. Nel padrone della vigna vi è l’amore: Egli è buono. I primi, 
invece, hanno l’occhio cattivo. Il loro egoismo li rinchiude nelle morse 
di una giustizia di cui essi stessi sono il centro e la regola. Se si fossero 
aperti all’amore per gli altri avrebbero raggiunto il padrone sul terreno 
della carità e, anche senza rallegrarsi per la situazione accordata agli 
ultimi, l’avrebbero almeno accettata senza lamentarsi.

Ancora una volta ci è ripetuto che per entrare nell’orizzonte della soli­
darietà con gli ultimi, accettando che anch’essi siano trattati come i primi, 
occorre convertirsi all’economia del Regno di Dio, convertirsi a quel Dio 
che è "Carità”. Questo Dio i cristiani non devono mai stancarsi di predi­
care e lo predicano di fatto quando i loro occhi si fanno buoni come i 
suoi e come Lui accettano gli ultimi come primi, accettano di solidarizzare 
nel medesimo salario.

Tra le altre cose questo esige che si superi quella tentazione, nella 
quale in questi anni si è talvolta caduti ed è sempre possibile ricadérvi, 
di ridurre l’impegno cristiano di evangelizzazione e di testimonianza, al 
culto, alla meditazione della Bibbia, all’esercizio puramente individuale 
delle virtù, alle iniziative di mera assistenza, dimenticando che la cono­
scenza, l’insegnamento, la diffusione, l’attuazione pratica della dottrina 
sociale della Chiesa fa parte della missione evangelizzatrice della Chiesa. 
La nostra Regione, certo non meno delle altre, conosce innumerevoli ini­
ziative assistenziali, ha un forte senso del sociale, ma non si può negare 
che li coniughi con notevole disinvoltura con lo stile di vita individua­
lista e decadente proprio delle società occidentali.

Certamente i problemi sul piano socio-economico sono seri e complessi. 
Non si possono liquidare con delle parole e delle esortazioni. Tanto meno 
con degli slogans, fosse pure quello della "solidarietà”, nel caso si ridu­
cesse a uno slogan. Non possono essere affrontati con semplicità, esigono 
scienza e competenza; ma domandano anche di essere impostati e, per 
quanto possibile, risolti senza egoistici unilateralismi, senza chiusure, senza 
spirito di sopraffazione o di rivalsa da nessuna parte, con la volontà di 
ricercare nella concordia le soluzioni più valide. Il principio di solidarietà 
ci dice appunto di affrontare i gravi problemi per la vita sociale ed eco­
nomica coinvolgendo le varie componenti della realtà aziendale, sociale, 
economica, senza escluderne nessuna, nel rispetto della competenza di cia­
scuna per una soluzione giusta per tutti.



Atti dell’Arcivescovo 543

I cristiani non possono declinare la loro responsabilità di esercitare 
la funzione profetica di denunciare situazioni e istituzioni ingiuste, dovun­
que si trovino e da chiunque siano ispirate, ma tengono anche la respon­
sabilità di tentare di esprimerle in concreto in quella nuova forma di 
vita consociata che deriva dalla fede nel messaggio di salvezza del Cristo 
crocifisso e risuscitato.

Attraverso le scelte dei cristiani il cristiano è sempre impegnato nel­
l’ordine temporale e tuttavia sempre libero; è presente e operante. Fa 
presa sulle strutture e tuttavia rimane indipendente dalle istituzioni create 
per realizzare le sue esigenze, non è prigioniero di alcuna realizzazione 
e può sempre ispirare nuove soluzioni, essere principio di un nuovo pro­
gresso. Ma perché il cristianesimo sia così libero e così operante, bisogna 
che il cristiano accetti di impegnarsi e di prendere le sue responsabilità.

La "Giornata della solidarietà” che proponiamo cominci a diventare 
una giornata di solidarietà tra di noi e lo Spirito di Cristo, che suppli­
chiamo solidali in questa veglia, ci ispiri forme di solidarietà originali 
e ci dia il coraggio di lavorare perché con saggezza il cammino verso 
forme di economia e di socialità più solidali trovi sempre più persone e 
istituzioni di buona volontà.



544 Atti dell’Arcivescovo

Lettera ai sacerdoti

Per la scelta dell’insegnamento
della religione cattolica nelle scuole dello Stato

Ai parroci, ai rettori di chiese e a tutti i sacerdoti della diocesi di 
Torino.

Mi è caro rivolgervi la parola su un argomento di grande rilevanza 
pastorale, perché sia opportunamente presentato e spiegato all’intera comu­
nità cristiana.

Nei prossimi giorni i genitori saranno ancora una volta chiamati, 
all’atto dell’iscrizione alle prime classi (delle Scuole Materne, Elementari 
e Medie Inferiori) a dichiarare se intendono avvalersi o no dell’insegna­
mento della religione cattolica per i loro figli. Per le classi intermedie 
rimane valida la scelta precedentemente fatta, a meno che si voglia riti­
rarla. Per tutte le classi secondarie superiori gli alunni stessi dovranno 
esprimere la loro scelta ogni anno.

Dopo la recente sentenza della Corte Costituzionale, richiamare queste 
scadenze è importante e altrettanto importante è spiegarne le solide moti­
vazioni che le rendono legittime e per i cattolici doverose.

Se la conoscenza della religione è valida per tutti come cultura, a 
maggior ragione lo è per i fanciulli, ragazzi e giovani legati alle nostre 
comunità, perché proprio nella scuola possano avvertire che non si può 
maturare come uomini senza rendersi conto del valore anche culturale 
della religione.

Per di più, la situazione delle nostre comunità, o almeno di alcune 
di esse, dove si fa la prima Comunione in età della terza e quarta elemen­
tare, ci sono fanciulli che sentono parlare di Gesù e della Chiesa a otto 
o nove anni soltanto, quando è un po’ tardi specie per coloro i cui genitori 
non sono praticanti.

Se i contenuti della religione cattolica sono stati acquisiti, anche nella 
scuola, è più facile negli incontri catechistici in parrocchia aver tempo 
per fare esperienze di vita cristiana, tipiche della catechesi.

Esorto, perciò, tutti i sacerdoti a far capire la validità dell'insegna­
mento della religione cattolica sul piano educativo e culturale per tutti, e 
la necessità di una scelta coerente da parte dei genitori e degli alunni 
cattolici.

Sulle questioni pratiche della scelta l’Ufficio diocesano della scuola è a 
disposizione per ogni informazione necessaria.

La larghissima adesione avuta in Italia negli scorsi anni da parte sia 
delle famiglie che dei ragazzi, nonostante le polemiche pretestuose solle­
vate da qualche parte, ci invita a bene sperare anche a Torino. A noi 
comunque non è lecito stare in silenzio. Il vostro Vescovo è con voi e in 
spirito di viva comunione ecclesiale vi saluta e benedice.

Torino, 1 maggio 1989
® Giovanni Saldarmi 

Arcivescovo



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Rinuncia

ROLLE don Giacomo, nato a Torino il 4-2-1916, ordinato sacerdote il 
28-6-1942, ha presentato rinuncia alla cura pastorale della parrocchia Santi 
Giovanni Battista e Pietro in Avigliana, che aveva ottenuto in solido con il 
defunto don Alberto Milano.

La rinuncia è stata accettata dall’Arcivescovo con decorrenza dall’uno 
maggio 1989.

Nomine

FARANDA don Sandro, nato a Torino 1’1-10-1938, ordinato sacerdote il 
29-6-1962, è stato nominato in data 3 aprile 1989 addetto alla pastorale dei 
giovani in situazione di disagio e di tossicodipendenza e collaboratore dell’Ufficio 
diocesano Caritas.

Abitazione: 10078 VENARIA REALE, v. Foscolo n. 20, tei. 402 05 88.

GIACOBBO don Pietro, nato a Poirino il 3-11-1915, ordinato sacerdote il 
2-6-1940, è stato nominato in data uno maggio 1989 amministratore parrocchiale 
della parrocchia Santi Giovanni Battista e Pietro in Avigliana.

Nuovi numeri telefonici

Parrocchia S. Giuliano Martire - BARBANIA, tei. 924 36 18.
Parrocchia S. Marco Evangelista - BUTTIGLIERA ALTA, tei. 932 16 22.
Parrocchia S. Giuseppe - COAZZE - Forno, tei. 934 98 43 - 934 98 28 (San­

tuario).
Parrocchia S. Giacomo Apostolo - LEVONE, tei. (0124) 30 60 38.
Santuario N. S. di Lourdes - GIAVENO - Selvaggio, tei. 934 96 71.

545



546 Curia Metropolitana - Cancelleria

SACERDOTI DEFUNTI

VOTTERO don Elmo.
È morto in Torino, presso l’Infermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo, 

il 2 aprile 1989, all’età di 69 anni.
Era nato a Mompantero il 2 agosto 1919 ed era stato ordinato sacerdote 

il 29 giugno 1944.
Nel 1945-46 fu vicario cooperatore nella parrocchia S. Maria Maggiore in 

Avigliana. Ammalatosi, lasciò Avigliana e assunse l’incarico di cappellano della 
borgata La Rezza in Castiglione Torinese (1947-1956). In seguito fu cappellano 
della Casa di riposo "Ospedale dei Cronici e Incurabili" in Savigliano (1956- 
1958) e quindi rettore spirituale della Casa di riposo geriatrica "Carlo Alberto” 
di Corso Casale in Torino (1958-1980). In questi luoghi si dedicò con particolare 
cura agli anziani e ai malati, confortandone gli ultimi anni di solitudine e di 
sofferenza.

Si trasferì poi a Giaveno, sua terra di predilezione, nella borgata Villa, dove 
si dedicò al ministero sacerdotale presso le parrocchie e gli Istituti religiosi. 
Nell’ottobre 1988 entrò ospite nella Casa del clero di Pancalieri, dalla quale si 
trasferì al Cottolengo, dove la morte lo colse la domenica "in albis”.

La sua salma riposa nel cimitero di Giaveno.

FRASCAROLO don Carlo.
È morto in Torino, Ospedale Giovanni Bosco (Nuova Astanteria Martini), 

il 14 aprile 1989, all’età di 67 anni.
Era nato a Torino il 5 febbraio 1922 ed era stato ordinato sacerdote il 

29 giugno 1945.
Dopo due anni di ministero come vicario cooperatore (1946-48) nella par­

rocchia S. Maria Trebea e S. Siro in Casalborgone, fu addetto per un anno allo 
Oratorio S. Felice in Torino (1948-49).

Fu ancora vicario cooperatore a Cambiano (1949-54) e a Leinì (1954-55); 
poi fu nominato parroco in Bussolino di Gassino Torinese, parrocchia Santi 
Andrea e Nicolao (1955-66) e quindi trasferito a Robassomero, parrocchia S. 
Caterina Vergine e Martire, dove fu parroco per 21 anni (1966-87), finché l’aggra­
varsi del suo male lo costrinse a lasciare il suo incarico. Dal 1967 al 1978 
fu anche, e contemporaneamente, parroco di Grange di Noie, parrocchia unita 
"aeque principaliter” a quella di Robassomero.

Appena la salute sembrò dargli un filo di speranza, si rese volentieri dispo­
nibile a riprendere il ministero come cappellano presso la sede di Via Cigna 
dell’Ospedale Maggiore di S. Giovanni Battista e della Città di Torino (ottobre 
1988).

Poco tempo dopo lo attendeva il Signore, malato fra i suoi malati, per acco­
glierlo nella luce gaudiosa della sua Risurrezione.

La sua salma riposa nel cimitero di Torino Nord, campo dei sacerdoti.



Curia Metropolitana - Cancelleria 547

PERÒO can. Matteo.
È morto inaspettatamente in San Carlo Canavese, Villa Cantù, il 30 aprile 

1989.
Era nato a Levone il 5 maggio 1905 ed era stato ordinato sacerdote il 24 

settembre 1927.
Iniziò il suo ministero come vicario cooperatore nelle parrocchie S. Giuliano 

Martire in Barbania (1929-32) e SS. Annunziata in Torino (1932-41).
Poi fu nominato priore della parrocchia S. Martino in Rivoli (1941-76); e in 

quella parrocchia, che aveva retto per 35 anni, continuò a svolgere il suo mini­
stero fino al compimento dell’80° anno (1985).

Ricoverato per malattia nellTnfermeria San Pietro del Cottolengo di Torino, 
vi restò alcuni mesi, trasferendosi poi definitivamente (novembre 1985) nella 
Casa di riposo "Villa Cantù” di San Carlo Canavese.

Egli lascia il ricordo di un sacerdote semplice e buono, amato da tutti. Felice 
negli studi, che terminò troppo presto, dovendo poi aspettare i 22 anni per l’ordi­
nazione sacerdotale, cresciuto alla scuola di venerandi sacerdoti, di cui conservò 
sempre vivo il ricordo e l’ammirazione, fu apprezzato e stimato particolarmente 
dai suoi collaboratori e dai suoi parrocchiani che ne ammirarono la riservatezza, 
gli esempi e la capacità di consiglio. Alcune vocazioni sacerdotali, cresciute alla 
sua scuola, ne continuano l’opera.

La sua salma riposa nel cimitero di Levone.





Atti del Consiglio presbiterale

Verbale della sessione del 12 aprile 1989

Il Consiglio si riunisce alle ore 9, a Villa Lascaris in Pianezza. Sono presenti 
68 consiglieri. Assenti giustificati 5. Presiede per la prima volta il nuovo Arci­
vescovo Mons. Giovanni Saldarini.

Dopo la preghiera di Terza don Salietti saluta l’Arcivescovo a nome del 
Consiglio, assicura la comune volontà di impegno e di comunione dei presenti 
e conclude augurandogli buon lavoro. L’Arcivescovo ringrazia, affermando di 
essere stato profondamente toccato dalla cordialità con cui è stato accolto e si 
dice sicuro che con un tale spirito si potrà lavorare molto bene.

Mons. Peradotto ricorda i sette confratelli defunti a partire dall’ultima riunione 
e riferisce sul movimento dei parroci. Don Salietti, su invito dell’Arcivescovo, 
legge il verbale della riunione precedente. L’Arcivescovo chiede chiarimenti sulla 
riduzione allo stato profano di alcune chiese. Il can. Micchiardi riferisce sui 
problemi ancora aperti in proposito e don Cavallo presenta i motivi della dimis­
sione delle chiese in questione. L’Arcivescovo mette in guardia sul prendere 
decisioni in merito se spinti da gruppi di pressione.

Il verbale viene approvato all’unanimità.

Mons. Peradotto presenta il punto 4 dell’ordine del giorno: "Comunicazioni 
sulla Giornata per le Vocazioni’’ e sul documento "Sovvenire alle necessità della 
Chiesa”. Rifacendosi ad un appunto di don Renato Casetta, direttore del Centro 
Diocesano Vocazioni, il Vicario Generale afferma anzitutto che la vita dei presbi­
teri deve essere spesa per lo sviluppo della vocazione cristiana e delle vocazioni 
di speciale consacrazione. In diverse parrocchie, invece, non si fanno — o si 
sottovalutano — gli incontri a sfondo vocazionale. Chiede poi che si celebrino 
ovunque la Giornata del Seminario (2’ Domenica di Avvento) e quella per le 
Vocazioni (4a Domenica di Pasqua). Propone che ogni prete diventi animatore 
vocazionale, soprattutto attraverso la conoscenza dei criteri di discernimento voca­
zionale, la direzione spirituale, la guida alla lettura spirituale della Parola di Dio. 
Si domanda se non sia possibile che una zona pastorale sposi un programma 
di animazione vocazionale per la durata di un anno. Auspica che si attuino nelle 
zone — o tra più parrocchie — corsi di esercizi spirituali per fasce d’età. Con­
clude affermando che quando tutte le iniziative esistenti in diocesi si perderanno 
nella realtà della Chiesa e nella condivisione delle scelte proposte dal Vescovo 
sarà segno di primavera.

549



550 Atti del Consiglio presbiterale

Quanto alle Giornate nazionali del 23 aprile e del 16 ottobre sui problemi 
del "Sovvenire alle necessità della Chiesa", mons. Peradotto presenta — citando 
la lettera scritta per l’occasione dal Card. Poletti ai sacerdoti italiani — i criteri­
guida e gli obiettivi immediati della sensibilizzazione dei cittadini. Riferisce poi, 
a nome di don Coccolo, sulle iniziative diocesane. L’équipe, di cui si è parlato 
nella precedente riunione del Consiglio, è già funzionante ed ha studiato un volan­
tino che si può ritirare in Curia. In esso si trovano riassunti i princìpi fonda­
mentali del "sovvenire" ed i suoi aspetti concreti (offerte deducibili dalla dichia­
razione dei redditi e destinazione dell’8 per mille dell’Irpef agli scopi religiosi 
e sociali della Chiesa).

Il Vicario Generale ricorda poi due date importanti: 10 maggio, incontro 
spirituale per il clero, guidato dall’Arcivescovo e 13 maggio, veglia di Pentecoste.

Don Salietti introduce il punto 5 dell’ordine del giorno: ”1 lavori del Consiglio 
e i problemi emergenti”. Presenta lo spirito con cui si è finora lavorato: dare 
all’Arcivescovo i consigli richiesti. Offre alcuni dati sul Consiglio attuale, in 
merito alla composizione, alla temporaneità del mandato, al segretario e alla 
segreteria, alle riunioni. Richiama le relazioni Granzino e Fiandino del Convegno 
diocesano su "La Chiesa torinese sulle strade della riconciliazione” e l’intervento 
conclusivo dell’Arcivescovo al medesimo Convegno. Ricorda una sintesi sui lavori 
del Consiglio del quinquennio precedente fatta dal segretario don Dario Berruto. 
Tenta una cronaca dell’ultimo (e primo) anno dell’attuale Consiglio presbiterale: 
le riunioni, la "due giorni” del 3-4 giugno 1988 con gli altri Organismi rappre­
sentativi, il cammino del Consiglio dal confronto iniziale sulla "ricerca di un 
tema-guida” per il quinquennio a venire, al "di tema in tema” delle ultime riu­
nioni. Richiama infine alcuni problemi emergenti: la necessità di una rilettura 
delle attribuzioni del Consiglio presbiterale, alla luce delle indicazioni post­
conciliari e del nuovo C.I.C.; la necessità di riorganizzare il lavoro del Consiglio: 
la necessità di maggiori collegamenti con gli altri Organismi rappresentativi; la 
necessità di un maggiore coinvolgimento di tutto il Presbiterio diocesano al lavoro 
del Consiglio presbiterale.

Prende successivamente la parola l’Arcivescovo.
Esprime anzitutto gratitudine per l’esperienza della Settimana Santa; la parte­

cipazione, il clima e lo stile della Messa crismale; la dignità, la finezza e la 
partecipazione dell’assemblea alle celebrazioni in Duomo.

Si sofferma sulla necessità della presenza insostituibile dei preti per la comu­
nicazione della fede e l’edificazione delle comunità credenti; e di quella dei 
monasteri che, pregando con passione per le realtà diocesane, ci liberano dalla 
eresia farisaica delle opere e ci aiutano a riscoprire la preghiera come il più 
efficace strumento pastorale.

Riferisce su alcuni incarichi che gli sono stati recentemente conferiti: la presi­
denza della C.E.P., con gli impegni che ne derivano; la partecipazione al Comitato 
per l’organizzazione delle Settimane Sociali; il Simposio dei Vescovi d’Europa. 
Tutto ciò lo costringerà a ridurre la sua presenza in diocesi e a dover fare scelte 
prioritarie.

Vuol rendersi conto del perché di scelte pastorali diverse riscontrate in diocesi, 
per esempio a proposito dell’età dei cresimandi. Si chiede se non si debbano



Atti del Consiglio presbiterale 551

accorpare alcune delle troppe Giornate destinate ai tanti problemi esistenti nella 
Chiesa. Dichiara di ritenere un po’ ottimistiche le previsioni di Roma in merito 
alla sensibilizzazione dei fedeli circa il "Sovvenire alle necessità della Chiesa” e 
sottolinea quanto sia necessario far capire alle comunità e alla gente il valore 
spirituale dell’iniziativa.

Conferma l’importanza della Giornata delle Vocazioni e chiede che vengano 
messe in risalto anche la Giornata della Carità del Papa e quella per l’Università 
Cattolica. Annuncia incontri distrettuali per i preti nel mese di settembre, ai 
quali seguiranno incontri per zona. Si rallegra poi con il Consiglio presbiterale 
per il lavoro svolto e richiama il dato teologico che il Presbiterio è uno: esiste 
cioè un solo sacramento dell’Ordine, che è il sacramento del Vescovo partecipato 
ai presbiteri e ai diaconi. Questa unità è visibilizzata nel Presbiterio, organismo 
unitario e vivente, composto dal Vescovo, sacramento di Cristo capo e, con lui, 
dai preti e dai diaconi. L’unità non è perciò solo una virtù da acquisire, né 
prima un impegno da attuare: ma è una qualità costitutiva del Presbiterio. Il Con­
siglio presbiterale, essendo strumento che tenta di esprimere l’unità del Presbi­
terio, non va dunque enfatizzato ma, nello stesso tempo, deve essere valorizzato 
come uno strumento che aiuta il Vescovo per il governo.

Il metodo di lavoro del Consiglio ha un suo iter. Il Consiglio pastorale fa 
l’analisi delle situazioni che spingono a porre sul tappeto un problema pastorale 
di risposta. Successivamente il Consiglio presbiterale dice al Vescovo come, a 
suo avviso, si possa in concreto risolvere quel problema sul piano dell’attuazione. 
Il Vescovo deve, per primo, chiedere al Consiglio presbiterale una risposta ai 
problemi: se non la chiede, i suoi preti devono farglielo notare. Il Consiglio 
presbiterale deve anche suggerire al Vescovo quei problemi ai quali egli magari 
non pensa e che il Presbiterio invece ritiene siano da affrontare. Il Consiglio 
faccia anche un discernimento tra i tanti temi suggeriti, per scegliere quelli che 
gli sono pertinenti, in modo da mantenere la sua specificità. Per questo, forse, 
il Consiglio presbiterale deve essere meno numeroso del Pastorale: per poter 
essere consultato agilmente e dare al Vescovo risposte adeguate in tempi brevi.

L’Arcivescovo si chiede ancora il perché di una partecipazione, con diritto 
di voto attivo e passivo, del Vicario Generale e dei Vicari Episcopali. Si domanda 
se non sia opportuno che i Delegati Arcivescovili si distribuiscano un po’ nel 
Consiglio presbiterale e un po’ nel Pastorale, a seconda dell’area di interesse del 
proprio Ufficio.

Suggerisce che il Consiglio lavori su documenti e per Commissioni: si prepa­
rino bozze da discutere nelle Vicarie con gli altri preti e da portare poi in 
Consiglio, al fine di far delle mozioni che approvino, non approvino, o correggano 
le bozze presentate. Il lavoro si fa così efficace e offre indicazioni concrete che 
il Vescovo raccoglie, per poi decidere in quale direzione muoversi. Così il Con­
siglio scopre di non lavorare invano.

Ritiene ancora che i verbali approvati del Consiglio vadano pubblicati sulla 
Rivista Diocesana: i preti devono conoscerli, perché sono un momento della storia 
del governo della diocesi che il Vescovo fa con i suoi preti. E gli altri preti, 
se vogliono, hanno la possibilità di verificare come lavora il Consiglio. Si evita 
così lo scollamento tra il Consiglio e il resto del Presbiterio.

L’Arcivescovo, dopo aver ricordato che si riserva — in data da decidersi —



552 Atti del Consiglio presbiterale

di conservare l’attuale Consiglio o di rinnovarlo, conclude sottolineando tre esi­
genze o attenzioni, riferendosi a tre immagini bibliche: Elia e la nube, Giuseppe 
e i fratelli, Giovanni a Patmos.

La prima. Il profeta sa cogliere nella nube il segno della pioggia in arrivo. 
La Chiesa consulta gli specialisti (scienziati, filosofi, teologi...) per conoscere i 
"segni dei tempi”, ma ha dallo Spirito il dono di cogliere, all’interno dei segni 
dei tempi, quelli del ”kairòs”, del tempo di Dio, del tempo della salvezza. Per 
esempio, quale grazia ci sta facendo Dio attraverso la crisi delle vocazioni sacer­
dotali e religiose? E attraverso la potenza di autodistruzione e di divisione del 
mondo attuale, che sembra sollecitare una pastorale missionaria in chiave evan­
gelizzatrice?

La seconda. Giuseppe riconosce i fratelli e li accoglie con cordialità. È un 
invito ad eliminare i desideri di rivalsa e di vendetta e ad avere la capacità di 
muoversi in questo nostro mondo senza regolamenti di conti e senza nessuna 
opposizione polemica pregiudiziale. In una parola: con il metodo della carità, 
che non è una cosa da fare, ma il modo di vivere in Cristo. Siamo tutti fratelli 
e peccatori. E la fraternità viene dalla comune figliolanza, dall’esser tutti avvolti 
dall’amore di Dio che ci salva. Nasce così la comunità, che è un relativo, dalla 
comunione — che è un assoluto, perché è grazia —.

La terza. Giovanni, a Patmos, vedeva il presente e l’avvenire: guardava avanti, 
ascoltando ciò che lo Spirito diceva, nel presente, alle Chiese. Anche a noi, 
Vescovo e presbiteri, è chiesto soprattutto questo: riuscire a guardare il presente 
per ridare la direzione del futuro secondo i disegni di Dio. Ci sono stanchezze 
che nascono dalla generosità e da una dedizione che commuove. Ma c’è anche 
qualche stanchezza che nasce dal non avere gli occhi di Giovanni a Patmos. 
Bisogna farci questi occhi e non dimenticare mai che lo Spirito è all’opera, 
adesso, qui.

Tre esigenze, dunque, che, in sintesi, sono la fede, la carità e la speranza. 
Un lavoro bello e fecondo del Consiglio potrebbe esser quello di aiutare i preti 
— e le comunità — ad essere come Elia, come Giuseppe e come Giovanni a 
Patmos.

Don Salietti annuncia che la riunione del prossimo Consiglio si svolgerà 
dalle ore 16 di lunedì 22 maggio al pranzo di martedì 23 maggio. L’Arcivescovo 
motiva la scelta con le esigenze del calendario, ma anche con quella della neces- 
cità di facilitare la fraternità sacerdotale. Chiede che in quell’occasione il Consi­
glio presbiterale dia il suo contributo per il futuro programma pastorale; propone, 
per il nuovo anno, la tematica delle vocazioni e dell’oratorio; precisa anche 
l’iter per la preparazione della riunione.

Don Reviglio chiede che venga mantenuto vivo il tema della evangelizzazione. 
A don Sangalli piace l’argomento proposto: chiede però che si trovi il modo per 
coinvolgere di più il clero e i laici in un lavoro organico di preparazione, perché 
non sembri che tutto viene proposto e deciso dall’alto. Don Lepori invita a non 
trascurare la dimensione della Chiesa a Torino e il suo contesto di trasformazione 
che crea tanti problemi di carattere morale ai quali non si sa come rispondere. 
Don Berruto propone di analizzare la "Christifideles laici” per permettere ai 
preti di non sovraccaricarsi di tante cose che non toccano a loro, ed esaminare



Atti del Consiglio presbiterale 553

ciò che il laicato oggi può e deve fare: perché un discorso sulle vocazioni è 
anche un discorso sulla figura del prete. Don Soldi esprime il desiderio che il 
programma pastorale non venga sovraccaricato di troppi argomenti.

L’Arcivescovo propone di costituire una Commissione che prepari un iter per 
il coinvolgimento delle Vicarie e degli Organismi di partecipazione sulla bozza 
di documento del programma pastorale 1989-90, in modo che il Vescovo possa 
presentare il documento definitivo a tutti i preti a livello distrettuale, nel mese 
di settembre.

Viene a questo punto costituita ed approvata dal Consiglio una Commissione 
formata da: don Renato Casetta (per il Centro Diocesano Vocazioni), can. Giu­
seppe Anfossi (per l’Ufficio della pastorale giovanile e dei ragazzi), don Primo 
Soldi, don Giuseppe Bagna, don Giacomo Lanzetti, don Marco Arnolfo (per i 
Seminari), can. Francesco Ardusso.

Dopo comunicazioni di don Birolo (sulla Veglia del 26 aprile e sulla Gior­
nata del 30 aprile riguardante la solidarietà in campo sociale e nel mondo del 
lavoro), di don Sangalli (un’iniziativa, prevista per il 10 maggio pomeriggio, sul­
l’informatica applicata alla pastorale) e di don Salietti (su "Piemonte Chiesa”, 
strumento di collegamento tra i Consigli presbiterali del Piemonte), la riunione 
si conclude alle ore 13,10. Una buona parte dei consiglieri si ferma a pranzo, 
in compagnia dell’Arcivescovo.

IL PRESIDENTE
Giovanni Saldarini

Arcivescovo
IL SEGRETARIO 

don Giovanni Salietti





Documentazione

LA DISCIPLINA ECCLESIALE,

NON UN "ACCESSORIO”, MA UNA PARTE INTEGRANTE

DELLA CHIESA, NECESSARIA PER LA COMUNIONE

11 documento pastorale dell’Episcopato italiano "Comunione, comunità e disci­
plina ecclesiale" (RDTo 1989, 205 - 230), oggetto di studio e motivo di impegno 
ecclesiale e pastorale negli anni 1989 e 1990, è il riferimento del presente 
studio che L’Osservatore Romano ha pubblicato con un certo rilievo tipografico.

« Dico la mia opinione — scriveva Don Mazzolari — ma poi se essa dovesse 
mettermi contro il Papa o il mio Vescovo io sono pronto ad abbandonarla per 
obbedire al Papa o al mio Vescovo ».

C’è in questa dichiarazione di Don Mazzolati una verità dogmatica che la sor­
regge e che è alla base di tutta la vita della Chiesa, che non è una società fondata 
da uomini, con mezzi puramente umani e con finalità temporali.

Il simbolo delle chiavi (cfr. Mt 16, 18-19) e la triplice riparatrice protesta di 
amore di Simone sulle rive del lago di Tiberiade, cui seguì l’esplicito divino man­
dato, sono la chiara testimonianza che Cristo ha fondato la Chiesa su Pietro (cfr. 
Mt 16, 18).

Itinerario verso la piena comunione
Questa dottrina della istituzione e della perpetuità del primato di Pietro ci 

è stata riproposta e illustrata dal Vaticano II con un discorso sull’intera struttura 
gerarchica della Chiesa.

« Questo Sacrosanto Sinodo, sull’esempio del Concilio Vaticano I, insegna e 
dichiara che Gesù Cristo, Pastore eterno, ha edificato la Santa Chiesa e ha mandato 
gli Apostoli come Egli stesso era stato mandato dal Padre (cfr. Gv 20, 21), e volle 
che i loro successori, cioè i Vescovi, fossero nella sua Chiesa pastori fino alla 
fine dei secoli. Affinché poi lo stesso Episcopato fosse uno e indiviso, prepose agli 
altri Apostoli il beato Pietro e in lui stabilì il principio e fondamento perpetuo 
e visibile dell’unità della fede e della comunione » (Lumen gentium, 18).

È pertanto un dato rivelato: senza Pietro non ci può essere vera valida e 
salutare comunione nella Chiesa.

Il Papa quindi come Christi vicarius et Petri successor è la roccia permanente 
che sorregge la Chiesa e la mantiene nell’unità, è il maestro che la istruisce, il

555



556 Documentazione

capo che la governa, il pastore che la guida e la custodisce. In lui c’è una realtà 
visibile e una realtà invisibile, un elemento umano e uno divino, c’è il tempo e 
l’eternità, la condizione presente e quella futura vissuta nella dimensione escato­
logica; c’è Cristo che è l’unico capo della Chiesa e che il Papa rappresenta come 
Vicario. È morto l’uomo Simone, ma permane Pietro, il quale plenius et potentius 
—- come si esprime San Leone Magno — continua a vivere e ad esercitare nel 
Papa quel servizio di fede, di guida, di carità e di comunione che Cristo tanto 
solennemente gli affidò: « Pasce oves meas: confirma fratres tuos, tu es Petrus... » 
(cfr. Gv 21, 17; Le 22, 22; Mt 16, 18).

Come il Papa in Pietro è congiunto a Cristo e come Cristo ha in sé unita, 
mediante lo Spirito, la Chiesa, la quale perciò è società soprannaturale e strumento 
di salvezza, così si è nella comunione della Chiesa se si è uniti nella fede e nella 
carità con il Papa.

Il discorso non differisce sostanzialmente quando ci riferiamo ai Vescovi, suc­
cessori degli Apostoli (cfr. Lumen gentium, 20).

Con il Vaticano II possiamo quindi stabilire con chiarezza contenuti e valore 
della comunione ecclesiale, che non è esteriore, di forma, puramente umana, né 
basata su motivazioni d’ordine contingente o storico, bensì su presupposti teologici, 
cristologici e su realtà soprannaturali che impegnano la fede del cristiano e ne 
orientano l’esistenza. Sono le condizioni o le connotazioni essenziali per essere 
nella Chiesa e della Chiesa, per essere cioè realmente incorporati nella compagine 
ecclesiale, corpo mistico di Cristo (cfr. Col 1, 24). Infatti, « sono pienamente incor­
porati nella società della Chiesa quelli che, avendo lo Spirito di Cristo, accettano 
integralmente la sua struttura e tutti i mezzi di salvezza in essa istituiti, e nel suo 
corpo visibile sono congiunti con Cristo che la dirige mediante il Sommo Pontefice e 
i Vescovi » (Lumen gentium, 14). I vincoli, che congiungono i vari membri della 
Chiesa tra loro e mediante la Chiesa a Cristo, sono i vincoli della fede, dei sacra­
menti e della disciplina, permeati e fecondati dalla carità » (cfr. Lumen gentium, 14). 
La communio diventa quindi l’istituto che esprime la realtà della compagine eccle­
siale; e nella sua triplice accezione di communio fidei, communio sacramentorum 
e communio disciplinae riassume le condizioni di appartenenza alla Chiesa e il 
modo d’essere e di operare del cristiano nella stessa Chiesa.

La "communio disciplinae"

Se la communio fidei e la communio sacramentorum ci sembrano più chiara­
mente confacenti alla costituzione divina della Chiesa e se in esse ci appare più 
evidente la volontà di Cristo che chiama i suoi aderenti all’unità della fede e alla 
partecipazione agli unici misteri della nostra salvezza, non altrettanta certezza sem­
bra esserci per taluni circa la necessità della disciplina o « del regime ecclesiastico » 
(cfr. Lumen gentium, 14).

Ma se attendiamo bene all’origine e alla costituzione della Chiesa, non ci 
sarà arduo rilevare la necessità di una disciplina che coinvolge tutti i membri 
della societas Christi, aiutandoli a vivere nella comunità voluta dal Signore al fine 
di realizzare e la comunione nell’unica fede e la partecipazione agli stessi mezzi 
di santificazione donati alla Chiesa dal suo Fondatore. Se vediamo serenamente 
il problema in questa prospettiva, la disciplina non ci risulterà qualcosa di margi-



Documentazione 557

naie, di accessorio alla stessa Chiesa, bensì sua parte integrante, essenziale ed 
elemento necessario per essere nella certezza della comunione della fede e dei 
sacramenti.

Ci porta alla conoscenza di questa verità la costituzione della Chiesa.
La Chiesa voluta da Gesù Cristo non è soltanto una comunità istituzionale, 

una pura società giuridica cui la disciplina è la suprema regola di vita e la sola 
condizione per il conseguimento del fine. Certo, anche se fosse solo questo, ugual­
mente, anzi a fortiori, si evincerebbe la necessità di regole e della loro osservanza. 
Ma non è questa la disciplina della Chiesa; non è questa l’obbedienza che Cristo 
vuole dai suoi fedeli; non è questo il modus vivendi di quanti, aderendo al Vangelo, 
hanno come suprema legge il precetto della carità e trovano la pienezza della legge 
nell’amore.

Nella Chiesa non ci si può stare come nella società civile. Il fedele con il 
Battesimo è incorporato alla Chiesa di Cristo, in essa diviene persona, membro 
del popolo di Dio e, reso partecipe dell’ufficio sacerdotale, profetico e regale dello 
stesso Cristo, entra nella comunione ecclesiastica con i diritti e doveri propri dei 
cristiani e perciò soggetto attivo della missione che Dio ha affidato alla sua Chiesa 
(cfr. cann. 96, 204 § 1). Ecco allora l’altro aspetto della Chiesa, quello che più 
la specifica e la qualifica; l’aspetto comunionale, in quanto la Chiesa è « segno e 
strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il genere umano » 
(Lumen gentium, 1). Sotto questo aspetto, che è essenziale, ci si rivela subito 
non solo l’esattezza ma la pregnanza altresì del piano pastorale della Chiesa in 
Italia, che tratta della disciplina non come un elemento a sé stante, ma nell’ambito, 
che le è proprio ed essenziale, della Communio. Nella Chiesa, come comunità che 
vive la comunione con Cristo nella fede e nella celebrazione dei misteri salvifici, 
è intrinseca l’esigenza di una disciplina che lega ogni membro della Chiesa stessa 
a seguire le regole di vita e di crescita che lo stesso Fondatore ha dato alla sua 
comunità.

La disciplina nella Chiesa si collega con la stessa Chiesa e nasce con essa come 
sua esigenza.

Nel messaggio evangelico infatti l’idea religiosa si sostanzia in un corpus ed 
assume una struttura concreta, in cui i credenti unitamente danno vita ad un vero 
populus con compiti ben precisi anche se differenziati, con una propria missione 
e finalità specifica.

Già nel Vangelo appare chiara la concezione della Chiesa come popolo con 
fine, mezzi e poteri di assicurare (= mediante l’obbedienza o disciplina) l’osser­
vanza delle norme che i dirigenti della comunità avrebbero eventualmente ema­
nate: la potestà di legare e di rimettere, concessa agli Apostoli e quella di capo 
elargita a Pietro lo dimostrano (cfr. Mt 18, 18; Gv 20, 23; Mt 16, 18-19).

Gli Apostoli saranno quindi i giudici dell’assoluzione o della condanna e al 
di sopra di essi c’è il potere dato personalmente a Pietro con formula che indica 
chiaramente la superiorità gerarchica (cfr. Mt 16, 18-19; Gv 21, 15-19). Dalle 
fonti neotestamentarie, soprattutto paoline (cfr. 2 Cor 9, 10; 10, 6; 10, 8; 1 Tm 
1, 19-29; 1 Cor 5, 9-13; 1 Tm 5, 20; ecc.), emerge con sufficiente chiarezza che, 
anche con la prospettiva escatologica, sta nascendo, già al tempo di San Paolo 
e degli altri Apostoli, una Chiesa che si organizza, si struttura, si arricchisce di 
funzioni e servizi, diversamente e gerarchicamente distribuiti (diaconi, presbiteri,



558 Documentazione

Vescovi) e si nota un divenire "storico” della verità e della salvezza, che diven­
gono tempo e spazio per l’uomo e per la comunità degli uomini, che finisce 
per postulare ed esigere un ordinamento anche giuridico, come di fatto è avvenuto.

Si avverte la coscienza degli Apostoli di essere costituiti in autorità ai fini di 
una missione specifica che è prevalentemente di tutela della fede e della morale, 
a vantaggio di quanti accettano di far parte del nuovo Popolo di Dio.

Ricollegando il nuovo Codice al Vaticano II, Giovanni Paolo II ha osservato 
che, se al variare delle disposizioni particolari fa riscontro l’esigenza, alla Chiesa 
connaturale, di avere le sue leggi, è evidente che sussiste una ragione di fondo 
che legittima codesta esigenza. E, andando al fondo del problema, non ci è difficile 
cogliere la ragione ultima di "codesta esigenza” ed il motivo sostanziale dell’essere 
della disciplina nella Chiesa. È nella salus animarum la ragione ultima di questa 
esigenza disciplinare.

La salus animarum è l’elemento-fine dell’ordinamento canonico, essendo il fine 
supremo della Chiesa, alla cui missione l’ordinamento stesso è a servizio (cfr. can. 
1752). In questa sostanziale identificazione tra il fine della Chiesa e quello del 
diritto canonico troviamo con l’intrinseca bontà della norma canonica ogni esigenza 
e ragione pastorale dell’intero ordinamento, che non differisce in nulla, quanto 
a pastoralità, da ogni altra attività della Chiesa.

Negli anni immediati del post concilio, la contestazione all’interno della Chiesa 
non valse a confondere queste verità, che furono anzi ancor più difese e chiarite 
con Paolo VI, il quale, riaffermando la sostanziale differenza dello « jus sacrum, 
prorsus distinctum a jure civili», vedeva il diritto canonico totum inserito «in 
actionem salvificam, qua Ecclesia opus redemptionis continuat ».

Quale disciplina?

Le caratteristiche essenziali della disciplina canonica discendono dalla comu­
nione nell’unità della stessa fede e degli stessi sacramenti.

Papa Giovanni Paolo I chiamava questa disciplina: «La grande disciplina».
a) Essa è anzitutto rispetto e obbedienza al magistero papale e a quello epi­

scopale.
Il Vaticano II ha riconfermato solennemente questa verità, non umana ma 

divina, perché, per volontà del Signore, nella persona dei Vescovi è presente in 
mezzo ai credenti Gesù Cristo; è Lui che li ha eletti a pascere il suo gregge, come 
suoi ministri e dispensatori dei misteri di Dio (cfr. 1 Cor 4, 1). Dichiara pertanto 
la Lumen gentium che « i Vescovi assunsero il servizio della comunità con i loro 
collaboratori, sacerdoti e diaconi, presiedendo in luogo di Dio al gregge di cui 
sono pastori, quali maestri di dottrina, sacerdoti del sacro culto, ministri del 
governo della Chiesa. Come quindi permane l’ufficio dal Signore concesso singolar­
mente a Pietro, il primo degli Apostoli, e da trasmettersi ai suoi Successori, così 
permane l’ufficio degli Apostoli di pascere la Chiesa, da esercitarsi in perpetuo 
dal sacro ordine dei Vescovi. Perciò il Sacro Concilio insegna che i Vescovi per 
divina istituzione sono succeduti al posto degli Apostoli, quali pastori della Chiesa 
e che chi li ascolta, ascolta Cristo, chi li disprezza, disprezza Cristo e colui che 
ha mandato Cristo (cfr. Le 10, 16) » (n. 20).

Se ci rendiamo conto della verità che il Concilio ci ha ripetuto e spiegato



Documentazione 559

parlandoci del primo essenziale carisma che Cristo ha dato alla Chiesa, del dono 
cioè del Collegio Apostolico, cui è succeduto quello dei Vescovi, non avremo diffi­
coltà ad ammettere la necessità di ascoltare e ubbidire al Papa e ai Vescovi. Senza 
questa disciplina non ci può essere autentica comunione nella Chiesa, né di fede, 
né di sacramenti, né di carità. L’unica Chiesa di Cristo, infatti, è la Chiesa catto­
lica, quella « che nel Simbolo professiamo: una, santa, cattolica, apostolica »; ed 
è l’unica, perché è quella che il Salvatore nostro, dopo la sua risurrezione, diede 
da pascere a Pietro (cfr. Gv 21, 17), affidandone a Lui e agli altri Apostoli la 
diffusione e la guida (cfr. Mt 28, 18; ecc.) e costituì per sempre colonne e sostegno 
della verità (cfr. 1 Tm 3, 15). Questa Chiesa, in questo modo costituita e organiz­
zata come società, sussiste nella Chiesa cattolica, governata dal Successore di Pietro 
e dai Vescovi in comunione con lui (cfr. Lumen gentium, 8; can. 204 § 2).

Se il Papa e i Vescovi in comunione con lui sono, per divina costituzione 
della Chiesa, maestri autentici delle verità della fede e della morale, ne segue 
che essi e soltanto essi devono essere seguiti per tutto ciò che riguarda il deposito 
delle verità rivelate e delle verità necessarie alla salvezza. Questa è la prima 
essenziale disciplina che deve essere seguita ed osservata da tutto il Popolo di Dio.

Quindi non possiamo non credere al Sommo Pontefice che in forza del suo 
ufficio gode dell’infallibilità nel magistero, quando, come Pastore e Dottore supre­
mo di tutti i fedeli con atto definitivo proclama una dottrina sulla fede o sui 
costumi (cfr. can. 749 § 1); egli in tal caso gode dell’infallibilità di magistero. 
Non credergli, sarebbe la più grande indisciplina e quindi venir meno alla com­
munio fidei.

Lo stesso dicasi del Collegio dei Vescovi quando esercitano il loro magistero 
di dottori e giudici della fede e dei costumi o quando sono radunati nel Concilio 
Ecumenico oppure quando dispersi, conservando il legame di comunione fra loro 
e con il Successore di Pietro, convergono in un’unica sentenza da tenersi come 
definitiva (cfr. can. 749 § 2).

Inoltre per fede divina e cattolica sono da credere tutte le verità che sono 
contenute nella Parola di Dio scritta o tramandata; vale a dire nell’unico deposito 
della fede affidato alla Chiesa, e che insieme sono proposte come divinamente 
rivelate sia dal magistero solenne della Chiesa sia dal suo magistero ordinario e 
universale. Di conseguenza tutti sono tenuti a evitare qualsiasi dottrina ad esse 
contraria (can. 750).

Ancora, « un religioso ossequio dell’intelletto e della volontà deve essere pre­
stato alla dottrina che, sia il Sommo Pontefice, sia il Collegio dei Vescovi, enun­
ciano circa la fede e i costumi, esercitando il magistero autentico, anche se non 
intendono proclamarla con atto definitivo; i fedeli procurino perciò di evitare 
quello che con essa non concorda » (can. 752). I fedeli sono anche tenuti ad aderire 
con religioso ossequio dell’animo al magistero dei Vescovi quali autentici dottori 
e maestri della fede (cfr. can. 753).

Infine, « tutti i fedeli sono tenuti all’obbligo di osservare le costituzioni e i 
decreti che la legittima autorità della Chiesa propone per esporre una dottrina 
e per proscrivere opinioni erronee; per ragione speciale, quando poi le emanano 
il Romano Pontefice o il Collegio dei Vescovi » (can. 754). Senza questa disciplina 
non si vive l’unità di fede e si manca alla comunione con la Gerarchia. La disciplina



560 Documentazione

nel campo del magistero è la condizione essenziale per la vitalità del Popolo di 
Dio e la forza di crescita di tutta la comunità.

Giovanni XXIII, seriamente sollecito di questa disciplina, non si mostrava 
restìo a ricorrere a provvedimenti necessari per conservarla e dichiarava: « Qual­
cuno dei frati (possiamo anche aggiungere preti e laici) strillerà o sospirerà non 
poco. Ma la cura è salutare ».

b) Altro campo della grande disciplina, che non può venir meno, è quello 
del matrimonio e della famiglia.

Nessun fedele può dissociarsi in dottrina e nella prassi dalla verità che la 
Chiesa ha sempre insegnato circa l’unità e indissolubilità del matrimonio (cfr. can. 
1056) e circa i fini dello stesso matrimonio che, per natura sua, è ordinato alla 
procreazione ed educazione della prole (cfr. Gaudium et spes, 50; can. 1055 § 1). 
Dalla valida celebrazione del matrimonio sorge tra i coniugi un vincolo di sua 
natura perpetuo ed esclusivo (cfr. can. 1134).

L’istituzione divina del matrimonio, uno e indissolubile, è stata sempre affermata 
e difesa dal magistero. Già i Padri, sul fondamento della Parola di Cristo e degli 
Apostoli, preoccupati del dilagare del divorzio nel mondo greco-romano e spinti 
dall’annunzio del Vangelo, affermavano con insistenza che il matrimonio, per 
volontà divina, è uno e indissolubile e che, se non è accettato e vissuto come 
tale, non vi può essere retta e perfetta comunione ecclesiale. Così, tra gli altri, 
S. Agostino (De hono coniugali, 14, 17), S. Girolamo (Ep. 148, 22), S. G. Criso­
stomo (Hom. in illud mulier adligata, 1 Cor 7. 39-40, 2, 2). In tempi a noi più 
recenti, da Leone XIII a Giovanni Paolo II, questo insegnamento ci appare ancora 
più vasto, più approfondito e pregno di profonde riflessioni, soprattuto a seguito 
del Vaticano II, che con la Costituzione pastorale Gaudium et spes ha riaffermato 
che il bene della persona e della società umana e cristiana è strettamente connesso 
con l’osservanza delle leggi che fissano l’unità e indissolubilità del matrimonio. 
Da qui la condanna del Concilio della poligamia, del divorzio, del libero amore 
e di altre deformazioni (cfr. Gaudium et spes, 47). È questa una disciplina dalla 
quale la Chiesa non potrà mai deflettere ed il cristiano che non la osserva viola 
gravemente la comunione ecclesiale.

Il punto più cruciale oggi è quello che Paolo VI con YHumanae vitae e Gio­
vanni Paolo II con molteplici documenti hanno riconfermato, seguendo la dottrina 
conciliare (cfr. Gaudium et spes, 50), che è stata sempre in passato sostenuta 
e difesa dalla Chiesa. Chi parla diversamente è fuori della disciplina ecclesiastica 
e ferisce la comunione ecclesiale.

c) Un terzo aspetto della grande disciplina ecclesiale, intimamente legato alla 
comunione nella Chiesa, è quello della partecipazione ai Sacramenti.

I Sacramenti sono segni e mezzi di grazia per la santificazione dei fedeli; sono 
stati istituiti da Gesù Cristo e da Lui affidati alla Chiesa e come tali concorrono 
sommamente a iniziare, confermare e manifestare la comunione ecclesiale (cfr. can. 
840). A garantire questi beni la Chiesa ha provveduto con una adeguata disciplina 
sacramentaria.

Giustamente il Documento della C.E.I. "Comunione, comunità e disciplina eccle­
siale" (1 gennaio 1989) richiama anzitutto l’attenzione dei sacerdoti: « Soprattutto 
i presbiteri, dispensatori dei divini misteri, sono chiamati a rivivere tale fedeltà



Documentazione 561

e obbedienza della Chiesa, rispettando le condizioni di validità e liceità nella cele­
brazione dei Sacramenti, in particolare di quelli della Riconciliazione e dell’Euca­
ristia, ma anche del Battesimo e del Matrimonio, e preparando con cura i fedeli 
a riceverli con le dovute disposizioni morali e spirituali ».

E a tutto il popolo cristiano viene ricordato che: « Nell’amministrazione dei 
Sacramenti la coscienza cristiana, in specie sacerdotale, non può appellarsi a presunti 
diritti dei fedeli contro le disposizioni della Chiesa. Si pensi, ad esempio, alla 
disciplina ecclesiale circa la non ammissibilità dei divorziati risposati ai sacra­
menti della Riconciliazione e dell’Eucaristia (cfr. C.E.I., La pastorale dei divorziati 
risposati e di quanti vivono in situazioni matrimoniali irregolari o difficili [24 
aprile 1979]) » (n. 73).

Sono tre aspetti della grande disciplina, presentati a mo’ di esemplificazione 
del principio basilare che vede nella communio disciplinae l’esigenza dell’essere 
e dell’operare nella Chiesa, e non già qualcosa di fiscalismo, di marginale o acces­
sorio. È l’adesione del credente a vivere secondo quanto Cristo, tramite la sua 
Chiesa, ci ha proposto, affinché possiamo aderire a Lui e raggiungere la salvezza. 
Con la disciplina, osservata con interiore consapevolezza e partecipazione cosciente, 
entriamo in quell 'obbedienza della fede (Rm 16, 25) che crea la pienezza della 
vera e feconda comunione ecclesiale. Ce lo conceda la divina misericordia e per 
ottenerlo facciamo nostro questo voto di Giulio Salvadori: « Speriamo che lo 
Spirito di Dio pieghi tutti all’ossequio della legge, anche se gli uomini hanno fatto 
il possibile per render vane e vili le leggi ».

V.F.

(Da L’Osservatore Romano, 21 aprile 1989)



562 Documentazione

GIURAMENTO DI FEDELTÀ
Considerazioni canonistiche

In margine alla formula dello lusiurandum fidelitatis in suscipiendo officio 
nomine Ecclesiae exercendo (cfr. RDTo 1989, 179) abbiamo già pubblicato 
il commento di Umberto Betti apparso contestualmente allo lusiurandum su 
L'Osservatore Romano (cfr. RDTo 1989, 259 ss.) in cui vi era un breve 
accenno a questa nuova formula.
Sembra opportuno, proprio perché si tratta di una "novità”, offrire queste 
Considerazioni canonistiche al fine di una migliore comprensione dello lusiu­
randum in oggetto.

In occasione dell’entrata in vigore delle nuove Formule della "Professione di 
fede’’ e del "Giuramento di fedeltà”, a partire dal 1" marzo scorso, è stato pubbli­
cato su questo giornale [L’Osservatore Romano] un commento dottrinale di P. 
Umberto Betti sulla "Professione di Fede”. L’autore concludeva il suo articolo 
affermando: « Mentre l’emissione della Professione di fede è la condizione abilitante 
ad assumere un ufficio nella Chiesa, il Giuramento di fedeltà è l’impegno pubblico 
a bene esercitarlo di fronte alla Chiesa stessa e di fronte alle istituzioni e persone 
per le quali è stato assunto. L’osservanza dei cinque commi che lo compongono 
costituisce, dunque, il parametro dell’adempimento dei singoli uffici e insieme la 
verifica della fedeltà dei rispettivi titolari » (L’Osservatore Romano, 25 febbraio 
1989, 6).

1. È già stata rilevata la "novità assoluta” dell’aggiunta alla "Professione di 
fede” del "Giuramento di fedeltà”, che mancava nel testo pubblicato dalla S. 
Congregazione per la Dottrina della Fede del 1967. La storia del "Giuramento 
di fedeltà” è relativamente breve, e connota una chiara ascendenza conciliare, in 
ragione della ecclesiologia di comunione riproposta dal Vaticano II. In base alla 
« natura collegiale dell’ordine episcopale » vige tra il Papa e il Collegio o Corpo 
episcopale una profonda e indissolubile unità, che significa l’unità del gregge di 
Cristo, costantemente consolidata dall’azione dello Spirito (cfr. Lumen gentium, 22).

2. Per esprimere questa unità organica di azione e di governo, oltre all’unità 
della "Professione di fede”, è stato chiesto da più parti e giudicato opportuno 
di elaborare un "Giuramento di fedeltà”, da pronunciarsi dai Vescovi all’atto di 
assumere l’ufficio di Pastori della Chiesa particolare alla quale sono assegnati per 
mandato del Sommo Pontefice. Tale giuramento entrò in vigore il 1° luglio 1987. 
Si tenga presente che la formula di tale Giuramento non si ferma ad una promessa 
di fedeltà verso il Sommo Pontefice e di rispetto ai suoi Legati « in quanto rappre­
sentano stabilmente lo stesso Romano Pontefice » ed hanno come compito prin­
cipale « quello di rendere sempre più saldi ed efficaci i vincoli di unità che inter­
corrono tra la Santa Sede e le Chiese particolari » (cann. 363 e 364), ma implica 
parallelamente la cura di svolgere i « munera apostolica docendi, sanctificandi et 
regendi » in comunione gerarchica con i membri del Collegio episcopale.

3. Non possiamo qui soffermarci ora su tutti e singoli i commi nei quali 
è articolato il Giuramento di fedeltà dei Vescovi: essi riguardano la promozione 
della disciplina comune a tutta la Chiesa e l’osservanza delle leggi ecclesiastiche, 
anzitutto di quelle contenute nel Codice di Diritto Canonico; la cura nell’ammini-



Documentazione 563

strazione dei beni temporali finalizzati opportunamente secondo il dettato del can. 
1254 § 2; il rapporto di comunione e di amore verso i Presbiteri ed i Diaconi, 
nonché verso i Religiosi e le Religiose; il riconoscimento effettivo del ruolo dei 
Laici; l’azione missionaria; la partecipazione ai Concili ed agli altri atti collegiali, 
ecc. In sostanza si tratta di esprimere un chiaro livello di consapevolezza e di 
comprensione globale della propria responsabilità secondo la categoria della fedeltà 
all’ufficio assunto di Pastore proprio di una « porzione del Popolo di Dio », o, 
talora, di una compartecipazione alla « sollecitudine di tutta la Chiesa », in colla­
borazione con il Ministero Petrino, oppure a servizio di un « raggruppamento di 
Chiese particolari ».

4. Il rapporto Papa-Vescovi si attua con forme nuove di dialogo e di "frater­
nità evangelica” (si pensi ai moltiplicati incontri e "convivenze” tramite le visite 
"ad limina’’, ed attraverso i viaggi pastorali del Sommo Pontefice in ogni parte 
del mondo, che hanno senza dubbio agevolato il sistema di comunicazione tra 
Roma e le Chiese locali). A confortare questa prassi, già il can. 333 § 2, ribadendo 
la stretta congiunzione del Capo con il Collegio episcopale, afferma che: « il 
Romano Pontefice, nell’adempimento dell’ufficio di supremo Pastore della Chiesa, 
è sempre congiunto nella comunione con gli altri Vescovi e anzi con tutta la 
Chiesa ». La "communio” quindi è intesa come dinamismo di reciprocità dal Papa 
ai Vescovi — e dai Vescovi al Papa, come bene si esprime il can. 375 § 2, 
anche se spetterà a lui determinare, secondo le necessità della Chiesa « il modo sia 
personale, sia collegiale, di esercitare l’ufficio di supremo Pastore della Chiesa » 
(can. 333 § 2).

5. Cerchiamo ora di analizzare la formula del "lusiurandum fidelitatis in 
suscipiendo officio nomine Ecclesiae exercendo”. Come è annotato su L’Osservatore 
Romano del 25 febbraio, p. 6, si tratta di una formula da usare da coloro che sono 
tenuti a fare la Professione di fede, secondo il can. 833, nn. 5-8, ed esattamente: 
dai Vicari Generali ed Episcopali, come pure dai Vicari giudiziali; dai Parroci, 
dal Rettore del Seminario e dagli Insegnanti di teologia e di filosofia nei Semi- 
tari; dai candidati al diaconato; dal Rettore di un’Università ecclesiastica o catto­
lica; dai docenti di discipline pertinenti alla fede e ai costumi, in qualsiasi Uni­
versità; infine dai Superiori di Istituti religiosi clericali e delle Società di vita 
apostolica clericali, sempre all’inizio dell’assunzione dell’incarico.

È naturale che la varietà dei compiti appena elencati comporta una gamma 
differenziata di responsabilità. Occorre assumere con lealtà e realismo e con alta 
coscienza professionale il proprio incarico, percependo che la missione a cui si è 
chiamati, che coincide con il fine storico del Popolo di Dio, implica un’azione 
specifica, che nessun’altra azione umana può sostituire, in quanto è collaborazione 
qualificata al disegno di salvezza di Dio, secondo la luce e la forza ricevute dallo 
Spirito.

6. Il primo compito a cui i titolari degli uffici di cui sopra si impegnano 
formalmente, secondo il dettato del can. 209 § 1, è quello di conservare la 
comunione con la Chiesa, non solo « a parole », ma anche « nel loro modo di 
agire ». Si rifletta sulle dense esigenze di comunione sopra richiamate, e si pensi, 
ad esempio, all’impatto concreto che il proprio « modo di agire » può avere, a



564 Documentazione

favore o contro la condivisione di una direttiva morale o di un progetto pastorale, 
o nella celebrazione di un’azione liturgica. Occorre purificare e insieme rafforzare 
il senso di appartenenza e il senso di identità: si tratta di appartenere non ad una 
Chiesa fantomatica, costruita sulla propria misura, ma alla Chiesa della succes­
sione apostolica, della Parola scritta e tramandata autoritativamente, dei Sacramenti 
visibili e della comunione cattolica.

7. Contemporaneamente, secondo il dettato del § 2, si obbligano « ad adem­
piere con grande diligenza i doveri cui sono tenuti, sia nei confronti della Chiesa 
universale, sia nei confronti della Chiesa particolare alla quale appartengono, secondo 
le disposizioni del diritto ». Esistono, in effetti, sia nel diritto universale, sia 
nel diritto particolare, indicazioni normative che delineano un ruolo professionale 
all’interno della Chiesa, che non possono essere ignorate, e che sono vincolanti 
per l’espletamento degli uffici sopra elencati, in forma credibile e pastoralmente 
efficace.

8. Il terzo comma impegna non solo a conservare integro il deposito della 
fede, a illustrarlo ed a comunicarlo con piena fedeltà, evitando le dottrine ad esso 
contrarie (cfr. can. 750), ma anche ad osservare le costituzioni e i decreti che la 
legittima autorità propone per esporre una dottrina e per proscrivere le opinioni 
erronee (can. 754), in modo che, come raccomanda il Concilio Vaticano II « nel 
ritenere, praticare e professare la fede trasmessa si crei una singolare unità di 
spirito tra i Vescovi e i fedeli » (Dei Verbum, 10).

9. La promozione della disciplina comune a tutta la Chiesa e conseguente­
mente l’osservanza delle leggi ecclesiastiche, in primo luogo di quelle contenute nel 
CIC, rappresentano un quarto impegno per tutti coloro che sono costituiti in auto­
rità nella Chiesa, qualsiasi ufficio occupino. Affermava Giovanni Paolo II nella 
Cost. Ap. Sacrae disciplinae leges, all’atto di promulgare il CIC: « Il Codice non 
ha come scopo in nessun modo di sostituire la fede, la grazia, i carismi, e soprat­
tutto la carità dei fedeli nella vita della Chiesa. Al contrario il suo fine è piuttosto 
di creare tale ordine nella società ecclesiale che assegnando il primato all’amore, 
alla grazia e ai carismi, rende più agevole contemporaneamente il loro organico 
sviluppo nella vita, sia della società ecclesiale, sia anche delle singole persone che 
ad essa appartengono ». Le leggi sono la garanzia dell’unità, dell’eguaglianza, della 
tutela dei diritti e dei doveri di tutti contro l’arbitrarietà.

10. Il dovere di obbedienza fattiva a ciò che i sacri Pastori, « in quanto rap­
presentano Cristo, dichiarano come maestri della fede o dispongono come capi 
della Chiesa » (cfr. can. 212 § 1, con la specifica connessione al can. 753 che 
suppone il religioso ossequio dell’animo ai Vescovi in quanto « autentici dottori 
e maestri della fede », o « testimoni della divina e cattolica verità »: la fonte 
conciliare è ovviamente Lumen gentium, 25) esprime una ulteriore esigenza di 
concretezza storica inderogabile. La comunione ecclesiale si articola in definitiva 
in una serie di rapporti umani ben determinati, nel tempo e nello spazio, in rela­
zione a persone concrete ed a ruoli ben definiti.

È evidente che le istanze precedenti non negano la legittimità e anzi il dovere 
dei fedeli di manifestare ai Pastori della Chiesa « le proprie necessità, soprattutto 
spirituali, e i propri desideri » (can. 212 § 2), come pure « il proprio pensiero



Documentazione 565

su ciò che riguarda il bene della Chiesa » (§ 3). Tra il piatto "conformismo” e il 
dissenso” spregiudicato c’è tutto lo spazio per una compartecipazione correspon­

sabile di interventi, di proposta e di critica positiva per la crescita del Corpo 
ecclesiale, « in modo proporzionato alla scienza, alla competenza ed al prestigio 
di ciascuno » (can. 212 § 3). L’importante è che ogni passo, nel fine e nel metodo, 
sia dettato da un autentico amore alla Chiesa, realtà viva che tutti portiamo 
avanti nella fede in modo vitale, come essa porta noi.

11. La formula del "Giuramento di fedeltà” prevede inoltre alcune varianti 
testuali per i Superiori degli Istituti religiosi clericali e delle Società di vita apo­
stolica clericali: in una sfumatura di non poco conto il Giuramento chiede loro 
di cooperare con i Vescovi diocesani, affinché l’azione apostolica, « da esercitarsi 
a nome della Chiesa e per suo mandato — salvi l’indole e il fine del proprio Istituto 
— sia condotta nella comunione della Chiesa » (cfr. can. 675 § 3). Il riferimento 
all’indole propria, nell’esperienza vissuta di docilità allo Spirito, identifica il cari­
sma di ciascun Istituto come vero dono per le Chiese particolari e per la Chiesa 
universale. « La storia stessa, del resto, può abbondantemente testimoniare che 
le diversità di vocazioni, e soprattutto la coesistenza e la collaborazione dell’uno 
e dell’altro clero, diocesano e religioso, non vanno a detrimento delle diocesi, 
anzi piuttosto le arricchiscono di nuovi tesori spirituali e ne accrescono notevol­
mente la vitalità apostolica » (Mutuae relationes, 39). Ma per raggiungere queste 
auspicate mète pastorali è necessario che « i Vescovi diocesani e i Superiori reli­
giosi procedano su un piano di reciproca intesa » (can. 678 § 3).

12. La conclusione che scaturisce dalle riflessioni fin qui fatte è relativamente 
facile: l’istanza di comunione ripetuta nelle diverse esplicitazioni del "Giuramento 
di fedeltà” è la dimostrazione "normativa”, e perciò portata alle estreme applica­
zioni di coerenza pratica, che nella Chiesa non ha senso, specialmente per coloro 
che occupano un ufficio di governo o di docenza, isolarsi o "mettersi contro", ma 
ha significato e forza vitalizzante il mantenersi fedelmente all’interno della comu­
nità dei discepoli di Cristo, nella comprensione dei compiti e delle funzioni diver­
sificate che da Lui hanno preso corpo. I parametri entro i quali la Chiesa Madre 
invita a collocare la propria missione servono dunque ad orientarla, e a potenziarla 
nel suo vasto e decisivo influsso: isolarla, ridurla, o, peggio, deformarla, non 
farebbe altro che aggravare i problemi e i mali del mondo, anziché "salvarlo”.

Concomitantemente, una tale comunione « visibile e gerarchica » cresce a 
misura che aumenta la più intima comunione di ciascuno con Cristo. Perciò la 
prima parola della Chiesa è Cristo e non se stessa: essa è « una, santa, cattolica 
e apostolica » nella misura in cui tutta la sua attenzione è rivolta a Lui. Il Concilio 
Vaticano II ha collocato questa concezione in un modo grandioso al vertice delle 
sue considerazioni, cosicché il testo fondamentale sulla Chiesa comincia proprio 
con le parole: Lumen gentium cum sit Christus. La Chiesa è la presenza di Cristo 
(cfr. Lumen gentium, 8): la nostra contemporaneità con Lui e la sua contempo­
raneità con noi. È di lì che parte il dinamismo della comunione e porta frutti 
duraturi.

Tarcisio Bertone

(Da L’Osservatore Romano, 19 aprile 1989)



©
A

ltO
I ©

A
IL

Q
I ©

A
lL

O
I ©

A
M

I ©
A

l

@AIL@I
Susegana (Treviso) - Zona Industriale s SEDt
telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458



CARMAGNOLA
V- Gruassa. 8 - B. Salsasio n ALPESTRE

distilleria liquori
j

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

offre per I 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso II 
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

1 F

Sartoria 
Ecclesiastica 
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

corso Palestra, 14/g. (ang. via Bertela) - 10122 TORINO 
telefono (011)54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi, teche, patene, piatti, ecc. 
Si esegue doratura e argentatura.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA CHIESA.

REPARTO SARTORIA: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



- progettazione 
- esecuzione 

- realizzazione 
SU DISEGNO 

- TRASFORMAZIONI 
E RESTAURIeoise

 330 ojeAoi oo
 h

• ARMADI
PER SAGRESTIE - 
Progettati e costruiti per 
ogni particolare esigenza, 
vengono realizzati 
seguendo ogni 
accorgimento e soluzione 
tecnica atta a garantire la 
massima capienza, 
praticità e funzionalità.

• CONFESSIONALI
E PENITENZER1E
Progettati e costruiti 
rispettando lo stile della 
chiesa, rappresentano il 
massimo in quanto a 
funzionalità e 
riservatezza. Sono infatti 
dotati di poltrona girevole 
e di impianto 
indipendente di ricambio 
e ventilazione ad aria 
calda e fredda. 1 
particolari materiali 
utilizzati garantiscono 
inoltre il massimo 
isolamento acustico.

• ALTARI - AMBONI 
PANCHE - SEDIE - 
INGINOCCHIATOI PER 
SPOSI - BUSSOLE E 
PORTALI - 
POLTRONCINE PER 
CINEMATOGRAFI, 
SALE RITROVO E 
CONFERENZE - TAVOLI

20156 MILANO - Via Garegnano 32
Telefono 02/306311 - 0362/906402

SPECIALISTI 
IN 

ARREDAMENTO 
CHIESE.

ASILI,
CINEMA 

PARROCCHIALI 
E COMUNITÀ 

RELIGIOSE
AGENTE DI ZONA

MARTINO M1NETTO 
12037 Saluzzo CN - Via Piave 12 
Telefono 0175 / 41917-43155



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

•— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite.
— Servizio assistenza immediato.
WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 ■ Tel. (0173)58677-58812
10147 Torino: Tagliarne Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 299344-766897



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011) 47 24 55-48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco). 
Parr. Ceres, Parr. S. Gitilo, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussollno, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncalieri).



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:

— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali

Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120

— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 
intonazione, sonorità, durata.

— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazione nei pagamenti • Sopralluoghi e preventivi a richiesta



...e perché non andiamo 
al SACRO MONTE 

di Varallo?
— c'è un ambiente meraviglioso ricco di verde
— straordinari capolavori nelle 45 cappelle
— vi si accede su ampia strada asfaltata
— c’è un accogliente Albergo "Casa del Pellegrino”

tei. (0163) 51 656

Per informazioni: 
RETTORE SACRO MONTE 
13019 VARALLO (VC) - Tel. (0163) 51 131

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.1#
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO _

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

■ AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati E' l'unica ln 
Italia a costruir» Il « CENTRAL ■ TELE STARTER ». la prestigio­
sa centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE . CEPPI . CUSCINETTI

REVISIONI . ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun Impegno e spesa
— Assistenza tecnica con Interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi Impianti eseguiti In zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavo^



Premiata Fonderia di campane
ACHILLE MAZZOLA

FONDERIA CAMPANE - AUTOMAZIONE CAMPANE

OROLOGI DA TORRE

13018 VALDUGGIA (VERCELLI) 

TELEFONO 0163/47.133



LEGGE 818 del 7-12-1984
(nullaosta provvisorio)

VI RICORDIAMO CHE ENTRO I TERMINI STABILITI 
DALLA SUDDETTA LEGGE, DOVETE PROVVEDERE 
AD ADEGUARE IL VS. IMPIANTO DI RISCALDA­
MENTO ALLE NORME IN ESSA CONTENUTE.

La ns. Azienda specializzata nel riscalda­
mento delle chiese con l’esperienza accu­
mulata in oltre vent'anni di attività, potrà 
risolvere il Vs. caso nel modo migliore.

Per i lavori di adeguamento e di aggiorna­
mento Vi propone i suoi NUOVI GENERA­
TORI D'ARIA CALDA ad alto rendimento 
e lunga durata con serrande tagliafuoco, 
funzionanti a gasolio e a metano.

Serranda tagliafuoco

Per il riscaldamento autonomo di piccoli locali: 
cappelle invernali, aule, palestre, bar, ecc. 

Nuovi aerotermi a gas SI/IODUI^
/1IR

Per studi e preventivi, INTERPELLATECI !!!

Omnia Isrinosir Sede: Via della Rocca 10 - Tel. (011 ) 88.27.25 - 87.75.09 
10123 TORINO (ITALY)

Stabilimento: Strada Fornacino 87/C 
10040 LEINI' (Torino) ITALY



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

VARIE POSSIBILITÀ’ DI EDIZIONI:

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi, 
formato 17x24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi, 
formato 17x24

Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella quantità desiderata.
Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di impianto 
si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di mese in mese 
secondo il fabbisogno.
Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o fotografia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 pagine più la co­
pertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 2, 3 e 4 di copertina per la 
stampa di materiale proprio. Ai Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione 
Generale con il nome della Parrocchia in copertina.

N.B. - Per tutte le edizioni, a richiesta, con un minimo aumento di spesa stam­
piamo in carta patinata o illustrazione.

•— tipo GIORNALE nei formati 22X32 - 25X35 - 32x44 con tutto mate­
riale proprio

— Edizioni speciali di lusso e comuni in formati diversi

I nostri bollettini sono adottati da molti Parroci in tutta Italia.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO - Telefono 545.497



Opera Diocesana «BUONA STAMPA»
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO Telef. (Oli) 545.497

Sono in preparazione i

Calendari 1990
di nostra edizione

MENSILE soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 
su carta patinata, 
formato 36,5 X 17, 
13 figure, 
pagine 12 + 4 di copertina

BIMENSILE
SACRO a colori con riproduzioni 

artistiche di quadri d’autore 
formato 34 X 24

PER FORTI TIRATURE 
PREZZI DA CONVENIRSI SU TUTTI I TIPI

Richiedeteci sabito copie saggio
CON UN ADEGUATO AUMENTO DI SPESA 
SI POSSONO AGGIUNGERE NOTIZIE PROPRIE



Nota - Tutti gli Uffici sono chiusi il sabato pomeriggio.

Seconda sezione: Pastorale fondamentale

Ufficio catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Ufficio liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90
ore 9-12 — 15-18

Ufficio Caritas diocesana - tei. 53 71 87 
ore 9-12 — 15,30-18

Terza sezione: Pastorale speciale

Istituti secolari
Responsabile: don Giuseppe Angelo Tuninetti (ab. tei. 68 78 65)

Associazioni laicali
Responsabile per i movimenti ecclesiali: il Vicario Generale.

Centro missionario diocesano - tei. 51 86 25
Ufficio missionario: ore 9-12,30 — 15-18

Pastorale della famiglia
Ufficio pastorale della famiglia - Ufficio pastorale giovanile e dei ragazzi: ore 9-12 — 

15-18 (esclusi lunedì mattina e sabato) - tei. 54 70 45
Ufficio pastorale anziani e pensionati - tei. 54 18 95: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale malattia - tei. 54 18 95 - 53 09 81: ore 9-12

Pastorale della cultura e della scuola - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16
Ufficio pastorale della scuola: ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Pastorale delle comunicazioni sociali - tei. 54 49 69 - 54 52 34
Responsabile: don Giovanni Sangalli, S.D.B. (ab. tei. 521 14 29)

Pastorale sociale e del lavoro
Ufficio pastorale del lavoro - Via Vittorio Amedeo II n. 16 - tei. 54 31 56-51 58 13 

ore 9-12,30

Pastorale del turismo e del tempo libero
Responsabile: don Celestino Massaglia (ab. tei. 0123 - 5 33 13)

Centro Diocesano Vocazioni - Via XX Settembre n. 83 - tei. 566 02 89 
ore 9-12 — 15-17,30 (esclusi lunedì e sabato)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero - tei. 53 72 66 - 54 84 18 
ore 9-12 (escluso sabato)

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 — 15,30-17,30



Delegati Arcivescovili

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 70 45 - ab. 39 17 77)
per la pastorale della famiglia e per la pastorale giovanile e dei ragazzi

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20) 
per la Caritas diocesana

Birolo don Leonardo (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 40 70) 
per la pastorale sociale e del lavoro

Favaro can. Oreste (tei. uff. 51 86 25 - ab. 54 95 84) 
per l’attività missionaria

Marocco can. Giuseppe (tei. ab. 566 17 13) 
per la formazione permanente del clero

Pignata don Giovanni (tei. ab. 967 63 23)
per il Diaconato permanente e per i ministeri istituiti

Pollano don Giuseppe (tei. uff. 53 53 76 - ab. 54 62 35)
per la pastorale della cultura e per la pastorale della scuola

Ruata can. Giuseppe (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 23 79) 
per le Confraternite e i Santuari

Sangalli don Giovanni, S.D.B. (tei. uff. 54 49 69 - ab. 522 42 19) 
per la pastorale delle comunicazioni sociali

Tuninetti don Giuseppe Angelo (tei. ab. 68 78 65) 
per gli Istituti secolari

Veronese don Mario (tei. uff. 53 09 81 - ab. 79 48 27)
per la pastorale della sanità

Rivista
Diocesana
Torinese (= rdtO)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia

N. 4 - Anno LXVI - Aprile 1989

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - V. dell'Arcivescovado n. 12, 10121 T°r n
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - Corso Matteotti n. 11, 10121 Torm 

(ccp 10532109) - tei. 54 54 97 ______,

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3“-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: EDIGRAPH Coop. - Via Conceria n. 12. 10023 Chieri (TO)


