
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

5- MAGGIO

Anno LXVI
Maggio 1989
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili. 

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - Via dell’Arcivescovado n. 12

Vicariati - tei. 54 49 69 - 54 52 34
Segreteria ore 9-12

Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12
Don Francesco Peradotto (ab. tei. 248 23 91)
Segretario del Moderatore: can. Giuseppe Cerino (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale di To-Città: don Leonardo Birolo (ab. tei. 51 40 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali di:
To-Nord: don Domenico Cavallo (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: don Giovanni Coccolo (ab. Moncalieri tei. 605 53 33) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: don Rodolfo Reviglio (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Ufficio per i religiosi e le religiose: ore 9-12 (escluso sabato)

Prima sezione: Servizi generali
Cancelleria e Ufficio matrimoni - tei. 54 49 69 - 54 52 34 

ore 9-12
Ufficio per le Cause dei Santi

Responsabile: mons. Giovanni Luciano (ab. tei. 39 24 03)
Archivio - tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 (escluso sabato)
Economo diocesano - tei. 53 24 59

Mons. Michele Enriore
Ufficio amministrativo - tei. 54 18 98 - 54 59 23

ore 9-12
Assistenza al clero - tei. 54 76 03

ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)
Assicurazioni clero - tei. 54 33 70

ore 9-12 (escluso sabato)
Opera diocesana della preservazione della fede ■ Torino chiese

tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 — 15-18,30 (escluso sabato)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

SOMMARIO

pag.
Atti del Santo Padre

Il quinto viaggio pastorale in Africa (10.5) 579
Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 1989 582
Ai Vescovi italiani riuniti per la XXXI Assemblea Generale (18.5) 586
Lettera al Cardinale Presidente della C.E.I. per il 50" della proclamazione 

dei Patroni d’Italia 591

Atti della Santa Sede
Congregazione delle Cause dei Santi: Promulgazione di Decreti - Le virtù 

eroiche del Servo di Dio Giuseppe Allumano 593
Pontificio Consiglio per l’interpretazione dei testi legislativi: Risposta a 

quesiti sul Codice di Diritto Canonico 598
Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali: Pornografìa e violenza nei 

mezzi di comunicazione: una risposta pastorale 599

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Comunicato della Presidenza 605
XXXI Assemblea Generale (15-19 maggio 1989): Comunicato dei lavori 606
Determinazioni in materia di sostentamento del clero 611
Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro: Nota pastorale 

La formazione all’impegno sociale e politico 616

Atti dell’Arcivescovo
Omelia per la festa della S. Sindone 627
Omelia a Superga nel 40" della morte del grande Torino  629
Incontro con il clero a Valdocco 631
Omelia nell’incontro diocesano degli anziani 638
Alla Veglia di Pentecoste in Cattedrale 643
Omelia per le Ordinazioni presbiterali in Cattedrale 647
Messaggio per la novena e la festa della Consolata 650
Alla festa diocesana dei giovani a Valdocco 652
Omelia per la solennità del "Corpus Domini” in Cattedrale 663

Curia Metropolitana
Cancelleria: Ordinazioni presbiterali — Rinunce — Trasferimento di par­

roco — Affidamento di parrocchia ad Istituto religioso — Nomine — 
Conferme in istituzioni varie — Precisazione di confini parrocchiali — 
Nuovo numero telefonico 667

Ufficio liturgico: Rievangelizzazione, liturgia e cristiani "marginali” - Un 
contributo al Programma pastorale diocesano 1988-89 - L’accoglienza 670





Atti del Santo Padre

Il quinto viaggio pastorale in Africa

Una peregrinazione verso
il “Santuario” del Popolo di Dio

Da venerdì 28 aprile a sabato 6 maggio, Giovanni Paolo II si è recato per 
la quinta volta in Africa, a pochi mesi dall’annuncio dell’Assemblea speciale 
del Sinodo dei Vescovi sul tema: "La Chiesa in Africa verso il terzo Millennio". 
L’itinerario previsto ha condotto il Papa in Madagascar, a La Réunion, nello 
Zambia ed in Malawi.
Mercoledì 10 maggio, nel corso della consueta udienza generale, il Santo 
Padre ha così presentato il viaggio compiuto:

1. Madagascar - La Réunion - Zambia - Malawi: quattro tappe del ministero 
papale sul percorso della peregrinazione verso il "Santuario” del Popolo di Dio. 
Questo "Santuario” è dappertutto, si trova nei vari luoghi del globo terrestre, ab­
braccia i singoli popoli e le nazioni dell’universale ecumene. Tutti hanno infatti il 
loro inizio nel divino mistero della creazione. E tutti sono stati redenti da Cristo, 
Figlio di Dio, a prezzo della croce e della risurrezione. E a tutti viene mandato lo 
Spirito Paraclito, affinché « le grandi opere di Dio » (magnalia Dei) vengano parte­
cipate all'uomo: alle persone e alle comunità, ai popoli e alle nazioni.

2. L’ «itinerarium » del recente viaggio pastorale è coinciso nel tempo, col 
periodo pasquale, col giorno dell’Ascensione del Signore e con l’inizio di quella 
prima novena nel Cenacolo, quando la Chiesa, gli Apostoli insieme con la Geni­
trice di Dio si preparavano alla discesa dello Spirito Santo.

Esprimo un cordiale ringraziamento ai miei Fratelli nell’Episcopato per il loro 
invito. Ringrazio pure i Capi degli Stati — sia per gli inviti da loro rivoltimi sia 
per tutte le manifestazioni di ospitalità che mi hanno riservato. Questo ringrazia­
mento rivolgo anche a tutte le istanze civili ed ecclesiastiche, le quali nel periodo 
della preparazione della visita e durante il suo corso hanno lavorato per 1 organiz­
zazione dell’insieme. Che Dio rimuneri tutti c ciascuno: sia nel Madagascar come 
pure in La Réunion, e poi nello Zambia e in Malawi. Rinnovo l’auspicio della bene­
dizione di Dio su tutti i popoli e le Nazioni visitate.

3. Il momento storico che vive ciascuna di quelle Nazioni è importante. L’isola 
de La Réunion continua ad essere una parte "oltremare” della Repubblica Francese. 
Madagascar, Zambia e Malawi hanno raggiunto — grazie al processo di "decolo- 

579



580 Atti del Santo Padre

nizzazione” — l’indipendenza politica. Ciascuno di questi Paesi realizza la propria 
sovranità risolvendo i problemi di natura sociale, culturale ed economica con essa 
collegati e superando anche diverse difficoltà (cfr. Sollicitudo rei socialis).

La Chiesa, da parte sua, cerca di collaborare efficacemente a questo importante 
processo ispirandosi ai principi del Vangelo, espressi in modo particolare nell’inse­
gnamento del Concilio Vaticano II ed anche nel magistero ordinario dell’Episco­
pato unito al Successore di Pietro.

Il ministero papale, nel corso della visita, s’è posto in stretto rapporto con la 
realizzazione di questi compiti nei confronti dei rispettivi popoli e Nazioni.

4. Tale realizzazione va di pari passo con la autorealizzazione della Chiesa 
così come è stata espressa dal Concilio nell’insieme del suo magistero. La Chiesa 
« per sua natura è missionaria » e realizza tale compito mediante l’evangelizzazione. 
I Paesi recentemente visitati si trovano ancora nella fase della cosiddetta prima 
evangelizzazione. Sono Paesi di missione, dove continua e permane il lavoro mis­
sionario della Chiesa. Gli inizi di questa prima evangelizzazione risalgono, a volte, 
ai secoli passati (per esempio in Madagascar), ma la sua attuazione più consistente 
si è avuta soprattutto nel corso di questo secolo.

In pari tempo, gli ultimi decenni (parallelamente al processo di "decolonizza­
zione”) hanno portato un importante cambiamento. La missione della Chiesa è stata 
assunta in buona parte dai pastori locali. Questo si vede in particolare tra i Vescovi 
(i Vescovi missionari sono decisamente una minoranza). La stessa cosa tuttavia si 
avverte, in certa misura, anche per quanto riguarda i presbiteri, e forse ancor di più 
le Famiglie religiose, specie femminili. Occorre ringraziare Dio per la crescita delle 
vocazioni indigene. Occorre, al tempo stesso, riconoscere che i missionari sono 
ancora necessari. In molti luoghi le messi sono mature per la mietitura, ma man­
cano i mietitori. Quindi è sempre attuale l’ardente preghiera al Signore della messe 
affinché « mandi operai nella sua messe » (Mt 9, 38).

5. Questo passaggio significativo dalla prima evangelizzazione all’attuale Chiesa 
"indigena” ha trovato la sua espressione in tutti gli incontri di gruppo: con i sacer­
doti diocesani e religiosi, con i rappresentanti dell’apostolato dei laici, con i giovani, 
con gli ammalati, ecc.

Occorre aggiungere che dappertutto vi sono stati anche gli incontri ecumenici 
collegati con la preghiera per l’unione dei cristiani. Nel grande campo missionario 
la preghiera di Cristo: « Padre... che tutti siano una sola cosa, perché il mondo 
creda che tu mi hai mandato» (Gv 17,21), assume una attualità particolare.

Tra tutte le assemblee del Popolo di Dio quella più importante è sempre stata 
il Sacrifìcio Eucaristico, celebrato nella ricchezza della liturgia rinnovata, con l’in­
troduzione delle varie lingue locali ed anche di splendidi canti accompagnati con 
movimenti, in cui si esprimevano la intensa partecipazione alla celebrazione e la 
volontà di vivere il mistero eucaristico. Le Sante Messe in Madagascar (Diego Sua- 
rez, Antsiranana, Antananarivo, Tananarive, Fianarantsoa), nell’isola de La Réunion 
(St. Denis), nello Zambia (Kitwe e Lusaka), in Malawi (Blantyre e Lilongwe) rimar­
ranno come "pietre angolari” di questa peregrinazione in cui si esprime la Chiesa 
nelle sue conquiste e nelle sue aspirazioni, una Chiesa che confessa con senso di 
umiltà i propri peccati e mancanze ed in pari tempo non cessa di guardare con 
speranza al futuro segnato dal mistero pasquale della vittoria di Cristo sul peccato 
e sulla morte.

6. Lungo il percorso della recente visita sono state compiute due Beatificazioni 
che sembrano esprimere, in modo particolare, la verità sulla Chiesa « in statu mis-



Atti del Santo Padre 581

sionis »: quella della Beata Victoire Rasoamanarivo (1848-1894) in Madagascar e 
quella del Beato Jean-Bernard Rousseau, Fratei Scubilion della Congregazione dei 
Fratelli delle Scuole Cristiane nell’isola di La Réunion (1797-1867).

In Fratei Scubilion s’esprime un eroico sforzo missionario (principalmente quanto 
ai metodi di insegnamento e di educazione) che ha contribuito notevolmente all’in­
serimento del Vangelo in una società multiforme per origine e nazionalità, e so­
prattutto al superamento dell’obbrobriosa tradizione della schiavitù

Victoire Rasoamanarivo in Madagascar ha reso testimonianza, all’interno della 
società indigena, alla vitalità del Vangelo, facendola propria nel periodo della per­
secuzione. Questa prima Beata tra i malgasci è diventata una vera "Madre dei 
credenti” nella grande Isola. Era una persona laica, che ha vissuto un "difficile” 
matrimonio con un uomo giunto alla fede in Cristo soltanto alla fine della sua vita. 
In lei si manifesta ciò che appartiene all’autentico apostolato dei laici. Si può dire 
che la Beatificazione compiuta in Madagascar rende visibile tutto ciò che sul tema 
dei laici contiene il magistero della «Christifìdeles laici» e della «Mulieris dignitatem».

7. « Avrete la forza dello Spirito Santo e mi sarete testimoni... fino agli estremi 
confini della terra» (At 1,8).

Nel periodo pasquale, in cui queste parole di Cristo risuonano in modo parti­
colare nella liturgia, occorre ringraziare il Buon Pastore per il fatto che l’impegno 
missionario della Chiesa permane e si sviluppa tra le società del Continente nero 
ed insieme sulle isole dell’Oceano Indiano.

E sia lodato Dio nella Santissima Trinità!



582 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 1989

11 Papa si fa voce di tutti i poveri 
e dei missionari che lavorano per impiantare 

la Chiesa nel cuore del mondo
Pubblichiamo il testo del Messaggio del Santo Padre in occasione della Gior­
nata Missionaria Mondiale che quest’anno si celebrerà domenica 22 ottobre.

Carissimi Fratelli e Sorelle!
A Pentecoste ha avuto inizio la missione della Chiesa. L’annuncio del Signore 

Risorto, fatto dagli Apostoli alla folla di pellegrini convenuti a Gerusalemme, fu 
ascoltato e accolto nella varietà di lingue e culture che essi rappresentavano, anti­
cipando così in qualche modo l’universalità del nuovo Popolo di Dio. È nello spirito 
e nella grazia della Pentecoste, sorgente sempre feconda della vocazione evange­
lizzatrice e missionaria della Chiesa, che vi rivolgo questo Messaggio per l’annuale 
Giornata Missionaria Mondiale.

La celebrazione di questa Giornata, consacrata alla preghiera, alla catechesi e 
alla raccolta di aiuti per le missioni, richiama alla Chiesa intera il dovere di andare 
in tutto il mondo per portarvi l’annuncio del Vangelo. Possa tale ricorrenza arrecare 
a tutto il Popolo di Dio, pastori e fedeli, una rinnovata effusione dello Spirito Santo, 
che è lo Spirito della missione, colui che deve ora continuare l’opera salvifica, radi­
cata nel sacrificio della Croce. Gesù l’ha affidata alla Chiesa; ma « lo Spirito Santo 
rimane il trascendente soggetto protagonista della realizzazione di tale opera nello 
spirito dell’uomo e nella storia del mondo » fDominum et vivificantem, 42).

I. Il Clero autoctono, speranza della Chiesa missionaria
Dio — ricorda il Concilio Vaticano II (cfr. Lumen gentium, 9) — volle santi­

ficare e salvare gli uomini non individualmente e senza alcun legame tra loro, ma 
facendo di loro un popolo: il popolo messianico che ha per capo Cristo ed è radu­
nato nella Chiesa. Questa esiste in comunità locali, le quali sono affidate alla cura 
e alla guida di pastori propri, che le reggono, esercitando secondo la loro parte di 
autorità l’ufficio di Cristo Pastore e Capo (cfr. Lumen gentium, 28). La loro autorità 
e missione è di annunciare il Vangelo, di santificare e di governare il Popolo di Dio.

L’annuncio del Vangelo, fatto dagli Apostoli dopo la Pentecoste, diede vita a 
comunità di battezzati, alle quali essi preposero dei responsabili che garantissero 
l’unità e la formazione nella fede dei singoli membri, la celebrazione dell’Eucaristia, 
la comunione con gli Apostoli e le altre comunità cristiane.

Ciò che fecero gli Apostoli all’inizio della diffusione della Chiesa nel mondo, 
continua oggi attraverso l’evangelizzazione missionaria: infatti « per la costituzione 
della Chiesa e lo sviluppo della comunità cristiana, sono necessari vari tipi di mini­
steri, suscitati nell’ambito stesso dei fedeli: tra essi sono da annoverare i compiti 
dei sacerdoti, dei diaconi, dei catechisti» (Ad gentes, 15).

In questo Messaggio desidero sottolineare soprattutto la necessità e il valore 
della presenza del Clero autoctono nelle giovani comunità cristiane. Le vicende 
della formazione e dello sviluppo del Clero autoctono segnano il cammino della



Atti del Santo Padre 583

evangelizzazione missionaria. Furono soprattutto i Romani Pontefici, nella loro re­
sponsabilità di Pastori della Chiesa universale, a preoccuparsi perché, insieme con 
l’invio di missionari, le nascenti comunità dei Paesi di missione fossero fornite, 
appena possibile, di sacerdoti locali e di Vescovi locali. Ciò fu promosso in parti­
colare dai Papi di questo secolo, a cominciare da Benedetto XV, il quale nella Maxi­
mum illud (di cui celebriamo il 60° di pubblicazione) affermava fra l’altro: «Chi 
presiede la Missione deve rivolgere le sue principali premure alla buona formazione 
del Clero indigeno sul quale specialmente sono riposte le migliori speranze delle 
nuove cristianità » (n. 7).

Il fiorire del Clero autoctono torna a lode degli stessi missionari che, con tenacia 
paziente e perseverante, a volte fino al martirio, hanno lavorato e sofferto per for­
mare le nuove comunità cristiane, cercando di far sbocciare dalle famiglie il pre­
zioso frutto delle vocazioni al sacerdozio, alla vita religiosa e missionaria. Essi sono 
ora lieti di lavorare in comunione e di farsi collaboratori dei sacerdoti e dei Vescovi 
locali, ben sapendo che « la causa comune del Regno di Dio associa strettamente 
l'una e l’altra schiera di messaggeri evangelici per una collaborazione sempre neces­
saria e indubbiamente fruttuosa... e la loro armoniosa coordinazione è anche, e 
dev’essere anzi, esemplare espressione della comunione ecclesiale » (Paolo VI, Mes­
saggio per la Giornata Missionaria Mondiale del 1973).

Con il Concilio Vaticano II si è aperta una nuova stagione nella storia sempre 
affascinante dell’attività missionaria. Dal momento che la Chiesa è per sua natura 
missionaria e ogni Chiesa particolare è chiamata a riprodurre in se stessa l’imma­
gine della Chiesa universale, anche le nuove Chiese sono invitate a « partecipare 
quanto prima e di fatto alla missione universale della Chiesa, inviando anch’esse 
dei missionari a predicare dappertutto nel mondo il Vangelo, anche se soffrono per 
scarsezza di Clero. La comunione con la Chiesa universale raggiungerà in un certo 
senso la sua perfezione solo quando anch’esse prenderanno parte attiva allo sforzo 
missionario diretto verso le altre nazioni » (Ad gentes, 20). E da tale spirito mis­
sionario devono essere animati, anzitutto, i sacerdoti, rendendosi disponibili a ini­
ziare l’attività missionaria non solo nella propria diocesi, ma anche fuori di essa, 
se inviati dal Vescovo.

II. L’Opera di San Pietro Apostolo: da cent’anni a servizio del Clero locale
Quest’anno ricorre il Centenario di fondazione della Pontifìcia Opera di San 

Pietro Apostolo: come dal cuore ardente di Paolina Jaricot nacque l’Opera della 
Propagazione della Fede, cosi fu dall’amore e dal sacrifìcio di due altre donne, Ste­
fania e Giovanna Bigard, madre e figlia, che prese inizio quest’altra fondamentale 
iniziativa missionaria. La scintilla fu accesa da una lettera di Mons. Cousin, Ve­
scovo di Nagasaki, il quale il 1” giugno 1889 scriveva alle Bigard, già sue bene- 
fattrici e collaboratrici, di essere costretto a negare l’entrata in Seminario a giovani 
che desideravano diventare sacerdoti, per mancanza dei mezzi necessari alla loro 
formazione. Le signore Bigard colsero in quella lettera l’appello della volontà di Dio, 
un appello che cambiò radicalmente la loro vita. Esse divennero così le instancabili 
mendicanti di aiuti a favore degli aspiranti al sacerdozio, che nei Paesi di missione 
bussavano sempre più numerosi alle porte dei Seminari. Le due generose donne 
conobbero difficoltà di ogni genere, ma non desistettero dall’impegno assunto; lo 
assolsero fedelmente fino alla morte, avendo la gioia di vedere l’Opera approvata 
e benedetta dalla Santa Sede.

A cent’anni dalla sua fondazione, essa conserva integro il suo valore nella pro­
spettiva della finalità che le diede origine: « Sensibilizzare il popolo cristiano al



584 Atti del Santo Padre

problema della formazione del Clero locale nelle Chiese di missione e invitarlo a 
collaborare spiritualmente e materialmente alla preparazione dei candidati al sacer­
dozio » (Statuti delle Pontificie Opere Missionarie, 15).

L’Opera di San Pietro Apostolo, che doverosamente ho voluto ricordare e desi­
dero raccomandare in questo messaggio, ha largamente contribuito allo sviluppo 
del Clero locale e continua a svolgere un ruolo importante, per gli aiuti che offre 
affinché nelle giovani Chiese i Seminari, le Case di formazione e i Centri di studi 
superiori possano accogliere e preparare adeguatamente le vocazioni autoctone agli 
impegni dell’apostolato.

Mentre ringrazio di cuore coloro che, con la loro preghiera e le loro offerte, par­
tecipano ai programmi dell’Opera, invito tutti a lodare il Signore per le meraviglie 
che ha compiuto servendosi di Stefania e Giovanna Bigard, le quali si consacrarono 
alla causa missionaria con dedizione totale. La Chiesa, la quale — come scrissi nella 
Lettera Apostolica Mulieris dignitatem — «ringrazia per tutte le manifestazioni del 
"genio” femminile apparso nel corso della storia» (n. 31), non può non magnificare 
il Signore considerando i frutti di evangelizzazione e di santità maturati dall’Opera 
iniziata dalle Signore Bigard.

III. Tutti i membri della Chiesa devono impegnarsi per promuovere 
le vocazioni sacerdotali e missionarie e per annunciare il Vangelo

L’Opera di San Pietro Apostolo richiama la insostituibile funzione che è riser­
vata al Clero nella missione evangelizzatrice. Del suo servizio pastorale hanno biso­
gno le comunità cristiane, per essere guidate nella loro vita di fede e per formarsi 
allo spirito missionario.

La sfida più importante che la missione universale pone a tutta la Chiesa è quella 
delle vocazioni nelle varie espressioni in cui esse possono realizzarsi, ossia nella 
vita sacerdotale, religiosa e laicale. « Per l’evangelizzazione del mondo occorrono, 
anzitutto, gli evangelizzatori. Per questo tutti, a cominciare dalle famiglie cristiane, 
dobbiamo sentire la responsabilità di favorire il sorgere e il maturare di vocazioni 
specificamente missionarie, sia sacerdotali e religiose, sia laicali, ricorrendo a ogni 
mezzo opportuno, senza mai trascurare il mezzo privilegiato della preghiera, se­
condo la parola stessa del Signore Gesù: ”La messe è molta, ma gli operai sono 
pochi! Pregate dunque il padrone della messe che mandi operai nella sua messe” 
(Mt 9, 37-38) » (Christifideles laici, 35).

La situazione attuale — ho ricordato nella stessa Lettera Apostolica sulla voca­
zione e missione dei laici — postula che. riguardo al dovere di annunciare il Van­
gelo, ogni discepolo del Signore si senta chiamato in prima persona: « Guai a me, 
se non predicassi il Vangelo! » (1 Cor 9,16). A tale compito i fedeli laici sono abi­
litati e impegnati dai sacramenti dell’Iniziazione cristiana e dai doni dello Spirito 
Santo (cfr. Christifideles laici, 33).

Nella prospettiva della partecipazione dei laici alla missione universale della 
Chiesa, non è motivo di gioia e di speranza il fatto che due delle quattro Pontificie 
Opere Missionarie, e cioè l’Opera della Propagazione della Fede e l’Opera di San 
Pietro Apostolo, siano state fondate da laici, e precisamente da donne ardenti di 
zelo per il Regno di Dio?



Atti del Santo Padre 585

IV. Il permantente servizio di animazione
e di formazione delle Pontificie Opere Missionarie

Pur avendo insistito sull’attività dell'Opera di San Pietro Apostolo, in occasione 
del Centenario della sua fondazione, non posso concludere il Messaggio senza racco- 

£ mandare anche le altre Opere Missionarie: la Propagazione della Fede, la Santa
Infanzia e l'Unione Missionaria dei Sacerdoti, Religiosi e Religiose, opere che sono 
a servizio del Papa e di tutte le Chiese particolari.

Esse, pur svolgendo attività proprie distinte, hanno una comune finalità fonda­
mentale: suscitare e mantenere vivo nel Popolo di Dio — pastori e fedeli — un 
intenso spirito missionario, che si traduca in impegno per le vocazioni missionarie, 
per gli aiuti a tutte le missioni del mondo, così da venire incontro alle loro richieste 
e necessità, sempre crescenti, con il contributo generoso di tutti i cristiani.

Il Papa, in questa Giornata della carità universale, si fa voce di tutti i poveri 
del mondo; voce soprattutto dei missionari, che ai fratelli di fede e a tutti gli uomini 
di buona volontà stendono la mano.

I missionari si spendono nell’annuncio del Vangelo agli avamposti della mis­
sione, la quale anche ai nostri giorni incontra difficoltà e prove e richiede non di 
rado la testimonianza suprema del dono della propria vita. Per questo, a nome di 
tutta la Chiesa rivolgo loro la mia parola di affettuoso incoraggiamento, perché nel 
loro apostolato si sentano accompagnati e sostenuti dalla presenza del Signore Ri­
sorto, dalla potenza del suo Spirito e dalla solidarietà della comunità credente.

Tutti i discepoli del Signore ricordino che la beata Vergine Maria, Regina degli 
Apostoli e Madre di tutte le Genti, è loro modello e sostegno nell’impegno missio­
nario. A Lei affido l’attività missionaria della Chiesa e tutti coloro che consacrano 
la loro vita perché il Regno sia annunciato e la Chiesa sia impiantata nel cuore 
del mondo.

Ai missionari e ai loro collaboratori, a quanti in qualsiasi maniera partecipano 
all’opera missionaria della Chiesa, imparto di cuore la Benedizione Apostolica, pegno 
dei favori divini e segno del mio affetto e della mia riconoscenza.

Dal Vaticano, il 14 maggio — solennità di Pentecoste — dell’anno 19S9, undi­
cesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



586 Atti del Santo Padre

Ai Vescovi italiani riuniti per la XXXI Assemblea Generale

Rinsaldare il tessuto della comunità ecclesiale: 
condizione primaria dell’evangelizzazione

Giovedì 18 maggio, il Santo Padre si è incontrato con i Vescovi italiani 
riuniti per la XXXI Assemblea Generale.
Questo il testo del discorso da Lui rivolto ai Confratelli nell’Episcopato:

1. « Pace ai fratelli, e carità e fede da parte di Dio Padre e del Signore Gesù 
Cristo » (Ef 6, 23).

Venerati e carissimi Confratelli Vescovi delle Chiese in Italia, sono profonda­
mente lieto di incontrarvi qui riuniti, in occasione dei lavori della vostra XXXI As­
semblea Generale. Questo nostro appuntamento annuale, segno della comunione 
affettiva ed effettiva, sollecita ed operosa che ci lega in Cristo, Pastore supremo 
(1 Pt 5,4) e modello perfetto del nostro servizio apostolico, costituisce per noi tutti 
un momento di gioia e di conforto spirituale, un motivo di fiducia, uno stimolo ad 
operare con totale dedizione per la causa del Vangelo.

Saluto il vostro Presidente, Cardinale Ugo Poletti, e il Segretario Generale, Mons. 
Camillo Ruini; mi rivolgo con affetto fraterno a ciascuno di voi per esprimervi il 
mio apprezzamento per la sollecitudine con la quale attendete alle comunità affidate 
alla vostra cura pastorale.

Un metodo di lavoro significativo sotto il profilo ecclesiale
2. I lavori di questa Assemblea, intensi come di consueto, hanno seguito la 

metodologia già inaugurata, con felici risultati e con la vostra comune soddisfazione, 
nello scorso ottobre, durante l’Assemblea di Collevalenza. Avete cioè, esaminato 
nei vari gruppi di studio, i temi e documenti di maggior rilievo sottoposti alla vostra 
valutazione, prima di riconsiderarli insieme, riuniti in Assemblea plenaria. Questo 
metodo di lavoro appare significativo sotto il profilo ecclesiale: esso facilita, nello 
scambio fraterno, l’approfondimento comune dei problemi ed offre una concreta 
opportunità di manifestare l’affetto collegiale che vi anima. Così anche attraverso 
le Assemblee Generali voi rafforzate i vincoli della reciproca comunione, fonda­
mento e garanzia della comunione delle vostre Chiese particolari.

Il Papa, anche se non sempre presente fisicamente, è sempre con voi spiritual- 
mente in forza del suo ufficio: il ministero di Pietro e dei suoi Successori rag­
giunge infatti ciascuna delle vostre Chiese particolari e si esprime in esse non ”dal- 
l’esterno”, quasi fosse una struttura giustapposta e superflua, bensì ”dall’interno”, 
dall’« essenza stessa di ogni Chiesa particolare » (Discorso ai Vescovi USA: Inse­
gnamenti di Giovanni Paolo II, X/3 [1987], 556). Questo discorso, che vale per 
l’intera cattolicità, assume una rilevanza tutta particolare quando si tratta dei Ve­
scovi e delle Chiese d’Italia, essendo il ministero del Successore di Pietro costituti­
vamente unito a quello del Vescovo di Roma. Ed è con intima gioia che vedo 
esplicarsi nell’esercizio quotidiano del servizio pastorale questo nostro speciale reci­
proco legame, da cui tanto vantaggio trae il Popolo di Dio.



Atti del Santo Padre 587

La vita: diritto primo e fontale di tutti gli altri diritti
3. Sono molti, come è naturale, e a prima vista assai diversificati, i temi e gli 

argomenti che in queste giornate di lavoro avete dovuto affrontare. In maniera più 
o meno immediata si riconducono, però, tutti ai grandi temi della nuova evangeliz­
zazione e della comunione ecclesiale, costituendo quest’ultima la premessa indispen­
sabile e la testimonianza particolarmente efficace della prima.

Nell’ambito dell’evangelizzazione spicca la tematica della vita umana: il docu­
mento pastorale che intendete dedicarle rappresenta il frutto più maturo di un im­
pegno che si è articolato in molteplici iniziative, ultima delle quali il recente Con­
vegno nazionale « Al servizio della vita umana », di cui conservo vivo il ricordo. 
Il fine che vi siete proposti è quello di aprire la strada a una rinnovata cultura 
della vita e di fiducia in essa, cercando di superare molti ostacoli ideologici e com­
portamentali che vi si oppongono, e di favorire nuove scelte legislative e adeguati 
interventi istituzionali. Intendete perciò promuovere e valorizzare tutte le energie 
e le solidarietà disponibili a favore della vita sofferente e minacciata, facendo atten­
zione anche al maturare di nuove sensibilità, o almeno di nuovi interrogativi, che 
testimoniano una più diffusa percezione della dignità che appartiene costitutiva­
mente alla vita umana. Intendete soprattutto evangelizzare, nella sua pienezza di 
motivazione e di implicazioni, l’inviolabile diritto alla vita, consapevoli che esso 
è il « diritto primo e fontale, condizione per tutti gli altri diritti della persona » 
(Christifìdeles laici, 38). 11 Signore benedica e renda fecondo questo impegno della 
Chiesa italiana.

Mezzogiorno d’Italia: solidarietà sociale e comunione ecclesiale
4. Altro argomento assai significativo della vostra Assemblea è quello del Mez­

zogiorno d’Italia, visto nella prospettiva della solidarietà sociale e della comunione 
ecclesiale. L’Italia in questi ultimi decenni ha fatto molti progressi nel cammino 
dello sviluppo, e talvolta del cosiddetto ”supersviluppo” di stampo consumistico, 
ma sopravvivono pure disuguaglianze gravi ed aree nelle quali specialmente ai gio­
vani è troppo difficile trovare valide e oneste possibilità di lavoro. Appare quindi 
assai opportuna la vostra parola di Pastori, rivolta non a fornire soluzioni tecniche 
per le singole e complesse questioni, ma a proporre, alla luce dell’insegnamento del 
Vangelo, gli orientamenti etici che presiedono ad ogni retta soluzione dei problemi 
umani e sociali (cfr. Sollicitudo rei socialis, 41).

All’impegno per tradurre in atto questi orientamenti potranno dare un contributo 
prezioso le « Settimane Sociali », che molto opportunamente l’Episcopato italiano 
ha ripristinato secondo modalità nuove, adatte alla situazione presente. Il mio auspi­
cio è che esse possano costituire un luogo di solido approfondimento culturale 
e un chiaro punto di riferimento per l’impegno sociale dei cattolici, offrendo al Paese 
un laboratorio qualificato di idee e di proposte operative.

Il piano pastorale per il prossimo decennio
5. Tra i lavori della vostra Assemblea ha trovato spazio anche il tema che vi 

terrà occupati in futuro: il piano pastorale per il prossimo decennio, che dovrà 
condurre al grande Giubileo del terzo Millennio cristiano.

Già agli inizi degli anni ’70 la Conferenza Episcopale Italiana seppe individuare 
nell’evangelizzazione non soltanto il compito perenne e la vocazione propria della 
Chiesa, ma anche l'urgenza e la sfida storica del nostro tempo, nel quale Nazioni



588 Atti del Santo Padre

come l’Italia, di antica e radicata tradizione cristiana, a causa di ideologie materia­
listiche e poi, sempre più, di un costume di vita edonistico, sono minacciate dall’in- 
differenza religiosa e dalla tendenza a vivere come se Dio non esistesse.

Questa intuizione rimane pienamente valida per il decennio che si attende, anzi 
appare destinata a indicare il cammino futuro della Chiesa ben oltre la fine del 
nostro secolo.

Col volgere degli anni e con l'approfondirsi del processo di secolarizzazione, che 
spesso si manifesta come una rovinosa scristianizzazione, si sono per converso anche 
meglio precisate le caratteristiche e le esigenze, a cui deve corrispondere la nuova 
evangelizzazione.

Diventa anzitutto sempre più evidente la necessità di far crescere é maturare negli 
stessi credenti quella « coscienza di verità », ossia quella consapevolezza di essere 
portatori della verità che salva, che è, fin dalle origini della Chiesa, lo stimolo 
decisivo all’impegno missionario (cfr. Allocuzione al Convegno ecclesiale di Loreto: 
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, VIIT/1 [1985], 996). La mentalità relativistica, 
così diffusa nel nostro tempo, tende infatti, spesso inavvertitamente, a penetrare 
anche nei credenti, a condizionarli nelle loro convinzioni e ancor più nei compor­
tamenti. Pertanto, condizione primaria dell’evangelizzazione è che si rinsaldi il 
tessuto cristiano della stessa comunità ecclesiale. In tal senso la Christifìdeles laici 
afferma che la « nuova evangelizzazione, rivolta non solo alle singole persone, ma 
anche ad intere fasce di popolazione nelle loro varie situazioni, ambienti e cultura, 
è destinata alla formazione di comunità ecclesiali mature, nelle quali cioè la fede 
sprigioni e realizzi tutto il suo originario significato di adesione alla persona di Cristo 
e al suo Vangelo, di incontro e di comunione sacramentale con Lui, di esistenza 
vissuta nella carità e nel servizio » (n. 34).

Una capillare catechesi dei giovani e degli adulti
6. È evidente l’importanza che deve avere, in questa prospettiva della nuova 

evangelizzazione, una sistematica, approfondita e capillare catechesi dei giovani e 
degli adulti, nella quale i laici siano impegnati come soggetti e protagonisti, in 
stretta e operosa comunione con i sacerdoti, i religiosi e le religiose.

Anche in questo campo sento di dovervi esprimere, carissimi Fratelli nell’Episco­
pato, la mia gratitudine e il pieno incoraggiamento per l’opera che andate svolgendo, a 
continuazione del Convegno nazionale dello scorso anno « Catechisti per una Chiesa 
missionaria », che ha mostrato quanti progressi già si siano compiuti nella prepa­
razione di catechisti per la nuova evangelizzazione.

Ai teologi è richiesta una stretta, fedele e rispettosa collaborazione con i Pastori
7. Alla base di tutta l’opera di evangelizzazione, di formazione e consolida­

mento della comunità cristiana, sta il mandato apostolico che abbiamo ricevuto con 
la consacrazione episcopale. Il Concilio Vaticano II, nel descrivere il ministero affi­
dato dal Signore ai Vescovi, quali successori degli Apostoli, pone anzitutto in evi­
denza « la missione di insegnare a tutte le genti e di predicare il Vangelo a ogni crea­
tura » (Lumen gentium, 24). Questa verità di sempre è oggi particolarmente attuale.

I Vescovi sono gli autentici maestri della fede. In unione tra loro e col Vescovo 
di Roma, essi sono le colonne su cui poggiano il lavoro e la responsabilità dell’evan­
gelizzazione, che ha come scopo l’edificazione del Corpo di Cristo. Di questo voi 
siete pienamente consapevoli, ed anche nelle presenti circostanze e durante i lavori 
di questa stessa Assemblea ne avete dato chiara testimonianza.



Atti del Santo Padre 589

Occorre che l’intero Corpo ecclesiale prenda, a questo riguardo, rinnovata co­
scienza del disegno di Cristo sulla sua Chiesa. Alla luce di tale disegno, come po­
trebbe legittimamente rivendicarsi spazio per forme aperte o surrettizie di un « ma­
gistero parallelo e alternativo »? La Verità, che è Cristo, è una, e questa Verità 
è stata affidata peculiarmente agli Apostoli e ai loro Successori. Certo, sarà sempre 
 necessario che la responsabilità per questa Verità « sia condivisa da tutti i fedeli, 

in particolare da coloro che, come i teologi, hanno una specifica funzione nell’ap­
profondimento della verità rivelata e nell’impegno per inserirne i contenuti nel 
presente contesto culturale: ad essi in modo speciale è richiesta una stretta, fedele 
e rispettosa collaborazione con i Pastori » (Allocuzione al Convegno ecclesiale di 
Loreto: Insegnamenti, cit., 995 ss.).

Una particolare attenzione occorre oggi rivolgere alla dimensione morale della 
fede, che alla fede stessa appartiene in maniera costitutiva. La verità dell’etica cri­
stiana è infatti troppo spesso insidiata e contestata, non soltanto sul piano dei com­
portamenti pratici, ma anche a livello dottrinale, con grave pregiudizio della vita 
cristiana e col rischio di compromettere ciò che di più nobile ed essenziale vi è 
nell’uomo.

Collegare insieme evangelizzazione e testimonianza della carità
8. La verità cristiana è intimamente congiunta all’amore: nella sua essenza 

profonda essa è infatti manifestazione dell’amore di Dio per l’uomo e vocazione 
all’amore verso Dio e verso i fratelli. Perciò molto opportunamente, nel piano pasto­
rale per il prossimo decennio, intendete collegare insieme l’evangelizzazione e la 
testimonianza della carità. L’impegno di carità operosa, di cui per grazia del Signore 
sono ricche le nostre comunità, rappresenta infatti, proprio nel suo carattere di 
servizio generoso e disinteressato ai fratelli, quella genuina testimonianza di amore 
nella quale il lieto annuncio del Vangelo di Cristo può trovare la sua piena credi­
bilità (cfr. Allocuzione al Convegno ecclesiale di Loreto: Insegnamenti, cit., 996 s.).

L’insegnamento della religione:
un servizio offerto alla formazione culturale e morale dei ragazzi e dei giovani

9. Nella grande prospettiva dell’evangelizzazione si colloca anche l’iniziativa 
felicemente realizzata dalla Conferenza Episcopale Italiana riguardo al quotidiano 
"Avvenire”. Trova compimento così l’auspicio che fu nel cuore di Paolo VI fin da 
quando concepì e promosse la creazione del quotidiano cattolico a livello nazionale: 
quello cioè che fosse la Chiesa italiana ad assumerne le primarie responsabilità, 
salva naturalmente l’autonomia propria del giornale. Sono certo che i cattolici ita­
liani non faranno mancare il proprio aiuto nel sostenere e diffondere il loro quoti­
diano, il cui ruolo di corretta informazione civile ed ecclesiale e di espressione della 
cultura cristiana si manifesta sempre più necessario e prezioso ai fini di una pre­
senza autenticamente missionaria nella società italiana.

Accanto a questo impegno non posso non ricordare quello per l’insegnamento 
della religione. Conosco bene lo sforzo che la Chiesa italiana va compiendo da tempo, 
anche con la costituzione nelle diocesi degli Istituti di Scienze Religiose, per qua­
lificare sempre meglio questo servizio offerto alla formazione culturale e morale dei 
ragazzi e dei giovani. L’apprezzamento che esso trova presso la grandissima mag­
gioranza delle famiglie e degli studenti, che liberamente lo scelgono, conferma la 
sua validità, anche sotto un profilo sociale, ed è un ulteriore, forte motivo per pro­
muovere e tutelarne la piena dignità, dal punto di vista della cultura e della scuola.



590 Atti del Santo Padre

A Maria, beata perché ha creduto
10. Affidiamo a Maria Santissima, la Vergine fedele, beata perché ha creduto 

(cfr. Le 1,45), la nostra quotidiana fatica di Pastori, solleciti della fede del nostro 
popolo e di null’altro preoccupati che di aiutare ciascuno dei nostri fratelli a spa­
lancare a Cristo le porte del proprio cuore.

Nel suo nome e con affetto profondo imparto ad ognuno di voi e alle vostre 
Chiese la Benedizione Apostolica.



Atti del Santo Padre 591

Lettera al Cardinale Presidente della C.E.I.
per il 50° della proclamazione dei Patroni d'Italia

San Francesco e Santa Caterina: 
hanno lasciato in Italia un’orma 
tuttora incisiva, viva e profonda

Il Santo Padre ha desiderato sottolineare il 50° della proclamazione dei Santi 
Francesco d’Assisi e Caterina da Siena come Primari Patroni d’Italia (18 
giugno 1939) inviando al Cardinale Presidente della C.E.I. la seguente lettera:

Sono passati cinquantanni da quando il mio Predecessore Pio XII di v.m., con 
singolare premura ed affetto verso l’Italia, ne costituì e proclamò Patroni i Santi 
Francesco d’Assisi e Caterina da Siena.

Nel ricordare la significativa circostanza, desidero unirmi a tutti i Vescovi, sacer­
doti, religiosi e fedeli della diletta Nazione, i quali vogliono ravvivare in tale ricorrenza 
la loro fiducia e cristiana devozione verso questi insigni Protettori, invocando da 
Dio, per la loro intercessione, una rinnovata effusione di grazie su questa terra che 
tanto amarono e servirono con eccezionale testimonianza di fede e di carità.

La virtù dei Santi non rimane certo chiusa in se stessa dentro l’inaccessibile area 
della coscienza: se essa è tensione di amore verso Dio e verso il prossimo, non può 
non diventare comunione, estendendo agli altri la carità di Cristo ed irradiandola 
con atteggiamenti concreti di generosa dedizione.

Francesco d’Assisi e Caterina da Siena furono modelli eccelsi di questo duplice 
amore verso Dio e verso gli uomini: due personalità straordinariamente ricche di 
ingegno, mosse da una fede ardente, protese a far conoscere Cristo e farlo amare. 
Conquistati da Cristo (cfr. Fil 5, 12), ambedue furono preparati dalla natura e dalla 
grazia ad affrontare eccezionali eventi.

Non sorprende, dunque, che proprio da questa fonte soprannaturale siano scaturite 
quelle forze di partecipazione e di solidarietà con gli uomini, che hanno fatto di 
Francesco e Caterina grandi benefattori della loro terra, potenti operatori della frater­
nità e della pace in un mondo diviso, nelle rispettive età, da gravi tensioni civili 
ed anche ecclesiali. Per questo sono Patroni d’Italia, non per il semplice fatto che 
vi sono nati, ma perché entrarono nella vita del Paese con determinante incisività, 
lasciandovi un’orma tuttora viva e profonda.

Essi devono essere ricordati, altresì, per la loro fedeltà alla Chiesa, che amarono 
come sposa di Cristo, trovando in essa le vie della verità su Dio, e da essa attingendo 
la forza e l’incitamento per le loro iniziative. Seguendo la chiamata del divino Maestro, 
essi si diedero a Dio e per ciò stesso furono capaci di un amore alla Chiesa ed ai 
fratelli, tale da conferire loro un’incomparabile pienezza interiore ed esteriore di 
carità. La loro esistenza contemplativa e attiva, mite e sacrificata, forte e generosa 
in mezzo alla comunità ecclesiale ed al mondo profano, fu davvero un segno del 
fuoco che lo Spirito aveva in essi acceso per un sublime progetto di pace e di unità, 

 di promozione e di rinnovamento.
Francesco e Caterina amarono la Chiesa anche a motivo delle manchevolezze, 

che, con sincerità di figli fedeli ed affezionati, dovettero ravvisare nelle sue compo-



592 Atti del Santo Padre

nenti umane. Essi capirono che proprio per questo la Chiesa doveva essere servita, 
affinché la povertà degli uomini non nascondesse ciò che veramente essa è nella sua 
sacramentale missione di salvezza (cfr. Paolo VI, Insegnamenti, VII [1969], 941). 
Capirono, cioè, a fondo, che la Chiesa è corpo mistico di Cristo, fonte di grazia e 
sacramento di comunione con Dio, e per questo dev’essere amata con tutte le forze.

Auspico che la prossima ricorrenza contribuisca ad accrescere un simile amore 
alla Chiesa ed a suscitare in seno alle comunità cattoliche italiane il desiderio di 
partecipare più attivamente all’opera di evangelizzazione e di animazione spirituale 
che oggi le deve impegnare intensamente.

L’Italia ha un suo ruolo chiaro e storicamente fondato nelle vicende della Chiesa, 
poiché è in essa che, per divina provvidenza, è collocata quella Sede Apostolica del 
Successore di Pietro, che Caterina contribuì a riportare a Roma in tempi calamitosi 
e che Francesco ritenne sempre necessario consultare per avere conferma del carisma, 
ricevuto da Gesù Crocifisso.

Mi rivolgo in modo speciale ai giovani, porzione del popolo italiano, sulla quale 
si fondano le mie più vive speranze per il futuro. Desiderosi di verità e di traspa­
renza, fiduciosi nel valore dei princìpi morali, essi ambiscono di vivere in una società 
rinnovata e fondata sui valori più autentici della solidarietà. Ad essi, pertanto, ripro­
pongo le figure di Francesco e Caterina, affinché sul loro esempio ispirino il proprio 
progetto di vita, dedicandosi sia al bene della società che all’incremento del Regno 
di Dio. Ad essi, come a tutto il popolo italiano, chiedo soprattutto di imitare la vita 
interiore dei Santi Patroni, per avere quella visione del mondo, che costruisce e 
concentra ogni idea di progresso ed ogni impulso di miglioramento sulla parola di 
Cristo: « Questa è la vita vera, che conoscano te, l’unico vero Dio, e colui che hai 
mandato, Gesù Cristo » (Gv 17, 3).

Con tali sentimenti esprimo fervidi voti di bene per la diletta Nazione italiana, 
mentre, auspici i Santi Francesco e Caterina, invoco una copiosa effusione di doni 
celesti, sulle Autorità civili, sui Pastori d’anime e sui Cittadini tutti, ai quali imparto 
una speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, il 31 maggio — festa della Visitazione della beata Vergine Maria 
— dell’anno 1989, undicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
DELLE CAUSE DEI SANTI

Promulgazione di Decreti

Oggi, 13 maggio 1989, alla presenza del Santo Padre, 
sono stati promulgati i Decreti riguardanti:

— le virtù eroiche del Servo di Dio GIUSEPPE ALLA
MANO, sacerdote e fondatore dell’Istituto delle Missioni 
della Consolata, nato a Castelnuovo d’Asti il 21 Gen­
naio 1851 e morto a Torino il 16 Febbraio 1926;

(Da L'Osservatore Romano, 14 maggio 1989)

593



594 Atti della Santa Sede

DECRETUM

TAURINEN. 

CANONIZATIONIS 
SERVI DEI 

losephi Allamano 
SACERDOTIS

FUNDATORIS INSTITUTI MISSIONUM A CONSOLATA 

(1851-1926)

SUPER DUBIO

An constet de virtutibus tbeologalibus Fide, Spe et Caritate tum in Deum tum 
in proximum, necnon de cardinalibus Prudentia, lustitia, Temperantia et For­
titudine eisque adnexis, in gradu heroico, in casu et ad effectum de quo agitur.

«Sicut misit me Pater, et ego mitto vos» (Io 20,21). Haec Domini verba 
germanam indolem ostendunt et vocationem Ecclesiae propriam, quae « natura sua 
missionaria est, cum ipsa ex missione Filii missioneque Spiritus Sancti originem 
ducat secundum propositum Patris » (Conc. Oec. Vat. II, Ad gentes, 2). Idcirco 
eius est omnibus hominibus evangelium nuntiare, secundum lesu mandatum: 
« Euntes in mundum universum praedicate evangelium omni creaturae » (Mt 16, 15).

In mirabili Ecclesiae Taurinensis Servorum Dei multitudine, quorum iam aliqui 
in Sanctorum vel Beatorum numerum sunt relati, sacerdos losephus Allamano emi­
nuit, quippe cum intellexisset quamlibet localem Ecclesiam debere in missionem 
incumbere universalem.

Natus is est in oppido lingua patria Castelnuovo d’Asti vocato, postea vero 
Castelnuovo Don Bosco, die 21 mensis lanuarii anno 1851. Mater eius Anna Maria 
soror fuit Sancti losephi Cafasso, cuius operam cleri formandi Servus Dei continua­
vit et, imprimis, vivide spiritum imitando effinxit. Postridie ortum baptizato nomina 
sunt indita losephus Octavius. Christianis imbutus virtutibus a matre, quam post 
mariti obitum — qui accidit cum Servus Dei trium vix erat annorum — familiae 
onus gravavit, et deinde ab ipso Sancto Ioanne Bosco, uti per annos quattuor alum­
nus in Oratorio Salesiano Taurinensi, animadvertit ad sacerdotium vocationem, cui 
prompta et firma voluntate respondit, seminarium metropolitanum Taurinense in­
gressus mense Octobri anno 1866. Annis quos in seminario egit, firmiter statuit 
non solum sacerdos fieri bonus, sed sanctus. Aequalibus antecessit studii diligentia 
et pietate, praescriptionum observantia et vitae spiritalis magnitudine. lesum Chri­
stum habens « regulam omnis actus et cogitationis », constituit omnia facere pro 
eo, una semper cum Maria.



Atti della Santa Sede 595

Sacerdos ordinatus die 20 mensis Septembris anno 1873, ab Episcopo est desti­
natus ad alumnos formandos seminarii, ex quo ipse erat egressus. Is quidem oboe­
divit optimasque ostendit, quamvis admodum esset iuvenis, educatoris dotes. Eo­
dem tempore doctoris gradum in theologia est adeptus apud theologicam Taurinen- 
sem Facultatem et cooptationem in eiusdem Studiorum Universitatis doctores. Anno 
1880 rector nominatus est clari templi Marialis a Consolata, quod 46 annos, usque 
ad mortem theatrum fuit omnium eius sacerdotalium laborum. Operibus repara­
tionis ingentibus et amplificationis omnino refectum, curatum quoad actionem pasto­
ralem et liturgicam per multas consociationes, fatiscens illud templum cito factum 
est non modo pietatis Marialis, verum etiam vitae spiritalis et coeptuum pastoralium 
archidioecesis sedes.

Ephebeum ecclesiasticum instauravit iuvenibus sacerdotibus instituendis; quod 
usque ad mortem rexit, recreans in eo losephi Cafasso spiritum, quem venerabilem 
virum cognoscendum curavit cuiusque canonizationis causam iniit et suscepit. Eius 
perrexit operam etiam exercitationibus spiritalibus pro clero proque laicis moderando 
apud templum Sancti Ignatii in oppido Lanzo.

Homo dono praeditus consilia dandi et consolandi, vir fuit spei et consolationis. 
Ab omnibus appetebatur: episcopi, sacerdotes, nobiles et populares eum adibant 
ob quamvis condicionem, quae consilio, solacio vel auxilio indigeret.

Ad temporis necessitates attentus, inceptis favit pastoralibus, actioni sociali 
Ecclesiae provehendae, scriptis catholicis, tutelae et praesidio cleri, operariorum 
consociationibus. Canonicus fuit cathedralis Ecclesiae, communitatum religiosarum 
antistes, commissionum et consiliorum dioecesanorum particeps.

Tanta industria non impedivit, quominus extra dioecesis fines aspiceret. Com­
prehendit quod Concilium Oecumenicum Vaticanum II erat sacerdotibus propo­
siturum: « Donum spirituale, quod presbyteri in ordinatione acceperunt, illos 
non ad limitatam quandam et coarctatam missionem praeparat, sed ad amplissi­
mam et universalem missionem salutis usque ad ultimum terrae (Act 1,8). Nam 
quodlibet sacerdotale ministerium participat ipsam universalem amplitudinem mis­
sionis a Christo apostolis concreditae » (Presbyterorum Ordinis, 10). Pro com­
perto habens « sacredotem esse natura missionarium », voluit effectionem huius 
sacerdotii rationis facilem reddere condendo anno 1901 Institutum Missionum 
a Consolata, ex sacerdotibus constans et fratribus laicis. Anno 1910 Institutum 
iniit Sororum Missionariarum a Consolata. In utroque casu maximi ponderis fuit 
cum Archiepiscopo communio, Cardinali Augustino Richelmy, qui eius animarum 
salutis studium probabat, necnon ardentem in Virginem Consolatam amorem et 
optationem eiusdem propagandi notitiam et cultum. Ob fraternam Episcopi cum 
Servo Dei losepho Affamano communionem dioecesis spiritu missionali aestuavit, ita 
patefaciens unum ex muneribus quae Decretum Conciliare Ad gentes Episcopis 
delegat, « ita ut tota dioecesis missionaria evadat » (n. 38). Et Virgo Maria, quae 
Dominum dedit mundo, unica vera humani generis consolatio, quam Paulus VI 
« Stellam evangelizationis indicavit » (Evangelii nuntiandi, 82), secundum firman 
Servi Dei persuasionem est vera Instituti Missionari! Conditrix, quandoquidem 
ipsa illud voluit et sustinuit.

Quamvis incommoda uteretur valetudine, unde saepe in discrimine vitae fuit, 
Servus Dei summa cum fortitudine multa graviaque explevit mutiia sua, praesertim



596 Atti della Santa Sede

cleri formationem, Missionariorum et Missionariarum. His suasit ut missionibus 
servirent tota voluntatis, verbi et animi intentione, vel ad vitae devotionem. Ipse 
hac in re exemplo fuit, usque ad ultimum spiritum vires consumendo, bona et 
vitam pro regno Dei, pro Ecclesia proque suis missionibus.

Sancte Augustae Taurinorum mortuus est apud templum Consolatae dicatum, 
die 16 mensis Februarii anno 1926. Eius corpus in coemeterio municipali Tauri­
nensi sepultum, anno 1938 sollemnibus cum honoribus est in aediculam translatum 
ad hoc ipsum exstructam Domus principis Missionariorum a Consolata, quam 
multi frequenter visunt.

Sanctitatis fama non in solis familiis Missionariorum quas ipse instituerat 
increbuit, sed etiam in dioecesibus Pedemontanis, in Europa inque pluribus mundi 
partibus, quo evangeli! nuntius per eius Missionarios pervenerat.

Cleri magister et beneficus, ad necessitates pastorales temporis sui apertus, 
fecunditatis sacerdotalis viam inculcavit, videlicet « Deum solum quaerere », assi­
duam curare formationem, ad se apostoli Pauli sedulitatem applicare: « Vae mihi 
si non evangelizavero » (1 Cor 9, 16) et sollicitudinem omnium Ecclesiarum.

Vir industrii silentii, sanctitatem est persecutus « bonum bene faciendo » et 
« sine strepitu », « extraordinarium se in ordinario ostendendo », se generose 
Ecclesiae et fratrum servitio dedendo. Totius vitae eius ratio fuit Dei voluntatis 
et gloriae quaesitio. Semper voluit cum Episcopo esse consentiens cumque Summo 
Pontifice, seque consolabatur quod semper secundum eorum praecepta egisset.

Sacerdos magna praeditus moderatione, alacrem navitatem fervidissimo depre­
cationis spiritu compensavit, quam ipsis Missionariis proponebat uti « primum 
officium ». Propositum vivendi continuo coram Deo vehementi pietate eucharistica 
est prosecutus. Ei Missa « pulcherrimum vitae tempus » erat, maximamque exi­
stimabat iacturam se ea privari atque diu ante Sanctissimum in adoratione non 
posse diu consistere. Peculiarissime decus aedificiorum ad cultum adhibitorum 
curavit itemque liturgiam digne et fervide celebrandam, vitae spiritalis religiones 
ad eam conformans. Semper sub oculis Mariae se tenuit, quam respexit tamquam 
teneram Matrem, veri Christi discipuli exemplar, patronam et consolatricem.

Canonizationis causa in Curia archiepiscopali Taurinensi instructa est annis 
1944-1951.

Scripta eius perspexit Rituum Congregatio, quae Decretum edidit ad illa spec­
tans die 19 mensis Decembris anno 1960. Consideratis « animadversionibus » 
Promotoris Generalis Fidei aliisque collectis instrumentis et testimoniis de vita, 
opera et virtutibus Servi Dei, est apparata Positio super virtutibus, indeque pro 
praescripto disceptatum est super iisdem virtutibus, idque primum die 18 mensis 
Octobris anno 1988, in Congressu Peculiari Theologorum, moderatore Rev.mo Do­
mino Antonio Petti, Fidei Promotore Generali; postea, die 4 Aprilis anno 1989, 
in Congregatione Ordinaria Patrum Cardinalium et Episcoporum, ponente Exc.mo 
ac Rev.mo Domino Paulino Limongi, Archiepiscopo titulari Nicaeeno in Haemi- 
monto. Utroque in coetu, proposito dubio num Servus Dei losephus Allamano 
virtutes exercuisset in gradu heroico, una voce omnes confirmaverunt.

Facta demum de hisce omnibus rebus Summo Pontifici loanni Paulo II accu­
rata relatione, Sanctitas Sua vota Congregationis de Causis Sanctorum excipiens, 
ut Decretum super heroicis Servi Dei virtutibus conscriberetur mandavit.



Atti della Santa Sede 597

Quod cum rite esset factum, accitis hodierno die subscripto Cardinali Prae­
fecto necnon Causae Ponente, meque Antistite a Secretis Congregationis ceterisque 
de more convocandis eisque astantibus, Beatissimus Pater sollemniter declaravit: 
Constare de virtutibus theologalibus Fide, Spe et Caritate tum in Deum tum 
in proximum, necnon de cardinalibus Prudentia, lustitia, Temperantia et Forti­
tudine eisque adnexis, in gradu heroico, Servi Dei losephi Affamano, sacerdotis, 
fundatoris Instituti Missionum a Consolata, in casu et ad effectum de quo agitur.

Hos autem Decretum in vulgus edi et in acta Congregationis de Causis Sanc­
torum referri mandavit.

Datum Romae, die 13 Maii A. D. 1989.

Angelus Card. Felici
Praefectus

5* Traianus Crisan
Archiep. tit. Drivastensis 

a Secretis



598 Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER L’INTERPRETAZIONE
DEI TESTI LEGISLATIVI

RISPOSTA A QUESITI 
SUL CODICE DI DIRITTO CANONICO

Patres Pontificiae Commissionis Codici Iuris Canonici Authentice Interpretando 
propositis in plenario coetu diei 24 ianuarii 1989 dubiis, quae sequuntur, responden­
dum esse censuerunt ut infra:

I

D. - Utrum praesidis electio imponatur in canonicorum capitulis vi can. 509 § 1. 
R. - Negative.

II

D. - Utrum sub verbis can. 1263 « personis iuridicis publicis suo regimini sub- 
iectis » comprehendantur quoque scholae externae institutorum religiosorum iuris 
pontificii.

R. - Negative.

Summus Pontifex loannes Paulus II in Audientia die 20 maii 1989 infrascripto 
impertita, de supradictis decisionibus certior factus, eas publicari iussit.

Rosalius Iosephus Card. Castillo Lara
Praeses

Iulianus Herranz Casado 
a Secretis



Atti della Santa Sede 599

PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLE COMUNICAZIONI SOCIALI

Pornografia e violenza nei mezzi 
di comunicazione: una risposta pastorale

Introduzione

1. In anni recenti c’è stato nel mon­
do un radicale mutamento nella perce­
zione dei valori morali, che ha compor­
tato profondi cambiamenti nel modo 
di pensare e di agire delle persone. 
In questo processo, i mezzi di comu­
nicazione hanno giocato e continuano 
a giocare negli individui e nella società 
un ruolo importante, poiché introdu­
cono e riflettono nuovi atteggiamenti 
e stili di vita '.

2. Alcuni di questi cambiamenti 
esprimono, senza dubbio, aspetti posi­
tivi. Oggi, come Papa Giovanni Paolo 
Il ha recentemente osservato, « la pri­
ma nota positiva è la piena consape­
volezza, in moltissimi uomini e donne, 
della dignità propria e di ciascun 
essere umano... Contemporaneamente, 
nel mondo diviso e sconvolto da ogni 
tipo di conflitti, si fa strada la convin­
zione di una radicale interdipendenza 
e, per conseguenza, la necessità di una 
solidarietà che la assuma e traduca 
sul piano morale »:. A tutto questo, 
molto hanno contribuito i mezzi di 
comunicazione.

3. Molti cambiamenti, comunque, so­
no stati per il peggio. Insieme con i 
precedenti abusi, si sono verificate 
nuove violazioni della dignità umana 
e dei suoi diritti, dei valori e degli 
ideali cristiani. Anche per questi aspet­
ti i media sono in parte responsabili.

4. Il coinvolgimento dei mezzi di 
comunicazione, come il Concilio Vati­
cano II ricorda, è dovuto al fatto che 
se è vero che « essi costituiscono un 
prezioso sostegno per il genere uma­
no », è ugualmente certo « che gli 
uomini possono usarli contrariamente 
al piano provvidenziale del Creatore 
e così volgerli a proprio danno e 
rovina »3.

5. Fra gli sviluppi allarmanti di 
questi anni c’è una sempre più mar­
cata crescita della pornografia e di 
una gratuita violenza nei media. I 
libri e le riviste, le registrazioni, il 
cinema, il teatro, la televisione, le 
videocassette, gli annunci pubblicitari 
e le stesse telecomunicazioni offrono 
spesso scene di violenza e di permis­
sivismo sessuale che rasenta la porno­
grafia e che sono moralmente inaccet­
tabili.

6. L’esaltazione della violenza e la 
pornografia sono attitudini ancestrali 
dell’esperienza umana, là dove essa 
esprime la dimensione più buia della 
natura ferita dal peccato. Nell’ultimo 
quarto di secolo, comunque, esse han­
no acquistato più ampia dimensione e 
pongono seri problemi sociali. Mentre 
aumenta la confusione circa le norme 
morali, le comunicazioni hanno reso 
pornografia e violenza accessibili ad 
un vasto pubblico ivi compresi i gio-

1 Communio et progressio, 22.
2 Sollicitudo rei socialis, 26.
3 Inter mirifica, 2a.



600 Atti della Santa Sede

vani e i bambini. Questa degradazione 
era un tempo confinata nei Paesi ric­
chi. A causa dei mezzi di comunica­
zione, essa comincia ora a corrompere 
i valori morali delle Nazioni in via di 
sviluppo.

7. I mezzi di comunicazione possono 
essere effettivi strumenti di unità e di 
mutua comprensione e, d’altro canto, 
possono farsi veicoli di una visione 
deformata dell’esistenza, della fami­
glia, dei valori religiosi ed etici; di una 
visione non rispettosa dell’autentica 
dignità e del destino della persona 
umana4. In particolare, in diverse re­
gioni del mondo, i genitori hanno 
espresso la loro comprensibile preoc­
cupazione circa i film, le videocassette 
e i programmi televisivi che i loro 
figli possono vedere, le registrazioni 
che possono ascoltare e le pubblica­

zioni che possono leggere. Essi non 
desiderano, in alcun caso, che i va­
lori morali inculcati in famiglia siano 
annullati da produzioni deplorevoli, 
dappertutto e troppo facilmente acces­
sibili, spesso attraverso i mezzi di 
comunicazione.

8. Questo documento vuole illustrare 
gli effetti più gravi della pornografia 
e della violenza sugli individui e sulla 
società e vuole indicare le cause prin­
cipali del problema, quale esiste al 
giorno d’oggi. Cercherà quindi di ri­
chiamare i rimedi a disposizione di 
chi si occupa professionalmente di 
comunicazione, dei genitori, degli edu­
catori, del pubblico, delle autorità 
civili ed ecclesiali, degli organismi 
religiosi e dei gruppi appartenenti al 
settore privato.

Effetti della pornografia e della violenza

9. L’esperienza quotidiana conferma 
gli studi condotti nel mondo intero 
sugli effetti negativi della pornografia 
e della violenza nei media*. Si intende 
per pornografia, nei media, la viola­
zione, attraverso l’uso delle tecniche 
audiovisive, del diritto alla "privacy" 
del corpo umano nella sua natura 
maschile o femminile. Questa viola­
zione riduce la persona umana e il 
corpo umano a un oggetto anonimo 
destinato all’abuso per motivi di con­
cupiscenza; la violenza in questo con­
testo può essere intesa come la pre­
sentazione, facente appello ai più bassi 
istinti, di azioni che sono contrarie 
alla dignità della persona e che evo­
cano una grande forza fisica esercitata 
in maniera profondamente offensiva e 
spesso passionale. Gli specialisti diver­
gono, qualche volta, circa l’estensione 
dell’impatto in questi fenomeni e circa 
il modo in cui gli individui e i gruppi 
sono toccati da questo problema; le 
linee di fondo del problema appaiono 
tuttavia chiare, definite ed inquietanti.

10. Nessuno può considerarsi immu­
ne dagli effetti degradanti della porno­
grafia e della violenza o al riparo dai 
danni causati da coloro che si lasciano 
influenzare da esse. I bambini e i gio­
vani sono particolarmente vulnerabili 
e in modo speciale esposti a divenirne 
le vittime. La pornografia e la violenza 
sadica avviliscono la sessualità, per­
vertono le relazioni umane, asservi­
scono gli individui, in particolare le 
donne e i bambini, distruggono il 
matrimonio e la vita familiare, ispi­
rano comportamenti antisociali e inde­
boliscono la fibra morale della società.

11. È dunque evidente che uno degli 
effetti della pornografia è il peccato. 
La volontaria partecipazione nella pre­
parazione o nella diffusione di queste 
produzioni nocive deve essere consi­
derata come un serio male morale. 
Siccome, poi, la produzione e la diffu­
sione di questi prodotti non potrebbe 
aver luogo se non vi fosse una richie­
sta di mercato, coloro che fanno uso

4 Familiaris consortio, 76; cfr. Giovanni Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiale 
delle Comunicazioni sociali, 1° maggio 1980.

s Fra questi possono essere citati: 1) Pornography: The Longford Report, Ricerche-Mursia, 
Milano (Italia), 1978; 2) Final Report of thè Attorney General’s Commission on Pornography, 
Rutledge Hill Press, Nashville, Tennessee (U.S.A.), 1986; 3) ISPES (Istituto di Studi Politici, 
Economici e Sociali), I e II Rapporto sulla Pornografia in Italia, Roma (Italia), 1986 e 1988.



Atti della Santa Sede 601

di dette produzioni, non solo recano 
danno morale a se stessi, ma contri­
buiscono anche allo sviluppo di questo 
nefasto commercio.

12. Il lasciare frequentemente i bam­
bini in balìa delle scene di violenza 
nei media può causare turbamento in 
essi, ancora incapaci di distinguere 
chiaramente fra fantasia e realtà.

Ad uno stadio ulteriore, la violenza 
sadica nei media può condizionare le 
persone impressionabili, specialmente 
i giovani, fino al punto di considerare 
questa come accettabile, normale e 
degna di essere imitata.

13. È stato detto che esisterebbe un 
legame fra pornografìa e violenza sa­
dica; un certo tipo di pornografia 
è marcatamente violenta nella sua 
espressione e nei suoi contenuti. Co­
loro che guardano o leggono produ­
zioni di questo tipo, corrono il rischio 
di trasferire questi atteggiamenti nel 
loro comportamento e possono arri­
vare a perdere ogni rispetto per gli 
altri, che pure sono figli di Dio e fra­
telli e sorelle della stessa umana fami­
glia. Il legame fra pornografia e vio­
lenza sadica comporta, poi, particolari 
implicazioni per le persone che soffro­
no di malattia mentale.

14. La cosiddetta pornografìa "soft 
core" può avere effetti progressiva­
mente desensibilizzanti, soffocando 
gradualmente il senso morale degli 
individui fino al punto di renderli mo­
ralmente e personalmente insensibili 
di fronte ai diritti e alla dignità degli 
altri.

La pornografìa, come la droga, crea 
dipendenza e spinge gli individui a 
cercare produzioni sempre più ecci­
tanti e perverse, "hard core". La pro­
babilità di comportamenti antisociali 
aumenterà, pertanto, con lo sviluppo 
di questo processo.

15. La pornografìa favorisce fanta­
sticherie e malsani comportamenti. 
Compromette lo sviluppo morale della 
persona e relazioni sane e mature, 
specialmente nel matrimonio e nella 
vita familiare, dove la fiducia reci­
proca, la lealtà e l'integrità morale 
nei pensieri e nelle azioni sono di 
grande importanza.

16. La pornografìa pone ostacolo al 
carattere familiare dell’autentica ses­
sualità umana. Nella misura in cui la 
sessualità viene considerata come fre­
netica ricerca di soddisfazione indivi­
duale piuttosto che come espressione 
di duraturo amore nel matrimonio, la 
pornografìa appare come fattore ca­
pace di minare la vita familiare nella 
sua totalità.

17. Al peggio, la pornografia agirà 
come agente stimolante e rinforzante, 
una specie di complice indiretto, nei 
casi di aggressioni sessuali gravi e 
pericolose, sequestri ed assassinii.

18. Uno dei messaggi fondamentali 
della pornografia e della violenza è 
il disprezzo degli altri, considerati co­
me oggetti piuttosto che come per­
sone. Così, la pornografìa e la violenza 
soffocano la tenerezza e la compas­
sione per far posto all’indifferenza e 
persino alla brutalità.

Le cause

19. Una delle cause fondamentali 
del diffondersi della pornografìa e del­
la violenza nei media sembrerebbe 
essere il propagarsi di una morale per­
missiva basata sulla ricerca ad ogni 
costo della soddisfazione individuale. 
A ciò si aggiunge un disperato vuoto 
morale, che fa del piacere dei sensi 
la sola felicità che gli esseri umani 
possono ottenere.

20. Un certo numero di cause più 
immediate contribuisce ulteriormente

problema

alla crescita della pornografìa e della 
violenza nei media. Tra queste ricor­
diamo:

— la sete di guadagno. La porno­
grafìa è un’industria profìcua. Alcuni 
settori dell’industria delle comunica­
zioni hanno tragicamente ceduto alla 
tentazione di sfruttare la debolezza 
umana, particolarmente quella dei gio­
vani e delle menti impressionabili, allo 
scopo di trarre profitto dalla produ­
zione di pornografìa e violenza. L’indù-



602 Atti della Santa Sede

stria della pornografia è, certe volte, 
talmente lucrosa che fa parte, in ta­
lune società, della criminalità organiz­
zata;

— banali argomentazioni libertarie. 
La libertà di espressione impone, se­
condo alcuni, una certa tolleranza nei 
confronti della pornografia, anche a 
scapito della salute morale dei giovani 
e del diritto di ciascuno alla "privacy" 
e ad un’atmosfera di pubblica decenza. 
Qualcuno, erroneamente, dice anche 
che il miglior modo di combattere la 
pornografia è quello di legalizzarla. 
Queste argomentazioni qualche volta 
sono proposte da gruppi minoritari 
che non aderiscono ai valori morali 
della maggioranza e che non ricono­
scono la parte di responsabilità che 
ogni diritto affermato e rivendicato

porta con sé. Il diritto alla libertà di 
espressione non esiste nel nulla. La 
responsabilità pubblica per promuove­
re il bene morale della gioventù, per 
garantire il rispetto della donna, della 
"privacy" e della pubblica decenza, 
indica chiaramente che la libertà non 
può essere equiparata alla licenziosità;

— la mancanza di leggi diligente­
mente formulate o la inefficace appli­
cazione di leggi che già esistono per 
proteggere il bene comune, in special 
modo la morale della gioventù;

— l'incertezza e l’apatia da parte di 
molte persone, tra le quali membri 
della comunità ecclesiale, che, a torto, 
si considerano o estranei al fenomeno 
della pornografia e della violenza nei 
media, o incapaci di porvi rimedio.

Come affrontare il problema

21. La diffusione della pornografia e 
della violenza attraverso i mezzi di 
comunicazione porta offesa agli indi­
vidui e alla società e crea un problema 
urgente che richiede risposte realisti­
che da parte degli individui e delle 
comunità. Il legittimo diritto alla libe­
ra espressione e al libero scambio di 
informazioni deve essere rispettato, 
ma nello stesso tempo deve essere 
rispettato il diritto di ciascuno, delle 
famiglie e della società alla "privacy", 
alla pubblica decenza e alia protezione 
dei valori fondamentali della vita.

22. Ci si presentano all’attenzione 
sette settori operativi concernenti i 
doveri da compiere in questa materia: 
i media, i genitori, gli educatori, i 
giovani, il pubblico, le autorità civili e 
la Chiesa e i gruppi religiosi.

23. / professionisti della comunica­
zione. Sarebbe ingiusto affermale che 
tutti i mezzi di comunicazione e tutti 
i comunicatori sono coinvolti in que­
sto traffico nefasto. Molti comunica­
tori si distinguono per le loro qualità 
professionali e personali; essi cercano 
di assumersi le proprie responsabilità 
applicando fedelmente le norme mo­
rali e sono animati da grande rispetto 
per il bene comune. Il loro impegno — 

specialmente l’impegno di coloro che 
cercano di fornire sani intrattenimenti 
familiari — merita la nostra ammira­
zione e il nostro incoraggiamento.

Noi sollecitiamo questi comunicatori 
ad accordarsi per formulare ed appli­
care nei mezzi di comunicazione e 
nella pubblicità codici etici ispirati al 
bene comune e orientati allo sviluppo 
di tutto il genere umano. Questi codici 
di comportamento sono particolar­
mente necessari per la televisione, 
che porta le immagini direttamente 
nelle case dove i bambini possono 
trovarsi spesso soli e senza sorve­
glianza. Un reale autocontrollo è sem­
pre il miglior controllo, e l’autorego­
lamentazione all’interno dei media 
può essere la prima e la migliore linea 
di difesa contro coloro che vorrebbero 
corrompere gli scambi comunicativi e 
la società ricercando il loro profitto 
con la produzione di programmi por­
nografici e violenti.

24. I genitori. I genitori devono rad­
doppiare i loro sforzi per una com­
pleta formazione morale dei bambini 
e della gioventù. Ciò comporta l’edu­
cazione ad una sana attitudine verso 
la sessualità umana, basata sul rispet­
to per la dignità di ogni persona in 
quanto figlia di Dio, sulla virtù della



Atti della Santa Sede 603

castità e sulla pratica dell’autodisci­
plina. Una ben ordinata vita familiare 
nella quale i genitori sono fedeli prati­
canti e totalmente votati l’uno all'altro 
e ai propri figli, costituirà la scuola 
ideale per la formazione ai sani valori 
umani.

Al giorno d’oggi, inoltre, i bambini 
e i giovani hanno bisogno di essere 
educati a saper scegliere i programmi 
e a diventare utenti ben informati dei 
media, in questo campo, i genitori 
possono influenzare i loro figli princi­
palmente con l’esempio; la loro passi­
vità o la loro auto-indulgenza nei 
confronti dei media sarà fonte di dan­
nosi malintesi per i giovani. Di parti­
colare importanza per i giovani sarà 
l’esempio che i genitori sapranno dare 
loro, testimoniando il mutuo amore e 
la tenerezza nel matrimonio così come 
la disponibilità a discutere con i pro­
pri figli in modo amorevole e gentile 
di argomenti che li interessano. È 
necessario ricordarsi che, nel campo 
della formazione, « si ottiene di più 
con la persuasione che con la proibi­
zione » *.

25. Gli educatori. I principali colla­
boratori dei genitori nella formazione 
morale dei giovani sono gli educatori. 
Le scuole e gli altri programmi edu­
cativi devono promuovere e inculcare 
i valori etici e sociali per garantire la 
unità e il sano sviluppo della famiglia 
e della società.

Tra i programmi di educazione nei 
media di particolare valore sono quelli 
che concorrono a formare nei giovani 
un’attitudine critica e la capacità di 
discernimento nell'uso della televisio­
ne, della radio e degli altri media, 
così da renderli capaci di resistere 
alle manipolazioni e di evitare un 
ascolto e una visione meramente pas­
sivi e abitudinari dei programmi.

È anche necessario sottolineare 
quanto sia importante nelle scuole 
mettere in rilievo il rispetto per la 
persona umana, il valore della vita 
familiare e l’importanza dell’integrità 
morale personale.

26. La gioventù. I giovani stessi 
possono contribuire ad arginare il flus­
so della pornografia e della violenza 
nei media rispondendo positivamente 
alle iniziative dei loro genitori e dei 
loro educatori e assumendosi la re­
sponsabilità delle proprie decisioni 
morali e nella scelta dei divertimenti.

27. Il pubblico. Anche il pubblico 
deve far sentire la sua voce. Indivi­
dualmente e collettivamente, i citta­
dini — compresi i giovani — hanno il 
dovere di far conoscere il loro punto 
di vista ai produttori, agli agenti com­
merciali e alle pubbliche autorità. C'è 
bisogno urgente di imbastire un dia­
logo fra i comunicatori e i rappresen­
tanti dei pubblico così che coloro che 
operano nei mezzi di comunicazione 
siano messi al corrente delle reali esi­
genze e degli interessi degli utenti.

28. Le autorità civili. I legislatori, 
gli amministratori, i custodi della leg­
ge e i giuristi sono chiamati a rispon­
dere al problema della pornografia e 
della violenza nei media. Leggi sane 
devono essere promulgate dove man­
cano, le leggi ambigue devono essere 
chiarite e ie leggi esistenti devono 
essere applicate.

Siccome la produzione e la distribu­
zione di materiale pornografico pre­
senta delle implicazioni internazionali, 
azioni per controllare questo insidioso 
traffico dovrebbero essere prese anche 
a livello regionale, continentale e mon­
diale. Coloro che hanno già preso si­
mili iniziative meritano tutto il nostro 
sostegno e il nostro incoraggiamento ’.

La legge e i custodi della legge han­
no il sacro dovere di proteggere il 
bene comune, in particolare per quello 
che attiene alla gioventù e ai membri 
più vulnerabili della comunità.

Tenendo conto di quanto è stato 
detto sugli effetti negativi della porno­
grafia e della violenza, una conclusione 
si impone: il bene comune è chiamato 
in causa e minacciato da queste pro­
duzioni nella misura in cui esse ven­
gono confezionate e distribuite senza 
restrizione o regolamentazione.

6 Communio et progressio, 67.
7 La CEE (Comunità Economica Eurcpea), il Consiglio d’Europa e l’L’NESCO, fra gli altri, 

hanno preso iniziative in questo senso.



604 Atti della Santa Sede

Le pubbliche autorità devono sen­
tirsi obbligate a prendere solleciti 
provvedimenti per affrontare il pro­
blema dove già esiste e per prevenirlo 
là dove può non essere ancora diven­
tato angoscioso ed urgente.

29. La Chiesa e i gruppi religiosi. 
Responsabilità prioritaria della Chiesa 
è il costante, chiaro insegnamento del­
le verità morali fondamentali, ivi com­
prese quelle concernenti la moralità 
sessuale. In un tempo di permissivi­
smo e di confusione circa i valori mo­
rali, la voce della Chiesa deve essere 
voce profetica; ciò la condurrà ad es­
sere considerata, spesso, segno di con­
traddizione.

La cosiddetta "etica” della imme­
diata soddisfazione individuale è fon­
damentalmente in opposizione alla pie­
na ed integrale realizzazione della per­
sona umana. L’educazione alla vita 
familiare e aH’inserimento responsa­
bile nella vita sociale esige la forma­
zione alla castità e all’autodisciplina. 
Al contrario, la pornografia, la vio­
lenza gratuita tendono ad offuscare la 
immagine divina riflessa in ogni per­
sona, indeboliscono il matrimonio e la 
vita familiare e recano gravi danni 
agli individui e alla società.

La Chiesa è chiamata ad unirsi 
dovunque sia possibile alle altre Chie­
se, denominazioni e gruppi religiosi 
per insegnare e promuovere questo 
messaggio. Essa deve anche impegnare 
le sue istituzioni ed i suoi ministri 
per assicurare una formazione circa 
l’uso dei mezzi della comunicazione di 
massa e circa il loro ruolo nella vita 
individuale e sociale. Attenzione spe­
ciale dovrà essere riservata per l’assi­
stenza ai genitori in questo campo.

È per questa ragione che la forma­
zione ai media fa parte dei programmi 
educativi delle scuole cattoliche, di 
altre iniziative della Chiesa nel campo 
dell’educazione e dei Seminari'; non­
ché dei programmi di formazione dei 
religiosi e delle religiose e dei membri 
degli Istituti secolari, dei programmi 
di formazione permanente per sacer­
doti e degli incontri parrocchiali per 
giovani ed adulti. I sacerdoti, i reli­
giosi e le religiose impegnati nel cam­
po dell’educazione dovranno essi stessi

dare esempio di discernimento nell’uso 
dei media sia scritti che audiovisivi.

30. In conclusione, un atteggiamento 
meramente restrittivo o censorio da 
parte della Chiesa verso i media non 
è né sufficiente, né appropriato. Al 
contrario, la Chiesa deve impegnarsi 
in un continuo dialogo con i comuni­
catori coscienti delle loro responsabi­
lità per incoraggiarli nella loro mis­
sione, per sostenerli là dove ciò è 
possibile o richiesto. I comunicatori 
cattolici e le loro organizzazioni pro­
fessionali, che hanno una conoscenza 
specifica in materia, sono invitati a 
svolgere un ruolo chiave in questo 
dialogo.

31. Valutando coscientemente le pro­
duzioni e le pubblicazioni, secondo i 
chiari princìpi della morale, i critici 
cattolici e le organizzazioni cattoliche 
di comunicazione saranno in grado di 
offrire una preziosa assistenza ai pro­
fessionisti della comunicazione e alle 
famiglie. Gli orientamenti espressi in 
proposito nei documenti della Chiesa 
già esistenti sui mezzi della comuni­
cazione, comprese le prese di posizione 
di molti Vescovi sul problema della 
pornografia e della violenza, meritano 
considerazione e sistematica applica­
zione.

32. Questo documento è indirizzato 
alle famiglie che hanno ampiamente 
espresso le loro preoccupazioni, e ai 
Pastori della Chiesa, per invitarli ad 
una sempre più ampia riflessione sulla 
natura morale di un problema — quel­
lo del dilagare della pornografia e della 
violenza nei mezzi di comunicazione 
— diffusosi in special modo in questi 
ultimi anni e sul come mettere in pra­
tica l’invito di San Paolo: « Non la­
sciarti vincere dal male, ma vinci con 
il bene il male » (Rm 12, 21).
Città del Vaticano, 7 maggio 1989 - 
XXIII Giornata Mondiale delle Comu­
nicazioni Sociali.

John Patrick Foley 
Arcivescovo tit.

di Neapoli di Proconsolare 
Presidente

Mons. Pierfranco Pastore
Segretario

8 Cfr. Congregation for Catholic Education, Guide to thè Training of Future Priests 
concerning thè Instruments of Social Communication, Città del Vaticano, 1986.



Atti della 
Conferenza Episcopale Italiana

Comunicato della Presidenza

In occasione dell’Assemblea ecumenica 
di Basilea

Si è tenuta a Basilea (Svizzera), dal 15 al 21 maggio 1989, l’Assemblea Ecume­
nica Europea a cui hanno partecipato, pariteticamente, le Commissioni della 
Conferenza delle Chiese ortodosse ed evangeliche, e del Consiglio delle Confe­
renze Episcopali Europee (C.C.E.E.) per la Chiesa cattolica, per un totale 
di 700 partecipanti. La Chiesa italiana è stata presente con una commissione 
di 32 delegati (Vescovi, sacerdoti e laici). L’importante avvenimento, non solo 
per la storia della Chiesa, ma per lo sviluppo dell’unità europea, è stato 
preceduto da un documento preparatorio dal titolo "Giustizia e Pace per 
l’intera creazione”, suddiviso in sei sezioni. L’Assemblea ha preso in esame 
le minacce che pesano sulla giustizia, sulla pace e sull’ambiente, mettendo 
in luce le relazioni esistenti tra queste minacce e la crisi in corso, ha posto 
le basi teologiche per l’impegno delle Chiese al servizio della pace, della 
giustizia, della riconciliazione e del rispetto del creato.
In questa circostanza la Presidenza della C.E.I. ha diramato alla stampa il 
seguente comunicato, col quale accompagnava anche particolari intenzioni di 
preghiera.

Dal 15 al 21 maggio avrà luogo a Basilea l’Assemblea Ecumenica Europea sul 
tema "Pace nella giustizia”.

L’importanza dell’argomento e il profondo significato ecumenico che l’incontro 
assume sollecitano tutti i cristiani a unirsi nella comune preghiera, per lodare il 
Signore di questo evento e per chiedere l’abbondanza della sua grazia sui lavori 
dell’Assemblea.

La Presidenza della C.E.I. invita pertanto le comunità cattoliche a inserire nella 
Veglia di Pentecoste e nella celebrazione eucaristica della Domenica la recita della 
preghiera ecumenica appositamente preparata per questa circostanza.

Lo Spirito Santo illumini la mente e il cuore dei partecipanti all’incontro di 
Basilea e di tutti i cristiani del nostro Continente, perché offrano al mondo una 
testimonianza evangelica di mutua accoglienza e collaborazione, nell’impegno per 
promuovere i valori della pace e della giustizia, a vantaggio di tutti gli uomini.

Roma, 9 maggio 1989
La Presidenza

della Conferenza Episcopale Italiana

605



606 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

XXXI Assemblea Generale (15-19 maggio 1989)

Comunicato dei lavori
Si è svolta a Roma, presso l’Aula Sinodale in Vaticano, dal 15 al 19 maggio, 
la XXXI Assemblea Generale della Conferenza Episcopale Italiana.

1. Accolto dall’affettuoso augurio dei Vescovi italiani per il suo 69° genetliaco, 
il 'Santo Padre è intervenuto all’Assemblea nel pomeriggio del 18 maggio. Come 
Egli stesso ha ricordato, l’appuntamento annuale con la Conferenza Episcopale 
Italiana è « segno della comunione affettiva ed effettiva, sollecita ed operosa che 
ci lega in Cristo, Pastore supremo e modello perfetto del nostro servizio aposto­
lico, costituisce per noi tutti un momento di gioia e di conforto spirituale, un 
motivo di fiducia, uno stimolo ad operare con totale dedizione alla causa del 
Vangelo ».

La concelebrazione eucaristica sulla tomba di San Pietro, presieduta dal Card. 
Bernardin Gantin, Prefetto della Congregazione per i Vescovi, è stata segno del­
l’unità col Successore di Pietro, della solidarietà e della comunione con tutta 
la Chiesa

2. Nel quadro dei grandi temi della nuova evangelizzazione e della comu­
nione ecclesiale, il Papa ha sottolineato il ruolo dei Vescovi come « maestri della 
fede » : alla luce del disegno di Cristo sulla sua Chiesa non potrebbe legittima- 
mente rivendicarsi spazio per forme aperte o surrettizie di un « magistero pa­
rallelo e alternativo ». Ai teologi, che hanno una specifica funzione nell’approfon­
dimento della verità e nell’impegno per inserirne i contenuti nel presente conte­
sto culturale, è richiesta in modo speciale una stretta, fedele e rispettosa colla­
borazione con i Pastori.

« Una particolare attenzione occorre oggi rivolgere — ha proseguito il Papa — 
alla dimensione morale della fede, che alla fede stessa appartiene in maniera 
costitutiva ».

3. A proposito della pubblicazione di una "lettera” da parte di alcuni cultori 
di discipline ecclesiastiche e uomini di cultura, l’Assemblea ha espresso pieno 
consenso alla chiara valutazione contenuta nella prolusione del Cardinale Presi­
dente, alla luce del Magistero del Concilio Vaticano TT, « massima grazia di questo 
secolo ». I Vescovi hanno sottolineato che a proposito dell’ecclesiologia, della fun­
zione del Magistero e del suo rapporto con i teologi, il Concilio Vaticano II, nel 
valorizzare il significato delle Chiese particolari e nel proporre la dottrina cattolica 
sull’Episcopato, non ha in alcun modo alterato o attenuato, ma integralmente 
accolto e riproposto l’insegnamento precedente sulla Chiesa una e universale e 
sul primato di Pietro. Parimenti non ha affatto ristretto o ridimensionato il com­
pito e la competenza del Magistero. Condividendo le preoccupazioni espresse dal 
Cardinale Presidente, ed estendendole ad alcune successive prese di posizione di 
responsabili di periodici cattolici, i Vescovi hanno anche condiviso l’auspicio che



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 607

chi, teologo, o comunque uomo di fede, desidera davvero un dialogo con i Pastori, 
cerchi la strada del contatto diretto, nella logica della comunione ecclesiale.

4. Dando uno sguardo complessivo alla situazione del Paese, l’Assemblea ha 
rilevato che la Chiesa si trova impegnata nella promozione di alcuni specifici 
valori morali particolarmente importanti nell’odierna società: la dignità inte­
grale della persona umana, creata a immagine e somiglianza di Dio; la promo­
zione e difesa globale della vita umana in tutte le sue espressioni, dal suo primo 
istante fino all’ultimo respiro; il valore perenne, indissolubile e fecondo della 
famiglia; l’attenzione ai poveri, agli ammalati, agli anziani, agli emarginati; la 
pace che coinvolge essenzialmente le espressioni dello sviluppo e della solidarietà; 
la giustizia vivificata dall’amore, nel rispetto di tutti i diritti e doveri della per­
sona e della società.

Attorno a questi valori deve svilupparsi l’impegno sociale e politico dei catto­
lici, anche in vista dell’unità dell’Europa e del prossimo rinnovo del Parlamen­
to europeo.

I Vescovi hanno sottolineato che la nuova evangelizzazione ripropone la fede 
cristiana come anima e radice unificante della cultura europea.

In questo quadro si sono vivamente rallegrati per l’incontro ecumenico di 
Basilea « Pace nella giustizia » ed hanno pregato per il suo felice esito.

5. L’Assemblea ha approvato i criteri generali e l’impianto del documento 
pastorale sul Mezzogiorno d’Italia.

La questione meridionale investe la responsabilità morale e sociale dell’intera 
Nazione, sollecitata all’impegno per Io sviluppo integrale e solidale di tutto l’uomo 
e di tutti gli uomini.

La redazione di un documento comune dell’Episcopato italiano intende sotto­
lineare la solidarietà e la comunione di tutta la Chiesa italiana, per promuovere 
nel Paese questa prospettiva di sviluppo.

6. È stato approvato il documento pastorale sulla vita umana, che conclude 
le iniziative della C.E.I. per la cultura della vita, culminate nel Convegno nazio­
nale dell’aprile scorso «A servizio della vita umana». I Vescovi intendono offrire 
indicazioni per la promozione di tutta la vita e della vita di tutti, perché si affermi 
una nuova cultura capace di far uscire la nostra società dalle secche del materia­
lismo e del soggettivismo, attraverso la riscoperta dell’intera verità sull’uomo. Tra 
le risorse per un rinnovato impegno pastorale a servizio della vita ha oggi un rilievo 
centrale la famiglia: questo istituto portatore di valori essenziali richiede ade­
guata tutela e promozione anche da parte delle istituzioni pubbliche.

7. L’Assemblea ha approvato il decreto generale sulla celebrazione del ma­
trimonio canonico, richiesto per l’attuazione sia del nuovo Codice di Diritto Cano­
nico, sia degli Accordi concordatari. Il testo sarà ora sottoposto alla necessaria 
approvazione della Santa Sede.

I Vescovi hanno inteso elaborare uno strumento giuridico che abbia anche 
un respiro pastorale, con particolare attenzione all’evangelizzazione del sacramento 
del matrimonio e alla preparazione dei nubendi, nello spirito del documento pa­
storale pubblicato dalla C.E.I. nel 1975 e dell’Esortazione Apostolica «Fami­
liaris consortio ».



608 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

8. È stata approvata l’istruzione sulla Comunione eucaristica, che sottolinea 
la centralità dell’Eucaristia nella Chiesa e nella vita cristiana e richiama la neces­
sità delle disposizioni richieste per riceverla, « prima tra tutte la fede nella pre­
senza reale del Signore sotto la specie eucaristiche e lo stato di grazia ».

L’istruzione consente che i fedeli ricevano la Santa Comunione, oltre che sulla 
lingua, anche sulla mano. Questa disposizione entrerà però in vigore soltanto dopo 
la necessaria approvazione della Santa Sede e dopo una congrua catechesi.

9. L’Assemblea ha sottolineato l’importanza dell’opera di sensibilizzazione e 
promozione riguardo al nuovo sistema di sostegno economico alla Chiesa in Italia 
ed è stata informata delle iniziative previste a tale scopo per i prossimi mesi. 
La prima utilità che verrà da questo sforzo comune sarà di ordine pastorale, per 
far crescere una coscienza e una prassi di Chiesa anche sulla difficile frontiera 
della partecipazione economica.

L’Assemblea ha inoltre approvato alcune determinazioni relative al sostenta­
mento del clero, in favore dei sacerdoti « fidei donum » impegnati nelle missioni, 
e riguardanti le funzioni previdenziali integrative e autonome per i sacerdoti an­
ziani e invalidi.

10. Il Segretario Generale, Mons. Camillo Ruini, ha informato l’Assemblea 
circa l’insegnamento della religione cattolica nelle scuole pubbliche. Sul versante 
ecclesiale si è avviata la scuola di formazione per responsabili diocesani del set­
tore, è proseguito l’esame e la valutazione dei nuovi libri di testo, ha avuto inizio, 
d’intesa con il Ministero per la Pubblica Istruzione, un progetto di aggiorna­
mento dei docenti di religione di ogni ordine e grado di scuola. Sul versante civile 
il recente dibattito parlamentare ha confermato che l’insegnamento della religione 
cattolica è una disciplina scolastica che ha pari dignità e non può essere emargi­
nata nella sua collocazione oraria né in altri modi discriminata.

L’Assemblea dei Vescovi ha dedicato particolare attenzione e apprezzamento 
agli insegnanti di religione, anche in rapporto al riconoscimento del loro stato 
giuridico. Deve risultare sempre più chiara la loro duplice e complementare fisio­
nomia di professionisti della scuola e di inviati dalla Chiesa, che ne garantisce 
l’idoneità.

I Vescovi hanno inoltre sottolineato l’importanza della scelta degli studenti e 
dei genitori di avvalersi dell’insegnamento della religione cattolica, disciplina che 
intende contribuire alla formazione culturale e morale dei giovani, come tale 
offerta a tutti.

11. La Commissione Episcopale per la dottrina della fede e la catechesi ha 
informato sugli sviluppi del programma di revisione dei catechismi, imperniato 
sul testo per la catechesi degli adulti, sottolineando nello stesso tempo l’impor­
tanza di un impegno costante ed organico di formazione dei catechisti a tutti i livelli-

12. Mons. Antonio Ambrosanio ha informato l’Assemblea sulle attività e 
prospettive degli Istituti di scienze religiose. Ha rilevato come la popolazione 
studentesca sia sostanzialmente stabile e raggiunga, tra Istituti ed Istituti Supe­
riori, le diciottomila persone, un numero considerevole per il quale occorrerà in-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 609

dividuare le più proficue forme di impegno ecclesiale, tenendo presente che il 
futuro degli Istituti si gioca nel loro rapporto con le Chiese locali.

13. Mons. Fernando Charrier ha informato sui primi atti relativi alla ri­
presa delle Settimane Sociali, dopo la costituzione del Comitato scientifico ed 
organizzatore di cui è Presidente. La struttura delle Settimane deve essere co­
struita col pieno coinvolgimento delle Chiese particolari, delle aggregazioni di laici 
e delle istituzioni culturali, dal momento dell’individuazione del tema fino a quello 
del "ritorno” delle riflessioni maturate nella comunità ecclesiale.

14. L’Assemblea è stata ragguagliata sul nuovo assetto societario del quo­
tidiano « Avvenire », che realizza l’auspicio di assunzione di responsabilità da 
parte della Chiesa italiana formulato da Paolo VI, fin dalla costituzione del quo­
tidiano cattolico a livello nazionale.

I Vescovi hanno sottolineato l’importanza del giornale nelle circostanze attuali, 
le necessità di un forte e comune impegno nel sostenerlo e nel favorire un suo 
ulteriore miglioramento.

15. La preparazione del piano pastorale per gli anni ’90, «Evangelizzazione 
e testimonianza della carità », è stata oggetto di una breve comunicazione del 
Segretario Generale Mons. Camillo Ruini, che ha informato sul lavoro già in corso. 
II piano pastorale sarà esaminato dai Vescovi in Consiglio Permanente, nelle Con­
ferenze Episcopali regionali e in Assemblea Generale. Saranno inoltre consultate 
altre istanze ecclesiali.

16. I Vescovi sono stati informati sulla revisione del documento per la 
formazione liturgica « Celebrare in spirito e verità », oltre che sulla preparazione 
del Rituale delle benedizioni in lingua italiana e sulla edizione anastatica del­
l’Evangeliario artistico.

17. Mons. Clemente Riva ha presentato all’Assemblea le attuali iniziative 
e problematiche riguardanti l’ecumenismo in Italia. Il tema sta assumendo un 
rilievo crescente, sulla base di una solida dottrina conciliare.

Il Segretariato della C.E.I. per l’ecumenismo e il dialogo ha lavorato su due 
direttrici fondamentali: la formazione dei delegati diocesani per l’ecumenismo e 
la promozione di incontri di dialogo con i fratelli di altre confessioni cristiane 
e con i responsabili della comunità ebraica. Sono in programma un seminario di 
studio sul problema delle sette e la pubblicazione degli Atti del seminario sul­
l’Islam.

18. Il Presidente della Commissione Ecclesiale per le migrazioni, Mons. An­
tonio Cantisani, ha sottolineato come l’immigrazione interpelli in termini sempre 
più forti la Chiesa che è in Italia ed ha annunciato l’organizzazione di un con­
vegno che studi il fenomeno nei suoi aspetti sociologici e nei suoi riflessi giuridici 
e pastorali.

Mons. Settimio Todisco, Presidente della Commissione Episcopale per la coo­
perazione tra le Chiese, ha messo in evidenza la necessità di un rinnovato impegno 
missionario, con particolare riferimento alla disponibilità per l’invio di sacerdoti 
«fidei donum».



610 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Nel febbraio 1990, in occasione del decimo anniversario della «Postquam 
Apostoli», le competenti Commissioni della C.E.I. promuoveranno un seminario 
sul problema della migliore distribuzione del clero italiano, anche a servizio delle 
necessità della Chiesa universale.

19. L’Assemblea ha approvato che sia chiesto alla Congregazione per l’Edu­
cazione Cattolica il rinnovo dell’approvazione del documento « La formazione 
dei presbiteri nella Chiesa italiana» . La Lettera di ripresentazione del documento, 
predisposta dalla Commissione Episcopale per l’educazione cattolica, la cultura 
e la scuola, è stata presentata all’Assemblea da Mons. Franco Gualdrini, membro 
della Commissione stessa.

20. Il Presidente della Caritas Italiana, Mons. Mario Ismaele Castellano, ha 
informato l’Assemblea sulle attività della Caritas nell’anno 1988-89. Particolare 
attenzione è stata riservata a tre espressioni emergenti di povertà: i malati di AIDS 
la crescente presenza degli immigrati dal Terzo Mondo, l’aumento degli anziani 
non autosufficienti.

Il Presidente ha inoltre ricordato l’impegno di animazione e di formazione 
ed alcune iniziative, come le scuole di formazione socio-pastorale nell’ambito delle 
USL, le cooperative di solidarietà sociale, che coinvolgono come protagonisti assie­
me ai volontari anche soggetti con particolari difficoltà, il volontariato familiare. 
La Caritas Italiana è presente in 13 Paesi con 800 centri di aiuto.

L’Assemblea Generale si è conclusa con l’approvazione del bilancio ed alcuni 
adempimenti statutari.

21. Il Consiglio Episcopale Permanente si è riunito il 18 maggio ed ha con­
fermato la nomina dell’Avv. Raffaele Cananzi Presidente Nazionale dell’Azione 
Cattolica Italiana per il triennio 1989-92.

Il Consiglio ha inoltre eletto:
— S. E. Mons. Alessandro Maggiolini, Vescovo di Como, membro della Com­

missione Episcopale per la dottrina della fede e la catechesi, in sostituzione di 
S. E. Mons. Giovanni Saldarmi, che ha lasciato l’incarico essendo stato eletto 
Presidente della Conferenza Episcopale Piemontese;

— S. E. Mons. Pietro Garlato, Vescovo di Palestrina, membro della Com­
missione Episcopale per la liturgia in sostituzione di S. E. Monsignor Franco 
Sibilla, emerito.

Roma, 22 maggio 1989



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 611

Determinazioni 
in materia di sostentamento del clero

La XXXI Assemblea Generale (15-19 maggio 1989) ha provveduto a definire 
alcuni adempimenti in materia di sostentamento del clero, che si rendevano 
necessari per dare piena attuazione dal 1° gennaio 1990 alle delibere vigenti. 
Sono state approvate, a termini dell’art. 18 dello Statuto della C.E.I., alcune 
determinazioni relative agli interventi in favore dei sacerdoti "Fidei donum" 
e altre concernenti l’organizzazione del sistema di previdenza integrativa e auto­
noma in favore dei Vescovi emeriti e dei sacerdoti inabili.
Se ne riporta il testo, premettendo per comodità le delibere di riferimento.

DETERMINAZIONI RELATIVE AGLI INTERVENTI
IN FAVORE DEI SACERDOTI ”FIDEI DONUM”

PREVISTI DALLA DELIBERA C.EJ. n. 45, § 2 [RDTo 1988, 1372]

« Ai sacerdoti secolari messi a disposizione dalle diocesi di incardinazione per 
la cooperazione missionaria in Paesi stranieri si provvede a partire dal 1990 
mediante le risorse attribuite alla Chiesa cattolica in forza degli artt. 47, comma 
secondo, e 48 delle Norme, secondo criteri, modalità e misure da definire » (delibera 
n. 45, § 2).

* * *

1. - A partire dall’anno 1990 la C.E.I. interverrà in favore dei sacerdoti secolari 
che operano all’estero nel quadro della cooperazione tra le Chiese.

2. - La C.E.I. interverrà soltanto in favore di quelli tra detti sacerdoti la cui 
presenza e la cui attività in una diocesi dell’Africa, dell’Asia o dell’America Latina 
è regolata da una specifica convenzione tra il Vescovo ”a quo” e il Vescovo “ad 
quem”.

La Commissione Episcopale per la cooperazione tra le Chiese aggiornerà 
lo schema di convenzione già suggerito ai Vescovi diocesani, e solleciterà in 
forme opportune la regolarizzazione delle posizioni dei preti eventualmente ope­
ranti all’estero al di fuori di ogni convenzione.

Nella convenzione deve essere prevista:
a) l’assicurazione al sacerdote di una quota remunerativa, in natura, in servizi o 

in denaro, da parte della diocesi ”ad quam”-,
b) l’assicurazione di un contributo in denaro da parte della diocesi ”a qua”.

L’intervento della C.E.I. avrà in ogni caso carattere aggiuntivo rispetto alle 
risorse assicurate dalle due diocesi interessate.

3. - Non potendosi prevedere misure articolate per ciascun sacerdote, anche 
a motivo della grande disparità di condizioni e di costo di vita esistenti nei Paesi 
dell’Africa, dell’Asia e dell’America Latina, si ritiene equo convenire che ciascun 
sacerdote "Fidei donum” possa almeno contare su una disponibilità minima annuale 
di eguale misura.

Detta misura sarà pari, annualmente, alla remunerazione iniziale riconosciuta



612 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

ai sacerdoti nell’ambito del sistema di sostentamento del clero, dopo l’applicazione 
delle aliquote d’imposta, arrotondando a zero gli importi inferiori alle 50 mila lire 
e a cento quelli superiori.

Tale misura minima dovrà essere in ogni caso garantita al singolo sacerdote 
attraverso la quota della diocesi "ad quam”, il contributo della diocesi "a qua” 
e l’intervento della C.E.I.

4. - Le somme necessarie per intervenire in favore dei sacerdoti "Fidei donum” 
da parte della C.E.I. sono a carico di quella parte della quota dell’8 per mille 
del gettito complessivo IRPEF assegnata annualmente dai cittadini alla Chiesa 
cattolica che la C.E.I. destinerà a « interventi caritativi a favore dei Paesi del Terzo 
Mondo» (art. 48 della legge 20 maggio 1985, n. 222).

L’erogazione del sussidio avverrà in due quote e in due distinti momenti: metà 
entro il 30 giugno e metà entro il 31 dicembre di ciascun anno.

La misura dell’intervento della C.E.I. in favore dei singoli sacerdoti "Fidei 
donum" ammonterà a L. 4.800.000 annue.

5. - La somma assegnata a ciascun sacerdote sarà trasmessa dalla C.E.I. alla 
diocesi di incardinazione, la quale provvederà a destinarla al sacerdote interessato 
secondo le modalità più opportune.

La C.E.I. provvederà, per il tramite dell’Ufficio nazionale per la cooperazione 
missionaria tra le Chiese, a informare ciascun prete dell’entità della somma messa 
a sua disposizione nonché delle forme e delle scadenze secondo le quali viene 
operata la trasmissione alla diocesi di incardinazione della somma medesima.

6. - Quanto ai versamenti al Fondo clero INPS: preso atto della risposta del 
Consiglio del Fondo medesimo, che ribadisce l’impossibilità di considerare obbli­
gatoriamente iscritti al Fondo i sacerdoti italiani « che, per l’esercizio del ministero 
pastorale, hanno fissato la loro dimora abituale all’estero », almeno finché dura 
l’attuale normativa (cfr. "L’Amico del Clero" 1989, n. 3, p. 125), la C.E.I. asse­
gnerà alla diocesi di incardinazione dei sacerdoti "Fidei donum" la somma neces­
saria perché questa provveda ad assicurare l’iscrizione volontaria dei sacerdoti stessi 
al Fondo, alle condizioni previste e secondo le indicazioni che verranno tempesti­
vamente fornite.

La somma complessiva necessaria per questo scopo sarà a carico di quella 
parte della quota dell’8 per mille del gettito complessivo IRPEF assegnata annual­
mente dai cittadini alla Chiesa cattolica che la C.E.I. destinerà a « interventi cari­
tativi a favore dei Paesi del Terzo Mondo ».

7. - Tutti i sacerdoti "Fidei donum" che per qualsiasi motivo fossero ancora 
inseriti nel sistema di sostentamento del clero dovranno uscire dal medesimo.

I Presidenti degli Istituti diocesani per il sostentamento del clero dovranno 
provvedere alle necessarie verifiche, d’intesa con l’Istituto Centrale, per evitare 
il prolungarsi di posizioni non chiare.

* * *



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 615

DETERMINAZIONI RELATIVE ALLO SVOLGIMENTO
DELLE FUNZIONI PREVIDENZIALI INTEGRATIVE E AUTONOME

IN FAVORE DEI VESCOVI EMERITI E DEI SACERDOTI 
INABILI ALL’ESERCIZIO DEL MINISTERO

PREVISTE DALLA DELIBERA C.E.I. n. 54 [RDTo 1987, 1046 s. e 1988, 1375]

« La Conferenza Episcopale Italiana
— visto l’art. 27, comma primo, delle Norme;
— richiamato il voto espresso nel 1986 dall’Assemblea Generale in connessione con 

l’approvazione della delibera n. 45;
— tenuto conto dell’opportunità di provvedere soprattutto ad assicurare ai sacer­

doti che divengono inabili nell'esercizio del ministero pastorale in favore di terzi 
una sufficiente integrazione in caso di scarsità di risorse, senza peraltro spegnere 
le forme di libera e fraterna contribuzione a fondi diocesani di solidarietà, che 
meritano vivo apprezzamento e incoraggiamento,

delibera

Le funzioni previdenziali integrative e autonome in favore del clero italiano pre­
viste dalle Norme saranno attuate da parte degli Istituti per il sostentamento del 
clero a partire dall'anno 1990, secondo i seguenti indirizzi:
a) si provvederà ai Vescovi emeriti e ai sacerdoti inabili di qualsiasi età mediante 

un assegno integrativo delle pensioni eventualmente godute, fino a una misura 
da determinare;

b) al finanziamento delle funzioni previdenziali integrative si provvederà riservando 
una quota delle risorse annualmente trasmesse dalla C.E.I. all’Istituto Centrale 
per il sostentamento del clero;

c) non verranno stabiliti collegamenti con i fondi diocesani esistenti o che venissero 
avviati in base a libere contribuzioni dei sacerdoti» (delibera n. 54).

k k *

1. - A partire dall’anno 1990 si provvederà — in attuazione delle funzioni 
previdenziali integrative e autonome, previste dall’art. 27, comma primo, delle 
Norme — ad assicurare un assegno periodico integrativo ai Vescovi emeriti e ai 
sacerdoti secolari italiani usciti dal sistema di sostentamento in quanto inabili 
all’esercizio del ministero.

Dalla stessa data si provvederà anche nei confronti dei sacerdoti messi a dispo­
sizione dalle diocesi di incardinazione per la cooperazione missionaria in Paesi 
stranieri, rientrati in Italia e riconosciuti inabili all’esercizio del ministero.

Sempre a partire dall’anno 1990, l’assegno sarà altresì assicurato ai sacerdoti 
secolari divenuti inabili in data anteriore al gennaio 1989 che svolgevano servizio 
a tempo pieno in favore della diocesi prima dell’avvio del sistema di sostenta­
mento del clero o, dopo l’avvio del sistema, senza aver titolo per entrarvi.

L’assegno integrativo non potrà essere, in ogni caso, assicurato ai sacerdoti e 
ai Vescovi italiani che al momento in cui sono divenuti, o diventano, inabili o 
emeriti non prestavano, o non prestano, un servizio a tempo pieno in favore delle 
diocesi o non ricoprivano, o ricoprono, incarichi nazionali nell’ambito della Confe­
renza Episcopale Italiana.

2. - L’assegno periodico verrà erogato dall’Istituto Centrale per il sostenta-



614 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

mento del clero, avvalendosi di una quota delle risorse annualmente trasmessegli 
dalla C.E.I.

L’Istituto Centrale assume per ciò stesso il compito di sostituto d’imposta ai 
fini dell’assoggettamento dell’assegno periodico allIRPEF.

3. - L’assegno periodico ha carattere integrativo; la sua entità è quindi deter­
minata dalla differenza esistente tra le pensioni e i sussidi computabili, di cui il 
soggetto gode, e la misura stabilita dalla C.E.I. rispettivamente per i Vescovi emeriti 
e per i sacerdoti inabili.

4. - L’erogazione dell’assegno avverrà con periodicità mensile a cura dell’Isti­
tuto Centrale.

Le modalità di versamento saranno le stesse previste per le integrazioni dovute 
ai sacerdoti in servizio attivo: bonifico su un conto corrente bancario aperto dagli 
interessati presso una banca di loro fiducia.

5. - La misura massima dell’assegno integrativo periodico assicurato ai Vescovi 
emeriti sarà pari alla media dei punti attribuiti ai Vescovi nel sistema di sostenta­
mento del clero.

L’assegno verrà corrisposto dal momento in cui il Vescovo lascerà il governo 
della diocesi di cui era Vescovo o Amministratore o, se Ausiliare, cesserà dall’inca­
rico.

6. - La misura massima dell’assegno integrativo periodico assicurato ai sacer­
doti inabili all’esercizio di un ministero stabile in favore di terzi ai sensi della 
premessa della delibera n. 45 della C.E.I. sarà pari alla media dei punti attribuiti 
ai sacerdoti nel sistema di sostentamento del clero.

L’assegno integrativo verrà corrisposto dal momento in cui avrà effetto il 
decreto con il quale il Vescovo diocesano riconosce inabile il sacerdote e gli revoca 
tutti gli incarichi ministeriali affidatigli oppure, se il sacerdote già vive in condi­
zioni di inabilità, lo dichiara tale.

In caso di inabilità temporanea, l’erogazione dell’assegno integrativo sarà assi­
curata fino al momento in cui il Vescovo diocesano revoca il decreto di cui sopra, 
ovvero attribuisce al sacerdote incarichi ministeriali a tempo pieno in servizio 
della diocesi.

7. - Ai fini della determinazione della misura dell’assegno integrativo saranno 
interamente computate la pensione erogata dal Fondo clero INPS e le altre pensioni 
maturate nell’esercizio del ministero, di cui si tiene conto nel sistema di sosten­
tamento del clero. Non saranno invece computate le pensioni di cui non si tiene 
conto nel sistema medesimo. Non saranno inoltre computati l’assegno mensile ero­
gato dalla C.E.I. ai Vescovi emeriti, derivante dal "Fondo Integrazione Pensione 
Vescovi”, e i sussidi eventualmente assicurati ai sacerdoti inabili, in forma stabile 
o temporanea, dalla parrocchia, dalla diocesi o dai fondi diocesani di solidarietà 
tra sacerdoti.

Il Consiglio Episcopale Permanente adotterà più precise determinazioni in 
ordine al computo del contributo che l’ultima diocesi servita dal Vescovo divenuto 
emerito è tenuta ad assicurargli in forza dei cann. 402, § 2, e 411, con riferimento 
anche alla disposizione del can. 707, § 2, concernente i Vescovi emeriti religiosi.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 615

8. - L’Istituto Centrale provvederà a versare al Fondo clero INPS i contributi 
eventualmente ancora dovuti dai sacerdoti inabili e dai Vescovi emeriti infrases- 
santacinquenni.

Il relativo onere finanziario verrà accollato al sistema di previdenza integrativa.

9. - Con il 1° gennaio 1990 si darà piena attuazione alla delibera C.E.I. n. 
46, § 1, lett. d): « l’incarico di canonico della cattedrale o di una collegiata con­
figura il tempo pieno quando, in base alle disposizioni dello Statuto capitolare, 
riveduto a norma dei cann. 505 e 506, il canonico esercita realmente e quotidia­
namente le funzioni corali e le specifiche funzioni ministeriali, previste dallo Sta­
tuto stesso o da altre disposizioni ecclesiastiche» [RDTo 1986, 936].

Ciò significa che potranno rimanere nel sistema di sostentamento avendo come 
unico titolo di inserimento quello di canonico soltanto quei sacerdoti secolari: 
— che sono canonici della chiesa cattedrale o di una chiesa collegiata-, 
— che fanno parte di un capitolo i cui Statuti sono stati riveduti a termini del

vigente Codice di Diritto Canonico;
— che esercitano funzioni sia corali sia ministeriali-,
— che esercitano dette funzioni quotidianamente-,
— che ricevono dal capitolo una remunerazione « che, assommando la quota pre­

bendale e le distribuzioni per il servizio corale e ministeriale, sia pari alla 
misura complessiva stabilita periodicamente dalla C.E.I.; la somma assicurata 
può essere inferiore soltanto quando risulti dal bilancio che le risorse non sono 
sufficienti » (delibera n. 47, § 2, lett. f [RDTo 1986, 939]).
Copia degli Statuti riveduti dei Capitoli dovrà essere trasmessa dagli Istituti 

diocesani all’Istituto Centrale. Tale adempimento costituisce condizione per la per­
manenza o l’ingresso nel sistema, a partire dal 1° gennaio 1990, dei sacerdoti aventi 
il solo incarico di canonico.

I sacerdoti attualmente inseriti nel sistema in base al solo titolo di canonico, 
che non verificheranno le condizioni sopra previste, eccettuati quelli appartenenti 
ai capitoli delle Abbazie territoriali, usciranno dal sistema di sostentamento se non 
riceveranno un altro incarico ministeriale che comporti il tempo pieno, e, ricor­
rendone le condizioni, saranno inseriti nel sistema di previdenza integrativa.



616 Atii della Conferenza Episcopale Italiana

COMMISSIONE EPISCOPALE
PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO

Nota pastorale

La formazione all'impegno sociale e politico

Presentazione
L’Assemblea Generale "straordinaria" della C.E.I., tenutasi a Collevalenza nel 

novembre dello scorso anno, dopo essere stata informata sulle scuole di forma­
zione all’impegno sociale e politico, deliberò unanimemente la pubblicazione di 
un'apposita Nota pastorale sul tema.

Il proposito era confortato dai dati emersi da un rilevamento compiuto dallo 
Ufficio nazionale per i problemi sociali e il lavoro, sull’esteso e complesso feno­
meno delle scuole che si andavano moltiplicando e che presentavano caratteristiche 
assai varie.

Appariva urgente e opportuno offrire una serie di criteri pastorali per la valu­
tazione e l’orientamento atti a sostenere l’impegno delle Chiese particolari in questo 
importante e delicato campo dell'educazione dei cristiani e, inoltre, per chiarire 
itinerari, metodi e contenuti formativi di una vera e propria scuola.

La presente Nota pastorale, curata dalla Commissione Episcopale per i problemi 
sociali e il lavoro, è stata presa in esame e approvata dal Consiglio Episcopale 
Permanente nella sua riunione del 13-16 marzo 1989.

I Vescovi intendono incoraggiare a una maggiore preparazione del laicato catto­
lico nel campo delle problematiche civili, sociali e politiche, il cui impegno è, con 
estrema chiarezza, proposto dall'Esortazione Apostolica Christifideles laici (cfr. n. 
60) del Santo Padre, Giovanni Paolo II.

L'opera formativa della Chiesa non intende creare dei "professionisti della poli­
tica", e le iniziative attivate non sono equiparabili né vanno confuse con quelle 
promosse da partiti o sindacati, perché l'obiettivo che perseguono è quello di 
"motivare", a partire dalla Parola di Dio e dalla dottrina sociale della Chiesa, il 
senso di un impegno nel sociale e nel politico, nella convinzione di poter contri­
buire così al rinnovamento della partecipazione democratica e dell'esperienza isti­
tuzionale del Paese.

L’opera formativa dovrà essere rispettosa delle coscienze e dei tempi per la 
loro maturazione che solo un’impostazione intellettualmente seria e didatticamente 
efficace potrà garantire, nella sostanza e nella forma.

Il fervore attuale per la promozione di scuole di formazione all’impegno sociale 
e politico deve accompagnarsi, inoltre, all'urgente necessità di avviare o incre­
mentare proposte e iniziative di spiritualità specialmente per i cristiani che già 
operano in politica.

Affidiamo questa Nota pastorale alle Chiese particolari e a tutte le aggregazioni 
di laici cristiani nella speranza che sia di aiuto nel loro generoso impegno formativo.

Roma, 1 maggio 1989, San Giuseppe Lavoratore

Fernando Charrier
Presidente della Commissione Episcopale 

per i problemi sociali e il lavoro



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 617

Introduzione

1. Realizzare il bene comune in una 
prospettiva di solidarietà che sostenga 
la convivenza umana è il messaggio 
fondamentale dell’Enciclica di Giovan­
ni Paolo II Sollicitudo rei socialis. 
Ogni cristiano ha il dovere di parteci­
pare a quest’opera, in virtù della sua 
stessa fede.

Già nel Concilio Vaticano II si erano 
precisati il valore, il senso, lo scopo 
e lo stile dell’impegno dei cristiani 
nella realtà sociale e politica, offrendo 
precise indicazioni.

Del magistero conciliare ha offerto 
un’eco autorevole il recente Sinodo sui 
laici, affermando che « l’impegno della 
azione socio-politica dei fedeli si ra­
dica nella fede, poiché questa illumina 
la totalità della persona e della sua 
vita... suppone una formazione accu­
rata, proporzionata al livello delle re­
sponsabilità presenti e future » '.

2. Molte Chiese locali, Associazioni e 
Movimenti laicali, consapevoli dell’im­
portanza che la formazione assume e 
solleciti per il bene del Paese, hanno 
dato vita a numerose iniziative di for­
mazione all’impegno sociale e politico. 
Si segnalano tra queste le scuole di 
formazione, per la diffusione e l’inte­
resse suscitato e per l’importante ser­
vizio che offrono in vista di una par­
tecipazione viva e responsabile dei 
laici alla costruzione della città del­
l’uomo.

L’accoglienza, superiore ad ogni atte­
sa, che esse hanno avuto è un segno 
positivo e incoraggiante.

L’interesse esteso e profondo, per 
certi versi complesso e inedito, di cui 
sono rivelatrici, deve essere colto e 
valorizzato, per suscitare energie, so­
stenere impegni, infondere speranza e 
coraggio ai laici, giovani e adulti, nelle 
attività sociali e politiche.

3. La pastorale ordinaria dovrà te­
ner conto del loro prezioso contributo 
per una sempre più feconda testimo­
nianza della fede cristiana.

Le scuole di formazione svolgono, 
infatti, un’efficace azione di orienta-

1 Sinodo dei Vescovi 1987, Sui sentieri 
[RDTo 1987, 835].

mento e di sostegno delle coscienze 
nell’intricata complessità del momento 
storico presente, irrobustendo nei laici 
la volontà di costruire la città a mi­
sura degli uomini, creati a immagine 
e somiglianza di Dio.

Questa volontà noi crediamo essere 
la prima ed essenziale condizione per 
il raggiungimento del vero bene di 
tutti, sola vera garanzia del rispetto 
della dignità di ogni persona.

Cambiamento e politica
4. Il cambiamento viene assunto, 

oggi, come chiave di lettura dell’intera 
realtà. Ha, infatti, un carattere perva­
sivo: non esiste dimensione della vita 
individuale e sociale che, in qualche 
modo, non ne sia toccata.

La politica ne risulta colpita assai 
in profondità proprio per il suo ruolo 
"architettonico”, di guida e di sintesi 
della convivenza sociale.

5. Vi sono alcuni aspetti partico­
larmente gravi di questo cambiamen­
to che intendiamo brevemente richia­
mare:

— le crescenti difficoltà del processo 
di democratizzazione dei poteri statali.

Un sistema politico democratico ve­
de diminuire, infatti, la propria credi­
bilità e il proprio significato quando 
il potere di gestire la cosa pubblica 
non è partecipato e condiviso;

— l’incidenza della scarsa qualità dei 
rapporti sociali sulla qualità della po­
litica.

Se le domande di tipo privatistico 
o clientelare prevalgono sull’interesse 
generale, che dovrebbe essere garan­
tito dalla mediazione politica; se il 
corporativismo intacca i valori di soli­
darietà tipici del movimento dei lavo­
ratori, è il caso di porsi un serio in­
terrogativo sulla qualità dei rapporti 
sociali. Impresa vana diventa la ri­
cerca del bene comune in una società 
che ne smarrisce la ragione;

— il disimpegno o certi modi di 
porre le problematiche della società

del Concilio - Messaggio al Popolo di Dio, 11



618 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

civile, dovuto alla diffidenza verso le 
istituzioni e alla sfiducia nella capacità 
del sistema politico di dare espres­
sione e realizzazione alle aspettative 
sociali.

Riforme e rinnovamento
6. Per superare le difficoltà sono 

importanti le riforme delle istituzioni, 
l’approfondimento dei contenuti e il 
rinnovamento delle motivazioni che 
sostengono l’impegno sociale e politi­
co 2. Particolarmente sotto quest’ultimo 
profilo, la fede portata ad efficacia di 
vita3 offre uno stimolo e un alimento 
straordinariamente fecondo. Lo sforzo 
di acquisire una più precisa consape­
volezza delle implicazioni della fede 
nell'oggi della storia, attraverso lo stu­
dio organico dell'insegnamento sociale 
della Chiesa e il confronto con la com­
plessa realtà delle situazioni, rappre­
senta, quindi, un prezioso contributo 
sulla via di un impegno sociale e 
politico rinnovato e capace di farsi 
carico delle sfide del nostro tempo.

Cura assidua della formazione
7. Sottolineando il senso di respon­

sabilità e la dedizione al bene comune 
che derivano ai laici dalla consapevo­
lezza della propria speciale vocazione, 
nella riflessione conciliare si racco­
manda una cura assidua dell'educazio­
ne civile e politica, che si ritiene 
necessaria per tutti e, in particolare,

per i giovani, affinché tutti i cittadini 
possano svolgere il loro ruolo nella 
comunità politica 4.

La comunità cristiana non intende 
creare dei professionisti della politica, 
ma aiutare i credenti a vivere in pie­
nezza la loro condizione di cristiani 
e di cittadini. « Dovere della Chiesa, 
insomnia, è principalmente quello di 
formare i cristiani, in particolar modo 
i laici, a un coerente impegno, fornen­
do non soltanto dottrina e stimoli, ma 
anche adeguate linee di spiritualità, 
perché la loro fede e la loro carità 
crescano non "nonostante” l’impegno, 
ma proprio "attraverso” di esso »5.

8. L'idea che la formazione è essen­
ziale per l'elaborazione di una cultura 
sociale e politica ispira le scuole orga­
nizzate a questo scopo.

La loro diffusione testimonia che 
l’interesse per le questioni sociali e 
politiche non è di pochi, ma tocca in 
profondità le coscienze di tanti cre­
denti.

Un fatto inedito, ma perfettamente 
coerente con questa nuova tendenza, è 
che tale fenomeno si verifica, in parti­
colare, nelle situazioni in cui si rivela 
più chiaramente lo scarto tra qualità 
della politica e aspettative sociali.

Entrare in sintonia con le esigenze 
che le scuole esprimono significa saper 
cogliere una forte tensione ideale e 
una nuova e preziosa disponibilità 
all'impegno.

PARTE I
IL COMPITO EDUCATIVO E FORMATIVO DELLA CHIESA

A servizio dell’uomo 
nel segno della carità

9. La comunità ecclesiale è chiamata 
a ricordare il bene ultimo, la giustizia 
piena, la pace vera; essa è « segno e 

salvaguardia del carattere trascendente 
della persona umana »6.

Le appartiene la consapevolezza che 
nessun progetto sociale e politico per 
il bene, la giustizia e la pace può mai

2 Cfr. C.E.I., Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro, Nota 
pastorale Rivoluzione tecnologica e società umana solidale (15 maggio 1988), 6; Notiziario C.E.I., 
n. 4, 15 luglio 1988 [RDTo 1988, 800].

3 Cfr. Concilio Ecumenico Vaticano II, Costituzione pastorale su la Chiesa nel mondo 
contemporaneo Gaudium et spes, 42.

4 Cfr. Ivi, 75.
5 C.E.I., Consiglio Episcopale Permanente, Nota pastorale La Chiesa italiana e le pro­

spettive del Paese (23 ottobre 1981), 34: Notiziario C.E.I., n. 8, 3 novembre 1981 [RDTo 
1981, 566].

6 Cfr. Gaudium et spes, doc. cit., 76.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 619

concludersi se non nella pienezza del 
regno di Dio, in vista del quale costan­
temente opera, sostenuta dalia virtù 
della speranza.

La comunità ecclesiale a servizio 
dell’uomo nel segno della carità, deve 
annunciare ciò che per l’uomo stesso 
è buono e giusto, con un impegno di 
servizio concreto, offerto a ogni per­
sona, soprattutto ai poveri e agli ulti­
mi, nella più grande solidarietà e nella 
piena gratuità; non è legata, infatti, 
al successo dei suoi progetti e delle 
sue opere perché sa che non sta in 
essi il fondamento della Chiesa.

10. Attraverso le opere di misericor­
dia, la comunità ecclesiale apre vie di 
servizio all'uomo sempre nuove, che 
anche l'azione sociale e quella politica 
possono e devono percorrere 7.

Solo un esercizio della politica come 
servizio all’uomo, a livello locale, na­
zionale e internazionale, può eliminare, 
infatti, le molte cause della fame, del­
la sete, della nudità, della prigionia, 
della malattia, dell’estraneità, che han­
no oggi tanti nomi nella nostra società 
e nel mondo.

La comunità ecclesiale, nel suo sfor­
zo educativo e formativo, contribuisce 
affinché l’impegno sociale e politico si 
inscriva nella logica disinteressata e 
solidale della carità che, come virtù 
teologale che ha in Dio-Amore il suo 
principio fontale e il suo dinamismo 
vitale, rende capace il cristiano di 
amare tutto l’uomo e tutti gli uomini8, 
specialmente i poveri, gli svantaggiati 
e gli sventurati, con una testimonianza 
che non si esaurisce nelle cosiddette 
« solidarietà corte », pur necessarie e 
validissime, ma si traduce in una pra­
tica delle « solidarietà lunghe » ’ richie­
ste dalle complesse situazioni del no­
stro tempo, segnate dalle « strutture 
di peccato »

Questa pratica trova nella Rivela­

zione del senso ultimo della vita, delle 
persone, delle cose la sua origine, la 
sua misura e il suo scopo.

Azione pastorale 
e formazione cristiana

11. Una sempre più radicata consa­
pevolezza che l’educazione aH’impegno 
sociale e politico è parte costitutiva 
della formazione cristiana, richiama la 
comunità ecclesiale a progettare e ad 
attuare un’azione pastorale capace di 
una formazione cristiana integrale “.

I percorsi offerti nelle nostre comu­
nità non rispondono, sovente, a questa 
esigenza.

Se, in rapporto con la cultura lo­
cale u, si sanno far scaturire dal Van­
gelo di Cristo dei princìpi di rifles­
sione, dei criteri di valutazione delle 
varie situazioni e dei valori orienta­
tivi per l’azione concreta, gli itinerari 
di evangelizzazione e di catechesi, i 
momenti liturgici, le ordinarie espres­
sioni di carità, di partecipazione e di 
corresponsabilità, previste nell’azione 
pastorale parrocchiale e diocesana, 
possono suscitare e alimentare anche 
l’impegno sociale e politico.

Discernimento pastorale
12. La comunità ecclesiale, per co­

noscere la reale situazione culturale, 
sociale e politica in cui è inserita, deve 
seguire la logica del servizio, cioè 
incontrare, ascoltare, dialogare, man­
tenere rapporti di fiducia, sostenuta 
dalla preghiera, e condividere.

Su questo terreno maturano criteri 
di giudizio, orientamenti di pensiero e 
di azione veramente comunitari; si 
esercita, cioè, il discernimento pasto­
rale, che non è di questo o di quel 
gruppo, ma della comunità, unita ai 
suoi Pastori ”,

7 Cfr. Giovanni Paolo II, Esortazione Apostolica Christifideles laici, 42 [RDTo 1989, 43s.].
8 Cfr. Paolo VI, Lettera Enciclica Populorum progressio, 14 [RDTo 1967, 147].
’ Cfr. C.E.I., Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro, Nota pasto­

rale Chiesa e lavoratori nel cambiamento gennaio 1987), 29: Notiziario C.E.I., n. 2, 25 
gennaio 1987 [RDTo 1987, 62].

Cfr. Giovanni Paolo II, Lettera Enciclica Sollicitudo rei socialis, 36 [RDTo 1988, 26].
11 A questo proposito è opportuno che si provveda a un’adeguata e sistematica formazione 

alle problematiche sociali e politiche dei sacerdoti, dei religiosi e delle religiose, specialmente 
attraverso una continua proposta della dottrina sociale della Chiesa.

12 Cfr. Gaudium et spes, doc. cit., 58.
15 Cfr. Chiesa e lavoratori nel cambiamento, doc. cit., 29 [l.c., 61].



620 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Ascolto e comunicazione profonda­
mente spirituale, esso domanda la fa­
tica dei tempi lunghi, la pazienza della 
ricerca comune, l’attesa della matura­
zione di ciascuno, il coraggio della pro­
fezia.

Dottrina sociale della Chiesa
13. Per favorire la corretta imposta­

zione dei problemi e una loro migliore 
soluzione è di grande aiuto una cono­
scenza più esatta e una diffusione più 
ampia della dottrina sociale della 
Chiesa

Questa dottrina non appartiene « al 
campo dell’ideologia, ma della teolo­
gia e specialmente della teologia mo­
rale »1S.

Suo scopo è interpretare la realtà 
sociale « esaminandone la conformità 
o difformità con le linee dell’insegna­
mento del Vangelo sull’uomo e sulla 
sua vocazione terrena e insieme tra­
scendente », per orientare il comporta­
mento cristiano

Si colloca in questa prospettiva la 
azione formativa della comunità cri­
stiana in vista dell’impegno sociale e 
politico. La dottrina sociale della Chie­
sa ne costituisce l’anima. Compito del­
la Chiesa, infatti, è offrire alla prassi 
una guida e un orientamento teologico 
ed etico ”.

Luoghi, strumenti
e servizi per la formazione

14. È una precisa e inderogabile 
responsabilità pastorale della comunità 
ecclesiale individuare e predisporre 
luoghi, strumenti, servizi finalizzati 
alla formazione della coscienza sociale 
e politica dei cristianil!.

Prezioso è il ruolo formativo eser­
citato dalle Associazioni ecclesiali o di 
ispirazione cristiana che, per la loro 
natura e struttura, rappresentano un 
luogo importante di educazione alla

animazione cristiana delle realtà tem­
porali

La recente fioritura di scuole, di 
centri culturali e di altre iniziative 
simili, è un altro segno evidente di 
come la Chiesa in Italia colga l’urgen­
za di offrire al Paese un supplemento 
di formazione e di cultura per l’eser­
cizio effettivo della cittadinanza e per 
il recupero di un più autentico senso 
comunitario della vita sociale e po­
litica.

Laici e formazione 
all’impegno sociale e politico

15. « Per loro vocazione è proprio 
dei laici cercare il regno di Dio trat­
tando le cose temporali e ordinandole 
secondo Dio »

Questa speciale vocazione dei laici 
per le attività secolari dev’essere aiu­
tata nel suo processo di maturazione.

La loro vita, nutrita ai Sacramenti 
della comunione ecclesiale, ha un’in­
trinseca dimensione comunitaria e so­
ciale. Maturando nella fede, essi inte­
riorizzano gli orientamenti morali che 
ne derivano, sono perciò in grado di 
diventare cittadini esemplari, testi­
moni di fede, di carità, di speranza 
nelle infinite situazioni di limite e di 
povertà che denunciano l'umana con­
dizione, da sempre segnata dall’origi­
nario peccato di non accettazione del 
proprio essere creatura e, per ciò stes­
so, dal rifiuto di Dio, Padre, Creatore 
e Signore dell’universo2'.

La sintesi coerente fra l’interiore 
tensione verso un cristianesimo esi­
gente e l’efficacia delle azioni sociali e 
politiche nella nostra società comples­
sa22 è certo impegnativa e diffìcile; il 
difetto di risorse interiori di spiritua­
lità la renderebbe impossibile. Ma una 
vita costantemente alimentata dalla 
preghiera, dai Sacramenti della fede, 
dalla partecipazione alla comunione 
ecclesiale e, insieme, dall’organizzazio-

14 Cfr. Sollicitudo rei socialis, doc. cit., 41 [l.c., 31].
15 Ivi.
« Ivi.
17 Cfr. Christifideles laici, doc. cit., 60 [l.c., 63].
“ Cfr. La Chiesa italiana e le prospettive del Paese, doc. cit., 39 [l.c., 568].
19 Cfr. Christifideles laici, doc. cit., 63 [l.c., 66],
20 Concilio Ecumenico Vaticano II, Costituzione dogmatica su la Chiesa Lumen gentium, 31.
21 Cfr. Christifideles laici, doc. cit., 60 [l.c., 63].
22 Cfr. Lumen gentium, doc. cit., 31.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 621

ne delle necessarie conoscenze e com­
petenze, costituisce il fondamento sul 
quale è possibile costruire una tale 
sintesi.

Laici, testimoni
della verità rivelata sull’uomo

16. Della verità rivelata sull’uomo i 
cristiani laici devono saper dare testi­
monianza trovandovi ispirazione peren­
ne per il loro impegno sociale e 
politico.

Fondato saldamente sulla concezione 
cristiana della persona umana, dei suoi 
diritti e dei suoi doveri, ogni impegno 
temporale è ricondotto all’unico fine 
di promuovere l’uomo, di servire la 
sua dignità, nella certezza che la piena 
verità dell’uomo ci è data in Cristo2’.

In un’epoca come la nostra, in cui, 
pur tra molte contraddizioni, sem­
brano finalmente farsi strada nella 
coscienza dell’umanità alcune impre­
scindibili esigenze comuni, è importan­
tissimo formare e confermare la co­
scienza cristiana sulla verità rivelata 
da Dio per l’uomo e la società che il 
Magistero della Chiesa insegna.

L’ideale di servizio che la coscienza 
cristiana rettamente formata perse­
gue, in ogni attività sociale e politica 
intrapresa, è rivolto all’uomo creato a 
immagine di Dio; a un uomo che è 
peccatore, ma redento da Cristo; figlio 
di Dio, a Dio destinato; persona, do­
tato di intelligenza, libertà, responsa­
bilità. Costituita nell’unità di spirito e 
corpo, la persona umana esprime esi­
genze materiali, ma anche culturali, 
morali, religiose, spirituali. L’uomo è 
il fine di ogni attività, organizzazione, 
struttura, istituzione ”.

Solidarietà e dialogo

17. L’esercizio dell'impegno sociale e 
politico, se correttamente ispirato, esi­
ge la consapevolezza da parte di cia­
scuno di non poter realizzare il bene 
comune se non nella prospettiva della 
solidarietà, valutando le legittime esi­
genze di tutte le componenti sociali ”.

La chiarezza delle proprie convinzio­
ni, la pazienza dell’ascolto delle idee 
degli altri, la volontà di collaborazione 
fondano un autentico dialogo, capace 
di produrre, nei vari momenti e luo­
ghi, scelte fedeli alla verità dell’uomo 
e alle norme etiche che la esprimono 
e orientate al bene comune concreta­
mente realizzabile.

La consapevolezza della fecondità 
delle tradizioni storiche allarga gli 
orizzonti di comprensione e di aper­
tura al nuovo, sgombrando il terreno 
dagli ostacoli frapposti da una trop­
po immediata inclinazione alle mode 
emergenti.

Laici impegnati
nel campo sociale e politico

18. La Parola è annunciata e il pane 
spezzato anche per tutti quei laici che 
dedicano il loro impegno eminente­
mente al campo sociale e politico.

Molti di loro, purtroppo, per diver­
se ragioni, non hanno mantenuto un 
contatto adeguato con la vita della 
propria Chiesa.

È nostro dovere promuovere forme 
e ritmi di vita ecclesiale che sempre 
più incoraggino l’incontro continuo. Il 
laico cristiano deve essere ascoltato e 
valorizzato per la sua esperienza a ser­
vizio del vasto e complicato mondo 
delle realtà temporali26; aiutato, attra­
verso l’alimento spirituale, a scoprire 
in esse i semi del bene e a farli svi­
luppare in pienezza; fraternamente 
corretto, qualora non sia coerente con 
il Vangelo e con la dottrina sociale 
della Chiesa27.

È evidentemente fuori da questa 
prospettiva intendere il rapporto tra 
laici impegnati in politica e comunità 
ecclesiali, cui appartengono, come uno 
scambio del consenso per particolari 
interessi.

Formazione cristiana della personalità
19. I laici possono testimoniare la 

loro fede con maggiore vigore e co­
stanza se hanno avuto la possibilità di

25 Cfr. Christifideles laici, doc. cit., 36 [l.c., 371.
24 Cfr. Ivi, 37 [l.c., 38],
25 Cfr. Ivi, 42 [Z.c., 43s.J.
*6 Cfr. Gaudium et spes, doc. cit., 75.
27 Cfr. Lumen gentium, doc. cit., 37.



622 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

formare cristianamente ogni aspetto 
della loro personalità: l’intelligenza, 
la volontà, il sentimento.

II fallimento, le sconfitte, le frustra­
zioni, i facili compromessi, le delusioni 
di tanti che si misurano con la com­
plessità e la durezza dell’azione sociale 
e politica, sono dovuti, spesso, o a 
fragilità di carattere o a entusiasmi 
generosi quanto emotivi o, ancora, a 
superficiali valutazioni delle difficoltà.

Se è vero che ogni esperienza è di 
per sé formativa, è anche vero che 
non tutti i luoghi e gli strumenti han­
no finalità e struttura educative e for­
mative. Famiglia, scuola, parrocchia, 
associazione sono luoghi educativi e 
formativi per eccellenza: è qui che il 
processo educativo di base deve avve­
nire “. L’impegno sociale e politico è 
il punto di arrivo del processo forma­
tivo, non il punto di partenza.

Rispettando questo principio, si po­
trà evitare a molte persone di essere 
presto, per così dire, schiacciate sotto 
il peso di questo particolare impegno.

Attrezzandole per tempo nei luoghi 
specifici della formazione, si può ben 
sperare in una costante e proficua

opera di umanizzazione delle strutture 
sociali e politiche.

Sintesi tra vita personale 
e impegno sociale e politico

20. La coerenza e la capacità di sin­
tesi tra vita personale ed impegno so­
ciale e politico è uno degli obiettivi 
formativi prioritari.

Il possesso e l’esercizio delle virtù 
nella dimensione familiare, professio­
nale, culturale, associativa, ecclesiale, 
non si perdono nel servizio alle istitu­
zioni. Le grandi opzioni culturali, le 
grandi scelte economiche esigono in­
telligenza, studio, competenza, ma, pri­
ma di tutto, il sostegno morale del 
pensiero e dell’azione costruito nella 
quotidianità dei comportamenti e del­
le scelte. La radice di ogni grande 
prospettiva politica e istituzionale si 
trova, infatti, nella vita delle persone, 
delle famiglie, delle formazioni sociali.

I valori sanciti dalle Carte Costitu­
zionali dei Paesi liberi e democratici 
reggono all’impatto con i grandi cam­
biamenti che si stanno verificando se 
le loro radici sono nella coscienza del­
le persone.

PARTE II
LE SCUOLE DI FORMAZIONE ALL’IMPEGNO SOCIALE E POLITICO

Laici e scuole di formazione
21. I laici, esercitando le proprie 

responsabilità in un momento storico 
determinato, devono maturare la con­
sapevolezza che tale esercizio richiede 
una capacità di discernimento, il ri­
schio delle scelte, il realismo dell’azio­
ne.

Nelle scuole di formazione i vari 
itinerari di tipo spirituale, dottrinale, 
etico e culturale possono far maturare 
autenticamente motivazioni di impe­
gno nel campo del sociale e della poli­
tica, luoghi vocazionali caratteristici 
della condizione laicale.

Non si tratta di far acquisire una 
specializzazione per le varie attività, 
ma di suscitare, sostenere e accompa­
gnare le vocazioni laicali.

Riteniamo opportuno soffermare la 

nostra attenzione su alcune indicazioni 
pastorali cui è legata la qualità della 
azione formativa svolta dalle scuole.

Destinatari
22. La Chiesa italiana si propone di 

rispondere, nell’ambito educativo e 
formativo che le è proprio, al bisogno 
espresso da tanti credenti di approfon­
dire il senso ultimo della partecipazio­
ne alla vita sociale e politica, nei suoi 
molteplici spazi, e di rinnovarne lo 
stile e le forme.

L’interesse per le problematiche so­
ciali e politiche potrà rivelare la 
propria fecondità stimolando persone 
finora non impegnate ad assumere 
compiti nuovi: giovani, provenienti da 
esperienze di volontariato; coppie, de­
siderose di dare un’apertura sociale

2! Cfr. Cbristifideles laici, doc. cit., 62 e 63 [l.c., 65-67].



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 623

alla loro esperienza; donne, capaci di 
portare spontaneamente nella vita so­
ciale e politica le dimensioni della gra­
tuità e dell’accoglienza; anziani, ricchi 
di risorse, che sanno prodigarsi senza 
cercare contropartite.

Piano pastorale diocesano e scuole

23. L’azione formativa all’impegno 
sociale e politico rivolta ai laici è un 
compito che riguarda l’intera pasto­
rale diocesana e che quindi chiama in 
causa la responsabilità del Vescovo e 
richiede la collaborazione dei diversi 
centri pastorali diocesani. Il ruolo di 
soggetti specifici (Istituti di alti studi, 
Centri culturali, Associazioni, Gruppi e 
Movimenti) è legittimo e può risultare 
prezioso, per l’apporto di sensibilità e 
di competenze, a condizione che non 
si ponga come alternativo a questo 
impegno comune. La titolarità della 
gestione delle singole scuole può a sua 
volta essere diversificata, a condizione 
che ciascuna di esse, sia direttamente 
promossa dalla diocesi sia frutto di al­
tre iniziative, sappia raccordarsi alla 
azione formativa della comunità dioce­
sana.

Percorsi formativi
delle Associazioni e scuole

24. Dal coordinamento pastorale a 
livello diocesano dipende il raccordo 
tra i percorsi formativi che le diverse 
Associazioni svolgono per i propri 
membri e quelli delle scuole, così da 
evitare omissioni e sovrapposizioni.

Ove se ne rintracci l’opportunità si 
possono concertare con le Associazioni 
utili "inserimenti” fra le diverse atti­
vità formative programmate ed en­
trate differenziate alla scuola per gli 
associati.

Una certa elasticità della struttura 
didattica, che consenta una diversifi­
cazione di entrate ed uscite, è comun­
que esigita qualora i livelli formativi 
di partenza degli iscritti siano troppo 
diversi.

Una struttura rigida, infatti, genere­
rebbe disaffezioni, in alcuni per un

eccesso di difficoltà, in altri per la ripe­
titività dei contenuti.

Collegamento tra le scuole
25. Forme di collegamento tra le 

scuole si rendono necessarie per vari 
motivi:

— non tutte le diocesi italiane di­
spongono di luoghi di incontro e di 
personale docente;

— non tutte le scuole sono in grado 
di produrre autonomamente il mate­
riale didattico;

— pur restando le singole scuole su 
base diocesana, un efficace ruolo di in­
coraggiamento e di collegamento può 
essere svolto dalle Conferenze Episco­
pali regionali attraverso il Vescovo 
delegato per i problemi sociali e il 
lavoro. Esse rendono possibile, inoltre, 
una costante comunicazione con la 
Commissione e l’Ufficio nazionale per 
i problemi sociali e il lavoro della 
Conferenza Episcopale Italiana.

Raccordo delle scuole
con le Settimane Sociali

26. Questa rete di collegamenti co­
stituirà il referente quotidiano, la tra­
ma formativa non occasionale su cui 
potranno avere una ricaduta efficace i 
risultati delle Settimane Sociali.

Nella Nota pastorale che riguarda 
il loro ripristino, si sottolinea, infatti, 
l’esigenza di « stabilire significativi 
riferimenti di collaborazione con la 
recente fioritura di iniziative di forma­
zione sociale e politica di varia deno­
minazione le quali, se non sono oggi 
in diretta connessione con la ripropo­
sizione delle Settimane Sociali, ne 
possono costituire una premessa e un 
eventuale retroterra » 29.

Le Settimane Sociali saranno, quin­
di, un momento "speciale” di incontro, 
dentro una rete "normale” di azioni 
formative.

La loro ripresa si inserisce, in que­
sto modo, in un progetto pastorale di 
ampio respiro, assicurando alle scuole 
di formazione all’impegno sociale e 
politico dei riferimenti non occasio­
nali, né strumentali.

29 C.E.I., Nota pastorale Riprìstino e ìinnovarnento delle Settimane Sociali dei cattolici 
italiani (20 novembre 1988), n. 6: Notiziario C.E.I., n. 8, 30 novembre 1988 [RDTo 1988, 1275].



624 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Rapporti delle scuole
con il mondo sociale e politico

27. Per una scuola di formazione 
all’impegno sociale e politico il rap­
porto con il contesto in cui vive è 
ineludibile. Lo stesso processo forma­
tivo non può svolgersi, infatti, in un 
ambiente, per così dire, asettico.

Il rapporto con il mondo sociale e 
politico va stabilito con intelligenza e 
richiede attenzione e capacità di di­
scernimento.

I responsabili delle scuole devono 
essere, proprio per la grande respon­
sabilità che loro compete, persone 
dotate di profondo senso ecclesiale e 
libere da impropri condizionamenti.

Il carattere ecclesiale delle scuole 
richiede che sia evitata, nella sostanza 
e nelle forme, ogni confusione con or­
ganismi formativi propri delle forze 
politiche.

In questo quadro si richiede una 
particolare attenzione anche alla scel­
ta delle tematiche.

Progetto formativo diocesano e scuole
28. E importante che non sorgano 

sovrapposizioni ed equivoci fra l’atti­
vità della catechesi ordinaria e quella 
della scuola; perciò deve risultare ii 
più possibile chiaro che la scuola è 
finalizzata alla formazione dei laici 
all’impegno sociale e politico. Le in­
comprensioni saranno tanto più facil­
mente evitate quanto più risulterà 
ordinato e completo il progetto di 
formazione dei laici.

Per risultare tale, un progetto di 
formazione deve prevedere diversi li­
velli.

a) Il primo è certamente costituito 
dalla catechesi ordinaria, rivolta a tut­
ti i fedeli, di qualsiasi età e condizione. 
I suoi luoghi privilegiati sono gli in­
contri parrocchiali di catechesi e, in 
parte, l’omelia domenicale. La cono­
scenza e l’interesse per la realtà con­
temporanea, coltivati già in questa 
prima fondamentale fase della forma­
zione cristiana, costituiscono preziosi 
elementi vivificatori della dimensione 
di fraternità e di socialità, intrinseca 
alla fede.

b) Un secondo livello, che contempla

e puntualizza i contenuti di quello 
precedente, è l’insegnamento della dot­
trina sociale cristiana. Anche questo 
rientra nell’ambito della catechesi, il 
cui luogo naturale di svolgimento e 
attuazione è la comunità cristiana pri­
maria, cioè la parrocchia. Ogni diocesi 
dovrebbe studiare e sostenere un pia­
no formativo di base incentrato sulla 
dottrina sociale, da attuare in ogni 
parrocchia nel corso della catechesi 
ordinaria con il supporto di semplici 
sussidi.

c) Il terzo livello formativo è costi­
tuito dagli incontri e dibattiti per la 
illustrazione dei documenti (del Papa, 
della C.E.I., dei Vescovi) in occasione 
della loro pubblicazione. Sarebbe as­
sai opportuna, a questo proposito, 
un'organizzazone interparrocchiale. In­
contri, dibattiti, cicli di conferenze su 
temi di particolare interesse sociale e 
civile: educazione, lavoro, cultura, as­
sistenza, ... rappresentano una tradi­
zione diffusa che va continuata e soste­
nuta perché contribuisce grandemente 
allo sviluppo della sensibilità sociale 
dei credenti.

È questo l’itinerario della formazio­
ne di base, preoccupazione essenziale 
di una comunità cristiana.

29. Le scuole si collocano alla fine 
del percorso, come luogo destinato a 
coltivare le vocazioni laicali all’impe­
gno sociale e politico. Diventeranno un 
obiettivo sempre meno occasionale e 
isolato nella misura in cui sarà sem­
pre più organica la visione dell’intero 
percorso formativo.

Lo sforzo finalizzato alla formazione 
di persone consapevoli, preparate, di­
sposte ad un servizio sia di volonta­
riato sia di presenza nelle molteplici 
istituzioni sociali e politiche, potrà 
conseguire tanto meglio i suoi obiet­
tivi se la catechesi ordinaria, attraver­
sata da una corrente di attenzione per 
le problematiche sociali e politiche, 
con particolare attenzione alla realtà 
del proprio territorio, saprà svilup­
pare la coscienza sociale di tutti i 
credenti.

Diventa quanto mai necessaria la 
creazione, in diocesi, di una struttura, 
riconosciuta e stabile, che programmi 
e coordini l’azione formativa ai diversi



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 625

livelli, dimostrandosi capace di soste­
nerla anche dal punto di vista cultu­
rale.

I percorsi formativi delle scuole
30. I percorsi formativi, che legitti­

mamente possono avere un’articolazio­
ne tematica e didattica differente da 
scuola a scuola, devono tuttavia rispet­
tare alcune esigenze di metodo:

a) Adeguati contenuti spirituali e 
teologici, la conoscenza della dottrina 
sociale della Chiesa e dei vari pronun­
ciamenti del Magistero sono il fonda­
mento della formazione.

Il senso dell’impegno cristiano nelle 
realtà temporali deriva unicamente 
dalla comprensione e dall’accoglienza 
della verità sull’uomo rivelata e incar­
nata nella storia da Cristo, uomo e 
Dio.

b) Il progetto formativo delle scuole 
deve tendere al fine di fornire i neces­
sari strumenti analitici offerti dalle 
diverse scienze, affinché i credenti sap­
piano leggere con intelligenza e com­
petenza le dinamiche della società 
contemporanea.

c) In modo profondo e continuo si 
deve curare, inoltre, il momento della 
riflessione sintetico-prospettica, per 
attivare capacità di formulazione ed 
elaborazione di progetti possibili, ric­
chi cioè di contenuti di valore, per 
cui però sono previste condizioni di 
effettiva realizzabilità.

d) Senso e spazio acquista, in questo 
contesto, anche la riflessione sui mezzi 
tecnico-operativi per la realizzazione 
dei progetti e il confronto con le espe­
rienze politiche e sociali in atto.

Bisogna evitare, infatti, che tra il 
momento conoscitivo progettuale e 
quello operativo-concreto si crei uno 
stacco netto, che potrebbe esporre 
specialmente i giovani a rapide disillu­
sioni e disaffezioni.

e) Bisogna tenere in debito conto 
i diversi livelli qualitativi della forma­
zione spirituale e culturale di partenza 
di chi intende frequentare la scuola 
per individuare gli obiettivi generali e 
gli strumenti efficaci del percorso for­
mativo.

A questo non servono e sono comun­

que da evitare le proposte culturali 
troppo generali e onnicomprensive.

Stabilità, continuità
e carattere popolare delle scuole

31. Per dare stabilità e continuità 
ad una scuola bisogna contare su una 
struttura, solida anche se piccola, luo­
go necessario per la preparazione del 
materiale didattico, il coordinamento 
dei docenti, l’elaborazione dei conte­
nuti, il collegamento con altre scuole.

Salvo restando il ruolo di centri di 
studio aventi finalità più specifiche e 
"specialistiche”, le scuole a cui faccia­
mo riferimento sono anzitutto quelle 
aperte a tutti: esse richiedono però 
un’azione di orientamento vocazionale, 
per evitare scelte labili, dovute ad 
equivoci nelle motivazioni che spingo­
no all’iscrizione, e anche eccessivi 
squilibri nella preparazione di parten­
za dei frequentanti.

Struttura
e strumentazione delle scuole

32. L’ampiezza raggiunta dalla diffu­
sione delle scuole di formazione so­
ciale e politica richiede che si indivi­
duino dei criteri per una migliore 
comprensione e collocazione delle di­
verse esperienze in atto, anche per 
non attribuire la stessa denominazione 
a iniziative fra loro molto diverse.

Pur adottando l’accezione minimale 
del termine scuola, riteniamo che essa 
possa essere usata solo in presenza 
delle seguenti caratteristiche:

— una struttura organizzativa suffi­
cientemente stabile;

— una qualsiasi forma di iscrizione 
che attesti la disponibilità ad un impe­
gno regolare e continuativo nel tempo 
(non è scuola la serie di incontri 
aperti ad un pubblico generico che 
muta di volta in volta);

— un'effettiva regolarità di frequen­
za, in qualche modo verificata;

— un piano di studi sufficientemente 
organico e articolato, in cui gli oggetti 
d’interesse siano affrontati dai punti 
di vista delle diverse discipline;

— l’utilizzo di materiale didattico;
— la richiesta ai frequentanti di un 

minimo di studio e di elaborazione 
personale;



626 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

— un lavoro di approfondimento a 
livello di gruppo, guidato da un coor­
dinatore capace di un’azione didattica 
tanto preziosa quanto diversa da quel­
la del relatore-esperto;

— l’impegno di un gruppo di do­
centi, costituito da persone compe­
tenti e disponibili a un lavoro didat­
tico fatto non di sola erudizione.

Conclusione

33. Con questa nostra Nota pasto­
rale abbiamo voluto inserirci nell’at­
tuale cammino che la Chiesa italiana 
sta sperimentando nei confronti del 
tema dell'educazione all’impegno so­
ciale e politico, in piena e gioiosa 
docilità a quanto ci sollecita il Santo 
Padre Giovanni Paolo II, nell’Esorta­
zione Apostolica Christifideles laici: 
« Nello scoprire e nel vivere la propria 
vocazione e missione, i fedeli laici 
devono essere formati a quell’unità di 
cui è segnato il loro stesso essere 
di membri della Chiesa e di cittadini 
della società umana »

Alle nostre Chiese, pertanto rivolgia­
mo l’appello perché intensifichino lo 

sforzo formativo all’impegno sociale e 
politico.

Il nostro appello si fa preghiera:
- al Signore, perché renda fecondo 

l’amore che portiamo al nostro Paese, 
che ha bisogno di uomini capaci di 
edificare, in modo disinteressato e co­
struttivo, una società degna dell’uomo;

- alla Vergine Madre, affinché so­
stenga e guidi i cattolici italiani a vi­
vere come autentici figli e figlie della 
Chiesa di Gesù Cristo e contribuisca­
no così « a stabilire sulla terra la ci­
viltà della verità e dell’amore, secondo 
il desiderio di Dio e per la sua glo­
ria »3I.

Roma, 1 maggio 1989, San Giuseppe Lavoratore.

30 Cfr. Christifideles laici, doc. cit., 59 [l.c., 62].
31 Ivi, 64 [l.c., 68],



Atti dell’Arcivescovo

Omelia per la festa della S. Sindone

Dal mistero della Sindone dobbiamo passare 
ad una più penetrante visione del mistero di Cristo

Giovedì 4 maggio, l’Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucari­
stica nella Cappella — annessa alla Cattedrale — dove è conservata la S. 
Sindone ed ha rivolto ai numerosi fedeli la seguente omelia:

« Vi rendo noto, fratelli, il vangelo che vi ho annunziato e che voi 
avete ricevuto, nel quale restate saldi, e dal quale anche ricevete la sal­
vezza, se lo mantenete in quella forma in cui ve l’ho annunziato. Altri­
menti, avreste creduto invano! Vi ho trasmesso dunque, anzitutto, quello 
che anch’io ho ricevuto: che cioè Cristo morì per i nostri peccati secondo 
le Scritture, fu sepolto ed è risuscitato il terzo giorno secondo le Scritture, 
e che apparve a Cefa e quindi ai Dodici. In seguito apparve a più di cin­
quecento fratelli in una sola volta: la maggior parte di essi vive ancora, 
mentre alcuni sono morti. Inoltre apparve a Giacomo, e quindi a tutti 
gli apostoli. Ultimo fra tutti apparve anche a me come a un aborto » 
(1 Cor 15, 1-8). Così scrive S. Paolo nella prima lettera ai cristiani di 
Corinto. A questo annuncio trasmesso, ricevuto e custodito aderisce la 
nostra fede: Cristo crocifìsso e risuscitato. Da allora e per sempre questo 
e non altro è il cuore del Credo cattolico.

La ragione di questa fede ha per fondamento la testimonianza storica 
sicura di coloro che hanno visto coi loro occhi questo Gesù crocifìsso e 
sepolto e poi l’hanno rivisto risuscitato con il medesimo corpo glorificato. 
Questo corpo dato e questo sangue versato, ora glorioso alla destra del 
Padre, è reso presente dallo Spirito Santo nell’Eucaristia. L’Eucaristia è 
l’unica presenza reale di Cristo, visibile oggi nella storia. Allo spezzare 
del pane dato a loro, i due discepoli di Emmaus riconobbero allora Gesù 
in quella indimenticabile sera e lo riconosce ora la Chiesa.

Quanto sappiamo della morte di Gesù lo sappiamo dai Vangeli e quanto 
crediamo di lui risorto lo crediamo sull’esperienza e sull’annuncio degli 
Apostoli e dei Vangeli. Ma proprio i Vangeli non ignorano due particolari: 
i primi tre sottolineano il sepolcro vuoto e il quarto i panni funerari, 
per la cui disposizione il « discepolo amato » entrato nel sepolcro dopo 
Pietro « vide e credette » (Gv 20, 8). Certo né il sepolcro vuoto né la posi-

627



628 Atti dell’Arcivescovo

zione dei panni funerali sono per se stessi prova della risurrezione. Ma 
alla luce delle apparizioni del Risorto essi ne rappresentano una conferma, 
che gli Evangelisti non hanno trascurato.

Non può dunque sorprendere l’attenzione e la devozione dei discepoli 
e dei fedeli per quel luogo e per quegli indumenti funerari. Non si può 
disincarnare la fede al punto da negarle ogni relazione con i sentimenti 
umani più comuni e più vivi.

La devozione alla Sindone può collocarsi in questa linea. Essa non è 
necessaria, per la fede, né arricchisce i suoi contenuti di verità. La vita di 
fede è alimentata dalla Parola di Dio, ascoltata e praticata, e dai Sacra­
menti; ma la stessa vita di fede è aiutata da una illuminata devozione per 
tutto ciò che ci può ricordare la storia d’amore di Gesù, rivelazione del 
Dio vivente che è amore.

Comunque si sia prodotta la Sindone — e bisognerà pure che questo 
"unicum” storico-scientifico, oggi più sorprendente e misterioso che mai, 
sia spiegato positivamente dalla scienza attraverso una ricerca interdisci­
plinare concorde e interiormente libera — per chi la guarda e nello stesso 
tempo legge i Vangeli è inevitabile l’impressione che essa offra la descri­
zione figurativa di quanto essi narrano.

Ci si può chiedere, allora, se di fronte alla Sindone, nei nostri cuori 
prevale la curiosità, o il desiderio di "vedere Gesù” per seguirlo e lasciarci 
condurre sulla "via” che è Lui, la via del dono totale di sé per puro 
amore, per essere con Lui nella vita senza fine in comunione d’amore 
con Dio e con tutti.

Ci si può chiedere se si è disposti a riconoscerci responsabili del suo 
sacrifìcio e, vistolo così trafitto dai nostri peccati, pronti a batterci il petto, 
per non dovercelo battere troppo tardi come è detto nel libro dell’Apoca­
lisse: « Ecco viene sulle nubi e ognuno lo vedrà; anche quelli che lo 
trafissero e tutte le nazioni della terra si batteranno per lui il petto » 
(Ap 1, 7).

L’acqua e il sangue che fluirono dal costato di Gesù, quando fu aperto 
dalla lancia, si uniscono allo Spirito per testimoniare in favore della mis­
sione del Figlio che dà la vita, come ci ha insegnato S. Giovanni nella 
sua prima lettera. Non conta molto interessarsi della Sindone se poi non 
si è aperti a riconoscere Gesù come Figlio di Dio, unica fonte di salvezza 
per tutti.

Forse anche per questo rimane il mistero della Sindone: essa ci inter­
pella e ci inquieta. Perciò essa merita di essere considerata dono di Dio 
alla sua Chiesa: il mistero della sua origine continua a richiedere atteg­
giamento di umiltà e impegno di ricerca, spirituale e storico-scientifica. 
Dal mistero della Sindone si è invitati a passare ad una più penetrante 
visione dell’affascinante e inesauribile mistero di Cristo.

Ecco preché non temiamo di continuare a celebrare l’Eucaristia su 
questo altare in questa cappella, memori di quanto scriveva il mio vene­
rato Predecessore Card. Ballestrero: « Se la Sindone è entrata nella litur­
gia di una Chiesa, ciò è significativo della sua importanza e della sua 
validità (in La Voce del Popolo, 6 novembre 1988). Amen.



Atti dell’Arcivescovo 629

Omelia a Superga nel 40° della morte del grande Torino

Anche questi morti sono dei viventi 
in attesa della risurrezione

Nel pomeriggio di giovedì 4 maggio, l’Arcivescovo si è recato nella Basilica 
di Superga accolto da una grande folla per celebrare una Messa di suffragio 
nel 40“ della sciagura aerea in cui morirono i calciatori del grande Torino 
insieme ai loro accompagnatori.
Durante la Messa ha pronunciato la seguente omelia:

Siamo venuti qui stasera per ricordare. E intendiamo ricordare pre­
gando.

Ricordare è sempre un segno di nobile umanità. Custodire la memoria 
della nostra storia e di coloro che hanno contribuito a costruirla è condi­
zione per saperci e sentirci legati a una continuità e impegnati ad un 
riconoscimento che si fa riconoscenza. La squadra del grande Torino è 
stata certamente un pezzo della storia della nostra città e non solo di 
essa, certo nel campo dello sport, ma non solo di esso per quanto di valori 
umani e di ideali di fratellanza e di gioia di vivere essa era diventata 
simbolo.

Per questo la sua tragica scomparsa, istantanea e totale, ha toccato i 
cuori di tutti, ha fermato una Nazione intera, generato una unanimità così 
commossa e una vibrazione così profonda, quali mai forse si erano viste 
prima.

Ma qui in questa Basilica di Superga, contro le cui mura si è schiantato 
l’aereo, siamo saliti per pregare e pregare offrendo al « Padre miseri­
cordioso e Dio di ogni consolazione » (2 Cor 1, 3) questa Eucaristia, cioè 
il sacramento del sacrificio di Cristo in croce, sacrificio d’amore per la 
salvezza e la vita di tutti, la vita eterna della risurrezione.

Tutti possiamo avvertire, più o meno chiaramente, secondo la misura 
della fede di ciascuno che solo Dio conosce, che senza preghiera lo stesso 
ricordo si rivelerebbe ben poca cosa e, alla fine, vano, poiché sarebbe 
come ammettere che nulla possiamo fare per questi nostri indimenticati 
amici, giocatori, accompagnatori, equipaggio, giornalisti, e nessuna rela­
zione è ormai più possibile intrattenere con loro. Ci resterebbero soltanto 
rimpianto e nostalgia.

È sempre arduo interrogare Dio e il suo mistero a proposito del dolore 
e di sciagure come quella. Ma, alla luce della storia di Gesù, il Figlio di 
Dio fatto uomo come noi, crocifisso per amore e risuscitato per noi, noi 
crediamo che tutto ha un senso, tutte, è grazia, tutto è speranza.

Qualcuno ha scritto allora: « Dove sia adesso il Torino nessuno lo sa. 
Da qualche parte ci sarà uno stadio tutto per loro ». Io, invece, nel nome 
di Cristo, come cristiano e Vescovo, voglio dire a voi, e in particolare 
a chi ancora oggi piange un padre o un figlio, un parente o un amico, 
la mia fede: i vostri morti, anche questi morti, sono dei viventi in attesa



630 Atti dell’Arcivescovo

della risurrezione e se già sono con Dio in questo momento ci vedono e 
pregano per noi e, se ancora sono nella purificazione del Purgatorio, le 
nostre preghiere di suffragio li raggiungono, poiché essi non si sono allon­
tanati da noi, ma soltanto sono diventati invisibili e i legami di reciproco 
affetto non si sono interrotti. Per questo qui non si celebra una cerimonia, 
ma si vive una comunione.

Alla luce di queste dolcissime e rassicuranti verità evangeliche un’altra 
cosa mi sento di potervi dire: l’essere venuti qui davanti all’altare, e non 
soltanto allo stadio, può significare — e come vorrei che lo significasse! — 
il riconoscimento che la sorgente prima di ogni valore umano — e quindi 
anche di quelle virtù di lealtà, di rispetto degli altri, di autocontrollo, che 
sono esaltate da ogni sana e autentica attività sportiva — è sovrumana e 
che tutto ciò che è buono e bello e giusto viene da Dio e conduce a Dio. 
Certo, come tutte le cose del mondo, anche lo sport può essere praticato 
male e avvilirsi.

La memoria, vissuta qui nella preghiera, del grande Torino e del suo 
modo di celebrare con il calcio la festa più popolare dello sport, potrebbe 
incoraggiare ad avviare, per usare una suggestiva espressione del Papa 
Giovanni Paolo II, una "redenzione” del fenomeno sportivo, cioè un suo 
riscatto da ogni forma anche minima di degradazione, vincendo ogni tenta­
zione di quella violenza, che ormai ha invaso anche i luoghi del diverti­
mento sportivo, e di quell’esasperato consumismo economico ed egoistico, 
individuale e nazionale, che va ben al di là della giusta emulazione 
sportiva.

Lessi in un articolo di ”Carlin” su "Tuttosport” che quel giorno di 
quarant’anni fa al termine dei funerali « il piccolo alfiere granata e il 
piccolo alfiere bianconero si abbracciarono spontaneamente piangendo, con­
fondendo i gagliardetti. Oh, i cari ragazzi ». Si potesse e si sapesse ancora 
imparare da quei cari ragazzi — e i ragazzi questo imparassero dai gio­
catori di oggi — che per quanto lo sport sia agonismo, non può restare 
se stesso se diventa divisione e sopraffazione violenta.

Ecco le certezze e le speranze, che ci vengono dal Vangelo, che qui 
attingiamo dall’altare dove il sacrificio di Cristo viene ricordato e ripre­
sentato.

A Maria, a cui è dedicata anche questa Basilica, fra le tante che Torino 
le ha innalzato, qui dove loro, i nostri amici, quarant’anni fa hanno trovato 
la morte e sono entrati nella vita eterna, affidiamo i nostri suffragi e a 
Lei chiediamo anche di intercedere dal suo Figlio Gesù, Signore e Sal­
vatore, conforto per quanti portano ancora i segni della sofferenza per i 
vincoli di affetto, di parentela, di amicizia, e per tutti coraggio per trasfor­
mare un fatto tragicamente doloroso nella determinazione di impegnarsi 
per il bene, di rasserenare lo spirito delle contese sportive, di ridare ai 
giovani il gusto per i grandi fondamentali valori umani.

Solo così questa memoria non sarà stata celebrata invano. Solo così 
quel Torino non sarà morto invano. Amen.



Atti dell’Arcivescovo 631

Incontro con il clero a Valdocco

Guidati dall’Esortazione Apostolica 
“Christifideles laici”

Mercoledì 10 maggio, a Torino-Valdocco, si è svolto un incontro spirituale 
del clero.
Pubblichiamo un’ampia sintesi delle riflessioni proposte dall’Arcivescovo.

Sono molto lieto che questo primo incontro abbia un carattere spirituale che 
ci permette di fermarci insieme, sotto l’azione dello Spirito Santo, a contemplare, 
pregare e riflettere, guidati dall’Esortazione Apostolica Christifideles laici.

Farò qualche osservazione, attenendomi praticamente alla prima parte dell’Esor­
tazione. Essa non dice cose sostanzialmente nuove, né dice ciò che, stando alla 
stampa, avrebbe dovuto dire. L’Esortazione di Giovanni Paolo II è una sintesi 
molto bella e molto chiara, direi anche completa, sul tema dei laici. Da questo 
punto di vista, l’Esortazione è un dono e una grazia per la nostra Chiesa. Nella 
Lettera inviataci per il Giovedì Santo, al n. 2, il Papa afferma che occorre che 
tutti noi prendiamo conoscenza di questo importante documento, e che alla sua 
luce meditiamo sulla nostra propria vocazione. Il che significa che quanto il Papa 
scrive nella Christifideles laici interessa e tocca direttamente anche la nostra voca­
zione sacerdotale. Il che equivale a dire che noi non potremo sapere appieno chi 
siamo e perché ci siamo se non conosceremo più a fondo chi sono e perché ci sono 
i Christifideles laici.

•k * *

1. - Christifideles laici

'Christifideles...”
La mia prima osservazione parte dalle parole iniziali dell’Esortazione: Christifi­

deles laici. Esse indicano i destinatari del documento papale, che sono i laici 
"cristiani”, i laici "fedeli di Gesù Cristo”. La cosa è importante, perché a livello 
di vocabolario comune il termine "laico” viene usato in modo unilaterale. Ho la 
sensazione che, nella nostra società, accanto ad altri terrorismi, esista anche una 
specie di terrorismo del vocabolario. Esistono dei termini di uso corrente che sono 
stati oramai caricati di significati non autentici, di modo che non è più possibile 
usarli senza che essi veicolino dei significati scorretti. Tutto ciò rende difficile la 
comunicazione.

Nell’accezione cristiana, i "laici” sono gli appartenenti al Popolo di Dio, i 
seguaci di Gesù Cristo. Ne deriva che il laico va identificato non già a partire dal 
laico stesso, ma dal cristiano. È l’identità cristiana che definisce il laico, e non vice­
versa. I fedeli laici sono coloro tra i quali ciascuno di noi è stato scelto, tra i 
quali è nato il nostro cammino al sacerdozio. Sotto il profilo dell’appartenenza al 
Popolo di Dio e nella qualità di fedeli di Gesù Cristo, noi siamo tutti quanti 
"laici”. È a partire dal Popolo di Dio che noi siamo stati scelti per la particolare



632 Atti dell’Arcivescovo

vocazione sacerdotale. È importante allora interrogarci tutti quanti sulla sequela, 
sulla verità dell’essere seguaci di Gesù Cristo. La prima preoccupazione, sia per noi 
che per gli altri, dovrà consistere nell’attuare sempre più autenticamente la "sequela”.

Non c’è vocazione nella Chiesa che non presupponga e non esprima la sequela. 
Nessuna vocazione particolare è vocazione cristiana se non è espressione della sequela 
cristiana. Sia la nostra formazione che la formazione dei laici deve pertanto mirare 
a far crescere e sviluppare la discepolanza. Quanto più si è discepoli di Cristo, 
quanto più si è fedeli, tanto più possiamo caratterizzarci nelle nostre particolari 
e personali vocazioni.

"...laici”
Anche il termine "laici”, presente nel titolo dell’Esortazione Apostolica, merita 

un po’ di attenzione. Si parla dei "laici” e non della "laicità”. Ciò risponde al pen­
siero biblico: Dio infatti si interessa delle persone, e non delle teorie. Egli è venuto 
a salvare non le teorie, ma le persone. Per fare qualche esempio, non c’è nessuna 
teologia della povertà nella Bibbia, perché a Dio interessano i poveri, non la povertà. 
Così gli interessano i peccatori e gli oppressi, perché Dio ama le persone, le quali 
non esistono se non perché amate da Lui in Cristo.

La prima teologia del laicato assunse la categoria della laicità come categoria 
autonoma con l’intento di liberare il cristiano laico da tutele indebite che sembra­
vano mortificare il suo carattere adulto e autonomo. Così facendo si ottenne un 
risultato, che ritengo non corretto, consistente nel porre la teologia del laico come 
più fondamentale della teologia del cristiano, rovesciando così la costante tradizione 
ecclesiologica che ritiene invece primaria e originaria la figura del cristiano. La 
Rivelazione, nel suo riferimento essenziale a Cristo, è diretta a definire il cristiano, 
e non a fondare la figura del laico. In ogni caso è chiaro che è il Cristianesimo 
a fondare la laicità, e non la laicità a fondare il Cristianesimo.

Il discorso sulla laicità è accettabile e doveroso quando intende esprimere che 
tutte le creature, e innanzi tutto le persone umane, vanno rispettate nella loro 
intera costituzione. La Bibbia dice che le creature sono buone, sono "tòbh", sono, 
cioè, ben riuscite e quindi belle, corrispondenti all’idea di Chi le ha pensate. Esse 
esistono pertanto nella loro verità, sono significanti in se stesse, e non hanno biso­
gno di essere rivestite di valori e di significati aggiuntivi. In particolare, stando 
al racconto della Genesi, è riuscita bene la coppia umana.

"La laicità”
Il discorso sulla "laicità” è doveroso quando mira a dissuadere dal clericaliz- 

zare le cose e le persone, e invita a comprenderle e a goderle per ciò che esse sono. 
Occorre guardarsi da un soprannaturalismo estrinseco, che teme di non essere suffi­
cientemente cristiano se non applica continuamente alle varie realtà etichette e 
richiami religiosi o addirittura clericali.

L’esaltazione della "laicità” potrebbe però diventare insipiente se sottointen­
desse la persuasione che, per conoscere fino in fondo la realtà, gioverebbe trascurare, 
anche solo metodologicamente, il pensiero di Dio e di Cristo, come se le cose 
avessero un valore pieno e un significato esauriente in se stesse, indipendente­
mente da Dio e da Cristo. Non sono d’accordo con chi afferma: « Bisogna svilup­
pare l’umano, e poi il cristiano », perché non esiste un umano che non sia cristiano.



Atti dell’Arcivescovo 633

Nella presente economia di salvezza l’unico umano esistente è quello conformato a 
Gesù Cristo. Non esiste la "natura pura”. Esiste un unico progetto divino consi­
stente nel creare delle forme umane conformate a Gesù Cristo. Lui è il primogenito, 
il nostro progenitore, colui che viene prima e sul quale Adamo è stato fatto. Biso­
gna allora riconoscere che tutte quante le cose sono essenzialmente relative a Dio, 
e che di conseguenza non si può raggiungere la loro piena e integra intelligibilità 
se non le si considera nella loro intrinseca e costitutiva dimensione religiosa. Le 
cose, e prima di tutto le persone umane, sono originariamente, nativamente, relative 
a Gesù Cristo. Mi domando se la nostra predicazione sia sufficientemente chiara 
a questo riguardo e metta in luce che siamo stati voluti da Dio come conformati 
a Gesù Cristo (cfr. Rm 8, 28-30).

Ragionare sulla realtà prescindendo da Gesù Cristo equivale semplicemente a 
proibirsi di capirla. Se la laicità supponesse questo modo di ragionare, anche sol­
tanto metodologico, sarebbe fuorviante. Da questo punto di vista ritengo pericoloso 
ed ambiguo insistere sulla laicità del Popolo di Dio. Il genitivo ”di Dio” è un 
genitivo soggettivo, indicante non già il popolo che riconosce Dio, bensì il popolo 
che è fatto da Dio. Si tratta del popolo che Dio si è scelto liberamente fra gli altri 
popoli per farne il testimone della sua verità. Parlando di laicità del Popolo di Dio 
si rischia di dimenticare lo splendido insegnamento della Rivelazione sul nostro 
comune sacerdozio regale. Affermare che siamo tutti quanti sacerdozio regale, stirpe 
eletta, nazione santa (cfr. 1 Pt 2, 9), significa che noi, in quanto battezzati, cresi­
mati ed eucaristizzati, siamo un popolo di consacrati, siamo una realtà sacra. Siamo 
il popolo che Dio si è acquistato perché proclami le opere meravigliose di lui (cfr. 
1 Pt 2, 9), e si adoperi instancabilmente affinché tutta la famiglia umana diventi 
Popolo di Dio, corpo di Cristo.

Penso pertanto che, sotto un certo profilo, nell’ordine scelto e attuato da Dio 
Padre in Cristo, non esiste la "laicità”. Non esiste nella Chiesa perché in essa 
tutto è sacro, e tutti sono realmente protagonisti dell’unica liturgia gradita a Dio. 
Non esiste neppure nella creazione, la quale è già incoativamente cristiana e chiede 
per diritto che questa sua iniziale conformità e appartenenza a Cristo venga logica­
mente perfezionata nella vita ecclesiale. Anche l’enfatizzazione del concetto di laico, 
inteso come colui che non è prete, può diventare ambiguo. Tale enfatizzazione 
può certamente essere spiegata come reazione alla visione clericale della Chiesa 
che considera i laici unicamente quali "clienti” dell’istituzione e quali "oggetto” 
del ministero dei preti. In ogni caso però il concetto di laico resta puramente 
negativo, e quindi non serve a sviluppare una dottrina teologicamente ricca del 
laico. Per attuare un’autentica promozione dei laici bisogna partire dalla vocazione 
cristiana, dalla realtà del Battesimo e dell’Eucaristia, del regno sacerdotale di cui 
parlano l’Esodo (19, 6) e la prima lettera di Pietro (2, 9).

Concludendo, non è dal concetto generico di laico che può derivare un patri­
monio di spiritualità, di etica e di donazione ecclesiale, bensì dalla riflessione 
sulla vocazione cristiana, sull’essere Christifideles tutti quanti. Questa è la prospet­
tiva nella quale ci colloca l’Esortazione Apostolica che da cima a fondo fa risuo­
nare l’espressione Christifideles laici, indicando la loro vocazione e missione nella 
Chiesa e nel mondo.

* * *



654 Atti dell’Arcivescovo

2. - Le due tentazioni

La seconda osservazione che intendo fare è ricavata anch’essa dall'Introduzione 
dell’Esortazione Apostolica dove si parla di due tentazioni alle quali non sempre 
i fedeli laici hanno saputo sottrarsi.

La prima tentazione consiste nel « riservare un interesse così forte ai servizi 
e ai compiti ecclesiali, da giungere spesso a un pratico disimpegno nelle loro 
specifiche responsabilità nel mondo professionale, sociale, economico, culturale e 
politico » (n. 2). La seconda tentazione è di « legittimare l’indebita separazione tra 
la fede e la vita, tra l’accoglienza del Vangelo e l’azione concreta nelle più diverse 
realtà temporali e terrene » (ivi).

Ministeri e dignità cristiana
Alla prima tentazione è collegata la tendenza a dar rilievo ai ministeri, pensando 

che l’insistenza sulla ministerialità universale aiuti i fedeli laici a scoprire la loro 
dignità e a non sentirsi cristiani di serie B. È chiaro, però, che se il laico è definito 
a partire dalla vocazione cristiana, viene bocciato in partenza ogni discorso di 
superiorità o inferiorità perché la dignità non è data da ciò che si fa, ma da ciò 
che si è. Non è la funzione che mi rende più importante di un altro. È la logica 
mondana che definisce l’importanza delle persone in base al loro mestiere. La 
logica cristiana è diversa: la dignità è data dall’ "essere” prima che dal "fare”. 
Pertanto non sono le vocazioni particolari che costituiscono la dignità del Christi- 
fidelis, bensì la vocazione cristiana.

La vocazione cristiana conferisce dignità alle vocazioni particolari, dà senso 
all’essere prete, religioso o laico nella Chiesa. Le vocazioni particolari devono ser­
vire precisamente a far vivere e a far crescere la vocazione cristiana. Al termine 
della nostra vita saremo giudicati sulla vocazione cristiana, sul nostro essere cri­
stiani. L’unica cosa che i fedeli chiedono e hanno diritto di chiedere è che i preti 
siano "cristiani”. A sua volta, l’unica cosa che il prete, come presidente della 
Eucaristia e quindi della carità, deve chiedere ai fedeli, proprio per servirli nella 
loro crescita, è che siano dei "cristiani”.

La distinzione tra i cristiani (preti, religiosi/e, laici/e) si inscrive dentro l’Euca­
ristia, e quindi è sotto l’Eucaristia e non al di sopra di essa. La distinzione si 
inscrive dentro la storia di Gesù che raggiunge la sua pienezza nel momento in cui 
Cristo consegna se stesso al Padre, facendosi obbediente sino alla morte e alla morte 
di croce. Se la distinzione tra i cristiani si inscrivesse sopra l’Eucaristia, ne derive­
rebbe che i laici, non potendo presiedere l’Eucaristia, si sentirebbero dei cristiani 
frustrati. La corretta impostazione del problema parte dalla constatazione che la 
Chiesa è fatta dall’Eucaristia, non viceversa. Fatta dall’Eucaristia, la Chiesa a 
sua volta fa l’Eucaristia.
Fede e vita

La seconda tentazione di cui parla l’Esortazione Apostolica è ben nota. È la 
separazione tra la fede e la vita. Fede e vita non possono però essere disgiunte 
perché la fede è "la vita di fede”, e perciò comporta un modo di pensare, di sentire 
e di vivere in modo conforme alla vita umana di Gesù Cristo. Il primo grande 
credente è Gesù Cristo. La fede è partecipazione alla vita di Gesù, Figlio del Padre, 
obbediente al Padre sino al dono totale di se stesso.



Atti dell’Arcivescovo 655

Il carissimo Card. Ballestrero, parlando della formazione dei laici in relazione 
al programma pastorale dello scorso anno, diceva che bisogna aiutare i laici a 
crescere con una coscienza integralmente cristiana. Non è facile puntualizzare del 
tutto che cosa voglia dire "coscienza integralmente cristiana”. Una cosa però mi 
sembra certa: i laici non debbono crescere con una visione dualistica dell’esistenza 
situando la fede da una parte e la vita dall’altra. Bisogna crescere in maniera 
pienamente cristiana. E la pienezza dell’essere cristiano investe la coscienza, la 
mentalità, la cultura, il concreto operare di ogni giorno. Ciò è vero per tutti, per 
i laici però è vero in una maniera estensivamente più profonda e molto più impe­
gnativa ed esplicita a livello storico ed esistenziale.

* * *

3. - Dalla teoria alla prassi

Sempre nell’Introduzione, l’Esortazione Apostolica afferma che « la sfida che 
i Padri sinodali hanno accolto è stata quella di individuare le strade concrete 
perché la splendida "teoria” sul laicato espressa dal Concilio possa diventare una 
autentica "prassi” ecclesiale. Alcuni problemi poi s’impongono per una certa loro 
"novità”, tanto da poterli chiamare postconciliari, almeno in senso cronologico: 
ad essi i Padri sinodali hanno giustamente riservato una particolare attenzione nel 
corso della loro discussione e riflessione. Tra questi problemi sono da ricordare 
quelli riguardanti i ministeri e i servizi ecclesiali affidati o da affidarsi ai fedeli 
laici, la diffusione e la crescita di nuovi "movimenti” accanto ad altre forme 
aggregative di laici, il posto e il ruolo della donna sia nella Chiesa che nella 
società » (n. 2).

L’Esortazione pertanto porta avanti il discorso del Concilio non nel senso di 
un superamento, ma rendendolo concreto e istituendo una prassi coerente con la 
lettura cristiana della realtà del laico christifidelis. Dobbiamo aiutare i laici ad arri­
vare a questa prassi. Evidentemente ciò non è possibile se non si hanno le idee 
chiare. Per questo mi sono permesso di dilungarmi un po’ su alcuni aspetti del 
laicato.

Nell’assolvere il nostro compito di promuovere una prassi siamo interpellati, 
sulla base del testo precedentemente citato, da tre questioni inderogabili: la que­
stione dei ministeri, la questione dei movimenti e la questione della donna.

L’Esortazione Apostolica asserisce poi che il significato fondamentale del Sinodo 
dei Vescovi del 1987, e quindi il frutto più prezioso da esso desiderato, «è 
l’ascolto da parte dei fedeli laici dell’appello di Cristo a lavorare nella sua vigna, 
a prendere parte viva, consapevole e responsabile della missione della Chiesa in 
quest’ora magnifica e drammatica della storia, nell’imminenza del terzo Millennio. 
Situazioni nuove, sia ecclesiali sia sociali, economiche, politiche e culturali, recla­
mano oggi, con una forza del tutto particolare, l’azione dei fedeli laici. Se il disim­
pegno è sempre stato inaccettabile, il tempo presente lo rende ancora più colpevole. 
Non è lecito a nessuno rimanere in ozio... La voce del Signore risuona certamente 
nell’intimo dell’essere stesso d’ogni cristiano, che mediante la fede e i Sacramenti 
dell’iniziazione cristiana è configurato a Gesù Cristo, è inscritto come membro vivo 
nella Chiesa ed è soggetto attivo della sua missione di salvezza » (n. 3). Gesù



656 Atti dell’Arcivescovo

vuole che i fedeli laici, come tutti i suoi discepoli, siano sale della terra e luce del 
mondo. Ma qual è il volto attuale della "terra” e del "mondo” di cui i cristiani 
debbono essere "sale” e "luce”? L’Esortazione risponde presentando alcuni binomi 
negativi e positivi: secolarismo e bisogno religioso; la persona umana: dignità 
calpestata ed esaltata, conflittualità e pace (nn. 4-6). Viene poi additato Gesù 
Cristo come la speranza dell’umanità (n. 7).

Mi permetto di fare due sottolineature.

Missionarietà ecclesiale
Innanzi tutto, il frutto atteso dal Sinodo è che i laici siano aiutati a prendere 

sul serio la missionarietà ecclesiale. Il Popolo di Dio deve rendersi conto che esiste 
per far conoscere agli altri la salvezza, la realtà per la quale siamo stati creati 
consistente nell’essere conformati a Cristo Risorto, vincitore della morte e del 
peccato. Dio è venuto in mezzo a noi per farci riuscire, per il successo dell’uomo. 
E il successo dell’uomo ha un nome: Gesù Cristo risuscitato, l’unico uomo che 
ha avuto successo anche di fronte ad un nemico che pare invincibile. Cristo è il 
successo, l’unico grande successo. Il popolo cristiano esiste precisamente perché 
tutti possano conoscere la strada del successo. Forse siamo un po’ troppo timorosi 
nell’indicare questa strada del successo, che riguarda questo mondo e il mondo 
futuro. Tutti dovremmo essere convinti e consapevoli che il diritto di sopravvivere 
come cristiani sta nella missione di far sapere ai fratelli e alle sorelle che non lo 
sanno — e questa ignoranza è la più grande povertà — che la chiave del successo 
e il nome che salva è Gesù Cristo.

Anche noi come preti dobbiamo ritrovare la dimensione missionaria come 
dimensione costitutiva del nostro essere cristiani. La Chiesa infatti di cui facciamo 
parte è la carità di Dio in missione nella storia: la Chiesa non è altro che la storia 
di Gesù che continua. È la storia del Cristo pasquale, il capo della Chiesa che ha 
già conseguito la vittoria. E noi partecipiamo già sin d’ora della vittoria del capo 
perché, come dice S. Paolo, Iddio ci ha fatti rivivere con Cristo, con lui ci ha 
anche risuscitati e ci ha fatti consedere nei cieli (cfr. Ef 2, 5-6). Con Cristo capo 
partecipiamo della sua vittoria, della sua signoria sull’universo e sulla storia. Come 
possiamo allora essere dei pessimisti e dei rassegnati? Come si fa a non avere la 
passione spirituale per la missione, per l’annuncio?

Il contatto personale

Dobbiamo impegnarci sul serio nel formare i laici a questa dimensione missio­
naria, facendo sentire che tutti siamo incaricati della missione salvifica. Da questo 
punto di vista noi preti dobbiamo essere in piena consonanza e collaborazione con 
i laici. E i laici, ciascuno al proprio posto e all’interno delle concrete situazioni, 
devono essere dei missionari. Mi permetto di parteciparvi ciò che ho ricavato 
dall’esame dei Vangeli. Mentre i Sinottici usano la terminologia dell’evangelizza­
zione, Giovanni non la usa mai e adopera invece il vocabolario della testimonianza, 
quasi volesse inculcarci l’importanza del contatto personale, dell’essere vicino agli 
altri con un modo di vivere che è contagioso, eloquente e rivelatore, e che lascia 
intravedere che con Gesù Cristo si sta bene e si è perfettamente riusciti. Da questo 
punto di vista i laici sono forse più attrezzati di noi perché vivono maggiormente



Atti dell’Arcivescovo 637

a contatto del vissuto comune della gente. Non senza ragione voi stessi mi avete 
detto che il diacono permanente, sposato, a contatto con la gente, è maggiormente 
accolto dei preti per certi servizi. Ciò, del resto, vale anche per le suore. Ricordo, 
quand’ero parroco, che tutte le porte si aprivano alle suore allorché si presenta­
vano per la preparazione dei bambini al Battesimo.

Personalmente sono convinto che il primo modo di fare pastorale consiste 
nell’avere rapporti personali con la gente. Se non si comincia con i rapporti per­
sonali, si possono dire e fare anche le cose più belle di questo mondo, ma passerà 
pochissimo di ciò che si intende trasmettere.

Conclusione

Mentre vi esorto ad assumere una mentalità e una pratica missionaria, e a 
formare a tale mentalità i laici, mi piace terminare citando il Card. Ballestrero: 
« È una responsabilità pastorale la formazione dei laici. Bisogna dedicarvi tempo, 
attenzione, riflessione, e non mi stanco di ripetere che soprattutto il clero circa 
questi argomenti deve esprimere il meglio di se stesso. Non deve aspettare quelle 
quattro normative concrete per fare le cose, deve mutare profondamente mentalità ».

Continuava il Card. Ballestrero con espressioni forti che mi hanno un po’ 
impressionato: « La formazione dei laici nel programma pastorale per l’anno 
venturo mi sembra non utopistica o puramente sentimentale, ma fondamentale. Sarà 
uno dei test dell’autenticità e della volontà pastorale della nostra Chiesa locale. 
Lo dico sapendo quel che dico. Non c’è bisogno che documenti niente, ma vorrei 
proprio da questo punto di vista essere creduto. Vorrei anche che pensaste che non 
è l’opinione di un tizio che si chiama come si chiama, è la convinzione di un 
Vescovo che è il vostro Vescovo ».

Se permettete, vorrei appropriarmi di quest’ultima affermazione del caro Card. 
Ballestrero: « È la convinzione di un Vescovo che adesso è il vostro Vescovo ».



638 Atti dell’Arcivescovo

Omelia nell’incontro diocesano degli anziani

Amare anche la condizione di dipendenza 
nel cammino verso la risurrezione
Venerdì 12 maggio, nella Basilica di Maria Ausiliatrice l’Arcivescovo si è 
incontrato con i vari gruppi di pensionati e anziani della diocesi. Nella Conce­
lebrazione Eucaristica ha tenuto la seguente omelia (il testo che pubblichiamo 
è tratto dal magnetofono):

Devo confessare che non mi aspettavo uno spettacolo come quello che 
ho davanti ai miei occhi. Siete veramente tanti. Vi saluto tutti con tanta 
gioia, e con voi saluto i parroci che vi hanno voluto accompagnare e quanti 
non sono potuti venire. Voi siete qui come segno della vitalità della vostra 
comunità parrocchiale. Saluto anche i diaconi e le loro parrocchie e tutti 
i carissimi Salesiani che ci ospitano così spesso. Si vede che questa è la 
più grande chiesa di Torino. Meno male che c’è una chiesa così grande: 
vuol dire che la Chiesa di Torino non è ridotta al lumicino, c’è molta 
gente che crede e perciò c’è bisogno di chiese grandi.

Ho sentito che voi siete il 20% della città di Torino e il 40% di 
coloro che praticano la vita cristiana partecipando alla Messa della dome­
nica. Il primo dato è impressionante, il secondo ancora di più. Occorrerà 
riflettere su questi dati. Voi siete una parte estremamente preziosa della 
comunità cristiana, una parte numerosissima, e proprio per questo rappre­
sentate un punto di forza. Non potete perciò non sentire anche la respon­
sabilità: i giovani non possono non guardare anche a voi. I giovani e gli 
adulti possono chiedersi se sbagliate voi ad essere così fedeli discepoli 
di Gesù Cristo o se sbagliano loro ad essere discepoli un po’ più tiepidi, 
o magari che hanno dimenticato di essere discepoli. Questa è la prima 
responsabilità.

Un tempo, come tutti sapete, gli anziani erano il punto di riferimento 
e il criterio di discernimento dei valori: la parola della saggezza, il punto 
di convergenza delle grandi famiglie. Erano dei patriarchi, non come ai 
tempi dei Patriarchi della Bibbia, ma in un tempo molto vicino anche a 
noi. Il termine piemontese "pare” vuol dire padre, patriarca, insomma, 
fulcro e centro di tutto quanto il parentado. Del resto, in tutta la tradi­
zione culturale, da sempre gli anziani rappresentavano il deposito della 
sapienza a cui i giovani attingevano. Non senza motivo, nel linguaggio 
neotestamentario, i capi delle comunità cristiane locali erano chiamati 
"anziani”, "presbìteri” (donde la parola "prete” che è abbreviazione di 
presbìtero). Sono gli anziani che gli Apostoli lasciarono a governare la 
comunità.

La cultura è cambiata, e l’apprezzamento degli anziani forse non è più 
così vivace e così profondo come in altri tempi. Ma questo non significa 
che noi anziani (dico noi, perché anch’io sono anziano, sono della terza età,



Atti dell’Arcivescovo 639

non forse ancora della quarta) non portiamo la responsabilità di essere 
degli esemplari, dei modelli, dei punti di riferimento. E per quanto con­
cerne la nostra responsabilità, per quanto dunque dipende da noi, dob­
biamo sentire questa responsabilità: non lamentarci dicendo che i giovani 
non ci considerano più come un tempo. Questo non ci dispensa dall’essere 
quello che siamo. In quanto anziani, abbiamo il compito di offrire un 
modello di esistenza che sia di valore per i più giovani. Se i più giovani 
non li accolgono, la responsabilità è dei giovani, ma se noi non glielo 
offriamo, la responsabilità è nostra.

Io penso che una pastorale degli anziani debba chiedere ad essi per 
prima cosa di assumere fino in fondo, senza nessuno spirito dimissionario, 
il loro compito di rappresentare un’esistenza che ha significato, anche in 
quegli anni in cui essa sembra, secondo certe valutazioni mondane, per­
dere di significato.

La logica del nostro mondo valorizza soltanto colui che produce e 
che rende immediatamente. Secondo il pensare mondano conta di più chi 
ha di più, chi possiede di più, chi è più sano, più forte e ha l’energia 
fìsica integra. C’è tutta una idolatria della pura energia fìsica in questo 
nostro mondo; chiaramente c’è un’ideologia della giovinezza come puro 
valore fìsico. Di fronte a questa mentalità, a questa maniera di pensare, 
di sentire, di ragionare, noi dobbiamo reagire: dobbiamo offrire un modello 
di esistenza che si veda, senza fare prediche, anche negli anni in cui dal 
punto di vista fìsico si è più deboli, si è meno belli. Voi siete tutti bellis­
simi, però quando ci si guarda allo specchio, un po’ di rughe ci sono, 
vero? Non dobbiamo avere assolutamente vergogna di questo, altrimenti 
non ragioniamo secondo i valori veri, autentici, evangelici. Anche in questi 
anni in cui abbiamo forse più bisogno degli altri, la vita conta ed è bella. 
Non è bella soltanto perché avete deciso di fare una passeggiata la setti­
mana: è giusto anche questo, però quello che conta è vivere in maniera 
contenta anche la vostra età, perché essa non ha un valore minore delle 
altre. Dio non ci giudica sulla base dell’età: ogni età ha le sue ricchezze 
e le sue povertà. Nessuna età è perfetta. Un giovane non è più bello, più 
importante o ha più valore degli anziani solo perché è giovane: anche la 
giovinezza racchiude ricchezze e povertà.

Il primo invito che vi rivolgo, dunque, è di stimare la vostra condizione 
e di apprezzarla, altrimenti non avete alcun diritto di pretendere che la 
apprezzino gli altri: per farci stimare dobbiamo stimarci. Andate quindi in 
giro vestiti bene, curate anche la persona e il modo di presentarvi. È una 
maniera per dire che non ci lasciamo andare e riteniamo di avere ancora 
dei valori esistenziali interessanti che ci fanno gustare questi nostri giorni.

Questo è soltanto un aspetto. Vorrei proseguire dicendovi che bisogna 
amare la vostra età, valorizzarla, anche perché è un’età che si rivela più 
povera e più dipendente. Gesù disse a S. Pietro: « Quando sarai vecchio 
tenderai le tue mani e un altro ti cingerà la veste e ti porterà dove tu non 
vuoi » (Gv 21, 18). Direttamente e letteralmente Gesù annunciava, come ci 
ha detto il Vangelo, il martirio di Pietro. Ma in qualche modo questa 
parola esprime anche la condizione dell’anziano: non sempre è autosufff-



640 Atti dell’Arcivescovo

ciente e ha bisogno, in tante cose, degli altri. Ci sono persone (ne ho cono­
sciute anch’io perché sono stato parroco, e ancora adesso sono rettore della 
Università della terza età, e dunque in mezzo agli anziani ci sono sempre 
stato), persone, dicevo, che, diventando anziane e avendo qualche piccolo 
guaio, a volte ragionano così: « Io prego il Signore perché mi faccia morire 
prima di essere di peso agli altri ». Qualcuno di voi ragiona così? Io dico 
che non è giusto. Forse fate queste preghiere anche per bontà, per amore, 
perché non volete essere di peso... Però in fondo in fondo dovete ricono­
scere che in verità vi secca dipendere.

Questo non è evangelico. Noi siamo dipendenti. Non siamo padroni 
assoluti di noi stessi. Questa povertà ci ricorda innanzi tutto che siamo 
dipendenti da Dio: esistiamo perché Dio ci ha amati e ci ha voluti. Non 
siamo principio di noi stessi; prima di noi c’è l’amore di Dio che ci ha 
creati all’interno di una trama di relazioni in cui incominciamo a dipen­
dere, dai nostri genitori ad esempio. Questo vuol dire che dipendiamo dagli 
altri. E non è possibile vivere se non dipendendo dagli altri.

Al di fuori di queste trame di dipendenza nessuno sopravvive, nessuno 
vive. Riconosciamo allora, serenamente e semplicemente, di avere bisogno 
degli altri, in modi diversi, ma sempre, in ogni caso e in ogni età. Siamo 
contenti di avere bisogno degli altri, non sentiamoci umiliati. Come chi 
ci dà una mano non deve umiliarci facendo pesare la mano che dà, così 
non dobbiamo sentirci umiliati per il fatto di aver bisogno di una mano 
per fare alcuni scalini. Questo è semplicemente riconoscere la verità di 
noi stessi, trovando in queste esperienze il richiamo alla dipendenza fonda­
mentale, senza la quale non abbiamo più nessun valore: è la dipendenza 
dal Dio creatore e salvatore. Sono quello che Dio ha voluto, e quello 
che Cristo mi ha fatto con la sua redenzione. Ciò che ci aspetta è precisa- 
mente il regalo che Dio farà a noi grazie a Cristo, inviato dall’amore del 
Padre, col dono dello Spirito Santo.

Viviamo questa povertà evangelica, che è la povertà secondo lo Spirito. 
Poveri davanti a Dio sono coloro che riconoscono di non essere i padroni 
del mondo e non pretendono di fare i padroni del mondo, a cominciare 
da se stessi. Allora amerete anche la vostra condizione che, per alcuni 
aspetti, è senza dubbio una condizione di povertà, di dipendenza, apparen­
temente meno splendida di altre condizioni. Noi infatti non valutiamo la 
realtà sulla base della potenza, ma sulla base della qualità interiore di una 
persona.

Dalla Parola di Dio, che ci è stata rivolta, avete sentito perché S. Paolo 
venne giudicato, e come agiva il procuratore romano: Festo, seguendo il 
diritto romano, aveva messo a confronto S. Paolo con i suoi accusatori, ma 
questi ultimi non avevano addotto nessuna delle imputazioni criminose 
che egli immaginava. Diceva il procuratore romano: « [Gli accusatori] 
avevano con lui [Paolo] solo alcune questioni inerenti la loro particolare 
religione e riguardanti un certo Gesù, morto, che Paolo sosteneva essere 
ancora in vita » (At 25, 19). Queste questioni e discussioni non interessa­
vano il procuratore Festo: per lui non erano discussioni che contassero 
per la vita. Cari anziani, queste discussioni contano per la vita, oppure



Atti dell’Arcivescovo 641

no? Se fosse vero che Cristo non è vivo, la vostra età avrebbe ancora un 
valore?

In questo momento, soprattutto alla nostra età, sempre più chiara­
mente dobbiamo rinnovare la fede nel Cristo crocifìsso e risuscitato, nella 
verità reale del nostro destino, l’unico che Dio ha pensato per noi e per 
tutti quelli che ci credono. Esso consiste nell’essere figli di Dio risuscitati, 
viventi, anche col proprio corpo, per sempre come Gesù Cristo. Così Gesù 
Cristo ha voluto che fosse in primo luogo per la Madonna, già glorificata 
in Cielo anche con il proprio corpo conformato al Corpo glorificato del 
Cristo risorto.

Tre anni fa, facendo degli incontri con la terza età a Milano, nel grande 
salone del teatro San Babila, ho parlato per un mese dei Novissimi: morte, 
giudizio, inferno, paradiso. Ma il paradiso cosa è? — È la comunità dei 
viventi risorti da morte. Noi siamo destinati alla risurrezione: crediamo 
o no alla risurrezione della carne? — Noi siamo destinati alla risurre­
zione della carne. Questo, come ci insegna S. Paolo, in particolare nella 
seconda lettera ai Corinzi (cfr. 2 Cor 4, 16 - 5, 10), significa che mentre 
noi invecchiamo questo nostro corpo provvisorio, questa nostra tenda come 
lo chiama S. Pietro (cfr. 2 Pt 1, 13 s.), si scolla ogni giorno di più. Facciamo 
più fatica a difenderlo, volenti o nolenti a una certa età ci si accorge che 
questo corpo non risponde proprio più. Ma mentre questo nostro corpo a 
poco a poco fa sentire che sta arrivando la sua consunzione e la tenda 
deve essere arrotolata per essere trapiantata, noi dobbiamo trasferirci 
finalmente a casa, e il corpo giovane, nuovo, quello della risurrezione sta 
crescendo. S. Paolo parla del gorgoglìo della risurrezione che già si sente 
dentro di noi. Se avessimo fede dovremmo sentirlo: siamo avviati alla 
risurrezione.

Gli anziani non possono non godere di questa vita nuova che sta sor­
gendo e che essi sentono. Da giovani si fa un po’ fatica a sentirla perché 
non abbiamo molto tempo per pensare a queste cose. Adesso è più facile, 
e vorrei davvero che voi sentiste di essere delle persone che risorgeranno a 
vita nuova. Non ripiegatevi su di voi, non rinchiudetevi in voi, apritevi 
come persone che vivono la speranza: noi siamo la gente della speranza. 
Che lo si veda guardandovi in faccia! I giovani, guardando gli anziani 
credenti, vedano che sono gente che spera e per questo sono contenti: 
allora, forse, ritroveranno anch’essi la speranza. Siate degli anziani nei 
quali il fiore della speranza è esploso, e se ne sente il profumo per 
il vostro modo di vivere, per la gioia serena che si legge sulle vostre 
labbra e si intuisce nei vostri occhi.

Perché tutto questo avvenga, ci sono due condizioni fondamentali, 
quelle che Gesù ha chiesto a Pietro (cfr. Gv 21, 15-17). Per due volte gli 
chiede: « Mi ami tu? »; la terza volta gli domanda: « Mi vuoi bene? », cioè: 
« Mi sei amico? ». Alla fine gli dice, dopo avergli fatto sapere che dovrà 
seguirlo fino al martirio: « Tu seguimi ». Queste sono le due condizioni 
per poter vivere questa speranza, reale, fondata, garantita, sicura, non 
illusoria.

Occorre essere gente che ama Dio e ama Cristo e perciò ama anche



642 Atti dell’Arcivescovo

i fratelli e le sorelle: pronti, come è avvenuto per S. Pietro, a dare la 
vita per essi. Del resto, voi avete dato la vita per i vostri figli, le vostre 
famiglie, i vostri cari, e continuate a darla, siete contenti di donarla.

Amate Dio, amate Gesù Cristo, amate le vostre sorelle, i vostri fratelli, 
e amatevi tra di voi. È bello che la pastorale degli anziani sviluppi gli 
incontri parrocchiali tra anziani e anche le passeggiate che creano un clima 
di fraternità e di amicizia reciproca. Ma fondate questo amore reciproco 
sull’amore per Cristo e per Dio, che lo Spirito Santo continua a riversare 
nei nostri cuori. Lo Spirito Santo a Pentecoste è stato dato alla Chiesa e 
continua a essere riversato sulla Chiesa fino alla fine del mondo. Pre­
ghiamo lo Spirito Santo perché ci riempia del suo amore e ci renda capaci 
di amare come ama Cristo, come ama Dio Padre, Figlio e Spirito Santo.

In ragione di questo amore, seguite Cristo. La sequela, la discepolanza 
di Gesù, deve caratterizzare la nostra vita cristiana: è la condizione perché 
la nostra speranza sia fondata. Senza questa sequela di Cristo, fondamento 
della nostra fede in Gesù crocifisso e risuscitato, la speranza della vita 
eterna e della risurrezione della carne è vana. Se Cristo non fosse risorto, 
neanche i nostri morti, dice S. Paolo (1 Cor 15, 12 ss.), risorgeranno. La 
nostra speranza è dunque fondata su Cristo morto e risorto. Quindi è tutta 
dipendente dalla misura della fede in Cristo, cioè dalla misura della nostra 
sequela di Gesù.

Vi esorto ad essere seguaci felici, convinti, fedeli di nostro Signore 
Gesù Cristo. La Madonna Ausiliatrice, nella cui Basilica celebriamo questa 
Eucaristia, è stata la cristiana per eccellenza, la fedele seguace di Cristo, 
la discepola perfetta di Gesù. Maria aiuti anche noi ad essere discepoli 
fedeli di Cristo, perché soltanto in misura della nostra fedeltà anche la 
vita di questi nostri anni sarà una vita bella, a pieni polmoni, proprio 
perché questi nostri polmoni respirano la speranza del paradiso, della 
vita eterna, della risurrezione.

Fratelli e sorelle che risorgerete, amate la vita perché il Dio vivente 
è il Dio che ama la vita. Amen.



Atti dell’Arcivescovo 643

Alla Veglia di Pentecoste in Cattedrale

Aperti all’azione dello Spirito per essere uniti 
nel proclamare le grandi opere di Dio

La sera di sabato 13 maggio, vigilia di Pentecoste, movimenti associazioni e 
gruppi si sono riuniti nella Basilica Metropolitana intorno all’Arcivescovo per 
vegliare in preghiera implorando il dono dello Spirito. Nel corso della "Veglia”, 
l’Arcivescovo ha rivolto ai numerosissimi presenti le riflessioni che qui pubbli­
chiamo:

« Assidui e concordi » sono i due attributi con i quali il libro degli Atti 
designa gli Apostoli, in preghiera nel Cenacolo « insieme con alcune donne 
e con Maria, la madre di Gesù e con i fratelli di lui » (At 1, 14) in attesa 
dello Spirito di Pentecoste.

L’eventuale minore assiduità della nostra preghiera potrà essere com­
pensata da una maggiore intensità, ma per quanto concerne l’unaniminità 
desideriamo tutti che, questa sera, essa sia sentita da ogni cuore. Suppli­
chiamo per noi e per ogni presenza di Chiesa in Torino una rinnovata 
Pentecoste. La Chiesa di Cristo è sempre in stato di Pentecoste: tale è il 
suo "tempo ordinario”, "lungo l’anno”: sempre nel Cenacolo a pregare e, 
sotto il vento gagliardo dello Spirito che le dà lingue di fuoco, sempre 
per strada ad annunciare. Il Signore Gesù crocifisso-risuscitato, alla destra 
del Padre e costituito Signore dell’universo e della storia, non cessa mai 
di mandare il suo Spirito Paraclito, Spirito di verità e di testimonianza. 
La Chiesa si mantiene perennemente giovane e viva, una, santa, cattolica 
ed apostolica, perché lo Spirito non finisce mai di scendere su di lei per 
insegnarle ogni cosa ricordandole tutto ciò che il suo Signore, il Verbo 
di Dio fatto carne, le ha detto, guidandola alla verità tutta intera, arric­
chendola di sempre nuovi doni (i carismi) per renderla capace di nuove 
forme di testimonianza e di impegno.

* * *

Questo Spirito Santo che fa esistere la Chiesa, e in essa i cristiani 
discepoli fedeli di Cristo, non fa mai uscire da Cristo e non fa mai uscire 
dai tempi, anche se non identifica mai Cristo con i tempi, perché Cristo 
ne è "il Signore”, il "tempo di Dio” che giudica i tempi.

Lo Spirito Santo, mediante i suoi doni, fa dunque i cristiani concre­
tamente, in ogni preciso momento storico, costituendoli "discernimento” di 
quel momento. I Santi e le Sante — e tutti siamo chiamati ad essere santi 
— laiche e laici, sacerdoti, religiose e religiosi, sono stati in fondo un 
grande discernimento dei contesti personali, ecclesiali e secolari: figli della 
Chiesa nel loro tempo sono diventati un discernimento spirituale della 
loro Chiesa e del loro tempo e per questo sono proposti alle comunità 
cristiane come tipi di "cristiano riuscito”. Anche a noi è chiesto di essere 
oggi questo discernimento secondo lo Spirito di Cristo e non secondo lo 
spirito della carne e del mondo.



644 Atti dell’Arcivescovo

Per questa ragione i carismi possono assumere forme tanto diverse, 
come testimoniano i vari elenchi del Nuovo Testamento: espressione della 
assoluta libertà dello Spirito che li elargisce, costituiscono la risposta alle 
esigenze molteplici della storia della Chiesa. « Straordinari o semplici e 
umili — insegna la "Christifideles laici" al n. 24 — i carismi sono grazie 
dello Spirito Santo che hartno, direttamente o indirettamente, un’utilità 
ecclesiale, ordinati come sono all’edificazione della Chiesa, al bene degli 
uomini e alle necessità del mondo ».

Non si può negare che anche la "nuova stagione aggregativa” dei fedeli, 
di cui gode la Chiesa oggi, sia dovuta alla mai esauribile fantasia dello 
Spirito e bisogna esserne grati.

Anche per questi carismi si può dire quello che l’Esortazione Aposto­
lica sui laici dice di tutti i carismi: « Sono una singolare ricchezza di 
grazia per la vitalità apostolica e per la santità dell’intero Corpo di Cristo: 
purché siano doni che derivino veramente dallo Spirito e vengano eser­
citati in piena conformità agli impulsi autentici dello Spirito. In tal senso 
si rende necessario il discernimento dei carismi... Per questo nessun cari­
sma dispensa dal riferimento e dalla sottomissione ai Pastori della Chiesa » 
(n. 24). Di qui la necessità di criteri chiari e precisi di discernimento e di 
riconoscimento, tra i quali la medesima Esortazione ne elenca cinque fon­
damentali, da considerarsi però in modo unitario, così che non si potrebbe 
considerare dono dello Spirito una aggregazione che ne mancasse anche 
di uno solo.

I cinque criteri, che è sempre opportuno ricordare e sui quali è sempre 
utile verificarsi, sono:

1° il primato dato alla vocazione di ogni cristiano alla santità,
2° la responsabilità di confessare la fede cattolica,
3° la testimonianza di una comunione salda e convinta, in relazione 

filiale con il Papa e con il Vescovo,
4° la conformità e la partecipazione al fine apostolico della Chiesa, 

ossia l’evangelizzazione e la santificazione degli uomini,
5° l’impegno di una presenza nella società (n. 30).

« ♦ «

Sul quarto criterio, e cioè sulla partecipazione al fine apostolico della 
Chiesa, vorrei soffermarmi un poco, anche perché è la stessa Esortazione 
del Papa a riconoscere che queste aggregazioni, che pure si presentano 
tanto diverse sotto vari aspetti, « come la configurazione esteriore, i cam­
mini e metodi educativi, e i campi operativi — (quante ne sono presenti 
stasera?) — trovano però le linee di un’ampia e profonda convergenza 
nella finalità che le anima: quella di partecipare responsabilmente alla 
missione della Chiesa di portare il Vangelo di Cristo come fonte di spe­
ranza per l’uomo e di rinnovamento per la società » (n. 29).

Sono personalmente convinto che se le diverse manifestazioni dello 
unico Spirito non sempre appaiono o non sempre servono ”per l’utilità 
comune” questo dipende in gran parte dalla mancanza di una forte pas­
sione missionaria.



Atti dell’Arcivescovo 645

Solo quando si riconosce che si è cristiani, si è Chiesa, si vive nella 
Chiesa; solo se si condivide fino in fondo la sua missione evangelizzatrice, 
si potrà dire di essere in comunione con Lei e perciò tra di noi. La divi­
sione è sempre frutto della perdita del senso della missione. Per essere 
nell’unità occorre pensare "cattolicamente”, agire "cattolicamente”. La 
Chiesa non esiste per se stessa ma per la salvezza dell’umanità. Chi sa 
di non vivere per se stesso ma per gli altri, fa comunione con gli altri. 
Senza il desiderio del fine apostolico della Chiesa non si vivrà il desiderio 
della comunione con la Chiesa e nella Chiesa.

La Chiesa, ci insegna S. Paolo, è il Corpo di Cristo; ma dire "Corpo 
di Cristo” non significa soltanto affermare l’unione dei cristiani a Cristo 
e tra di loro. Il "Corpo di Cristo” non va considerato soltanto staticamente 
ma dinamicamente, nella sua crescita, nella sua aspirazione alla pienezza, 
nel suo movimento verso lo stato perfetto. Carismi, ministeri, operazioni, 
opera dell’unico Dio vivente, Spirito, Figlio e Padre, esistono perché il 
Corpo arrivi alla sua piena maturità, quella del Cristo totale, come insegna 
Efesini 4, 11-17. Far parte dell’unico Corpo di Cristo, vivere della vita del 
Cristo, è partecipare a questo desiderio di espansione che lo anima.

Dire che la Chiesa è cattolica non è semplicemente affermare che essa 
ha dei fedeli dappertutto: essa è cattolica dal primo momento della sua 
esistenza. Dalla Pentecoste essa è cattolica! È fatta per tutti gli uomini, 
atta a condurli al Dio di Gesù Cristo, l’unico Dio vivo e vero, atta a soddi­
sfare la loro fame e sete di verità, di bene, di bello, di felicità, di altro 
e di oltre, comunque siano le differenze di classe o nazione o civiltà o 
cultura.

Nel suo cammino di crescita la Chiesa cercherà di integrare a sé tutti 
senza eccezione. Non ce ne sarà uno solo che voglia lasciar fuori, uno 
solo, per lontano che sia, che non voglia evangelizzare. E tutti se li vuole 
incorporare sempre più profondamente. Il desiderio di evangelizzazione 
non è una piccola cosa individuale nata in noi, venuta da noi, è parte­
cipazione a questa grande aspirazione della Chiesa a diventare pienamente 
cattolica, ad attuare la sua identità, a far coincidere la sua azione a questa 
potenza di vita di cui si sente animata.

Come si potrebbe condividere questo grande universale respiro della 
"Catholica" e rinchiudersi nel proprio gruppo, non cercare la comunione, 
non volere veramente e in concreto la collaborazione, la corresponsabiliz- 
zazione?

Rinunciare al desiderio di uscire da noi stessi e dalle nostre piccole 
questioni per aprire porte e finestre e dire e dare al mondo Cristo, l’unico 
nome in cui vi è salvezza, è dimostrare che non si è più realmente membra 
vive dell’unico Corpo di Cristo.

È qualcosa di essenziale al cristianesimo che la grazia dello Spirito, 
che produce la trasformazione individuale, sia nello stesso tempo quella 
che unisce, quella che, di tutti coloro che tocca, fa un Essere uno, il Corpo 
di Cristo, la Chiesa.



646 Atti dell’Arcivescovo

Si è qui in una visuale ben diversa e ben lontana da ciò che noi rite­
niamo a volte di poter chiamare apostolato quando siamo così gelosi della 
nostra influenza personale o di gruppo, talmente da costituire delle riserve 
di caccia dove soltanto noi avremmo il diritto di entrare, fino a coltivare 
la tendenza a isolare coloro sui quali riusciamo ad operare! Quando cia­
scuno vuol avere il proprio gregge, invece di avere l’assillo del gregge 
uno ed unico, non può sostenere di condividere il desiderio di Cristo: « Ho 
altre pecore che non sono di quest’ovile; anche queste io devo condurre; 
ascolteranno la mia voce e diventeranno un solo gregge e un solo pastore » 
(Gv 10, 16), pecore che non possono mai essere considerate e trattate come 
nostre. Esse sono sempre e solo di Cristo. Perfino a Pietro, « perpetuo e 
visibile centro della Chiesa universale » fu detto: « Pasci i miei agnelli, 
pasci le mie pecore » (Gv 21, 15-17). Agnelli e pecore restano di Cristo, 
non di Pietro.

Solo lasciando allo Spirito il permesso di impiantare in noi solida­
mente questo desiderio di Cristo, potrà essere vinto il nostro sempre insor­
gente egoismo, compreso quello che si nasconde, perché appare rivolto 
al di fuori, alla conquista degli altri.

* * *

Il vostro Vescovo, esorta voi giovani e voi tutti che vi dite cristiani, 
a respirare l’aria cattolica. In cammino col Papa, io Vescovo, principio 
visibile e fondamento dell’unità di questa Chiesa particolare, vi chiedo 
lo slancio missionario che vi renda sempre più soggetti protagonisti di una 
nuova evangelizzazione. Se è vero, come sembra, che questa nostra società 
è una società drammaticamente frammentata e divisa, e perciò così dispe­
ratamente complicata e insoddisfatta; e se è vero, come sembra, che anche 
nella Chiesa si soffre una certa frammentazione, che non può ricondursi 
soltanto alla legittima pluralità dei carismi, non per questo ci rassegnarne 
alla stanchezza e all’inerzia. Noi siamo il popolo della speranza.

Noi non andremo dicendo: « Le nostre ossa sono inaridite, la nostra 
speranza è svanita, noi siamo perduti ». Noi siamo un popolo che prega: 
« Spirito, vieni dai quattro venti e soffia su questi morti, perché rivivano ». 
Noi siamo un popolo che crede alla Parola che ci è stata detta da Dio e 
in Cristo è avvenuta: « Farò entrare in voi il mio spirito e rivivrete; vi 
farò riposare nel vostro paese; saprete che io sono il Signore. L’ho detto 
e lo farò » (Ez 37, 1-14).

Il desiderio di Cristo che tutti siano uno in Lui, perché siano tutti vivi 
e felici con Lui, non è qualcosa del passato. Lo Spirito Santo, da Lui 
inviato da parte del Padre sulla Chiesa per la vita del mondo, è instan­
cabilmente all’opera per superare ogni dispersione e unificare qualunque 
cosa sia stata lacerata. Apriamoci all’azione dello Spirito perché ogni dispa­
rata genialità e le nostre diverse lingue si uniscano a proclamare la gloria 
dell’unico Dio, e tutti, dappertutto, stupiti e grati, sentano annunziare 
nelle loro lingue le grandi opere dello stesso Dio. Amen.



Atti dell’Arcivescovo 647

Omelia per le Ordinazioni presbiterali in Cattedrale

Discepoli della Parola per esserne maestri
Domenica 14 maggio, solennità di Pentecoste, l’Arcivescovo ha celebrato per 
la prima volta le Ordinazioni presbiterali. Nella Basilica Metropolitana, circon­
dati dall'affetto e dalla preghiera di un gran numero di sacerdoti e di amici, 
due diaconi sono così diventati presbiteri della Chiesa torinese.
Questo il testo dell’omelia pronunciata dall’Arcivescovo:

Davvero lo Spirito Santo « continua oggi, nella comunità dei credenti, 
i prodigi che ha operato agli inizi della predicazione del Vangelo » (cfr. 
Colletta della Messa del giorno di Pentecoste). In questo momento, mentre 
il giorno sta per finire, sembra anche a noi di avvertire la potenza dello 
Spirito di Dio che riempie questa nostra casa di preghiera e si posa in 
modo del tutto speciale su questi due giovani, Francesco e Gino, per con­
sacrarli al servizio del Vangelo di Cristo nel Sacerdozio ministeriale.

Anche noi, come la folla di Gerusalemme, ci sentiamo eccitati e stupiti, 
e io più di tutti che ho la gioia e la responsabilità di essere per la prima 
volta strumento di questo prodigio dello Spirito qui a Torino. Quanto 
più esiguo nel numero, tanto più prezioso si fa ai nostri occhi questo 
dono di Dio, tanto più pressante il desiderio di poterne disporre e tanto 
più sentita l’Eucaristia e la supplica perché esso sia custodito.

Sono sicuro che anche voi, carissimi don Francesco e don Gino, provate, 
insieme con il gaudio interiore, anche l’eccitamento e la trepidazione per 
questa esperienza, non soltanto umana, che decide una volta per sempre 
della vostra unica vita. Ma non dovete avere paura.

Non abbiate paura perché « noi non siamo sotto il dominio della carne, 
ma dello Spirito, dal momento che lo Spirito di Dio abita in noi » (cfr. 
Rm 8, 9). Lo Spirito a Pentecoste è apparso nel segno del fuoco e questo 
fuoco è capace di bruciare ogni possibile tentazione di rimpianto e di 
riflusso e manterrà vivida la fiamma della vostra libera consegna, renden­
dola ogni giorno più vera fino alla fine: « se con l’aiuto dello Spirito voi 
fate morire le opere del corpo, vivrete » (Rm 8, 13).

Non abbiate paura perché « noi non abbiamo ricevuto uno spirito da 
schiavi per ricadere nella paura, ma abbiamo ricevuto uno spirito da figli 
adottivi per mezzo del quale gridiamo: Abbà, Padre! » (cfr. Rm 8, 15).

In ogni momento voi sapete chi chiamare, sicuri che Egli arriva subito 
a dirvi: « Che cosa c’è, figliolo? ». Lui che sa prima di voi chi siete e di 
che cosa avete bisogno e che, più di voi stessi, ha voglia di aiutarvi. Siete 
i suoi figli, non i suoi sudditi. Lui che vi ha chiamato dall’eternità per 
il ministero sacro, prendendovi da un mondo che sembra preferire perdersi 
lontano da lui, e in tal modo vi si rivela come il Dio forte e misericor­
dioso che instancabilmente e fedelmente attende alla costruzione del 
Regno, senza che alcuna resistenza possa e riesca a fermarlo nel suo 
lavoro pieno di amore per tutti.



648 Atti dell’Arcivescovo

Non abbiate paura perché « se siamo figli, siamo anche eredi: eredi di 
Dio, coeredi di Cristo, se veramente partecipiamo alle sue sofferenze per 
partecipare anche alla sua gloria » (Rm 8, 17).

L’eredità di Cristo vi attende, la sua gloria di risorto è per voi. Questa 
è la sicurezza di cui vive la Chiesa mentre ora condivide la via crucis 
del suo Signore. Essa sul suo cammino storico è sempre guidata e soste­
nuta dalla mano del suo Signore crocifisso e glorificato. La stessa mano 
sorreggerà voi quando proverete la stanchezza, guiderà i vostri passi 
quando potranno farsi incerti, vi rialzerà quando foste per un istante 
caduti.

Il mondo non sta dalla parte di Cristo. Potrà forse applaudirvi qualche 
volta, ma non illudetevi degli applausi e non cercateli. Gesù ci ha parlato 
chiaro, non ci ha illuso: « Se il mondo vi odia, sappiate che prima di voi 
ha odiato me. Se foste del mondo, il mondo amerebbe ciò che è suo; 
poiché invece non siete del mondo, ma io vi ho scelti dal mondo, per questo 
il mondo vi odia » (Gv 15, 18-19). Innanzi tutto degli Apostoli è detta 
quella frase di Paolo, che ben conosciamo: « Ora sono lieto delle soffe­
renze che sopporto per voi e completo nella mia carne quello che manca 
alle sofferenze di Cristo, a favore del suo corpo che è la Chiesa » (Col 1, 24).

Non posso non dirvi, anche se oggi è per voi e per tutti noi un gran 
giorno di festa, che vi aspetta la croce; quella però di Cristo, quella dun­
que della risurrezione. In favore della Chiesa e con la Chiesa imparate 
anche voi dal vostro unico Sposo e Maestro la lieta costanza nell’amore e 
l’imperturbabile speranza, anche in mezzo alle prove.

* ♦ *
Dalla pagina del Vangelo ci viene, poi, un altro stimolo.
Lo Spirito di Pentecoste appare, non soltanto nel segno del fuoco, ma 

anche in quello della parola: « Apparvero loro lingue come di fuoco... ». 
La lingua degli Apostoli, ancora legata e muta, è sciolta dallo Spirito 
Consolatore, che il Padre ha mandato nel nome di Gesù perché insegni 
ogni cosa facendo ricordare tutto ciò che Egli ha detto. Lo Spirito è la 
memoria della Chiesa, e così la Chiesa è abilitata a non perdere mai la 
memoria della Parola di Dio, che è Cristo, e a vivere di questa memoria.

I ministri consacrati sono costituiti servitori di questa Parola, che è 
capace di farsi capire da tutte le genti, richiamate per mezzo di essa da 
ogni dispersione e unificate.

La Parola di Dio è la nostra lingua, la lingua che parlano i cristiani 
Questa lingua da oggi voi siete incaricati di insegnare.

Potrete insegnarla nella misura in cui l’avrete imparata ed è una lingua 
che si impara "osservandola”, cioè facendola diventare vita, perché la 
Parola di Dio, a differenza delle parole degli uomini, fa quello che dice, 
è sempre creatrice di vita nuova. E una nuova vita nasce — Io sappiamo 
tutti — solo se si ama: « Se uno mi ama, osserverà la mia parola e il 
Padre mio lo amerà e noi verremo a lui... » (Gv 14, 23). Amate, dunque, 
la Parola di Dio, cioè Gesù, la sua persona, la sua storia, la sua dottrina. 
Se la amate, desiderate di conoscerla, di osservarla, cioè di starle vicino,



Atti dell’Arcivescovo 649

di frequentarla, di abbracciarla, di viverci insieme, fino a sentirvi felici 
di identificare la vostra vita, cioè il vostro modo di pensare, di volere, 
di sentire, di agire alla sua vita, e così essa sarà vista dagli altri e così 
la insegnerete, come qualcosa di vivo perché la vivete, di bello perché 
ne siete incantati, di buono perché ne avete il senso e il sapore. È il senso 
spirituale, dato dallo Spirito di Gesù, che anima l’umanità redenta, che 
nella storia visibile è la Chiesa sposa di Cristo. Questo Spirito di Gesù la 
Chiesa l’ha raccolto nelle testimonianze e negli scritti apostolici che essa 
ha distinto da tutti gli altri con il canone biblico. Nella Chiesa e in comu­
nione con essa Gesù mediante il suo Spirito vi spiega oggi le Scritture 
e anche il vostro cuore arderà nel petto, come per i due discepoli di 
Emmaus. Capirete allora da voi stessi quanta cura si dovrà avere per 
non manipolare mai tale Parola, né mutilarla o alterarla, neppure nella 
illusione, ingenua, di renderla più accettabile e praticamente più efficace. 
La Verità di questa Parola, che è tutta la Parola di Dio e la sola, resa 
sempre viva e attuale dal medesimo Spirito di Cristo che l’ha ispirata, 
è sempre uguale a se stessa, sempre efficace per ogni tempo. Va, dunque 
servita con tutto il cuore e mai piegata ai propri progetti, fossero pure, 
nella nostra intenzione, progetti di bene.

Quando sarete tentati di disanimarvi per la fatica o l’insuccesso o la 
poca corrispondenza, tornate a questa Parola, pregate con essa, contempla­
tela nella calma, lasciatevi giudicare da essa. Più di essa sarete discepoli, 
più con essa vi farete maestri. Con essa la nostra e vostra azione di pastori 
e di evangelizzatori si svolgerà non nell’affanno ansioso di chi pensa che 
tutto dipenda da lui, ma nella serenità di spirito di chi sa essere ministro 
della onnipotente Parola di Dio, lasciando al Signore il compito di fare il 
censimento del suo Regno.

A voi, e a noi, è chiesto soltanto di dare tutto il nostro cuore e il 
nostro tempo all’impegno per il Signore Gesù senza permettere mai che 
alcun altro impegno terreno ce lo contenda. Questo, precisamente, significa 
la vostra decisione di consacrare « voi stessi a Dio per la salvezza di tutti 
gli uomini » che tra poco io vi inviterò a dichiarare.

« * «
L’affetto caldo e pieno di speranza di tutta la Chiesa di Torino, dei 

vostri amati genitori, fratelli, sorelle, familiari, amici, che trepidano con 
voi e per voi, dei fedeli delle vostre parrocchie, di tutti i sacerdoti specie 
dei parroci che vi aspettano, dei vostri superiori e professori di Seminario, 
dei compagni di studio che sognano questo giorno, di tutte le comunità 
religiose, di vita contemplativa e attiva, che tanto hanno pregato per voi, 
dei giovani che in voi vedono un possibile richiamo alla loro vocazione, 
questo affetto del quale vi sentirete ora avvolti e quasi portati, non verrà 
mai meno.

In nome loro io ve l’assicuro, mentre con loro ora più che mai pre­
ghiamo dal profondo del cuore Colui che chiamiamo ”Papà” perché fino 
all’ultimo giorno Egli vi conceda di essere sacerdoti fedeli, lieti, generosi, 
fecondi di bene.

Lo Spirito consolatore rimanga con voi sempre. Amen.



650 Atti dell’Arcivescovo

Messaggio per la novena e la festa della Consolata

In preghiera per i giovani
e per le vocazioni di speciale consacrazione

Per la prima volta celebrerò la festa della Consolata e guiderò i giorni 
della Novena, quando i pellegrinaggi delle comunità parrocchiali si riuni­
ranno numerosi nel suo Santuario.

Anche Maria ha vissuto la spiritualità del pellegrinaggio salendo al 
Tempio di Gerusalemme, insieme col suo sposo Giuseppe e accompagnan­
dovi il figlio Gesù.

In tal modo anche Gesù imparava la strada dell’incontro con le "cose” 
del Padre. Ora noi veniamo da Maria perché ci aiuti a non dimenticare 
mai la strada dell’incontro con Gesù, l’unico Signore e Salvatore. Nessuno 
più e meglio di Lei conosce la vita di Gesù, quella vita che ciascuno di 
noi è chiamato a condividere sotto l’azione dello Spirito. Nessuno più e 
meglio di Maria sa che cosa sia una vita cristiana.

Perciò, al seguito di tanti nostri fratelli e sorelle che ci hanno prece­
duto, e molti tra loro diventati Santi e Sante, veniamo alla Consolata 
per rinnovare il nostro affidamento a Lei, la Madre, per aderire sempre 
più convinti a Cristo e al suo Vangelo, e diventare capaci, come Lei, di 
portarlo poi al mondo, come è grande desiderio del nostro amatissimo 
Papa, Giovanni Paolo II.

Mi piacerebbe tanto che alla Novena venissero le famiglie intere, per 
quanto è possibile, figli e genitori insieme, perché poi insieme si tornasse 
a casa a vivere cristianamente come famiglia, attuando una vita dove 
le madri e anche i padri non hanno più paura di farsi vedere credenti 
e oranti dai loro figli, e dove ragazzi e giovani si sentano aiutati a cre­
scere, a pensare e ad agire da credenti innanzi tutto dai loro genitori. Fami­
glie così possono diventare richiamo e punto di riferimento per le altre 
famiglie.

Alla Consolata faremo salire la nostra preghiera sincera, prima natu­
ralmente per le nostre necessità personali, ma poi da Maria, Madre di 
tutti perché Madre di Cristo che è morto crocifisso per tutti, impareremo 
a pregare per tutti, per chi è solo, malato, in carcere, fino a dar parola 
alla preghiera senza parole nascosta nei cuori di chi ha dimenticato di 
pregare e a trasformare in supplica tutte le grida e le proteste dei senza 
speranza di questa nostra città.

Due suppliche, però, desidererei che venissero in modo speciale e con 
insistenza presentate a Maria.

La prima riguarda i giovani. Sembrano così sicuri di sé e sono, invece, 
così fragili e incerti. Restano i più esposti e vulnerabili nel deserto cultu-



Atti dell’Arcivescovo 651

rale in cui viviamo e perciò hanno diritto ad una attenzione e ad una 
cura particolare. C’è motivo, dunque, per andare alla Consolata e chiedere 
per la nostra Chiesa e per la nostra società lo sviluppo e la ripresa di quei 
preziosi spazi educativi che sono gli Oratori.

La seconda supplica riguarda le vocazioni di speciale consacrazione, 
soprattutto sacerdotali di cui la nostra Chiesa ha un grave e urgente biso­
gno. La Madonna, che è l’ideale di vita per ogni cristiano, poiché è stata 
la prima e più perfetta cristiana, si offre anche come l’ispiratrice e il mo­
dello dei ministri di Cristo, dispensandoci dei misteri di Dio. A Lei, così 
docile alla vocazione di Dio e all’azione dello Spirito, chiederemo di otte­
nerci luce per capire dove soffia lo Spirito e forza per aiutare le libertà 
alla risposta generosa.

Coltivo nel cuore la speranza che da questo pellegrinaggio di fede, 
celebrato nella preghiera, possano scaturire tutti i doni che la nostra 
Chiesa attende.

Nella Vergine Consolata, Signora di questa città, che di Lei si onora, 
invito tutti a cercare le proprie ragioni di speranza.

Torino, 14 maggio 1989 - Domenica di Pentecoste

Giovanni Saldarini
Arcivescovo



652 Atti dell’Arcivescovo

Alla festa diocesana dei giovani a Valdocco

Per i giovani un programma di vita
Domenica 21 maggio, a Torino - Valdocco, si è svolta una giornata festosa a 
cui erano invitati i gruppi giovanili di tutta la diocesi: ”Festinsieme". L’Arci­
vescovo è intervenuto al mattino, in cortile, per una prima conversazione 
ed ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica pomeridiana nella Basilica di 
Maria Ausiliatrice. Questo il testo (tratto dal magnetofono) dei suoi due 
interventi:

CONVERSAZIONE
DEL MATTINO

È il mio primo incontro con voi, giovani della Chiesa di Torino, e con 
la vostra festa, che chiamate "INSIEME”. Insieme con voi sono lieto di 
esserci anch’io, che anche per voi sono Vescovo e su voi in modo del 
tutto particolare pongo la mia speranza per il futuro della nostra Chiesa.

A voi desidero leggere una pagina del quarto Vangelo, che è per eccel­
lenza il "Vangelo degli incontri”. È la pagina dell’incontro di Gesù con due 
giovani galilei. La si trova al cap. 1, w. 35-42. Eccola:

« Il giorno dopo Giovanni stava ancora là con due dei suoi 
discepoli e, fissando lo sguardo su Gesù che passava, disse: "Ecco 
l’agnello di Dio!”. E i due discepoli, sentendolo parlare così, segui­
rono Gesù. Gesù allora si voltò e, vedendo che lo seguivano, disse: 
”Che cercate?”. Gli risposero: "Rabbi (che significa maestro), dove 
abiti?”. Disse loro: "Venite e vedrete”. Andarono dunque e videro 
dove abitava e quel giorno si fermarono presso di lui; erano circa 
le quattro del pomeriggio.

Uno dei due che avevano udito le parole di Giovanni e lo ave­
vano seguito, era Andrea, fratello di Simon Pietro. Egli incontrò 
per primo suo fratello Simone, e gli disse: "Abbiamo trovato il 
Messia (che significa il Cristo)” e lo condusse da Gesù. Gesù, fis­
sando lo sguardo su di lui, disse: ”Tu sei Simone, il figlio di Gio­
vanni; ti chiamerai Cefa (che vuol dire Pietro)” ».

Prima di commentarla perché essa risuoni attuale e viva per noi, desi­
dero leggervi un brano di Giovanni Paolo II sulla giovinezza, che a me 
è parso molto bello, perché molto vero.

« Innanzi tutto — dice il Papa — il dono semplice e grande 
della giovinezza: è un dono che anagraficamente passa, ma che può 
diventare spiritualmente perenne.

Giovinezza vuol dire libertà da preconcetti e sclerotizzazioni 
ideologiche, che impediscono di aprirsi alla verità nella sua inte­
rezza.

Giovinezza vuol dire capacità di speranza e di tensione verso



Atti dell’Arcivescovo 653

traguardi non puramente utilitaristici; vuol dire disponibilità a 
pensare e a operare "in grande” senza lasciarsi intimidire dalle 
presunte esigenze di leggi e meccanismi inadeguati alla dignità 
della persona; vuol dire saper cogliere in ogni situazione e avve­
nimento la possibilità di procedere oltre, di cercare ancora e di 
operare più profondamente per consentire all’uomo di non chiu­
dersi in prigioni da lui stesso edificate » (Discorso agli studenti 
universitari e al popolo bolognese, 7 giugno 1988).

Anche i due giovanotti della Galilea, Andrea e il "discepolo amato” 
(molto probabilmente Giovanni, l’Evangelista) non si sono lasciati rinchiu­
dere dentro i loro stretti confini. Sono giovani che hanno capito nella 
situazione del loro tempo, negli avvenimenti di cui tanto si parlava, la 
reale possibilità di andare in viaggio, di procedere, di camminare, di non 
fermarsi, di cercare di operare più profondamente.

Con grande franchezza vi dico: desiderate anche voi di andare in pro­
fondità, non fermatevi mai alla superficie, non accontentatevi di ciò che 
immediatamente appare. Chiedetevi sempre: che senso hanno le cose se 
le guardo in profondità? Guardate a destra e a sinistra, guardate in profon­
dità e guardate in alto. Sono le direzioni della croce cosmica, che indica i 
quattro punti cardinali. I nostri primi fratelli di fede, i giudeo-cristiani, 
hanno lasciato incise o scolpite nei loro battisteri, che si possono ancora 
vedere a Nazaret o ad Efeso, delle grandi croci cosmiche.

La croce è il segno della universalità che non si chiude a nulla, ma 
si apre appunto sull’universo e quindi conosce l’altezza e la profondità, 
la larghezza e la lunghezza del mistero (cfr. Ef 3, 18). Il mistero non è 
qualcosa che non si capisce. Esso indica invece la fortuna che ci è stata 
concessa di essere messi a parte del segreto di Dio che è appunto smisu­
rato, senza fine e dunque inesauribile, una realtà che mai ti sazia facen­
doti sentire soddisfatto perché c’è sempre qualcos’altro da scoprire. È una 
avventura bellissima. Qualche volta mi viene chiesto: « Che cosa faremo 
in Paradiso, quando saremo occupati per l’eternità a guardare Dio? Ci 
si annoierà? ». Certamente no, perché Dio non annoia essendo infinito, e 
quindi mai esauribile dalle nostre capacità di comprendere e di amare. 
Ci sarà sempre qualcosa in più da contemplare, da godere, da vivere, da 
amare. È una cosa splendida, è l’avventura di ogni avventura. Ad essa 
sono stati chiamati Andrea e Giovanni.

& « s;c

« Il giorno dopo — dice il Vangelo — Giovanni stava ancora là con 
due dei suoi discepoli » (Gv 1, 35). È molto interessante questo piccolo 
particolare: questi due discepoli stavano con Giovanni, non erano accorsi 
a sentirlo per poi andarsene. Erano rimasti con lui, mettendo da parte 
i loro affari e i loro interessi immediati. E in quel momento Gesù passa. 
Nel brano evangelico immediatamente precedente si legge: « Giovanni, 
vedendo Gesù venire verso di lui disse: "Ecco l’agnello di Dio, ecco Colui 
che toglie il peccato del mondo” » (Gv 1, 29). Gesù passa, Giovanni Batti­
sta fissa lo sguardo su di Lui e lo indica come l’agnello di Dio. L’agnello



654 Atti dell’Arcivescovo

di Dio è un’espressione che nella tradizione profetica indicava la speranza 
della Pasqua, il mistero dell’Alleanza che doveva compiersi tra Dio e il 
suo popolo, frutto appunto del dono del Messia, l’agnello di Dio che si 
offre per donare la vita.

I due discepoli, sentendo le parole di Giovanni il Battista, lo abban­
donano e vanno dietro Gesù. Giovanni era appunto colui che era incari­
cato di rendere testimonianza, di preparare la strada. È questa una cosa 
molto bella che tutti noi, Vescovi e preti, dobbiamo avere costantemente 
presente. Noi siamo un po’ come Giovanni Battista, non siamo dei maestri 
in prima persona. Maestro è solo Gesù Cristo. Noi siamo i segni sacra­
mentali di Cristo-Maestro grazie alla presenza e al dono dello Spirito che 
Cristo ha conferito ai suoi discepoli e apostoli. Il Maestro è Lui, il Cristo. 
Il nostro compito consiste nel portare le persone a Gesù, non a noi. Dob­
biamo far in modo che i ragazzi e i giovani si leghino a Cristo e non alla 
nostra persona. È normale che uno si attacchi alla sua suora, al suo ani­
matore, al suo prete. Noi però dobbiamo sempre essere coscienti che attra­
verso di noi i ragazzi e i giovani devono passare a Cristo e che non 
abbiamo il diritto di trattenerli.

« * ❖

Siamo chiamati a passare a Cristo. Così fecero i due discepoli di Gio­
vanni Battista che si misero a seguire Gesù. Vedendo che Lo seguivano 
Gesù disse loro: « Che cercate? » (Gv 1, 38). Il testo greco non usa il 
passato ("disse”), ma il presente ("dice”). Ciò indica che si tratta di una 
richiesta che è valida per tutti gli uomini di ogni epoca. Gesù chiede. 
Chiede a me adesso, chiede a te,' chiede a ciascuno di voi: « Che cosa 
cercate? », e « perché siete venuti qui? ». Vedo che non siete troppo nume­
rosi e mi domando: come mai così in pochi? Gli altri avranno altri interessi, 
altre cose che li affascinano.

La domanda: « Che cosa cercate? » è allora di estrema importanza. 
Cosa cercate? Perché avete seguito i vostri preti qui? Attraverso i vostri 
preti avete seguito Gesù? Che cosa cercate? Se non cercate niente è un 
bel guaio. Vorrebbe dire che non sapete ancora perché camminate, perché 
crescete, perché gli anni passano, ecc. Che cosa cercate? Gesù vuole sapere 
quale obiettivo hanno in mente i due discepoli che lo seguono.

Possono esserci tanti motivi per seguire qualcuno. Che cosa si atten­
dono Andrea e Giovanni? Che cosa pensano, credono, sperano e deside­
rano da Gesù? In qualche modo l’Evangelista ci lascia intendere che ci 
possono essere delle ricerche errate. Perfino in certe adesioni a Gesù che 
non corrispondono a quello che Egli è e alla missione che Egli deve realiz­
zare. Nello stesso Vangelo di Giovanni c’è una annotazione che mi ha 
sempre impressionato: « Mentre era a Gerusalemme per la Pasqua, du­
rante la festa molti, vedendo i segni che Gesù faceva, credettero nel suo 
nome. Gesù però non si confidava con loro, perché conosceva tutti e non 
aveva bisogno che qualcuno gli desse testimonianza su un altro, Egli infatti 
sapeva quello che c’è in ogni uomo » (Gv 2, 23-25).

Gesù Cristo sa che cosa c’è nell’uomo. E anche di quelli che pure gli



Atti dell’Arcivescovo 655

credono, non si fida, perché li conosce dentro. Egli sa quale obiettivo 
questa gente perseguiva. La gente credeva perché aveva visto i miracoli. 
Ricordate la scena nella quale Gesù moltiplicò i pani e i pesci? La gente 
voleva farlo re. Un re come Gesù, pensava la gente, sarebbe in grado di 
risolvere tutti i problemi e di alleviare tutti i fastidi! Ricordate una scena 
del romanzo ”1 fratelli Karamazov” di Dostojevskj? Si tratta di quella 
scena impressionante e stupenda nella quale il grande inquisitore di 
Spagna si reca nella cella delle prigioni dove Gesù era incatenato. Tra 
i due si svolge un colloquio violento. L’inquisitore chiede a Gesù: « Perché 
non ci hai dato il potere di trasformare tutti i sassi in pane? Avremmo 
tutta la gente ai nostri piedi ».

Non è che voi siate qui perché io vi moltiplichi il pane, perché vi 
trasformi le pietre in pane! La gente può tuttavia cercare Gesù per i 
propri interessi, per trovare la soluzione ai propri guai senza impegnarsi. 
Ecco allora l’importanza della domanda: « Che cosa cercate? ». È impor­
tante che ciascuno di voi in questo momento si ponga questa domanda 
e se la ripeta anche più volte, e non soltanto adesso. I due giovani inter­
pellati da Gesù gli dicono: « Rabbi, che significa Maestro, dove abiti? » 
(Gv 1, 38). A quel tempo la relazione Maestro-discepolo non era semplice- 
mente una relazione di ascolto e di insegnamento.

Seguire un Maestro significava imparare da lui il modo di vivere, e 
non soltanto ricevere delle informazioni. Ecco perché a Gesù viene posta 
la domanda: « Dove vivi, dove abiti? ». La vita del Maestro diventa norma 
per il discepolo. Seguire Gesù Cristo vuol dire precisamente accettare 
di andare ad abitare dove abita Lui. Accettare di assumere come norma 
la vita umana di Gesù Cristo, non un’altra vita. Seguire qualcuno significa 
desiderare di vivere con lui e come lui, significa adottare i suoi obiettivi, 
significa stare insieme per lavorare insieme al suo progetto. Significa cam­
minare insieme con un altro che indica la strada e il giusto cammino. 
La risposta di Gesù alla domanda: « Dove abiti? » è molto esplicita: « Ve­
nite e vedrete ». Venite a vedere. La prima cosa da fare è entrare nella 
zona dove sta Gesù, nel luogo dove si è accampato.

Giovanni dice nel prologo del suo Vangelo: « Il Verbo si fece carne e 
abitò in mezzo a noi » (Gv 1, 14). « Abitare » è espresso in greco con una 
parola che significa: piantò la sua tenda. Il Verbo di Dio si è attendato, 
si è accampato in mezzo a noi. La vita di Gesù è precisamente la sua 
dimora in mezzo a noi, è l’amore solidale del Figlio di Dio che viene a 
condividere la vita d’uomo, di modo che noi possiamo fare con Lui l’espe­
rienza della vita umana alla maniera del Figlio di Dio, alla maniera di 
Dio stesso. Gesù è venuto per farci vivere la sua vita umana alla maniera 
di Dio. Siamo resi capaci di vivere così dalla potenza del Figlio di Dio 
attraverso il dono della sua vita, del suo soffio vitale, del suo respiro che 
è lo Spirito Santo. Diceva Bernanos, se non vado errato, che il cristiano 
è un uomo come gli altri, con in più lo Spirito Santo. La vita umana di 
Cristo è consegnata a noi nello Spirito perché la viviamo. Il vero problema



656 Atti dell’Arcivescovo

non consiste allora nel sapere tante cose ma nel fare esperienza personale 
di Cristo, nell’andare ad abitare dove abita Gesù Cristo. Abitando con Lui 
se ne assume lo stile, s’imparano i gusti.

I due discepoli andarono, videro dove abitava e quel giorno si ferma­
rono presso di lui (cfr. Gv 1, 39). Fu un’esperienza così travolgente, che 
l’Evangelista ne ha fissato l’ora: erano circa le quattro del pomeriggio. Ci 
sono delle ore che uno non dimentica più. Per i due giovani quest’ora 
indimenticabile è stata quando cominciarono a restare insieme con Gesù 
là dove abitava. L’esperienza diretta li persuade a restare con Lui, a 
passare dalla loro zona, dal loro quartiere, dal loro mondo, alla zona, al 
quartiere, al mondo di Gesù. Questa è precisamente l’esperienza cristiana: 
andare da Gesù e restare con Lui, condividere la sua vita, il suo stile, 
i suoi gusti, entrare a poco a poco nel suo modo di pensare, di sentire, 
di volere, di desiderare e di agire. Che cosa cercate allora oggi qui? Per 
chi siete pronti a scommettere? Se non rispondete alla domanda: « Chi 
cercate? », non potete scommettere a ragion veduta, cioè da persone libere, 
consapevoli e responsabili. Non si può rischiare la vita per niente, anche 
perché ci è dato viverla una volta sola.

# * «

Vorrei, come frutto di questo primo incontro, che la parola "cercare” 
non vi lasciasse in pace. Vorrei inquietarvi perché vi manteniate in ricerca, 
anche perché, come accennavo prima, quando si trova Gesù, appunto per­
ché è Gesù, la rivelazione storica di Dio, si entra nel mistero, si entra 
nella grandezza di Dio ed allora non ci si stanca più di cercare. Si cerca 
e si trova, e una volta trovato si cerca ancora, e in tal modo cresce la 
vita spirituale, cresce la vita cristiana. La vita cristiana cresce nella misura 
in cui avendo trovato si continua a cercare perché appunto ciò che si è 
trovato è inesauribile. Per arrivare alla « misura che conviene alla piena 
maturità di Cristo » (Ef 4, 13), occorrerà continuare a cercare.

Vorrei ancora attirare la vostra attenzione su un particolare del brano 
evangelico che abbiamo preso in considerazione. Andrea, dopo aver tro­
vato Gesù ed essere rimasto con Lui, dopo aver scoperto che Gesù era pre­
cisamente Colui che cercava, va subito a cercare suo fratello. Perché uno 
che ha trovato Gesù Cristo non riesce a stare da solo, ma va a cercare 
i fratelli e le sorelle, gli amici, ecc., come fece Andrea con il fratello 
Simone e dice loro: « Abbiamo trovato il Messia » (Gv 1, 41)? La scoperta 
di Cristo, frutto di una ricerca autentica, motivata non già dai nostri 
interessi immediati ma da ciò che Cristo è veramente, e cioè la rivelazione 
e la comunicazione dell’amore di Dio diventato solidale con noi per farci 
vivere la dimensione umana della vita del Figlio di Dio, porta Andrea a 
cercare il fratello. Dovrebbe portare voi a cercare i fratelli, a cercare 
le sorelle.

I cristiani non si riuniscono per crogiolarsi tra di loro. Si riuniscono 
per andare a cercare, avendo trovato. È questa la seconda inquietudine 
che vorrei consegnare ai vostri cuori. Cercate e chiedetevi chi e che cosa 
cercate, e avendo trovato l’Unico che può rispondere appieno a questa



Atti dell’Arcivescovo 657

vostra ricerca, perché è l’Unico che ha vinto persino ciò che blocca tutto 
e sembra far finire inutilmente e vanamente tutto, cioè la morte, andate 
a cercare gli altri perché possano avere, come ne hanno diritto, la stessa 
vostra fortuna. Così facendo vi renderete conto di che cosa sia la vocazione, 
e la missione. Essendo stati chiamati ad incontrare Cristo, siete stati anche 
chiamati a dire e a dare Cristo.

A proposito della giovinezza il Papa ha detto che essa è « propensione 
alla solidarietà e al desiderio di comunione che sono insiti nell’animo 
umano non ancora soffocato dalla ricerca smodata dell’interesse indivi­
duale ». Tutto questo è già dentro ai vostri cuori giovanili ma voi lo 
dovete arricchire portandolo a un livello più alto, facendolo diventare desi­
derio di comunione con tutti gli altri che forse stanno cercando, ma ancora 
non hanno trovato. E allora perfino il gusto dell’autonomia che avete, o 
addirittura il gusto in qualche modo della disobbedienza, può favorire il 
vostro cammino aiutandovi a reagire contro — per usare le parole del Papa 
— « la possibile influenza negativa del mondo degli adulti nel quale tal­
volta prevalgono sentimenti di chiusura egoistica, sullo sfondo di una 
società che spesso non ha saputo sviluppare valori duraturi e fecondi ».

Io vorrei che l'incontro di oggi vi aiutasse veramente, proprio perché 
siete giovani, a desiderare ardentemente di fare comunione il più possi­
bile tra di voi per aprirvi alla missione attorno a voi, non rinchiudendovi 
in un mondo dove ciascuno pensa soltanto a se stesso. Vi auguro con tutto 
il cuore che la vostra giovinezza non sia soltanto una stagione della vita, 
ma un clima dei vostri cuori.

OMELIA NELLA
CONCELEBRAZIONE

Abbiamo ascoltato la parola di Gesù che diceva ai suoi Apostoli che 
non poteva dire loro subito tutto (cfr. Gv 16, 12). Non perché Lui non fosse 
tutta la rivelazione del mistero di Dio Padre, Figlio e Spirito — che è 
il mistero che oggi celebriamo e adoriamo — ma perché Egli è tutto 
questo mistero essendo il Verbo. Dio, avendo detto il suo Verbo, ci ha 
fatto sapere tutto ciò che aveva da comunicarci. Cristo è la rivelazione 
piena ed esaustiva di Dio. La sua persona è tutta la Parola di Dio detta 
una volta per tutte, e non si può andare oltre Cristo, così come non si può 
stare al di qua di Cristo.

Questa Parola, che Egli è, l’ha voluta distendere nel tempo e nello 
spazio perché venisse ascoltata dagli uomini e dalle donne che vivono 
nella storia. Egli è Parola di Dio dal momento del concepimento. Nei nove 
mesi trascorsi nel grembo di Maria egli parla. Appena nato egli parla la 
Parola di Dio. Crescendo e lavorando a casa dei suoi, imparando il me­
stiere da Giuseppe, egli è e dice la Parola di Dio. Nel suo ministero 
pubblico egli dice la Parola di Dio, col suo vivere come uomo.



658 Atti dell’Arcivescovo

Questa vita ha il suo culmine riassuntivo nell’offerta di sé al Padre 
fino alla morte e alla morte di croce, che sfocia nella risurrezione. La croce 
perciò non è sconfitta ma è la maniera con cui, nella storia, si rende visi­
bile la vittoria. Gesù commenta ciò che Egli è e la storia che Egli vive 
con quanto Egli dice. Questo commento continua nella storia della Chiesa 
attraverso l’azione dello Spirito Santo, che non aggiunge nulla a Cristo. 
Non esiste una terza età dopo Cristo, esiste l’età di Cristo. Chiunque 
sognasse per lo Spirito qualcosa di più di Cristo non sarebbe nello Spirito 
di Cristo.

Lo Spirito — ci ha detto Gesù — ci conduce alla pienezza della verità 
che è Lui e che è il mistero del Dio Trino e Uno. Quel mistero che noi 
abbiamo imparato essere il mistero principale della nostra santa fede. Una 
volta queste cose ce le insegnavano e mi auguro che ce le insegnino ancora. 
Contempliamo la Trinità, e cioè il mistero del Dio vivente che appunto 
perché è Dio non può essere che uno e unico, ma per la stessa e medesima 
ragione non può essere solitario, e perciò è Padre, Figlio e Spirito. È 
Amore, perché non potrebbe essere tale se fosse solitario.

Noi siamo collocati nella verità totale, niente ci è stato nascosto. Ed è 
in questa verità che noi camminiamo, guidati dallo Spirito di Cristo. La 
contemplazione del mistero trinitario, così ricco e fecondo, non può non 
essere proposta a tutti sempre. Anche perché noi viviamo dentro questo 
mistero. Cristo ci ha detto che chi ascolta la sua parola e l’osserva ha la 
fortuna di avere il Padre il Figlio e lo Spirito che dimorano in lui. È la 
grande verità dell’inabitazione della Santissima Trinità in ciascuno di noi. 
Quella è la nostra dimora.

Mi domando se ancora si dicono queste verità ai cristiani, se i cristiani 
sanno di quale fortuna essi vivono, se i cristiani avvertono la trascendenza 
e dunque la commozione, l’ammirazione per queste grandezze di cui sono 
stati fatti partecipi. È a partire di qui che io mi permetterei, concludendo 
questa vostra bella giornata, di dire quello che anch’io ho imparato su 
alcuni punti che mi sembra siano assolutamente indispensabili se si vuole 
attuare un’autentica pastorale giovanile cristiana.

* ♦ *

Primo: presentare una proposta cristiana autentica e piena. Tutti noi, 
credo, conosciamo o abbiamo sentito parlare di mons. Olgiati dell’Univer­
sità Cattolica del Sacro Cuore, uno dei più grandi educatori dei giovani. 
Egli diceva una cosa, che peraltro tutti dovremmo sapere: « Chiedete ai 
giovani tutto, se no non vi daranno niente ». Non dimezziamo mai il 
Vangelo per attirare un giovanotto in più. La proposta deve essere totale, 
una proposta di vita cristiana intensa. È solo presentando i grandi ideali 
che i giovani risponderanno, desidereranno di rispondere perché s’accorge­
ranno che ne vale la pena. Per qualcosa da poco non c’è ragione di scom­
mettere la vita. Solo i grandi ideali affascinano e conquistano.

Secondo: condurre alla scoperta personale di Cristo. Si tratta, come 
già dicevo stamattina, di decidersi a seguire Cristo perché lo si è scoperto



Atti dell’Arcivescovo 659

personalmente. Noi siamo stati tutti battezzati da bambini, penso, ed è 
una grande grazia di cui dobbiamo essere sempre immensamente ricono­
scenti ai nostri genitori che non soltanto hanno accettato di essere colla­
boratori di Dio nel darci la vita, ma con Dio ci hanno dato anche la vita 
di grazia tramite il Battesimo, trasmettendo a noi la stessa fortuna che 
anch’essi avevano ereditato dai loro padri. Cosicché noi ci chiamiamo e 
siamo realmente figli di Dio e possiamo dire a Dio: ”Papà”.

È necessario che questa fede della Chiesa — ricevuta attraverso la fede 
dei nostri genitori e cresciuta nelle nostre case — sia fatta propria perso­
nalmente da ciascuno di noi, liberamente e consapevolmente. Si tratta di 
decidersi per Gesù Cristo da persone diventate adulte. Occorre dunque 
condurre i giovani alla scoperta personale di Gesù come l’unica vera 
grande ricchezza, l’unico vero investimento che non sarà mai svalutato 
da nessuna possibile inflazione storica. Precisamente perché, come dicevo 
già stamattina, questa ricchezza non viene svalutata neanche dalla morte 
che svaluta ogni possesso, perché ci fa lasciare tutto. Avendo scoperto 
personalmente Cristo, questo possesso che è dono, non lo perderemo mai, 
e nessuno potrà rubarcelo se noi non lo vogliamo. Il cristianesimo, come 
tutti ben sapete, non è primariamente adesione a un sistema di idee, ma 
adesione ad una persona. Una persona con la quale si diventa protagonisti 
di una storia universale, nello spazio e nel tempo, perché Cristo è il 
Signore della storia, principio e fine. Con lui, avendolo scoperto e seguen­
dolo, entriamo anche noi in questa avventura di essere costruttori di una 
storia che va dall’inizio alla fine e copre tutto l’universo. Entriamo nella 
dimensione cattolica.

Terzo: abituare alla stima e all’amore per la Chiesa, per far vivere con 
la Chiesa. Perché la Chiesa è il capolavoro storico di Gesù Cristo: è il 
suo corpo, non altro. Non è qualcosa in più di Gesù Cristo. La Chiesa è 
il corpo di Gesù Cristo, la cosa più splendida che mai sia stata fatta. 
Leggete le pagine della lettera agli Efesini: gli angeli l’ammirano e restano 
incantati, mentre i cristiani a loro volta pare abbiano solo il gusto di 
criticarla. La Chiesa, che è l’incorporazione dei redenti perché sono stati 
battezzati in Cristo, è l’unica aggregazione umana capace di rinnovarsi 
sempre: essa non invecchia essendo il corpo di Cristo, il cui capo è già 
risorto e dunque non invecchia, ma rimane sempre giovane e vivo, eterno.

Ogni gruppo giovanile certamente non può non conservare la sua ori­
ginalità. E tuttavia non può non aprirsi alla Chiesa per non diventare 
chiesuola, ghetto, club. I gruppi giovanili della Chiesa cattolica non sono 
dei club: sono momenti di Chiesa e solo per questo sono gruppi giovanili 
cristiani. È allora all’interno della comunione con la Chiesa, con la Chiesa 
"parrocchiale”, con la Chiesa "diocesana”, con la Chiesa "cattolica uni­
versale”, di cui il Papa è il segno visibile dell’unità e della comunione 
nella carità, che il gruppo giovanile si espande e cresce. Diversamente 
appassisce e diventa asfìttico.

Quarto: educare al senso della missione nel mondo. Precisamente per­
ché, come dicevo stamattina, dopo aver incontrato Cristo, non si può non 
desiderare di incontrare i fratelli e le sorelle per dire e dare Cristo. Siamo



660 Atti dell’Arcivescovo

tutti quanti chiamati ad animare cristianamente tutte le aree umane, tutte 
le realtà terrene. Occorre pertanto che ci si educhi e ci si lasci educare 
al senso della missione. Cominciamo a chiedere subito un impegno con­
creto di carità esercitata, proponendo e chiedendo una piccola scelta, ma 
permanente, di generosità e di attenzione ai più poveri. Noi non abbiamo 
ricevuto il Vangelo per godere del Vangelo privatisticamente. L’abbiamo 
ricevuto per spartirlo con tutti. Siamo chiamati appunto ad annunciarlo.

Quinto: presentare ai giovani la dimensione morale della fede cristiana 
senza reticenze e senza ambiguità. Appunto perché la fede è vita di fede, 
non teoria, il livello morale è la coerente conseguenza del livello di fede. 
Se diminuisce il livello morale è perché è diminuito il livello di fede. 
Bisogna annunciare l’esigenza morale del Vangelo come lieta notizia anche 
se chiede rinuncia. Ma è una rinuncia al meno per avere il più, una 
rinuncia al nulla per avere il senso. La croce non è perdita ma guadagno, 
appunto perché è intimamente associata alla risurrezione. È allora impor­
tante che si presentino le esigenze morali evangeliche: l’amore alla verità, 
il rispetto nella vita sessuale, l’indissolubilità matrimoniale, l’amore alla 
vita e la sua difesa dal primo all’ultimo momento, la dimensione di servizio 
e non di sfruttamento della propria esistenza. Non è possibile essere di 
Cristo e vivere, come ci insegna Paolo, come gli altri uomini, senza spe­
ranza (cfr. 1 Ts 4, 13).

Sesto: custodire nei nostri ambienti l’identità cristiana. Negli oratori, 
nelle chiese, tutti hanno il diritto di entrare e tutti devono essere accolti. 
Questa è la differenza, se volete, rispetto ai gruppi, ai movimenti, alle 
Congregazioni religiose, agli Istituti religiosi di ogni genere e specie. La 
Chiesa è per tutti, le sue porte sono aperte a tutti, tutti devono sentirsi 
accolti ma tutti devono sapere che sono accolti dentro l’azione salvifica 
di Dio, di Cristo, della Chiesa. Perciò quest’azione di Dio, proprio per 
il bene di tutti, non può mai venire snaturata. Faccio un esempio che 
ho già avuto modo di proporre parlando agli animatori degli oratori. 
Gli oratori, grazie a Dio, sono anche luoghi di divertimento, di ricreazione 
e di sport. Gli oratori fanno e devono fare anche questo. Ma guai se lo 
sport diventa un assoluto. Tutto deve essere relativo all’integrità della 
vita cristiana comunitaria. Io rivolgerei una preghiera ai miei carissimi 
confratelli nell’unico sacerdozio di Cristo: salvate sempre l’identità cri­
stiana nelle comunità giovanili con chiarezza e gioia, perché ci crediamo 
fino in fondo e sappiamo che questo è il segreto della riuscita per tutti.

Settimo: formare alla preghiera. La preghiera è apertura al mistero, 
innanzi tutto nella sua dimensione antropologica fondamentale, e perciò 
si lascia raggiungere da questo mistero che le parla perché è un mistero 
che si è svelato in Cristo. La preghiera è risposta dopo aver ascoltato 
questa Parola. E allora la preghiera è dapprima meditazione contempla­
tiva, poiché senza silenzio è impossibile sentire e ascoltare quella Parola 
che si fa poi "amen” di risposta, apertura che accoglie e quindi pietà 
liturgica dove il mistero si comunica nel segno sacramentale. La Messa, 
la Liturgia delle ore e anche le espressioni popolari con cui ci incontre-



Atti dell’Arcivescovo 661

remo la sera dell’Ausiliatrice con la processione e la sera del Corpus 
Domini con la processione con il Santissimo Sacramento a cui vi invito 
tutti; vorrei vedervi ancora tutti per quanto è possibile, in questa nostra 
città dove i segni cristiani sono quasi costretti a nascondersi. Io non ho 
nessuna intenzione di nascondermi.

Ottavo: la Confessione, il sacramento che ci permette di ricominciare 
instancabilmente lasciandoci fare nuovi quando abbiamo creduto di diven­
tare più giovani invecchiando con il peccato, che è l’unica realtà che 
invecchia. Perché il peccato è il vecchio mondo da cui Cristo ci ha liberato 
in vista del mondo nuovo. Per questo chiedo ai miei carissimi confratelli 
nell’unico sacerdozio di Cristo: ridate stima e apprezzamento al sacramento 
della Riconciliazione presso i giovani. E continuate, se già lo fate, o ripren­
dete, se non lo fate, la direzione spirituale. Che cosa chiedete voi giovani 
ai preti: che giochino al pallone? Anche questo, se hanno ancora il fiato 
sufficiente. Ma chiedete soprattutto che siano direttori del vostro cammino 
secondo lo Spirito Santo.

Nono: guidare alla scelta vocazionale. All’interno della scoperta per­
sonale di Cristo, che ci mette all’interno della vocazione della Chiesa e 
quindi alla vocazione cristiana che è di tutti, tutte le possibili mansioni 
del Regno di Dio sono aperte a tutti e tutte vanno perciò illustrate e 
fatte stimare precisamente perché la scelta deve essere libera e consa­
pevole. Non si può scegliere se non si illustra tutto l’ambito della scelta. 
Dio non è meschino. Vi ho chiesto stamattina di non essere meschini. 
Dio è magnanimo e per questo continua a distribuire senza riserve i suoi 
doni e non ha paura che qualcuno diventi più ricco di lui perché egli è 
colui che è ricchezza d’amore. E la ricchezza dell’amore è per natura 
sua ricchezza che si espande e si comunica. Più si dà nell’amore e più 
si cresce nell’amore, non si diminuisce. Alla magnanimità di Dio risponde 
allora una diversità di doni, una varietà di carismi, una varietà di mini­
steri. Ciascuno nella Chiesa ha il suo posto e la sua vocazione personale. 
Bisogna allora guidare alla scelta di questa vocazione. All’età di 16, 17, 18 
anni ciascuno di noi deve essere aiutato a rispondere sapendo e volendo, 
nella libertà, a dire il suo "amen” al suo posto e alla sua mansione nella 
grande storia sacra della Chiesa.

« « «

Felice di questo primo incontro, vorrei tornare a rivolgervi il mio 
appello.

La Chiesa e la società hanno oggi bisogno di documenti di amore 
matrimoniale cristiano. Nella società di oggi l’amore è ridotto talora al 
divertimento e al piacere immediato, l’amore sponsale e maritale è spesso 
ridotto addirittura al matrimonio di prova o alla convivenza, e la vita è 
pensata soltanto per il bene o il piacere che può procurare ai genitori 
invece che ai figli. Abbiamo bisogno non solo di documenti. Uscirà presto 
un documento della C.E.I. sulla vita. Sono necessari anche i documenti 
scritti, ma abbiamo bisogno soprattutto di documenti vissuti di vocazioni



662 Atti dell’Arcivescovo

matrimoniali cristiane dove l’amore è un amore unico, indissolubile, 
fecondo. La società ne ha disperatamente bisogno se non vuole sparire. 
Voi sapete che l’Italia è ai livelli più bassi di natalità.

Abbiamo bisogno di vocazioni sacerdotali perché la Chiesa ha ricevuto 
dal suo Signore il carisma per questo ministero strutturale e costitutivo 
che è il ministero apostolico, senza il quale la Chiesa non esiste perché 
non può esistere senza la visibilità del suo Signore, maestro e pastore, 
Gesù Cristo. So bene quanto le vostre comunità, che in parte adesso 
comincio a conoscere, soffrano per la mancanza di preti, per la mancanza 
di preti giovani. È certo che parecchi di voi qui presenti sono chiamati 
a diventare preti. Questa non è una battuta retorica, perché sono certo 
che Dio chiama per la sua Chiesa tutti i giovani necessari per svolgere 
in essa il ministero apostolico.

E molte ragazze sono chiamate ad essere suore e religiose. Torino è 
ricca di forme di vita religiosa. Però anch’esse soffrono di una crisi che 
è evidente per tutti. Questa società ha bisogno di vedere delle donne, delle 
ragazze, dei giovani che sono così convinti che la verità, la bellezza, la 
riuscita della vita non sia nell’avere ma nell’essere, che per questo sono 
pronti a consegnarsi a Dio senza riserve affinché diventi visibile il primato 
del Regno di Dio su tutti i regni della terra, e tutti possano credere e 
sapere che è realmente possibile vivere la dimensione del Vangelo nella 
sua radicalità anche nella storia di oggi. Abbiamo bisogno di vedere queste 
persone.

Io vorrei che in questo momento la Vergine Maria, questa giovane 
donna di Nazaret sorpresa in maniera assolutamente imprevedibile dalla 
chiamata di Dio, da una chiamata al di là di ogni attesa e di ogni sogno per 
quanto fantasioso esso potesse essere: sarai la madre, vergine, del Messia 
Figlio di Dio; vorrei che questa giovane donna di Nazaret in questo mo­
mento desse a voi giovani che ancora cercate la vocazione, a me Vescovo 
e a questi miei sacerdoti che già la vivono, desse per lo Spirito Santo 
che ella ha ricevuto, il dono del ”sì”, del ”Sì, Padre”, che è il segreto 
unico della santità. La Vergine conceda a noi sacerdoti di poter ripetere 
questo ”sì”, felici, all’inizio e al termine di ogni giornata. A voi, ragazzi 
e ragazze, conceda di essere persone di un ”sì” che, una volta detto, 
ispiri la vostra vita tutti i giorni. La Vergine del ”sì” sia veramente la 
Ausiliatrice di tutti noi. Amen.



Atti dell’Arcivescovo 663

Omelia per la solennità del "Corpus Domini” in Cattedrale

“Discernere” l’Eucaristia in preghiera adorante
Domenica 28 maggio, solennità del SS. Corpo e Sangue di Cristo, l’Arcive­
scovo ha presieduto nella Basilica Metropolitana la Concelebrazione Eucaristica, 
pronunciando l’omelia che qui pubblichiamo, ed ha personalmente portato il 
SS. Sacramento nella processione che ha attraversato le vie del centro storico 
di Torino.

La grande festa dell’Eucaristia è certamente quella del Giovedì Santo 
con la Messa ”in cena Domini”, ed essa ha il suo momento supremo nella 
Eucaristia della Veglia pasquale, rivissuta poi ogni domenica con la convo­
cazione dell’assemblea di tutti i cristiani in ogni parte del mondo. La 
Chiesa, però, nella sua sapienza materna ha voluto che ci fosse una festa 
propria del Corpo e del Sangue del Signore per aiutare i cristiani a non 
farsi l’anima abituata a questo grande mistero. Perciò la ripresenta diret­
tamente alla loro adorazione perché si rinnovi la fede nella presenza reale 
di Cristo nell’Eucaristia, vero memoriale della sua Pasqua.

« In quei giorni — abbiamo ascoltato nella prima lettura — Melchi- 
sedek, re di Salem, offrì pane e vino... ». A queste due realtà, semplici 
e quotidiane del vivere umano, Gesù ha voluto consegnare l’incredibile 
dignità di essere segni reali del suo corpo dato e del suo sangue versato, 
per la remissione dei peccati, cioè della sua persona che offre la vita in 
sacrificio per la salvezza universale.

L’Eucaristia non è stata inventata dalla Chiesa. La Chiesa la riceve 
quale testamento perenne dal suo Signore nella notte stessa in cui veniva 
tradito: « Fratelli — ci ha detto S. Paolo — io ho ricevuto dal Signore 
quello che a mia volta vi ho trasmesso... ».

L’Eucaristia è la "memoria” di Lui non di noi, memoria non nel senso 
di semplice ricordo ma di presenza reale oggi e per sempre. È lo svolgi­
mento in atto, nell’eterno presente di Dio, di tutto il servizio del suo 
servo Gesù, che è il suo Figlio unigenito. Di Gesù è il sacrifìcio eterno 
che resta anche dopo la fine del tempo, anche se allora saranno scomparsi 
i segni sacramentali del pane e del vino che oggi fanno da velo. Di Gesù 
è il corpo e il sangue di cui adesso noi ci cibiamo.

La realtà, dunque, dell’Eucaristia è il sacrificio d’amore di Gesù. I segni 
sono il pane e il vino. Guai se non ci fossero i segni: noi oggi non 
vedremmo nulla. Ma guai se non ci fosse la fede nella realtà significata. 
L’Eucaristia chiede e mette alla prova la fede, anche se nello stesso 
tempo la custodisce e la nutre. San Tommaso nella sua splendida sequenza 
(Lauda Sion Salvatorem) fa cantare: « Ciò che non capisci, ciò che non 
vedi / lo confermi una fede animosa / al di là di ogni ordine di cose ». 
E nell’Adoro te devote cantiamo: « Sulla croce si nascondeva la sola divi­
nità / ma qui si nasconde anche l’umanità. / E, tuttavia, credendo e 
confessando entrambe / chiedo quello che ha chiesto il ladrone pentito ».



664 Atti dell’Arcivescovo

Nell’Eucaristia l’unico e irripetibile sacrifìcio di Cristo si rende sensi­
bilmente presente nell’apparire dell’atto cultuale. Ma perché l’evento reale 
sia salvifico per me è necessario che io me lo appropri con la fede e con 
l’amore. Il mistero del rito del pane e del vino rende oggettivamente pre­
sente il sacrifìcio di Cristo, ma contemporaneamente lo vela: debbo trapas­
sare il velo, e questo è possibile solo nella fede, che mi fa andare oltre le 
apparenze sensibili e oltre il tempo; devo entrare in contatto con il corpo 
e il sangue di Cristo, che sono il mio cibo e la mia bevanda che saziano 
e dissetano per la vita eterna e consentono al mio Signore di risuscitarmi 
nell’ultimo giorno.

Letteralmente, noi viviamo di Eucaristia! Ma come è questo vissuto? 
Che consistenza ha la fede che lo illumina?

Questa è la grande domanda che la festa del Corpo e del Sangue del 
Signore ogni anno ci ripropone. Questo mi devo domandare io cristiano, 
io Vescovo, io prete, l’intera comunità cristiana.

Due sono i punti di verifica della nostra fede eucaristica che mi per­
metto di sottolineare questa volta: il primo è il rapporto tra Eucaristia 
e timore, il secondo è il rapporto tra Eucaristia e preghiera.

* * *

Certamente il primo rapporto va collocato nel quadro generale dello 
amore. Nella prima lettera di Giovanni si legge: « Nell’amore non c’è 
timore, perché il timore suppone un castigo e chi teme non è perfetto 
nell’amore » (1 Gv 4, 18). Ma questo amore se elimina la paura, non 
elimina il santo timore filiale, che, con soggezione totale e adorazione 
trepidante della maestà di Dio, deve rimanere ad ogni livello di vita spiri­
tuale. Ricorderemo dalla liturgia del Triduo sacro di Pasqua quanto timore 
gli Apostoli e le donne fedeli manifestarono di fronte ai misteri gloriosi 
del Signore, la trasfigurazione e la risurrezione. Un timore che era una 
cosa sola con l’adorazione e la gioia (Mt 17, 6-7; Mt 28, 5.9.10; Me 16. 8; 
Le 9, 34; Le 24, 5.37). Certo l’Eucaristia, se veramente vissuta nella fede, 
suppone la gioia; ma non necessariamente una gioia sensibile. Deve essere 
una gioia non adolescenziale, ma adulta, che non presume di fare a meno 
del timore, ma che, al contrario, sgorga proprio da un timore maturo e 
consapevole: stiamo di fronte al corpo e al sangue del Verbo eterno di Dio!

Questo va affermato, ripetuto, inculcato: non per tornare indietro a 
un ben superato rigorismo giansenista, ma perché sarebbe troppo preoccu­
pante, e non conforme alla vera fede, l’inversione di tendenza.

Oggi, purtroppo, una partecipazione all’Eucaristia, in diffusi ambiti, è 
sganciata da ogni timore, cioè in definitiva da quel "discernimento” del 
corpo del Signore, al quale S. Paolo richiamava energicamente i cristiani 
di Corinto: « Ciascuno esamini se stesso e poi mangi di questo pane e 
beva di questo calice; perché chi mangia e beve senza riconoscere il corpo 
del Signore, mangia e beve la propria condanna ». E Paolo arriva a dire 
che « per questo ci sono tra voi molti ammalati e infermi, e molti sono 
morti » (1 Cor 11, 27-32).



Atti dell’Arcivescovo 665

Se mai il ”non temere” dovrà dircelo il Signore stesso — e difatti nella 
Bibbia è sempre lui a dirlo.

Non è che per caso ci rassicuriamo con troppa facilità di fronte alla 
Eucaristia? Non ci si può rassicurare da se stessi.

Laici, suore e preti debbono fare sì uso frequente della Comunione, 
ma anche, come necessaria condizione preliminare, della purificazione che 
viene dalla penitenza, Sacramento e opere di penitenza. Senza di che non 
si può essere sicuri di essere nella perfetta carità, di cui parla S. Giovanni, 
fino a dare il corpo e versare il sangue per servire gli ultimi, come si usa 
dire, ma al contrario ci si taglia la via per arrivarvi. E le nostre Euca­
ristie, allora possono divenire a giudizio e condanna, e non a salvezza 
nostra e del mondo.

Di fronte all’Eucaristia non si può stare distratti e irriverenti, ma 
adoranti. E se ogni cosa ha la sua bellezza, « la bellezza degli atti di ado­
razione è il timore ».

L’altro punto di verifica per l’appropriazione personale dell’Eucaristia 
è lo stretto rapporto tra la stessa preghiera comunitaria eucaristica e la 
orazione personale.

Ricordiamo tutti che Gesù non ha inculcato solo la preghiera comune, 
ma anche la preghiera solitaria « nel segreto, al Padre che vede nel 
segreto » (Mt 6, 4.6.18). È assolutamente necessaria una sinergia fra le 
due: o stanno insieme o progressivamente decadono insieme. Ce lo ha 
ripetuto anche il Concilio. Ma molti nella Chiesa d’oggi stanno muoven­
dosi in senso anticonciliare, pur appellandosi in ogni occasione al Concilio: 
sia perché, da un lato, non si fa abbastanza per la partecipazione totale 
e attiva alla liturgia comunitaria, sia perché dall’altro lato si sta sempre 
più riducendo il tempo del silenzio adorante: quanto si chiacchiera prima 
che inizi la Messa! Così come, poi, non ci si ferma più a "fare il ringra­
ziamento”. Più grave ancora, riducendo tutta la nostra preghiera — di 
una giornata, di una settimana, di un anno — alla sola preghiera in 
comune.

Invece, dopo aver assimilato il Cristo nella liturgia della comunità, 
tale liturgia deve essere continuata interiormente nella preghiera dopo e 
prima di una nuova partecipazione ai santi misteri, perché in questa litur­
gia interiore noi liberiamo l’intimo del nostro essere da ogni pensiero 
che non sia il Cristo stesso e così gli diamo la possibilità di assimilare 
il nostro spirito, per prepararci a riceverlo, di nuovo, meno indegna­
mente come nostro cibo.

Questo circolo incessante tra Eucaristia e orazione personale è indi­
spensabile perché la stessa celebrazione eucaristica, pur essendo obietti­
vamente l’evento supremo della nostra salvezza, non scada per noi a una 
povera cosa, a un rito inaridito, vissuto con una fede sempre più gracile 
fino all’estinzione della fede stessa.

È proprio la caduta del senso e del gusto dell’orazione personale, della 
adorazione, dell’educazione alla concentrazione meditativa, che ora con-



666 Atti dell’Arcivescovo

corre, più di tanti altri fattori, a rendere spopolate le nostre chiese 
(quando non si celebra la liturgia), mentre per contro si affollano — anche 
a Torino — le palestre o altri locali dove maestri più o meno improvvi­
sati, insegnano ai nostri cristiani la meditazione, la concentrazione della 
mente, l’ascesi dei pensieri, secondo tecniche asiatiche attinte a fonti tal­
volta nemmeno autentiche.

Ritengo che sia di tutti i cristiani la chiamata ineludibile a tornare 
all’azione della contemplazione adorante di Cristo, celebrando i divini 
misteri con dignità e verità e aumentandone lo spessore di fede con la 
preghiera personale, profonda e raccolta.

Bisognerà forse per questo sviluppare alcune conseguenze implicite 
nella riforma liturgica conciliare, alla cui fedeltà il Papa ci ha richia­
mato nella sua ultima Lettera per il XXV annivesario della "Sacrosanctum 
Concilium”: giungere a creare un nuovo stile di celebrazione eucaristica 
che, almeno in alcuni casi, abbia spazi ariosi e genuini di silenzio e di 
concentrazione, di adorazione e di pace.

Quanto meno non bisogna percorrere la strada, percorsa da molti in 
questi venticinque anni — come se la si ritenesse necessaria dappertutto 
e sempre —, la strada di una gioia rumorosa e scomposta, dove a volte 
i rumori di batterie e le voci gridate dei cantori tolgono ogni possibilità 
di raccoglimento sul mistero che si sta compiendo.

Certo l’Eucaristia è e deve essere gioia suprema, ma non è detto che 
essa debba essere sempre gioia sensibile e tanto meno sempre gridata. 
Al contrario, non bisogna aver paura di una ritualizzazione molto com­
posta, se radicata nella profondità di uno spirito adorante.

Se le nostre celebrazioni eucaristiche fossero vissute cosi, nella fede 
pura e luminosa, prima o poi la nostra fede nell’Eucaristia finirebbe col 
risplendere come un grande ostensorio agli occhi di tutti gli uomini di 
buona volontà e, quindi, col fare sentire il suo influsso vivificante, proprio 
perché silenziosissimo e pieno di mitezza e di rispetto, anche sulla città 
dell’uomo.

Preghiamo e desideriamo che la nostra Eucaristia di oggi e la proces­
sione col SS. Sacramento che la seguirà, possano cominciare a far sentire 
questo influsso vivificante sulla nostra città in ragione della nostra fede 
convinta, raccolta e profonda. Amen.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Ordinazioni presbiterali

L’Arcivescovo, in data 14 maggio 1989 - domenica di Pentecoste, ha ordinato 
sacerdoti nella Basilica Cattedrale Metropolitana di Torino i seguenti diaconi 
appartenenti al clero diocesano di Torino:

CASTELLI Francesco, nato a Gassino Torinese il 19 maggio 1964;
MICHIELI Gino, nato a Loreggia (PD) il 23 dicembre 1944.

Rinunce

MICCA don Secondo, nato a Torino il 3-7-1918, ordinato sacerdote il 
28-6-1942, ha presentato rinuncia alla parrocchia SS. Trinità in Moncalieri - 
Palerà. La rinuncia è stata accettata dall’Arcivescovo con decorrenza dal 21 
maggio 1989.

PIGNATA don Domenico, nato a Torino il 30-9-1913, ordinato sacerdote il 
28-6-1936, ha presentato rinuncia alla parrocchia S. Ponzio Martire in San Ponso. 
La rinuncia è stata accettata dall’Arcivescovo con decorrenza dall’l giugno 1989.

I Padri AGOSTINIANI SCALZI della Provincia genovese hanno deliberato la 
rinuncia alla cura pastorale della parrocchia S. Massimo Vescovo di Torino in 
Collegno - Regina Margherita e la chiusura della casa religiosa annessa. La rinun­
cia alla cura della parrocchia è stata accettata dall’Arcivescovo con decorrenza 
dall’l giugno 1989.

Di conseguenza, da quella data, terminano l’ufficio, rispettivamente di parroco 
e di vicario parrocchiale:

TRINCHERO Walter p. Massimo, O.A.D., nato a Torino 1’11-6-1937, ordi­
nato sacerdote 1’1-7-1967;

TURCO Giuseppe p. Cristoforo, O.A.D., nato a Orsara Bormida (AL) il 
3-8-1923, ordinato sacerdote il 27-3-1948.

667



668 Curia Metropolitana - Cancelleria

Trasferimento di parroco

DONADIO don Michele, nato a Poirino 1T-2-1934, ordinato sacerdote il 
29-6-1958, è stato trasferito in data 21 maggio 1989 dalla parrocchia S. Monica 
in Torino alla parrocchia SS. Trinità in Moncalieri - Palerà, 10027 TESTONA, 
v. Palerà n. 28, tei. 647 06 23.

Nella stessa data è stato nominato amministratore parrocchiale della parroc­
chia S. Monica in Torino.

Affidamento di parrocchia ad Istituto religioso

L’Arcivescovo, con decreto in data 1 giugno 1989, ha affidato temporanea­
mente la cura pastorale della parrocchia S. Massimo Vescovo di Torino in 
Collegno - Regina Margherita alla Provincia Italiana dell’Istituto Religioso Oblati 
di S. Francesco di Sales.

Nomine

— di parroci
BOSIO don Agostino, nato a Cavour il 14-8-1926, ordinato sacerdote il 

29-6-1950, è stato nominato in data 1 giugno 1989 parroco della parrocchia 
S. Ponzio Martire in San Ponso.

Egli continua ad esercitare l’ufficio di parroco della parrocchia S. Giovanni 
Battista in Salassa, dove risiede.

CANNONE p. Giovanni, O.S.F.S., nato a Roma il 17-1-1953, ordinato 
sacerdote il 13-9-1980, è stato nominato in data 1 giugno 1989 parroco della 
parrocchia S. Massimo Vescovo di Torino in Collegno, 10097 REGINA MAR­
GHERITA, v. XX Settembre n. 10, tei. 78 13 27.

— di amministratori parrocchiali
CAPELLA don Giacomo, nato a Villastellone 1’1-8-1921, ordinato sacerdote 

il 29-6-1945, è stato nominato in data 21 maggio 1989 amministratore parroc­
chiale della parrocchia SS. Trinità in Moncalieri - Palerà.

FANTIN don Luciano, nato a Bardi (PR) il 6-11-1941, ordinato sacerdote 
il 12-6-1966, è stato nominato in data 1 giugno 1989 amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Massimo Vescovo di Torino in Collegno - Regina Margherita.

— di collaboratori parrocchiali
CARASSO p. Giovanni, C.M., nato a Savigliano (CN) il 14-10-1936, ordinato 

sacerdote il 9-4-1961, è stato nominato in data 14 maggio 1989 collaboratore 
parrocchiale nella parrocchia SS. Trinità in Nichelino, per il servizio pastorale 
in favore degli abitanti della zona che fa riferimento alla chiesa S. Vincenzo 
de’ Paoli, sita in vi. Kennedy.

BALBONI p. Ruggero, O.S.F.S., nato a Medolla (MO) 1’8-11-1922, ordinato 
sacerdote il 20-4-1946, è stato nominato in data 1 giugno 1989 collaboratore 
parrocchiale nella parrocchia S. Massimo Vescovo di Torino in Collegno - Regina 
Margherita.



Curia Metropolitana ■ Cancelleria 669

PIGNATA don Domenico, nato a Torino il 30-9-1913, ordinato sacerdote 
il 28-6-1936, è stato nominato in data 1 giugno 1989 collaboratore parrocchiale 
nella parrocchia S. Maurizio Martire in San Maurizio Canavese.

Abitazione: 10077 SAN MAURIZIO CANAVESE, v. Roma n. 11, tei. 
927 87 04.

Conferme in istituzioni varie

L’Ordinario di Torino, a norma di Statuto, ha confermato in data 18 maggio 
1989, per il triennio 1989 - 31 marzo 1992,
— la Signorina VAUDANO Margherita: direttrice della Pia Unione delle Mis­

sionarie diocesane di Gesù Sacerdote;
— le Signorine CARDILE Grazia, ARDU Maria, BISSOLI Teresa. COLONNA 

Rosamaria: consigliere della medesima Pia Unione.

Precisazione di confini parrocchiali

L’Arcivescovo, con decreto in data 14 maggio 1989 e facente riferimento 
al decreto del 30 novembre 1983, ha così precisato i confini parrocchiali tra 
le parrocchie Trasfigurazione del Signore e Santi Bernardo e Brigida (Lucento) 
in TORINO: la parrocchia Santi Bernardo e Brigida cede alla parrocchia Trasfi­
gurazione del Signore anche il territorio compreso tra v. Noie, l’asse di c. Potenza, 
l’asse di v. Val della Torre, l’asse di v. Borgaro.

Nuovo numero telefonico

Parrocchia Santi Vito, Modesto e Crescenzia - TORINO, tei. 669 31 66.



670 Curia Metropolitana

UFFICIO LITURGICO

RIEVANGELIZZAZIONE, 
LITURGIA E CRISTIANI "MARGINALI” 

Un contributo al Programma pastorale diocesano 1988-89

L’ACCOGLIENZA

1. Evangelizzazione e Sacramenti

Il "Programma pastorale diocesano” di quest'anno 1988-89 segnalava 
tra gli impegni "primari e impreteribili” quello di una decisa rievangeliz- 
zazione Tra i primi orientamenti2 per avviare questa "rievangelizzazione”, 
veniva proposto di

Curare il valore dell’accoglienza nelle comunità parrocchiali, 
con particolare riferimento a coloro che vengono a richiedere i 
Sacramenti. Curare anche i luoghi di accoglienza. Alle persone si 
riservi sempre ascolto e disponibilità.

Circa la richiesta dei Sacramenti, da alcuni anni a questa parte si è 
sviluppata un po’ ovunque nella Chiesa — e anche nella Diocesi di Torino 
— una notevole sensibilità pastorale 3. Alla base di questa nuova sensibilità 
c’è stata una duplice presa di coscienza:

a) si è innanzi tutto riscoperta una verità di per sé tanto ovvia da 
essere data troppo facilmente per scontata, fino al punto da non venire 
neanche più verificata, e cioè che tutti i Sacramenti sono sacramenti della 
fede, nel senso che presuppongono, nutrono ed esprimono la fede in Cristo 
Signore 4;

b) si è inoltre fatta sempre più viva l’esperienza del sensibile distacco

1 Cfr. Rivista Diocesana Torinese 1988, pagine 845-866, e in particolare, sul tema della 
"rievangelizzazione”, le pagine 848-850.

2 Cfr. Rivista Diocesana Torinese 1988, pagina 860.
3 Nella Diocesi di Torino questo problema è stato esplicitamente affrontato più volte e 

a diversi livelli, a cominciare dai tre Convegni di studio promossi dalla Commissione Liturgica 
Diocesana nel 1969 su "Fede e Sacramenti”, nel 1971 su "Evangelizzazione e Sacramenti" (pub­
blicato dalla Elle Di Ci, Leumann 1972) e nel 1972 su "Fede, Chiesa, Sacramenti” (pubblicato 
dalla Elle Di Ci, Leumann 1973). Nel 1973 l’Episcopato italiano entrò in merito alla questione 
con il documento pastorale programmatico "Evangelizzazione e Sacramenti", seguito — negli 
anni successivi — da altri interventi relativi al rapporto tra Evangelizzazione e singoli Sacra­
menti (vedi Conferenza Episcopale Italiana, Evangelizzazione, Sacramenti, Promozione umana, 
Editrice AVE, Roma 1979).

La questione "Fede e sacramenti: problema aperto” viene nuovamente approfondita nel pri­
mo numero del 1989 di Rivista liturgica (Elle Di Ci, Leumann).

4 Cfr. Concilio Ecumenico Vaticano II, Costituzione sulla sacra liturgia Sacrosanctum 
Concilium, 59.



Curia Metropolitana - Ufficio liturgico 671

— tra le conoscenze, la mentalità, gli atteggiamenti, la vita di molti bat­
tezzati — e i contenuti fondamentali della fede cristiana: distacco che si 
manifesta in una più o meno palese estraneità e lontananza dalla vita 
della Chiesa, se non addirittura in atteggiamenti di aperta ostilità o indif­
ferenza s.

Il presente contributo intende offrire qualche suggerimento circa l’acco­
glienza di coloro che vengono a richiedere i Sacramenti, con specifica 
attenzione a quella particolare situazione che si viene a creare in occasione 
della richiesta di celebrazioni liturgiche da parte dei cosiddetti "cristiani 
marginali”. Non si espongono in questa sede i requisiti necessari per 
l’ammissione ai Sacramenti, né si richiamano le varie iniziative per la 
preparazione alla loro celebrazione e neppure si accenna ai problemi della 
catechesi dei bambini6. Si riportano invece alcune considerazioni circa 
l’atteggiamento pastorale con cui avvicinare i "cristiani marginali” quando 
richiedono i Sacramenti o i Funerali religiosi oppure quando partecipano 
alla loro celebrazione in qualità di familiari, amici, colleghi di lavoro... 
Si ritiene infatti che tali circostanze costituiscano una preziosa occasione 
di rievangelizzazione: non tanto e non solo attraverso parole, quanto soprat­
tutto attraverso il contatto con una concreta esperienza di Chiesa '.

2. I "cristiani marginali”

Con il termine "marginali” vengono designati quei "battezzati” che — 
chiaramente o almeno apparentemente — non sembrano essere mai arri­
vati a una esplicita e consapevole professione di fede o che, comunque, 
rimangono visibilmente "ai margini” della vita ecclesiale. Non si intende 
qui approfondire i motivi che hanno condotto queste persone a trovarsi 
quasi a lato nel comune cammino dei credenti: i motivi possono essere 
anche seri e non solo meschini. Ciononostante si rivolgono alla Chiesa in 
determinate occasioni in cui il costume e la tradizione prevedono una ceri­
monia religiosa in chiesa. Queste occasioni sono solitamente il Battesimo, 
la prima Comunione e Cresima, il Matrimonio e i funeralis.

5 Cfr. "Opinioni religiose e atteggiamenti di preghiera” in La riforma liturgica a venti 
anni dal Concilio (Rivista Diocesana Torinese 1983, pagine 45-47) e, più dettagliatamente, "Le 
credenze religiose” in La riforma liturgica in Italia, Messaggero, Padova 1984, pagine 75-80.

6 Cfr. Ufficio Diocesano per la Famiglia, La preparazione dei fidanzati alla realtà sacra­
mentale del matrimonio nelle comunità cristiane in Rivista Diocesana Torinese 1976, pagine 115- 
132; Ufficio Catechistico Diocesano, Rinnoviamo la catechesi della iniziazione cristiana, 
Torino 1982; Uffici Diocesani per la Catechesi, la Liturgia e la Pastorale della Fa­
miglia, La preparazione dei genitori al Battesimo dei figli, Sussidio per gli Operatori Pastorali, 
Elle Di Ci, Leumann 1987.

Cfr. anche: Giovanni Paolo II, Esortazione Apostolica Familiaris consortio (1981), n. 68; 
Codice di Diritto Canonico, circa i requisiti e la preparazione per i Sacramenti in genere, canoni 
841 e 843; per i singoli Sacramenti: Battesimo, canoni 851 e 868; Cresima, canoni 889-890; 
Prima Comunione, canoni 913-914; Matrimonio, canoni 1063-1064; per i Funerali religiosi, 
canoni 1183-1185. Si vedano, inoltre, le Introduzioni ai singoli Riti sacramentali (cfr. A. 
Donghi, I Praenotanda dei nuovi testi liturgici, Ancora, Milano 1989).

7 È ovvio, beninteso, che ciò non sostituisce le molteplici iniziative pastorali per gli adulti 
e, in particolare, per quelli che vengono qui indicati come "cristiani marginali”.

8 In corrispondenza a queste stagioni della vita vengono anche chiamati "cristiani stagio­
nali”, mentre, con riferimento alla loro partecipazione alla vita della comunità cristiana, si suole



672 Curia Metropolitana - Ufficio liturgico

Nella cristianità occidentale i cristiani "marginali" formano un gruppo 
piuttosto consistente: si può ritenere che — facendo una media tra situa­
zione rurale e situazione cittadina — costituiscano oltre la metà dei bat­
tezzati. Il loro numero, inoltre, sembra in aumento: lo si può arguire dal 
regredire della partecipazione alla Messa festiva’ e alla celebrazione di 
altri Sacramenti 10, come pure dalla scarsa rispondenza alle iniziative eccle­
siali 11.

Un piccolo numero di questi "marginali” sembra non essere toccato da 
interessi religiosi (pur adattandosi — in certe occasioni — a forme di 
pratica religiosa sotto la spinta di pressioni familiari, sociali, culturali). 
La maggioranza pare invece costituita da persone che, anche se lontane 
dalla pratica religiosa, testimoniano tuttavia una certa religiosità: sono cioè 
aperte alla dimensione religiosa della vita, pur mostrandosi indifferenti 
nei confronti della Chiesa.

Nel valutare questi tipi di "marginalità” può essere utile la distinzione 
tra "atteggiamento esistenziale” di fede e "contenuti dottrinali” della fede. 
Nel primo caso si tratta di un modo di vivere, nel secondo di un oggetto 
di riflessione-confessione-professione. I Padri conciliari, nella Costituzione 
dogmatica del Vaticano II sulla Chiesa (n. 14), dopo aver indicato le condi­
zioni tradizionali per una incorporazione completa alla Chiesa, continuano 
in questi termini:

Non si salva però, anche se incorporato alla Chiesa, colui che, 
non perseverando nella carità, rimane sì in seno alla Chiesa con 
il "corpo” ma non con il ”cuore”.

Non si può allora ritenere che ci possa essere una fede "efficace” nello 
stile di vita, nel comportamento concreto di battezzati che — cosciente­
mente o inconsciamente, spesso come conseguenza di una cultura cristiana 
soggiacente — cercano di seguire il Cristo con la loro carità, il loro disin­
teresse, la loro premura per gli altri, anche se partecipano forse solo rara­
mente alle pratiche regolari della Chiesa e non sono in grado di esprimere 
la propria fede con termini teologici esatti?

Per altro verso, si deve prendere atto che non tutti coloro che fre­
quentano assiduamente le chiese si comportano sempre da cristiani auten­
tici. È il caso di quei fedeli "praticanti" che hanno ridotto la loro parteci­
pazione alla vita della Chiesa all’esclusiva frequenza ai Sacramenti, senza 
impegni reali nell’amore alla famiglia, l’educazione dei figli, l’attiva pre­
senza nella vita sociale, ecc. Non per questo, tuttavia, deve essere sotto­
valutata la necessità di una pratica religiosa regolare per il mantenimento 
in vita della fede. Probabilmente, è necessario aiutare questi "praticanti" 

definirli "lontani” e, in relazione alla loro partecipazione alla vita liturgica, "non praticanti”- 
Quello della pratica religiosa è certamente l’elemento che fa saltare di più agli occhi i loro 
rapporti con la Chiesa. Cfr. Aa.Vv., Liturgie et marginatiti, Centre liturgique Abbaye du Mont- 
César, Louvain 1982. A questo testo ci si è riferiti sovente per stendere le presenti conside­
razioni.

’ Cfr. "La riforma liturgica in Italia”, op.cit., pagine 64-75 ("La frequenza alla Messa”)- 
“ Cfr. Ivi, pagine 109-126 ("I sacramenti dell’iniziazione cristiana”) e pagine 127-139 ("Il 

sacramento della penitenza”).
“ Cfr. Ivi, pagine 251-252 e 271-272.



Curia Metropolitana - Ufficio liturgico 673

ad approfondire le esigenze che derivano dal riunirsi a determinati inter­
valli per celebrare rincontro con il Signore e per fare memoria della sua 
vita-morte-risurrezione. Soprattutto è necessario aiutare i "praticanti’’ ad 
attingere alla "fonte” della liturgia per realizzare quella novità fonda­
mentale del culto cristiano, ripetutamente affermata nel Nuovo Testa­
mento, che consiste nel "culto spirituale” u, e cioè nell’esistenza cristiana 
animata dalla carità e vissuta secondo lo spirito del Risorto nelle realtà 
quotidiane, nell’apostolato, nell’impegno professionale, nell’attività cosid­
detta profana.

D’altra parte, è anche vero che una certa condizione di "marginalità” 
è comune a tutti i credenti: chi non si riconosce "marginale” rispetto alla 
radicalità del messaggio evangelico?

3. Richieste dei "marginali” e risposte della Chiesa

Sono purtroppo tutt’altro che rari i casi in cui le persone che richiedono 
i Sacramenti, per loro stessi o per i loro figli, reagiscono con fastidio a 
qualsiasi proposta di dialogo che vada al di là della semplice compilazione 
di un documento e finiscono con opporre praticamente un rifiuto quasi 
insuperabile a qualsiasi discorso di fede. Nei casi migliori si riscontra 
invece uno scarto tra ciò che i "marginali” desiderano e ciò che la Chiesa 
offre. Ciò che domandano, infatti, sono perlopiù "riti di passaggio” per 
mezzo dei quali, in particolari momenti della vita, intendono ricorrere 
all’aiuto di una presenza trascendente, divina. Ciò che la Chiesa offre, 
invece, sono Sacramenti cristiani, il cui scopo è di inserire 1’esistenza 
umana nel mistero di Cristo, per una "nuova” vita nella comunità dei 
credenti.

D’altra parte, se non li si accontenta, nascono immediatamente ten­
sioni: vengono per una cerimonia e si propone loro un cammino di fede, 
chiedono un rito e si parla loro del senso religioso della vita. Capita o di 
essere tutti scontenti o di fare le cose grossolanamente. La spirale del 
sottosviluppo ecclesiale rischia allora di autoalimentarsi: battesimi all’in- 
grosso, educazione "cristiana” senza esigenze, prima-ultima comunione... 
E si riparte con la generazione seguente a un livello ancora più basso: 
battesimi raffazzonati, educazione "cristiana” inconsistente, ecc. Il "popolo 
di Dio” non può diventare una contro-testimonianza permanente, una 
massa informe che i pastori faticano sempre più a far lievitare. D’altro 
canto, se ci si dimostra rigidi si può correre un altro rischio: quello di 
favorire coloro che, ricchi di cultura o abili nel parlare, possono entrare 
nel nostro sistema di riferimenti culturali e teologici, mentre i "poveri”, 
coloro cioè che non sanno parlare — e ancor meno sanno ciò che "bisogna” 
dire in quello che considerano un inevitabile esame — finiscono per essere 
penalizzati da una pastorale che dà più importanza al modo di esprimersi 
che al modo di vivere.

12 «Vi esorto, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi come sacrificio 
vivente, santo e gradito a Dio: è questo il vostro culto spirituale» (Lettera ai Romani 12, 1). 
Cfr. 1 Lettera di Pietro 2, 5.



674 Curia Metropolitana - Ufficio liturgico

Lungo tutta la sua storia la Chiesa, nei periodi di crisi, ha dovuto con­
frontarsi con 1a scelta tra un rigore selettivo e una certa larghezza di cuore. 
Una troppo grande facilità di accesso ai Sacramenti accresce la spirale del 
sottosviluppo religioso; un rigore troppo severo — soprattutto se mal spie­
gato o mal compreso — alimenta rancori e chiusure per intere generazioni 
e scava una opposizione mortale tra il Signore "ricco di misericordia" e una 
Chiesa percepita come matrigna. Ogni volta che si è sentita libera di agire, 
la Chiesa ha preferito correre il rischio di vedere offuscata la qualità della 
sua immagine piuttosto che riservare i Sacramenti a una "élite". Popolo di 
peccatori in cammino di conversione, e non setta di perfetti, la Chiesa ha 
rifiutato il rigore dei Montanisti e di Tertulliano; con Cipriano ha reinte­
grato i "lapsi” (i cristiani che avevano ceduto durante le persecuzioni) con­
tro Novaziano; si è opposta al puritanesimo dei Donatisti, alla selezione dei 
Catari, all’integrismo sterile dei Giansenisti. Nello stesso tempo, però, non 
ha mai rinunciato a proclamare l’invito del Signore: « Siate perfetti, come 
è perfetto il Padre vostro celeste » (Matteo 5, 48)

Occorre allora aiutare i "marginali” ad aprirsi a orizzonti più vasti. 
Legare il Battesimo, la prima Comunione, la Confermazione, il Matrimonio, 
i Funerali cristiani ai momenti importanti dell’esistenza ha certamente un 
senso e un valore. Queste celebrazioni vanno cioè incontro ad alcune 
attese profondamente umane: la ricerca di dare alla propria vita un signi­
ficato non superficiale oppure un indistinto bisogno di protezione e di 
aiuto. In alcuni poi vi è il desiderio — più o meno lucido ed esplicito — 
di legare le situazioni cruciali della vita, per mezzo dei riti, a Dio, fonte 
di ogni senso e di ogni vita autentica.

I "marginali” devono però essere condotti a rendersi conto che i Sacra­
menti rispondono a queste attese non solo mettendo le persone sotto la 
protezione di una presenza divina generica e vaga, ma piuttosto avvici­
nandole al Cristo vivente. I Sacramenti, cioè, non procurano solo prote­
zione, ma comportano anche un invito, una esigenza: quella di vivere la 
propria vita sotto l’ispirazione di Cristo e del suo Spirito, secondo il 
Vangelo e in una comunità di persone che, tutte insieme, professano e 
testimoniano la propria fede nel Cristo. In altre parole: i Sacramenti, che 
nell’attuale costume vengono spesso percepiti come scadenze legate alla 
storia "naturale" di ogni uomo, in realtà trasferiscono l’uomo in una storia 
nuova, una storia "soprannaturale” che parte dal Cristo ed è indirizzata 
a una vita eterna. I Sacramenti rendono possibile questa nuova storia per 
tutti quelli che si rivolgono alla Chiesa: anche per gli umili e i poveri nella 
fede, poiché tutti sono chiamati a questa vita nuova. La Chiesa ha come

13 «Benché la Chiesa cattolica sia stata arricchita da Dio di tutta la verità rivelata e di tutti 
i mezzi della grazia, tuttavia i suoi membri non se ne servono per vivere con tutto il dovuto 
fervore, per cui il volto della Chiesa meno rifulge davanti ai fratelli da noi separati e al mondo 
intero e la crescita del regno di Dio ne è ritardata. Perciò tutti i cattolici devono tendere alla 
perfezione cristiana e sforzarsi, ognuno secondo la sua condizione, perché la Chiesa, portando 
nel suo corpo l’umiltà e la mortificazione di Cristo, vada di giorno in giorno purificandosi e 
rinnovandosi, fino a che Cristo se la faccia comparire innanzi risplendente di gloria, senza 
macchia né ruga» (Concilio Vaticano II, Decreto sull’ecumenismo, 4).

« La Chiesa che comprende nel suo seno i peccatori, santa e insieme sempre bisognosa di 
purificazione, incessantemente si applica alla penitenza e al suo rinnovamento » (Concilio Vati­
cano II, Costituzione dogmatica sulla Chiesa, 8).



Curia Metropolitana - Ufficio liturgico 675

suo primo scopo quello di aiutare gli uomini a scoprire il Cristo e, in 
comunità, a orientare la propria esistenza verso lui e il suo Vangelo. 
Per questa sua vocazione la Chiesa è aperta a tutti gli uomini e accoglie 
ciascuno per aiutarlo a conoscere Cristo e ciò che il Cristo e la sua vita 
significano per l’uomo concreto.

Quando, in momenti particolari dell’esistenza, l’uomo sente questo biso­
gno di qualcosa di più profondo, si trova impotente, come davanti a una 
realtà che lo sorpassa. Se è battezzato, a chi può chiedere aiuto, se non 
alla Chiesa in cui è nato? Non chiede tutto: non ne sarebbe capace. Chiede 
alla comunità dei credenti di potere, con una certa celebrazione, vivere 
più profondamente gli avvenimenti importanti della sua vita. Questa 
richiesta dovrebbe sempre essere motivo di gioia per la comunità cristiana 
e i suoi pastori, perché vien data loro l’occasione di mettere queste persone 
in contatto con il "mistero di Cristo”. Gesù è venuto perché gli uomini 
«abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza» (Giovanni 10, 10): la comu­
nità cristiana e i suoi pastori non possono che rallegrarsi nel farsi servi 
di Cristo e nel costituire un gradino intermedio per aiutare queste persone, 
mettendo la loro vita in più stretta relazione con Cristo e il suo Vangelo.

4. In cammino con i "marginali”

L’incontro con i "marginali” in occasione della richiesta di un sacra­
mento può — deve — diventare un punto di partenza verso un approfon­
dimento della fede cristiana. Occorre naturalmente agire in modo prudente, 
graduale, paziente (sull’esempio di Gesù stesso nei rapporti con gli uomini). 
Ogni intervento deve incoraggiare, lasciar intravedere un avvenire e donare 
speranza.

A tutti si deve proporre una riflessione, una presa di coscienza (una 
elementare prima evangelizzazione...), una catechesi, un cammino “. Per 
tutti la direzione da seguire è quella della crescita nella conoscenza ed 
esperienza del mistero di Cristo. Ma non tutti partono dallo stesso punto, 
e non tutti sono in grado di compiere lo stesso tratto di strada e nello 
stesso tempo L’importante è che rincontro dei "marginali" con la realtà- 
Chiesa in occasione della richiesta di Sacramenti risulti prima di tutto 
umanamente positivo (accoglienza, cordialità, amicizia...) e costituisca una 
effettiva opportunità — offerta con amichevole ...insistenza — per affron­
tare con più chiarezza e coerenza il discorso della fede.

Nell’incontro con i "marginali”, infatti, molto dipende dall’atteggia­
mento del responsabile pastorale. Li tratterà come persone che hanno qual-

14 Un dato riportato nel volume "La riforma liturgica in Italia" (op. cit., pagina 109) può 
costituire motivo di incoraggiamento per intensificare questo impegno di evangelizzazione-cate­
chesi in occasione della richiesta di Sacramenti. Il 77% degli intervistati ritiene che «per 
ricevere utilmente i sacramenti è necessario prepararsi con impegno di conversione e di coerenza 
cristiana ». Tale affermazione sembra dimostrare che gli incontri di questi ultimi anni per prepa­
rare ai Sacramenti sono penetrati nella mentalità di una buona parte della gente. Molti, cioè, 
si aspettano questa preparazione e ciò attenua l’impressione che essa venga subita quasi per 
costrizione.

15 È quindi difficile prevedere iniziative di preparazione ai Sacramenti in termini rigida­
mente uniformi e standardizzati per tutti.



676 Curia Metropolitana - Ufficio liturgico

cosa da farsi perdonare dalla Chiesa, che vengono a richiedere qualcosa 
a cui non hanno per nulla diritto? O invece sarà favorevolmente sorpreso 
perché persone, che non incontra mai nella propria comunità, si rivolgono 
a lui nella loro ricerca di dare un senso ad avvenimenti particolarmente 
significativi della loro esistenza?

Un esempio, relativo al matrimonio, può essere rivelatore del cammino 
che è possibile percorrere insieme ai "marginali”. Condizione fondamentale 
è che la richiesta di matrimonio religioso sia espressione di una ricerca leale 
dei fidanzati e di una loro disponibilità a vivere la loro relazione aprendosi 
al Vangelo. Per questo motivo si potrebbe cominciare dando ai fidanzati 
l’occasione di esprimere che cosa significhi per essi la loro relazione. A questo 
livello è già possibile far rilevare ciò che collima con il Vangelo: rispetto 
della personalità dell’altro, attenzione ai suoi limiti, indulgenza, uguaglianza, 
fedeltà, confidenza reciproca, speranza nell’avvenire, capacità di riprendere 
continuamente il cammino, di non ripiegarsi sulla vita di coppia ma di 
aprirsi agli altri... Confermando ed esplicitando questi valori a partire dal 
Vangelo, si esplora insieme un terreno comune e si dà l’occasione di cono­
scere dall’interno la vita cristiana e la fede, così che poco alla volta si 
sentano meno estranei. Occorre cioè riferirsi continuamente, da una parte, 
alla loro esperienza umana e, dall’altra, al Vangelo. Per avanzare insieme in 
questo cammino è necessaria un’estrema chiarezza nel proporre i contenuti 
fondamentali della fede cristiana, espressi però in linguaggio accessibile: non 
si tratta di addolcire le esigenze della fede cristiana, ma di tradurre il lin­
guaggio teologico in termini comprensibili all'uomo della strada16. In questo 
modo l’incontro con i fidanzati si sviluppa fino a diventare una vera "rievan- 
gelizzazione”, in cui si parla ben più che del solo matrimonio ”.

Bisogna poi far comprendere che cosa significhi la comunità per lo 
sviluppo della propria fede. Quello che manca ai "marginali” è un’espe­
rienza positiva di Chiesa: il responsabile dovrebbe perciò indirizzarli verso 
una comunità, un gruppo che li accompagni nel loro cammino di fede. 
Esistono queste comunità, questi gruppi? 18 L’ampiezza e l’importanza del 
problema dei "marginali” dovrebbe orientare la pastorale odierna ad agire 
con una doppia strategia: da una parte, costituire comunità impegnate e, 
dall’altra, dedicare altrettanta cura ai "marginali”, costituendo gruppi 
appositi per la loro accoglienza e per seguirli sia nel cammino di fede in 
vista dei Sacramenti, sia nel dopo-sacramenti. La constatazione sofferta di 
tanti pastori porta a riconoscere che, senza riferimento a una comunità 
concreta, tutti gli sforzi per aiutare i "marginali” rischiano di cadere nel 
vuoto.

16 Si vedano, per analogia, le indicazioni de! Concilio Vaticano II nel Decreto sull’ecumeni­
smo (n, 11): «Il modo e il metodo di enunziare la fede cattolica non deve in alcun modo essere 
di ostacolo al dialogo con i fratelli. Bisogna assolutamente esporre con chiarezza tutta intera la 
dottrina. (...) Insieme, la fede cattolica deve essere spiegata con più profondità ed esattezza, con 
quel modo di esposizione e di espressioni, che possa essere compreso anche dai fratelli separati. 
Inoltre nel dialogo ecumenico i teologi cattolici (...), nel mettere a confronto le dottrine, si 
ricordino che esiste un ordine o "gerarchia” nelle verità della dottrina cattolica, essendo diverso 
il loro nesso con il fondamento della fede cristiana ».

17 « In modo particolare i pastori d’anime ravvivino e alimentino la fede dei fidanzati: il 
sacramento del matrimonio, infatti, presuppone ed esige la fede » (Rito del matrimonio. 6).

“ Cfr. "La riforma liturgica in Italia", op.cit., pagine 251 e 271-272.



Curia Metropolitana - Ufficio liturgico 677

5. Celebrazioni accurate

Con i cristiani "marginali’’ spesso ci si trova davanti più a richieste 
di belle cerimonie che di celebrazioni autentiche. Qualche volta viene 
da chiedersi dove sono gli « adoratori in spirito e verità » tra questa folla 
rumoreggiante che sta seduta persino durante l’elevazione... Per altro 
verso, a tutti è capitato di fare raffronti tra un battesimo-cerimonia e il 
battesimo di un figlio di genitori convinti, attorniati da un gruppo di 
amici che danno una vera testimonianza di fede. E, quando si celebra un 
matrimonio di giovani consapevoli e attenti, viene da sognare che cosa 
sarebbe una Chiesa fatta di "veri cristiani”... È quindi comprensibile la 
tentazione di limitarsi, nel caso dei "marginali”, a una sbrigativa esecu­
zione dei riti, ritenendo che queste persone, frequentando poco la chiesa, 
non abbiano familiarità con le celebrazioni cristiane.

Occorre invece sottolineare che le celebrazioni liturgiche — sia per 
coloro che vi sono implicati come soggetti dei Sacramenti sia per gli altri 
partecipanti — offrono ai "marginali” una preziosa, e talvolta unica, occa­
sione di sperimentare dal vivo una immagine di Chiesa. Ciò esige che le 
celebrazioni con i "marginali” siano preparate e realizzate dai pastori con 
una cura ancora più attenta e responsabile del solito.

Che i diretti interessati (al Battesimo, alla prima Comunione, alla Cre­
sima, al Matrimonio, ai Funerali) — e anche magari la maggioranza dei 
presenti — siano dei "marginali” non deve essere occasione per rinfacciare 
loro questa marginalità né, tanto meno, per prendere un tono di rimpro­
vero. L’atteggiamento del pastore e l’impegno che comporta una buona 
celebrazione costituiscono il lavorio che deve favorire la fede. « Chi bat­
tezza compia il rito con impegno e con profondo senso religioso, e si mostri 
affabile e cortese con tutti » Lo stesso si può dire per le altre celebra­
zioni.

La celebrazione liturgica non è fatta solo di parole, tanto meno di una 
verbosità soffocante. In effetti, soprattutto in queste occasioni particolari, 
è il linguaggio simbolico che ha la proprietà di parlare ai presenti. Fanno 
parte di questo linguaggio simbolico la musica e il canto, la disposizione 
dei banchi e degli arredi liturgici, l’illuminazione: tutto ciò che crea una 
atmosfera raccolta e calorosa. Nei funerali ha grande importanza la collo­
cazione del feretro, della croce, del cero pasquale e degli altri ceri, dei 
fiori, così come l’acqua benedetta, l’incenso, l’inchino davanti al defunto, 
quasi a esprimere il rispetto davanti a ciò che questo essere umano aveva 
di unico e al mistero della sua vita ”.

6. Una liturgia "induttiva”

Per "induttivo” si intende ciò che dal particolare si eleva verso il più 
generale (è il contrario di "deduttivo", che discende dal generale al parti-

” Premesse al "Rito del battesimo”, pagina 28, n. 7.
20 Tra l’altro, si ricordi — per i funerali — che l’omelia deve svolgersi sulle Letture bibliche 

e non sulla vita del defunto: per parlare di questi è previsto un apposito momento nel "rito del 
commiato" (Rito delle esequie, 63 e 74).



678 Curia Metropolitana - Ufficio liturgico

colare). Sovente la liturgia è intesa come applicazione di riti, prestabiliti 
in generale, a una situazione particolare, attuale e presente. Per i "mar­
ginali” conviene invece arrivare all’espressione liturgica dal basso, par­
tendo da ciò che è particolare per poi elevarlo a una visione di fede. Può 
essere quindi opportuno farsi comprendere con interrogativi, cercando di 
esprimere ciò che i "marginali” vorrebbero dire senza poterlo o senza 
osarlo fare. Verranno così aiutati ad aprirsi, in modo da essere illuminati 
sulla situazione umana che stanno vivendo.

Questo tipo "induttivo” di pastorale liturgica trova il suo posto soprat­
tutto nell’omelia, ma inizia già nelle parole di accoglienza e di introduzione 
al rito. Si tratta di non incominciare direttamente con allusioni a senti­
menti specificamente cristiani, a espressioni elevate di fede. Bisogna piut­
tosto prendere le persone per mano dal punto in cui si trovano e gradual­
mente condurle più avanti. Si può partire, per esempio, dalla semplice 
constatazione che si è venuti qui un po’ da tutte le parti per riunirsi 
attorno a una persona che sta vivendo un momento particolare della sua 
vita: il Battesimo, la Cresima, il Matrimonio, il Funerale di una persona 
cara... Quando ci si tiene così vicini alla gente — cercando le parole 
giuste, il gesto giusto, il momento giusto — si potrà constatare che, pro­
prio in queste particolari circostanze, le persone attendono un aiuto e una 
spiegazione di carattere religioso.

Il caso dei funerali è tipico. Si è infatti in presenza di una duplice 
situazione di "passaggio”. Una riguarda il defunto, che dail’esistenza ter­
rena viene affidato alla misericordia di Dio nell’aldilà. L’altra riguarda 
i familiari e gli altri partecipanti al rito, che devono essere aiutati a com­
piere anche loro un "passaggio”: per un verso, alla nuova situazione di 
assenza del defunto e, per altro verso, dal negativo del dolore e della 
morte alla speranza della risurrezione. Prima del Vaticano II il rito era 
tutto incentrato sul defunto, senza alcuna preoccupazione per i vivi che 
partecipavano alla celebrazione. Il nuovo "Rito delle esequie” parla invece 
espressamente dei parenti e degli altri presenti ’1:

Ricordino poi tutti, e specialmente i sacerdoti, che, quando nella 
liturgia esequiale raccomandano a Dio i defunti, hanno anche il 
dovere di rianimare nei presenti la speranza, di ravvivarne la fede 
nel mistero pasquale e nella risurrezione dei morti; lo facciano 
però con delicatezza e con tatto, in modo che nell’esprimere la 
comprensione materna della Chiesa e nel recare il conforto della 
fede, le loro parole siano di sollievo al cristiano che crede, senza 
urtare l’uomo che piange.
Nel predisporre e nell’ordinare la celebrazione delle esequie, i 
sacerdoti tengano conto non solo della persona del defunto e delle 
circostanze della sua morte “, ma anche del dolore dei familiari, 
senza dimenticare il dovere di sostenerli, con delicata carità, nelle 
necessità della loro vita di cristiani. Particolare interessamento

21 Alcune espressioni sono espressamente indirizzate ai familiari: nn. 30-31 (52) e 119.
22 Cfr. Messale Romano2, pagine 877-889.



Curia Metropolitana - Ufficio liturgico 679

dimostrino poi per coloro che in occasione dei funerali assistono 
alla celebrazione liturgica delle esequie o ascoltano la proclama­
zione del Vangelo, siano essi acattolici o anche cattolici che mai 
o quasi mai partecipano all’Eucaristia o danno l’impressione di 
aver perduto la fede: i sacerdoti sono ministri del Vangelo di 
Cristo, e lo sono per tuttin.

Le celebrazioni liturgiche in occasione di Battesimi, prime Comunioni, 
Cresime, Matrimoni, Funerali, Anniversari, raccolgono quasi sempre anche 
persone per le quali la Chiesa, la comunità parrocchiale sono qualcosa di 
assolutamente anonimo e sconosciuto. Queste stesse celebrazioni possono 
essere un momento molto intenso in cui è possibile, per queste persone, 
conoscere meglio il Vangelo e sperimentare concretamente la fede vissuta 
nelle comunità cristiane.

Così rincontro con i "marginali” può diventare un’occasione per 
costruire la Chiesa.

23 Rito delle esequie, 17-18. Il "Rito del matrimonio” usa gli stessi termini riguardo alle 
persone che sono presenti alla celebrazione (r.. 11).



©Alt® I ©Alt® I © Alt® I0

0

0 Susegana (Treviso) - Zona Industriale 
telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

©AIL@I spa

0

0

□
Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELL1 CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458

0

0
©Alt® I ©Alt® I ©Alt® I



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.
WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 ■ Tel. (0173)58677-58812
10147 Torino: Tagliente Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 ■ Tel. 299344-766897



A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE s.pa
DISTILLERIA LIQUORI

à
A

k
&

I

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

Con i famósi Pro'dotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

offre per I 
Banchi di Beneficenza. 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso II 
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

F

Sartoria 
Ecclesiastica 
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

corso Palestre, 14/g. (ang. via Bertela) - 10122 TORINO 
telefono (011) 54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi, teche, patene, piatti, ecc. 
Si esegue doratura e argentatura.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA CHIESA.

REPARTO SARTORIA: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



- PROGETTAZIONE
- ESECUZIONE

- REALIZZAZIONE 
SU DISEGNO 

- TRASFORMAZIONI 
E RESTAURI

• ARMADI
PER SAGRESTIE - 
Progettati e costruiti per 
ogni particolare esigenza, 
vengono realizzati 
seguendo ogni 
accorgimento e soluzione 
tecnica atta a garantire la 
massima capienza, 
praticità e funzionalità.

. CONFESSIONALI
E PENITENZERIE
Progettati e costruiti 
rispettando lo stile della 
chiesa, rappresentano il 
massimo in quanto a 
funzionalità e 
riservatezza. Sono infatti 
dolati di poltrona girevole 
e di impianto 
indipendente di ricambio 
e ventilazione ad aria 
calda e fredda. I 
particolari materiali 
utilizzati garantiscono 
inoltre il massimo 
isolamento acustico.

• ALTARI - AMBONI 
PANCHE ■ SEDIE 
INGINOCCHIATOI PER 
SPOSI - BUSSOLE E 
PORTALI - 
POLTRONCINE PER 
CINEMATOGRAFI, 
SALE RITROVO E 
CONFERENZE - TAVOLI

SPECIALISTI

CHI '
ASILI, 

CINEM A.
PARRO(XI

E C < IMI JF
RELIGIO:

poltwro ecclesioe 
20156 MILANO - Via Garegnano 32 
Telefono 02/306311 - 0362/906402

AGENTE DI ZONA

MARTINO MINETTO 
12037 Saluzzo CN - Via Piave 12 
Telefono 0175 / 41917 -43155



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011) 47 24 55-48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita del colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chleri), S. Matteo (Moncalierl), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
Parr. Ceres, Parr. S. Gllllo, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussollno, Parr. Coassolo.
Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Sevio, Grange di Noie, Usseglio, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalierl), Suore Moriondo (Moncalierl).



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120

— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 
intonazione, sonorità, durata.

— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazioni nei pagamenti ■ Sopralluoghi e preventivi a richiesta



...e perché non andiamo 
al SACRO MONTE 

di Varallo?
— c’è un ambiente meraviglioso ricco di verde 
— straordinari capolavori nelle 45 cappelle 
— vi si accede su ampia strada asfaltata 
— c’è un accogliente Albergo "Casa del Pellegrino” 

tei. (0163) 51 656

Per informazioni: 
RETTORE SACRO MONTE 
13019 VARALLO (VC) - Tel. (0163) 51 131

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L’Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE
- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE
- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. È l’unica in 

Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI
- PROGRAMMATORI PER CAMPANE
- INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI
- REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.



Premiata Fonderia di campane 

ACHILLE MAZZOLA

FONDERIA CAMPANE ■ AUTOMAZIONE CAMPANE

OROLOGI DA TORRE

13018 VALDUGGIA (VERCELLI) 

TELEFONO 0163/47.133



Opera Diocesana «BUONA STAMPA»
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO Telef. (011)545.497

Calendari 1990
di nostra edizione

MENSILE

BIMENSILE
SACRO

soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 
su carta patinata, 
formato 3 6, fi X 17, 
13 figure,
pagine 12 + 4 di copertina 

a colori con riproduzioni 
artistiche di quadri d’autore 
formato 34 X 24

PER FORTI TIRATURE
PREZZI DA CONVENIRSI SU TUTTI I TIPI

Richiedeteci subito copie saggio

CON UN ADEGUATO AUMENTO DI SPESA 
SI POSSONO AGGIUNGERE NOTIZIE PROPRIE



Nota - Tutti gli Uffici sono chiusi il sabato pomeriggio.

Seconda sezione: Pastorale fondamentale
Ufficio catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 

ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Ufficio liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90
ore 9-12 — 15-18

Ufficio Caritas diocesana - tei. 53 71 87 
ore 9-12 — 15,30-18

Terza sezione: Pastorale speciale

Istituti secolari
Responsabile: don Giuseppe Angelo Tuninetti (ab. tei. 68 78 65)

Associazioni laicali
Responsabile per i movimenti ecclesiali: il Vicario Generale.

Centro missionario diocesano - tei. 51 86 25
Ufficio missionario: ore 9-12,30 — 15-18

Pastorale della famiglia
Ufficio pastorale della famiglia - Ufficio pastorale giovanile e dei ragazzi: ore 9-12 ■ 

15-18 (esclusi lunedì mattina e sabato) - tei. 54 70 45
Ufficio pastorale anziani e pensionati - tei. 54 18 95: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale malattia - tei. 54 18 95 - 53 09 81: ore 9-12

Pastorale della cultura e della scuola - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16
Ufficio pastorale della scuola: ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Pastorale delle comunicazioni sociali - tei. 54 49 69 - 54 52 34
Responsabile: don Giovanni Sangalli, S.D.B. (ab. tei. 521 14 29)

Pastorale sociale e del lavoro
Ufficio pastorale del lavoro - Via Vittorio Amedeo II n. 16 - tei. 54 31 56 - 51 58 13 

ore 9-12,30

Pastorale del turismo e del tempo libero
Responsabile: don Celestino Massaglia (ab. tei. 0123 - 5 33 13)

Centro Diocesano Vocazioni - Via XX Settembre n. 83 - tei. 566 02 89 
ore 9-12 — 15-17,30 (esclusi lunedì e sabato)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero - tei. 53 72 66 - 54 84 18 
ore 9-12 (escluso sabato)

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 — 15,30-17,30



Delegati Arcivescovili

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 70 45 - ab. 39 17 77)
per la pastorale della famiglia e per la pastorale giovanile e dei ragazzi

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20) 
per la Caritas diocesana

Bircio don Leonardo (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 40 70) 
per la pastorale sociale e del lavoro

Favaro can. Oreste (tei. uff. 51 86 25 - ab. 54 95 84) 
per l’attività missionaria

Marocco can. Giuseppe (tei. ab. 566 17 13) 
per la formazione permanente del clero

Pignata don Giovanni (tei. ab. 967 63 23)
per il Diaconato permanente e per i ministeri istituiti

Pollano don Giuseppe (tei. uff. 53 53 76 - ab. 54 62 35)
per la pastorale della cultura e per la pastorale della scuola

Ruata can. Giuseppe (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 23 79) 
per le Confraternite e i Santuari

Sangalli don Giovanni, S.D.B. (tei. uff. 54 49 69 - ab. 522 42 19) 
per la pastorale delle comunicazioni sociali

Tuninetti don Giuseppe Angelo (tei. ab. 68 78 65) 
per gli Istituti secolari

Veronese don Mario (tei. uff. 53 09 81 - ab. 79 48 27) 
per la pastorale della sanità

Rivista
Diocesana
Torinese (= rdtO)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia
N. 5 - Anno LXVI - Maggio 1989

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - V. dell'Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - Corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(ccp 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: EDIGRAPH Coop. - Via Conceria n. 12, 10023 Chieri (TO)


